

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

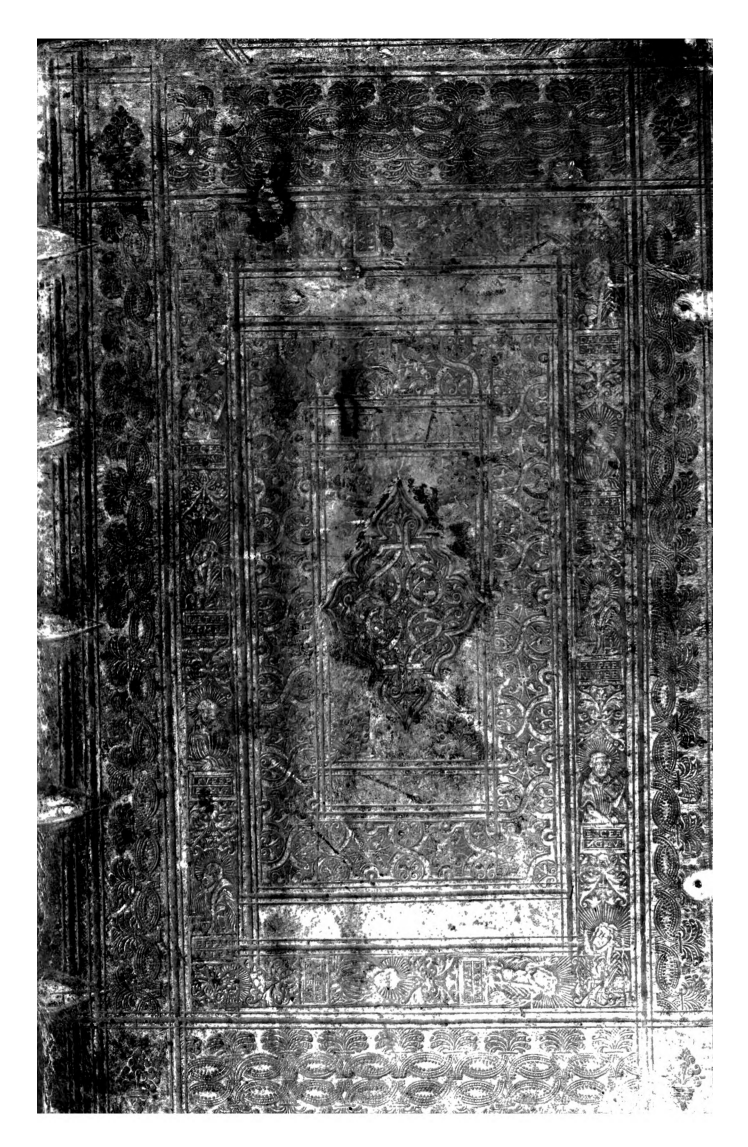
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



•

-

· · · · ·

•

C -

Digitized by Google

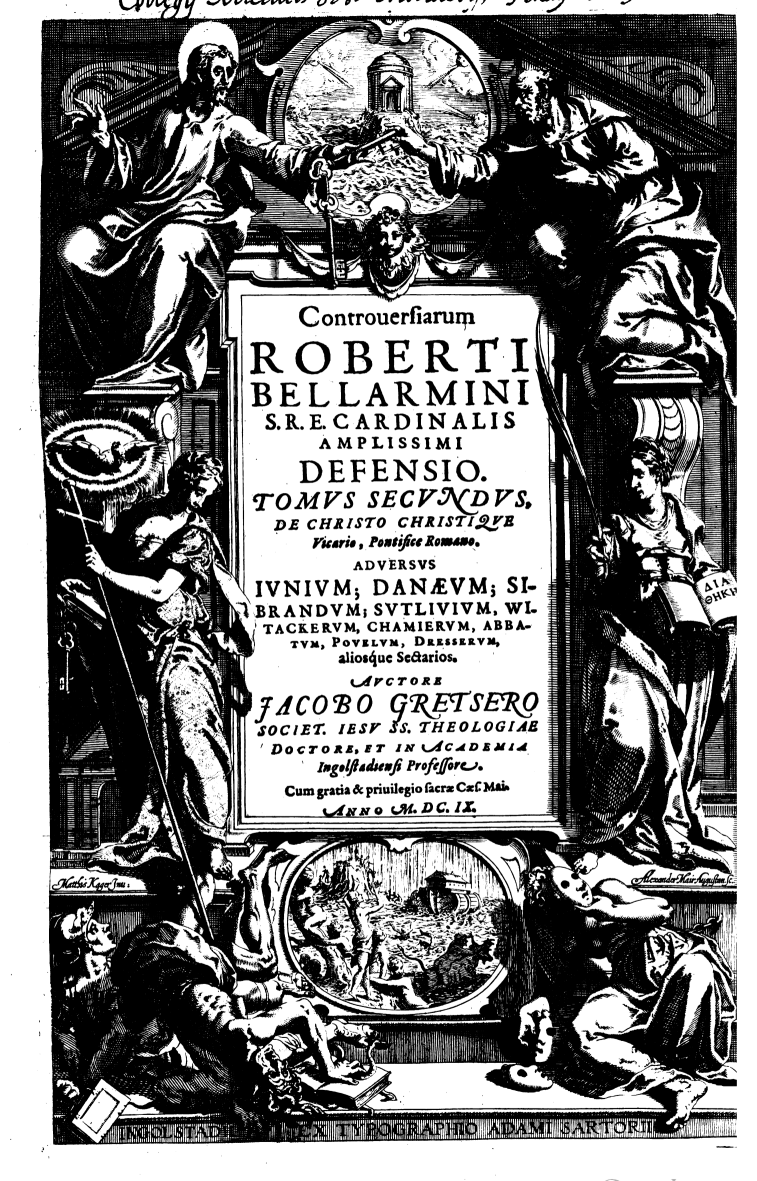
<36603415720015 <36603415720015 Bayer. Staatsbibliothek

92 Polom 2

-

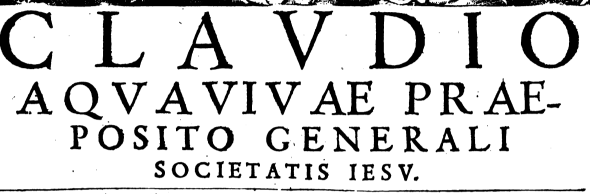
-

. . . . .



**Beyerische** Staatsbibliothek München MONACENSIS.

....



FFERO tibi, ADMODVM R. "IN CHRISTO PATER, alterum Defensionis Bellarminianę Volumen; in quo Christus, eiusą; in terris Vicarius, summus Pontifex, à criminationibus, & infectationibus Hæreticorum huius ætatis vindicatur. Si

prior Tomus tuo iusiu à me conscriptus, tibi gratus accidit, planèspero, neque hunc, tuis itidem elaboratum auspiciis, ingratum tuas in manus venturum: cùm hic non iam de Verbo Deiscripto, cononscripto; sed de sacrarum literarum Auctore, CHRISTO DEO, & homine; deque supremo scripturarum Interprete, & omnium Controuersiarum, que Religionem tan= gunt, aspectabili Iudice, Romano Pontifice, disserat.

Et quamuis Nouatores ingenio fuo vbique indulgeant, habenasque latè laxent; nuspiam tamen longius exspatiantur & diffunduntur, quàm in hoc de Рара & Roma argumento: & admodum ægrè se nobis facere existimant; cùm nos ab illo, Рарstas, Рараноs, Раренses, Рарацеs, Рарисоцаs, ab hac verò, Romanos, Romanistas, Romanenses appellitant; & quò quifque in huiusmodi nominum flexionibus excogitandis copiofior est, eò fortiorem plagam se nobis imposuisse putat; quasi idem sit nominari Рарізтам à Рара, & Romanistam à Roma, quod Calvingstamà VViclepho, Hvssitam ab Husso; cùm hæc

a 2 fint

fint nouę doctrinę & fidei vocabula; illa, nequaquam: Formantur enim, & deducuntur à PAPA, non vt à conditore noftrorum dogmatum: nec à ROMA, vt à loco, in quo noua dogmata cufa & tradita fuerint; fed vt ab antiquæ Religionis fummo Interprete ac Iudice: à ROMA autem, vt à fummi huius Interpretis ac Iudicis fede. Nam, fi PAPISTA nouam fidem defignat; oftendant, quis fit ille PAPA, qui, prifca Religione extruía, nouam inuexerit, & à quo eius fectatoribus PAPISTAE nomen inditum fuerit.

Nam sià nobis petatur, quis primus extiterit, à quo Lutherani, & Caluiniani has appellationes fortiantur; nihil eft facilius, quàm, fi necelsitas postulet, intento quoque digito denotare Lutherum & Caluinum. Et hic gradum figere oportebit; quia vltra Lutherum & Caluinum, quò progrediaris, non erit. Ante Valenti= num non fuerunt, qui sunt à Valentino, inquit scité, & verè beatus Martyr Irenæus, neque ante Marcionem erant, qui sunt à Marcio= ne,neque omnino erant aliqui sensus maligni,antequam initiatores, & in= uentores peruersitatis eorum sierent. Quâm verc'hæc Irenæus de vetustis illis Nouatoribus; tam verè nos de nostris affirmamus; Ante Lutherum, & Caluinum non fuerunt, qui sunt à Luthero & Caluino. Vbi enim fuêre, si fuêre ? Obeat quis cœlum & terram, & quæ eorum complexu continentur, nullum reperiet, etiam Hæreticum, qui per omnia, & in omnibus, ea crediderit, & docuerit; quæ crediderunt, & docuerunt, Lutherus & Caluinus, Lu= theranis fuis, & Caluinianis credenda, & discenda tradiderunt.

Ex hærefibus, inquit Clemens Alexandrinus, aliæ quidem appellantur ex nomine; vt, quæ appellatæ funt ex Valentino, Marcione, Bafilide, etiamfiglorientur, fe Matthiæ opinionem adducere: fuit enim vna omnium Apostolorum sicut dostrina, ita Gtraditio; aliæ autem ex loco, vt Peratici, Gc. Item & de nostris dicendum. A Luthero & Calaino originem & incunabula ducunt, licet iastitent genus, fanguinem, & stemma Apostolicum. Nam Apostoli in dostrina, vt isti, discordes non suser; vtpote vnum idemsue, quasi vno ore loqui soliti. Num os vnum, vnus que sensus Luthero & Caluino, Lutheranis & Caluinianis. In multis, stateor, conspirant. In non paucis, iis que grauissimis articulis capitaliter & implacabiliter difsident. Et tamen vtrique stirpem suam ad Apostolos reduce-

reten-

re tentant. Ridiculè prorfus. quia vnuíquifque corum hærefiarcharum, quos nostra ætas protulit; cuius participatus est fententiæ (ita loquitur vel ipfe Irenæus, vel qui Irenæum ex Græco transtulit) eius S pater S antistes apparuit: omnes autem bi, multò poste= rius, mediantibus iam Ecclesiæ temporibus, insurrexerunt insuam apo= stasiam, quæ, vt cum Tertulliano dicam, posteritas, tanti fit ab hoc ipfo acerrimo, & doctissimo hæreticorum oppugnatore & expugnatore, vt existimet, iam debellatum esse, cum præscriptio hæc sectariis obiicitur. Solemus, inquit, Hæreticis compendij gratia de posteritate præscribere; in quantum enim veritatis regula prior, quæ etiam futuras bæreses prænunciauit, in tantum posteriores quæque\_ dostrinæ bæreses præiudicabuntur; quia sunt, quæ futuræ veritatis anti= quiore regula prænunciabantur. Ita ex ipso ordine manifestatur, ait alibi idem scriptor, id essentium, quod st pristraditum: id autem extraneum S falsum, quod st posterius immisson.

Gloriabatur Basilides, teste Alexandrino Clemente, se magistro vsum Glaucia, qui fuit Petri Interpres. Blandiebatur quoque fibi Valentinus, de magisterio Theodadi, qui fuit Pauli familiaris. An ideo Basilides, & Valentinus ex infami Hæreticorum Catalogo eximi.& à probrosa hæreseos nota liberari debent.Quid prodest Cerintho, vel Simoni Mago, quod Apostolicis vixerunt temporibus! quibus, licet Lutherus & Caluinus, Lutherani & Caluiniani ætatem egiffent, æquè damnati nominis, & detestande memoriæ Nouatores effent, atque iam funt, cùm post quindecim à Christo nato secula, infeliciortu exstiterunt: qui, cùm nobis persuadere conantur, suam doctrinam esse illam ipsam, quam tradiderunt Apostoli, hoc Tertullianeo, & quidem ineuitabili aricte pulfandi funt : Edant ergo originem Ecclefiarum fuarum\_; euoluant ordinem Episcoporum suorum\_, ita per successiones ab initio decurrentem , vt primus ille Episcopus aliquem ex Apostolis , vel Apostolicus viris, qui tamen cum Apostolus perseuerauerint, habuerit au= Horem & antecessorem. Hoc enim modo Ecclesia Apostolica census Juos deferunt; ficut Smyrnæorum Ecclefia habens Polycarpum ab Ioanne collocatum refert : sicut Romanorum, Clementem à Petro ordinatum e= dit:proinde vtique & ceteræ exhibent, quos ab Apostolis in Episcopa= tum constitutos, Apostolici seminis traduces habeant. Confingant tale

3 aliquid

4

aliquid bæretici. Quid enim illis post blass blass emiam illicitum est? sed, ets confinxerint, nihil promouebunt. Ipsa enim doctrina eorum cum Aposto= lica comparata, ex diuersitate, & contrarietate sua pronunciabit, neque Apostoli alicuius auctoris esse, neque Apostolici, &c.

Si quid fimile Lutherani, vel Caluiniani à Papista, vel Romanista, vei pfis loqui placet, postulent; nil procliuius est, quàm, à PETRO Apostolo, vsque ad PAVLVM V. & abhoc surfum versus vsque ad S.PETRVMENUMERARE, vel in tabula contemplandos offerre sedis & cathedræ Romanæ Episcopos; continua serie, abfque vlla doctrinæ, vel eorum, qui sibi mutuo succedunt, interruptione. Et quoties sectarij nos PAPISTAS nominant; toties, quamuis nescij, eos nos esse indicant, qui generis sui nobilitatem & decus ab Apostolis repetere queamus. Quod etiam verum est de illis Ecclessis PAPISTICIS, vt loquitur Hæreticus, quæ li= cet nullum ex Apostolis, vel Apostolicis anctorem sum proferant, ver multò posteriores; quæ denique quotidie instituuntur, attamen in eadem Fide conspirantes non minus Apostolicæ deputantur pro consanguinitate doctrinæ.

Non eft igitur probri, & dedecoris; nomen PAPISTAE, ficut nec illa; ROMANVS, ROMANISTA, ROMANENSIS, quanquam ludibrij gratia ab Hæreticis excogitata. quia declarant communionem nobis intercedere cum illa, quæ*ftatu felix est Ecclefia*, cui totam doctrinam Apostoli cum sanguine suo prosuderunt; vbi Petrus passioni Dominicæ adæquatur, vbi Paulus Ioannis exitu coronatur, vbi A= postolus Ioannes posteaquam in oleum igneum demersus, nibil passest, in insulam relegatur.

Appellabantolim quoque Ariani Catholicos, vtà dogmate, Homovsianos, feu, Homovsianistas, fic ab Ecclefia, cum qua focietatis fœdere copulabantur; Romanos, & facerdotes orthodoxos; PRESBYTEROS ROMANORVM, vt ex Gregorio Turonenfi, & Victore Vticenfi conftat. A Paulianistis itidem, fecta Manichæorum in Armenia, rectè fentientes nominabantur Romani, vt fcribit Petrus Siculus. fed, vt ille ait, xa Nov öved G-s pul= chrum probrum est, Romanvm dici. Quo nomine, vt verbis Petri Siculi vtar, nos germani Christiani magis gloriamur, quàm fi quisque nostrum omnibus auri, G-argenti, lapidumque preciosorum thesauris per

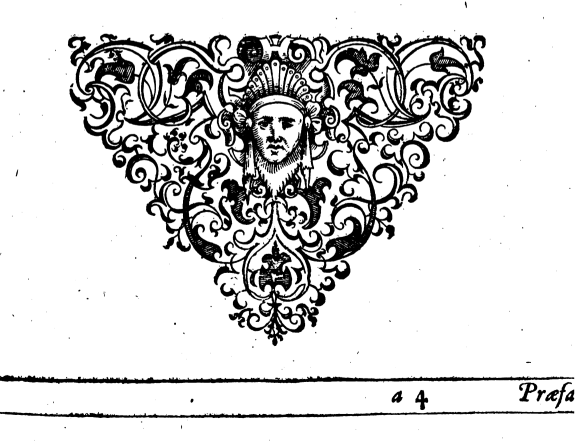
totum

totum orbem terrarum reperiendis potiretur. Qui enim, quod ad religionem attinet, Romanvs non eft, peribit, regnante diluuio. quia, in arca Noë non eft. Et quicunque extra banc domum, Romam, inquam, agnum comederit, profanus eft.

Sed nimis multa de his ad te, Admodum R." in Christo Pater. Itaque abiungo, etiam atque etiam orans, vt hoc alterum vigiliarum mearum opus, æquè ac primum, tuo nomine infignitum, gratum habere velis: fi non propter me, minimum tuum filium, attamen propter illos, quorum defensionem complectitur, qui funt CHRISTVS, Christique in terris VICARIVS, & Illustrissimus CARDINALIS BELLARMINVS. Ingolstadij, Kalendis Februarij, ipsomagni Martyris Ignatij festo. M. DC. IX.

> Admodum R. P. T. filius in (bristo indignus

JACOBYS GRETSERYS.





## Q'VOMODO HAERE TICI SCRIPTVRAS TRACTENT, CITENT, INCAVTOSQYE ILLAQVEENT; DE-QYE SECTARIIS, QVI SECVNDAM ET TERTIAM IL-LYSTRIBS. CARDINALIS BELLARMINI CONTROVER-SIAMde Chrifto & Chrifti Vicario allatrarunt.

LERVMQVE in meis libris prafari soleo; quomodo haretici (cripturas tractent ac citent. I dem & hic faciam; nec tam. meis,quàmipsius Lutheriverbis, huncenim in presenti potisimum delegi, cuius ore loquerer, calamog, (criberem). Et vinec me,neque te, milector, diu detineam, paucis dico, fectarios dum scripturas proferunt, & iis,quos in nassam suam vel pellexerunt, vel pellicere student, proponunt; imitari eum, à quo uniuer la hareles originem ducunt, videlicet Diabolum. Nam & ipje legem nouit, ait Petilianus Donatista, apud S. Augustinum lib.2 contra Petilian. cap. 49. Namque Domino Deoin caula lobiusti, quasi iustus ita de lege respondit, sicut scriptum est : Dixit Dominus diabolo; respexisti in puerum meum Iob: quia non est fimilis illi in terra, homo fine malitia, verus Dei cultor, abstinens seab omnimalo, perseuerans in simplicitate, tu autem petisti, vt omnem remillius perderes fine causa. Et respondit diabolus, & dixit Domino; Corium pro corio, & omne, quod cunque habuerit homo pro anima sua dabit. Ecce legaliter loquitur, qui nititur contra legem. Et iterum Dominum Christum sermonibus suis sicaus estattentare, sicut scriptum est; Assumptit diabolus lesum in fanctam ciuitatem, & statuit eum super pinnam templi, & dixit ei: Mitte te deorsum. Scriptum est enim: quia angelis suis mandauit de te, &c.

Etsi autem sectator iste Donati,exemplum Cacodamonis perperă ac sycophantice prorsus ad orthodoxos transferebat, attamen S. Augustinus ıllud non reiecit; sed Hareticos id facere consueuisse, quod Petilianus Diabolum agere dixerat, hisce verbis verissime admonet. Quid te adiuuct, quod

de Dia-

#### AD LECTOREM.

de Diabolo commemorare voluisti, non video, nisi forte venobis veniret in mentem, quomodo ipsum diabolum vos imitamini. Sicut enim ille contra latorem legis proferebat verba legis; sic & vos ex verbis legis accusatis homines, quos ignoratis, ve Dei promissis, quæin ipsa lege scripta sunt, resistatis.

Quod S. Augustinus de Donatistis pronunciauit, hoc securus ad nostros itidem Nouatores transfer & accomoda; qui ex ipsis (cripturis dogmata scriptura; horumque dogmatum professors, & approbatores oppugnant Necalio fine scripturas obtendunt, pratendunt, quàmeo, quem capitalis ille ex Tartaro hostis noster propositum habet; vt nimirum circumueniant, & facrarum literarum esca delinitos in exitium adducant.

Nullushærcticus, (ergonullus itidem Lutheranus vel (aluinianus) inquit Lutherus in cap... Epist.ad Galat. Enarrat. secunda, venit sub titulo crroris, & Satanæ, Nec diabolus ipse venit vt diabolus, præsertim candidusille. Imò ater etiam diabolus, ad manifesta flagitia impellens, operculum facit homini, vt peccatum, quod commifurus est vel committit, extenuet. Homicida non videt in furore tam grande & horrendum peccatum esse homicidium, vt re vera est: quia habet operculum. Adulteri, fures, auari, ebriofi, &c. habent fuas blanditias & opercula. Ita Satan etiam ater in omnibus operibus & confiliis suis, prodit personatus & fucatus. At in spiritualibus, vbi non ater, sed candidus; angelica & diuina specie prodit Satan, ibi callidisima disimulatione, ibi merisartificiis fallendi vincit se ipsum, suumque nocentissimum venenum venditare solet pro doctrina gratiæ, pro verbo Dei, pro Euangelio Christi. Hinc Paulus doctrinam Pseudoapostolorum, (Pradicantium) Satanæministrorum, vocat etiam Euangelium; in aliud, inquit, Euangelium, &c. sed, per ironiam. quasi dicat; Vos Galatæalios iam habetis Euangelistas, habetis aliud Euangelium: Meum apud vosiam despectum est, nihilamplius valet, &c.

Sic peruerfi & Satanici homines (Haretici (aluiniani & Lutherani) glorificant fuas impias prædicationes, & vocant verbum Dei; & fic, per nomen Dei multisimponunt. Non enim vult diabolus deformis, & ater effe in fuis ministris, (Pradicantibus) sed mundus & candidus. Et vt talis appareat, proponit & ornat omnia verba, & opera su prætextu veritatis, & nomine Dei. Hinc ortum est apud Germanos illud tritum prouerbium: In Gottes Mamen hebt sich alles Onglüct an. Quare, discamus hoc este proprium artificium diaboli, quod si non potest nocere persequendo & destruendo, facit hoc corrigendo, & ædisicando: Et scripturas citando, quia veneni calicem melle circumlinunt (Diabolus & emission) vt simulata dulcedo visus pessimum tegat:

idque

### PRÆFATIO

idque summo artificio & astuteterrimus ille spiritus, suo & suorum studio perficit; nam vt Lutherus in caput 6. Epist. ad Ephesios Tom. 1. UViteberg. Germ. scribit; fieri non potest, vt quis omnes eius technas enumeret, vel etiam animo accogitatione concipiat, hac enim in palæstra Magister magistrorumest, & mille imposturarum artifex, quas pro verbo Dei venditar; quibus à condito mundo homines fefellit, & varias hærefes, etiam pervim, in Christianam Rempublicam introduxit; neq; enim accurrit, furuo & lurido suo colore obsitus; neque clamitat; Ego sum Satan, cauete: sed sensim & placide arrepit, serpentis instar, comitque seac pectit qua formosissimè potest, verbo & nomine Dei, profert que easde scripturas ac sententias, quas nos proferimus, amamus, & fundamentiloco habemus; zelumq; ardente & infignem pictate præse fert, tanquam fidus & probus Ecclesiastes; cui nilaliud cordisit, quàm gloria Dei, & falus proximi, quem ludum nunc ludit per Sacramentarios (E Lutheranos) & alios huius classis : qui meras scripturas contra nos crepant, & inde placitis suis firmamenta petunt; Et, quas nos vsurpamus, facrarum litterarum sententias & articulos, nobis obtrudunt, no fine speciola orationis pompa, qua iactant feruentissintum veritatis studium, eximiam charitatem & curam lucrifaciendianimas. Eccetibi, charissime, hic habes verbum Dei; sic tu ipsecredis; Christum ascendisse in cælum, ibi sedere ad dexteram Patris, ibi querendum esse; quomodo ergo posset este in pane & vino? Quomodo descendere cogereturad murmur hominis altari adstantis? &c. Hoc gloriæ Christi aduerlarctur.

Hæc& fimilia isti; quæ fanè validam impressionem ac incursionem continent, non quasi à Dæmone prosectam, sed verbo Dei & veritatis fuco decoratam, qua incircums pectos incautos que capiunt, & in præceps secum abripiunt. Sicolim egit Diabolus per Arianos, (qui Christi diuinitatem inficiabantur,) perque alios hæreticos (*Lutheranos videlicet & Caluinianos*) qui & ipsi scripturis repugnare videri nolebant; sed pro se densa diuinorum oraculorum testimonia adducebant, quibus sententiam orthodoxorum falsitatis redarguere conabantur; tanta probabilitatis specie, verborum que apparatu, vt Imperatorem & vniuersum mundum suas ad partes traducerent; donec vix vnus vel alter Episcopus, veritati tuendæ à Deo custoditus, superesse.

Quiprofectò fcitè & graphicè defcribit, quo pacto & confilio Diabolus, eiusq, administri Haretici, ex quorum numero non postremus Lutherus & Lutherani; (aluinus & (aluiniani, scripturas citare, totique sua peruersitati & impietati obtendere soleant. Necest, quod quis Luthero talia

(criben-

## AD LECTOREM.

fcribenti fidem habere detrectet : qui a huius artificij callenti fimus fuit; quippe (acodamonis dilectus difcipulus, & in finu eius varia mysteria edoctus; E qu'amuis Marcion non feret, vt Luthero hoc elogium : P & 1 M 0 G E-NITVS SATANAE; quo à Polycarpo, teste frenzo, lib.3. cap.3. cohonestatus fuit, transcribatur; aquo tamen animo patietur, vt eius dem nominetur m\vy \emps, & amicorum saltem Beta, sinon Alpha, qui porrò pergit nobis declarare, quo astu Diabolus, eius q imitatores Haretici (Lutherani & Caluiniani) scripturas allegare soleant. Matth. 4. legimus, Christum à Diabolo ductum in sanctam ciuitatem; & supra Templi pinnas constitutum, cum hoc alloquio: Scriptum est; Angelis suis Deus mandauit de te, &c.

Non fameaut gladio, inquit Lutherus, in quadam (oncione super hoc Euangelium, qua habetur Tom. 6. Jhen. Germ. Christum oppugnat, sed ad scripturam illum ducit : tanquam sacrarum literarum Doctor; præclaramque illam ex Psalmo sententiam; Angelis suis Deus mandauit de te, Gr. producit. Ethic est Diabolus splendidus & nitidus, Angelu Dei imitatus, qui non corporali persecutione, sed propria armatura, hoc est, scripturis, Christianos aggreditur; Et hanc adeò scitè ac ingeniosè inflectere potest; vt nisi quis diligenter animum aduertat, facilè in errorem inducatur.

2

An huic scripturarum in Templi pinnaculo citatori, allegatori & professori desunt discipuli? Nequaquam; Simili enim ratione, hocest, sacrarum literarum Panoplia, inquit Lutherus, Christum oppugnare aggressi sunt Ariani, Macedoniani, Eunomiani, Manichæi, (Lutherani, (aluiniani, Ubiquista, Fullonista, & quidquid aliud huins fecis) qui Ecclefiæ plusdetrimenti intulerunt, quàm qui cam olim igne & ferro depopulati sunt; quia tunc aterille, & in suo schemate conspicuus Diabolus, fine vlla difficultate, à quouis agnosci & caueri poterat; At postquam Christianos oppugnare cœpit, armatus spirituali gladio, boc est, verbo Dei, vt ipfius velo mendacia fua operiat, & specie eximiç fanctitatis & sapientiæ homines sibi deuinciat; haud amplius tam deformis & fæuus apparet; sed, posito tenebroso & tartareo habitu, in Angelum lucis sele transfigurat; & scripturis per suos satellites ( Lutherum, Caluinum; Lutheranos & Caluinianos) remgerit; eofque ita occæcat, S' ad alios occœcandos impellit, vt quidquid fomniant ac delirant, id imperita plebecula pro Verbo Dei venum exponant ; expositumque innumeris facrarum literarum testimonius circumuallatum muniant; aptè an ineptè, manum non verterint; quia decipere volunt, non instruere; perdere, non decere.

Quod in Exordio (aptinitatis sua Babylonica de quodam Professore

Lip[en[i

Lipfensi iniuriosisime scripsit Lutherus, hoc summa aquitate & veritate deipso Luthero, & quouis alio huius temporis Nouatore affirmaueris. Sic aptat scripturæ testimonia, per totum librum, vt si velit probare, Christum essento, ausit incipere: Lectio libri Apocalypsis beati loannis Apostoli; quàm enim hoc verbum apte dicerctur, tam sua dicuntur omnia. Et existimat homo prudens, copia allegatorum, se hanc suam maniam ornaturum? Et tamen omnibus sectarum propugnatoribus nihilisto artificio promendi scripturas est famillarius, nihil solennius; & hoc vnico hamo plurimos capiunt, qui vbi vel textus vel margines libri densismis scripturarum citationibus oppleti sunt, è vestigio, tanquam ad celestes dapes aduolant, animosque suos submentaneo pabulo inaniter pascunt; non attendentes, num ad rem, vel extra rem; num scite an inscite testimonia illa proferantur.

Statuit Hareticus hanc affertionem : Papa cftAntichriftus. & mox allegationes agglomerat. 2. Theff. 2. v. 3. 4. 5. & seqq. Apocalyps. 17. v. 2. & leqq. Apocal. 20. v. 21& leqq. 1. Ioan. 4. v. 3. Danielis 7. v. 8. 20. & leqq. Dan. I I. Matth. 24. Necrefert, etiamsi citet I 2. caput I faia, aut Hieremia,aut EXechielis,aut Jobi,aut alterius ; aut Pfalmum I 10. vel librum. Ruth cap.8.vel Exodum cap.60.vel Prouerbiorum cap. 100. quia plerique it a comparati funt, vt in citationibus conquiescant; seu vera sint, seu falſa. Quam enim parum habetur cap. 60 Exodi Papam Romanum,effe Antichristum ( cum Exodus quadraginta duntaxat capitibus circumscribatur) tamparum reperire est in Daniele, Epistolis S. Pauli, S. Joannis & in Apocalypfi Romanum Pontificem effe Antichriftum; quia perfuafio hac ex nullo scriptura loco; sed ex fanatico Nouatorum cerebro originem ducit; quam postea scripturarum testimoniis honestatum eunt. Nam vt Lutherus, experientià proprià & domestica edoctus, non malè dicit; Omnibus hæreticis hoc in more politum eft, vt opinionem quandam animo concipiant,quam valdè probant; veramque ac probam reputant : & postea ad scripturam accurrant, firmamenta inde præconceptæ suæ opinationiquessituri. Que res est plena periculi, inquit Lutherus. Et vt res exemplo illustretur: cum Arius personam Christi oppugnare statuisset, prima eius cogitatio hæc erat; Christum esse natum de Maria Virgine, hinc merum esse hominem, &c. Hac & id genusaliis persuafionibus imbutus ad scripturam festinus se contulit; Et in ca huic suz phantafiæ stabiliende argumenta inuestigauit.

At quid opus o Luthere, tam vetera repetere, & longinqua arcessere; cum domi suppetat, quo quod affirmas, probes ? An non tuipse eodem pede tuis in placitis diffundendis & propagandis processifti ? An non hanc opinionem animo efformasti ? Papam non esse Christi Vicarium, Papam esse

Anti-

A D L E CTOREM.

Antichristum: Esse duo tantum vel tria Sacramenta. Substantiam panis in Eucharistia remanere; Annon bis S huius fortis alius imaginationibus tuo in capite efficitis; mox illotis pedibus manibus q<sub>s</sub> in scripturam inuolasti; S si quid tuis deliramentis roborandis idoneum reperire posses, circumspexisti, S vsque adrauim cum Nagistro tuo, scripturas supra Templi pinnaculum quàm ingenios simè allegante, vociferatus es ? S C R I-PTVM EST. S C R IPTVM EST. 2. Thess. 2. Nisi venerit distessio primùm, & reuelatus fuerit homo peccati, filius perditionis, qui aduersatur & extollitur supra omne, quod dicitur Deus, &c. Ergo Papa est Antichristus. Æquè argutè S substiliter ac tuus doctor S instructor, quãdo in Templi culmine hanc consecutionem texuit. Scriptum est; Angelis fuis Deus mandauit de te, &c. ergo securus omnis læsionis ac damni poteriste hinc præcipitem dare.

Quamuis porro omnes hæretici (E in his Lutherani E Caluiniani) errores & mendacia sua scripturis, tanquam pigmentis, insigniter colorare & picturare norint, hominibus q, glaucoma ob oculos offundere; vt feipfif-(imam veritatem intueri, & tantum non manibus tangere credant; attameninsipientia corum diu non latet, inquit Lutherus, sed tandem in lucem extrahitur; quia Verbum Dei deserunt, illudque arbitratu suo interpretantur, itavt fignificare quafi cogatur, quidquid i pfis lubet. O dictum bene; nam Luthero verba illa; Hoc est corpus meum: necessario fignificare debent, velint nolint, substantiam panis & vini cum corpore & Janguine Christi in Eucharistia perstare; Caluino autem illa ipsa verba; quantumuis reclamantia, & elata quasi voce iniuriam sibi fieri palam teftantia, significare debent, non ipsum corpus & sanguinem Christi, sed tropice figuram corporis & fanguinis Christi. Sic Brentio & Schmidelino fcriptura variis in locis Ubiquitatem significat, quia ipsi it a iubent, si aliud iuberent; aliud significaret. Juberent autem aliud, si aliud monstrum animo informa [fent; eademq, eft aliorum Nouatorum ratio; quia omnes in eadem (chola instituti sunt.

Summa fummarum, *inquit Lutherus*, Hæretici, *hoc eft*, Lutherani G (aluiniani, peculiare quid fibi proponunt; nouam fidem fibi cudunt, verbo Dei deftitutam; & nouũ Deum fibi archite Ctantur, non ex fcripturæ præfcripto, fed ex libidine animi fui; hic qnidquid dicunt, gratum ratumque habere debet; ceu fanctum & diuinis legibus confentaneum. Quodcunque alij tradunt, etiamfi fcriptura pro ipfis ftet ac pugnet, id nihili eftac nauci, & impietati deputandum. Et ifti (Lutherus, (aluinus) funt illi, quos Diabolus peraërem vectat, & fupra Templi pinnaculum collocat; clamitans; heus (Luthere, (aluine) mitte te deorfum; cæleftibus radiis apprimè es illuftratus, & fpiritualibus cha-

rifma-

### PRÆFÁTIO

rismatis à Deo largiter locupletatus, melior, doctior & fanctior, quàm omnesalij. Quod de Deo, (Ubiquistice vel Sacramentarie) cogitas, (ô Luthere, Brenti, Schmideline, (aluine) id certum ac fixum est. Falli ac fallere nequis. Quapropter cum hæcarcana tibi Deus reue lauerit, haud par est, vt solus i is fruaris; cum aliis communices oportet. Qua Diabolica superbia inflati (Lutherus, (aluinus)) eò confidentiæ & præsumptionis procedunt; vt absque vllo timore & mandato Dei propria excrementa eructent, & in vulgus effundant, hoc est, noua dogmata absq; & contra Dei præceptum doceant; quod est tentare Deum; & in aëre fine pennis volare velle; Ex quo nil aliud sequi potest, quam vt in nomine Diaboli inde præcipitentur, & ceruicem frangant.

Quarcomnes Hæretici (ergoetiam Lutherani & (aluiniani) qui fuis cogitationibus nituntur, & scripturas ad arbitrium suum inflectunt ac torquent, vt mendaciis, quæ fabricarunt, stabiliendis inseruiant, similiter agunt, ac si conarentur transire Rhenum absque ponte, dicentes, Credam & fidam Deo. En expression eius prome verbum: Angelis suis mandauit de te, vt custodiant te in omnibus viis tuis: ergo etiam me custodient in Rheno, tametsi absque ponte & nauigio transitum moliar.

Nonita, inquit Lutherus. Quid ergo facto opus ? Studiosè & attente videndum & diiudicandum est, an verbum Dei verè & candidè tracteturac proponatur. Nam & Diabolus nouit artem citandi scripturas. Quapropter ne terrearis, licet sectarij vociferentur: Hîc est scriptura: Hicverbum Dei. His, ( hoceft, Luthero, Caluino, Lutheranis, Caluinianis,) quando à scripturis caussa sue præsidium mutuantur, & sua mendacia per illas pingere & comere volunt, respondendum est; non moueor; quòddicis, verbum Dei à partibus tuis stare, nam simul curare oportet, ne tentemus Deum, & quamuis forte Dei verbum sit, quod ti bi suffragari perhibes, fieri tamen potest, vt quædam addideris, no nulla detraxeris. Itaque prius videamus, num fit hæc mens fan cti Spiritus, & num Dei verbü tractes, prout decet. Non enim ideo irascetur Deus, licet non amplectar suum verbum, eo sensu, quo à te proponitur & explicatur. Nam Diabolus & omnes Hæretici (igitur Lutherani quog E (aluiniani) licet verbo Dei sese exornent; perperam tamen illud tractant.

Hac verißime Lutherus, quibus normam nobis prescribit, cuius auspiciis omnium hareticorum pedicas & tendiculas euitare poßimus, quantumuis turgidis faucibus scripturas & verbum Dei ingeminent: Et sexcenties suum illud: Scriptur MEST: intonent: nam quod Lutherus cum suis ex hac sectariorum tribu, aduersus quos hac norma vtendum est, ses eximere velit;

nulla

#### AD LECTOREM.

nulla ratio finit : quo enim maiore priuilegio nititur, quàm Caluinus, vel quilibet alius fectarius; vt cum fcripturam infolentifsime iactat; credere tenear, loqui per os eius Angelum lucis, non Angelum tenebrarum? quem fcripturarum amictu ita magnifice incedentem, nominat Lutherus Diabolum fplende fcentem, candidum, & Angeli habitu fulgidum. Nisi Lutheri genium nossem, maxime me caperet admiratio, qua fronte Hareticis fcripturas iactantibus, & verbo Dei omnia sua comentibus & insignientibus hac talia obiicere ausus fuisset; neg, tamen oculos ad se sus, omnia ista, se his longe plura factitantes, reflexerit, lucidisimum enim omnium eorum, qua ex Luthero audiuimus, speculum in Luthero, se Lutheranis elucet.

Dicat quis : Ergóne illicitű erit fcripturas depromere, cum quid vel probare vel persuadere aliis nitimur ? Equidem nemo sanus hoc affirmauerit. Hoc aio, nefas esse, citare scripturas eo modo et fine, quo à Diabolo eiusg, administris Hareticis proferuntur et iactantur, occultant enim animu, inquit S. Athanasius orat. 1. contra Arianos, ac deinde in scribendo (E in familiaribus colloquiis) scripturatum verbis pro esca vtuntur, vt latenter in suam malitiam pertrahant ignaros; eamque ob caussam scripturas quog, 5person, hoc est, torquent, E distorquent; tendunt ac distendunt; donec ad id, quod volunt, nonnihil inclinentur E inflectantur : nam non tantum in Epistolis S. Pauli, sed in omnibus omnino sacri Canonis voluminibus, sunt quæda dissicila intellectu, qua vt in posteriore sua Epistola testatur S. Petrus, indocti & instabiles deprauant, 5968 so, hoc est, quasse gersuada sa anteceptas E in mente perperam adumbratas persuasiones rapiunt, sicut & cæteras scripturas, ad suam ipsorum perditionem.

Ubi obferua iftos scriptura, vt sic loquar, tortores, vocari à S. Petro indoctos: quam inscitiam cum lacte ex vberibus matris sua suxerunt. Qua hac Hareticorügenitrix, nisi haresis, cuius typus est illa Prouerbiorü cap. o. mulier stulta & clamosa. (Quid stultius & clamosius haresi? Plenaque illecebris, (quia ante, retro, à dextris & sinstris, inferne & superne, intus & extra, sacrarum litterarum gnomis ac effatis sucata est, & pauonis instar, picta.) Et nihil omnino sciens. Ergo qualis mater, tales & silv; Qualis Haresis, tales & haretici, nihil omnino scientes, prater stultescere & clamare. Jure igitur à S. Petro indocti appellantur: quin & instabiles; quia mater eorum haresis, est vaga & instabilis; qua Prouerb. 7. à Spiritu sancto elegantisime describitur his coloribus. Mulier ornatu meretricio, præparata addecipiendas animas, garrula & vaga; (en instabilitatem) quietis impatiens; (semper enim pro cerebri vertigine circumrotatur) nec valens in domo consistere pedibus suis, nunc foris, nunc in plateis, nunc iuxta angulos instidians.

b 2

Si

#### PRÆFATIO

Si quis omnia exempla instabilitatis, quibus caussam suam sectari nostra etatis piis omnibus abominabilem reddiderunt, persequi instituat, citius charta & tempore, quàm materia destituetur. Tantum accipiat primams (onsessionem Augustanam, eamg, cum sequentibus editionibus comparet; aut prima editionis Locos Melanchthonicos, eosg, cum posteriorum annoru Locis componat, aut libros Lutheri priores cum mediis et medios cum vltimis conferat, qualem in assertionibus constantiam, qualem et quàm sibi cofonam vndequag, harmoniam et symphoniam reperiet? Tam veterum, quàm recentium Nouatorum versatilis & volubilis genius expresse satis primo Pontifice, Etssenim de solis Monothelitis ibi sermo est, ab vnotamen exemplo omnium inconstantiam discere licet, quia omnes sunt Vertumni. 7ta ergo Synodus illa Consultat. 1V.

Aliquando (Monothelita) vna operationem, aliquando aute penitus nec vnā operationē: iterum aliquando vnam voluntatē, aliquando autem omnino nec vnã voluntatem in Chrifto Deo in aperto dogmatizant,&c.&quod plus est grauissimum,& magis corum falsitate redarguit,quonia & vnam habere, & nec vnam habere voluntatem & operationem Dominum nostrum Iesum Christum, in scriptoasserue runt, cum anathemate huiufmodi fen fum contra feinundantes, omnium effe dogma & prædication ē perfectam, veram, firmam, indiminutam fanctorum Patrum, & vniuerfalium quinq, Conciliorum perhibentes, minimè præuidentes, quoniam per alteru aliud perimunt, hoceft, vnam operationem per hoc: quod dicunt; nec vnam operationem afferere, cum vnam voluntatem Christidogmatizare noscantur. Sed hæcomnia per Typum(erat hic professio Fidei Monothelitica, sicut apud Lutheranos est (onfessio Augustana, & Formula Concordia) posterioremamputauerunt, vt nec sciant iam quid credant; aut quid confiteantur, per incessabilem creberrimam suorum dogmatum immutationem, pariterque peremptionem: sicut scriptum est; Adhuceoloquente, ecce alius nuncius, præteriti fermonis eorum innotefcens destructionem,& eiusdem verbialius sermoalacrior, & alter alterius, & omnium,omnesquippefimiliter à vera, hoc est, Ecclesiastica traditione in semetips of haben tes alienationem, perfectamque ruinam, pro qua reDominus reprobans eos per Osee, hac dicit: Va eis, quoniam recefferunt à me: Ofea 7. Vastabuntur, quia præuaricati sunt in me: Miseri erunt, quia peccauerunt in me. Et ego redemi eos, & ipfi locuti funt contra memendacia, & ficut homo transgrediens testamentum, ita ibime contemferunt. Pulcherrimum profectò haretica instabilitatis paradigma; quo, vt supra dicebă, non minus luculenta in nostroru Nouatoru

offici-

### AD LECTOREM.

officina reperiet, si quis eam vel à limine falutare velit. Sed redeo ad technas, quibus Haretici incantos inefcare & circumuenire folent.

De Bogomilis scribit Euthymius in Panoplia Tit.23. Monachorú more se vestiunt, & corum habitum, tanquã escam, assumnt, veste lupú abscondentes, quo faciliores aditus & colloquendi facultate, propter habitum assequantur, & sine suspicione per sermonum benignitatem auribus audientium venenum iniiciant. Lutherus, cum non paucis de grege suo, contrarià vià incessit, nam Monasticu schema exuit, et ex scriptura diuina oraculis amictu sibi contexuit, eogs tectus aditum facilem ad multos inuenit, haud admissuros alioqui Lutherum, nissi hoc tam specioso tegmine lupinam suam feritatem ac sautiam abscondisset.

Neq tamen solis scripturis remgerendă censuit, sed S verbo Dei abs s summis clamoribus iactato, addidit innumeras criminationes et calumnias, in Ecclesiastici status prosession Monifice Maximum, in Cardinales, in Spiscopos intotum Clerum, in Monachos, in Moniales, vno verbo, in omnes Catholicos, quos ipse Papistas indigitat: His enim conuiciis excipiendis multorummentes animaduertit est admodum idoneas, promptas et faciles: Quare sturnatim ea clă, palam, priuatim et publice, in cocionibus ad populū; in scholis ad discipulos, in libris ad vniuersos Germanos est unit, vt eos sinistris affectionibus impleret ac turbaret; turbatis absq, vlla difficultat, sua Zi ania, Verbi Dei colore tincta, infereret. Quomodo enim turbatus oculus, inquit Clemens, lib.7. Stromat. ita etiam anima conturbata (odio) non potest veritatis lucem perfectiv videre, quin etiam ea, quæ sunt pre pedibusægte intuetur. Dicunt itaque anguillas quoque excœcatas capi in aqua turbida.

Hanc artë excœcandi homines ipfe itidë Lutherus fibi adhibendă & amplectendam cenfuit, cuius, vt et aliorŭ harefiarcharum & hareticorŭ huius aui, exftat venuftißimus, et Apelléo penicillo dignus Iconifmus apud Guntherum Ligurinum lib 3. vbi cum turbas Roma inter populum et clerum ab Arnaldo Brixienfi Haretico, Lutheri atauo, recenfuisset, ea subiicit, qua nõ magis in illum impostorem, quàm in Lutherum eius gassecas competunt. Sic ergo canit ille Vates :

> Huius origo mali, tantæque voraginis Auctor Exfititi Arnoldus, quem Brixia protulit ortu Peftifero, tenui nutriuit Gallia fumptu, Edocuitque diu.

Si quaras, quis Auctor fit omniummalorum, quibus mifera diuexatur Germania ; & clerus tot vulgi ludibriis et opprobriis laceratur, et ex auitis poffesionibus expellitur, & in exilium eiicitur ? In promptu est responsio. Lutherus, quem ortu pestifero protulit in Hercynia sylua Isle-

Digitized by Google

bium,

2

## PRÆFATIO

bium, & tenuisimà impensà aluit Magdeburgum; post, Erphordia.

Redditus, affumpta sapientis fronte, diserto Fallebat sermone rudes.

TandemLutherusUUitebergamvocatus,Professorg&Doctor factus loquacitate sua,qua longè plus valebat, qua mente, no modò ignobile vulgus, sed & eos,qui aliquid esse videbantur, hoc est, Doctores & Professors Academicos, Sacerdotes & Monachos; attamen nupturientes, et non solis auribus, sed & carne prurientes, sua in retia pertraxit.

-----Clerumque procaci

Infectans odio, Monachorum acerrimus hoftis, Plebis adulator, gaudens popularibus auris; Pontifices, ipfumque graui corrodere lingua Audebat Papam, scelerata que dogmata vulgo Diffundens, variis implebat vocibus aures.

Non potuillet Guntherus splendidius & artificiosius Lutherü depingere, licet Lutheri tempore vixisset, et modiü salis cum illo absumpsisset. In tot Lutheri Latinis et Germanicis Tomis difficile erit inuenire librü vel libellum; Tractatu vel Tractatulum; Sermonem vel Sermunculum; Epistolam vel Epistolium, vbi no compareat inuectiua vel satyra, vel conuicium, vel vipereus morsus, cotra et in Papam, in clerum, in Monachos, & vbi populo, pollicitatione libertatis verè Christiana & verbi Dei, Lutherus aures non scalpat, molliterg, fricet, & spongia quă sieri potest, lenissimè soueat & abstergat.

Nil proprium cleri, fundos & prædia nullo Iure sequi Monachos, nulli fiscalia iura Pontificum; nulli, curæ popularis honorem, Abbatum, facras referens concedere leges. Omnia Principibus terrenis subdita, tantum Committenda viris popularibus, atque regenda. Illis primitias,& quæ deuotio plebis Offerat, & decimas castos in corporis vsus, Non ad luxuriam, fiue oblectamina carnis Concedens, mollesque cibos, cultusque nitorem, Illicitosque iocos, la sciua que gaudia cleri, Pontificum fastus, Abbatum denique laxos Damnabat penitus mores, Monachofq; superbos. Veraquemulta quidem, nisi tempora nostra sideles Respuerent monitus, falsis admixta monebat. Et fateor pulchram fallendi nouerat artem Verisfalsa probans,quia tantum falsa loquendo

Fallere

Fallere nemo potest, veri sub imagine falsum Influit, & furtim deceptas occupat aures.

An nonvides hic viuam (pirantemúqe Lutheri effigiem. ? An verius G genuinius Vates iste Lutherum versibus suis efformare potuisset, licet non tempore Friderici Barbaross, Sed atate (aroli V. Imp. vixisset, G Islebicum Haresiarcham de pulpito in Monachos, Clericos eorumá opes G mores detonantem G debacchantem audisset? Quamprimum hoc bonorum Ecclesiasticorum pulpamentum multis admodum esurientibus G sitientibus obiectum est, G quidem Euangelij sapidissimo sapore conditum, mora nulla; confestim omnibus ex angulis ad Lutherum concurses ts factus prada tam exoptata inhiantium, G velegestatem sugere volentium.

Et quamuis non inficiamur multos ex Ecclesiasticor unumero non eam vita integritatem prastitisse, quam ex officio prastare debebant; illud tamen nobis itidem exploratum est; scelera flagitios è viuentium non praiudicar vera religioni; Lutherumg, cum suis sectatoribus, ne vno quidem pilo, si mores intuearis, fuisse probiorem illis, quos tanta acerbitate infectabatur: nam si de fide agatur, absit vt vllam comparationem inter Lutherum & Catholucos professioni sua non consentaneam vitam degentes instituam : quandoquidem Haressarcha & pertinax Hareticus in summo impietatis culmin residet. Quàm verò sanctè viuant Lutherani, manifestum fit cum ex aliu Lutheranorum querimoniis, tum ex Threnis Erasmi Sarcerij, Lutheran Pradicantis, quos effudit in suo libro de Disciplina; ex Epitome, qua non ita pridem ex vasto illo Sarceriano opere confecta est. Nunc iterum audiamus Guntherum nostrum fanatici Arnaldi artificium describentem.

Articulos etiam fidei, certumque tenorem,

Non fatis exacta stolidus pietate fouebat, Impia mellisluis admiscens toxica verbis.

An non & hic Lutheri ingenium elucet? Fauus enim distillans labia me retricis (harefeos) & nitidius oleo guttur eius, quæ verba sua dulcia fa cit. Quid dulcius illis Lutheri? Non ieiunandum, nisi quando velis. Vota non seruada. Solam fidem iustificare & saluare. Ecclesiæ præcepta nul lius conscientiam obstringere, Christianum, qua talis, nullius imperio subici. Et millena talia, omni melle vulgi palato iucundiora. Pergi Guntherus:

Ille fuam vecors, in clerum, Pontificemque, Atquealias plures adeò commouerat vrbess V tiam ludibrio facer, extremoque pudori Clerus haberetur, quodadhuc, ni fallor, in illa Gente nocet, multumque facro detruncat honori.

Imô

Jmò plurimum; noniam in Italia, & Italia capite Roma, vbi nulla Arnaldi memoria, nisi cum execratione; sed in Germania, vbi Cacodamon in Arnaldi locum substituit Lutherum, Zuuinglium & alios, qui Pontificem & Clericos multis in locis intantam contemptionem adduxerunt, vt ne eorum quidem nomina aquis auribus audiantur. Aduerte verò quod mireris: Monstrum hoc informe, Arnaldus, Germaniam quoque veneno suo infecit, postquamenim Nouator isteab Innocentio II. Romano Pontifice Roma anathematis sententia percusus suerat;

Territus & mileræ confulus imagine culpæ, Fugit ab vrbe fua, Transalpinisque receptus Quà sibi vicinas Alemannia suspiciet Alpes, Nobile Turregum, Doctoris nomine salso, Insedit, totamque breui sub tempore terram Perfidus impuri sædauit dogmatisaura.

Vndevenenato dudum corrupta fapore, Et nimium falfi doctrinæ vatis inhærens, Seruat adhuc vuæguftum gens illa paternæ.

En in ipfa etiam Heluetia, eius g, primaria vrbe Turego, qua hodie Tigurum, pestilentis sua doctrina Arnaldus sementem secit, qua in herba, vt ontandum erat, minime periit, sed in messem vt vberem, sc & miserandam, vcreuit, lappas g, tribulos g, suos ad posteros itidem transmissit. Fallor, an unc eodem in loco Arnaldus oua posuit, ex quibus aliquot seculis postexlus sunce odem in loco Arnaldus oua posuit, ex quibus aliquot seculis postexlus funt Zuuinglius, Leo Iuda, Bullingerus, pernicios silli Bassis, qui in lla natione virus suum longe latéque dissue dissues frages edi lerunt, πολλάς of io Sinew fox as a disso si a far, multas que præstantium iominum animas orco demiserunt.

Ex Heluetia, mortuo Innocentio, & Eugenio in fedem Petri fubstituto, Arnaldus Romam reuenit : Ubi folitum Euangely fui promulgandi tenoem tenens:

> ---populi tantas in clerum concitat iras, Vt penitus nullum fummo deferret honorem Pontifici, Clerumque odio vexaret iniquo: Et fi quis, cui mensæqui & reuerentior effet, Et meliora pio flagrarent vifcera voto, Fortè refragari, feu diffuadere furorem Aufus erat, fefeque nouis opponere monftris, Omnibus ereptis, fubuerfa funditusæde, Corporis afflictu, feu tandem fanguine fufo, Clericus, aut etiam popularis, facta luebat.

Eundemprorfus Euangelizandi morem obferuarunt cum alij huius atatis



AD LECTOREM.

noui Euangelista; tum pracipuè Lutherus, eodem prorsus euentu; nisi quòd Lutheri & Caluini doctrina: eò est detestabilior, quò latius extenditur, pluribuso, sempiternam perniciem creat.

Sed satis de Lutheri & Arnaldi similitudine ac syncrisi:nec infrugiserumest recentium impostorum in vetustioribus expression imaginem, tanquamin prototypis, contemplari. Ut enim orthodoxi scriptores & disputatores, quando scripturas citant & tractant ; perpetuò cum illis Ecclesiastica intelligentia actraditionis canonem coniungunt; ita Lutherus eius q [ectatores, Verbum Domini, Verbum Domini indesinenter ingeminantes & occentantes; admiscent inuectiuas, probra, opprobria, conuicia & contumelias in Papam, Cardinales, Epifcopos, Monachos, & univerfim in omnes Papistas: quorum condimentorum suauisimo sapore Verbum Lutheranum & Caluinianü iucundisime in intimas auditorum fibras & medallas illabitur; ita vt se no contineant, quo minus exclament: Quàm dulcia faucibus meis eloquia tua super melori meo. Lucerna pedibus meis verbum tuum Domine. O cæcas hominum mentes, & plorari dignas, qua tantas tam patienter sibi fieri patiuntur offucias; & tum beatas se existimat, cum à seductoribus & scripturarum deprauatoribus ad ipsum limen mortis & Orci admoti funt; unde nisi pedem referant, necesse sit illos cum amabili illa sua insania in sempiternum exitium pracipitari.

Quanto fatius est, vt cum Diabolus fiue per se, fine ministerio suorum fatraparum nos in Ciuitatem lan cham, boc est, in feripturam ducit; & fupra pinnaculum Templi, hoc est, supra scripturam constituere\_ molitur, ita vt nos fimus scriptura Interpretes; & Iudices, quis eius sit natiums Slegitimus sensus; quanto, inquam, satius est; dicere tunc: Vade post me Satana. Vade post me Luthere, Caluine: quia scriptum est. Qui Ecclesiam non audierit, fit tibi ficut Ethnicus & Publicanus. Recinat Diabolms: SCRIPTVM EST, SCRIPTVM EST. Turegere: Vade postme. Ita quoque Diabolo è scripturis loquenti, os à Domino obturatum est, inquit S. Athanasius in epistola de Synodis Arimini & Seleuciz,quia hæreticus, tametsi voces suas ex sacris literis mutuatur, nihilominus suspectus animoque corruptus audiet à Spiritu sancto. Quare tuenarras iustitias meas, & assumis testamentum meum per os tuum? Contra beatus Paulus, tametsi exalienis literis loquatur: CRETENSES SEMPER MENDACES, tamen fanctus cum fit, pium animum gerit, & Chrifti mentem tenens, Magistergentium est in fide & veritate, & quæ loquitur, cum pietate loquitur. Ergotum incideris in Lutherum, Caluinum, eorumque gregales; Scripturam, Verbum Domini, & fuumillud: Scriptum est : iterum atque iterum infonantes : tu cogita, insidias tibi strui à muliere illa extranca & aliena, quæ sua verba dulcia facit. Prouerb. 7.

nouissi

## PRÆFATIO

nouiffimaautē illius amara quafi abfynthium, & acuta quafi gladius biceps; pedeseius defcendunt in mortem, & ad inferos greffuseius penetrant. Non ab hac vaga, garrula, clamofa meretricula, fed ab Ecclefia, fonfa Chrifti, veritas verus gf fcriptura fenfus difci debet.

(um 2.Reg. 20. Ioab & exercitus eius Abelam vrbem excindere conaretur; processit in medium mulier sapiens; his verbis loabum compellans. Sermo dicebatur in veteri prouerbio, qui interrogant, interrogent in Abela, & fic proficiebant. Hac Abela Catholica Ecclefia est. Nonneego sum, quæ respondeo veritatem in Israël, & tu (Luthere, Caluine) quæris subuertere ciuitatem, & euertere matrem in Israël? Quare præcipitas hæreditatem Domini? Utinam Lutherus, Caluinus, Lutherani, Caluiniani ex animo responderent; quod Ioab. Absit, absit, hoc à me: non præcipito, neq; demolior. Totus enim eorum conatus huc tendit, vt hanc Abelam, eius g certum & tam falli, quàm fallere nescium or aculum & tribunal funditus euertant, & matrem in Ifraël ex Christianismo eliminent. Hac enim exterminata, tum potest unusquisque sectarius libere & impune graf-(ari, & facere illud, quod ab antiquis Hareticis beatus Martyr Irenaus factum scribit lib.3. cap.2. Hanc sapientiam (diuinam scilicet ac cælestem) vnusquisq; corum esse dicit, quam à seipso adinuenit, fictionem videlicet, vt dignè secundum eos sit veritas, aliquando quidem in Valentino, aliquando autem in Marcione, aliquando in Cerintho, deinde in Basilide (iam in Luthero, nunc in Caluino) vnusquisque enim ipsorum omnimodo perueríus, semetipíum, regulam veritatis deprauans, predicarenon confunditur.

Nunc de opere Bellarminiano, & ratione defensionis nostra dicendum esset,nisi superstuum arbitrarer,addere aliqua illis,qua proœmio in primum Tomum prasati sumus.

Quod attinet ad oppugnatores gemine controuersie de Christo & Pontifice, cuius apologiam nunc euulgamus, y sunt Iunius, Danaus & Sibrandus; qui cuius sint note, docuimus Tomo primo. Pupugit Sibrandum liber meus. Quapropter doloris impatientia victus, Replicationem in vulgus extrussit, prolem parenti suo parissimam, luridam, informem, fanaticam, vno verbo, Sibrandicam; in hac enim nomeclatura vniuersa eius laudes & venustates compendio comprehenduntur. Sed de hocalias. Non mirum, istos, ad pharmaca, que prebeo, surere & vociserari; quia aduersantureorum appetitioni & inclinationi, & ingrata accidunt, at quis medicus volens curare ægrotum, inquit S. Ireneus lib.3.cap.5. faciet secundum concupiscentias ægrotantis, & non secundum quod aptum est medicinæ?

Pradictis adde Matthaum Sutliuium: Anglum, Pfeudodecanum ExceftriExceptriensem, effrenata & propudiosa audacia Caluinistam, quem ipse Beza, tametsi sum in Caluini castris contubernalem; dudum petulantis calumniatoris & conuiciatoris honestisimo titulo insigniuit Certe si Be-Zanunquam & nusquammagis errasset, quàmin hoc suo de Sutlinio iudicio; ab omni errore liber pronunciari posset: qui a verè talis est; vt te docebunt singula Sutliuiana pagella, si inspicere velis. Disputationem de Christo non attigit, vtnec Sibrandus. Si attigisset, quid aliud egisset, quàm quod egit in controuersia de Pontifice ? Bellarmini ordinem & methodum dissoluisset: quadrata rotundis, & rotunda quadratis permutasset, truncaset, decurtassen acoren, & acoren isen fecisset, denique infinitis mendaciis E calumniis Bellarminum obruere tentasset, prout facit in dissertation de Pontifice. Ubiquidquid pro se & secta sua ex Scriptura, Patribus, Conciliis, Historius adducit, totum ferme ex Bellarmino furatus est, sed soluto nexu & variatis notis; vt folent fures, qui patinas & pateras argenteas & idgenus alia vasa; furacibus & tagacibus manibus subtracta, frangunt plerumq & comminuunt, & in informem massam redigunt, ne ex forma à possessore agnosci queant. Nec quidquam procliuius est calumniatoribus istis, quàm contra Bellarminum scribere, qui a materiam ex copiosisimo Bellarmini promptuario depromunt, postea miscent, confundunt, turbant, vertunt, peruertunt, & tam sua quàm aliena mendacia, conuicia, calumnias, E inscitiam addunt; quod dum faciunt, interea liber illis & hoc & aliud agentibus nascitur, moxý in apertum prodeunt, & de Bellarmino prostrato triumphant, curruignorantia, pseudologia & lædoria sublimes per compita inuecti.

DeWitackero dictum est ad Tomum primum. Neciam de co dicendum quidquam superesset, nisi superiore autumno Baccalaureus Allensonius, pralectiones Witackeri de summo Pontifice, duodecimo à morte Auctoris anno, in lucem extrusißet; verbis quam rebus longe abundantiores; vt mirer patientiam, si discipuli tantam loquacitatem & logodiarrhœan di-Etantis excipere & in chartas referre vel voluerunt vel potuerunt. Quanquam suspicor editorem Baccalaureum, etiam de garrula sua facundia auctarium adiecise, ne ad hanc verborum struicibus lautisimam conams asymbolus accederet. Nec attingit Witackerus Quintum Bellarmini des Pontifice librum. For fan ideo, quò d manum de tabulatandem tollere iusus fuerit, postquam integrum biennium in tribus prioribus Bellarmini libris in schola oppugnandis consumpsiset; vt ipsemet in prefatione ad libram. quartum testatur: in quo itidem tanta verbositati minus quàm semestre tribuere non poßumus. Serò ad manus meas peruenit hic Witackerianas feu legitimus partus postumus; seu spurius, & à Baccalaureo Doctori suppositus.Hincinde tamen Witackerianam vanitatem redargui, & libro quarto

exin-

#### PRÆFATIO

exinflituto confutaui : Siquid non repulfum fub nomine Witackeri , id profligatum inuenies in fuccedaneis eius Sutliuio, Iunio, & aliis.

F dem dico de Daniele Chamiero Delphinate, 'qui fex libros de Occumenico Pontifice euulgauit Geneua anno Christi M. DC. I. Quos diu cupitos, quasitosque bona sors mihi obtulit, vnde minime exspectabam: etsi hic Caluinista non solum Bellarminum, sed S alios orthodoxos scriptores, in quos impetum faceret, sibi delegit. Videas tamen plerumque in Bellarminum prima vel potisima spicula dirigi. Nec vllam in resutatione methodum tenet: sed ex Bellarmino nunc hoc, nunc illud excerpit ac carpit, S vt quiduis vel ad reprehensionem, vel ad caninam facundiam exercendam opportunius est, ita ab isto arripitur, S maledica lingua telis configitur. (ui obuiam itum, quantum necesse). Serò in illum incidi. Si quid insolutums videbitur, solutum inuenietur in Sutliuio, vel alio ex illis Caluinistis, quos ab exordio buius apologetica scriptionis babui.

De Samuele Hubero, eius q, Antibellarmino quid scribam; nisieums planisimè furere ? ita vt nisi quam primum vel Helleboro, vel Antimonio largißimo fuccurratur , in fempiternam phrenefin incurfurus fit. Neç fcio, quidin boc pracone refellendum sit, quia quidquid dicit, clamor est; vociferatio est; amentia est, cornua, bestias, Babylonias merctrices, & idgenus alia sibi imaginatur, & tertio quoque verbo crepat. Quis qualis q sit, docebunt te Caluinistarum & Lutheristarum libri; omnium enim manus aduer fus hunc Pradicantem tenduntur, & manus eius contra omnes. (um Helueticis Ministris Zuuinglianis & Caluinianis digladiatus, cum eos indignos nimisg, viles arbitraretur, in quos omne suum robur expromeret; integras Ciuitates & Respublicas Inuectinis suis exagitare cœpit; sed eminus, vt hædus Æfopicus lupum, & cum Lutherani de Prædicantis huius ex Heluetia eiecti ad Lutheranismum transitione sibi valde gratularentur, rarumque & pretiofum pifcem [efe cepiße exiftimarent; Ecce AcademiamWitebergen lem seditios & tumultuoso suo spirituita repleuit, vtiurgiaillainter Lutherum olim & Carlstadium agitata rediisse & reuixisse viderentur, quibus finis imponinon poterat, nisi, Principis auctoritat, Huberus ex Academia pelleretur. Quod & factum, Hunnio aliisý, Huberianis Antagonistis gnauiter ad expulsionem studium & operam suams conferentibus : qui postea aliquandiu profugus, velut Cain hinc inde oberrauit,donectandem sistenda fuga,& stabilienda sedis occasio Goslaria oblataest; quam vt ad vite terminum v que teneat, vix irrequietum eius ingenium permittet.

In hac igitur celebri & veteri vrb ANTIBELLARMINVM sum procudit & excudit Huberus; à quo quid sanum exspectes, cum ita

insaniat,

### A D LECTOREM.

infaniat, vt nec Zuuinglianis & Caluinianis in Heluetia, nec Lutheranis in Electorali Saxonia tolerabilis fuerit? Infani funt, inquit fanctus Frenaus de quibusdam Hareticis libro secundo capite quinquagesimo quarto, summa & infanabili infania. Interhos sure numeres istum. Qualis enim\_ infania ( quam tamen libris Latinis & Germanicis assere studuit) omnes homines siue credentes, siue non credentes, siue Turcas, Iudæos, Ethnicos, siue Christianos; siue probè, siue improbè viuentes; propriè & vniuocè ad vitam æternam electos ac prædestinatosesse. Item.: Baptismum, etiam sine vlla fide & merè hypocriticè ab adulto receptum; esseverum & validum, neque vnquam iterandum. Quis eum, qui hac & similia portenta progeneret, sani capitis esse iudicet?

Demodo, quem tenuit, plura dicentur in Appendice ad Controuerfiam de Pontifice adiecta. Utar Hunnij verbis de hoc ipfo Pradicante, in Quæstionibus & Responsis de Prædestinatione. Miscuit argumenta nostra pro libitu, & formam cam, qua proponuntur à nobis, data opera mutauit; neruum & nexum consequentiæ, qui in nostra forma clariffime pater, suppressit malitiose, & (creberrime) loco conclusionisà nobis positæ suam ipse substituità se confictam, & subdolè formatam, qua in parte num boni viri sit officio functus, iudicium penes lectorem esto. Vltimum autem malitiæ documentum est, quod postquam argumentorum nostrorum formam, & consequentiærationes à nobis expresse positas suppressit, & conclusionem à mente nostra alienissimam nobisaffinxit, ipsedeindecontra hæc sua commenta fortiter depugnat, id est, cum laruis luctatur. Hoc est artificium ipfius, quo se ostentat coram imperitis, & horum certaminum ignaris. Hac & plura huius nota Hunnius de candore Huberi; quam suam sinceritatem longè largius in Bellarminianis disputationibus oppugnandis expromp/it.

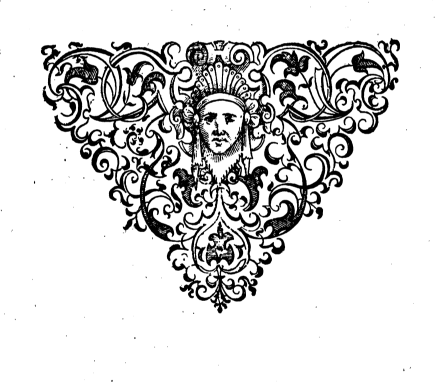
Dimissonunc Hubero, transeo ad Robertum Abbatum, & Gabrielem Pouelum, vterque natione Anglus est, vterque (aluinista. Vterque effranis calumniator, prasertim Pouelus, qui inscitia & impudentia sua nec modum nec finem vllum facit. Vterque solam Disputationem de Antichristo exagitandam suscepit: Vterque inflatus, neque in cœlo, neque in terra putat se esse (vsurpabo enim verba beati Irenai, qua de arrogantissimis quibus da Hareticis protulit libro tertio capite decimo quinto. )Sed intra pleroma (Caluinianam plerophoriam) introisse, & complexum iam Angelum suum, cum institorio & supercilio incedit, gallinacei elationem habens.

Prater

C

## PRÆFATIO AD LECTOREM.

Prateristos vellicarunt partes quasdam Disputationis Bellarminiana de Christo, Christique Vicario Hunnius, Nauius, Rullus Basileens, Nortonus & Rainoldus Angli, Petrus Thomas Gnaphaus seu Fullo Wegelinus: Hotomannus, & Commonefactor Anonymus; quorum, deliramenta suis locis refelluntur: Aductius tales certamen nobis est, o dilectissime, (nam Irenei verbis, libro tertio capite secundo hanc prasationem terminare lubet) qui, more serpentum, lubrici vndique essugere conantur. Quapropter vndique resistendum est illis, si quosex his retusione confundentes, ad conucrsionem veritatis adducere possimus. Etenim si non facile est ab errore apprehensam resipiscereanimam; sed non omnino impossibile est errorem esse propita veritate. sine fuco autem est veritas, propter hoc pueris credita est, inquit idem sanctus & beatus Martyr Frenaus.



APPRO

FACVLTAS R. P. PRÖVINCIALIS PROVINCIA SVPERIORIS GERMANIAE Soc. Tis lesv. Cùm facræ Cæfarce Maiestatis decreto, om nibus, & fingulis Typographis, & Bibliopolis, acaliis, quamcunq; librariam negociationem exercentibus, serio, firmiterq, inhibeatur, nequisqua vilos libros à nostris Patribus hactenus editos, vel in posterum edendos, intra facri İmperij Romani regnorum, & dominiorum fuz Czefarez Maiestati hæreditariorum fines, simili, vel alio characterisgenere, aut forma, fiue in toto, fiue in parte recudere, velaliò recudendos mittere, vel alibi etiam impressos adducere, vendere, & distrahere, clam, seu palàmicitra iudiciumiae testimonium supra dictorum Patrum audeat, vel præsumat; concedo ego GREGORIVS ROSEPHIVS, Societatis IESV per superiorem Germaniam Provincialis, ADAMO SARTORIO Typographo Ingolstadiensi facultatem excudendi secundum Tomum Apologeticum pro operibus Illustrissimi Cardinalis Bellar MINIA P. IACOBO GRETSERO, Societatis nostre Theologo conscriptum, & à deputatis ad id Patribus approbatum. In quorum fidem hoc ei testimonium manu nostra subscriptum, & figillo munitum dare voluimus. Ingolftadij 13. Iulij M. DC. IIX. GREGORIVS ROSEPHIVS

Prouincialis.

APPROBATIO FACVLTATIS THEOLOGICA IN ACADEMIA INGOLSTADIENSI.

Tomum huncalterum proDefensione operum Illustrissimi Cardinalis Bellarminia collega nostro R. P. Iacobo Gretsero, elaboratum, equè ac primum, iudico dignum, qui in lucem prodeat, cum duas grauissimas Controuersias de Christo, Christique Vicario luculenter & erudite explicet, & nebulas hæreticorum, quas veritati offundere student, valide dispellat & disiciat.

> ÊTTRYS STEVARTIVS, Leodius, SS. Theoloția Dostor, Professor, Academia Ingolstadiensis Viceoancellarius, Paróchus Mauricianus & Ćolo-Nice ad SS: Apostolos Prepositui, & c:

> > ĉ 2

INDEX



# JNDEX CAPITVM, QVAE IN HAC DE= FENSIONE CONTI-NENTVR.

Controuersiæ de Christo.

## LIBER PRIMVS.

DefensioPræfationis.

CAP. I. & II. III. Deum vnum numero effe ex Scripturis, & Patribus demonftratut.

IV. &V. VI. VII. VIII. IX. X. XI. XII. XIII. XIV. XV. XVI. XVII. XVIII. XIX. XX.

## LIBER SECVNDVS.

CAP.I. II. III. IV. V. VI.

VII. & reliqua víque ad XIX.

XIX. An filius Dei fit autotheos.

XX. & sequentia v sque ad finem libri.

Disputatio de sacrosancte Trinitatis mysterio, in qua potissimum de processione sancti Spiritus contra Græcos disferitur, eius que desensio.

# LIBER TERTIVS.

CAP. I. & reliqua víquead VIII. VIH. & reliqua víque ad XV. XV.

XVI.&

| ······································ | INDEX CAPITVM.                                                              |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| н.<br>                                 | XVI. & reliqua víque ad finem.                                              |
|                                        | Degeneralicensura Danziad tres superiores libros.                           |
| -                                      | Digressio contra Hunnium, eiusque hyperaspisten Mæ-                         |
|                                        | ulum.                                                                       |
|                                        | Refutatio Mætiani libelli contra iudicium Bellarmini<br>de libro Concordiæ. |
|                                        | Notationes in difputatione Ergafili Augustani de Chri-<br>sto.              |
|                                        | LIBER QVARTUS.                                                              |
| <b>ZAP, I.</b>                         | Proponitur Cotrouersia prima de scientia anima Chri-<br>sti.                |
| ĬI.                                    | Probatur veritas ex Scripturis.                                             |
| III.                                   | Idem probatur ex doctrina Patrum.                                           |
| IV.                                    | Idem probatur rationibus.                                                   |
| <b>V.</b>                              | Soluuntur argumenta aduertariorum.                                          |
| · .                                    | Refutatio cenfuræ Daneanæ.                                                  |
| VI.                                    | Proponitur quæstio secunda, quæ est de descensu ad in-<br>feros.            |
| VII.                                   | Quod descendere ad inferos, non sint omnino exstingui.                      |
| VIII                                   | Christum non pertulisse pœnas damnatorum.                                   |
| ľX.                                    | Proponitur tertius error refellendus de descensu Christi<br>ad inferos.     |
| Χ.                                     | Inferos effe loca fubterranea diftin & a sepulcris.                         |
| XI.                                    | Animas piorum non fuisse in cœlo ante Christiascen-<br>sionem.              |
| XII.                                   | Christum ad inferos descendisse verè, ostenditur ex Scri-<br>pruris.        |
| XIII.                                  | Explicatur locus obscurissimus ex epistola prima S. Petri<br>cap.3. & 4.    |
| XIV.                                   | Afferitur traditio Patrum de descensu Christiad inferos                     |
| XV.                                    | Christum propriè, ac reipla descendisse ad inferos.                         |
| XVI.                                   | Soluuntur quædam dubia.                                                     |
|                                        | Refutatio censuræ Dancanæ.                                                  |
| •                                      | Digressiuncula contra Mæuium.                                               |
|                                        | LIBER QVINTVS.                                                              |
| CAP.I.                                 | Explicatur breuiter, fecundum quam naturam Chriftus<br>fit Mediator.        |
| II.                                    | Refutatur error Stancari de Mediatore.                                      |
|                                        | c 3 III.Re-                                                                 |

|   |                                       | INDEX CAPITVM.                                                                |
|---|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Ĩ | III.                                  | Refutantur ex Scripturis errores Caluinistarum, & Lu-                         |
|   |                                       | theranorum de Mediatore.                                                      |
|   | ÌV.                                   | Refellitur idem error ex Patribus.                                            |
|   | V.                                    | Refellituridem error rationibus.                                              |
|   | VI.                                   | Soluuntur argumenta aduersariorum deprompta ex                                |
| · |                                       | Scripturis.                                                                   |
|   | VII.                                  | Explicantur testimonia Patru, quæ aduersarij proserunt.                       |
|   | VIII.                                 | Soluuntur argumenta ex ratione petita.                                        |
|   |                                       | Digreffio contra Lutheranum Mæuium.                                           |
|   | IX.                                   | Ostenditur, Christum sibi etiam aliquid meruisse.                             |
|   | Х.                                    | Soluunturargumenta Caluini.                                                   |
|   | : ,                                   |                                                                               |
|   | <b>C</b> .(                           | ONTROVERSIÆ DE SVM-                                                           |
|   |                                       | MO PONTIFICE.                                                                 |
|   |                                       | LIBER PRIMVS.                                                                 |
|   |                                       | Afferiturà Iunij, Danæi, Sutliuij, & VVitackeri notis,&                       |
|   |                                       | Afferitura lunij, Danal, Suthulj, & V Macken notis, & obiectionibus Przfatio. |
|   |                                       | Proponitur quæstio, quodnam sit optimum regimen.                              |
|   | CAP. L                                | Monarchiam fimplicem fimplici Ariftocratiç, & Demo-                           |
|   | II.                                   | Monarchiam initiplicem initiplier minitoeratigoerbeine                        |
|   |                                       | cratiæ præstare.<br>Monarchiam Aristocratiæ, & Democratiæ admixtam            |
|   | III.                                  | vtiliorem effe in hac vita, quàm fimplicem Monar-                             |
|   |                                       | chiam.                                                                        |
|   | 137                                   | Circumstantiis seclusis, Monarchiam simplicem abso-                           |
|   | <b>T A •</b> • •                      | lute, & fimpliciter excellere.                                                |
|   | · <b>V.</b>                           | Debeatne Ecclesiasticum regimen esse Monarchicum?                             |
|   | v.<br>VI.                             | Ecclesiæ gubernationem non esse Democraticam.                                 |
|   | VII.                                  |                                                                               |
|   | VIII.                                 |                                                                               |
|   | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | DOR.                                                                          |
|   | IX.                                   | Regimen Ecclesiasticum præcipuè Monarchicum esse                              |
|   | a 410                                 | dehere                                                                        |
|   | X.                                    | Proponitur tertia quæstio, & probatur Petri Monarchia                         |
|   | 247                                   | ex loco Euangelij Matth. 16.                                                  |
|   | XI.                                   | Ouid fit fuper petram ædificari Ecclesiam Matth. 16.                          |
|   | XII.                                  | Quis sit ille, cui dicitur, tibi dabo claues, Matth. 16.                      |
|   | XIII.                                 | Ouid intelligatur per claues Matth. 16.                                       |
|   | XIV.                                  | Soli Petro dictum esfe à Christo: Pasceoues meas Ioan-                        |
|   |                                       | nis 2 I.                                                                      |
|   | -                                     | XV.Quid                                                                       |

۶.

| <ul> <li>IN DEX CAPITVM.</li> <li>XV. Quid fignificer PAS cs.JOAN.21.</li> <li>XVI. Quod verbisillis Ioan.21.OFBS MEAS, vniuerfaEcclefia fignificara fit.</li> <li>XVII. Explicatur prima prærogatiua S. Petri ex mutatione nominis.</li> <li>XVIII. Explicatur fecunda prærogatiua ex modo, quo ab Euageliftis Apoftoli numerantur.</li> <li>XIX. Explicatur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Marthæi.</li> <li>XX. Explicantur rtres aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lucæ.</li> <li>XXI. Explicantur tres aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lucæ.</li> <li>XXI. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Ioannis.</li> <li>XXII. Explicanturaliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Ioannis.</li> <li>XXII. Explicanturaliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoftoloun, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.</li> <li>XXIV. Tresvltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatus Prærogatiuæ ex omparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XIII. Befellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæana generali primi libri cenfura.</li> <li>LIBER SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponiturquæftio:an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-queEpifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>I. Petrum Romæ effemortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víquead mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur a</li></ul>                                                                                                                                          |        |                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>XVI. Quodverbisillis Ioan. 21. OFES MEAS, vniuerfa Ecclefia fignificatafit.</li> <li>XVII. Explicatur prima prærogatiua S. Petri ex mutatione nominis.</li> <li>XVIII. Explicatur fecunda prærogatiua ex modo, quo ab Euägeliftis Apoftoli numerantur.</li> <li>XIX. Explicantur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Matthæi.</li> <li>XX. Explicantur tres aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Luccæ.</li> <li>XXI. Explicantur aliæ nouem prærogatiuæ ex Euangelio S. Ioannis.</li> <li>XXII. Explicantur aliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoftolorum, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Explicanturaliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoftolorum, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græcorum, &amp; Latinorum.</li> <li>XVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XX VII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XX VIII. Refellitur obiečtio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæana generali primi libricenfura.</li> <li><i>LIBER SECVNDVS</i>.</li> <li>CAP.I. Proponiturquæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-quefficopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Romæ víquead mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>XII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; cratione fuccefioris.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |                                                                                        |
| <ul> <li>clefa fignificatafit.</li> <li>XVII. Explicatur prima prærogatiua S. Petri ex mutatione nominis.</li> <li>XVIII. Explicatur fecunda prærogatiua ex modo, quo ab Euágeliftis Apoftoli numerantur.</li> <li>XIX. Explicantur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Matthæi.</li> <li>XX. Explicantur tres aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lucæ.</li> <li>XXI. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Ioannis.</li> <li>XXII. Explicantur aliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoftolorum, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.</li> <li>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græcorum, &amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XX VIII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XII. Erem Komæ effemoritum.</li> <li>De Danæanagenerali primi libricenfura.</li> <li><i>LIBER SECVNDVS</i>.</li> <li>Cap.I. Proponiturquæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-queEpifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Romæ effemoritum.</li> <li>IV. Petrum Romæ effemoritum.</li> <li>IV. Petrum Romæ effemoritum.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>VIII. Romanum Pontificem Peero fu</li></ul> | XV.    |                                                                                        |
| nominis.<br>XVIII. Explicatur (ccunda prærogatiua ex modo, quo ab Euã-<br>gelifiis Apoftoli numerantur.<br>XIX. Explicantur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lu-<br>cæ.<br>XX. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lu-<br>cæ.<br>XXI. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Io-<br>annis.<br>XXII. Explicantur aliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apofto-<br>lorum, & ex Epiftola ad Galatas.<br>XXII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.<br>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.<br>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græ-<br>corum, & Latinorum.<br>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum<br>lacobo.<br>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.<br>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br>Magdeburgenfibus concinnata.<br>De Danæana generali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>que Epifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum Romæ effemortuum.<br>IV. Petrum Romæ effemortuum.<br>IV. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur primum argumentum Veleni.<br>VIII. Soluuntur alia quinque argumenta.<br>VIII. Soluunturalia octo argumenta.<br>XIII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | XVI.   |                                                                                        |
| <ul> <li>XVIII. Explicatur fecunda prærogatiua ex modo, quo ab Euageliftis Apoftoli numerantur.</li> <li>XIX. Explicantur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Matthæi.</li> <li>XX. Explicantur tres aliæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Lucze.</li> <li>XXI. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Ioannis.</li> <li>XXII. Explicanturaliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoftolorum, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Prærogatiuæ ex variis Auctoribus.</li> <li>XXV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græcorum, &amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. Beer SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponitur quæftio : an B. Petrus Romæ fuerit, ibidemque Epifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Romæ effemorituum.</li> <li>IV. Petrum Romæ effemoritum.</li> <li>V. Soluitur pimum argumentum hæreticorum.</li> <li>V. Soluitur fecundum argumentum hæreticorum.</li> <li>V. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>XIII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuccefionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | XVII.  |                                                                                        |
| <ul> <li>XIX. Explicantur quatuor aliz przrogatiuz ex Euangelio<br/>S.Matthzi.</li> <li>XX. Explicantur tresaliz przrogatiuz ex Euangelio S. Luccz.</li> <li>XXI. Explicantur aliz duz przrogatiuz ex Euangelio S. Io-<br/>annis.</li> <li>XXII. Explicantur aliz duz przrogatiuz ex Euangelio S. Io-<br/>annis.</li> <li>XXII. Explicantur aliz nouem przrogatiuz ex Actis Apoflo-<br/>lorum, čex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Proponunturaliz przrogatiuz ex variis Auctoribus.</li> <li>XXIV. Tresvltimz przrogatiuz in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Grz-<br/>corum, č. Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum<br/>lacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br/>Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danzana generali primi libri cenfura.</li> <li><i>LIBER SECVNDVS</i>.</li> <li>CAP.I. Proponitur quaftio: an B. Petrus Romz fuerit, ibidem-<br/>que Epifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Komz effemortuum.</li> <li>IV. Petrum Romz v(que ad mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hzreticorum.</li> <li>VI. Soluitur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Soluntur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Soluntur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XVIII. | Explicatur secunda prærogatiua ex modo, quo ab Eua-                                    |
| <ul> <li>cæ.</li> <li>XXI. Explicantur aliæ duæ prærogatiuæ ex Euangelio S. Io-<br/>annis.</li> <li>XXII. Explicantur aliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoflo-<br/>lorum, &amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex vatiis Auctoribus.</li> <li>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græ-<br/>corum, &amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum<br/>lacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. Refellitur objectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br/>Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæana generali primi libri cenfura.</li> <li><i>LIBER SECVNDVS.</i></li> <li>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br/>que Epifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum fuiffe Romæ.</li> <li>III. S. Petrum Romæ effemortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XIX.   | Explicantur quatuor aliæ prærogatiuæ ex Euangelio<br>S.Matthæi.                        |
| annis.<br>XXII. Explicanturaliæ nouem prærogatiuæ ex Actis Apoflo-<br>lorum, & ex Epiftola ad Galatas.<br>XXIII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.<br>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.<br>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græ-<br>corum, & Latinorum.<br>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum<br>Iacobo.<br>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.<br>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.<br>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br>Magdeburgenfibus concinnata.<br>De Danæana generali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP.I. Proponitur quæftio: an B.Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>que Epifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum fuifle Romæ.<br>III. S.Petrum Romæ effemortuum.<br>IV. Petrum Romæ effemortuum.<br>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.<br>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.<br>VII. Soluntur alia quinque argumenta.<br>IXXXI.<br>XII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur excluino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | XX.    | Cæ.                                                                                    |
| <ul> <li>lorum,&amp; ex Epiftola ad Galatas.</li> <li>XXIII. Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.</li> <li>XXIV. Tres vltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græcorum,&amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæana generali primi libri cenfura.</li> <li>LIBER SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | annis.                                                                                 |
| <ul> <li>XXIV. Tresvltimæ prærogatiuæ in medium afferuntur.</li> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri teftimoniis Patrum Græcorum, &amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVII. Refellitur objectio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæanagenerali primi libricenfura.</li> <li>LIBER SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-queEpifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fucceding.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        | lorum,& ex Epistola ad Galatas.                                                        |
| <ul> <li>XXV. Confirmatur primatus Petri testimoniis Patrum Gracorum, &amp; Latinorum.</li> <li>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum Iacobo.</li> <li>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.</li> <li>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgenfibus concinnata.</li> <li>De Danæana generali primi libri cenfura.</li> <li>LIBER SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponitur quæstio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-queEpiscopus existens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Episcopum fuisse.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclesiaftica Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuccedire.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | Proponunturaliæ prærogatiuæ ex variis Auctoribus.                                      |
| corum,& Latinorum.<br>XXVI. Diluitur argumentum ex comparatione Petri cum<br>Iacobo.<br>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.<br>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br>Magdeburgenfibus concinnata.<br>De Danæana generali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>que Epifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum fuiffe Romæ.<br>III. S. Petrum Romæ effe mortuum.<br>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.<br>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur fecundum argumentum veleni.<br>VII. Soluintur alia quinque argumenta.<br>VII. Soluuntur alia octo argumenta.<br>IX.X.XI.<br>XII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                                                                                        |
| Iacobo.<br>XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.<br>XXVIII. Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br>Magdeburgenfibus concinnata.<br>De Danæana generali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>queEpifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum fuiffe Romæ.<br>III. S. Petrum Romæ effe mortuum.<br>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.<br>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.<br>VII. Soluitur fecundum argumenta.<br>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.<br>IX.X.XI.<br>XII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XXV.   | corum,& Latinorum.                                                                     |
| <ul> <li>XXVIII.Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br/>Magdeburgenfibus concinnata.<br/>De Danæana generali primi libri cenfura.</li> <li>LIBER SECVNDVS.</li> <li>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br/>que Epifcopus exiftens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum fuiffe Romæ.</li> <li>III. S. Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XXVI.  |                                                                                        |
| Magdeburgenfibus concinnata.<br>De Danæanagenerali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>que Epifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum fuiffeRomæ.<br>III. S. Petrum Romæ effe mortuum.<br>IV. Petrum Romæ vfque ad mortem Epifcopum fuiffe.<br>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.<br>VII. Soluitur fecundum argumenta.<br>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.<br>IX. X. XI.<br>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | . De comparatione Petri cum Paulo.                                                     |
| De Danæana generali primi libri cenfura.<br><i>LIBER SECVNDVS.</i><br>CAP. I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæ fuerit, ibidem-<br>queEpifcopus exiftens mortuus fit?<br>II. Petrum fuiffeRomæ.<br>III. S. Petrum Romæ effe mortuum.<br>IV. Petrum Romæ vfque ad mortem Epifcopum fuiffe.<br>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.<br>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.<br>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.<br>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.<br>IX. X. XI.<br>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | XXVII  | I.Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à<br>Magdeburgenfibus concinnata. |
| <ul> <li>CAP.I. Proponitur quæftio: an B. Petrus Romæfuerit, ibidem-<br/>queEpifcopus existens mortuus fit?</li> <li>II. Petrum fuisse Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuisse.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclesiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>cessionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | DeDana | zanagenerali primi libri cenfura.                                                      |
| queEpiscopus existens mortuus sit?II.Petrum fuisse Romæ.III.S.Petrum Romæ effe mortuum.IV.Petrum Romæ effe mortuum.IV.Petrum Romæ vsque ad mortem Episcopum fuisse.V.Soluitur primum argumentum hæreticorum.VI.Soluitur fecundum argumentum Veleni.VII.Soluuntur alia quinque argumenta.VIII.Soluuntur alia octo argumenta.IX. X. XI.XII.XII.Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclesiastica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fucces<br>cessionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        | LIBER SECVNDVS.                                                                        |
| <ul> <li>II. Petrum fuisse Romæ.</li> <li>III. S.Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Episcopum fuisse.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur secundum argumentum Veleni.</li> <li>VI. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclesiastica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuccessione.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CAP.I. |                                                                                        |
| <ul> <li>III. S.Petrum Romæ effe mortuum.</li> <li>IV. Petrum Romæ víque ad mortem Epifcopum fuiffe.</li> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | II.    |                                                                                        |
| <ul> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |                                                                                        |
| <ul> <li>V. Soluitur primum argumentum hæreticorum.</li> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | IV.    | Petrum Romæ víquead mortem Episcopum suisse.                                           |
| <ul> <li>VI. Soluitur fecundum argumentum Veleni.</li> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |                                                                                        |
| <ul> <li>VII. Soluuntur alia quinque argumenta.</li> <li>VIII. Soluuntur alia octo argumenta.</li> <li>IX. X. XI.</li> <li>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br/>Monarchia probatur ex diuino iure, &amp; ratione fuc-<br/>ceffionis.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                                                                                        |
| VIII. Soluunturalia octo argumenta.<br>IX. X. XI.<br>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiaftica<br>Monarchia probatur excliuino iure, & ratione fuc-<br>ceffionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |                                                                                        |
| IX. X. XI.<br>XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiastica<br>Monarchia probatur excliuino iure, & ratione suc-<br>cessionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | I I    |                                                                                        |
| XII. Romanum Pontificem Perro fuccedere in Ecclefiastica<br>Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione suc-<br>cessionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |                                                                                        |
| Monarchia probatur ex diuino iure, & ratione fuc-<br>cessionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |                                                                                        |
| c4 XIII.Idem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | c4. XIII.Idem                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | CT BEALMANN                                                                            |

|     | <u></u>   | INDEX CAPITVM.                                                              |
|-----|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|
|     | XIII.     | Idem probatur ex Conciliis.                                                 |
|     | XIV.      | Idem probatur ex testimoniis summorum Pontifi-                              |
|     |           | cum.                                                                        |
| · , | XV. X     |                                                                             |
|     | XVII.     |                                                                             |
|     | XVIII     | Idem probatur ex auctoritate, quam exercuit Roma-                           |
|     | •         | nus Pontifex in alios Episcopos.                                            |
| ••• | XIX.      | Idem probatur ex legibus, dispensationibus, & cen-                          |
|     |           | furis.                                                                      |
|     | XX.       | Idem probatur ex Vicariis Papæ.                                             |
|     | XXI.      | Idem probatur ex iure appellationum.                                        |
|     | XXII.     | Soluuntur argumenta Nili de iure Appellatio-<br>num.                        |
|     | XXIII     | Soluitur argumentum primum Lutheranorum.                                    |
|     |           | Soluunturalia tria argumenta.                                               |
|     | XXV.      |                                                                             |
| •   | XXVI.     |                                                                             |
|     | XXVI      | I. Soluunturargumenta Nili.                                                 |
|     |           | I Soluuntur obiectiones Caluini.                                            |
|     | XIX.      | Soluuntur nouem alia argumenta.                                             |
|     | XXX.      | Soluitur vltimum argumentum, & tractatur quæstio,                           |
|     | <u> </u>  | an Papa hæreticus deponi possit.                                            |
|     | XXXI.     | Idem primatus probatur ex nominibus, quæ Romano<br>Pontifici tribui folent. |
|     |           | LIBER TERTIVS.                                                              |
|     |           |                                                                             |
| CAP |           | Proponitur disputatio de Antichristo.                                       |
|     | ÍI.       | Antichristum certum quendam hominem futurum.                                |
| •   | III.      | Oftenditur Antichristum nondum venisse.                                     |
|     | IV.       | Explicatur prima demonstratio, quòd nondum yenerit                          |
|     |           | Antichriftus                                                                |
|     | <b>V.</b> | Explicatur secunda demonstratio.                                            |
|     | VI.       | Explicatur tertiademonstratio.                                              |
|     | VII.      | Explicatur quarta demonstratio.                                             |
|     | VIII.     | Explicatur quinta demonstratio.                                             |
|     | IX.       | Explicatur sexta demonstratio.                                              |
|     | Χ.        | De nomine Antichristi.                                                      |
|     |           | XI. De                                                                      |
|     |           |                                                                             |

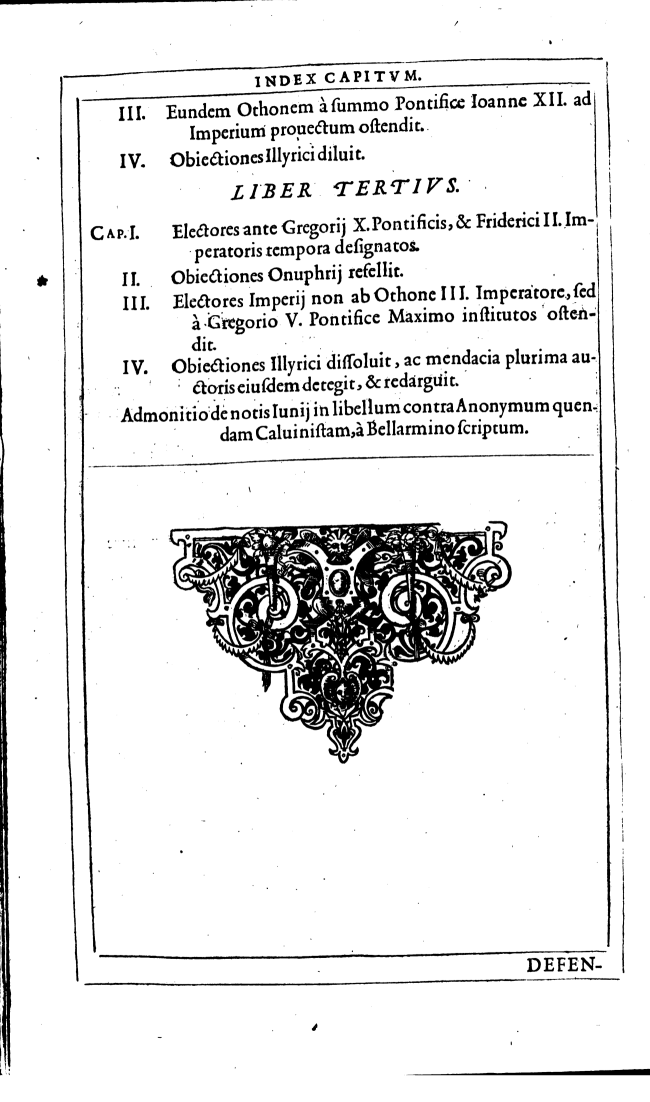
١

|   | INDEX CAPITVM.                                                                                                |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | XI. De charactere Antichristi.                                                                                |
|   | XII. De generatione Antichristi.                                                                              |
|   | XIII. De sede Antichristi.                                                                                    |
|   | XIV. De doctrina Antichristi.                                                                                 |
|   | XV. De miraculis Antichristi.                                                                                 |
|   | XVI. Deregno, & præliis Antichristi.                                                                          |
|   | XVII. DeGog. & Magog.                                                                                         |
|   | X VIII. Refelluntur deliramenta hæreticorum, quibus non tam<br>probant, quàm impudenter affirmant, Papam effe |
|   | probant, quam inpudenter ammant, rapam ene                                                                    |
|   | Antichriftum.<br>XIX. Refutantur nugæ Synodi Schmalcaldicæ Lutherano-                                         |
|   |                                                                                                               |
|   | rum.<br>XX. Refelluntur Caluini mendacia.                                                                     |
|   | XX. Refelluntur mendacia Illyrici.                                                                            |
|   | XXII. Refelluntur ineptiæTilmanni.                                                                            |
|   | X X III. Refelluntur mendacia Chytræi.                                                                        |
|   | XXIV. Refutantur argumenta Caluini, & Illyrici, qui probare                                                   |
|   | conantur, Papam non effe amplius Episcopum. Vbi                                                               |
|   | ctiam refellitur fabula de Ioanne Papa.                                                                       |
|   | Refutatio ineptiarum, quas Pouelus Anglus lib. 1. de suo Anti-                                                |
|   | christo effudit.                                                                                              |
|   | Pofiliument vigintiquinque deliramenta, quibus Sutliuius pro                                                  |
|   | bare yult Papam effe Antichriftum.                                                                            |
|   | Degenerali censura Danzi in librum tertium.                                                                   |
|   |                                                                                                               |
|   | LIBER QVARTVS.                                                                                                |
| ł | CAP.I. Papam effe summum Iudicem in controuersiis fidei, 8                                                    |
| ľ | morumdijudicandis                                                                                             |
|   | 11 Proponitur quasitio situe Papa iudicium certum.                                                            |
|   | 11. Statuitur prima propositio, de infallibili iudicio summ                                                   |
|   | Pontificis.                                                                                                   |
|   | IV. DeRomana Ecclesia particulari.                                                                            |
|   |                                                                                                               |
|   | V. De decretis morum.                                                                                         |
|   | VI. De Pontifice, vtest priuata quædam persona.                                                               |
|   | VII. Soluuntur obiectiones ex ratione petitæ.                                                                 |
|   | VIII, Deerroribus, qui fallo adleribuntur Romanis Pontific                                                    |
|   | bus,Petro, & aliis nouem, qui non tolum rommer                                                                |
|   | sedetiam Martyres fuerunt.                                                                                    |
|   | IX.D                                                                                                          |

### INDEX CAPITVM. Deiis, quæ Liberio, & Felici II. obiiciuntur. İX. De Siricio, Innocentio, & aliis septem Pontificibus. X. DeHonorio primo. Xİ. Dealiis septem Pontificibus. XII. XIII. De Ĝregorio VII. De cæteris Pontificibus, quibus error in fide falso tri-XIV. buitur. XV. Proponitur Quzsitio, An summus Pontifex habeat iurisdictionem verè coactiuam, ita vi possi leges condere,quæobligent in conscientia. Probatur testimoniis Verbi Dei, posse Pontifices veras le-XVI. ges condere. XVII. Soluintur argumenta aduerlariorum è scripturæ testimoniis ducta. XVIII. Soluitur argumentum ex comparatione legum. Soluitur argumentum ductum ab exemplis. XIX. XX.&XXI. XXII. XXIII. XXIV. XXV. LIBER QVINTVS. CAP.I. II. & III. IV.& V. Papam non habere vllam merè temporalem iurifdictionem directe iure diuino: & foluuntur rationes aduersariorum. VI. VII. & VIII. Papam habere fummam potestatem indirectam : idque probatur rationibus, & exemplis. IX.& X. Non pugnarecum Verbo Dei, vt vnus homo fit Princeps Ecclefiafticus & Politicus fimul: cum folutione argumentorum contrariorum. Appendix, De mirifico, & horrifico Opere SAMVELIS HVBERI Lutherani Prædicantis. DE

| -                | DE TRANSLATIONE<br>ERIIROMANI A GRAE-                                                                   |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>1 IVI I</b> . | CIS AD FRANCOS.                                                                                         |
|                  | LIBER PRIMVS.                                                                                           |
| CAP.I.           | Complectitur contradictiones Illyrici.                                                                  |
| II.              | Continet mendacia Illyrici.                                                                             |
| III.             | Refelluntur prolegomena Illyrici.                                                                       |
| IV.              | Imperium Romanum translatum à Græcis ad Francos,                                                        |
| -                | summi Pontificis auctoritate, Historicorum testi-                                                       |
|                  | moniis demonstratur.                                                                                    |
| V.               | Proferuntur testimonia, & confessiones Principum de<br>translatione Imperij à Græcisad Germanos per Ro- |
| •                | manum Pontificem facta.                                                                                 |
| <b>47 T</b>      | Idem afferitur teltimoniis Pontificum.                                                                  |
| VI.              |                                                                                                         |
| VII.             | Imperium Germanorum non esse acquisitum iure<br>belli.                                                  |
| VIII.            | Non accepisse Carolum Magnum à Deo immediate Im-<br>perij dignitatem.                                   |
| IX.              | Imperium Romanum non venissead Carolum iure hæ-<br>reditario.                                           |
| X.               | Non accepisse Carolum Magnum Imperij dignitatem<br>auctore senatu, populoje Romano.                     |
| XI.              | Non deuenisse ad Germanos Imperium donatione Gre-<br>corum.                                             |
| XII.             | Romanum Pontificem iure fuo Imperium à Græcisin<br>Germanos transtulisse.                               |
| XIII.            | Soluuntur, aut soluta demonstrantur argumenta Illy-<br>rici.                                            |
|                  | LIBER SECVNDVS.                                                                                         |
| CAP.I.           | Succeffionem explicat Caroli Magni.                                                                     |
| II.              | Othonem primum, non autem Henricum, aut Chun-<br>radum Imperatorem primum ex gente Saxonum              |
|                  | fuisse demonstrat.                                                                                      |
|                  | III. Eun-                                                                                               |

.





#### E. $\mathcal{N}$ S Ι E F CONTROVERSIAE I CHRISTO, TOTIVS ECCLESIAE CAPITE, A REVERENDISSIMO ET ILLVSTRIS SIMO ROBERTO BELLARMINO S. R. E. CAR-DINALE AMPLISSIMO QVINQVE LIBRIS EXPLICATAE.

ASSERITVR A FVNII ET DANÆI NO-TIS ET OBIECTIONIBVS PRAEFATIO ad Lectorem.



Præfationem Illustrissimi Cardinalis Bellarmini mentitur; ca ferè iam, & quidem verè, a noftro Andrea Eudæmonioanne Cydonio profligata funt lib. 2.

Caftigat. Danzanz cap. 5. Primum mendacium eft, Bellarminum & Genebrardum stomachari, quod Seruetum & Gentilem exufferint , illum Geneuenfes; bunc. Bernenfes: Tantum abeft, vt ftomachentur, vt ftomachaturi non fuiffent, licet cum illis omnes sanctissime Trinitatis hostes; item Caluinus iple,&Beza,cum omnibus Synergis,quotquottunc Geneuæ degebant, in cineres versi fuissent. Cui iustissimum hoc & æquissimum faaum bilem cieret? Quis excandescat, quando B'alios Arianos & Samofatenianos impune inter Pontifibipedum teterrimi & ex nefandis blasphemiis confuti tenebriones meritas luunt pœnas?

Vnum duntaxat mirantur Bellarminus & Genebrardus, & cum illis non modo Catholici, fed & nonnulli Lutherani. Alterum, cur Caluinistæ adeo debacchentur in Inquisitores, presertim Hispanos; quòd interdum Hæreticos supremo supplicio afficiant. An Catholico Magistratui tantum potestatis non suppetit, quantum Caluino, Geneuenfibus & Bernatibus? Si hodie Catholici aliquem Serueti aut Gentilis discipulum debito supplicio mactent ; innumeris proscinduntur conuiciis: cælumque immenfis completur clamoribus, & quidquid vel in cælo, vel sub czlo degit, ad vindictam tam dirę tyrannidis ad-

VAE Daneus circa doctifsimam A uocatur. Sed cum Caluiniftæ facrilegos iftos cremant; benum factum, vt acclametur, iubent. At Inquisitores etiam aduertunt in Caluinistas & Lutheranos. Hoc scilicet ist dolet. Sed non est cur adeo indignentur. Qua de caussa Caluinistæ exusserunt Seruetum & Gentilem; ob eandem in cæteros itidem aliquæ nationes gladium firingunt; nam vt minus fint impij, quam Seruetus & Gentilis, (de quo tamen in vtramque partem disputari posse video) impij tamen sunt.& priscæreligioni perniciosi: Quis autem nescit non solùm pestem pestilentissimam sed & quamcunque aliam, li set minus damnosam, omni, qua licet ope, exterminari confueuisse?

> Secundum Danzi mendacium. Seruetum, & cios vixisfe ; at fimul atque Geneuam peruenerint , deprebenfos, victos & punitos effe. Si Seruetus prodigiofos suos errores palam in Hispania, Italia vel Catholica Gallia patefecisset; sicut patefecit Geneuz; vtique nunquam eualisset : Cum enim eo ipso tempore Nouatores multipassim in Hispaniis, Galliis & Italia flammis addicerentur, vt non ignorant; fed lamentabiliter non femel deplorant sectarij; Serueto certè vel Gentili parcitum non fuisser, si immania paradoxorum suorum monftra prodidissent: nam fi quod in angulis & conuenticulis clandestinis fit; & Magistratus notitiam effugit; non punitur, id mirum non eft; quis punitio cognitionem exigit & prefupponit. Nec diu in Hispania vel Italia pestes ista persti-

Ā

præstiterunt: Statim vbi post Lutheranismum, A & flammis exterminandos vociferetur? An non Zyvinglianismum seu Caluinismum, animo cóceptum, ad Arianismum & Samosatenianismum declinarunt; trans Alpes in Sabaudiam', & Germaniam aduolarunt, vt vitæ rebusque suis consulerent. Quis, obsecro, Seructo typos zneos subministrauit, quibus sceleratissimos suos libros de Trinitatis erroribus excuderet? An non Bafilea, ciuitas nouo Euangelio dicata,hoc fecit Anno Domini M. D. XXXI. Confule, quzio, bibliothecam tui Gelneri; nam quòd nomé Bafilez omifit, qui ex Gesnero Epitomen confecit; hoc Zvvingliano capiti condonandum eft. Voluit nimirum à cinitate amica, & in Caluinismo libi fæderata & contesserata hanctantam labem abstergere. Crede mihi, Danze, si Seruetus suos B illostartareis ignibus vítulandos libros Hilpano vel Italo, vel Gallo Catholico typographo typis describendos tradidisset, Auctor vna cum libro,&liber cum Auctore arfifiet.

Quis nescit omnes Trinitarioram antesignanos & duces hac ztate primitus vel Lutheranos vel Zvvinglianos seu Caluinianos, fuisse; Et posteahac tam prona & facili via viterius ad Arianilmum processifie? Quapropter non iniuria tertium Danzi mendacium appellaueris, quòd ait; Propriam effe laudem Caluini & ciuitatu Geneuenfis quidquid Bellarminus de Serueto, Gentili, Blandrata, acerrimin Christi hostibus exstinti, corumg, baresi patefacta, refutata, victag firibit. Hoc tertium mendaciú fætum eft tribus aliis, nam inprimis nulquam dicit Bellarminus à Caluino patefattam, refutatam, vidamg, Serueti & aliorum hzrefin; imò Caluinum acculat, quòd contra Gentilem disputans, ea effutiuerit, quz Arianismum apertè redoleant. Num hoc eft dicere; nouorum Arianorum harefin à Caluino patefactam, refutatam & victam? Si hoc est patefacere, refutare & vincere; quid erit stabilire,& nouis tibicinibus fulcire?

Secundum mendacium in tertio comprehenfum, cft, quòd abfolut è propria laus Caluini fit prostata Serueti & aliorum barefis: nam vt maxime Caluinus suis scriptis sceleratam illam hærefin patefecisset, refutasset, vicisset; at hæc non esset laus eius propria; quia multi alij & Caluinista & Lutheristation fectarios illos euulgatis libris depugnarunt, (vt de Orthodoxis scriptoribus sileã, ) quos omnes à communione huius laudis excludi; totamque gloriam victoriæ ad vnum Caluinum deriuari, haud patientur cæteri Caluiniani & Lutherani.

Tertium mendacium in his ipsis verbis latet. Quam enim laudem meretur Caluinus, fi quos iple formauit & instituit discipulos, postea oppressit? Num laudem meretur, qui vrbis alicuius incendium à se studios è excitatum, deinceps extinguere nititur! Num laudem meretur, qui sua in schola ea doctrinz semina iacit, ex quibus latrones & prædones exliftant ; etiamfi postea , vbi exstiterint, latrones illos insequatur, ferroq; Seructus, Gentilis, Blandrata, fuêre quinti Euangelij, atq; adeo Lutheranismi & Zvvinglianismi feu Caluinismi discipuli? qui aperta sibi semel hæreticælicentiæfenestra; noluerunt semper discipuli audire; eo prorsus iure, quo Caluinus perpetuum in schola Lutheri discipulatum refpuit; factus & iple nouorum dogmatum magister & assertor. Cuius exemplo & isti in libertatem sele asserverunt; & principiis Caluinisticis consentanee, alacriter noua somnia somniare, mundoque venditare institerunt.

Laudem mereri Geneuensem ciuitatem, guod Seruetum in cineres vertit; non abnuo. Sed hoc addo; maximum ad hanc laudem cumulum accessurum fuisse; si Caluinum, Farellum & alios seductores; Seructi ad rogú deductores, in eundem rogum coniecisset. Si enim tantam laudem vnius pernicioli sectarij exustione promeruit, quanta futura fuisset laus, si Seruero cos, quos dixi,comites adiunxifiet ? Vocat Danzus Geneuenlem ciuitatem beatisima. Vtinam verum, non mendax,elogium effet. Non inuiderem hanc su pertatiuam, beatitudinem. Si quis Pontificem Romanum vocet beatisimum; fi ipfam Romam; almam; fi Hierofolymam, ant Palæftinam; fandtam. corrugant isti frontem, & amphotidas poscunt; nunc cum lentina omnium transfugarum & fœdifragorum beatifima nominatur, auribus & linguis fauere iubemur. Condidit olim Philippus C Macedo in Thracia ciuitatem, quam aomémotir indigitauit; quia pessimos quosque indigenas in ea collocarat. Num hæc vrbs ex Thracia migrauitad littus Lemmannicum?

Ait Danzus, nullam Caluini veriorem aut maiorem laudem exftare posse, quàm que in bas Prefatione Bellarmini sonorisime decatatur & predicatur. Si Arianismi acculari,& non obscure conuinci, maxima Caluini laus est; non obstabimus, quo minus pleno tam ore, quàm calamo ab omnibus dilaudetur, non tantum à Bellarmino; qui Caluino alia laudem non tribuit, quàm quòd schola & institutio eius fit Arianorum feminarium; & ipfe non vno loco, sensu & stylo vel Arianus, vel Arianorum patronus. Si hoc Bellarmini de Caluino iudiciú D'senerisime' Caluinum decantat & prædicat; quis tandem Caluinum vituperare censebitur?

Scripfit Lutherus cotra Latomú Tom. I L Lat. VViteb. Anima mea odie boc verbum opound. Hoc Bellarminus vitio vertit Luthero, quia spirat pe-Aus & animum plane Arianum. Danzus incredibili impudentia mentitur, iniuria fieri Luthero; Lutherum non effe locutum de vocabulo spoleto, fed de alio ab Arianu inuento inovino, quod fignificat filium non ciufdem, fod fimilie cum patro fubstantio. Et bec due tam difimilia, ait Danzus, magno & folo calumniandi Lutherum animo à Bellarmino confundi.

At Danzi proiectam audaciam refellit inprimis Iunius & ipfe Caluinista in Notis ad hanc iplam præfationem Bellarminianā; qui agnolcit

& pa-

& palam fatetur Lutherum egisse de vocabulo A iuning.Fatetur idem alius quidam secarius qui Commonitorium feu amicam ad amicum Admonitionem de scriptis Bellarmini non pridem euulganit. Fatentur idem Hæretici alij, quibys ifte Lutheri locus non semel est obiçaus.

Idem denique manifestissime indicant ipla Lutheri in Confutatione rationis Latomiane verba. At Patres fit diserant (peccatum interdum accipipto pœna peccati) sed nunquid praceperunt aut pracipere potuerunt, fic dicendum effe ? Nonne obediendum eft magie Deo, quàm bominibus ? Paulus pracepit, & pracipiendi im babuit, ve vitares profanas vocum nouitates, & loquereri, ve ip/e loquitur , & facri vocum antiquitation inbareres. Quid enim profanum ? nonne, quod uum,quia non ab Apostolic posicum. Nec est , quod mibi bomoufion illud obieftes, adnerfu Arianos receptum. Non fuit receptum à multie, iug preslarifimie. (Infigne mendacium; nullus enim Orthodoxus fuit, qui vocabulum 78 imene non obuiis vlnis amplexus fuerit. JQuod & Hieronymmoptanit aboleri. ( iterum mentitur, nunquam sandus iste pater vocabulum ro operation abolitum voluit ; fed de nomine hypostaseos seu hypostaseon Damasi sententiam exquifiuit.) Adeog non effugerant periculam boc innento vocabulo, vt Hieronymus queratur nefcire fo, quid veneni lateat in fjllabu & litteru. (Iterum mentitur, nam S.Hieronymus non vocem تة فيسعمنه, fed bypostases suspectam habuit; nec rejecit; sed num luit.) Adeo illad Ariani magu,quàm (cripturat etiam exagitabant. Non vtique sporente, fed sporente vocabulummagis, quàm scripturas exagitabant; quia prius illud Hzreticum & Arianum; hoc Catholicum & Orthodoxum erat. Nec quidquam à suo ingenio abhorrens fecerunt; quia Hzreticis innatum eft ca respuere, per que corum Heresis redarguitur.

Subdit Lutherus. Qued fi edit anima meaveem bomonfion, & nolimea vii, non ero bareticm. Qui enim me coget vii, modòrem teneam ,que in Concilio perferipturas definita eff ? Quis tam stupidus est, przter Danzum, qui non videat, Lutherum logui de vocabulo vi ipovniv. Singulæ fyllabæ textus Lunes Lutheri libri testatum faciunt, qui non habent spenier, sed oppinor, vel vt recte dicam, Latinis litteris *homonfion* ; vt proinde probabile mihi fiat, Danzum, Lutheri contra Latonum nugaciffimum librum, nunquam vidisse ; Etsi enim ad omnem impudentiam proiectisimus est, vix tamen; opinor, ausus fuisset hæc in chartam euomere, li Lutherum vnquam inspexisset svel fi infpexit, fobrius infpexifiet. Præfertim cum Lutherus hanc impiam fuam flultitiam fubinde fuis in libris iteret, nominatim in Colloquiis menfalibus Germanicis tit. de fett in, & alibi, vt disces ex quarto spiritu Anatomiz Lutheri, errore seu capite secundo.

Dixit Lutherus, fe odiffe vocem opening. Numeremus mendacia Danzi. Tria principialia antea recensuimus. Hoc ergo quartum locum tencat. Reffect pie, inquit Danzus. Nec reffe, nec pie quintum effundit Danzus mendacium; quia Lutherus de vocabulo immentia nihil penitus egit. Sextum mendacium. Bellerminum specieror & specier imperitifund eandem vocem existimasse. Nibil Bellarminus de voce inníno, sed de illa inníno, quia de hac non de altera Luthero sermo fuit. Sciuisse Bellarminum discrimen harum duarum vocum, patet ex cap. 3. lib. 2. huius de Christo controuersiz, vbi ex instituto de his vocabulis disferit.

h

Septimum Danzi mendacium. Bellarminum non eft facrum ? At bumanum, non eft facrum, deinde no- B effe ineptifismum Lutberi calumniatorem. Non dubito & Caluinistas & Lutheranos consona voce fateri , Danzum effe ineptifimum & infulfifimum Lutheriaduocatum; quando contra mentem, fenfum,& institutum,& omnia exemplaria Lutheri contendit, Lutherum de voce immine non de illa imino locutum effe.

Octauum Danzi mendacium; Bellarminum, ea.qua Lutberm fantie dixit , perperam maculare & tradacere. Danzum perperam mentiri & calumniari patet ex Lutheri contextu & ex confessione Iunij Caluinista; qui concedit Lutherum agere de voce imine, nec potuitaliter, nisi cum Daneo truncus fieri vellet. Sed adiungit; Lutheri verbanec integrè, nec connenienter aut fenfui aut menti eim reilcienda effet, à Damaso Pontifice instrui vo- C adferri. Cur non adferuntur integre? Quia Bellarminus omilit illa duo vocabula. Quod fi, &c. nam Lutherus ita scribit. Qued fi edit anima mea vocem, bomoufion, & nolim ea vii, non ero bareticus Quid en mibi Bellarmine, clamat Iunius, ex bypotbeticie unciatie & fictie suppositionibue facie categoricas & affirmatina fimpliciter ? Idem obiicit Bellarmino Anonymus Commonefactor de Operibus Bellarmini.

Respondeo; particulam si non semper efficere orationem hypotheticam & conditionalem, fed interdum nihil penitus de categorica & absoluta enunciationis ratione detrahere. Nam si quis mihi, exempli gratia, reconciliare conctur capitalem hoftem, à quo apertis inimicitiis difsideor egoque omnem pacificationem detrectans, ditherani hoc fonora voce proclamant. Hoc om- D cam. Si edit anima mea bane beminem. C nelim vi eiu amicitia, non ero bereticu. Qui me coget? Non profero certè orationem hypotheticam, sed absolutam; quia certum & exploratum eft, me hunc odio profequi,&ex odio cum illo amicitiam inirenolle. Similiter si quis rerum suarum prodigum castiget, moneatque, ne sua vsque adco temere profundat; ille autem respondeat; fimea, non aliena confumo & abligurio, non est, quòd me dictie inceffat : Quid tua id refert ? Profecto non hypothetice, sed categorice prorsus loquitur; quia id, quod faditare folet. de se profitetur; & si didum cius citare vel commemorare vellem, nullam prorsus, omisia particula conditionalisi; ei iniuriam irrogarem, quia oratio absoluta est, siue

Digitized by Google

Λ 2

illa vocula addatur, fiue detrahatur. Eodé prorfus dicendi genere vfus est loco allato Lutherus. Nam omnes propemodum apices disputationis illius clamant, Lutherum vocabulum  $\tau \tilde{v}$  burger odisse; & posito hoc odio, non per sistionem & cogitationé, sed per rem ipsam, postea hac subiccisse. Qued fiedir anima mea, cre.

Id probatur primò; quia innuit vocem istam To oporois effe profanam; Quidenim profanum ? inquit, disserens de vocibus à scriptura non vsurpatis. Nonne quod non off facrum? At bumanum non off fa-(rum; deinde nouum, quia non ab Apostolo positum. Hzc generatim de vocabulis in scriptura non repertis, inter que non postremum est & ipsum sueviner, quod Luthero est profanum. Cur-hoc, nifiex odio? Eft Luthero non facrum. Cur, nifi ex odio? B El bumanum. Cur, nisiex odio? El nouum; cur, nifiex odio? Nam quòd ait,ides effe profanum, bumanum, non faerum, neuum; quia ab Apostolis non fit politum seu vsurpatum; id odij tegumentum eft, non vera caussa: nam fic nulla Germanica vocabula effent facra; omnia effent profana, non facra, bumana, noua, quia nullum corum est ab Apostolis in facris litteris positum & impositum: imò ipla voxTrinitati profana,non facra.bumana,no-## effet: Quod libenter dabit Lutherus, quandoquidem in Poffilla sua Maiore Dom. Trinit. non veritus est vocem Trinitatis appellare frigidam. Quiaverò videbat Lutherus vocabulum 70 iponn's fibi mox obiectum iri, anteuertendum & fibimetipfi obiiciendum existimauit.

Probantur itaque fecundò ex didis Lutheri, Lutherum fimpliciter vocabulum rë ipovin odiffe; quia mentitur, non fuiffe à multis receptum. Cur hoc, nifi ex odio? Dico Lutherum mentiri; quia omnes Orthodoxi in Concilio Niczno hoc vocabulum receperunt & approbarunt. & Arianis tanquam clypeum infuperabilem, obiecerunt & oppofuerunt; idemque postea przstitum est ab omnibus illis, qui Synodi Nicene decretis assenfum przbuêre. Quis autem Orthodoxorum nó przbuit assensary

Tertiò probatur idem, quia Lutherus dicit vocem hanc non fuisse receptam à praclarissimis. Cur hoc mendacium effudit, nisi quia vocé ri ipovoiv pessime odit? Quid præclarius sanctissimis illis Nicæni Cócilij Patribus? Annó vnanimi consensu hanc vocé receperut? Quid præclarius Gregorio Nazianzeno, Nysseno, Basilio, Augustino, Ambrosio, Hieronymo, aliis. An nó pręclarissimi isti doctores, hanc vocé, vt sacrosanctá, venerati sunt?

Quartò probatur; quia Lutherus mentitur, S. Hieronymum cupiuisse bec vecabulum abelitü. Cur hoc mendacium effutiuit; nisi quia immani in Homousi vocé odio astuauit? Quod adeo grande fuit; vt mente occacatus non attenderit. D. Hieronymum non de voce Homoussi , sed bypostases locutú esse quanquam ne hanc quidem absolute abolitam voluit; sed quid de illa sentiendum esset, ex Damaso discere studuit, ne in fraudem impel-

illa vocula addatur, frue detrahatur. Eodé pror- A leretur. Et hocipfum Lutheri delirum mendacifus dicendi genere vfus est loco allato Lutherus. um coactus est Iunius appellare incogitantia diciti, Nam omnes propemodum apices disputationis & um propende antia diciti di antia diciti di antia diciti di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia di antia

8

Fatetur & Common of allor, fermè dixeram, salefactor, Lutherum hic esse la plum. Rectius fecisset Iunius, si furoris & odij dictum indigitasset; & non tam infirmitati memoria, quàm concepto odio, quod oculorum aciem perstringere solet; Iapsum illum adscripsisset, prasertim cum idem de S. Hieronymo in libro de Conciliis post multos annos repetiuerit.

Sed en infigne Iunij pro Luthero patrociniū. Lutherus dixit, Hieronymum vocabulū homoufij aboleri optasle & expungi cupissie; quia Lutherus animaduertit vecem hypoflastes logi in scripturis. duoveivminimė; Ergo nec mentitur, nec calumniatur Lutherus cum bac talia Hieronymo attribuit. Digna Iuniano acumine consecutio.

Ait Iunius. Ille mentitur, calumniatur, & caufam fuă tuetur fraudibud mendaciu,qui (ciens,prudens & volens à veritate discessiz boc non fecit Lutberm, qui in bac re impradens à veritate aberranerit. No disquiram, vtrum Lutherus ex destinato cófilio mentiri & calumniari voluerit; hoc fidenter dico; eum id fecisse exodio & furore in vocabulum Homoufij: Cuius odij & furoris caligine, fi mens exczcata fuit, num ideo à calumnia & mendacio liberari debet? Etvt ex ignorantia hoc fecifiet; quid tum? Non omnis ignorantia à peccato exculat ; & per consequens, nec à mendacio & calumnia: imò si C Lutherum audimus in eo ipío libro contra Latomum,& in Thefibus quibuldam Anno Domini M. D. XVII.VVitebergz propolitis, quę exfant Tom.1.Lat. VViteberg. nulla penitus ignorantia à peccato excufat; fic enim habet Thef. 35. Non eft verum,quod ignorántia inuincibilie à toto excu-*(at.* Non ergo à mendacio & calumnia per ignorantiam purgari poteft; cum, ipfo etiam iudice, nó excufaretur omnino, licet ignorantia Lutherifuisset inuincibilis. Quis autem tam crassam ignorantiam in tanto doctore innincibilem fuisse concedat, tanto præfertim tempore, ab Anno videlicetRedemptoris M. D. X X I.quo contra Latomum scripsit, viq; ad Annú M. D. XXXIX.quo librum de Conciliis & Ecclesia euulgauit, in quo denuo asseruit, Hieronymum lamentabiliter poftulaffe, vt vox Homoufij exploderetur.

Obiicit Iunius Interpretem libri deConciliis, quisquis ille fuit, no fatis commode Lutheri verba. quz Germanice dixerat, interpretatum este. At Iunius non satis commode mentitur. Verba Germanica Lutheri funt ista Tom. 7. Ihen. Germ. Damit fie (die Arianer) das Concilium zu schwechen möchten/richteten vil Inglücts an/machten hernach den vnsern damit so bange/das auch S. Hieronymus barüber verstürst / einen tleglichen Brieff schrieb an den Bischoff zu Rom/Damason, vnd steng an zu begern / das man solch Bort homousius / solte austragen/denn ich weiß nicht/sprichter/was doch für ein Bissen dem Buchstaben schlaß stelle Arianer so

onnüş

pnnüs barüber machen. Verba Latina, quz Bellar- | A D. Hieronymo, & odiú eius in nomen Homoufion minus citat, funt ifta. S. Hieronyman vebementer perturbatu lamentabiles litteras (cribebat ad Epifcopam RomanumDamafum, & cupiebat expungi vocabulü suoveres. Iudicet, quisquis vtramq; linguam nouit, an non cótineatur in recitatis Germanicis verbis, quod interpres expressit suis illis Latinis à Bellarmino adductis.

<u>9</u>

Deinde no est quastio qua fidehiter Interpres ille Lutheri libru transtulerit; sed num Lutherus mendaciú dixerit, quando afferuit, D. Hieronymo in optatis fuisse, vt vocabulu Hemenfij repudiaretur; Hoc Lutherú asseruisse, euidenter ad-Aruit tam Latina versio, g Germanica. ea qi primigenia editio. Satis ergo cómode Lutheri mendaciú, criminationé fimul & infeitia oculis no- B Aris subject Latinus interpres. Nec arbitror à lunio magis comodum, serio&ex animo postulari.

Commonefactor fatetur, vt antea dixi, Lutherum esse lapsum memoria, sed negat propterea mendacem aut fraudulentu appellaudum;Ratio eli;quia tam Hieronymu, j, Lutheru refpexit cunde finem; & quod Lutberm de Homoufio conqueritur, idem Hieronymu de bypoftafi.Sed dum ifte Lutherum à mendacio vindicare nititur; in mendaciú ipfe incurrit: Mendacium cft , eundem Luthero finem fuiffe propofitu , qui Hierenyme. Nam in libro contra Latomum, ideo vocemHomoufij infectatus eft, quia in eam fententiam inclinabat; nullam vocem in rerum facrarum tractatione vsurpandam esse, nisique in sacris litteris contineretur; & eo etiam collinea- C num tres hypostases in natura divina dicenda efbat, vt nulla extra facras litteras reciperetur. Nú hic finis vnquam D.Hieronymo in mente venit?

Secundo, locutio illa, que tres bypostases in diuina natura statuebat, non erat tempore D. Hieronymi tritain Ecclesia; vnde metuit D. Hieronymus, ne quid veneni sub trium hypostaseen appellatione delitesceret. Quocirca à Romano Pontifice instructioné expetiit. At tempore Lutheri nemoCatholicus vnquá vocabulum Homosfiin dubium vocauit. Nemo Catholicus repudiandum censuit. Nemo no obuiis vinis. vt fan-Aum & yenerabile, amplexus eft. Nec Lutherus controuersia de hocvocabulo cum Arianis mouens vel renouans, ad Pontificem, vt instrueretur, accurrit; sed totius litis excitandæ caussam D aliam non habuit; quàm quòd vocabulum hoc iniquis oculis intuebatur; & hinc oblitteratum cupiebat. Num fic affectus fuit D. Hieronymus? Minimè verò. Etiam de nó fat tritatrium hypostafeon appellatione nihil decernere; fed totum iudicium ad Romanum Pontificem in folidum referre voluit: paratus vti illa phrasi, si iuberet Damasus: paratus, reiicere, si idem Pontifex id przciperet. Longèigitur diuersa est ratio Lutheri & D.Hieronymi; & finis, quem in hac re vterque spectauit.

Ait Commonefactor; Non fola vocabula effe captanda ; fed ipfam ve fpettari debere. Nec Bellarminus vocabula captauit; fed mendacium Lutheri de

redarguit. Num hoc eft captare vocabula ? Ar Lutherus refte sensit de Trinitate. Vtinam non mentiaris. Si rectè fenfit, cur vocabulum ab omnibus orthodoxis, tanto consensu receptum, communiq: omnium suffragio coprobatum odit ? nam quod oderit, præter superius dica, conuincit & hic syllogismus ex comonefactoris fundamentis exstructus. Quod quis exstinctum cupit, id odit. Sed Lutherus vocabulum Homenfij exftin-Anm cupiit, ergo odit illud. Maior est nota. Probatur Minor. Lutherus eundem finem spectauit, quem Hieronymus. Maior hæc eft Commonefa-Aoris, vt antea visum. Sed Hieronymus eum finem spectauit, vt vox Homoufij aboleretur. Hæc Minor est Lutheri, ergo & Lutherus hunc finem fpectauit, vt vox Hemeufij aboleretur. Quid hic habes, Admonitor, quod carpas vel neges?

Vel argumentum hoc modo institue. Qui eundem finem spectat in voce Homousi, quem fp**ectauit** Hieronymus in vocetriú hypoftafeøn, isvocem Homoufij fublatam cupit; quia Hieronymus trium hypoftafeen fublatam voluit; vt ait Admonitor. Sed Lutherus eundem finé spectauit in voce Homoufios, quem Hieronymus in voce triam bypostaseon , ergo Lutherus vocem Homousios fublatam voluit.

Hallucinatur autem Commonefactor, cum dicit, Hieronymum de voce bypostases conquestum esse. Nec egit, nec questus est de hac; sed sent, addubitauit; & super ea re à Damaso edoceri suppliciter petiit : neque enim tam ignarus vel scripturarum vel litterarum fuit D.Hierony. mus, vt ignoraret vel hæfitaret, num hypoftafis de Deo dici posset.

Ait Admonitor, Confessionie Augustana sectatores piè & rette de Trinitate fentire. Opto, vt ita fit ; & verbis quidem hoc præ se ferunt. Sod non est in horum schola insuetum; vt labra diffentiant à mente; & calamus à pectore. Quod satis superque teflatum faciunt, quæ Bellarminus ex Luthero & Melanchthone producit.

Iam reuertamur ad Lutherum,oftendamusq; cum, quidquid contra vocabulum Homoufij eru-Aauit, ex odio vocis eruchasse. Quinta igitur probatio fit ista. Qui Homousion vocat vocem nouam & profanam; is indicat se hanc vocem odiffe; Lutherus hoc fecit; vt declarant hæc eius verba: Etfi Ariani male fenferunt in fide, bos tamen optimè, fiue bono, fiue malo animo exegerunt , ne vocem profanam & nonam in regulu fidei ftatui liceret. En Lutherus Hemenfien vocem profanam & nouam nominat. Que ne tempore quidem Niceni Concilij noua fuit, vt ex patribus ostendit Bellarminus infra lib.2.cap.3.

Sextò, qui laudat Arianos, quòd vocabulum Homonfij repudiarint; is aperte indicat; se male erga vocabulum Homoufi affectum effe: Lutherus ob hanc cauffam laudauit Arianos, vt patet

Λ 3

10



ex ver-

ex verbis paulò antè citatis : Ait enim, cos optime A feciffe, qudd vocem extra firipsuras, nouam & profanam noluerint admittere, fiue hoc fecerint bone, fiue malo anime; Et, vt cos magis ab omni labe purget; multa garrit, cur non sit alus vocibus, quamà scriptura præscriptis vtendum. Ex quibus omnibus euidenter elucescit, Lutherum vocabulum Homoufi vore & reipfa odiffe: atque adeo no hypothetice; sed categorice locutum effe, cum dixit; Quod fi odis anima mea vocem bomoufion, &cc.

Ait Bellarminus, totam illam Tragœdiam. que Ecclesiam tot annis miserè vexauit. propter hanc vnam vocem 🕫 อุ่มองต่ง excitatam effe. Falfum, clamat Iunius : fuit enim propter vocem Grem fignificatam voce ; Ariani enim virumg, negauerunt. Audi Caluinista. Bellarminus no loquitur de voce B Homoufij rezensõe leu materialiter; led formaliter, vt lignificat. Cú ergo dixit propter hanc vná vocé, totá illam tragœdiá exftitisfe: non excludit rem lignificatam; quia loquitur de voce vt lignificat.

Calumniatur Iunius cum dicit, ex sententia Bellarmini Patres puru logomachiu contentiose operam dediffe : Nihil minus : quia fanci Patres dimicantes pro hoc vocabulo, fimul etia pugnarunt pro re vocabulo illi subiectas tum quia dimicarunt pro vocabulo, vt fignificat; tum quia probe intelligebant, fore, vt fi paterentur fibi abArianis vocabulu eripi; res quoq; ipla fibieriperetur. Itaque ne rei fignificatz iacturam facerent, totis viribus vocabuli possessionem tutati sunt.

Calumniatur iterum & mentitur Iunius,cum fcribit, Bellarminum Luthero affingere, verbis corruptu sententiam à veritate, à mente, à verbie spfiu alienisimam. Nihil Luthero affingitur. Id liquet ex dictis; & ex verbis Lutheri antea recitatis. Nec verba eius à Bellarmino corrupta sunt; vt iam ostensum. Nec sententia quæ ei tribuitur, à verbis & mente Lutheri alienissima est; etsi à veritate prorsus dissentiat. Que Bellarmini culpa, si Luthero ex scriptis & verbis Lutheri, sententiam à veritate alienissimam obiiciat? Cur tales sententias Lutherus male cocepit, & peius peperit?

Ait Bellarminus, Luthero non folum nomen Homousies, sed & nomen Trinitatis displicuisse,& ex Germanorum precibus illam precandi formulam fubmouiste : Sanda Trinitas vnu Deus, mife- D rere nobis. Falfum, vociferatur Iunius. Luthero non difplicait Trinitatiu nomen , aut fignificatum nomine; fed vox in vulgo Germanu recepta, ad enunciandam Trinitatem. Hanc enim Germani ita enunciant, vt ex notationo, & forma vocis, triplicitatem potius (vt ita dicamus)quam Trinitatem intelligas. Drenfaltig illin eft triplex : Ginde dieta Drenfaltiateit / triplicitas ; Hanc formam vocis Lutherns, purioris & fimplicioris, ac enidentioris fermonis amans, v/queaded non probauit ; vt periculojam effe duceret in boc mysterio enunciando.

Vix vidi, qui hoc Caluiniano audacius derebus sibi incompertis pronunciet. Nam I. vbi hoc Lutherus? Certe Tomo octauo lenensi Germanico in Farragine cantiuncularum & precularum Lutheranarum, neverbú quidem de hoc Lutherus. Omittit guidem suis in Litaniis illa: Sandte Frinitas vnus Deus : Sed nulla penitus omifsionis caussam reddit. Secundo; si omisit duntaxat propter vocabulumGermanicum, vt fingit Iunius, cur in Latinis fuis Litaniis non retinuit? Exstant codé Tomo octauo Latinz Litaniz cum Germanicis. AEquè ex illis expuncta est illa san-Ailsime Trinitatis inuocatio.ac ex Germanicis. Omissionis ergo caussanon fuit vox Germanica; fed alia.

12

Tertio, fi in Litaniis vox Germanica Luthero víq; adeo periculoía apparuit; cur non & alibi eandem eadem religione tacus exhorruit & cauit? An non in *Postilla eine Domestica* hæc omnibus ingeruntur ? Am Lag der heiligen Drifakigfeit / idq; per multas paginas. Das Seft der Drifåleige feit. Der Artickel von der heiligen Drifaltigkeit. Et per totum librum ; am erften/am andern / am dritten/sc. Sontag nach der Drifaltigkeit. Si Lutherus purioris, fimplicioris ac euidentioris fermonis tantus amator & cultor fuit; cur hoc vocabulum in omnibus fuis Germanicis Tomis paísim, absque periculi metu, vsurpauit, si puritati, simplicitatiac perspicuitati sermonis repugnat? At forte alibi no aduersatur munditiei, candori, & luci fermonis; sed in solis Litaniis.Qua de caussa verò, quod alibi purum, fimplex & euidens eft; in Litaniis impurum, caliginolum & tenebrofum euadit?

Adde, quòd Lutherani Prędicantes in fuis Catechilmis, Pofilli, & libris, liberè vtútur hoc Germanico vocabulo; (tametfi no me fugit in Germanicis quoq; libris cos vti subinde latino vocabulo Trinitatie, am Sontag Trinitatis, inquit Lutherus) minimè id facturi, fi Lutherus ab eo, periculi vitandi caussa, abstineri voluisset. Quappter Magistrú suú imitati vbiq; hac voce Germanis cólucta vtuntur; tantú in Litaniis tam Latinis, q Germanicis abslinent. Qua de causa, oro?

Accedit, quod Nouatores isti non possunt aliter Trinitatem Germanice appellare, quàm Drifáltigftit/li à Germanis intelligi velint. Et quauis admodú libenter ipfa vetera Germanorú explodant vocabulas vt fuse oftendimus in Muricibus Pradicanticit, Germanica & Catbolica Antiquitatit; nullum tamen vel legi vel audiui 3 qui Germanis conaretur illud Drifåltigteit / eripere ; & nouam appellationem fubstituere; cuiusmodi effepolfet Driheit; vel fimile quippiam.

Strenuè ergo delirat & sycophantatur Iunius, cú supradicto emplastro Lutheri & Lutheranorú impietati medicinam facere tentat. Aliud Lutherum & Lutheranos impulit, vt & Germanicã &Latinam vocemTrinitatir exLitaniis fuis eraderent: Studium videlicet gratificandi Arianis & Caluinianis; vt fublato iam ex Litaniis pręcipuo fundamento,quod eft,/anda Trinicas yum Dem ; co leuiore postmodum opera totam Litaniarum fabricam subuerterent ac demolirentur.

Nec

Necelt verum, quod Iunius ait; vocabulu Dren- A multi ex corum grege Trinitatis Operfone nomina faltigfeit indicare Germanie, triplicitatem. Quidquid enim fit de vocebulo Latino, quod compofitionem quandam extribus defignare videtur; Germanicum tamen illud Erifeltig / feu Dreifaltig & Erifeltigteit / leu Drenfaltigteit tantum ad Trinitatem personarum in diuina estentia refertur, idque ex communi & vetuftifsimo Germaaorum ritu.

12

Non me latet, quid iudicij tulerit Lutherus de vocabulo Germanico. Dreifaltigteit/ in prima concione Dominics Trinitatis, sed interim duo bzc etiam comperta habeo: Nihil corum, quz Iunius comminiscitur, Lutherum asserere. Secundò, Lutherum non tantum tale iudicium, omnis iudicij expers, de Germanico, fed & de B Latino vocabulo Trinitas tulisse. Accipe Lutheri verba: Es ift wol nit ein tofflich Ecutfch/ lautet auch nit fein / Bott alfo ju nennen mit dem 2001 / Drenfaltigteit (wie auch das Lateinisch Trinitas, nicht toftlich lautet ) aber weil mans nit beffer hat / muffen wir reden/ wie wir tonnen. Non est magni prety vocabulum Germanicum, nec bene fonat , vt Deus nominetur has nomine Dreyfaltigfeit / (quemadmodum nec Latinum Trinitas admodum bene (onat ) fed quandoquidem meliora non fuppetunt, loquendum est prout poffumm.

Vbi nota importunisimam noui huius correctoris corrigendi vesaniam, qui tot Latinos Patres, quibus Trinitatie vocabulum fuit vfurpatum, quorum integra de Trinitate exstant opera, perstringere non veretur, quasi vocabulo non C fatis commodo, nec fat bene sonante vsi fuerint: idemque fert iudicium de tota natione Germanica, cui vox Drenfaltigfeit & elt, & fuit, & eritreceptissima. Scilicet & Latini & Germani per tot annorum curricula exspectare debebant, vt ab isto excucullate doctore non modò fapere, sed & loqui difcerent.Quanquam huic fue nouandi & correctionis nullius indiga corrigendi prurigini alibi itidem largiter indulfit; vt in Pradicantici Muricibus oftendimus. Neq; hoc iudicium de his vocibus altera Latina; altera Germanica ex alio fonte manauit, quàm exodio & auerfione quadam ab his tam vetuftis nominibus: nam cauffa, quam Iunius fingit, Luthero nunquam in mentem venit.

Nec solus Lutherus & Lutherani in hac pice Ariana hærent, quod ad vocabulum Trinitatin & precationem illam : Sanda Trinitas, attingt; fed & Caluinus cum fuis Caluinistis, qui in episiola ad Polonos data anno M. D. L X II I. quando iam ad fummum Caluinianæ lucis gradum proue-Aus fuerat, ita scribit: Precatio vulgo trita; Sancta Trinitas, vnus Deus, miferere noftri, mibi non placet, ac emnino barbariem fapit. Non faperet, nifi Ariana aurateafflasset. Hanc Magistri sui impiam stultitiam verbosè & ftolide tueri conatur Danzus in Responso ad Genebrardum cap 3. Quo suo in vetustilsimam & Ecclesie Dei vsitatilsimam precationem odio, hoc effecerunt Caluinista, ve in diuinis simpliciter repudiauerint: vt videre est apud Caluinum in epiftolis, epift. 350. qui pro fua facilitate & in Arianismum propensione, tales ab Ecclesiz confortio non repellendos fignificat : Neque interim maligne interpretabimur, inquit, fi Bernenfis Ecclefie paftores cos ad verbi ministerium admittere non fuftineaut.

THE PLANE

14

Crimini dat Bellarminus Luthero, quod in magun Poftilin in concione de natali Domini, imperitos quoídam, ait, Chrifum facère bominem omnipetentem. Quid autem aliud eft, non effe Christum hominem omnipotentem, quàm non esse Christum homine Deum, sed duas esse in Christo personas, ve quondam impius hæresiarcha Nestorius prædicauit? Hic Junius iterum arma pro Luthero expedit : Lutherum nibil aliud voluiffe, quàm Christum non effe bominem omnipotentem, que bomo est, seu secundum bumanam naturam, non autem nagaffe, quin ille bomo Chriftus fit omnipotens bomo, que Dens, seu secundum diuinam naturam & bypostasin.

Audiamus Lutheri verba ex concione super caput primum epistolz ad Hebrzos, quz legi solet in Natali Domini, in fummo facro, & exstat in Poftilla, que Germanice inferibitur; Rirchen Poftilla. Die Menschheit Chriffi hat eben wie ein ander heilig natürlich Denfch/nitalle jeit/alle ding gedacht/ geredt/gewolt/gemerct / wie etliche einen Allmåchtie gen Menfchen auß im machen/ mengen die zwo Da. tur/ vnd jhe 2Berct in einander vn weißlich. Humanita Christi, instar aliorum Sanctorum & naturalium beminum, non femper omnia cogitauit, dixit, voluit, notanit, quemadmodum nonnulli ex illo omnipotentem bominem faciunt , miscentes imperite duas naturas, earumque operationes.

Non disquiram, quàm vera fint & sana priora illa verba. Posterioribus licet sanus sensus subiici polsit, fi tamen Lutheri doctrinam, & regulam abs fe przscriptam spectare velimus ; nec possunt, nec debent verba illa Lutheri ad bonum sensum trahi, ne Luthero fiat iniuria, idq; adstruatur, quod à Lutheri mente prorsus abhorret. Forlan enim perluadere quis libi pollet, Lutherum dictis verbis perstringere voluisse veteres & nouos Eutychianos Vbiquistas : sed hor vix fit verifimile, cum ipfemet Vbiquitatis fectator & propagator fuerit, vt allatis ex Luthero tefimoniis probat Bellarminus infrà lib.3. cap.1. Idemque non semel notauit in Luthero Zvvinglius, iis in scriptis Polemicis, que contra Lutherum pro suo Sacramentario errore cuulgauit. Quisautem credat Lutherú fe pro publica concione imperitis annumerare,& id,quod ipfemet agebat, in feiplo reprehendere voluisse?

Dices:non effe Luthero infuetum propria fua vineta czdere; & ore proprio feipfum damnare; ac proinde non nifi ad illos respexisse, qui, Eutychiano & Vbiquistico more, naturas, carumque proprietates milcet ac confundunt: At ego quaro, num vel Iunius vel alius, qui hoc obiicit, in

Λ4

ipla

ipla Lutherimente sessitarit ; quando verba illa A pronunciauit? Nisi hoc factum fit, causse nihil dicere queunt, cur tă indubitanter hanc definite Lutherimentem effe afferant ; neq; enim ita Lutherus in Eutychetis castris stipendia facienat; venon fubinde ciiam ad figna & caftra Neftorij transiret. Et certè verba illa ita præcisè prolata, vta Luthero proferuntur, Nefterianifmum aperte olent: Quisenim, præter Neftorium, fimpliciter reprehenditillos, qui Christum hominem omnipotentem faciunt? Quis dicit illos, naturas, earumq: operationes imperite miscere ac confundere, præter Neftorium, eiusque scholam, cui ipla etiam vtriulque naturæ in vna hypoftali vnio & coniun cio nil nifi imperita mixtio & confufe apparet; ex quaitidem mixtionem & confu- B fionem iplarum actionum lequi necesse sit.

15

Neciniuriam facimus Luthero cum supradi-Aaeiusverba, vt Neftoriana, respuimus & execramur : quia ea lege cum Luthero agimus, qua iple cum Eralmo fimiles locutiones, plenas hzreticis latebris & infidiis, effutire folito, tranfigendum & fcripfit & przfcripfit : Cur non loquitur rette & aperte, inquit Lutherus? aut, quid delettatur infidiu, 🔆 figura ifia tam periculofist Debuit tantus Rhetor & Theologus, non folum faire, fed etiam fideliter prafare, quod docet Fabius, feilicet ambiguum verbu, ceufcopulum effe vitandum. Quod fi cafu aliquod exciderit, veniam meretur. Sed fludie, & induftria quarere; hoc,nulla venia , fod iuftißimo omnium odio dignum ett. Ad quid e nim boc bilingue, & odibile dicendi genus valet, nifi vt fub vocibus, & literic Christianam fidem fimulantibus, om nium harefium femina tutò ferere, & alere poßis: ac, dum doceri, & defendi creditur religio, reuera tollatur funditus, & antequam intelligitur, suertatur. Quare, refte faciunt omnes, qui suspecta, & insidiosa verba eius, contra ip/um interpretantur. Nec est audienda eiu vociferatio: Calumnia,calumnia; &, quod non commodè, & candidè interpretemur eius ditta. Cur, ipfe fugit commode ditta: & festatur incomode dista ? Effet enim bac tyranis in audita, vniuerfum genus bominum it a habere velle fubiectum , vt infidiose. & periculose dicta cogeretur commode intelligere.& illi regnu concedere. femper infidiose loquendi. Quin ipfe potius cogatur in ordinem , & iubeatur feruire generi humano; boc est, abstinere ab isto profano, & bilingui flexiloquio, feu inani loquentia : ficut Paulus pracepit vitare D prefanas cenophenias. HæcLutherus de ratione agendi cum amphilogiis Erafmicis;& ego de modo tractandi Lutherum, quando dicta Nestorianilmum vel Eutychianilmum, vel Arianilmum, vel aliam hærefin fpirantia, dicit.

Nec audienda est vociferatio Iunij. Criminatio falfa ex iniqua verborum interpretatione: que si obtineret.nemo plane ortbodoxorum patrum ab immanibus baresibus immunu esset. Imo, si ista licentia regnet, inquit Lutherus, hocest, si obligaremur omnia, que à quouis instidiose & suspecte proferuntur, in meliorem partem interpretari, possenego omnia commode interpretari, quecunque vnguam omnes Haretici dixerunt: denique quidquid sple Diabolus fecit, dixit, aut dicere, & facere possi in aternum. Vbi tunc erit vlla facultas refutandi bereticos, & Diabolum ? Vbi fapientia illa Christi Domini, cui non posint mistere omnes aduersarij? Vbi Dialectica docendi Magistra ? Vbi Rhetorica persuadendi facultas ? Nibil docebitur, discetur, persuadebitur, consolabitur, terrebitur, quia, nibil certò, aut proprie dittum audietur.

16

Eat nunc Iunius & Lutherum criminatione onerari mentiatur, cum fuspectissimus & infidiofifsimus eius loquendi modus Nestorianifmià Bellarmino accusatur. Nam quod obiecu fanctorum Patrum, Lutherum fuum, tueritentat, nugas agit : nam cum boni bene agier oporeet ; fi quando quid duriuscule aut obscuriuscule di-Aum illis excidit. Cum Luthero ex lege quam ipletulitagendum eft : Si loquitur Arianice, inquit Lutherus, indicetur Arianus': Si loquitur Lucianice, indicetur Lucianus.Si loquitur gentiliter, indicetur gentilu: quia dogmata fidei tenere , arduum & dininum opus est, etiamfi proprin & fignatu. & certis verbis tradantur:quomodo igitur tenebuntur , fi ambiguie , dubiu & obliquie verbistradantur? At nofter Rex amphibolus, inquit Lutherus de Eralmo, fedet in throno amphilogia focurue; & duplici contritione conterit nos finpides Christianes. Primo , vult , & magna voluptas est , ambigun fun dictu nos offendere;nolletá non offendi iflos truncos. Deinde, vbi fenfit nos offenfos, & impegiffe in infidio fat figuras, & clamare contra eum: ebi, ferið triumpbat, & gaudet incidiffe in fuos taffes prædam petitam. Nam ibi inuenta rhetoricandioccafione, irruit fuper nos magnis viribus, & clame ribus, lacerans, flagellans, crucifigens, & vltra omnia tartara mittens , qudd talumniose , virulenter , fatanice (fi quid nominari peius poffet) eius verba intellexerimus; qua tamen fic intellecta voluit. & c.

Hactyrannide mirifica (quis credat, tantum poffe Dominam iftam amphibologiam : aut quis fufficari poffet vllum hominem effe tam deltra mentis, vt tantum ifti figura vanifima confidat ?) nos non folum cogit ad ferendam libidinem eius amphibologizandi liberrimam , fed etiam ad necessitatem tacendi. Offendi nos plane vult, & cupit, vt rideat cum fuis Epicuris nos stultos. Rurfus audire non vult effe offensos, ne videatur non effe Christianissimus. Sit nos vulnera fine fine pati debemus, gemere, aut biscere non debemus.

Commodo Interprete opus est, inquit Iunius, non fugillatore incommodo. Recinit Lutherus: Ja/ja lie bet Junclet/ das muss man euch bestellen/sonderlich bey den Christen. Et ex his habet Iunius quoq; responsum ad Eutychianum illum Lutheri locum ex lib.de Conciliis part. 2. Mibi pauld antenegotium fuit cum Nestorianis, qui pertinacisime contra me disputabant, quod diuinitas Christi non posse pari. Quem locum salis iam à Iunianis nebulis asseruimus in Defensione Przefationis in primam Controuersiam.

In codem libro fic itidem Lutherus delirauit: Oportet dici, bic bomo Cbriftus, bas caro & fanguis condidis culum & terram. Si caro, inquit Bellarminus; cœlum & terram condidit, quis non videat à Luthero Chrifti naturas cum Eutychete confundi?

Iunius

Tunius acculat inprimis Interpretem. Quifqui li- A fetrim in hoc de Neftorio & Eurychete argubrum illum aut ist a Lutheri verba ex Germanico fic interpretatur, aut imperite aut infidiose facit. Germanica Lutheri verba funt isthæc. Darumb man fagen muß / difer Menfch Chriftus / das Bleifch vnd Blut Marie / ift Schopffer himmels vnd der, Erden : Si hęc verba imperitè & infidiosèLatinè verfa funt; non in Bellarmino, aur vllo alio Catholico homine, sed in Lutherano versore tota culparesidet. Neq; enim Catholicus; fed Lutheranus fuit, qui librum Lutheri de Conciliis & Ecclesia Latinum reddidit; quem Germanica Lutheri verbat,anquamGermanum,credibileeftlongèmelius intellexisse; quàm Iunium, Gallum, Biturigem; linguz Germanicz haud callentifsimum: nam quòd Iunius apponit de appositione Gra- B'cilia la ceret, & ne quatuor illis parcat, quæ diuus matica, ficque transferendum cenfet : Hichomo Chriftus, caro & fanguis Maria, cœlum & terram condidit, id friuolum eft, nec ad Lutheri excufationem idoneum: quia Lutherus vtitur vocabulo, das/ quod, vt norunt Germani, est particula demonstratiua: nam das fleisch/idem fignificat, quòd, Haccaro: Et fi appositione Lutherus vti voluisset non adiecisset, voculam, das/ sed illa omissa, dixiffet : Difer Menfch Chuffus / Sleifch vnnd Blut Marie. At fiue Lutheri verba bonam in partem accipi queant, fiue non, nos vtimur iure nobis coceffo à Luthero; de quo fuse paulo antea; quia ipfe etiam publice leges imperij Romani, inquit Lutherus, damnant banc dicendi rationem, mulchant g, bac pæwa, vt iubeant verba interpretari contra eum ipfum, qui C'Bellarmino obiiciuntur? Cur ad alia, de quibus clarius dicere potuit, & dixit obscurius : & ipse Christus feruum illum nequam sese infidiose excusantem damnauit, & verbuipfius in eum retortis, dixit: Ex ore tuo te iu-' **dice serne nequam. Quid enim fierer, fi in** Religionibus. C Legibm , & omnibus grauibus caufis, affuesceremus ambsguè, & infidiosè dicere, nifi confufifima illa Babylon, in qua nullus alterum tandem intelligere posit.

17

Notat & culpat Bellarminus Lutheru. I. Quia in eodem de Conciliis lib. affirmar, Nestorium & Eutychen ex inscitia solùm aliqua, & in modo loquendi laplos esse. II. Quia vtrique zelum bonum alioqui, animum fincerum, & fidem rectam tribuit. 111. Quia totam caussam tumultus & tragædiarum illo tempore excitatarum in Epi Icopos Catholicos, Leonem & Cyrillum confert. IV. Quia dicit, se vereri, ne in extremo iudicio aliqui haretici sedeant indices; & Episco pi, qui eos, in Conciliis damnauerunt, in zternum pereant.

funius mentitur bes infidiose à Bellarmino dici ad əbruendam Lutheri cauffam. Quomodo-infidiose? An non bona fide, aperte & simpliciter, vt à Luthero afferuntur, ex Luthero deprompta funt? Ait Iunius. Quadam modeflius à Luthero ditta fuiffe multi defiderant. Inter hos multos, vnus etiam eft Bellarminus. Bene haber ; Fatetor Caluinianus Lutheri aduocatus quosdam in Luthero modestiam desiderare, & immodestiam auersari. Quid mirum, fi Bellarminus idem agat, przmento.

Ait Iunius: De Concilin Lutherus agens oftendit, paucare, & ratione, feu modo agends fimul probari poffe: m 🗰 a, re jubst anti ag, fuisse proba, fed modo agedi vitio (a: plurima denique fuiffe vit 10/a re fimul, & modo. Bellarminus turbat, ne causam obtinere poßit. Etiamfi hæc Conciliorum distinctio non ex Iunij, sed Lutheri capite prognata effet; prorsus tamen intolerabilis effet. Nullum enim est ex receptis & approbatis in Ecclefia œcumenicisConciliis, quod non fueritre, substătia, & modo probum ac legitimum. Et quod nam est illud Concilium, quod iudicio Lutheri in libro de Conciliis, re & ratione, feu agendi medo probum fuerit; cum Lutherus omnia Con-Gregorius, & tota antiquitas orthodoxa, eodem, quo facrofancta Euangeliorum oracula, loco habebar. Quoties carpit Concilium Nicznum, eiusq; decreta? Quàm contemptim & abiecte loquitur de Concilio Chalcedonensi & Ephesino? Quoties occultis cuniculis eorum fidem eleuare conatur, vt caussa Nestorianæ & Eutychian z auctoritatem aliguam conciliet?

-Ait Iunius: Lutberum babuiffe Concilium Ephefinum & Chalcedonense pr opio & probo. Crederem, nisi me ab affenfu absterrerent connicia, quz in hzc Concilia tam oblique, quàm directe vibrat. Sed quid hæc tandem ad rem?cur non respondet Iunius ad ea, que Luthero & omnibus Lutheranis à nil Bellarminus, digreditur? Nullus vbi de adulterio postulatus est, inquit S. Athanasius, oratione prima contra Arianos, de furto fe excufat: neque fi quis cadem imputet, reum patitur respondere, se non solum non peieraffe, ' fed etiam in deposito fidelem exstitisse. Id enim ludibrium potius, quam purgatio criminie, aut certum rei documentum fueris. Quid enim cades ad depofitum?aut,quid adulterium ad furtum ? Nam , tamet fi feelera à fe inujeem dependeant, ex corde prodeuntia, attamen ad diluendum facinus, nutlam inter se communionem babent.

Post multos anfractus tandem omnia, quorum Bellarminus Lutherum acculat, agnofeit & impudentiam Lutheri fuam quoque facit. Nam I. dicit: Magnos illos viros (Patres Ephefini & Chal-D'cedonensis Concilij, przsertim S. Leonem, & S.Cyrillum)à via charitatie estu quodam inconsiderato in transuersum actos esse, in mollo agendi cum Nestorio & Euryche. Hoccine est Lutherum defendere & à criminationis labe expurgare; an mendacium & effrontem Lutheri temeritatem iterare; nechoc duntaxat; fed & confirmare ac stabilire?

Dicit II. Neminem bonum, lectin Conciliorum Adiu, narrationibus bifteriz Ecclefiaftica, & ipforum altorumg, fanctorum Patrum striptus, bona fide, boc negaturum Impudens commentum, nisi nomine boni lectoris intelligat eum, qui Lutherano & Caluiniano, omnibus hæreticis amico spiritu', calet, & niste riam *bene fidei* vocabulo accipiat fidem Caluinianam & Lutheranam. Nam qui fine hac bonitate

82

& bona fide ad cognoscendam Nestorij & Euty- A lis à Luthero tribui affirmauit : quia bonitas fichetis cauffam accedit; is ingenue confiteri cogetur, confideratifsime, circumspectifsime, & prorsus paterne à sancto illo prestantissimorum Patrum confessu & conuétu actum esse cum verfutifsimis,dolofifsimis,& fraudulentifsimis heresiarchis Nestorio & Eutyche, à quibus nostri Sectarij strophas suas vulpinas, sutelas, technas & tergiuerlationes mutuati fant, præfertim Lutherus docillimus Neftorij & Eutychetis discipulus, propterea tam operose corum causiam aduersus sacrosandam Conciliorum Maiestatem tuetur.

19

Palam fatetur Iunius, Lutherum fcribere, III. Neftorium & Eutychem exinfitia & in modo loquendi maxime lap/os effe. Quo quid falsius, quod ad mo- B dum loquendi attinet?nam & in regrauisime& fædifsime hallucinati funt; nifi forte exiftimant Lutherus & Iunius non esse lapsum in re, si quis neget diuam Virginem effe Deiparam; hoc eft, genuille Deum, sed solum & merum hominé; itemque non esse lapsum in re; si quis vtramque in Chrifto naturam post vnionem in vnam conflet; abnuatque in Christo non esse duplicem naturam diuinam & humanam inconfusam & impermixtam.

Ait Iunius: Maximè lapfos effe in modo loquendi. Quafiverò maior fit hallucinatio negare vocabulum Deipara feu Storinov, quam rem hac voce fignificatam; Qualitem maior lit error, inficiari modum loquendi, quo duz in Christo naturz C constituuntur, quàm rem ipsam hac loquendi formula denotatam.

IV. Fatetur Iunius ex fententia Lutheri: Nefforium & Eucychen zelo bono , animo fincero , & fide bona egiffe, non refta ; vt dicit Bellarminm. Quam mercedem dabunt duo isti Hæresiarchæ his suis duobustam fidis aduocatis? Dic, oro, Iuni; habéíne Eutychen & Nestorium pro damnatis hæreticis vel porius hærefiarchis? Si neges, faris prodes quis alastor pectus tuum obsideat & insideat. Si affirmes; ex ore tuo mendacij te & tuum Lutherum arguam. Effne zelus Hzrefiarcharum, quo lettam & perfidiam fuam toto pectore propagare & diffundere nituntur, bonw ! Eftne animus minare contendunt, fincerue? Est ne huiusmodi impostoribus & vulpinis sycophantis bona fides/Nam quod Iunius admonet, Lutherum non vfum hac voce;recta fider; fed, bona: nodum in fcirpo quærit. Si enim bona fides est, recta itidem eft: Eft autem bona, iudice Iunio, ergo & refta. Nam cum Lutherus dixit Nestorio & Eutychi fuisse fidem bonam, aut bonitatem retulit ad intellectum, aut ad voluntatem. Si ad intelle-Aum; reAè Bellarminus reAam fidem illis à Luthero tribuí dixit; quia bonitas fidei ad intelle-Aum relata est fidei veritas & rectitudo. Si bonitatem retulit Lutherns ad voluntatem, rurlus recte Bellarminus rectam fidem Hærefiarchis il-

dei in volútate, nil aliud eftquàm recta voluntas & intentio fincera & inculpata. Quis auté hanc bonitatem, hoc est, rectitudinem voluntatis & intentionis in tortuolifsimis illis ceraftis Neitorio & Eutyche fuisse credat?Itaque Lutherus abfurde & impie egit fiue priore, fiue posteriore, fiue vtroque modo bonam fidem pestilentibus illis fectarum architectis adscripsit.

20

Iterum calumniatur Caluinista cum auo v. fuo Luthero, Patres Concilij Ephefini & Chalcedonenfis aufleriore & afferiore agedi modo aliquam istu (non totam) sui obsirmandi materiam prabuisse. At Lutherus & Iunius cynice prorlus fele gerunt, fiucaliquam folummodo, fiue totam his hærefiarchisperuicaciz & obstinationis materiam & occafionem przbuisse dicant; & si vilum his tam duris capitonibus vestigium frontis superesset verecundarentur hzc talia in chartas referre in gratiam perditifsimorum & damnatifsimorum nebulonum, aduersus tantos viros, quorum fanaimoniam, eruditionem, & insententia ferenda æquitatem totus anteLutherum &Caluinum orbis, qui Nestorianus & Eutychianus non eflet, veneratus elt.

VL. Addit Iunius, Tartareum proríus mendacium pariter & conuicium. Ait : Precipitem ferni. dumg in agendo fuiffe Cyrillum, Leonem arrogantem, ytrung, fupra quam par fuit , vebementiorem, quodammode.emnes bifteria teftantur. Quid testantur? Te mentiri,& quidem proiectifsime.Quis Hiftoricus in íchola Neftorij & Eutychetis non educatus, & instructus, vnquam tale de fanctifsimis & excellentissimis Pontificibus Leone & Cyrillo iudicium tulit? Qualis Lutheri patronus Iunius, qui lædorias Lutheri in sanctos Patres non modò confirmat, fed & nouis incrementis adauget? Quam bene fecifiet Iunius, fi & chartam & operam lucrifeciffet;& id,quod Bellarminus Luthero obiecit de beneuolentia in Neftorium & Eutychen vel preteriisset, vel apertè fassus fuisset. At iplum quoque Iunium de his Hæreliarchis bene mereri oportuit,

Claulula Iuniane defensionis est hac Pleudologia, Lutherum, quando dixit : vereri fe, ne in ex-Harcharum, quo impia fua dogmata diffe- D treme indicio aliqui baretici fedeant Indices, & Epifcopi, qui cos, in Conciliu danmaucrunt 3 damnentur: id non de illin Conciliin (Niczno, Ephefino, Chalcedonenfi) dici , (ed de postremo isto Concilierum genere , quod vitiosum fuerit re fimul & modo. Vbi duo mendacia obserues licet. Primum, de ipsa Conciliorum diuifione;quz,vt fupra dicebam, Luthero in libro de Conciliis nunquam in mentem venit: tantum abest, vt secundum illam dictum suum accipi voluerit. Alterum est de reipla:nam de illis Conciliis hoc pronunciauitLutherus, de quibus immediate ante, & immediate post locutus fuerat; fed immediate antea & immediate post locutus est Lutherus' de Concilio Ephesino & Chalcedonensi, deque Nestorio & Eutyche, & vtriusq;

cauffa;

cauffas ergo de his Conciliis pronunciauic, fe ve : A ditionis principem: Sed qui ferat, qued in prefatione reri, futurum, vt qui in eis fuerunt Iudices, in extremo iudicio iudicentur ab illis, quorum fuêre Indices, hoceft, à Nestorio & Eutychete; qui Iudices futuri fint S. Cyrilli S. Leonis, & Patrum, qui vtrique Synodo przsentes adfuêre. Hactenus de Luthero, eiusque infortunato hyperaspiste Caluiniano Iunio.

21

Nec Lutherum duntaxat, sed & alios heius temporis Sectarios Arianis fauisse, demonstrat ex variorum Nouatorum scriptis Bellarminus. Danzus vna fidelia omnes dealbat, coruinumý; in morem candefacit: Manifeftißimus Melanchthonis, Caluini, Bullingeri, Beza & aliorum , quosifte commemorat, piorum virorum calumniator est Bellarminus. vt ex sequenti disputatione apparebit. Quam tamen B vbi ingressus fueris, ex tam multis, quos Bellarminus teterrimarum opinionum postulat; vix vnum vel alterum magis defendi cœptú, quàm defensum videbis, vt suo loco planum faciemus. Cateros atra noce inuoluir, & sub cultro linquit. Nihil iste promissor de Erasmos quem Bellarminus meritò ad Cenfurá vocat, quod præfatione in S.Hilarium hæc effuderit. Audemus Spiritum fanitum appellare Deum, quod veteres aufs non funt. Iunius paucis le expedit. Sua Erafmu praftet : Nos fingula eine ditta in boc argumeto, nec probamus, nec praflare pollicemar. Laudo confilium, Iuni. Recte ac lapienter agis. Vtinam pari libertate Lutheri aliorumque, & inprimis Caluini tui defentionem abiecifics, melius famz tuz confuluifies.

Turbas hic dat Commonefactor noster, qui pollicetur se Bellarminum de crimine falfi connicturum.& fi id præftet, nihil aliud fuperfuturum ait, quam vt ex lege Cornelia inre ac merito in Bellarminum mimaduertas. Facigitur quod promittis, & Bellarmino pedicas legis Cornelie iniice. Aufcultemus,quo pacto promisa preses. Aperte crimen falfi committit.verba Erafmi adulterans, at que corrumpens. Neque enim dixit; quod veteres aufi non funt; fed; qued veteres aliquandiu non videntur aufi. Diuer/a enim (unt, effe. &.effe viderizillud affirmantic est;bot,non omnino negantù.

Quid siple Erasmus Bellarminum ab hac exculatione absoluat;nonne sat exculatus erit Bellarminus? Nonne tu meritifsimò, tanquam v2- D'guilequides ! Bellarminm commifit crimen falfi, verba Enilsimus lycophanta, ad pœnam,, quam Bellarmino minitabare, deposceris / Scripfit Albertus Pius, Carporum Princeps, aliquot libros contra Erasmum; quibus varias eius stultiloquentias; vel potius impiasassertiones, castigauit & refutauit; inter cateras etiam banc de Spiricu fancto, exprzfatione in B. Hilarium, Eralmo in os faciemque ingelsit. Quid Eralmus? Num Albertum criminis falli arguit? Num verba fua decurtata & mutilata fuisse questus est An cum nostro Admonitore legem Corneliam intonuit? Nihil minus: led agnolcens verba, quæ Albertus citauerat, fic ironicè Alberto occurrit in fua Apologia contra hunc eundem magnæpietatis & eru-

in Hilarium in bunc modum fcribo ? Quin buc audacia prorupimus, vt nõ vereamur filio praferibere, quibus modu debuerit bonorare matrem fuam. Audemus autem Spiritum fanctum appellare Deum, quod veteres aufi non funt.

2.2

Hæc& alia huius generis cum Erasmus recitasset; subject varias impietatis suz excusandz ratiunculas, & more suo in omnes partes se vertit, vt&pleudologiam & blasphemiam illa nonnihil tegeret. Neque tamen huc vnquam venit, vt conquereretur verba isthze de Spiritu sancto non fuisse integre & fideliter ab Alberto produda; cum tamen non semel quiritetur, alia nonnulla, que ex eadem prefatione Albertus excerpferat, & ad examen vocarat; decurtata & mala fide prolata fuisse; sed ea pro suis agnouit, &vt lua non defendit , led defendere tentauit, idque strophis & flexibus fibi vsitatis ac propemodum propriis. Et ne crederes Erasmum per incogitantiam hæc verba, tanquam à le lcripta, comproballe, sapius eadem repetit: Ilud mouer (Albertum & alios)inquit Erasmus, quod adiicio, audemus Spiritum fanctum appellare Deum, quod veteres aufinon fune. Hic nullum apparet aliquandia. Nullum, videntur : in quibus commonefactor cardinem acculationis luz constituit; sed simpliciter fatetur Erasmus, se, id, quod Albertus obiecit, & Bellarminus repetiuit; scripsiffenec vel verbum de criminefalfi facits vt nec in Apologia contra Inquifitores, seu, vt ipse vocat, Menaches Hispanos, qui, præter cætera vel impic, vel temerarie illius Erafmice przfationis dicta, etiam hoc de Spiritu fan-&o impietatis postularant, & nigro Theta przfixo notauerant; vt scribit ipse Erasmus in libro contra Albertum. Et tamen ne tunc quidem incidit Erasmo, vt cum Admonitore anonymo à crimine falsi & lege Cornelia opem perditæsententiz quzrendam existimaret. Quid ergo Vanilequiderm ifte non ex Plauti, fed ex Caluini vel Lutheri Orchestra de crimine falsi vociferatur; cu taceat Erasmus; & theseosillius informem partum, pro suo libenter amplectatur, totisq; caftris tueatur?

Maiora canamus; & calefactorem fine nomine propius vrgeamus. Quid ais Caluiniane Tedirafmi corrupie, mutilauit, truncauit: eam gob cauffam legu Cornelia panas incurrit. Itáne vero? Ne ergo Bellarminus folus plectatur pœna falfi, adiungamus ei focium, quia, ve triuiale fere verbum : Solatium eff miferie focios babere in penne. Quis ifte focius? Coniecta, si es diuinus. Eiusmodi est, quem tu, vel corporis tui obiecu, à pœna persoluenda proteges ac etipies. Arrige aures, Admonitor. Si Bellarminus verba Erasmi falsauit & corrupir, eodem crimine tenebitur tuus Lutherusstertius ille tuus Helias ; & fecundus Ioannes Baptifta; & quintus Euangelista; & tertius Cato, & octauus Sapientum. Quid audios Id quod res eft. Audifti me. Nunc patulas aures Luthero przbe, qui in

Iudicio

Iudicio de Eralmo ilta. Recte Carpenfisille, quifquis A illa: Audemus Spiritum fanctum appellare Deum, qued uit. reprebendit eum , (Erafmum) tanquam fautorem Arianorum in prefatione Hilary, vbs feripferat; Nos audemus Spiritum fanctum appellare Doum, quod veteres aufi non lant.

En Admonitor, Lutherus tuus non aliter ac Bellarminus verbaErasmi recitauit.Oportet igitur, vt aut Lutherum cum Bellarmino damnes, aut vtrumq; ab intentato crimine absoluas. Re-Aè, inquit Lutherus, reprehendit Carpenfis ille Erasmum. Quomodo rette reprehenderet, si recitandis Erasmicis dictis crimen falsi commififfet?

Subdit Lutherus: Ibi cum bene admonitue Eralmus ( non ergo per crimen falsi ) deberet agnoscere fuas pulchras figuras, & Arianifmos, & cos emendare; non B modd id non facit; fed maledicit iftas Satana calumnias, & duple magis rider divinitatem, quam ante. Tontaest confidentia in fua flexiloquentia, feu amphibologia. Nihilominus valde (erid confitetur Triaden , & nihil minus feciffe vult videri,quàm negaffe Trinitatem diuinitati. nifi quod curiofitatem recentiorum (quam postea pro diligentia commode interpretari exiget ) narrat , multa ex firipturis accepisse, & aufos esse, qua veteres non essent auss. quafi bominum autoritate nitatur religio Christiana(boc enim intendit perfuadere. ) Hoc est aliud nibil, quàm pro fabulis haberi vniner fas religiones.

Hicpland etiamfi Carpenfis nibil pland fit , & hoffiliter Lutherum petat, tamen Erafmus inaudita superbia putat, omnes bomines effe stipites, & truncos, qui nec rem intelligant, nec verba percipiant. Lege enim locum, & ob - , C dentur aufi: vt eum scripsisse valt Admonitor, non ferua mibi Diabolum incarnatum. His locus fecit, vt ego (quid alÿfacturi fint, viderint) Erafmo non credă, etiamfi confiteatur apertis verbu, Christum effe Deum. Sed dicam sllud Chrysippi sophisma: fi mentiris, etiam quod verum dicis,mensiris. Quid enim opus fuit (fi fincere credidit Spiritum fanctum offe Deum) dicere ; Nos audemus appellare Spiritum fanctum Deum, quod veteres non funt aufs. Et verbum audendi tam varie torquere , 'nunc in laudem, nunc in vituperium, etiam in eifdem recetioribus, càm nos ex veteribus ipfis boc habeamus, & ipfi fimus aufi primum.

Deinde, manifestum mendacium est; veteres non aufos effe Spiritum fanctum appellare Deum:nifi veteres pro faa pulcra figura intelligant Democritum, & Epicuram, aut Deum intelligant materialiter, id est, ift as quatuor literas, Deum. Ad quid autem ifta odibilu panurgia, nifiri D rudibus, ex musca elepbantem fatiat : & significet Cbriftianam religionem nimis nibili effe, nulla cauffa, nifi quia ift a quatuor lisera, Dew, non ponuntur omni loco, quo ipfe exigere poffet.

Hactenus Lutherus pro innocentia Bellarminicontra Lutheranum vel Caluinianum Agyrtam. Quid ad hæc Erasmus in Purgatione aduersus Epistolam seu Iudicum Lutheri, que purgatio exstar cum reliquis Apologiis Tomo 9. operum Erafmicorum?Multa quidem pro confuetudine lua garrit Eralmus; multa deblaterat; grandi verborum profluentia & volubilitate sele & aninum fuum comit : at nunquam eò progredi auluseft, vt cum calefactore nostro diceret, verba veteres aufi non funt: à Luthero per crimé falsi, fuifse corrupta, deprauata, truncata:sed ea tanquam fuarecipit,& cum cateris excufare & tueri conaeur, quamuis irrito conatu. Quz enim Apologia hanc tantam, vt modestissime dicam, Erasmi fummis de rebus scribendi leuitatem expurget? Quæ scelus hoc vnda abluat & eluat?

Oggrunnit Admonitor : Erafmus paulò antè fe ipfum explicat, cum ait : Atque hac dizerim, non vt in dubium vocem , quod nobie è dininu literie Patrum orthodoxorum tradidit auctoritas. At Lutherus occinit: Erafmo non credam etiamsi confiteatur apertis verbis, Chrifum effe Deum. Multo minus igitur credet Lutherus Eraímo, quando testatur, íc, ca, que præfatione in Hilarium scribit, non scribere, ve in dubium vocet, quod nobie è diuinie literie Patrum orthodozorum tradidit auctoritas, quia no fugit Lutherum folennis Erafmi mos: qui erat, aliud pectore claufum tenere, aliud ore proloqui, & calamo in chartas referre; atq; adeo bilinguem effe: & protestationibus suis prorsus aduersa agere: nam si Spiritus fan & i divinitatem in dubium vocare noluir, cur dicta illa ad dubitationem commouenda aptiffima&appositisima, papyro illeuit? Cur mentiri non crubuit; veteres non fuisse aufos Spiritum fanctum appellare Deum? Quod eft facrum & detestabile mendacium, vt demonstrat Bellarminus.Et quamuisErafmus primitus fcripfiffet hunc in modum: Qued veteres aliquandiu non vitamen propterea à mendacio liber effet; quia falsisimum est; veteres orthodoxos, (de his enim fermo effe debet; nil namque mirum, fi Hzretici Spiritum sandum no appellarunt Deum) aliquandiu non fuiffe aufos Spirisum fanctum nominare Deum : quia omnes orthodoxi à condito Chriftianismo semper in nomine Patris & Filij & Spiritus sancti, tanquam vnius Dei, baptizati & falutaribus vndis abluti funt ; & communior Theologorum sententia affirmat, post sufficientem Euangelij promulgationem necessarium esse, non modo necessitate przcepti, sed & medij, explicité credere facrofance Trinitatis mysterium; cuius fanè fides in hoc confistit, vt Spitum fandú Deum Patri & Filio zqualem & consubstantialem corde & ore palam & privatim profiteamur.

Erasmicam editionem D.Hilarij non vidi. At in magno volumine epiftolarum Erafmi, reperitur liber præfationum, quas variis Auctoribus przfixit; & inter illas, etiam hzc in Hilarium: in qua ita legitur : Audemas Spiritum fanctum appellare Deum verum, ex Patre Filiog procedentem quod veteres aliquandiu non videntur aufi. Si initiò ita scripsit Eralmus; cur disputans aduersus Inquisitores Hifpanos; Albertum Pium, & Lutherum, non vius eft has defensione, qua nunc vtitur Calefactors Cur non dixit, verba fua, per crimé falfi effe corrupta, truncata, mutilata?

Deinde

24

Deinde licet verbis illis; aliquandiu non videntur Alvnquam obstat; quo minus, vt Patrem & Filium, aufi, & c.in prima prefation is illius conferiptione vfus fuisset; nihilominus blasphemo mendacio fele obstrinxisset; ga ab omni veritate abhorrer, veteres orthodoxos aliquandia non fuisse ausos Spiritum fandum appellare verum Deum. Vt patet ex his, que & hic & infra pro diuinitate Spiritus sancti Bellarminus profert. Non est autem, quòd quis miretur aliter hodie textum præfationis constitutum esse, quam Hispani Theologi, Albertus Pius, Lutherus, & Bellarminus citarunt,& ipleEralmus aghouit,quia vlitatilsimum fuit Eraímo posteriores editiones vertere & innertere, & si quid effudisset, quod piorum aures nimium feriret ac offenderet, fuco quodam & fchemate flexiloquo colorare. Quod & hic ac- B cidille mihi fit verisimile.Quanquam, vt dictum, fiuehoc, fiue illud fcripferit; nunquam vel ipfe feiplum, vel alius illum ex mendacij & impietatis cæno eripiet.

25

Ante aliquot annos obiecit mihi vir quidam magni nominis & doctrinz non vulgaris, hunc iplum Eralmicum à Bellarmino adductum locum, defiderabatý; fidem & frontem Bellarmini in loci huius recitatione: addens, Eralmum non absolute dixiffe : Veteres; fed; quidam veteres aufi non funt: longo autem discrimineseiungi hæcduo: veteres; &, quidam veteres. At ego nullum vidi librum; qui exhiberet hanc voculam. Quidam. Et vt maxime ab Erasmo adhibita fuisset, res tamen nondum in vado effet : nam & hoc à vero abit, & malum affectum in Spiritus fancti maie-Aztem fapit: Quofdam veterum Catholicorum non fuiffe aufos Spiritum fanctum appellare verum Deum.

Forfan ab illo ipfo, de quo loquor, & cuius nomen exprimere, nil necesse, calumniam hanc In familiari colloquio accepit Admonitor;quadoquidem, nisi me coniectura fallin, Prage in Bohemia nidum habuit:qui pro copiofioreErafmi purgatione hoc etiam adjungit: Erafmum becideo dixisse, quò cos reprehendat, qui Spiritum santsum Deum ore quidem appellant; ex animi vord templo (uis feeleribus deturbant: Non examinabo, num mentiatur Admonitor, hzcáj cauffa ad effusionem dicti illius Erasmum vere impulerit: illud rantum sciscitabor, num ideo licuerit Eraímo blaípheme men- D tiri:Veteres non fuiffe aufos;vel aliquandiu non fuiffe auføs; vel, aliquandiu non videri fuiffe aufos Spiritum fan dum appellare Deum ; vt recentiores perfiringeret, qui Spiritum fanctum sceleribus suis ex animo Exturbant, licet illam Deum verum appellents Certè sinunquam licet dicere mendacium, ne eo quidem fine licebit dicere; vt aliorum improbitasperstringatur.

Deinde Erasmus non loquitur dereligiosa, ve fic loquar, abstinčtia, qua reueriti, nomen Dei Spiritui fancto non tribuerint; fed loquitur de illa, quç inde procedit, quòd quis Spiritum lan Aum non credit elle Deum : que non elt religiola, fed impia. Quanquam que reuerentia vel religio ita & Spiritum fanctum libere appellemus Deum quandoquidé verus est Deus; dummodo id fiat, nihil committendo in illud preceptum:Non effumes nomen Domini Dei tui in vanum. Itaq; dum Admonitor Erasmum à mendacio liberare properat, mendacio eum innodat. Sic enim ratiocinaté vel potius Yeusoro virre inducit. Qui bodie viuunt non tantum liberè nominant Spiritum fanctum Deum verum; fed 👉 eunde sceleribus suis ex cordibus exterminant: longe ergo difident à prifin Christianin. Probatur consequentia: Quia prisci ne aufi quidem fuerunt Spiritum fandum nominare Deum. At quz hæc religio? Quæ pietas non audere Spiritui fancio Dei appellationem tribuere; prafertim ex incredulitate; quod eum verum effe Deum fibi non perfuadeant?

26

Ait Admonitor, non fuisse mentem Erasmi, Spiritum (anäum Deum negare. Qux fuerit mens Erafmi, ipfe post Deum omnium optime nouerit. Signa quæ paísim edidir, haud bonæ & fahæ métis fymbola cenfeo. rogiat fuit Erafmus,& in omnes formas variabilis. Iam supra audisti ex tuo Luthero, quid de huius Vertumni finuofis voluminibus sentiendum sit.

Ais:Eralmum dicere:Spiritum fanctum nunquam exerte Deum vocari. At hoc eft exfertu mendacium, vepatet hic ex Bellarmino, & infrà, vbi de Diuinitare Spiritus sancti disputat. Necdixit Erasmus, reseres exferte non fuiffe aufos Spiritum fanctum nominare Deum; led absolute id pronunciauit; fine voculailla: Exferte. Exfertu insuper mendacium eft,Spiritum fan Aum in diuinis litetis nunquam ex/erie dici Deum. Vide Bellarminum infrà ca.13. & Gregorium de Valentiali.1. de Trin.c.24.& 25.

Mentitur Admonitor: Erafmum.quando dixit, veteres non aufos Spiritum (anctum appellare Deum, non loqui de Nazianzeno, Nysfeno, Basilio & aliu, Hilarij vel aqualibus, vel prope aqualibus; fed de illis, qui & Hilarium C fynchrones antecefferint. Mentitur, inquam, quia Erasmus absolute loquitur de veteribus. fine vlla prius restrictione. Et nihilominus nec Erasmus, nec Admonitor à mendacio immunes euadent; quia non nisi mendaciter & sycophantice hociplum de Patribus, qui Hilarium & cozuos antegressi sunt, asseritur. VideGreg. de Valétia lib. cit. c.25.& 20. Cateros Eraímicos male fanos & Arianizantes locos filentio transmittit Admonitor; animaduertens, opinor, deteriores esse, quàm vt vllo Apologiæ malagmate perfanari queant.

Tertius Arianorú patronus producitur à Bellarmino Philippus; qui in Locis Communibus anno M. D. XXXIX. editis, neceffe est, inquit, in filio aliquid effediuine nature. Accurrit luppetiatum Philippo Admonitor, & hoc missile vibrat. Philippus est Auftor Confessonis Augustana, in qua de Trinitatu articulo recta & ortbodoxa doctrina contineturjergo Philippus no fauet Arianusaut Arianismo;per consequens, immerito buim sceletù eum Bellarminus arcesit.

Dabo exliberalitatesquod fumit Calefatter.tedam doctrinam de Trinitatis mysterio in Con-

B

fessione

fessione Augustana tradi. An Bellarminus Phi- A autem Philippi asserto ; necesse est in Chrifte aliquam lippo Arianiímú ex Confessione Augustana exprobrat?An exConfessione ista testimonium alferti sui deprompsit? An non ex Locie fidem suo dicto fecit; & quidem exlocorum editione nouem annis post Confessionem Cælari traditam, euulgata?AnPhilippus nouem illis annis mutari non potuit? An non lemper Vertumnue fuit; nunquam stabilis, nunquam solidus, nunquam immobilis? An non hoc ipfo nouennio ipfam Confessionem fapius interpolauit? An non Stancarus, quamuis Sectarius, hæcipla Philippo ex Locu immundu, ve vocat, in os faciemą; ingelsit, lib. de Mediatore contra Caluinum. Quàm ineptus ergo est iste patronus cum sic fatuatur: Philippu nec alibi : Ergo Bellarminus ei facit iniuriam.

Sed Admonitor aliam parat propugnationé Agnofcie, inquit, fallaciam: Agnofco tuá ftultitiam; quam vtinam haberes occlulam. Perge. Philippu dicit neceffe est in filio aliquid effe diuina natura. Aut igitur Philippo (unt plures natura diuina, aut certe multa (unt partes nature divine : perinde acfi diceret Bellarminus : Filim est Deus · ergo plures Dy : Ergo Athanafius in fymbolø grauster blafbbemauit, vbi præter alia, ait: Deus, Pater, Dens, Filins; Dens, Spiritus fanctus. Sed, fi recte bic, yt quidem certe, cùm (ubiicit: fed tamen, non tres Dij, fed vnu Dem: non minu velte Philippu, qui, quam in Patre, quam in Spiritu fancto, agnofiit diuinam naturam , candem Filio tribuit; fed tamen, non tres naturas, fed vnam.

hellebori nigri modiis:cum prz delirio tam difsimilia vocat similia; adeo vt ne vocabula quidé orationis suz, vel Bellarminianz intelligat. Quis enim nisi toto pectore plumbeus, affirmet cundem effe fensum huius orationis; Filim eff Dem:& huius: in Filio est aliquid Deitatic fine dinina naturat nam qui priorem enunciationem profert, totam Filio Deitatem siue diuina naturam tribuit: Qui verò alteram enunciationem vfurpat, is partem duntaxat Deitatis seu diuine nature Christo largitur: nam aliquid rei non fignificat totam rem; atiquid domus, aliquid hominis, aliquid equi, aliquid bouis, non fignificat totam domum, totum hominé, totum equum, totum bouem, sed aliquid seu partem singuloru : ergo & in propolito, qui dicit, in Filie effe aliquid nature dinine; hac ipla locutione indicat, non totam natură diuină in filio ineffe, sed parté duntaxat. Quemadmodú li dicerem;inPetro aliquid natura bumana ineffe;vtiq; non totam, sed tantum parté humanæ naturæin illo ineffe declararem. At qui dicit; Filim est Dem; Filim habet naturam dininam, is totam & integram Deitatem, naturamé; diuina Filio tribuit; ficut Petro totam humaná naturam concedit ille, qui dicit: Petrus est bomo: Petrus babet bumanam naturam.

Quocirca ex Philippico paradoxo : Is Filie est aliquid dinine nature: rette infertur; ergo dinina natura est partibilis; quia aliquid diuinæ nature est in Filio; aliquid in Patre; aliquid in Spiritu fancto. Ex altero

effe diuinam naturam; non malè concluditur; erge funt plures numero diffincta natura; & quod hinc fequitur, plures Dý:nam illa locutio; aliquam dininam naturam:indicat naturæ diuing indiuidualé multiplicationem: (Quanquam & prior locutio eandem diuinz naturz multiplicationem non obſcurè innuit, ſed concise:)Sicut cum dico:Neceffe est Petrum habere aliquam naturam bumanam, fignifico; Petrum habere naturam bumanam indiuidualiter ab aliis discriminatam. Imperitissime igitur commonefactor ifte, hanc delirationem Philippi : In Filio est aliquid natura dinina : zquiualere dicit huic : Filme eff Dem; Potius hzc zquiualeret: Filim babet aliquam naturam diuinam : nifi aliud obin Confessione non dedit vllum Arianifini indicium; ergo B staret; nempe, quod impossibile sit plures effe Dees numero distinctos, vel naturam diuinam indiuidualiter multiplicari : cum auté hæc propolitio:Filim habet aliquam naturam dininam: lignificet multiplicationem diuinz naturz : hzcautem;Filim eff Dem:nullam penitus multiplicationem, sed eandem prorsus naturam designet; quæ tribuitur Patri & Spiritui sancto in his enunciationibus: Pater est Dem: Spiritm fanchm est Dem:idco fieri non poteft, veprior illa : Film babet aliquam dininam naturam; zquipolleat huic : Filius eff Deu; leu, Filim babet dininam naturam. Sed non est vitio vertendum Calefactori nostro', si hzc à sensuremotiora no percipiat. Illud nullo modo bonam in partem accipi potest, quòd de iis, quz penitus Quis non videt Admonitorem egere aliquot C non intelligit; cum Bellarmino disceptare ingreditur, cuius nec dignus agafo effet.

28

Iunius hoc loco tam fubtilis eft, vt prz nimio acumine propemodú delipiat. Ait: Ifta voz aliqua; aliquid;aut diftinguit in Filio,aut in natura dinina:Si in natura dinina (9 tamé fibi Melanchthon noluit) aut multa natura diuina, aut multa partes natura dinina; ant denig, plures perfona (q Bellarminus difimulat) eo denot a tur.Sin aute in persona, quod sensit Melanchtbon, qui negat, aliquid in Christo nasura dinina, aligd bumana effet

Quid no tentat improbitas, vt improbitatem defendat, eiusą; turpitudinem, ne palam omnibus appareat nonnihil velet? Nam vocabula aliquid & aliqua, ad id referri debent ex sentétia Melanchthonis, ad quod à Melanchthone ipfo re-D lata funt : nemo enim melius feiuit mentem Melanchthonicam, quàm ipse Melanchthon; sed vocabula illa nec ad Filium, nec ad perfoná Filij immediatè relata sunt, sed ad naturam diuinam; non enim dixit Philippus: Neceffe eff in Filie aliquid offe Filig; vcl, aliquid effe perfona; vcl, neceffe eff in Filio effe aliquem Filium; vcl, neceffe est in Filio effe aliguam perfonam; fed dixit:Necoffe off in Filio aliquid ese dinina natura ; aliquam dininam naturam : Ergo Philippus retulit illas voculas immediate ad naturam; ad Filium autem non aliter, nifi quatenus omne prædicatum integrú & perfectum referri folet ad subiectum, de quo prædicatur.

Exemplo res clarior cuadet : Neceffe est in bee conclaui aliquid effe aëris : neceffe est in bos constani ali-

quem effe aërem; certe dictiones aliquid & aliquem A afficiunt, &, vt fic loquar, modificant nomen illud, aërem; fignificant enim non totum aërem efse in isto conclaui, sed partem eius; vel quoddam eius indiuiduum. Eadem prorsus est ratio in prasenti. Et tamen Caluinianus iste tam duri est oris, vt dicere haud vereatur, Philippum voculas, aliquid & aliqua, non retulisse ad natura, vel, vt iple loquitur, non diffingaere in natura diwina ; cum solis luce dilucidius sit, illas pertinere ad natura diuinam, non ad personam, vr stultescit Iunius.

Nec mirum videri debet, Bellarminum in locutionibus illis Philippicis, non fecisse mentionem relationis vocularu aliquid & aliquis, ad per-Tonam; quia credidit nullum fore tam hebetem, ciationibus, quas Iunius fraudulenter substi-qui tam dilucida verba contra mentem Philip- B tuit, & Philippicis sensu equivalere mentitur; pi,& ipfius orationis naturam & indolem, referret ad personam; diceretque: Neceffe est in Filio aliquid effenature disine, hoc eft, perfone disine. Quanquã & in hoc fenlu propolitio impia foret; quia nonaliquid perfonz, sed tota perfona est in Filio; vel potius per totam perfonam, non per aliquid personz, constituitur Filius.

Igitur mendacium Iunianum eft; Philippum illa, aliquid & aliqua; retulisse immediate ad perfonam: Infcitia autem & flupor plusquamonicus eft;quod fubiúgitur: yui neget aliquid in Christo nature dinine, eliquid bumene effe. Primò, quid hîc ad rem humana Chrifti natura ? Num de ca Bellarminus Philippo diem dixit? Num litem intédit? Num iple Philippus in impiis illis suis locutionibus naturæ humane meminit/Nimitum ingerenda fuit hoc loco métio nature humane Chrifti, vt lectoris mens à natu**re diuina**, qu**a**m Phi-Jippus vel in partes vel in indiuidua lacerate tentat, aliò auocaretur: & de vnione duarum in Chrifto naturarum cogitaret.

Deinde omnis ille, qui fungus non eft, negabit, aliquid nature dinine; &, aliquid nature humane; esse in Christo; quia vtriusq; non aliquid sed totumest in Christo; nam tota natura diuina est in Christossimiliter & tota natura humana

Subdit Iunius : C*briftm conftat ex vtraque natura*; & ficut anima rationalu, ait Athanafius, & caro vnu est bomo,it a Deus, & bomo, vnus est Christus: aliquid cius, Deus, siue natura diuina; &, aliquid eim caro, vtrumque D rius scripsisset Junius, hanc tam fatuam defenin Chrifto, in Filio Dei.

Obserua & detestare hic Caluinianú, hoc est, Diabolicu, Iunij artificium : qui fumma improbitate & nequitia & phrasin & mentem aliò deflectit:quá ita proponit; quali Philippus dixerit; aliquid eft in Cbrifto natura dinina;aliquid eft in Cbrifto natura humana; quod cum verum fit, non videtur Philippus meritò à Bellarmino céfus & notatus. Sed quaratione, que lo, euincet Iunius hanc propositionem Philippi: Neceffe est in Filio aliquid effe diuine nature: eandem fignificationé habere cum ista: Aliquid in Christo est diuina natura: prior loco, quem Bellarminus adducit, afferitur à Melanchthone;non hæc posterior;cui,qui prioremæqui-

pollere dicit, hic cicuta eget, vt cerebrum purget. NamChriftus fignificat compofitum feu constitutum quoddā ex duabus naturis, diuinā & humanâ, in eadem hypostali. Quapropter recte affeueratur: Aliquid in Christo effe diuinam naturam; aliquid, humanam naturam. At Philippus non fic locutus est; fed, aliquid effentia diuina est in Filio. Aliqua effentia divina est in Christo; quo pacto, quisquis loquitur, ille aut diuisibilem in partes facit indiuisibilem Dei naturam; aut eam in plura indiuidua fecat:quia voculæ aliquid & alique in Philippicis locutionibus afficiunt naturam diuinam; quæ&in partes& in atoma seu indiuidua, fimpliciter est indiuisibilis; at in illis enundictiones, aliquid & aliqua, afficiunt Christum: dicitur enim, aliquid Christi, hoc est, in Christo, eft natura dinina : aliquid Chrifti eft natura humana: cum autem Chriftus non fit fimplex; fed quiddam ex duabus naturis constitutum; veræ funt duz istz propositiones: At non ita locutus eft Philippus: Sed, neceffe est in Filio aliquid nature dining effe. Que affertio vel cú Tritheitis, vel cum aliis, his nihilo fanioribus hæreticis, concinit; de quibus ex S. Augustino hîc Bellarminus. Si Philippus dixisset: Necesse est in Filie ese naturam diuinam; necesse est in Chrifto est en aturam divinam : nulla reprehensione dignum se reddidisset; sed longe aliter olent illa, quæ ipse peperit themata.

20

Hactam præclara Melanchthonis defensione à lunio premissa & peracta strenuè mentiri & calumniari ingreditur. I. Mendacium, Bellarminum peccare, quòd vocem diffinguentem in persona Filÿrapit ad naturam. Non rapit, fed relatam à Philippo immediate ad naturam, ipfe itidem ad naturam refert: Quia Philippus non dixit, aliquid perfone : led, aliquid nature diuine. Nec; aliquam perfonam: sed, aliquam naturam diuinam.

Mend. Hor, quod Bellarminus dicit; Philippo nun-II. quam veniffe in mentem. Amens ergo propositiones illas effudit, quia fi mentem habuisset, necessariò ei id, quod Bellarminus dicit, in mentem veniffet, quia hoc quod Bellarminus dicit, & nihil aliud propositiones ista significant. Quanto vefionem & exculationem Philippo nunquam venisse in mentem.

Mend.Bellarminum in ratione nature diftin-III. guende infufficientem enumerationem inferre , cum dicit; ex Philippi propositionibus sequi ; dininam naturam esse vel in partes diuifibilem; vel in multas naturas, indiuiduales fcilicet, tanquam fpecies quadam,in fua atoma. Et moxvtPhilosophicz suz peritiz Caluinista nobisaliquem gustum præbeat; docetnos, quomodo natura distingui debeat : Distinguitur enim aut in multas naturas, aut in partes multas; aut in indidua multa; aut in perfonas multas ouoques rai ouovoivs. Non vocabo ad examé hanc diuisionem; quamuis possem. Id quod instat agam.

Dico

B 2

Digitized by Google

#### 29

tum diuidere naturam, vel in suas partes componentes, vel in partes subiectas: sed hoc luculenter oftendere, quæ ablurditas, vel potius impietas, exassertionibus Philippi nascatur; quando dicit: aliguid nasur e diuine effe in Filio. Et, aliquam naturam diuinä effe in Chrifto. Nam ex prima fequitur, naturam diuinam esse diuisibilem in partes componentes, ad eum fere modum, quo totum quantum; vel, tetum in intensione est diuisibile in partes, ex quibus constat. Ex secunda sequitur, naturam diuinam effe diuisibilem in partes subie&as vel indiuiduales; vel fi hæc abfurditas non videtur Iunio fatis enormis, etiam in partes specificas seu species; ita vt non tantum habeamus tres numeto; sed & specie diuerso's Deos. Si Iunius mauult, vt Bellarminus in hunc fenfumPhilippi propositionem accipiat, nihil aliud efficiet, quàm quòd Philippi infcitiam & blasphemiam haud paruo incremento adaugebit. De diuisione natur z in personas, nihil dixit Bellarminus:quia nihil eft ad rem:cum Philippus non de personis, sed de natura dinina blasphemias iam læpe nominatas effutiuerit.

Obiicit Bellarminus Philippo, quòd Spiritum fanctum aliquid Deis vel, aliquid effentie Dei appellarit. Desiderat Iunius in BeHarmino simplucitatem: Illam, opinor, quxomniahzreticorum placita & effata, quantumuis absona & impia, suspiciat & adoret, vel saltem, etiam aduersante & obluctante conscientia, tueri studeat. Qua C fimplicitate inductus Iunius, prædictum Philippi facrilegum paradoxum excufare incipit: Videlicet, Melanchthonem vocem Dei vsurpare elfentialiter, non més n, fiuerelate. Respodeo, quomodocunq; Philippus vocem Dri accipiat; blafphemum eft, quod affirmat: nam qui Spiritum fanctum nominat aliquid effentia Dei; vel, aliquid Dei; fiue aliquid natura diuina ( hoc enim fignificatu sumitur vox Dei à Philippo, si essentialiter sumitur, vt ait Iunius, & resipfaloquitur) is effentiam diuinam, fiueDeum effentialiter fumptum, fiue naturam diuinam in partes vel componentes vel subiectas, diuisibilem constituit; non sine summa impietate & absurditate, vt antea latis superque oftensum est.

Ait lunius : Per/ona in Deitate confideratur dupliciter: absolute, qua subsistit. & en Dem : vel relate; cos n, qua persona vna respicit ad alteram , & est aliquid Dei, vel effentia Dei, vt cum Philippo dicam. Vt maxime verum sit personam spectari posse, vt habet ordinem & habitudinem quandam ad Deum essentialiter lumptum; liue ad ellentiam feu naturam diuinam; nullo tamen modo Philippi locutio potelt, aut debet tolerari; sed tanquam profana manibus pedibusque explodi, quia, vt ſupra ex iplo Luthero audiuimus, huiulmodi inlidiolæ nouz& suspecta locutiones, sub quibus mortiferum virus delitescere potelt; contra Auctores luos explicandz & interpretandz lunt. Quod

Dicoigitur, Bellarmino non fuisse proposi- AIdu Bellarminus fecitid fecit, quod Lutherus voluit,& faciendum præscripsit. Deinde, qui aliquit effentia diuina; vel, aliquid Dri effentialiter fumpti nominat; is indicat hoc aliquid elle quali partem componentem vel subiectam ad instar individui;vt ex communi loquendi confuetudine patet. Quocirca quisquisita loquitur, is absq; vlla circuitione & dilatione redargui debet. Natura dictat, inquit Lutherus in Iudicio de Erasmo, vi vnaquag, professo tum facta, tum profana fun certi verbu vtatur, & ambigua vitet. Nam & fordida officia aut arguunt, aut damnant, aut rident, vt iocu, fi alienis terminis (vt vocant) de rebus ipforu quifpiam loquatur. Quanto magis in rebus facris, phi certa falm, aut perditio aterna feguitur, certis, & proprin verbis docendu est. Ludamu amphibologiu, in B rebus aliu leuibus, vt funt nuces, poma, denary, & fimiles puerorum, & stultorum delicia. In religione, & caufis grauibus politia, ampbibolon, ceu diabolum, & mortem fugiamus, guantum fieri potest.

22

HæcLutherus contra fe, sum Philippú, & Caluinianum Iunianum. Et quis est, qui auditâhac locutione : Spiritm fancturest aliquid effentia dinina: vel, aliquid Dei effentialiter fumptishanc notione animo efformet: Spiritus fanct' eft perfona feu bypoftafis in effentia feu natura diuina fubfiftenș;(cu,bypoftafis,in qua natura seu effentia diuina subsistit. Quod si ita grauisfimis in rebus ludere liceret, promptum effet dicere, etiam primam illam Philippi propolitioné: Necesse est in Filio aliquid esse diuine nature: Defendi hunc in modum posic: Neceffe est in Filio aliquid effe natura dinina; hoc eft, perfonam feu bypoftafin; que eft aliquid nature, quatenus naturam diuinam suppositat: At quis talem blateronem ferret? Quis impietatis non arcesseret? Quis non zstimaret dignum, cui os probe contunderetur tam verbis, quàm verberibus?

Accedit demum, quod Iunij figmentum, quo à Melanchthone Trithei/mi & alterius fectz, hac non melioris, notam amoliri gestir, Melachthoni nil penitus opis adfert: Nam quando Spiritus fanctus mittitur, non aliquid Dei, etiam Iuniano sensu acceptum, mitritur; sed totus Deus mittitur; hoc est, totus Spiritus fanctus, vt est, nostro cogitandi modo constitutum quoddam ex personalitate seu hypostasi& ex essentia diuina:nam D Christus paracletum se missuru promisit. At hic paracletus non est aliquid Dei, seu effentie dinine; sed ipfaessentia divina & hypostasis, ex hac enim & illa costituitur: impiè ergo scripsit Philippus: Deum teft ari per Ioèlem, non mitti creatam agitationem, fed aliquid effentia Dei; & perfonam, que fit aliquid Dei.

Quid, quod ne Iunius quidem post tot, quas excogitarat, nugas, Philippi pronunciata abfolute probat.Quamobrem in fine addit: Receptum in Ecclefia loquendi modum, & communem pressuu obferuari probo. Cur ergo contra receptum in Ecclefia modu blasphema Philippi inscitiam defendere niteris? Cur mox addis? sed illud won damne tamen: hoc est, no damno effata Melanchthenica. Damnalres nifi eodem, quoPhilippus, morbo laborares.

Conce-

Concedit Iunius, effe locutionem aliquatenus A dem invandem cloacam viqs ad ambas auricuimpropriam. Read fentiret, fi non aliquarenus, fed prorsus impiam allereret: Qui mox acute nobis demonstrat, que hactenus nemo scilicet mortalium norat: Viffecier, inquit, in fui indiaidais fubfiflit, fic effentia in fui ervoious perfonie, individuin, vicunt placebie appellare. Nec indiniduum est fpecies, nec perfona, effentia ; fed fpeciei illais bac effentia est. At diutria ratione; quia indiuiduum est speciei vt pars subiea, de quo species prædicatur essentialitet: at persona leu hypostalis in abstracto seu formaliter fumpta, eft effentiz, vt vltimum eius fubftantiale complementum.

33

Perge. Quod fi non species, non effentia est, ergo aliquid Beciei & effentia est: quoties indiniduum cum fecie.perfondque cum effentia comparatur. Cum fpeciem & in- B diuiduum nominamus,totum vniuerfale,&partem subiectam nominamus:vnde qui dicit:Indiwiduum effe aliquid freciei, is hac ipla loquendi formula indicat, qua ratione id intelligat, nimirum effealiquid speciei tanquam partem subiectam, non effentialem. At qui dicit ; perfont fen bypoffafie abftracte & formaliter accepta, est aliquid effentie; necessario addere debet explicationé, quomodo fit aliquid effentiz; nimirum inftar termini & complementi vltimi fubltantialis, ne quis in errore inducatur, & existimet; hypostaim esse partem effentialiter componentem effentie;vel partem lubiectam, vt toti vniuerlali, quorum neutrum verum eft.

Et vt hæcloquendi ratio tolerari queat in difputatione & tractatione rerú naturalium; nullo tamen modo ferri debencum de mysterio sacrolandz Trinitatis differitur; ob cauffas antea didas: Quisenim & fibilis & fannis non exploderet eum, qui die Pentecostes ex suggestu ad populum circufulum fic concionari ingrederetur: Hodie aliquid Dei, seu dinine estetie ad nos culitus venit, hoc eft, Spiritus fancti hypoftafis, quz eft aliquid eferie dinine; quatenus in ca subsistit, & suppositatur. Quis huic factilegz impietati non èvestigio dicam scriberet, & damnationis nota inurerer?

Reprehendit Bellarminus etiam hoc Philippi monftrum. Non est quidem lacerata, aut mortua dinina natura, sed fuit obediens Patri, quienit, cessit ir a aterni Patris. Ait Bellarminus; nihil clarius pro Arianis D dici potuisse, & nihil iucundius nouis Arianis accidifie, cum hinc perspicuè deducatur, Filium non effe Deum zqualem Deo Patri. Hic cum Iunius vel filere, vel folidam pro Philippo defenfionem instituere deberet, contratium prorsus facit; & Arianifmum validius adhuc, quàm ipfe Philippus, impiè fimul infipienterque munit ac firmat. Ait cnim : Philippum, cum diainam naturam dicit.dicere, esiam de perfona (ecundum nasuram dinină, Quid ais acutifsime Apologeta? An vis, Philippum dicere, Christum nó tantùm secundum mturam diuinam fuo Patri obediuiste, sed & secúdum suam divinam hypostasin? At hoc non est Philippum ex Arianismi como liberare; sed eun-

las intrudere, quia, fi te audimus, Philippus, nomine diving naturg inclusitetiam hypostalin; ita vt Christus no modo secundum diuinam naturam, fed & fecundum hypoftalin cœlefti Patri obedientiam przititerit. Eftne hoc Philippum ab Arianismo vindicare? Queso te, quis magis Aria-nizat: Illéne, qui præcise dicit, Christum secundum naturam divinam fuisse Patri obedientem; an ille, qui explicité & formaliter tradit Chriftum, etiam fecundum diuinam hypoftalin fuiffe Patri obedientem?

34

Ait Iunius:Obedientia non est actus naturalu naturefed voluntarim perfone fecundum viramg, naturam ex conomia seu dispensatione dinina. Num dixit Bellarminus;obedientiam effe actum naturale natura? Num hoc ex dictis Bellarmini consequitur? Deinde rurlus in Arianilmum impingis. Quotics enim dicis, Christum Patri suo fuisse obedientem secundum naturam diuinam, toties Arianizas, & Christum secundum diuină naturam minorem Patre facis: licet naturam quog; humanam cum diuina iunctam nomines; quia hæc humanæ naturz cum diuina vnio & coniuncio non tollit zqualitatem Christi secundum natura dininam cum suo Patre: que profecto equalitas subsistere nequit, si Christus fecundum diuinam naturam Patri obediens fuit:neq; ex cconomia feu difpéfatione fieri potuit vtChriftus fecundum diuina naturam Patri obediens effet; quia per nullam Ĉ dispensatione fieri potest, vt Christus secundum diuinam naturam non fit aqualis fuo Patri.

Quod lunius fubdit; non valere confecutionem ab vna specie ad alteram ; ab actu nature ad actum voluntaru;anili deliramento annumeres licet. Nam Bellarminus necab vna specie ad altera; nec ab actu nature ad actum voluntatis, argumentatus eft; sed Philippi Arianismum absq; vlla argumentationis forma notauit, & lectorum oculis proposuit; quem tantum abest, vt à Philippo Iunius amolitus fuerit; vt eundem noua impietatis accessione locupletarit, seq; Philippo in hoc facrilego crimine comitem adjunxerit.

Quz de Filio Regis cum Patre regnante attéxit, friuola funtiquia in humanis Pater, qua talis, femper maior eft Filio: funt enim relatiua difquiparantia, vt logici appellant.

Exprobrat Bellarminus Caluino, quòd non veretur Valentino Gentili concedere, nomé Dei wo interzew, id eft, per excellentiam quandam, foli P2tri tribui:nam fi Pater est per excellentiam Deus, quomodo non est maior Filio? Anteceden: fal/um. clamat lunius. Quare falfum? Quis Caluiniu fic ad verbum;ingenue tradimm no vates Lu Dei nomen Patri proprie ad feribi. Dicit Patri, non foli: dicit ad feribi, non, offe per excellentiam Deum. Aliud est, dici: aliud, effe. Effe autem, est fimplex: dici, vel adfcribi, vel attribui, guàm est multiplex? Quid autom Bellarminm?argumentatur à dici, ad effe, vt ita loquamut, dicens, fe Pater est per excellentiam Dim, CC.

> Qualis B

35

## Defensio Præfationis.

Qualis Iunius canillator; cuius canillum hoc A argumento infringes. Aut verè tribuitur nomen Patris Deo Patri per excellentiă; aut falsò. Si vere; fequitur ergo, quod Bellarminus Caluino obiicit;Patrem effe maioremFilie.Si falsò;mentitur ergo Caluinus, cum dicit; العارة أن Dei nomen proprie Patri adfiribi. Si falsò adfcribitur, quomodo, pprie adscribitur? Qualia vero illa Iunij effugia? Dicit Caluinus Patri; non foli. An qui alicui nomen 16 insegui conuenire affirmat, non foli conuenire نساروهه affirmat ? Si nomen Poëtz & nomen Philolophi العة المريدة competit; illud Homero; hoc Aristoteli, an non folis hac ratione competit? An non appellatio per i السكري boc includit, vt foli competat; nam fi pluribus conueniat, iam no eft ur itogui? Deinde omnes fyllabæ clamant, Caluinum 🕫 B inee شارها Patri nomen Dei tribuiffe:exclufo Filio & Spiritu lancto: si enim hos includebat, quid opus erat illa præmunitione? Ingenue fatemur. Oc. An non omnes Christiani fatentur, nomen Dei per excellentiam conuenire vero Deo, vni in elsentia; trino in personis, que sunt Pater, Filius & Spiritus fanctus ? Cur folum Patrem nominat Caluinus?Nam quod dicit:adfcribi;non effe, per excellentiam; quid refert? Nam fi adscribitur, verè vtique adscribitur. Si verè adscribitur; est ergo PaterDe" per excellentiam; que mad modú fi Homero verè adscribitur per excellentiam nomen Poëtæ; sequitur eum per excellentiam esse poëtam. Nec malum est argumentum à dici ad effe; quando res verè talis dicitur. Hinc fi Homerus verè nomina- 🔀 tur Poëta, rectè concluditur: ergo verè est Poëta. Et si verè per excellentiam nominatur Poëta: re-Aè inferes; ergo per excellentiam est Poëta.

Nunc explanare occipit Iunius, quomodo Pater dicatur per excellentiam Deus, instituta cum Filio comparatione. Quam disputationem miror à Iunio sufcipi, cum paulò antè dixerit, Caluinum non dixisse foli Patri per excellentiam nomé Dei competere;& tamen iam concedit soli Patri respecto Filij(& eadem est ratio Spiritus sancti) nomen Dei conuenire; & huius suz cócessionis nobis rationes reddere tentat. Duobu modisinquit, duitur Pater quodămodo per excellentiam Deus, comparatione cum Filio instituta; respectu persona, aut officij volutarij. (Antequam vlterius progredimur, quæro, quid hic D faciat vocabulum quedammede, quod Iunius infercit, cum Caluinus non dicat nomé Dei per excellentiam quodămodo Patri adscribi, sed proprie. Apage igitur Iuni, cum tuo quodammodo dici feu adscribi, nam & propriè tale dicitur ; no quodammode tale dicitur. Iam pertexe tela, ĝ exorfus es.)

Perfona autem, fecundum naturam banc dut illam, aut vtramą, fimul. Si ad naturam diuinam Filij refpexerå, ea, aut fecundum fe contemplanda est; aut, fecundum originë, principiumg, ipfiu. Priore modo Pater Dou dici per excellentiam non potest; at posteriore potest non incomode. quia est Pater, fons, & principiŭ Filij, vt Patres oës ex Scriptura loquuti sunt: quemadmodum è diuerso Filius, Deu deDoo, lumë de lumine appellatur. Atq, illud est, quò respecti Cal.

Post tot igitur tenebricolos anfrad',& distinctiones minimè necessarias, hoc sentis; Patré per excellentiam dici Deum, quatenus est primum principium Filij,& hoc Caluinu voluisse. Si hæc Caluini & tua més eft; verè igitur ex vestra mente colligitur, non modò folum Patrem, Deum per excellentiam dici;sed & eundé solum, Deum per excellentiam effe;quia iple folus eft principium, fons & origo Filij; quod an non Arianifmum oleat, alij nafo, quàm Caluiniano committo; quia laborat pituita; & quauis interdum simile quid videatur à sanctis Patribus dictum; nominatim à D.Hilario li.g.de Trin.cum dicit:Licet Pater maior est donantis auctoritate : tamen Filius minor non est , cui vnum cum Patre effe denatur:tamen hoc fimile valdè est dissimile eius, quod Caluinus asserit; nam tales Patrum locutiones, si que occurrunt, intelligi debent non de maieritate, que sit à parte rei, sed de illa, quz eft fecundum quandam noftram cogitandi consuetudine; vt rectè explicat Gregorius de Valentia Tom.1. Comment. Theologicorum disp.2.q.7 p.1. At Caluinus à parte rei maioritatem Patris supra Filium constituit; quandoquidem dicit; Nomen Dei tribui Patri per excellentiam; & quidem proprie; ergo à parte rei; non tantùm secundum cogitationis nostre impersectionem.

26

Nec diffitetur hoc Iunius cum diferte fcribat: Refpectiue Des Patri nomen Dei wet inseguittibuinon qua Dem absolutes sed qua Pater sons & principium Filijs Et fine dubio cum Caluino fuo vult; Dei nomen Patri hoc modo propriè per excellétiam tribui, atq; adeo in Deo Patre secundú rem preeminentiam respectu Filij inueniri: Quod cum Arianis placitis egregie concinit, non autem cum illo ab omnibus Catholicis recepto: Et in bac Trinitate nibil prius aut posterius;nibil maius aut min°. Tacco,Caluinú quando dubiè, obícurè, lubricè, periculosè & infidiosè de mysteriis Christiane religionis loquitur, non mereri illam çquitatem, quá merentur lanci Patres; quia horú linceritas & integritas in vulgus nota eft. At quis nefcit, Caluinú effe vulpem, Dominicę vinez deuastandz à Diabolo millam. Vnde cum iplo agere oportet ex norma Lutheri, ĝ nobis in Iudicio de Eralmo plcriplit.

Reprehendit Bellarminus Caluinum, quòd dixerit: Non effe veritati contrariam fentëtiam illa Gentilu; Deum babuiffe vim generandi Filium ac propagandi Spiritum fanctum, quia voluit. Oftendit Bellarminus multa abfurda, que hinc nafcuntur. Que hinc fequi, non abnuit Iunius: fed negat, Caluinum affirmaffe banc fentëtiam në effe veritati contrariam, rideté; Bellarminum, quafi ita argumentetur. Caluinus non refutauit affertionem illam Gentilu; ergo affirmauit non repugnare veritati; ergo probauit.

Addit: Longe aliud effe probare, aliud nö refutare, nee Caluinum fingularem fingulorü Valentini Gentilu orrorü confutationem instituisse. At si quis Caluinum ipsum legat; manifeste intelliget, eu probasse impium hoc Gentilis de quo loquimur, dogma: palamá; affirmasse, illud veritati nö repugnare: Ista sunt enim

Caluini

Caluini verba:Hac fententia, minime labefaltatur no- |A ficidentificata effentiz & in effentia cum perfofira fides. Qua sententia no labefactatur Caluiniana fides ? Hac minirum Gentilis : Dem babuit vim generands & propagandi, quia voluit. Libenter autem affentior Iunio, Caluinum non inftituiffe accuratam errorum Gentilis confutationem; quia fi instituisset, hoc paradoxú nunquam probasset. Sed noluit nimirum vir pacis studiosus Caluinus, Valentini discipulos nimium offendere, ne ex corú gratia & beneuolentia penitus excideret. Et huc tendit Iunius, quando dicit, Calumum protheses Valentini tantummodo destrinxisse,qua ad summũ illud Quastionis caput de vno effentiali Deo patre videbatur pertinere; cateramiffa feciffe, quòd difimulari mala quadam per illud tempus mallet, quàm multas questiones amplius excitari; quares ipfi inuidiofa, iudicibus onerofa, populo periculofa 'B futura fuiffet. Si fincerè loqui & agere voluisset Iunius, paucioribus se expedire potuisset; ingenue fatendo, Caluinum pleraq; non attigisse, quod ea vel expresse probaret; vel non valde & valide animo repudiaret.

37

In eodem libro contra Gentilem hoc etiam portentum peperit Caluinus: Filium respectu persone non nifi impropriè creatorem celi & terre nominari, patrem autem propries quod fanè nil aliud eft, quàm filium in ordinem creaturarum redigere Accurrit fublidio Iunius, & ego quidem, inquit, à Caluino enidentise dictum velim, ab hoc verd diffutatore acceptum equius oportuit. Quid cuidétius à Caluino dictum volebast An filium respectu persona no esse propriè creatorem cœli & terre? An nó sat euidenter hanc fuam impietatem protulit Caluinus? Non intelligo, cur plus euidentiæ Iunius flagitet. Nec video, cur hoc blasphemum dichu zquo animo à Bellarmino accipi debuerit. Quis blasphemiam, nisi blasphemus, æquo animo accipiat?

Conatur Iunius Caluino subuenire triplici personz considerandz ratione. Vnam ait effe communem in effentia, qua Deus est; alteram, fingularem ab. folntam in persona, qua subsistit in vnitate essentia; Tertiam, relatiuam in distinctione & ordine persona vnius ad alteram. Hanc distinctioné proculdubio Iunius nocu inuenit, & nocu in chartam retulit; adeo tenebris inuoluta & vndequaque obsita est. Ego vt ex huius inscitiæ caligine paucis me extricem; dico, impiam & Arianam effe hanc propositio- D nem : Filim refpectu perfone fue non eft proprie creator; siue enim consideres personam filij formaliter, vt diftinctam realiter à persona Patris & Spiritus fancti; verifsimum eft dicere; filius respectu perfonz fic confiderate est proprie czli & terrz creator; fiue confideres personam illam cum habitudine ad luam originem, leu principium luum ex quo procedit; rurlus eadem affirmatio verilfima erit; quia sub quacunque harum considerationum, perfona illa Deus est, & omnipotens; fiue confideres personam filij, ve identificatur cum effentia diuina; atque adeo etiam, vt iden. tificatur in cadem ellentia cum persona Patris, & cum persona filij, verum est dicere; persona filij

na Patris & Spiritus sancti, est propriè creator czli& terrz; quia essentiz illi identificanti sibi tria illa supposita propriè etiam tribuitur creatio cæli & terræ; fiue confideres perfonam filij, fecundum absolutam effentiz rationem; quam zque habet ac Pater & Spiritus sanctus ; idem prorsus conficitur; quia, vt antea dicebam, quocumque ex fupradictis modo persona filij consideretur, verè Deus est & omnipotens; & quod hinc confit, propriè creatoris maiestatem & nomen libi vendicat.

Quid Iunius?Creatoriu nomen off proprium effentia. Falfum, nam & fingulis personis competit: & de fingulis propriè dicitur:vt propriè creatorPater, ita propriè creator filius', propriè creator Spiritus sanctus. Et quicunq; hoc negat, is arianizat.

Ait : Effe creatorem, effe fingulare rninfcuiug, perfona in effentia: Quomodo fingulare; fi cum qualiber persona, & cum ipsa etiam essentia identificante libi tres perlonas, quælibet perlona hoc commune habet? Quamquam hic non queritur, per quid creare & creatorie nomen persona copetat; & num vt proprium & fingulare, an vt commune competat; sed de hoc disceptatur, vtrum filius respectu personz nominetur impropriè creator cæli & terræ? Cur ad alia diuertit Iunius, & extra oleas faltitat? Aliud est aliquid alicui esse propriu; aliud propriè de illo dici. Sensitiuum, animatum, & similia propriè de homine dicuntur; & tamen non funt hominis propria. Necfequitur, non est eiu proprium ; ergo non dicitur de illo proprie. Idem in nostro proposito dixerim. Licet creare proprium effet effentiæ, vt nugatur lunius; attamen no lequeretur; filium respectu personz non nisi impropriè creatorem nominari; nam vt in eodem exemplo perfistam, proprium est animalis esse schlitiuum; & tamen propriè. dicitur de homine, non impropriè.

Post tot ambages, effundit tandem lunius ex stomacho suo hoc pestiferum virus. si relate perfonam refpezeris fecundum diftinstionem & ordinem perfone vnim ad alteram, nomen creatoris ratione ordinis eft proprium Patris, non fily. Iterum dico, Iunium nihil ad propositum dicere : non enim est quastio. vtrum fit proprium creare Patri; fed vtrum Pater propriè nominetur creator cæli & terræ; filius non nisi improprie; nam licet filio non esset proprium creare; non tamen simpliciter sequeretur, creatorem impropriè de persona filij dici; nam & corporeum & quantum elle, non elt proprium hominis,& tamen non dicitur de homine impropriè. Deinde, si creare proprium est Patri, conuenire filio nequit, nisi improprie. Sen/iriaum propriè prædicatur de homine quia homo est animal, cui proprium est sentire. At Pater no prædicatur de filio. Si ergo Patri proprium eft creare, propriè non conueniet filio, ficut nec sensitiuum propriè dicitur de vllo, quod sub fensitiuo non continetur.

Prz-

28

B 4

Præterea fumma infeitia eft, dicere, creare effe A fuum ab hoc Arianismo? Nam fisecundum naproprium patris; quia vt commune Theologorum axioma habet, opera Trinitatis ad extra, sunt communia omnium personarum : nec ereaser vel creare est nomé notionale seu respectiuum; fed absolutum. Hinc omnibus personis commune cft; & nulli proprium; & de omnibus propriè, de nulla impropriè dicitur.

39

Sed ait Iunius : nomen creatoris elle proprium Patris non filij, ratione ordinis. Quis iste ordo ? An quia prius natura Pater fuit creator, quảm filius? Si hoc afferas, nec te, nec Caluinum tuum ex Arianilmi fermento cripies. Nihil prius aut posterius est in Trinitate, vt diserte symbolum Athanasianum tradit. In quo ergo hic ordo confistit? Num in hoc, quòd prius pro- B duxit filium, quàm cum filio resalias? fed fi tu productionem filij nominas creationem, & si in illa productione filij prioritas talis interuenit, tumke, vt perfectum Arianum, saluere iubeo. Nec quidquarf aliud in hac tota defensione te præstitisse animaduerto; nisi quòd multò luculentius Arianismum tuo in pectore latitantem prodidisti, quàm Caluinus; nec id, de quo accufabatur Caluinus, attigisti ; non enim culpatur Caluinus, quafi dixerit, contra Gentilem, proprium effe patrin creares (quamquam fi hoc dixiller, falfum dixisfer, nam quod in diuinis proprium est patris, id filio non competit, ) sed quia scriplit.filium respectu persona non nisimpropriè creatorem cali & terra dici.

Inequitat Bellarmino Junius. Hec Caluini, inquit, distinctio, subtilior fortasse, quàm Bellarmino plareat, verantamen nibil bareticum Arianumg, fapiens. Fateor, non fapere Arianilmum, quia elt apertus Arianifmu: Et quidem Arianifmus cum luculento mendacio iunctus, quando Caluinus dicit: Certe vho confensu fatemur Christum improprie vocari creatorem cali & terra, quoad perfona diffinationem. Immane hoc mendacium iure optimo nominaueris; nisi Caluinus loquatur de suis sectatoribus; nam ex Orthodoxis nullos inueniet, qui huic monstro suffragentut.

Opprobrateide Caluino Bellarminus, quòd in eodem aduersus Gentilem libro scripsit, impropriam ac duram effe locutionem fymboli Niczni: Deum D deDee, lumen de lumine. Iunius dicit, Caluinum vocare hanc locutionem duram; non impropriam. At cur vocauit duram, nisi quia pro impropria habuit: nam nili impropriam iudicallet, nunquam duritiei insimulasset. Molles autem auriculas Caluinum habuisse oportuit, si vocabulum, tot saculorum vlu tritum, necdum duritiem, quam nunquam habuit, exuit. Vide Bellar. infra lib. 2 cap.19.

Reprehendit Bellarminus Caluinum, quod locum illum Apostoli : Tune & ipfe filius fubiectus erit ei. qui subiecit fibi omnia ; ad vtramque filij naturam,diuinam scilicet & humanā retulerit lib. 2 Instit. cap. 14. Num purgat Iunius Caluinum

turam diuinam filius subiectus est patri; seguitur, filium esse inferiorem patre; & per confequens ad rerum creatarum classem ac ordinem pertinere. Nihil minus præstat Iunius; quàm quod ex Apologeræ officio præftandum erat.

Ait : Bene fieri poffe, ve qui natura non oft subiectus, voluntarie fefe subiniat. At vt in humanis, vbi maine & minu; item magi & minus locum habent; id profecto in diuina natura, vbi maius & minus, magisque & minus, nihil penitus loci inueniunt, id contingere nequit: quia fieri non potest, vt Deus, qui est summus secundum naturam diulnam, alteri se subiiciat; implicat enim hzc subiectio; at Christus secundum naturam diuinam ell'Deus; ergo implicat, vt se Deo secundum naturam diumam Iubiiciat.

Vitio vertit Bellarminus Caluino, quòd multa scriptura loca, nominatim i'lum; Ege & Pater vnum jumu: ita tractarit, vt noui Samolateniani ad cum in publica disputatione tanguam ad iudicem, prouocarint. Respondet Iunius, Caluinum non propterea fuiffe Hareticum; in fubstantia unim doarine cum Ortbodoxu confenfiffe, etiamfi in quorundam locorum interpretatione diffenferst. Quod equidem nolim factum, inquit Iunius. At licet Caluinus hanc ob caulam præcise hæreleos forlan acculari nequeat, quis tamen eum à summa temeritate excuset, velArianorum faltem patronum & fautorem fuiffe abnuat; quando fpretis orthodoxa antiquitatis interpretationibus, expositiones tam plaufibiles & fauorabiles Arianis & Samofatenianis attulit; vt luis in disceptationibus palam ad Caluini, tanquam zquifsimi diribitoris tribunal appellarint. Dolet quidem Iunius id factum : sed culpam sustinct Caluinus. Cur ab huiusmodi deprauationibus potius quàm explanationibus facra fcriptura non abstinuit? Curpedem in viam Arianorum intulit?

Scripferat Bullingerus; libro de scripturz & Eccleliz auctoritate, tres effe in diminitate perfonas; non ftatu, sed gradu ; non subsistentia, sed forma ; non poteftate, sed specie differentes. Vix Ariani ipsi, inquit Bellarminus, dicere ausi essent tres esse personas diuinas gradu, forma, & specie differentes. Oggerit Iunius, bac effe Terrulliani verba lib.contra Prazean cap.2. dura quidem, fed pro illo tempore non male di-Sapro boc autem noftro commode accipienda; At quando à Tertulliano proferuntur, non quando à Bullingero : nam Terrulliano aliquid concedi oportere, monet tanta viri antiquitas, cuius zrate hzc, quz ad rationem loquendi de tam fublimi mysterio pertinent, minus discussa erant.

Adde mentiri Caluiniltam, cum dicit, Bullingerumeadem loquendi formavti, qua vius elt Tertullianus. Nam Bullingerus dicit, efferrer perfonas dininas gradu, forma, & specie differentes. At Tertullianus non dicit effe tres gradu, forma & fpecie differentes; (ed effetres gradu, forma, fpecie; gra dum, formam, speciem pro proprietatibus per-

fona-

40

C

fonalibus viurpans. Vox different non comparet A fcilicet & humanam, in vna filij hypoftafi vniapud Tertullianum; & notum eft, quid iam vulgo fit freie differre ; & quz notio, audita haciocutione in animo formari folear. Quis enim hodie ferat eum.qui dicere aufit? Tres fanctifim a Trinitatu perfonas fecie differre. Nec (ub/iftentia vocabulum est in Tertulliano ; sed substantie ; Negat enim esse tres substantia; quia vous est Deus in natura & effentia.

41

Quod dicit Iunius, Arianos nullum vnquam prafidium à Tertulliane petiiffe : memoria vel potius ratio bonum virum fugit. Quot chim loca pro fua perfidia ex Tertulliano perperam depromant, inueniet Lector apud Bellarminum infrà cap.10. & Greg.de Valentia lib.1.de Trinit.cap. 23.

Etiam Lutheranum Melium conatur Iunius B a Bellarmini reprehensione liberare. Quid Melius? Scriptura diftinguit filtum Dei à filio bominie. Item. Diffinguitur Filius ille aqualu Patri, ab co.qui non eft a. quali. Duos ergo filios iste cum Nestorio facit. Quid Iunius? Mentitur ; effe phrafin Orthodoxu pasribu frequentatam. Quefo vel vnum nomina, qui cum Melio dixerit ; filium Dei diflingui à filio hominis, & filium zqualem patri diffingui ab eo, quinon est æqualis patri. Si phrasis hæc est Patribus orthodoxis frequentata; difficile non erit exempla promere. Promantur ergo; vt Mclij cauffa melior fiar.

Ait Iunius:Hancpbrafin posterioribus faculu ad pracanendos errores nonnullos correctam effe. Numquam correctaeft, quia corrigi nequit. Falfa enim eft, quanta, quanta. Nam qui dicit, scripturam filimm Dei à filie bominis diffinguere, is duos filios facit: hoc dixit Lutheranus ille Melius & cum illo Orthodoxorum nemo; duos ergo filios fecit. Item, quicumq; flatuit filium zqualem patri,& filium no zqualem patri,hic duos filios statuir. Melius hoc pessime fecit. Que sequitur conclusio s

Ait lunius.fi qui tals locutione pratur, cam cum gruno falie accipi debere. Negat Lutherus , qui ambigue, infidiose & periculose in rebu facriu dicta, contra Auctorea interpretari indet; vt fupra vifum eft. Accedit, quòd ne modius quidem falis locutionem illam Melij ita condire poffet, vt palato bene affecto sapiat, tantum abelt, vt vnicu fa lis granum hoc præftet.

exculat. Scriptura distinguit filium Dei . qua filius Dei eft . à filio bominie , qua filius hominie eft ; nam Cbriffus vum of ; persona vua : fed distinguitur secundum naturamverang in vnitate perfone. Ifta lunius pro Melio: fed cum delirante delirat; & cum Nefferianizante, Neftorianizat, & alienam impietatem fuam facit:Licet enim verum fir, filium Dei effe filium hominis secundum naturam humanam, non autem diuinam; verum tamen non eft; fed Neftorianum, illum, qui est filius Dei, distingui à filio hominis, quia est vnus & idem; imò ne secundum naturam quidem humanam filius hominis à filio Dei distinguitur; quia est idem prorsus filius secundum vtramque naturam; diuinam

tam. Quocirca licet filio Dei, qui idem est filins hominis, diuería prædicata & attributa fecundum diuerfas naturas competants non eft tamen vnquam verum, filium Dei diftingui à filio hominis secundum diuinam naturam, vel filium hominis à filio Dei secondum humanamy quia eft idem filius, qui vtramq; naturam habet; alias sequeretur, alium esse filium Dei secundum naturam diuinam; & alium fecundum naturam humanam; quod fallum eft & impium.

Eft quidem filius Dei & hominis aliud ; fecundum naturam divinam 3 & aliud fecundum naturam humanam; fed non alius; quia alius; feu alius filius; & abfolure filius, eft nomen perfonz feu fuppositi; Itaque qui dicit, filium Dei difingui à filie beminu; duos filios constituit; & per confequens duas perfonas.

Longe adhuc deterius & intolerabilius eft alterum Melij pronunciatum , licet cum Iuniana gloffa coniun fum. Diffinguitur filim ille aqualis patvi, fecundum diuinam naturam, ab eo, qui non eft aqualic patri; nempe fecundum naturam humanam ; nó enim est hic vlla filij à filio distinctio; quia est vnus & idem filius zqualis patri fecundum diuinitatem,& inæqualis patri fecundum humanam naturam; vnus, inquam, non alius æqualis, alius inzqualis patri secundum diuersas naturas, ve cum infipiente Melio defipit Iunius ; qui perfricta fronte mentitur, Bellarminum eadem phrafi vfum. Vbi ? Paulo poft, cam de Stancaro & fectatoribu dicit; qui fic ad folum bommem Christum mediatoris officium referunt, &c. Quid audio? Hocne Bellarmini diaum Melianis portentis aquipollet i Ne ipía quidem infcitia & inuerecundia hoc affirmet, fi & Melianum & Bellarminianum dictum non dicam penitius, sed vel obiter inspiciat. Nam illud; ad folum bominem Chriftum; idem fignificat; quod ad folum Christum, secundum humanam naturam; seu ad solam humanam naturam Christi; non antem delignat Christum, fen filium, qui folus sit homo; & alium, qui solus sit Deus; vt denotat Meliana, prorsus Nestoriana, locutio.

Ait Iunius; Idem filim eft aqualu putri Ginaqualu; ve in fymbolo Arbanafiano dicitur : aqualis patri fecun-Iunius hoc schemate Melianam impietatem D dum disinitatem ; minor patre fecundum bumanitatem. Quid bic reprebensione dignum tantopere ? Nihil. At non ita loquitur Melius; vt tu cum explicas, & loquimentiris. Non dicit, idens filins; fed; filins Dei diffinguitur à filie bominie. Quomodo diffinguitur, fielt idem ? Item , filim Dei aqualis patri diffinguitur abee , qui non oft equalis. Vbi vides, duosfilios; zqualem patri & inzqualem. Num hoc dicit fymbolum Athanafianum? An non aperte canit, eundem filium elle zqualem & inzqualem patri fecundum diuerfas naturas ? Itaque, quafcumque in partes le Iunius verlet, nunquam hac Meliana effata à blasphemia Nestoriana afferet; led quo plura garriet, eò pro fundius & fe & fuu Melium in idem facrilegij cænum immerget.

Melio

42

miones bypoftatteas conftituit : alteram ; carnis cum anima; alteram, Dei cum bemine. Quod quid eft aliud, quam Nestorium iam dudum sepultum ab in-feris renocare, inquit Bellarminus. Iunius nihil hic vel abfurditatis vel blasphemiæ agnoscit; quin Bezam rette seufiffe ; & ita fentiendum effe ; contendit. (Adde, fi cui cum Beza & Iunio in Neftorij disciplinam nomen dare libeat.) Etenim aliud eft, fi vnitatem perfona in Chrifto contempleru, aliud , fi vnitatem naturarum in vnitatem perfona. Iunius iterum à proposito, ad alia nihil ad rem facientia digreditur. Quzstio eft; vtrum Beza recte dixerit; Effe duas in Chrifto vniones bypoftaticas; alteram, anima cum carne; alteram, Dei cum bomine. Iunius, hoc omisso, aliud ingerit de vnitate persone B Christi; & de vnione naturarum in vnitate perfonz. Quid hoc ad rem ? Prius oftendat nobis Bezam recte fenfisse; hoc cum demonstrauerit, tum patiemur, vt de aliis nobis concionetur. Nam fi anima Chrifti cum carne Chrifti vnitur hypostatice propria & distincta vnione, vt cenfet Beza, impossibile est, vt in Christo vnitas personæ inueniatursquia necessario duæ erunt perfonæ ex duabus hypoftaticis vnionibus exortæ: nec nisi imperite, ne dicam phantaftice, contemplaberis, quomodo naturæ in vnitatem personæ diuinz conueniants fi anima & caro Chrifti propriâ, humanâ & creatâ vnione hypoftatica inter se vniuntur.

43

Ex vnitate perfona eft, inquit Iunius, quod vnica C ftatuitur vnio bypoftatica in perfona Christi. (Imò ex vnica vnione hypostatica totali statuitur vnitas personæ; nam vnitas vnionis hypostaticæ est ratio vnitatis perfonz; ideo enim vna perfona ell, quiaeft vna vnio hypoftatica, ) prout re vnio bypofatica vna est anime & corporù in homine , similiterque nature dinine & bumane in Christo; Nam ficut anima rationalu & caro vnus est bomo; ita Deus & bomo vnus est Christin. Nemo it inficias, animam & carnem in homine vniri hypostatice vnione humana & creata. Sed num ideo & in Christo propria, humana, & creata vnione hypoftatica vniuntur? nec dictum D. Athanafij Iunium iuuan Eftenim fimilitudo,non per omnia fimilis, vt fieri folet; fed quoad quzdam; & inprimis quoad hoc; D quòd ficut anima & corpus in Petro v. g.vniuntur hypostatice, ita & in Christo vniuntur hypoftatice; cum hoc tamen difcrimine; quod in Petrovniuntur in hypostasi creata; in Christo autem in hypostasi increata; vt præteream hoc lo co alias difsimilitudines, quz in hoc fimili infunt.

Pergit Iunius. Sed ex vnione naturarum eft in per fona Christi, quod bypostasica vnio duplex consideratur zatione in vnitate perfone, nam cum bomo , fiue bumanitas per hypostaticam vnienem constituatur ex anima, & corpore 3 & humanitatem Deus in fe affumpferit : omnind fequitur, non poffe dari Mediatorem Chriftum verum bominem, fine boc vnienie bypestatica medo : quandoqui-

Melio fuccinere viderur Beza, qui in Christo du as A dem fine boc non potest bomo effe, non confistere, non mori poteft. Chriftus autem eft bome, & bis conftitit , vt bome, atg vt bomo eft mortum non feparatione divinitatie ab bumanitate, sed solutione animz à corpore sibi adunato personaliter. En inscitiz Iunianzabysfum; cuius fumma huc redit. In homine eft bypostatica vnio creata, humana, in hypostasi creata; ergo etiam in Christo staruenda est talis vnio hypostatica;qua anima & corpus vniantur;alioqui Chriftus non fuisset homo, passibilis, morralis, fimilis nobis. O craffam huius Caluiniftæ ignorantiam. An Christus homo esse nequiit, nisianima & corpus eius propria quada & creata vnione hypostatica inter se vnirentut? An diuina hypostasis atq; adeo vnio hypostatica animæ & corporis in diuina hypostali efficere non potuit, vt Christus effet verus homo, fimilis nobis; etiam mortalis& passibilis? Quo non progreditur Caluinianus iste, dum alienas hallucinationes & blasphemias propugnatum vadit ?

At imaginatur fibi rudisiste fectarius, Christi corpus non fuisse futurum mortale & passibile, fi non creata & humana inter carnem & animam hypoftatica vnio intercessisset. Quz imaginatio non est indigna Caluini de grege hirco ; indignissima tamen quouis intelligente, & vel parum res istas expendente, & ad rationis trutinam librante; cum Deus, vtpote agens liberum, ita fibi in hypoftafi diuina naturam humanam vnire queat, & reipla etiam vniuerit; vt de naturalibus eius affectionibus, Deum non dedecentibus, qualis est, mortalem & passibilem esfe; nihil penitus immutaret. At Christin est bono & bie homo. Non negamus; sed non est hic homo, seu persona; per hypostasin creatam; sed per increatam.

Cum porrò Bezanz & Iunianz huins hallucinationis caussam attentius confidero; vix aliam inuenio ; quàm quòd imperitifsim**è vnionem** illam phylicam & effentialem, quz in quouis copolito phylico, atque adeo etiam in Christo, est inter formam & materiam ; seu inter animam & corpus,arbitrantur effe vnionem hypoftaticam, & propterea cum hæc phyfica & effentialis vnio necessario in Christo sit constituenda, indoctè prorsus & primis physicorum principiis aduerse duas vniones hypostaticas in Christo ponunt; quafi & hæc phyfica inter corpus & animam fit hypostatica. Inscitiz & blasphemiz tam suz, quàm Bezanæ fubiungit Iunius impudens mendacium his verbis : Atg. bos ( delirium Bezz & Iunij) cum verbu Atbanafij optime conuenit dicentu in fymbolo; qui, licet Dem fit, & bomo, non tamen duo, fed vnm eft Chriftm : vnm autem non connerfione dininitatie in carnem; fed, affumptione bumanitatie in Deum : ( bumanitatie ait , que juam necessarid supponit bypostaticam vnionem )vnu omnino non confusione substantie; ( nam, ne nostra quidem ex confusione anime, & corporis subsiflit bumanitas) sed vnitate persona. Quid cum hoc homine tam imperito & infulfo & Nefterianizate,

finon

fibi persuader humanitatem à Christo affumpram fupponere bypoftaticam vnionem; fi hanc; ergo & personam : quia ex vnione hypostatica sub-Rantiz perfectz in fua specie, refultat personas at humanitas,quam Chriftus affumpfit, fuit perfecrain sua specie, & secundum Theologiam Iunianam, vnionem hypoftaticam habuit ; ergo & perfonam; ergo duz funt perfonz in Chrifto, vt impiusaiebat Neltorius, & cum illo Beza & Iunius; humana scilicet & diuina.

¥5

Dic, oro, Iuni, si per hypothesin, siue tua in schola possibilem ; fiue impossibilem, (quamquam cur non polsibilem ?) Verbum diuinum hemanitatem, feu humanam naturam à fua hypostasi dimitteret, & vt fic loquar, exfolueret; B camque przcisè in fuo effe naturz, quod nunc in Verbo habet; relinqueret; effetne in illa aliqua nio hypoftarica? Dic, oro, fed plane & diferte. Si affirmes; Nestorianus es; quia prater vnioaem hypostaticam in diuina hypostasi statuis alian; & confequenter, aliam perfonam; fineges, stukt ergo hic afferis, humanitatem, feu hu manam naturam, quam Chriflus affumpfit, fupponere vnionem hypoftaticam.

Reprehendit Bellarminus Sarnicium, qui palam affertuit, folam dininam Chrifti naturam , Pontifieem effe & Saterdotem, bumanam verd, vettiman & facrificium. Obstrepit Innius. Fallum : Non folam diuinam naturant Sarnicius, fed perfonam Christi petiam foundam natur am diainam Pontificem noftrum, facerdoteng, fatait. Iterum nescit Iunius quid dicat, aut quid defendat : Num hoc negat Bellarminus? Num nelciuit à Sarnicio iplam quoque diuinam personam includi in toto quali Pontificatus & Sacerdotij illius ambitu ? Minime vero. Cur ergo dixit; Solam naturan diuinant Ideo, quia loquebatur Samicianz menti conuenienter de principio illo, quo operationes Pontificis & Szcerdotis à Christo exercebantur secundum Samicium. Hoc autem principium eft folanawir diuina; firecte delirat Sarnicius; non perfona; qua el principium, Quod Pontificis & Sacordoris actiones exercet : ex noftra, hoceft, ex phus veritatis fententia fecundum humanam naturam, que eft principium, Que Pontifice ille D gie, qued bareticum eft. fed effentiam in perfona, qued VViactiones Sacerdotales exercet.

- Poft Samicium male defentum fimilem operamilocat Innius Lutherano Scheckios quem aie Bellarminus tam ogregie fidem coursa Dispitarios propuguare, at samen dicinolit tres effert tres bypoftafes . fed vnam tantum cum tribus potentin. Ar hoc norieft vincere Arianos, inquit Bellarminus, sed vinci ac debellari a Sabellianis. Iunius cerrea fronte nsget fic fen fife Scheckium. At in medio funt libri Scheckij contra Trinitarios, Confulantur,& destigmatis Iuniano vultui tam duro inurendis decernatur. Passim namque clamitat; tresperfonasrocius appellari porentias leu suréuns chentiz,quàm perfonas seu hypostales Nonneà,Ge-

finon penitus Nestoriano, agas? En rudissime A nebrardo de hac re in libris de Trinitate admonitus, & vt par crat, calligatus; candem fuam impietatem repetiit & nouis fomniis flabilire fluduit, publicata adueríus Genebrardum Apologia? An non dicit; Deum numero effe vnum; males faculsation & differentiu bypeftaticis , perinde ac anima vna ,est mulsa reapfe diffinita, nempe eft veget ans ,aft fentiens, est intelligens : ob camque causiam negat Schecklus à feriptura patrom & filium & Spiritum fau-Sum vel res vel bypostales nominari : Hinc afferit, fe appellare Surdennes, differenciafere bypoftaticas, id. quod patres dixerunt , perfonas & bypoftafes. Ettamen hac, quæex libris Scheckij luce clariora funt, negat Iunius ab illo vel dicta vel scripta. O faciem ex chalybe fabrefactam.

46

Nam quòd fanctos Patres fimili loquendi genere non semel vsos dicit, impudentiam duplicat, vel vnum nominet, & adquie (cemus: Solent quidem sandi Patres, nominatim D. Augustinus, tribus animz potentiis, intellectu, voluntate & memoria, tanquatn vmbratili quadam fimilitudine, Triaitatis mysterium illustrare & declarares At qui contendat, non personas seu hypostales, sed potentias & differentias hypostaticas nominandas esfe, nullum vnquam Iunius proferet. Nonne Scheckius fatis expresse vna hypoftafin in divinitate ftatuit; cum dicit, tres illas personas (sic enim orthodoxi nominant) effe tres hypoftaticas, hoc eft, vnius hypoftafeos, potentia feu differentias ? Et tamen, qua est lunius temeraria audacia, clamat ; Numquam dixir, numqua fensit Scheckins vnicam effe Deitatu bypostafin, & tres potentias. An non voique vociferatur, potius tres potentias quam tres perfonas vel hypoftales nominari debere? Videtur Innius ne eminus quidem vnquam Scheckij libros afpexifieinifi quod eo eft ingenio, vt etiam plana& dilucida fuorum paradoxa & monstra excusare & Caluinianis fucis exornare confueuerit.

Hine Lutherani quoque VVigandi patroci nium fuscipit, qui cum fug Luthero docet. effenti amin dining generare, ac generari: Concedit lunins hac ab so dictum imprudentim, mentiturque, à Bellarmine reprehensum inuidiofim : Effentiem, qui di cie generare, inquit Iunius, non effentiam in fe intelligandu forre fenfit. Sed fine dicas effentiam in fe, fi ne effentia in persona generare vel generari, hzrefin diçis. Nam quod fiue in le, fiue in alio generat, realizer ab eo diffinguitur, quod generat : & line in fe, fine in alio generetur; fimiliter reiple ab co,quod generat, lecernitur; hoc enim eft de ratione verç & proprie generationis, vt generans & generatum reali difcrimine feiungantur.Qua propter quocunq; lenlu hocVVigandus allerue nit, fallum & hæreticum paradoxum affernit.

Quanquam certum est.eum id afferuitie eo fensu, quo à Scholasticis negaturs quia fe cum luo Luthero bac etiam in parte Scholasticis sapientiorem & acutiorem oftendere voluit: tametfi certum

47

## Defensio Cap. 1. 2. 3. 4. 5. Lib. 1.

nec in se, nec in alio generare vel generari. Mirarer autem VVigandum à Iunio defendi, nisividerem Iunium omnia audere : prælertim cum iple faceatur, Wigandam à vero aberrare; & boc, in. quit, lib. 2. cap. 7 seffenti. Ad quod caput Iunius. ni hil aliud notat; quam hoc; Quid ni tiam VVigandiu taceat qui ita ridiculariti agit in rebu diuinti: Dixcrat antem cum Luthero VVigandus : Mulier ad eft, ratio in Ecclefia taceat Etnil contra mutiat, fi audiat Lutherum & VVigandum afferentes : Effintiam in dininugenerare & generari. Si V Vigandus tidicultus eft & ridicula fium agit. quando effentiam dininam generare & generari afferit ; Cur cius aduocatum agit Iunius? An vt & ipferidiculus fiat, & ridiculatium agat?

Alierum errores, inquit paulo polt Iunius, no prafamms, qui numquam fuerunt noftrs. Et tamen tanto hiatu errores Lutheri, Sarnicij, Scheckij & VVigandi præstare conacuses. Nam quod Caluinú &Beza, quin & Melanchthonem, tua in clientela recepifti, id non mitabitur, qui Caluiniana pietatem in magifiros tuos accuratius perpenderie.

Iniquis autibus accipit lunius, quod Bellan minus ait, Trinitarios buim aracinex Luiber anorum & Caltinianoram fibola exfirife & prodiiffe, & ab illir fait crilege fue doltrine femina fuxiffe. Res eft in proparuto. Nectorga eget disquisitione, vel probatione; nectantopere bilem cieret Iunio; si non vsque adeoliqueret. Veritas non modo odium parit; fed & flomachammouet.

#### CAPVT. I. & II. Lib. I.

RIMO capite explicat Bellarminus fententiam nouorum Samolatenhum Serueti & Seruetianorum. In fe-¿ cundo referr sententiam nouorum Atianorum. Nihil the Iunius. Danzus voeiferatur: indignum facinus, quòd Bellarminus Serneti, Gentilin, & difespulorum immania placita tepetat Gile-Coribus proponat; cumi ve ait, fere femper aliquid in bominum infirmorum animu barere Jolear. SFilm culpa Bellarminus, an non & tui Magifiti chipabiles erunt, Caluinus, Beza, Arctius, & malet Ele theranis; nomination Schföffelburglus hi Caralogo Hereticorum in quo proprium libru Ser D uctianis tribuits quiomnia horum monffrorum dogmata litteris mandarant, & ad postetitaren transmilerunt; non viique adlegentium petili ciem, vel ipfo Danzo iudice; fed ad cautelan. An non & prisci parres Epiphanius, Augustinus, Philastrius, Theodorerus, alij, somnia hareriros rum, & harcharcharum, quantumus ablona & impia.in commentarios milerunt? Quis bonus hoceorum fludium carpit! Intereft noste has pestes; à quibus nihil periculi bonæ menti, quæ no plus sapit, quàm oportet; sed omnes sensus suos intra Catholicæ sobrietatis metas coërcet.

Quiritatur Dauzus nomen Ministri etia Arianis & Samolatenianis Polonis & Tranfyłuanis à

1

certum est in Scholasticarum schola essentiam ABellarminotribui. Iniusta querela. Num nomen Ministri propriú est Caluinianorum & Edant, obfecro, vbi zre & libra id mercati fuerint. Cur Predicantibus Trinitariis & Samosatenianis non concederetur nomen Ministris co fenfu, quo Caluinistis & Lutheristis tribuitur, cum haud segnius,quam illi Diabolo ministrent; ciulquenegotia administrent?

48

#### CAPVT III.

Deum vnum numero effe ex fcripturis & patribus demonstratur.



B

Тим hic Silium agit Iunius. Danzus fingit duas antilogias inter Bellarminum & Magistrum sententiarum. Bellarminus dicit ; Deum à patribus lepe vocari fingularem, eiulq; naturam, indiniduam. At Magister 1.d.23. Expredition, inquit; oftenditur, quia nec fingularis, nec diver fus, nec vnicus; yeh folstarius conferendus eft Dens. Bellarminus dicit Der um fingularem : Magilter negat fingularem Quanta contradictio? Quam tolles vnico verbulo; li dicas, Deum elle fingularem in natura & ellentia fua; que vna est : non este singularem ; quoad. perfonas; quarum funt tres. Prius voluit Bellarminusspofterius Magifter. lan i.

Altera contradictio. Bellarminus dicie : Patresnon semel negant, Deum essonaum specie. C At Genebrardus, quem fusicolo principem & corypheum appellat, contra Scheckium apente profitetur, Dei effentiam & diaindas hypeftafes non defo ferre à specie infima & indinituri sub ea contentin : sein foe ifti eurrunt, ait Danzus, Hoc Danzi impudens mendacium refutauit iam Ludouicus Rogerius nosterapud Andream Eudemonioannem lib.2. contra Danzum cap. 6. refugato; idem mendacium ipse doctifsimus Genebrardus, qui in libris de Trinitate, & in libro aduerfus Scheckiu spertilsime leribit, diuinam natura non elle speciem infimam respectu personarum, sechabere seper modu speciei infime quoted predicatione. sum prædicerur de Patre & Filio & Spinicu fancto i Interimhoc diferimen falutinganet ap species verg & proprie fumpța prædicente de individuis pen multiplicatione fui individuale in individuisa diging auto natura fine buiufmodi multiplicationeprodicetur de Patre,Filio,&Spiritu landio. Quo info tamen feruse modum quendam prae dicationiscius, qua species infima de suis indiuiduisprædicatur. The first strategies of the second second

APITE quarto afferitur diufnitas Fihj Dei, Nihil hic Innius. Capite quinto profertur pro diuinitate fi-L lij Dei, prima classis argumentoru ex veteri testamento. Vbi Iunius frustillatim quædam carpit, vt postea norabo.

CAPVT IV, &V.

Danz-

A 22.7

Defensio Cap. 4. 5. Lib. I.

que contra nouos Arianos & Samolatenianos proferuntur, obstupetactus, mentitur; Bellarminum, more Plagiariorum, va, qua à Caluinianis acceperit & didicerit, celare. Idemq; mendacium repetit capite sequenti, west fextum, & alibi. Tam sterile, fcilicet, fuit ingenium Bellarmini, inquit Cydonius noster lib.1.cotra Danzum cap.5.vt qui tam multis scripturarum testimoniis, in reliquis omnibus suis libris, tam docte, atq; acute, reliqua fidei Christianz dogmata contra Hzreticos probauit; is, in defendenda filij, ac Spiritus fancti diuinitate, pro qua tam multa patres olim disputarunt, nihil inuenire per se, aut ab aliis Catholicis, ac fan clifsim is Patribus mutuari potuerit, fed confugere ad Hæreticos fit coactus

Deinde iplum Danzum contra Danzum iudicem aduoco. Nam ad caput quintum ita fcribit.Hic & nos ipfi, varie lectioni, & deligentie boneft am landem Bellarmino tribuimm, & fine innidentia pradicamm Et ad cap. 20. lib. I. Et diligentia . inquit. & memoria, & aßidua patrum lectionie nomine gratiae ille agendas effe maximas exifimamu : Et alibi fæpe, non difsimilia. Eum igitur, cui afsiduz lectionis, ac variz eruditionis nomine gratias agendas effe existimes : qua verilimile est, cum possit ex iplis Patrum fontibus testimonia sumere, à turbidis hareticorum lacunis mutuari voluisse ? Argumentaporrò, quz ex scripturis affert, partim ex Patribus fumpta funt, quos ibi cómemorat Bellarminus, quz, fi licuit hzreticis inde sumere, quare BellarminoCatholico homini, à Patribus, quorum verè filiuselt, ac fidem & veneratur, & imitatur, non licuit? Quanquam, is, qui & Bellarmini copiam vbertatemque; & Caluini fimiliumqi fummam egestatem & mendicitatem attentius confiderauerit ; nullo labore vanitatem huius criminationis deprehédet. Quid aridius, quid nudius Caluino, Beza, & id genus aliis feriptoribus hæreticis aduerfus Trinitarios? Ab his, nó magis apparatú alique argumentorú fumere pofsis, quam ab afino lanam, vel à filice aquam.

Junius circa quintum caput calumniatur, Bellarminum non aduertiffe amphiboliam latenté inillo Ifaiz loco cap. 48. Et nune Dominu Dem mifit me, & fpiritmeine; illa enim Prophetz verba; mifit me;tam ad Dominum ipfum, cuius eft fpiritus, quàm ad spiritum referri posse. Num hoc negauit Bellarminus? An non expresse hoc dicit?tametfiquid opus de hoc monere ; cum ipfaverba luce clarius ad Dominum, cuius eft spiritus; & ad spiritum ipsum referantur.

Ait Bellarminus. Legem in mote Sinai à Deo Patre.&Filio,&Spiritu fancto, datam effe, fed ministerio Angelorum. Iunius. simplicius dixeris, à Des Patre per Filium in Spiritu faulto, comitantibu my riadibu Angelorum, & numerie corum circumftantibus. Quam feuerus loquendi Magister Junius? Quid fiquis abnuat, fimplicius effe illud tuum, quàm Bellarminianum ; quid ages ? Certe fimplicius

Danzos copia & multitudine argumentoru. A esse argumento est ; quod directe tres divinas personas menti lectoris, tanquam caussam principalem illius legiflationis, & inftrumentalem, feu ministerialé, nempe Angelos, subiicit ; quod Iuniana loquendi formula non facit, quæ minifterium huius legiflationis non Angelis, fed filio adscribere videtur ; præsentibus & inspectantibus Angelis : & Spiritui sancto, si verba præcisè fpectes, vix quidquam largitur, nifi quod vi & efficacitate vius legiflatio illa perasta fit; fi verba, ing, pręcisė spectes; nam per varias ambages tandem ad priorem quoque sensum deueniri posse non nego. Forían Iunio etiam illa doxologia : Gloria Patri & Filio cum Spiritu fanto, vel in Spiritu fanđo; de qua S. Bafilius lib. de Spiritu fancto, fim-B plicior videtur ; quàm nostra ; Gloria Patri & Filio & spiritui fantto : nifi fortè cenfet eam fic conformandam : Gloria Patri per Filium in Spiritu fando : quanqua Caluiniste nechanc, nec nostram, nec

50

aliam ferre volunt. Ait Bellarminus, Iudam Apostolum in sua Canonica cum Michaëlem Angelú Diabolo dixiffe refert : Increpet te Dominus ; non loqui de illa increpatione, quæ describitur Zach. 3. Ad quæ Iunius: De eadem increpatione commode poteft accipi, fi lefum Chriftum intelligas Misbaëlis Arsbangeli appellatione. Sonat enim Michaël Archangelm fi Latine interpreterie, qui par est, vel aqualie Deo , principem Angeloru. Hactenus rebar nomen Michaël: idem effe,quod; Quin ficut Deus ? Nunc noua fiunt omnia. Étiam С vocabulorum fignlficata. Sed ad rem. Si Iunius hoc fuum paradoxum nobis perfuadere cogitat. locupletiorem auctorem, quàm fit ipfe, adducat oportet: vt taceam inauditum effe; nomine Michaëlu in scriptura significari Christum vel Deum: Et Iudas Apostolus; nominat non absolute Michaëlem; fed Michaëlem Archangelum. Nec in Zacharia vllus apex apparet, quo verilimile fiat: Satanam, qui aduersabatur Iesu filio Iosedech, contendisse cum Deo de corpore Moysis. Periculum crit, fi Iunius hanc ex notationibus nominum argumentandi viam tenere velit; ne illa Euangeliftæ : Miffm eft Gabriel Angelus. &c. de ipfo Deo interpretetur : Nam Gabriel est vir Dens, vel Dei, vel fortitudo Dei , vel fortis mem Dem : Et nomine Angeli, Deum; præsertim filium, etiam in scriptura lignificari, quis nescit? Quam autem elegans& concinna crit hzc expolitio?

Ait Bellarminus, fi apud Zachariam nomine Domini, qui Satanam increpauit, intelligatur Angelus; vt quidam volunt; tum Angelum dici Iehouam, non vt Angelum, sed vt repræsentabat Dominum. Iunius. Prim diffinctioni membrum eff verißimum ; pofterim nec auctoritate, nec ratione vlla probabili , nec exemplo confirmari petest. Audax & przceps affertio. Nam Angelum vt personam Dei repræsentat & sustinet, nominari lehouam, patet omnibus antiqui testamenti exemplis & testimoniis, quz Deum apparuisse & cum hominibus locutum ferunt, ex corum quidem senten-

С

# Defensio. Cap. 6.7. 8. 9. Lib. 1.

tia, qui nullam huiusmodi Dei apparitionem A putant fuisse personalem; sed Angelorum interuentu peractam. Quz sententia cum verisimilitudine non careat; nimium sententiam Iunius præcipitauit, cum tam audacter nomen Iehouæ Angelo, vt Deum repræsentat, tribui inficiatus eft.

#### CAPVT VLVILVIILIX.



antea.

N hoc capite adducit Bellarminus testimoniaex nouo testamento pro diuinitate Filij Dei. Nihil hicDaneus, nili quod mentitur, Magiftres (ues à Bellarmino fuiffe expilatos. De quo mendacio iam

ege & Pater vnum fumm ; cum Arianis interpretatur de concordia & vnitate charitatis, non de vnitate effentiæ : Ait, Caluinum boe non feciffe malo anime. Credat Iudzus Apella, non ego. Cur Iunius, non dignatur eadem beneuolentia Eraímú fimili sensu dicum illudChristi interpretantem? Ait Junius. De Erafmonil mirum. Quin & de Caluino, nil mirum, quando Arianis illa sua expositione gratum facere voluit. Nescio quid stomachi Iunius in Erafmum coquat. In Præfatione huius libri omnes alios tam Litheranos, quam Caluinianos defensum iuit; solum Erasmum indefenfum reliquit. Quid cauffz, cum Caluinus. Lutherus, Caluiniani & Lutherani in eadem prorsus naui cum Eralmo nauigent?

Capite septimo probat Bellarminus Christi diuinitatem ex nominibus veri Dei. Inter cætera affirmat, vocem Iebous nuper excogitată effe. lunius : Hoc dictum probari teftimonio certo, aut ratione no poteft, vel auctoritate iufta : & dignitati , maieftatig, teftamenti veteris aduersatur. Et quis nuper excogitatum dicat illud Iao, iaw, quo Gnoftici, Valintiniani, & aly beretici olim.corrumpentes nomen leboua, abusi (unt ?

At Iunij fymmysta & in Caluini castris commilito Ioannes Drusius integro libro probat nomen Ieheua effe nuperum ac nouitium; nec atatem eius supra Galatini tempora proferri sinit : qui in huius rei, atque adeo totius Hebraice litteraturæ cognitione nunquam se Iunio postponi patietur.

Capite octauo oftendit Bellarminus Christi diuinitatem ex attributis Dei; Capite nono ex Dei operibus. Nihil hic peculiare Iunius; nisi quòd fuccenfet Bellarmino ob reprehenfumLutherú, qui in cap.1. Geneseos nominat Christum instrumentum Des. Vult Ianius , huiusmodi locutiones pie & benigne accipiendas & interpretandas. Adde; fi quistali benignitate sit dignus; Amphibolia, inquit Lutherus in Iudicio de Lrasmo.femper ad deteriorem fententiam fpectar. Si cafu fiat , ignofci poteft : fi ftudio & voluntate, ab/q,mifericordia condemnandaest. Patiatur ergo Lutherus & subeat legem, quá ipse tulit : cumque studio & deditâ operâ Christum Dei instrumentum nominauerit, fimpliciter, vt Arianizans, condemnetur. Quis enim id casu ei excidiffe dicat , hac przfertim tempestate, qua loquendi de Christo formulæ, non modò apud grandes Theologos, qualis Lutherus videri volebat ; fed & in vulgo Orthodoxo peruulgatz funt?

Danzus hîc iteram mentitur; Bellarminum has suas opes ex Caluino sumplisse. citatque lib.1.Inflitut.cap.13.à lectione octava víque ad finem. Adilocum citatum, videbisque Caluinum adeo esfe egenű Irum & Codrum ; vt nulli quidquam ex curtissima sua supellectile auferendi facultatem reliquă fecerit. Ait Bellarminus existere in cælo & in terra; vno verbo; vbique; effe attributum & proprietatem Dei. Hinc acutifsi-Iunius excufat Caluinum, quod locum illum; (B mè concludit Danzus, corpuc Chrifti, quod nos in celo & in Eucharistia collocamu , iam non esse corpus , sed verum Deum. O pecus. Nec enim aliud dignius tanto acumine elogium inuenio. Effe vbiq;, & im. plere omnia, est attributum Dei. Num ideo corpusChristiest vbique, & omnia implet, quamuis in celo & in Eucharistia statuatur? Imò licet corpus Christi vbique esset; non tamen Deus, sed verum corpus effet; quia immensitas hæc non competeret ei ex natura sua ; fed ex dono Dei ; at immenfitas Dei conuenit Deo non alieno beneficio; sed ex natura sua; neque enim aliter fieri potest; quàm vt Deus per omnia diffundatur, nullisque locorum spatiis circumscribatur.

Necminor est Danzani pectoris stupor, qui lequitur. Dem eft aternu : ergo non eft in Euchariftia. Probatur; quia fi effet in Eucharifia tum in tempere in. ciperet effe Dens. Sed bos fieri nequis ; perinde ac fi diceret : Quando primum producitur bomo vel leo, tune ex tempore incipit in illo effe feu exiftere Dem ; quia antea in illo existere non poterat, quia nec bomo nec leo ante suam productionem erat ; ergo Dem incipit effe en tempore. Incipit esse tempore in re, que fit aut producitur; non in fe,& in natura fua; quia aterna eft, omnis initij expers. Sic in Eucharistia incipit esse primariò corpus Christi; per concomitantiam diuinitas quoque. Num ergo diuinitas incipit effe?Non in fe; fed in Euchariftia; qua talis.

Falsitatis arguit, Denm effe fpirisualem locum Sanforum ; quod Bellarminus affirmat. Quia celum est sedes & locus Sanctorum ; iuxta illud Pauli Eph. 1. Sedere nosfecit in caleftibu. Calum eft San-Aorum locus; sed corporalis; cum quo consistit, quod Bellarminus ex Theodoreto ait; Denm effe fpiritalem locum Sanstorum; quia spiritaliter habitabunt in Deo per amorem, & iuge gaudium: Magis enim est anima vbi amat, quâm vbi animat, ex veteri vulgatoque verbo. Obiicit Hæreticus: Dem eft obietium noftra beaticudinie; ergo non piritalu locu. Hancob caussam vel maxime spiri-

talis locus beatorum est; cum obiecto illi suo perpetim absque vlla diuulfione inhæreant & adhæreant. -0630-

5 I

52

CAPVT

### Defensio (ap. 10.11.12.13.14.15.16. Lib.1.

#### CAPVT X.XLXII.XIII.

52

A PITEdecimo adfert Bellarminus pro diuinitate Filij Dei testimonia ex Patribus, Iunius, Clemente Ro-🕺 manum, Ignatium, Dionylium& Martialem vt illegitimos, à senatu sanctorum patrum excludit. Sed de tribus prioribus acum estiam ànobis Tomo Llib. 4. Et nuper prodierunt vindiciz Areopagiticz nostri Delrij, contra lolephum Burdonem ; quz à Dionylio veterem honorem à sectariis scelerate ablatumegregiè restituant.

De Martiale quid hic sentiat Bellarminus, ipse legisti. Tu attende ad tem, de qua agitur, non ad B Iubet, ve id difeat ex Beze. Mentiri Danzum, fate-Auctoris nomen. Nam quod ais, vel ex Gratiano borum librorum fidem in dabium vocari poffe, d.15. c. fanda Romana, qualo, qua te intemperia exagitant? Vbi in illo Decreto vlla mentio Dionyfij Aredpagitz?vbi Ignatij?vbi Martialis?vbi Clementis; nifi quoad Itinerarium, & Canones Apostolorum; cum Bellarminus ex libris Constitutionu Apostolicarum testimonium depromat, & ipfe Gratianus d. 16. vel potius alij, quos citat; quinquaginta Apostolorum Canones agnoscant ac venerentur. Si maior numerus tibi displicet, quinquagenarium amplectere ; nec tibi litem intendemus.

Danzus impudentissime mentitur, à Bellarmino Ambrofium toto fzculo à Hieronymi& Augustini ztate seiungi; quia Ambrosium collocat szculo quarto, Augustinum & Hieronymum quinto: perinde ac fi quis dicat; me &Gregorium de Valentia, quem familiarissime novi, & qui mihi non tantum Doctor, sed & Pater in Chrifto fuit; integro faculo distare; quia ille sua fzculo faperiore, hoc eft, decimo quinto; Ego pleraque mea seculo decimo sexto edidi. An ideo distamus integro szculo? An ideo alter alterum non nouit? An ideo, qui illud de Gregorio, hoc de me affirmat, integro feculo nos difparat? Gregorium Magnum enumerat Bellarminus fzculo septimo. Quale piaculum ? At clemenseft Danzus. Gratiam facit Bellarminoeb grauiores occupationes, cum quibus arbitratur accuratam Chronologia rationem no poffe confiftere. Ingrati effemus, 'nifi exactifsimo Danzo pro hac liberalitate immenías gratias & haberemus, & cum opportunum faerit.referremus.

Rogamus tamen, vt Danzus hoc etiam confiderare dignetur. AEtatem septimam Bellarmino effe, que currit à DC. ad DCC. ficut supra aperte dixit : QVINTAE AETATIS ab ANNO CCCC.ad D. At certum eft Gregorium, ficut &alios cumeo recensitos floruisse post annum DC. Et licet antectiam vixerint, referuntur tamen ad etatem, in qua mortui funt, quemadmodum Hieronymus & Augustinus ad quinta. Incptus ergo Danzus, qui in Gregorio notat, quod

۰.

A contra alios prius obiicere debebat; nec Bellarminum intellexit; opinatus, atatem septimam dici, que incipit ab Anno DCC.

54

Capite duodecimo probat Bellarminus diuinitatem Christiex divinis visionibus & miraculis. Danzus & Iunius hoc probationis genus digerere nequeun; quia non ducitur ex Caluinianis Topicis; vbi nulla miracula, nulla visiones, nisiquales febricitantibus& phreneticis, vel certè Lyzo probè tindis offeruntur.

Capite decimo quarto oftendit Bellarminus diuinitatem Spiritus fancti. Neq; hic quidquam adferunt Iunius & Danzus ; quod peculiari refutatione dignum sit. Danzus monet, Bellarminü non intelligere, quid fit poccatum in Spiritum fanctum. beris, fi legas, quæ de peccato in Spiritum fanctú disputatBellarminus lib.2.de Pœnitentia cap.16. Et quid Bellarminus à Beza disceret? Ne dignus quidem eft Beza, qui fit illustrisimi Cardinalis Bellarmini agaso aut mulio, tantum abest, vt possit eius Doctor esfe.

#### CAPVT XIV. XV. XVI.



IR CA hzc capita, cum Danzo nil, quod vellicaret, suppeteret; prolixi-tatem disputationis. Bellarminianz carpfit. Nil opus fuisse tot verbis, rem potuille breuiustranligi : Bellarminum ingenij vires & diuitias oftentare voluisse. Si Bel-C larminus concilius egillet; iste breuitatem accufasset. Ita lemper in vtrumque paratus eft; vt fiue hoc, sine illud fiat; perpetuò vberem cauillandi & criminandi messem inueniat.

Loci illius Apostolici: Tune Gipfe filine fubiicietur; explicationem à Bellarmino allatam no probat Danzus; aliam adducit ; quam dicit Bellarminum discere debuisse ex commentariis corum, quosgrati oderit; hoc eft, Caluinistarum. Quz igitur hæctam recondita horum verborum explanatio, vt diligentiam diligentifsimi & accuratifsimi Bellarmini fogerit? Audi : Hac Pauliverba pertinent ad formam. & modum regiminis, quo Chrifim Rex omnium à Patre confritutm . omnia gubernat ; per quem Vicarim Patris eft, & agit. Tunc autem modus D regimini istim abolebitur. Omnis enim alia potestas, preter quam illa, que Dem eft, seffabit. Erit enim, addit Paulus, Dem omnia in omnibus. Erge, ad externum regimen refpicit Paulm,que Chriftm,vs caput, Mundum gubernat, & Ecclefiam fuam, conftiencie fub fe, alie ministrie. Omnie igitur ifta ratio regendi tunc tolletur. Eadem ferè occinitex Magistrorum suorum commentariis Iunius. Vides ergo istos totam subiectionem constituere in cessatione gubernationis illius, qua nune Christus militantem administrat Ecclesiam, tanquam fummus illius Rex fimul & Pontifex. Sed num ideo iam non est subiectus Christus Deo Patri, quia summum in Ecclesia gubernanda locum tenet ! An non vocatur à Danzo vicarius Dei? Num vicarius non est subiectus ei,

C a

cuius

Defensio Cap. 14. 15. 16. Lib. I.

55

quando definit esse Vicarius? Quzro etiam ex Danzo, secundum quam naturam sit Christus Vicarius Dei in gubernatione Ecclefiz? Si dixerit; fecundum diuinam, arianizabit. Si fecundum humanam, fateri ergo deber, iam quoque Chriftum, quamuis Ecclesia militanti imperantem, Patri subiici; quia Christus semper subiicitur Deo lecundum natura humanam. Omnia enim creata Deo, tanquam creatori, subduntur.Quod autem Apoftolus ait : Tunc & iple filins fubiicietur : minime indicare vult illa vocula Tune, Christum in præsenti statu non esse subditum patri ; sed emphasi quadam demonstrat, Christum, etiam in illo ftatu gloriz, vbi nulla amplius crit pugna, terna, subiectum iri; de quo forsan aliquis in fide rebulque diuinis adhuc tiro, ambigere potuiffet.

Iunius ferè, vt diceba, eadem nobis decantats statuit in przsenti Ecclesiz statu regnum quoddam Chrifti mediatorium, cui ait, finem impofitum iri in confummatione faculi. Et tunc Christum, qui nunc regnum mediatorium obtinet, cum reliquie omnibus Patri fore subiedum. Dic Caluinista ; nonne iam quoque, cum mediatorium regnum, vt tu loqueris. Chriftus tenet; Patri luo subiectus est, secundum humanam naturam? Nega, fi audes. Nam quod fubiectionem istam postextremum iudicij diem futuram, refers cum tuo Caluino, ad naturam diuinam; non fatis scilicet existimasti te supra in Notis ad Przfationem fortiter deliraffe; nifi hic deliria tua nobis reponeres, atque adeo non fine additamentis recoqueres ; tametsi nunc pharmacum quoddam Arianicz opinioni tuz adhibes, mimirum, subiectionem hanc accipiendam de persona Christi secundum vsramą, naturam ipsuu in communi indiuifo,non autem diuifim. At fiue diuifim dicas Christum secundum diuinam naturam Patri effe subiectum ; siue coniunctim , socundum humanam & diuinam ; stultam & infulsam blasphemiam eructas; Nam diuina natura filij, cum sit eadem numero, quz Patris & Spiritus fancti, nullo modo fiue cum humana, fiue abiq; humana, Deo subiici potest; quia subiici est inferioris, statuque minoris. Num minor Deodi-D uina Christi natura, quamuis cum humana in vna hypostasi copuletur? An natura diuina filij no est Deus / Quomodo igitur subiicietur Deo? An non oporter, vt id quod fubiicitur; & is, cui aliquid subiicitur, reipsa distinguantur ? quia subiectio propriè non est nisi inter realiter diltinda;& quz imparis conditionis ac fortis fint capacia.

Iteras stultitiam supra in Prafatione effusam: Chriftum non naturalizer, fed fponte fua ac voluntarie Patri subiectum effe secundum dininam naturam. At tu non naturaliter, sed sponte & voluntarie Arianizas, vel Nefterianizas; quamdiu in hoc febrili fomnio perstas. Quidquid enim moliaris, necesse

cuius vices gerit? Num tunc primum fubiicitur, A|eft,te fateri,minorem effe naturam diuinā Chrifti,quam Deum; fi ei subiicitur; nam subiectio fiue fit voluntaria, fiue necessaria & naturalis, imparem fortem & conditionem effentialiter includit : Et simpliciter impossibile est, quod supra itidem dicum, vt Christus etiam voluntarie, secundum naturam diuinam patri se subiiciat, propriè loquendo de subiectione; quia non poteft velle id, quod per nullam potentiam effici potest. Nec iuuat te similitudo ex rebus humanis petita, vbi maior fe subdere potest sponte minori, nobilior, ignobiliori; quia natura humana, faltem moralis quoad dignitatem, maioritatu & mineritatu, vt fic lognar, per vices capax eft; minime autem natura diuina Chrifti; que cum nullus hostis, sed pax, quies & securitas sempi- B stomnium suprema; sub nullius potestatem redigi potek.

56

· Obiicit Caluinista Cyrillum lib. 10. Thesauri cap. 8. Vbi afferit. I. Non destrui equalitatem subieatone. I I. Subiici plorunque equale equali difpensationi modo. III. Spiritus Prophetis subiici. 1. Cor. 14. nec tamen minores Prophetic effe. 1 V. Subjectionen non repellere filium ab aqualitate patrie : Ex quo sequitur, iudicio D. Cyrilli Christum secundum diuinam naturam patri effe z qualem, licet fecundum diuinam naturam Patri fubiiciatur. V. In bominibm quog filios Patribus subiici, nec tamen minores vilo modo effe, quantum ad substantia naturag, rationem. Siergo debere ita fieri nemo negabit in nobis, inquit D. Cyrillus, neg, ideirco maiores effe, aut minores, naturadicet C eos, qui fubsiciunt, aut qui fubiiciuntur : quare id in Deo quog, fimiliter fine impietate fieri non putabimm ? Non enim (ubiectio in ipfo effe Filijeft , aut ipfum effe Filij in fubiediane; fed , cum in propria fit bypoftafi , fubici Patri dicitur. Vnde fubiettio minore Fily naturam Patre oftendere non poteft.

VI. Etiam Patrem fubilci filio. Subilcitur enim alteri, qui ei ministrat; Pater verò ministrat Filio, vt canit Pfalmifta. Sede à dextri meis, douce ponam, inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Si ergo Pater, quamui ministret Filio , minor tamen ipso proptorea nou eft : nec Filius, quia Patri fubiicitur , minor Patre putandus eft. Sed fenfum verborum Apofieli mode confideremu. Omnia Pater per Filium operatur : idg. fubieltionie conditio eft, vt voluntatem Patris in omnibus Filius babeat.

Subiici nos filio, nec tamen propter fubieltionem VII. naturam noftram in aliud mutari : voluntatie enim atge <ognitionit fubicationem effe. Similiter ergo Filium quoq, fubiici Patri; non mutata natura ; Deum enim effe incommutabilem. Hzc & alia huius generis D. Cyrillus, per quz & suam & Caluini sui impietatem Iunius exculare nititur.

Respondeo, D. Cyrillú subiectionem aliquando impropriè vlurpare s aliquando propriè, fic tamen vtillam nec ad perfonam, nec ad diuina naturam Christi; sed ad humanam duntaxat referat. Quod aliquando impropriè vsurpet, conuincere videntur illa verba; sed quid dicetie, fi Pa ter quog, fubiici filio reperiorur ? Subiicitur certe alteri.

qui

## Defenfio Cap. 14. 15. 16. Lib. I.

57

clarius liquet; D. Cyrillum fubieltionin & miniferi fen minifrandi nomen viurpare improprie; nam subiccio proprie dica distinctione minimum duorum connexam habet. At Pater non diftinguitur secundum naturam à natura diuina filij,cum fit vna & cadem vtriulque. Si dicas : Patrem yt Patrem, hoc eft, fecundum hypoftafin, qua realiter à filio distinguitur, ministrare atque adeo fubiici filio ex D. Cyrilli fententia. Refpondeo, neque istud hic habere locum ; quia ad fubiectionem & ministrationem proprie dictam requiritur inzqualitas, fi non naturz & essentiz; attamen dignitatis. Dignior est enim is, cui ministratur, qua talis; quàm qui ministrat, quatenus & iple talis, propriè loquendo de minifierio: Nam qui eft maier, qui recumbit, an qui minifirat ? Nonne qui recumbit ? Lucz 22. At in perfonis diuinis, nihil est maius aut minus; nihil superius aut inferius etiam quoad dignitatem; nec potest esle; ne ex condescensione quidem, & ex libera voluntate ; quia repugnat naturz diuinz & ipfis personis, vi aliqua seipsam libere ex dispensatione quadam minus dignam altera periona faciat; quandoquidem par dignitas omnibus naturaliter ineft. Itaque necessario dicendum eft; D. Cyrillum, przdiao loco nomen fubiettioni accepisse improprie & abusiue, maxime cum cælestis Pater hoftes, vt scabellum pedum, subiecturus fit Christo; non quatenus Deus est; fiue fecundum naturam diuinam; fic enim Christo æque ac Patri omnia fubieda funt; fed quatenus homo eft, feu fecundum humanam naturam ; Ex quo conficeretur, Deum vt Deus eft ; Chrifto fecundum humanam naturam fubiectum effe; fi D. Cyrillus *fubiettioni*e vocabulum propriè vfurpasset.

Sic impropriè vsurpatur, sequentibus mox verbis, fi illa (per filium) referas ad diuina naturam filij. Docet igitur Paulus, verba Cyrilli recito, in futuro quog faculo Patrem in nobie non aliter , quam per Filium babitare; ideo (cribit; Quando subietta silio erunt omnia, tuncipfe quog, Patri fubiicietur, qui fibi omnia fubiccit. Et addit : Vt fit Deut omnia in omnibus. Videtur ergo dicere ; nemo putet aliter nos , quam per Filium Patru fore participes in venturo faculo. Per fubiectionem ergd nibil alind fignificare voluit , quàm Filium nobie Patrem etiam tunc largiturum. Et ita fubicciio non minorem Filium oftendit , fed identitatem Trinitatu demonftrat incommutabilem, qua nunquam aliter fe babebit, fed erit etiam in ille faculo Pater per Filium omnia in omnibm, & vita, & incorruptibilitas, & gaudium, & virtm, & quidquid fantin gratia dabitur,ex Patreper Filium in Spiritn dabitur.

Quamquam nil vetat hzcverba : per filium ; referriad Chriftum, vt hominem; seu secundum humanam naturam; nam quidquid charifmatum fanctis diuinitus aut datur aut dabitur, id per Christum hominem seu secundum humană naturam, datur aut dabitur : Et Deus Christo se-

qui ei minifrat : Pater verd minifrat filie, &c. Vbi luce A cundum humanam naturam vtitur, vt fic dicam, tanquam medio & instrumento, quo omnia dona calestia ad nos deriuantur, & in nobis efficiuntur. & Chriftus hoc modo Deo propriè subiicitur & subordinatur; nec mirum, quadoquidem humana Christi natura est creatura. Hanc subiectionis speciem szpius postea indicat D. Cyrillus in codem capite: Subjectius nune quog, Chri-Am Patrieft, non tamen pro omnibus, fed pro foin credentibu in eum, pro quibus, feipfum tanquam immaculatum agnum, Patri obtulit , vt ab omni peccato liberatos Patri offerret.

58

Ex quibus perspicuè elucescit, S. Cyrillű hanc fubiectioné statuere secundum humaná Christi natură; fecundú hanc enim obtulit fe Patri tanĝ agnum immaculață. Subiungit S.Cyrillus. Quă do igitur omni vndig, exterminato errore, vniuer fu terrarŭ orbi: ad verŭ Deum conner/us, Dominŭ Deum I E 5 v M Cbriftum confitebitur , falutariag ipfim mandata sequesur: sunc, inquam, quia omnes ibi erunt fubietti, ipfe quog pro omnibm Patri fubiicietur, & Pontifex omniŭ fimpliciter factu, omnibus per fe ipfum participatione Patris largietur. (En subiection E Christi ex Pontificatu eius aftimat. At Christus Pontifex fuit & est, non secundum natura diuinam; fed humana) Sicenim Dem erit omnia in omnibm, per Filium in omnibm babi sans. Ideo, non dicit; tunc iple quoq; Filius Patri, vt minor subiicietur : sed , subiicietur, inquit, vt fit Deus omnia in omnibus. Vides , quia mediationem Filij.qui nos ad Patrem adducit, fermo bic fignificat. (En in officio Mediatoris subiectionem Christi С collocat. Christus auté Mediator fuit secundum naturam humanam tang principium proximu; vt lupra ad przfat.notauimus,& ex inflituto tra-Gabitur infra lib. 5.) simul enim rurfu cum fanctiu eris. & feipfum proportionaliter ad gratiam finguloru om nibm largietur, vt per ipfum Patris omnes fint participes & biceft subiettionis modus. Patrie enim benedictionem naturaliter per ipfum in Spiritu fancto conceffam, vocatu in regna caleftia ipfe ministrabit.

Addit S.Cyrillus. Het autem minifratio atg. fubieffie (nempe fecundum naturam humanam)### repellit eum à naturali dignitate filij. Nam quamun natura filim & aqualu Patri (fecundum diuina naturam) condescendens tamen etiam tune ( nimirum fecundum humanam naturam,)miniftrabit Patri, (dum omnia dona czleftia ad fanctos etiă in illo felicifsimo zternz beatitudinis ftatu non nifi per Chriftu, quatenus homo, deferentur ac peruenient.) Cognitionem Deitatis nobis largiens, vt tantu cognesicamm,quantum recipere poffumm. Quando igitur dicit D.Cyrillus, perficuum omnibus effe non deftrui aqualitatem fubictione; & aquale aquali fubiici; intelligi id debet, fecundum diuerlos respectus achabitudines. Nam in Chrifto non destruitur zqualitas Christi secundum naturam diuinam cum Patre ; per hoc, quod Christus Patri subiicitur secundum aliam habitudiné, nempe secundum naturam humanam. & in humanis quoque zqualitas naturz humanz in fubdito cum fuo

C3

Domi-

#### 59

# Defensio (ap. 14.15.16. Lib.1.

ticam, qua subditus suo Domino subiicitur. AEquale itidem zquali fubiicitur, no formaliter & reduplicatine; sed materialiter & specificatiue:nam Christus, qui cælesti Patri æqualisest, subiicitur Patri, non secundum id, quo Patriest æqualis; fed fecundum naturam humanam, qua Patri est inzqualis. Et seruus subiicitur Domino non secundum id, quo naturaliter Domino xqualis eft, nempe fecundum humanam naturá; fed fecundum alios ciuiles respectus Domino lubiicitur, vt quatenus est instrumentum quoddam eius,&c.) Quomodo autem subietio ( secundu humanam naturam) ab aqualitate Patris (lecundu naturam diuinam ) Filium depellere poterit? Nonne queg, filij Patribus fubiiciuntur ( non fecundú phy- B nametiam per/ona increata fe poteft (ubiicere voluntarie, ficam naturz zqualitatem, fed fecundum respe-Aum causta & caustati ) nec tamen minores vllo modo (unt, quantum ad fubstuntia naturag, rationem, inquit S.Cyrillus. Si hoc fit in hominibus quoad fubltantiz & nature rationem, cur idem non posset contingere in Christo, vt quamuis secundum naturam humanam Patri subiiciatur, eidem tamen,quoad diuinam naturam perfecte fit zqualis?

Non enim fubiectio in ipfo effe Filij eft, inquit D. Cyrillus, aut ipfum effe Filij in fubiectione ; fed cum in propria fit bypostafi, subici Patri dicitur; videlicet secundum assumptam naturam humanam. Vnde subiectio ( fecundum humanam naturam ) minorem Filij (diuinam) naturam Patre oftendere non poteft. Ostenderet autem, fi esset secundum naturam diuinam, vt cum Caluino suo contendit Iunius. Subiicimur nos, ait S.Cyrillus, Filio (Dei) nec tamen propter subiectionem natura nostra mutatur. (Natura quidem non mutatur, & eiusdem omnino specici fumus cum natura humana Christi; attamé, quatenus nos homines Christo homini subiicimur, ipfo fimpliciter non natura; fed statu, loco, lorte, conditione inferiores lumus, & iple luperior.) Similiter ergo Filim quog fubiicietur Patri,non mutatanatura: quia subiicitur secundum humanam naturam, quz immutabilitati naturz diuinæ nihil adimit. Nam fi fecundum naturam diuinam propriè Christus subiiceretur Deo, tunc effet necessarium ; Christum secundum natura D naturæ diuinæ, quamuis vniatur cum humana diuinam effe minorem Patre; atq; adeò creatū; cum enim, vbi propriè dicta est subiectio, oporteat este numero diuersa, & distincta; idem hic euenire oportet; at si Christus quoad naturam diuinam numero differret à Patre, minor Patre esset; quia impossibile est, vt sint dux numero distinct nature divine equales, & per consequens natura eius esset creata; quia quidquid eft infra Deum eft; creatum eft.

Quod si quis subicationem in ipsis divinis hypostasibus Patris & Filij constituat, necessariò vnam altera majorem, & digniorem facere debet; finon, vt ita dicam, quoad entitatem; attamen quoad auctoritatem, & przcipiendi facul-

Domino non destruitur per subiectionem poli- A tatem ; nam superioris est præcipere : subditi, przeepta facere. At quis talem fubiectionem in diuinis ferat ? Nihil itaque emolumenti accedit blasphemiz Caluinianz & Iunianz ex D.Cyrillo; qui Chriftum Patri propriè effe fubiectum fecundum naturam diuinam nunquam afferuit; sed vanitatem istius consequentiæ demonstrauit : Chriftm eft fubiectus Patri, nempe, fecundum naturam humanam, fic enim intellexit; Erge eff minor Patre.

60

Attribuit Iunius Bellarmino hunc fyllogifmum. Quidquid subiestum eft, creatum eft, natura diuina filij fubiecta est, ergo & creata. Propositione distinguo, inquit Iunius. Nam quidquid subiettum eft natura fua,creatum eft : at non quidquid subiestum voluntate. & re ipfa fecit. Minorem, fiue affumptionem negamu proprie loquendo. Nam perfona Filij proprie loquendo, in communi fubicita est ; Commune autem iniquum est dinidi.

Sed hoc iam euertimus : impossibile enim eft, vt vbi eft eadem numero res & naturz identitas, ibi fit subiectio; vt & ibi, vbi prorsus est eadem auctoritas, maiestas, potestas, quæ in realiter distinctis diuinis hypostasibus inest. Et quicunque contrarium afferit; is verz & propriz di-Az subiectionis, notionem non ntelligit; quidquid demum de naturali & libera feu voluntaria subiectione garriat.

Porro verba illa Iunij : Perfona filij proprie loquen-C de in communi fubietta est: Castigatione egent; quia & obscura fant, & hunc sensum falsum substratum habent : Perfona Filij proprie fubietta est, vt fubfifit in veraque natura ; quod Iunius vocat commune, & diuidi poffenegat. Hinc fcribit; Has non de natura dinina filij , (ed de porfona dicuntur , fecundum vtramque naturamipfim in communi indinifo, vt loquuntur. Czterum non agitur, vt diuidantur naturæ, fublatavnione; sed quid cuique proprium sit quæritur; proprietates naturarum non sunt vnquam confusz, sed inconfusz & impermixtz, ita vt operatio vnius, non fit operatio alterius; quamuis coniuncaz in eadem hypostasi. Hinc si solius naturz humanz est subjici, sicut reuera solius eft; fieri nequit, vt subiectio competat quoque in eadem hypoftafi, atque fieri nequit, vt perfona secundum ambas naturas licet hypostatice vnitas, subiiciatur.

Dicat quis: Caluini di&um, non ita rigidè & inclementer accipiendum; sed benigna aliqua interpretatione molliendum esse. At refragatur Lutherus, mandatque, vt cum huiusmodi hominibus absque misericordia agamus, & inbrica, atque adeo Ariana & Nefforiana dicta, contra illos interpretemur, vt vidimus supra in Defensione Przsationis : Et de Caluino satis superque constat; eum ita fuisse affectum, vt nihil quod Arianum vel Nefforianum effet , admodum alienum abs se putaret.

Tria

## Defensio Cap. 17.18.19.20. Lib. I.

Tria adhuc vel quatuor, vbi notauero, capiti huic finem imponam. Primum eft; Iunium concedere hanc propolitioné: Christum effe inferiorem Patre secundum naturam diuinam subiediue; ; bocest, ex libera voluntate, que liberŭ est principium actionum omnium, que dicuntur voluntarie. Quo quid stolidius? Quasi verò per vllam voluntatem etiam Dei, fieti polsit, ve natura diuina in Christo sit inferior Patre. O stolonem maniacum & Arianicum.

Obiiciat forte quis, Iunium hoc fuo modo loquendi, nil aliud velle, quàm in dinina natura inef fe voluntatem illam, qua voluit fubiici per affumptam bumanitatem, qua formaliter fubiettu eff. Sed, vt id ita effet, contra illum ex legeLutheri iam fæpius nominata; hæ tam lubricæ & flexuofæ locutiones interpretandæ effent.

Deinde reclamant omnia propemodum Iunij verba': quia apertifsime dicit; Cbriftum fecundum naturam divinam fubiective fuiffe inferiorem Patre; tametfi non cauffaliter, pro eo, quod est, ex iure & modo feu conditione nature divine, fed aconomice & diffenfasiue per liberam voluntatem fuam.

II. Iunium libentius vlurpare & concedere hanc propolitionem. Cbriftum fecundum perfonam effe inferiorem Patre. Non extricaste ex luto vel Ariano vel Neftoriano; fed magis intricas; quo plura fabularis. > Tace, quæfo, & faucibus tuis frænum impone. Quia æquè Arianum eft dicere, Chriftum fecundum perfonam effe fubiedum Patri, ac dicere; fubiectum effe fecundum naturam: quia perfona Chrifti Deus eft, fieri ergo non poteft, vt Chriftus Patri fecundum perfonam fubiiciatur.

Chriftum habers regnum quoddam personale; boc III. est, qued ratione per son a ei competat, ex dispensatione vo luntatio, qued perfona Christi sit proprium. Quale hoc regnum?Num illud,quod Iunius vocat Mediarorium? Agedum dic, num effe Mediatorem conuenitChristo secundum personam?Num officium hoc eft Christi groprium secundum personam? Non nego, personz Christi conuenire officium Mediatoris;eft enim perfonaChrifti principium quod operationum mediatoriarum; led conuenire ei secundum personam, hoc dico Caluinismum redolere. Nam &pati, crucifigi, mori competebat olim persone Christi; at non secundum personam; D fed perfonz fecundum humanam naturam: Neque enim verú est; Christum este passum & mortuum fecundum perfonam; fed perfonam fecundum humanam naturam. Persona enim Christi æquè eft impaísibilis & immortalis ac natura diuina Chrifti; & æquè nulli poteft subiici ac diuina Christinatura : Proprerea zquè absurdum est dicere, Christum secudum personam suam fuisse fubiectum Patri; ac dicere; Christum secundum naturam diuinam fuisse subiectum Patri, vt antea dictum:tametfi verifsimum eft;perfonam diuinam Christifuisse subiectam Patri; non in se. fed in natura humana; feu quod <del>c</del>ôdem recidit, secundum naturam humanam. Sed Iunius im-

Tria adhuc vel quatuor, vbi notauero, capiti A peritè ista duo confundit : Persona Christi subietta, ic finem imponam. Primum est; Iunium condere hanc propositioné : Christum este inferiorem tere secundum naturam diuinam subiettiue ; hoc est, ex tamen magno discrimine distent.

62

Stultè etiam metuit, duas Christi naturas in vna hypostasi vnitas diuisum & distractum iri, nisi dicamus, personam Christi secudum vtramque naturam sulam *in communi indiuiso*. hoc est, prout natura indiussim in vna hypostasi vnita considerantur; Deo fuisse subjectam. Non enim magis diuidit naturas, qui dicit; personam Christi tantum secundum humanam naturam fuisse Deo subjectam; ac qui dicit; personam Christi tantum secundum humanam naturam esse pasfam, crucifixam, mortuam.

B Certé qua ratione dicit Iunius, perfoná Chrifi fecundum vtramque naturam in communi indiuijo fuisse fubie cam Deo; ne diuidat vnitas naturas: dicere item debebit, personam Christi pafsam, crucifixam & mortuam fuisse, fecundum vtramque naturam in communi indiuiso; quia si ibi diuiderentur & diuellerentur natura, niss asserretur id, quod asserit Iunius; cur non & hic 'Aut si non hic; cur, quaso, ibi ? Quassi verò vnio hac naturarum in vna hypostasi, proprietates earum confuderit; & quod vnius est, in alteram transfuderit.

#### CAPVT XVII XVIIII.XIX XX.

TERVM nimis prolixus est Danzo Bellarminus in his capitibus, qui-🔄 bus Arianorum & Samofatenianotum veterú & recentium argumenta vel potius anilia nugamenta diffoluit ac difsipat. Quam repetitam querelam nescio vnde exfiltere feram, nisi quòd Danzo zgrèest, amicos, vel certè focios fuos Arianos, Neltorianos, Samosatenianos & Tritheitas tam fortiter ac potenter Bellarmini inuicis armis profligari. Mallet videlicet cum arcto amicitiz nexu fœderatis mitius agi. Calumniam de petitione matris filiorum Zebedei Matth.10.deqi responso Christi, quam hîc Danzus texit, refutată inuenies apud Cydonium nostrum libro 2. cap. 5. Quem conful**c**.

Iunius inuerecundè denuo negat Lutherum ex Litaniis expunxisse illud: Santta Trimitas vmm Dem, miserere nobis. De qua impudentia dictum est ad Præstationem. Inspiciantur Litaniæ Latinæ & Germanicæ Lutheri, quæ exstant Tomo octauo Germanico;& quæ in Lutheranorum Agendu seu libris Ritualibus legútur. Si inuocatio hæc comparuerit, lunius hoc loco nec mendax, nec calumniator haberi debebit. Nam apud Caluinianos nec volam nec vestigium Litaniærum reperiri, vel pueri in triuiis & compitis norunt.

Ad caput decimum nonum iterum effundit funius luos Arianilmos: Cbriftum, qua bomo erat, naturaliter fuisse in potentia ad recipiendum: Qua mediator, id est, Deu & bomo, fuisse in potentia ad scripien-

C 4

dum

#### 61

6z

## Defensio Cap. 1.2.3.4.5.6. Lib.11.

miam poluntariam y (um earum terum, quibus (e per eanden reconomiam in aninerat. En inauditam in omnibus huculque eruditis & orthodoxis scholis seu opinationem seu delirationem. In natura diuina ¿quatenus est natura mediatoris Christi, ponit ifte potentiam paßinam & receptinam. O monftru in Caluini stabulo zternis vinculis coërcédum; & ne quid stultitie deesser; fingit potentiam hanc non fuisse dinine nature paturalem, sed voluntariam ac løberann : quafi verò Deus per liberam fuam voluntatem facere polsit, vt*potentia paßina*; quz di- B uing naturg naturaliter non competit; competat per liberum voluntatis actum. An non eft n**a**tura diuina ens necessarium, immensum, infinitum in perfectione? Num vllare, quam postea recipiat, se abdicare potest? ô somnia plusquam phrenetica.

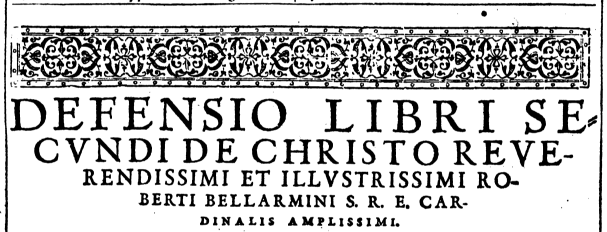
Nec exinanitio illa, de qua ad Philippenf. cap. 2 in hoc fita est, vt natura diuina aliquam suam perfectionem per dispensationem libere deponat, sed in hoc, quòd Deus formam serui accipe. re, & in vna fecum hypoftafi vnire dignatus eft,

dum etiam fecundum naturam dininam in fe per wone- A cum iis quidem circumstantiis, que omnibus Christianis notæ funt; natura diuina inuiolabiliter sua in maiestate atque gloria perseuerante, absque vila decessione. Quid enim de ente immutabili decederet?

64

Simile portentum est, quod proximè subiicit Iunius : Iure aconomie voluntarie cesit vfu rerum fuarum divinitas eius ad opus mediationis & redemptionis noftra. Obsecro te, quarum rerum vsu cessit diuinitas seu natura diuina / Quid propter officium Christi mediatoris dimist, quod ci alioqui naturaliter competeret?Dic,oro,Iuni,vt tanta mysteriatecum pariter intelligamus & suspiciamus: Est, inquis, pauper factus propter nos, cum effet diues. At num pauper factus est secundum naturam diuinam ! Hic tandem expeditum da nobis responfum. Natura dines est. Omnino : Confilio miferuorde & voluntate pauper. Iterum quæro. Secundú quam naturam ? Si secundum diuinam; peior es Ariano.Filius Dei factus est pauper & inops, cedo, fecundum quam naturam?

Finis libri primi de CHRISTO.



CAPVT I.ILIILIV.V.VI.

ANAvs circahze capita admodum bene cum Bellarmino contentus est; vtparum absit, quin dexteram iun-gat; quod vel ex his eius pronunciatis intelliges. Stant, que bisce tribus capitibus traduntur. Mirum, ni sedeant. Vnum tamen nutat. Forsan in nutante & nictante Danzi capite. Quid illud! Non placet Danzo, quòd Bellarminus dicit, nos re: vt ab illis perspicuè distinguamur,& Catholici sciant,quid credere debeant.Vide,inquit,Auguftinú tract.97. in Ioan.vbi oftendit fugiendas profanas vocum nouitates, sed, non ipsa nomina noua, quz contra iplas hzreles ipftituuntur. Prima ratio inquit Dançus, puerilu est. Cur puerilis? An non grauifsimi ponderis res eft, vt Ca-

tholici non tantùm animo & fenfu; fed & verbis, loquendią; formulis ab Heterodoxis difcrimie nentur? An vocabulum Homonfij, quo tanquam certo symbolo Catholicos ab Arianis secerne-

C | bant, tu pro re puerili & ludicra ducis? Posterior ratio, inquit Danzus, falfa est. Si loqueris de illa; re Catbolici filant, quid credere debeant; caufiz nihil dices, cur te meritò mendacij nó arguam. An non vox Homoufij in Concilio Niczno & pòft, ea item de caussa celebrata & frequentata est, vt Catholicis omnibus constaret, quid fide tenendum, quid abiiciendum effet, tametfi vox hzc Concilio Niczno antiquior effet / Si loqueris de dicto D. Augustini, quod Bellarminus adducit, impeppter nouas harefes cogi noua nomina inueni- D ritè rationem vocas, quia non est ratio cur noua vocabula fint procudenda & vfurpanda. Sed affirmatio, noua nomina contra nouas harefes instituta, licite ac iure vsurpari. Deinde, verba Augustini & Bellarmini frauduléter deprauas. Non enim dicunt, rocum nouitates; fed, profanas vocum nouitates, à nouis vocabulis differres & idcirco fugiendas esse.

11. Danzi pronunciatum: Quecunque bie duobue capitibus (quarto & quinto ) continentur & dette & ortbodoxe scripta à Bellarmino agnoscimu. Quàm benigne.Nec hoc fatis.Itaq, probamu.Candorem agno-

fcimu,



Defenfro Cap. 1.2.3.4.5.6. Lib. 11.

feimm, cum Genebrardum damnat, Caluinn laudat. Ego A Di fandi, lofue 24. marsti tui, opifices tui, Efaia 54. fint hic candorem tuum, Danze, defiderare cogor. An ideo Bellarminus damnat Genebrardum, laudarq; Caluinum, quia vno in loco Caluinum non recte à Genebrardo reprehensum & refutaram scribit? Si hocin laude Caluini ponendum cenfes, ponas licet; no impedio; quia noui etiam olitores aliquando opportuna imò & opportuniora quàm alios, loqui. Sed hac de re copiosius agit ipsemet illustrissimus Cardinalis in Recognitione suorum Operum.

III. Danzi pronunciatum: Merito gratias Bellarmine in hoc capite 6. agimm (quàm gratus Danzus) qued tam fedule & methodice trium dininarum perfonarum diffinctionem, tamque erudite contra Arianos 🗷 veseres & noftri temporu confirmauit. Si tam plenis ti- B biis Bellarminus Caluinum laudasset;quz tuba, quz baccina Danzo ad diffundendam tam infignem laudem fufficeret? Hoc tamen tam verum encomium fœdat gemino mendacio: Bellarminum becen Calniniftarum fcriptis accepiffe; idg colare. De quo iam lib.L

Iunius mentitur, etiam Gnoflicos olim in pefima fua canffa v fos vocabulo Homoufij, idq; apud Irenzum permultu locu logi. Vel vnus mihi fatisfaciet. Vnus monstretur, & adquiescam. Non sum planè hospes in Irenço. Non memini tamen me vel semel, nedum multis locis, hoc in Irenzi feriptis obferuare.

Ad caput quartum grammaticatur Iunius nefcio quid rancidulum de vocibus vía & bypofta-/m.Theologi eft vocabulis vti prout fert recta & salutaris Ecclesiz cosuetudo; quidquid vel olim factum; vel etiam nunc fieri queat, fi quis ipla nomina Grammaticis duntaxat oculis intucatur.

Capite quinto onerat Iunius Bellarminum mendacio; quasi sententiam S.Augustiniex lib. 2.ad Bonifacium cap.7. incommode'rectrauerit. Sed tam Augustini, quam Bellarmini; lectione & infpectione, in fumum abibit huius commenti vanitas.

Capite fexto arbitratur Bellarminus non effe admodum firmum argumentum, quod ducitur ex confuctudine Hebrzorum nomen Dei plurale cum verbo fingulari iungentium; vt elobim bara, Difecit. Qua phrafeos forma Trinitaté per-D fonarum, & vnitatem ellentiz innui exiltimant: huncenim elle linguz Hebrzz morem, vi vocabola pluralia fingulari fenfu accipiat; & cum fingularibus constructuidés non tantùm in nomine veri Dei; sed & cum de falsis Diis, aliisque sermo inflituitur, vluuenire.

Innius ita intricate hic nugatur, vt vix flatuerequeas, num stet pro Bellarmino; vel contra Bellarminum. Dixerat Bellarminus : mirum videri posse, cur, si Hebraice dicere liceat de diuinis perfonis; iuerunt Di; non idem conceffum fit Latinis. Quibus appingit Iunius hanc notá: Erge fine nomen plurate fingulari iungas, pluralitatem perfonarum vides in vnitate effentia fine pluralia nomina.ve

nomen cum verbo : isa pluralisas non Deorum effentialiter, fed perfonarum roupicaparer in vna effentia diuina oftenditur. Hac illa est ratio, quam Bollarminus defiderat.

66

Dubico, num hzc Iunius vigilans scripserit. An non palam scribit Bellarminus, nomina Dei Hebraicè in plurali cum verbo singulari posita; non habere fignificationem pluralem, fed fingularem? An non idem dicit; fi nomen veri Dei copuletur cum verbo plurali, vt interdum fieri, allato exemplo, demonstrat Bellarminus : idemój diceret Bellarminus, si nomen veri Dei pluraliter iungeretur cum nomine adiectiuo pluralis quod Iunius accidere scribit Iosue 24. in illo, Di (anthi.Sienim vocabula hectantum funt pluralia quoad lyllabas, len lu autem & lignificatione fingularia, vt vult Bellarminus; fieri non poteft, vt pluralitatem personarum in vnitate estentiz defignent; quandoquidem fingularem fignificationem habent, non pluralem. At Iunius putat habere fignificationem pluralem. Hoc tamen non debet putare, sed probare. Neque hic tempus estpatandi, sed probandi: alioqui non labefactabit opinionem Bellarmini: Et quam rationem Bellarminus desiderauit? Hac est, inquit,illa ratio, quam Bellarminus defiderat. Nihil prorfus rationis in tuis verbis video; sed multum inanis affertionis.

Quzrit Bellarminusquare liceat Hebraice de diuinis personis dicere, inerunt Dy: & Latine non liceat?Tu pulcherrime fcilicet respondes: Erge fiue noinen plurale verbe fingulari iungas, &c. Quam 2 pta responsio; si tamen crassa ineptia appellari, potest apta. Nec à te, nec ab alio Caluinista exspectabat & desiderabat Bellarminus huius rei rationem; quia cam non ignorabat, cum mox fubiunxerit: hoc contingere ex more Hebraorum, quibus nomen plurale rem fingularem fignificat, qua consuctudine latini carent; habent tamen Germani; qui de vno & ad vnum, fed honoratiorem: Verinifis. pro, tuinifi. Redius fectiles, firationi Bellarminianz opposuiss, Latinos itidem non penitus has consuetudine carere: nam & vnus quispiam dese loquens : Nos. inquit, bos fecimus. Nos scripfimus: Vbivides, locutionem fructura pluralem; fensu fingularé. Quidquid fit de hoc, certum eff, apud Latinos inufitatum este; nomen veri Dei pluraliter de perfonis diuinis enunciare, fiue cum verbo alioue adiundo fingulari, fiue plurali.

Ait Bellarminus, nullum vel Græcum vel Latinum Interpretem exHebrzo vertiffe, Dij: hoc iplo igitur lignificari nomen Dei plurale apud Hebræos, accipi singulariter. Iunius dicit, bee ideo factum,quod feptuaginta Interpretes mysterium Trinitatis, aut ipfinon viderint, aut fi viderunt, aliu palam proponendum non cenfuerint. In nouo Teftamento flylum offe mutatum; Hieronymum & alios Interpretes ftylum neue legis ferutes. Sed quid has muscas Iunianas vel memoro vel perfequor? Fecit hoc diffuse

Calui-

Digitized by Google

## Defenho Cap.7. Greliquoru m víq.ad 19. Lib. 11.

С

Caluinianus Drasius libello peculiari de voce A Elebim, & in Responso ad Quastiones Anonymi Theologi ex Germania. In quo libro non modò Bellarmini sententiam, quam hoc loco tradit, amplectitur, sed & verba eius verbatimexscribit & Iunio, Iunianisque discipulis opponit: vt & fuum Caluinum, & in Caluini caftris, commilitonem Danzum, & Mercerum; & ex Catholicis Caietanum, Pererium, alios. Quibus Iunius nil opponit, quàm Abenezram, hoc eft, Grammati cum Theologis, inquit Drusius, & Iudaum vnum tot Chriftianis. Quod nollem à me factum: Nam crimen effet. Sed illi licet, qued liber Ita Caluinianus Drufius.

#### CAPVT VII. & reliqua víq; ad XIX.



67

D caput septimum agit Dançus en- B comiasten Bellarmini : Verißima, inquit, Bellarminifolutio est , ad Valentini Gentilie impium argumentum. Rectè,

fentis,ô Danze Perge, Ioannie Wigandi (Lutherani)folutiofalfa.Rectifsime indicas.Nec enim effentia in diuinie generat effentiam, ne fiat effentie diuine multiplicatio. Iterum bene & sentis & scribis. Et tamen Lutherus, auus tuus, adeo desipuit, vt essentiam in diuinis & generare & generari affirmarit; fuisqs affectis ad hanc vefanam ftoliditatem viam præiuerit. Mendacia, quz de au&ore huius propofitionis : Esfentia diuina nec generat nec generatur ; Danæus effundit;refutat Cydonius lib.1.caftig.Danæanæ cap.4.

Quidquid boc loco Tranfyluanis respondet Bellarmi ni, admirtimus, inquit Danzus ad caput octauu. Gratias ago pro tam liberali admissione, etiam fine vllo Admissionali. AcgrefertDanzus, Arctium vocari à Bellarmino Zvringlianum. Sed cum Aretium non pudueritelle Zvvinglianum, cauffe nihil dicere potest Danzus; cur quod esse voluit, dici non possit.

Ad caput nonum ruríus Bellarmini laudes. Quereliqua in boc capite traduntur, & nos concedimus quoque, & vere aduersus Arianos dui fatemur. Adquiescamusergo. Displicet Danzo; quòd Bellarminus scribit, genitum dringenitum nec esse substantias nec accidentia; vel, nec'lubltantias, nec accidentia lignificare.

Occinit Danzus. Quidquid est vel dicitur vere de D alio,illud vel fubftantia est, vel accidens. neg. potest quidquam bane Sizeroplar evitare. In quales angustias coniecit nos Danzus/Euades tamen leui nifu, fi quod afferit;fimpliciter neges.Nam nec fubftantiam nec accidens de Deo enuncio, cum has enunciationes de illo profero : Dem non est lapie, Deu non est les, Deus non est lignum: quia negationes continent;negationes autem nec funt fubstantie nec accidentia: vt taceam alia, quæ Philofophi in hoc Danzano axiomate vel arguent, vel defiderabunt.Cum ergo ingenitum & fit & fignificet negationem processionis, fit, vt cum de Deo seu Patre afferitur, nec substantia nec accidens de illo afferatur.

Genitum relationem fignificatinquit Bellarminus. Relationes autem dinina, funt quidem rationes fubftantiales, & realiter ipfa Des fubftantia:tamen, yt difingunntur ratione ab effentia, non dicunt substantiam, quiavelatio, vt relatio, non est fubstantia. Nec dicunt accidens.quia,in Deo nullum est accidens.Itarespondit Auguftinus lib: 5. de Trin. cap. 3. 4. & 5. Sic Bellarminus. Quz curnon refellisti, si displicebant? nisi forte existimas; nos refutationis loco reputare debere, ea, que hicin chartam cuomis immania portenta. Ingenitum pertiners ad actidens Dei, & quidem separabile; similiter & genitum. Dic, oro, suntacia Deo accidentia/Qualifnam hec Lemannica Metaphylica: quz tamen admodum in lectariorum scholisest trita, & indies magis existorum ruditate inualescit.

68

Quod autem ex ingenito & genito leparabile accidens facit; ratione, vt ait, effentie; id non minuit stultitiam, sed conduplicat: Nam & essentia, seu Deus essentialiter sumptus; est ingenitus, vtpote omnis processionis expers. Quod si genitum effe, esset accidens separabile Dei, ratione essentiz; quia de effentia non predicaturs effet etiam accidens separabile Patris, & Spiritus sancti, quia de neutro prædicatur aut prædicari potest. Et quauis reuera genitum esse; esset accidens; num ideo dici posset accidens feparabile, ratione essentiz vel Patris, & Spiritus lancti, quia de effentia, Patre & Spiritu fancto verenon affirmatur? An risibile est accidens separabile bouis; candor, corui; nigredo cycni; quia nec rifibile de boue; nec candor de coruo; nec nigredo de cycno verè przdicatur?

Videnunc & hoc monstrum. Genitum est accidens inseparabile Filijingenitum, ratione Patris. Arbitror fieliditatem effe in separabile accidens Danzi, & omnium, qui accidentia seu leparabilia seu inseparabilia in Deo ponunt. Quis enim, nisi validissime infatuatus, accidentia in Deo statuat? Quod ait, Ingenitum effe relationem : falfum, filoquatur de relatione reali; falsum item principaliter lignificare relationé rationis; fi de hac forte Danzus loquitur; quia primario negationem processionis denotat; querelationem quandam rationis adjunctam habet.

Ride & hoc monstrum. Quidquid est; effentis eff. nel accidens. Sireferas ad diuina; falfisimum eft; tum alias ob caussas, tum quia in Deo nihil loci accidentibus relinquiturs fi referas vniuerfim ad omnes res : fallisimum itidem est ; nam persona seu personalitas & hypostalis in homine v. g. nec est essentia hominis, nec accidens eius; vt norunt quicunque meliorem, quàmfit Caluiniana & Lutherana, philosophiam didicerunt. Lege Cydonium lib.2. caftigationis Danzanz cap.2. vbi hzc Danzana accidentia probè examinat & profligat.

Ad caput 10. & 11. calumniatur Danzus, Belarminum inutilia reuocare, Giam millies confutata, velut repotia, reponere, & oblita commemorare. Que ve-

rilsima

Defensio Cap.7. & reliquorum ofque ad 19. Lib. 11.

rissima sunt, si'ad Danzi partim conuicia, par- A genus abstrahit à differentiis contrahentibus: tim mendacia referantur. Nam inutilia reuocat, & iam millies audita, protrita, & profligata, velutrepetia, reponit. Cui bono? Nimirum, vt fuum ingenium oftentet, & quam vbere lycophantandi copia instructus sit, omnibus palam faciat: ex qua copia processit itidé immane illud mendacium, quod mox subiicitur, Bellarminum cap. 10. in solutionequarti argumenti dicere : Filium etiam in diuiniu generare poffe, etfi actu no generat, propterea quod non est opm. Hoccine Bellarminus, vanissime impostor? Audiamus verba Bellarmini.

69

Respondeo, generare dicere perfectione, sed minimè eam deeffe Filio. Eft enim in Filio omnisperfectio actiuz generationis, licet ipla actiua generatio in Filio non fit. quia, non est opus. B Nam omnem perfectionem, quam habet generatio, ab effentia habet. Effentiam autem totam etiá Filius habet. Vultergo dicere Bellarminus, omnem generationis actiuz perfectionem esse in Filio, ratione diuinæ essentiæ, cum qua & Filius & ipía generatio actiua identificantur: Nam persone divine licet realiter inter se distincte, omnia fibi in effentia idétificant. Hoc Bellarminus docet, sed toto cœlo diuersum est ab illo, quod DanzusBellarmino tribuit:quia poffegenevare; & babere perfectionem generationin alling identificatam fibi in effentia ; non funt vnum & idem ; alioqui etiam Spiritus landus, & ipla przcisè ellentia generare posset; Nam vt persona generare possit, velgener are posse, de illa verè enuncietur, o- C lia, quibus tanta mysteria explicantur, plane esse portet, vt potentiam generandi non habeat tanrùm identice in effentia; sed & formaliter in se. Quo pacto folus Pater potentiam generandi habet; hinc & iple folus generat.

Reprehendit Bellarminus cap.11. Caluinum, quòd scripserit lib.1. Instit.cap.13. s.vlt. Filium je melgenitum fuiffe, neçiam generari; stulte fingi in Deo continuam actum generandi: Danzus mentitur, Bellarminum bicnutare. Quomodo nutat? An non perspicue asserit, recte dici: In dinin Filium semper nafei, & natum effet Cur maluifti mentiri, quam tuum Caluinum tueri? Nam quod nos ad commenta tua, quibus librum primum sententiarum conspurcasti, ablegas; nemo tibi obsequetur, nili qui & temporis & operzia Euram face-D re cogitet.

Iunius molitur pro Caluino defensionem; sed pro viribus, qualem qualem. Ait: Caluinum refpeniffe ad communem illum generation is modum , que dum est in fieri, supponit imperfectionem generati. At mentiri hunc aduocatum, patet ex Caluino, qui dicit, in Patre fulte fingi continuum actum generandi. Respexitergo non ad communem generationis modum; sed ad illum, qui est in Patre. Si dicas; hunc iplum modum confiderasse Caluinum secundum communem rationem generationis in fieri. Respondeo; communem hanc rationem, prout generationem naturalem & diuinam in cludit; abstrahere ab imperfectione in fieri; scut nam fi generatio, fic in communi fumpta, includeret imperfectionem in fieri; etiam diuina generatio hanc imperfectionem includeret; cum in inferioribus omnes communes & genericz rationes inueniantur. Non potuit ergo Caluinus actum generandi in diuinis hoc modo confide rare; fi quid confideraret, & quomodo confiderandum effet, intellexit.

70

Dices: Caluinum confiderare generationem diuinam in fieri cum imperfectione illa, quam naturales generationes in fieri coniunctam habent. Respondeo, ita quidem Caluinum considerasse generationem in diuinis; sed stulte fecil fe: quia quz ex rebus naturalibus ad diuina traf. feruntur, transferri debent seclusis impersectionibus: & præterea mentitum effe; quando dixit, ftulte fingi continuŭ actum generandi, quia nemo fani capitis talem continuum generandi actú in Patreponit; sed omnes imperfectionem secludunt: quz vniuersim etiam in naturalibus generationibus non inuenitur à parte rei; sed tantum secundum apprehensionem nostram; quia in subftantialibus generationibus idem eft, *fieri & fa*aum effe:idem, nafci & natum.

Circa decimum tertium & reliqua quinq; capita, variè ineptit Danzus. Nam post largiter effufa in Scholafticos & Scholafticorú quzftiones conuicia vociferatur, hęc vocabula: Emanario, Generatio, Natinitas, proceßio, filius, مورطة, verbum, & fimitropica, figurata, transfata: Hoc non animaduertere Sententiarias; & propterea his vocabulis vti absque tropo: que fallacia est turpisima, inquit Tropista Danzus. Atq. etiam propterea ex rerum naturalium lege & conditione in bu rebu diuinu, caleftibus, & supernaturalibm argumentantur. Qua est altera turpisima fallacia. nempe ignoratio Elenchi.

Mirabar Danzum in hac Controuersia tam parcè vti folitu illis spiculis: Est fallacia accidenti. Eft fallacia à ditto fimpliciter, ad fecundum quid; vel vice verla: Est fallacia dinifionin, est fallacia aquinocationi, &. quibus, vt primo tomo vidimus, notas fuas ad primam controuerfiam complet. Ferê indignabar, quod in hac itidem disputatione acutifsima illa fua tela non promeret, & promende voluprate nos afficeret, sed speremus meliora.Iam denuo cœpit.Sepius id aget in posterum. Non deerit ridendi & sese oblectandi materies.

An non & hic batuit, dum fatue prorfus contendit, supradica nomina non dici propriè de Deo? Dic, quzfo, num filim Dei non eft propriè Filius ? Estne tantum tropice seu metaphorice Filius? An Pater in divinis, à quo omnis paternitas in cœlo & in terra; non est proprie Pater? Num propriè non procedit Filius à Patre? Num processio eius non est propriè generatio? Quid cum his Tropifin tandem incoptabimus, quibus non est satis verbailla: Hos est corput meum : perfide intropum conuertere; nisi etiam baptisma-

tīs

### Defensio Capitis 19. Lib.11.

С

tis formam in tropum transmutent. Si enim Pa- 🗚 ter non est propriè Pater, sed tropice, si Filius non proprie Filius, sed tropice; sequitur illam quoque orationem : Egote baptize in nomine Patrie & Filij, &c. tropicam seu metaphoricam esse. Non intelligit miler ifte Meraphorifts & Caluinianus Figurifia ; aliud esse nomina, significatum, quod fignificant; imperfecte duntaxat repræsentare, & audientium vel legentium mentibus obiicere; aliud, tropice & metaphorice fignificare: Illud fieri poteft, & fit, salua proprietate vocabulorum: hoc, neguaquam. Hinclicethæ voces Pater, Film, Cr. minimè rem fignificatam adæquent, autperfecte, vt in se est, exhibeant; non tamen idcirco Tropice, hoc est, improprie dicuntur de Deo; quia sub eodem conceptu for- B mali, quamuis inadaquato, dicuntur de Deo, quo de hominibus.

Vereor, ne cò infaniz Caluinianus iste progrediatur, vt affirmet, nullum penitus nomen de Deo propriè dicissed omnia Trepice, quandoquidem nullum penitus nomen exstar, quod perfectionem diuinam perfecte & adaquate nobis exhibeat. Non est autem mirandum, Scholasticos Theologos in hanc de Tropis fententiam non descendisse; quia ipfi nec sunt, nec fuerunt Tropifte Geneuenses, quibus, quidquid conantur dicere:Tropus eft; qui fuis Tropie totum fanctifsime Trinitatis mysterium euertunt, vt demonstrat Cydonius lib.2. Castigat. Danzanz cap.2.

#### CAPVT XIX. An filius Dei sit autotheos.

DSCRIBITVR Caluino, quòd fenferit & scripserit Filium esse Deum 2 à scipso. Ostendit Bellarminus, Cal-🙀 uinum, quod ad rem iplam attinet, nec perperam, nec hæretice fenfisse; sed in modo loquendi errasse; & intolerabilem arrogantiam

luam prodidisse, cum verbailla Nicani symboli: Deum de Deo, lumen de lumine, tanquam dura & impropria notare non erubuit.

Vociferatur Danzus : In hoc capite Bellarmini le uitas, & maledicentia apparet. Leuitas, quod Caluini fenpantem fatetur : Tamen eam pauculu lineu interpositu, tanquam bareticam, & cum Arrianis confentientem oppugnat, Respondeo, Danzum in hoc capite infigniter mendaciloquentia suam patefacere: nam Bellarminus non reprehédit postea Caluini sententiam, quod ad rem ipsam attinet; sed modum loquendi, quo Caluinus vritur, refellit; & periculofum, atq; fimpliciter repudiandum effe demonstrat. Alud est res fignificata, de qua Bellarminus Caluino nullam litem mouet; aliud, ipfa locutionis formula, quam Bellarminus relicit ac refellit.

Oggrunnit Danzus, modum loquendi Caluini dicentis : Filium effe Deum à feipfo; effe pium &

orthodoxum. At Bellarminus oftendit effereiiciendum. Pluris facio Bellarmini probationes, quàm nudas tuas affertiones. Mittis nos ad librú tuum contra Genebrardum, in quo ais, te bos demonstrasse. Iam vidi tuum librum contra Genebrardum, & nihil reperi, nifi inania verba; ignorantiam, & in Patres Nicznos calumnias. Ignorantie eximium specimen est, cum ais, Dei nomen. nö nifi improprie perfonatribui; ex quo sequitur Christum patri suo cœlesti impropriè nomenDei tribuisse loan.17. Vt cognoscant te folum verum Deum, & quem missifti, Iejum Christum. Improprièigitur Pater erit Deus; impropriè Deus, Filius. Impropriè Deus, Spiritus fan dus. Nam fi homo v.g. propriè tantummodo diceretur de natura humana; improprie autem de persona Petri, Pauli, & c. vtique Petrus non propriè, sed impropriè homo esset; fimiliter & Paulus. Calumnia autem in Nicænos Patres eft, cos in illa locutione: Denn de Deo, à vera, ppria & natiua vocabuli Dei ratione receßiffe. Ná Deus terminus elsétialis & notionalis elt, & zquè personā ac essentiam iplam diuinā denotare potest.

Pergit Danzus: Transfert Bellarminu ad rationem relationem g perfona ea, que Caluinus firibit de Filio diferte ratione dinine effentie. At te mentiri, euidenter docet lectio vel etiam sola inspectio Bellarmini, concedit enim absolute dici posse, Filium seu Christum, secundu elle nriamelle à seiplo Deum; cum estentia sit seipsaDeusslioc, inquam, concedit Bellarminus. Hactamen conceísione nó obftante, quatuor argumentis modum loquendi reiicit:neq; enim folummodo reiiciuntur illi loquendi modi, qui fimpliciter funt falti, fed & illi; qui noui funt & inufitati, & vel periculum erroris continent; vel speciem falsitatis præse ferunt: neque vel vnico verbulo, quæ Caluinus de Filio ratione effentiz dixerat, Bellarminus ad relationem refert.

Mendacium eft, Caluinum vere fenfiffe. & fcripfiffe modum hunc loquendi : Deum de Deo , lumen de lumine; improprium effe ac barbariem redolere ; nifi forfan & iste sit improprius ac barbarus. Homo de homine: Filius de Patre nascitur.

Mendacium est, istum loquendi modum effe fimilem huic: Mea humanitas falutat tuam humanita tentiam, & veram effe, & à Catholicu nequaquam difire- D tem : pro co, falute te: quia hæc locutio Dew de Dee; nomina concreta continet; non abstracta; vt est bumanitas. Lumen infuper nomé, est absolutum; & verè proprieq; lumen de lumine, (ficut calor de calore; frigus de frigore) nasci dicitur.

> Mendacium est; in illo, Deum de Deo, lumen de lumine; esfentiam poni pro persona: significat enim vox Dem in illa oratione, totum illud constitutum , quod ex effentia & perfonalitate feu hypostasi constat: necideo sequitur, ipsam etiam essentiam in seesse de Deos vel nasci vel produci : fatis eft, quod totum illud, quod vocatur Filius, nascitur & producitur: nam & in naturali generatione materia nec producitur, nec nalcitur; & tamen verissima est hac propositio:

> > Totus

Defensio Cap. 7. Greliquorum osque ad XIX. Lib. II.

totm Petru nascitur : Petru homo de homine, vinens de vinente. Imò licet in naturalibus generans eandem prorsus numero naturam & essentiam, ei quod generatur impertiret; verissime tamen diceretur, Totus ille homo producitur : & sine vlla barbarie affirmaremus.hominem de homine genitum effe.

Quid fopbisticatur Bellarminm & Caluini mortui offa arrodit? clamat Danzus. Nihil fopbificatur. id quodres eft dicit. Abfit, vt Bellarminus mortui Caluini offarodat. Alios habent rofores & arrolores. Nos ab bacfcabie tenemus vngues. Ais. Refpondeat ip/emeis, in boc argumento, & calumnia pari ad Genebrardum rationibm, & me vinum non mortuum; virum non Monachum experietur. Quam animoso Quem non terreant hæ tàm tergificæ minaciæ? Cui non incutiant formidinem ? Quid mina- B ris viuus Bellarmino, cum mortuus ad inferos prius descenderis, quàm hæ tuæ minæ in vulgus Ipargerentur ? Ethamfi Seruetianw , aut Gentilifta; aut etiam Calumista essem; hos impudentisimos Danzi thrasonismos ferre non possem. Quid enim ad Bellarminum thrafo ifte ex criminationibus totus confutus, cuius totus liber nihil eft aliud, quàm interminabilis quædam infcitia? Quid vanissimus iste Spermologus ad totius eruditionis Oceanum Bellarminu? Prouocat ad librum contraGenebrardum, Quis iste liber?vis vno verbo dicam: Partus ipfius Ignorantiz, & quidem partus alogia vndequaq; refertissimus.

Concludit mediacia mendacio: Bellarminum reprebendere Augustinum, quod dixerit in diuinis effe effentiam de effentia. Non repræhendit Bellarminus D.Augustinum; sed dixit, eum abstracta pro concretis vsurpasse, quando scripsit, in diuinis esse effentiam de effentia; & fapientiam de fapientia. Num hoc est repræhendere?

Etiam Iunius Caluino suo suppetias accutrit. Laudo pietatem discipuli in magistrum. Magis laudarem, fi pietas candidior & eruditior effet. Ait , Caluini fententiam effe banc , cum de Filio fine respectu ad Patrem simpliciter loquimur , bene & proprie Filium à féipfo effe afferi. ABellarmino auté exagitariCaluinum, quasi voluerit boc de Filio bene & proprie dici posse cum refpettu ad Patrem. Quæri inprimis posset, nu Filius abiq; respectu ad Patrem considerari queat? An non funt relatiua filius & pater , qua fe D mutuò ponunt ac tollunt? Deinde dico, calumniari Iunium. Nam Bellarminus Caluini loquendi formulam fimpliciter damnat, fiue filius confideretur cum habitudine ad patrem, fiue abíque huiuímodi habitudine : quia periculoía eft, & nec Conciliis, nec fanctis parribus, nec ipfi scripture consentanea. Ait Iunius; Caluinum locutionem illam symboli. Deum de Dee; lumen de lumine:ideo yt incommodiorem notaffe,quod za ad Deitatu perfonas dividendas nefarij bomines abuterentur. Si ideo phrafis aliqua carpi & respui debet, vt durs (Hanc enim nota innuit ei Caluinus in admonitione ad frattes Polonos; imprepriam vocat Danzus in Responso contra Genebrar-

eft, Caluini, Bezz) quia improbi ca abutuntur, in periculo erunt multæ facrarum litterarum sententiz, imò ipsz integrz sacrz litterz; Quot enim funt & fuere, qui his nequiter abufi? Siaudita illa locutiono Deum de Deo, lumen de lumine; a deo pronum & procliue eft, fuspicari filium non modò hypoftafi à patre fed & natura diftingui; mirum id non aduertisse trecentos decem & o-Ao patres, hoc eft, fexcentos triginta fex oculos, non vidisse, quod Caluinus oculis duobus tam acute post tot secula peruidit; przsertim cum non tantúm Gentilis hoc nostro tempore naturam diuinam diuiferit, fed & hoc ipfum facrilegium, ipfe Arius, contra quem fymbolum Nicæ num editum eft, perpetrarit, & Christum naturæ à Patre diuersæ scelerata lingua prædicarit. Cur nemo Nicanis patribus occinuir, locutionem iftam; Deum de Deo, lumen de lumine; effe incó. modam?Arium mox occlamaturum: En ipfi Deum de Des, hoceft, filium à patre natura diffinctu statuunt. Impropria, & dura, & barbariem redolens est hæclocutio. Expungatur & obliteretur, ne Arius cam ad divisionem naturz seu essentiz diuinz rapiat. Nemini quidquam horum in métem venit; omnes modum illum loquendiamplexi & fummoperè veneratifunt : donec Nouiodunenfis ftigmatias ex lacu Lemmanico exftitit, & fymbolum Nicznum emendare inftituit : qui adeo Deum de Dee , & lumen de lumine horruit;vt in quodam Conciliabulo Laufanenfi nemo à Caluino extorquere potuerit, vt fateretur, filium este Deum de Deo; vt scribit Petrus Carolus, qui interfuit, citatus à Bellarmino.

74

Iunius: Falfum. reftu inimicus, accufator falfus, & in publico ronfeffu Borna conuidus calumnia, profertur e finu. Qui testi quaside loguutus est ? aut, quo iure credatur illius testimonio ? optimo iure; quia & oculatus & auritus testis est. Num iubes, vt exspedemus, donec, Beza tale quid de Caluino litteris prodat? Nam quod de publica conuidione calumnia addis, non nisi Caluiniana fide addis. Quo iure credatur tuo testimonio? An non tu multo magis es testis de snu Caluini, quàm ille de sinu Papa?

Mendacium est Caluinum idem voluisse, cu, Deum de Deo, lamen de lumine, duram lecationem nominauit; quod fancti patres, Gregorius. Thaumaturgus, Iustinus, Epiphanius, Hilarius, Augustinus, à Bellarmino citati, voluerunt. Num horumquispiam modu huncloquendi ad Caluini modum insectatus est? Num quisquam absolute dixit; Christum este peum exse; & ita simpliciter este fentiendum ac loquendum?

Ait Bellarminus. Filium non effe folam proprietatem feu relationem, fed integram hypoftafin. Oggerit Iùnius. Fallacia aquiuscationis. Cur, ô vniuoce Caluinistat Audi & stupe nouum acumen. Principium dicitur dusbu modi: ortuć actu. Verbi gratia: Vegetationis, & sensu principium est in nobis anima vegetatiua. & sensitiua ortu: actu verd in nobis, ex quo

D

Der (on A

### Defens cap. 7. or reliquorum vsg. ad XX. lib. 11.

um est veriufque, non ortu, fed actu, & duttu interno fuo. Quid audio? Animane intelligens, quà talis, principium est operation u vegetantium & sentientiú?Non ergo erunt hæ operationes in plantis, nó in brutis: quia carent anima intelligente. At forte loquitur lunius de anima rationali fecificatine, non reduplicatine. Adquiescam; tametfi, vt iam szpè vidimus, Lutherus contrarium iubetsnempe, vt verba obliquè & ambiguè loqué tium contra ipsos interpretemur; non tamen vtar hoc iure mihi per Lutherum concesso.

75

Illud inquiram; quid fignificet illud : Animam intelligentem effe principium actu & ductu suo interno. Quidhefibi volunt tenebre & nebulz? Num operationes vegetantes & sentientes subiici animz intelligenti, & in eius potestate este? Qui hoc, finemo, quidquid moliatur, vel vnum palmum ad suam staturam adiicere potest? Num penes nos funt crefcere, decrefcere, nutriri, & id genus alia?Num omnes actiones fentientes subduntur arbitrio nostro libero?

Pergis.Secundum banc diftinctionem Principij, iftud, à se, dicitur dupliciter : Etenim filius ortu ; qui relationis est, no est à fe, sed à Patre. (ergo totus filius, ergo etia fecundum effentiam; quam habet fibi à Patre cómunicatam.). actu verd, qui est perfone in fe, id est, modo subsistendi, à se effe dicitur: quia in se & per se subsistit. An non animaduertis huius Caluinistæ strophas & anfra&us/Non litigant Catholici cum Caluino, num Filius fit Deus in fe & per fe fubfistens; hoc e- C nim per se liquet, si Filius est substantia perfecta & completa, atque adeo persona, omnis enim persona, in se & per se subsistit; sed ista est quastio, nú Filius spectando essentiam, possit dici Dem à fequod effentia sit Deus à se; hocest, expers omnis principij. De hoc disceptatur cú Caluino.Et Bellarminus quidem fententiam ipfam non dãnat fimpliciter falsitatis; modum tamen loquendirespuit & repudiat. Nunc iste aduolitat; & istud, à fe, nobis in, per fe & in fe, transmutat: Et esse àse, quod principij negationem indicat; dicit idem effe, quodin se & per se subsistere : de quo cu Caluino nulli vlla est quæstio.

Iterum occinit, personam tripliciter confiderari posse : in effentia, in persona absolute, & in ordine D fine relatione ad perfonam alteram. Caluinus de perfona absolute dicit; Bellarminus de persona in ordine siuerelatione obiicit : Elenchu indignu off. At tu indignè métiris. Nam Bellarminus refutat ipfum loquendi modum Caluini; videlicet, filium esse Deum à se respectu effentiz : hunc, inquam, loquendi modum Caluini refellit: & non tolerandum effe afferit:confiderat ergo Filium, vt cófiderabat Caluinus, in ordine ad essentiam, non in ordine ad relationem leu hypostalin, vt iste nugatur.

Paulo post casdem nænias reponit Iunius, & tunc cum valde ineptit, valde sibi subtilis videtur. Vt autem omnia in vnum coligam; variæ propositiones ex iis, que Iunius & Caluinus

personaintegre constituta est, anima intelligens principi- A scribunt, formari posfunt. I. Filius Dei est à se. II. Films Deiratione effentia est à se, arque adeo autotheos. III. Filim Dei babet effentiam à fe. IV. Effentia diuina est à se, vel effentia Filij est à se. Prima fimpliciter est falla; quia filius Dei est à Patre. Secunda, nil falfi continet quoad rem, vt Caluino & Caluinistis concedit Bellarminus:non est tamen modus iste loquendi tolerandus, ob rationes à Bellarmino allatas. Tertia falsa est, quia Filius non habet essentiamà se; sed eam à Patre, taquam à suo principio, communicatam accepit: Quarta, vera est; si sensus fit;essentiam diuinam, vel essentiam Filij,effe a'fe; hoc eff; non effe & vllo alio fuo principio : ita vt illud, effe à je negationem alicuius principij infinuet. Falfa tamen fieret, fi fenfus ef-B set, essentiam divinam esse à se, vt à principio; nihilenim hoc modo est à se; cum nihil seipsum producative rectenotat Bellarminus. Quod auté Iunius illam propositionem. Filim Dei est à le, ita explicat : Filim Dei in fe ; & per fe fubliftit ; id vno verbo dică, pura puta ineptia est : quis enim qui vel obiter non dico Philosophiam, sed latinam linguam gustarit, ignorat à se esse; & in se, seu per fe fublistere; magno discrimine secerni?

70

#### CAPVT XX. Et sequentia vsque ad finem libri.

RACTAT his capitibus Bellarmi-nus celebrem illaminter Grzços & Latinos controuerfiam de procef-fione fancii Spiritus : in qua, licet Nouatores nostri temporis cum Latinis sentire videri velint, Danxus tamen & Iunius continere fe non potuerunt; quo minus hanc quoque Bellarminianædilputationis partem vellicarét:quæ tamen adeo exacta & absoluta est; vt Danzo hanc confessionem extorserit. Que in bis tribus capitibus (23.24.25.) varie, & erudite disputantur à Bellarmino , admittimus , illiq, etiam co nomine gratias agimus. Magna enim diligentia , fiue ab aliu quibufdam (id enim nobu perinde est, quoniam bac omnia sub ipsiu nomine exstant) adiutus, quemadmodum plerique dictitant, bac collegit. Sed hoc de subadiuua mendacium fæpius à Danzo, Iunio, aliifque effulum; non lemel iam Tomo primo refutauimus.

Ad caput 23. reprehendit Danæus Bellarminum/ad fcribam enim quziam Andreas Eudzmonioannes Cydonius contra Danzum difputauit lib. 2. caftig. cap.2.) quod doceat, quando Spiritus fan Aus mittitur in scripturis fignificari, quod non folum dona creata Spiritus fancti datur, sed etiam cum donis ipsa datur Spiritus san-&i persona:quodque manifestus sit error, si quis contrarium afferat. Imd, inquit Danzus, fape verim de ipfisSpiritus fancti donis, quàm de ipfo Spiritu fancto, id est, de illius perfona ba pbrafes. & eiufmodi mißio intelligitur. Velut Ioan. 14. v. 17. 16. v. 13. atque aded ipfemet ille, v.26.in c.15.Ioan, de denis Spiritus fanchi intelligitur, quem boc loco affert, & vrget Bellarminus.

Videri

Defens.cap. 20. Sequentium Uque ad finem Lib.II. 78

Videri posset Danzus hoc loco non negare, A mitti perfonam Spiritus fancti; fed, folum negare;ex iis scripturz locis colligi hancipsius personæ missionem, quæ Bellarminus vrget; nisiea, quæ subiicit, sententiam, atque impietatem eius planam facerent. Prafentia quidem, inquit, Spiritm fancti, per eiufmodi dona, & fymbola, per qua tunc extraordinarie agit, seque profert Spiritu, illustrior apparet & clarior ; quemadmodum , cum in rubo apparuit Moyfi Dem, Exodi 3. Perfona autem Spiritu fancti pracise, non fuperuenit, aut descendit, vei neque perfona Fily, cum in rubo fefe in flamma manifestaret. Quod dicimu de Spivitu fancto, confirmatur ex Paulo 1. Cor. 12. v. 7. Datur spiritus, id est, declaratio spiritus, & donum Epbef.4. v. 7. neclonga, aut alia recitatione reseget.

Spiritus fancti perfonam mitti atque dari : cum Spiritus sanctus in scripturis dari, vel mitti fidelibus dicitur. Deinde, ita loquitur, quasi mitti,vel venire Spiritus fancti perfonam, fit, czlorelicto, ad ima descendere. vel nouum locum acquirere, in quo prius non effet : quorum neutrum caret errore. Cùm enim de hoc aduétu, ac missione Spiritus sancti loquens Dominus in scripturis, tam apertè ipsam Spiritus fancti perfonam venturam esse prznunciet : prosecto, line errore atque impudentia fingulari negari non potest.

Accipiamus primò, eum ipfum locum, quem vrgeri à Bellarmino Danzus commemorat.cap. 15. Io. v. 26, Cùm, autem, venerit paraclitus, quem ego Catque aduentum Spiritus fan Ai Danzus explimittam vobis à Patre, Spiritus veritatis, qui à Patre procedit : ille, testimonium per hibebit de me. Quibus verbis delcribere clarius potuit ipfam Spiritus fan-**&i perfonam**, fi eam mitti, & venire, fignificare Dominus voluisset? Certè, verba illa; qui à Patre procedit, internam eius processionem atq; emanationem fignificant : neque dona fan &i Spiritus à Patre caratione procedunt, aut procedere possunt. At, illum, qui procedit, missurum se à Patre Dominus dicit:ergò, ipíam eius perfonam mitti ac venire fignificat.

Deinde, ea, quibus Bellarminus id probat, quzque Danzus more suo dissimulat, quàmid manifeste concludunt! Ad Roman: quinte, inquit Bellarminus, dicitur; Charitas Dei diffusa est in cordi- D igitur aliud necesse est, este mitti spiritum santtum, bus noftru per Spiritum fanctum, qui datus est nobu : Vbi vides, aperte distingui Spiritum sanctum , & dona eiu: & vtrumque dari. Item 1. Cor. 6. Membra vestra templum funt Spiritus fancti, qui babitat in vobu. Et infra : Portate Deum in corpore veftro. At certe, dona Spiritus fancti non funt Deus, neque illu debetur templum. Et 1. Ioan. 4. Qui manet in charitate , in Deo manet , & Deu in co. ergo non fola charitas in nobis manet, qua non est Deus; fed manet vere ipfe Deus. Denique, que dicuntar Ioan. 16. Si non abiero, paracletus non veniet ad vos; &, fi abiero, mittam eum ad vos. Et Ioan. 14. Alium paraclitum dabit vobu; non nifi abfurdissime exponuntur de donu . dona enim nec veniunt, nec mittuntur, nec p offunt conferri cum Christo, vt vnus Paracletus cum also. Hæc Bellarminus.

Quibus hæc Danæi hærefis tam manifeste cóuincitur, vt dedita opera, Hareticus effe voluifle,non,vt fæpè aliås, infcitiå in hærefin lapfus videatur. Quz certè foluere debuit, fi propofitum non concludere existimabat:aut ostendere ipse, vnde colligat ipfam Spiritus fancti perfonam non dari, aut mitti; non ita dictatorie hærefin fuam nobis obtrudere. Iam verò, quod Spiritú lanctum mutare locum negat, cum venit, & mittitur, verè negat: neq; enim, qui cælum, & terram maiestate, & præsentia sua implet, quidqua relinquit in rebus creatis inane; quò venire postea possit;aut vipiam abesse potest;vt, si in terrasveniret, cælum necessario deserat.

Quod verò videtur docere, spiritum (anclum, Quibus verbis, primo aperte negat iplam B nifi, calo relitte, de noue in locum descendere non poffe, in quoprim non effet; hæreticum eft. Nam fide Catholica credimus, Filium Dei descendisse de cælo, veniffe in terras, missum à Patre. Id scripturæ paísim docent: id in Niczno fymbolo Caluiniani etiam canunt. At, eum quis vnquam sobrius dixerit, ita de celo descendisse, vt ibiesse secundum diuinitatem defierit? Ita miffum in terras, vt in iis non effet, antequam mitteretur?Quemadmodum ergò, cælo non relicto, potuit descendere Filius, atque ad terras venire, in quibus iam erat: ita poteft Spiritus fan & descendere, & venire, ita vt & in czlo maneat,& in terris fir, anrequam venerit.

Ceterùm, vt videas, quàm ineptè missionem, carit; cùm dixit, præfentiam Spiritus fancti illustriorem per ea dona, ac symbola apparere; per qux tunc extraordinarie agit, seque profert : satis illud argumento esse potest, quod ea dona non magis Spiritus fanctus in nobis, quàm Pater, & Filius operaretur. Neque verò donorum eorum effectus, fi qui ij funt, à Spiritu fancto magis, quàm à Patre, & Filio efficiuntur. Omnia enim opera, *sd extra*, cómunià funt totius Trinitatis.Quare,non magis fe Spiritus fan&i vis,aut przfentia, quàm czterarum perfonarum prodit, ex eo, quod ea dona, arq; per ea dona Deus aliquid operatur in nobis: vnde, non magis mitti Spiritus fanctus dicetur, quàm Filius. Aliquid quam dona in nobis producere, atque ita illu-Ariorem reddere prælentiam fuam : Prælertim, quod venire, & Patrem, & Filium, & Spiritum fan&um legimus in fcripturis, etiam fine vllo figno fenfibili.si qui diligit me, inquit Dominus, fermonem meum feruabit , & ad eum veniemus, & manfionem apud sum faciemu. 10.14. v.23. Et 1. 10.4. Qui manet in charitate, in Deo manet, & Deus in eo. Et Rom. 5. Charitas Dei diffusa est in cordibus nostrie, per Spiritum (anctum, qui datu est nobu.Vbi,tam de fingulis perfonis, quàm de ipío DEO, quod est nomen esfentiz, dici videmus; ; venire, manere, effe in nobis. per charitatem:at profecto charitas,neque fenfibile fignum eft, neque cum fensibili vllo figno

D 2

necessa-

#### 79 Defens.cap.20. & sequentium vsque ad finem Lib.11.

neceffariò coniuncta. Non ergo hoc est, venire diuinam aliquam personam, aut Deum ipsum ad nos: effectis suis præsentiam suam illustrioré reddere; ac per symbola, quæ tunc extraordinariè agit, sese proferre.

Iam, quz ex Apostolo citat, ea, neque ad rem faciunt, & falsarius est Danzus. Nam 1. Cor. 12. v. 7. ita legimus; Vnicuig, datur manifestatio Spiritu ad vtilitatem , ali guidem per Spiritum datur fermo fapienue, C. Quare, primò Danaicum illud glossema eft, non Apostolicum dictum : datur spiritus, boc eft, declaratio spiritm. Deinde, co loco, Apostolus loquitur de donis,&de diuisionibus gratiarum, quz funt in Ecclefia per Spiritum fanctum : qui- 🖪 bus diuersis donis ostendit Spiritus sanctus adesse ac gubernare sele Ecclesiam suam. Exquibus, quid ad rem fuam colligat Danzus, non video;imòpotius; fi donis his manifestat Spiritus fanctus sele, profecto adest : at ea ratione prius non aderat, in animis hominum, qua postea adest, & qua adesse se ostendit. nam, dum mouet inftrumenta illa que accipit ad oftenfionem fui. impleri ca à se, atque vt templa sua habitari ostédit.Atimplendo mentes hominum,& tanquam templa sua inhabitando, prius profecto non aderat.

Porrò, quod ex 4. ad Eph. v. 7. citat, ad rem planè non facit. fic enim scribit Apostolus : Vnicuique noftrum data est gratia fecundum mensuram donationie Christie. Exquo loco non magis potest colligere, quando Spiritus fanctus dari dicitur, de donorum tantum largitione, fermonem esse: quàm Lutherum, abiecta cuculla, ad sacrilegas nuptias ex monasterio non fugisse : qualis enim ista argumétatio est, aut que cosecutionis huius necessitas? Datur vnicuique gratia secundum mensuram donationic Cbrifti ; ergd , quando in feripturis facris fit mentie mißionie,& aduentus Spiritus (antti, non intelligitur de perfona ipfius aduentu;fed, de donis, ac fymbolis, quibus prasentiam suam Spiritus sanctus illustriorem sacittSed Danzo non tam eft cure, vt ad rem, quàm vt aliquid omninò dicat. Hzc Cydonius nofter.

Quid amplius Danzus? Mentitur, id, quod Bellarminus quinque postremis capitibus tracat, effe periculasum, perplexă, imutile, & curiosa disputationiu plenum. Si itaest, mirari subit, tot Concilia, tot sanctissimos, totq; eruditissimos Patres & doctores hanc disceptationem longe ante Bellarminum ingressos esse; nemine culpante; nemine improbante, quorum vestigia si Bellarminus sequi voluit, non reprehensionem, sed laudem promeruit; quia à periculo tutum pressitit Catholicz fidei integritas; à perplexitate securum fecit, suma scribendi, qua pollet, perspicuitas, ab inutilitate tractationem hanc vindicat quzftionis seu argumenti ipsins rectè cognoscendi necessitas. A curiositate excusat veri à falso asserié cupiditas, vt proinde nulla me dubitatio teneat, tot hic Danzum effudisse mendacia, quot vsurpauit epitheta.

80

Mentitur II. Effe miferum vel impium, in re tam difficili(qualicest Spirstus fancti ex Patre & Filio proceffio, & diuinarum perfonarum inter (e diffinctio ) & cam obsturâ, maiores etiam tenebras animis bominum obiicere. Milerum, imò impium hoc effet, fateor. Sed nego id à Bellarmino; vel aliis Catholicis scriptoribus factum; quibus in tota hac disceptationenihil aliud propositum est, quàm vt falsitatis caliginem luce veritatis dispellant. Forfan existimashocipso, animis hominum maiores tenebras obiici, quod tam sublimia mysteria difputando difcutiuntur. Si hic tibi fenfus eft; Cur Caluin', curIunius.cur Zanckius.cur Scheckius. curtu ipfe; cur alij ex Lutheri & Caluini Schola, de altifsimo Trinitatis mysterio integros libros conscriptifis & euulgaftis ? Cur animos hominum denfioribus tenebris inuoluere voluistis? Cur Lutherani in Responsis suis ad censuras Hieremiz Patriarchz Constantinopolitani copiosisime de processione Spiritus sancti disserunt,& quidem fermone Graco & Latino?

Ait: Miserum effe in tam augusto argumento ludere (ita est; sed mentiris, dum Bellarminum in hoc tā augusto argumento lusisti innuis: An ideo lusis, quia scripsit? Lusit ergo & Caluinus, & tu, & tui symmysta, qui de Trinitate, argumento aquè augusto, scripsistis) & ingenų sui vanitatem in ipsius Deitatis dispendium ostentare. Miserum hoc; sed falsum, nec aBellarmino sacum, nisi & a te & a tuis, qui de Trinitate Commentarios ediderunt, id facum concedas. Quanquam shorum monumenta in dispendium Deitatis condita censeas, nis a veritate alienum censueris, propter tot, quos admiscuerunt errores, de quibus Bellarminus in prafatione.

Bellarmino, inquis, attendendum fuit illud D Prouerb. 25. Scrutator maieflatie Dei ab ea opprimetur.Cur non attendistis & tu,& tuus Caluinus,& symmyst tui Iunius,Zanckius,Simlerus, alij? Si attendistis, & nihilo minus de Trinitate disputastis, sine vlla formidine, fore, vt à maiestate diuina opprimeremini; cur Bellarminus non potuisset aquè mentem ad diuinum illud oraculu aduertere ; & tamen à scribendo non abstinere?

Mence te, Bellarmine, inquis, ne fortiera te, yt ell in Ecclef.3. quefierie. Tibi, Caluino tuo, & fymmyftis hoc monitum ingere, qui ad grauifsimas iftas de Trinitate difputationes prorfus à fufficiente doctrina imparati accefsiftis;&propterea

non

Defens.cap.20. Sequentium Uque ad finem Lib. 11. 81 82

D

non femel in teterminos errores prolapfi e- A feu fpiratio paísiua, hic non fignificat petentiam ftis.

Mentitur Danzus, non valere argumétum, de quo Bellarminus cap. 26. quod Danzus ita format : Non potest Spiritus fanctus à Filio diftingui , nifi per relationem originis oppofitam. Ergd Spiritus (anctus fit à Filio neceffe est, alioquin ab eo non distingueretur. Subiicit Danzus. Primum videt ipfe, qua est animi folertia, totam banc argumentationem effe meram translationem rerum diuinarum, mereg caleftium ad res terrenas, quales bîc cernimus, & ad earum legem, & conditionem. Nescio quid prius mirer & exagitem, stultitiaman vanitatem? Dic, Caluinista, sumitur ne hoc argumentum à rebus diuinis, vt per id aliquid concludatur in rebus humanis? An non Bellarminus & alij hocargumento processionem Spiritus sancti-à Filio ostendere & euincere instituunt? Estne hoc aliquid humanum ? Eftne hic translatio rerum diuinarum mereque cælestium ad res terrenas? Euigila paulisper Caluinista, & vel paululum considera, quid vel Bellarminus dicat; vel tu respondere debeas. Cur ita lallas & blatis, quasi sub cranio tuo nullum penitus lateret cerebrum; & in pe-Aorenil prorsus rationis ineffet?

Forfan dicere voluisti; voces, quibus hoc argumentum constat, esse translatitias à rebus creatis petitas; & ad diuina mysteria accom-C modatas : Vt hocita effet, num ideo argumentum imbelle ac euanidum effet ? An nullis licet vti vocabulis, cum de Deo loquimur, quæ creaturis, secundum aliquam rationem tribuun tur?Non erit ergo Filim in diuinis, nonPater, non relatio, non diffinitio, quia hac omnia tribuuntur quoque suo modo creaturis. An vis omnia argumenti illius vocabula effe impropria & tropica? Hanc enim fatuitatem iam fupra ex stultitiz tuz facco profeminalti. At qui hoc afferit, is & mysterium fanctissimæ Trinitatis tollit, & præ delirio, quid blateret, nescit : Et de ignoratione elenchi sub isto argumento latente, non nisignorantissime garrit: cuius ignorantiæ hoc itide luculentum est testimonium, quando dicit; hec argumento apud Gracos vii; nil aliud effe, quàm princi pium petere. Quomodo principiú petitur; si quod à Græcis conceditur, (Conceditur autem realis distinctio Spiritus sancti à Filio ) tanquam medium affumitur; vtinde concludatur id, quod Græcinegant? An non hoc fit in isto argumento? At carpendi & mentiendi cacoëthes Danzú vbique in præceps agit.

Mentitur, Bellarminum in multa absurda incurrere. Quz illa ? Facit Spiritum fanctum fpirationem mere pasiuam. Num vis vt faciat actiuam; cumque Patre & Filio confundat? Paßie, inquis, peri culose Dee ac proinde Spiritui sancte tribuitur. Paísio aliquam recipiendi cum imperfectione coniunctam; sed significat terminum spirationis actiuz ; feu, id quod productum eft seuproducitur. Hic autem terminus, nil aliud eft, quàm iple Spiritus landus.

Impudentissime mentitur, Bellarminum dicere cap. 26. non repugnare vni perfona, vt pariter Verbum fit & Amor; id est, Filius & Spiritus fanctus: fubdit. En que tandem iste disputationes curiose bomines istes abripiunt. En quo tandem Diabolica calumniandi prurigo Danzum prouchit. Monstra locum, vbi hoc Bellarminus asseuerarit; ant non ægrè feres, fitibi omnem pudorem ex B'vultu erasum affirmem.

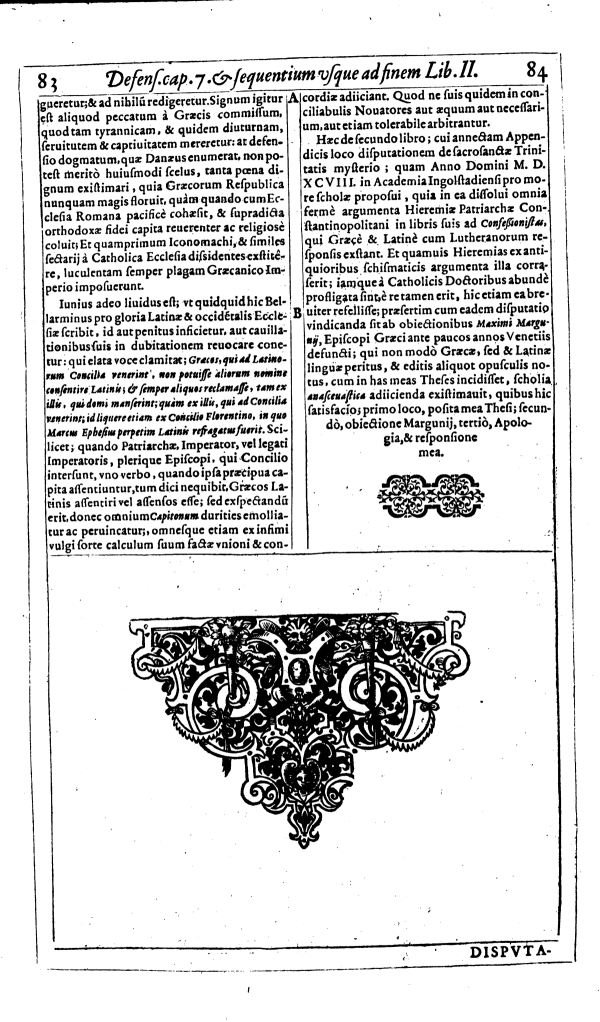
Quod sequitur, quid nisi ruditas est, & quidem plusquam afininat Tam funt relationes originis eppefita mas & fæmina,quàm spirator, & spiratus : ergo & boc modo Spiritus à Filio diffinguatur necesse est. Ergone mas & fæmina funt relationes originis oppofitæ ! Eftne mas relatinum! Eftne famina relatiuum / Credo apud Prædicantes qui omnes mares ad fæminas,& omnes fæminas ad mares referunt. Distinguunturne numero seu indiuidualiter mas & fœmina per fexum ? Nihilne ifte de spiratione actiua & passiua in diuinis, sublimius efformare bruto in animo suo potuit; quàm accidentalem distinctionem maris & fceminz?

Mentitur iterum, Græcos non incidisse in Turcicum iugum propter diffensionem ab Ecclesia Romana; peruersamque de Spiritus sancti ex folo Patre processionem; sed propter borrenda blashemias, qualu est; inquit, idololatria, & cultus mortuorum bominum, opinio de meritis suorum operum apud Deum, de variù, prater vnum Christum, intercessoribm apud Deum. De transfubstantiatione, feu истоя́я reali panis facramentalis in verum corpus Chrifii, vi verborum in fancta cana. De cultu Dei veri, ex bominum arbitrio flatuendo; de liberi, quod vocant, arbitrij viribus, feu noftric, ad rette agendum, & Deum anteuertendum. Quid ? effet longum omnes corum erro. res recensere : omnes tamen cos retinet Romana Ecclesia, vt idem iudicium Dei, quod Gracu euenit, meritò fit Ecclefia Romana metuendum, & quidem breui. Imminet enimilli Turca. Hactenus Danzus ; cui, cum hzc scriberet, longè propius impendit Orcus, quàm Ecclefiz Romanz Turcicus Tyrannus.

Quidquid caliginis clarissime lucenti soli vel ifte vel alij Nouatores offundere properent; euidentissimum est ex Grzcorum & Latinorum monumentis;Grzcanicum imperium post hoc Photianum schisma, & impium de Spiritu lancto dogma sensim indies magis arque magis defecisse ; etiam hostes eius quotidie magis arq; magis inualuisse; donec tandem penitus exftin-

D 3

guere-



DISPVTATIO DE SACROSANCTAE TRINITA-TIS MYSTERIO, IN QVA POTISSIMVM DE PROCESSIONE SANCTI SPIRITVS CONTRA GRAE-COS DISSERITVR; EIVSQUE DEFENSIO.



85.

ISPVTATIONEM hanc A perf de fanctiffimæ Trinitatis myfterio in quatuor capita diuidemus:quorum Primo, um c

differemus de illis, quæ pertinent ad diftinctionem perfonarum, & vnitatem effentiæ carundem, per fe & abfolutè fpectatam: fecundò; de illis, quæ pertinent ad perfonas inter fe comparatas; tertiò, de illis, quæ fpectant ad perfonas collatas cum effentia divina: quartò; de illis, quæ fingulæ perfonæ habent propria.

I. Effe Deum, ratione naturali natumest: Fide, facrarumg, litterarum auctoritate illud pratexea conftat, diuinam affentiam tribus perfonis contineri: quarum vna, Pater; altera, Verbum; tertia, Spiritus fanctus nominetur.

II. Negăt hoc quidem infideles; de quibus minus mirum, cum scripturas non recipiant:magis mirandum est, negare id non paucos hareticos veteres, & nouos; qui diuinorum oraculorum perquâm studiosi videri volunt; cum scriptura, passim pradicet Deum Patrem, huius g. Dei, Verbum; & vtriusque Spiritum; deg, singulis tanquam de personis loquatur.

III. Perforam vocamus hoc loco fubftantiam intelligentem, individuam, & incommunicabilem. Alio nomine dicitur fuppofitum, Gracè αφόσωπον, & hypoftafis: quorum hoc posterius Latini interdum vfurpant; cui, ad verbum respodet fubfistentiæ vocabulum: inter qua, quod ad fignificatum attinet, nihil est diferiminu; aliquid fortassi, quoad fignificationis modum, & ambisum.

IV. Patremesse personam; vix quisquam tam imperitus fuit, qui diffiteretur. Ipsa enim Patris vox personam menti subiicit. Sed nes vilus negauit Filium huius Patris, qua quidem Filius est, personam esse. Etenim qui vel imaginatione cocipere potest veri Patris Filium, qui non sit res

ISPVTATIONEM hanc A perfe subsistens, individua, & incommunicade sanctissime Trinitatis bilu?

> V. Multi etiam bareticorum hunc Dei Filium concefferunt effe Chriftum; cuius res geftas Euangelifta deferibunt: At illum, qui ea geftit, qua facra Euangeliorum hiftoria narrat, perfonam effe, tantùm is inficiabitur, qui perfóna notionem ignorat.

86

VI. Hos in controuersiam venit : vtrum hac persona qua est Filius, sit Verbum illad dininum, cuius scriptura cùm aliâs, tum Ioannis primo meminit. Negarunt omnes illi, qui negarunt Verbum esse personam : nec potuerunt aliter, si B quidem sibi constare volebant.

VII. Sed Verbum effe illum Dei filium, & I E S V M Christum Redemptorem nostrum; quemferiptura passim commemorat: vnicum testimonium S. Ioannis planum facit, qui ait; Verbum illud, quod à principio erat apud Deum, carnem, hoc est, hominem effe factum; & habitasse in nobis; eiusque gloriam à mortalibus visam effe : & quidem gloriam quasi vnigeniri à Patre. Est igitur Verbum illud vnigenitus Dei Filius : si Filium, ergò & persona.

Quod & inde liques : quia de Verbo di-VIII. uino ea feribit S. Ioannes, que inxta feripture loquendi morem, non nisi de persona intelligi pos-*(unt. Nam*, in principio crat hoc Verbum: & Verbum erat apud Deum ; & Deus erat Verbum: omnia per ipfum facta funt: &, fine ipfo factum eft nihil. In mundo Verbum erat;& mundus perVerbum factus eft. Verbum illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Verbum dedit potestatem filiosDei fieri:Verbum caro factú eft;& habitauit in nobis: cuius gloria, in 📠 perum mirabilium effectione, hic in terris quàm maximè enituit. Certè fi hac perfonam non defignant, vix vlla perfona cognoficenda fupereruns indicia.

D 4

IX. Pra-

IX. Praterea, qua narrantur Prouerb. S. & Ecclesiast. 24. de diuina sapientia, boc est, de Verbo dinino, es non po[funt conuenire nifi per\_ sona: cum scriptura non soleat aliter de personis loqui. Quando enim Deus preparabat celos aderam, inquit divina Sapientia, & cum co eram cuncta componens : & delectabar per singulos dies, de. Et, Deliciz mez, ese cum filiis hominum. Postea petit, vt audiatur;Nunc ergò Filij audite me, & c. Et cap.9. Proverb. Sapientia zdificauit fibi domúm: immolauit victimas; milcuit vinum; propoluit mēlam luam; milit ancillas luas,&c. quibus sanè verbis descripsisse videtur Spiritus B fanctus con am illam magnam, de qua Christus, Dei sapientia. Luc.14. Et Ecclesiast. 24, dicitur de sapientia: Ex ore altissimi prodiui. Ego feci in cælis, vt lume indeficiens oriretur,&c. Ego in altifsimis habitaui : Gyrum cæli circuiui fola,&c. Qua nulli, nifi persona conuenirepossant. Neg hac ad ipsum Deum Patremre-Etèreferes, quia sapientia dicit; se prodiisse cx orcaltifsimi. Nec dicit fe fuiffe, illum; fed, cum illo, inquit, cram. Et hoc est, quodait S. Ioannes:Et Verbum erat apud Deum.

X. Neque possunt hac ad litteram aliter accipi, quàm de sapientia diuina, hoc est, de verbo diuino, testibus sanctis Patribus. Quid, quod & ipsi haretici videntes hic sermone esse de verbo, de quo S. Ioannes; binc etiam probare voluerunt; sapientiam, qua hic loquitur, at q. aded Verbum, esse creaturam: vt, cùm dicit : qui creauit me, requieuit in tabernaculo meo. Et cùm appellatur : primogenita ante omnem creaturam. Preterea; Dominus creauit me in initio viarum surt, cum, liquet, primò, hos locos accipiendos esse de sapientia, quam sub verbi diuimi nomine descripsi S. Ioannes : Deinde, accipiendos esse locos de aliqua persona.

X I. Ex eiusdem scriptura loquendi modis oftenditur quoque, Spiritum sanctum esse personam. Nam persona est, qua, vt principium completum, & persectum operatur, cognoscit, iudicat, loquitur, docet, annuntiat, arguit, & c. Hae omnia tribuuntur in scriptura Spiritui sancto: quem proinde necesse est, esse personam. Addidimus autem; principium completum : ne quis animam bumanam à corpore seiunctam obiiciat.

XII. Pater, Filius, & Spiritus fanctus non

A sunt vna, & eadem persona: que diuersa solum ratione his tribus nominibus significetur; sed, sunt trespersona realiter distincta; quod, cum aliunde perspicuè constat; tum ex illo Domini; Ego rogabo Patrem, & alium Paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis. In quem locum D. Basilius in Orat. contra Sabellianos, & Arianos: Nonne, inquit, palàm impudens es, cùm audis: Ego, de Filio; Ille, de Patre; Alius, de Spiritu sancto: & omnia tu misces, & omnia confundis, & vni rei omnes appellationes attribuis?

XIII. Ex scriptura itidem constat, in dininis esse Patrem, Filium, & Spiritum sanctum: ergo fieri non potest, vt eadem persona sit ist a omnia: cùm inter Patrem, & Filium necessario sit distinctio, & quidem realis; vt patet inductione: At, quæ Deus instituit, etiam ipse custodit, inquit Tertullianus contra Praxeam; habeat necesse est Pater Filium, vt Pater sit: & Filius Patrem, vt Filius sit; aliud est autem habere; aliud, esse.

XIV. Quod ad Spirisum fanctum attinet, diftingui illum à Patre, patet ex illo Ioann. 15. Quià Patre procedit. At nibil procedit à fe ip-C fo. Diftingui illum à Filio, patet ex illo Ioan. 14. Alium Paracletum dabit vobis. At aliue, & aliue diftinguuntur realiter. Praterea, qui tanquam perfona accipit effe ab alio, is necessario debet ab illo diftingui. At Spirisue sanctus accipit effe tanquam perfona, à Patre & Filio: oportet ergd, vt ab illis diftinguatur.

MARGVNIVS: Hac propolitio valet reflectu Patrù, non tamen reflectu Filij. fupponit enim, quod non est fupponendum, Spiritum, nempe tanquam perfonam, accipere effe à Filio: nam sllud ca rūšuŭ Xh-feru, fano modo intelligendum est; non dixit; št šuŭ. Praterea Atbanafim interpretans dictum dixit; št šuŭ vareje, ex meo Patre. Adbac, accipere à Filio, maior pars Theologorum potim refert ad acceptionem diffenfatiuam, quàm originu. Et D. Augustinus fecundum originem boc dictum accipiens, ad Patrem refert ipfum Spiritum, vt videas ex iis, que ficribit in Maximinum, contra Arianos, & fecundo de Trinitate.

RESPONSIO. Tametsi nota ad Maiorem syllogismi apposita est, attamen ad Minorem eam pertinere arbitror; alioquin haud temere suspicari possem, annotatorem nescire, quz sit ratio, & definitio personz. Negat ergo Minorem syllogismi: quia, suppone, vt inquit, id, qued erat probandum, sed nosse debet, tum demum vitiosum esse argumentum ex suppositione aliqua, si quis illam suppositionem,

nec

88

Digitized by Google

nec ab adueríario impetrauerit; nec probauerit, nec probaturus fit. Atqui Spiritum fanctum ex Filio procedere, pluribus argumentis infra oftendi, quàm ifte voluerit. Quoties autem in omni genere fcientiarum, id, quod vel alibi probatum eft, vel alibi probabitur, fupponatur, norunt ij, qui Philofophiz non funt ignari.

89

Deinde, hîc non agebam contra Grzcos, fed contra Sabellianos; qui productionem Spiritus fanctià Patre & Filio, non negabant, eo faltem modo, quo diftinctionem perfonarum cócedebant: licet ifta, qualicunque productione conceffa, diftinctionem realem perfonarum abnuerent. Contra hos, fyllogifmum illum formaui. Cuius, fi propolitionem aliquam negare voluiffent, non Minorem, fed Maiorem negaffent: tametfi infipienter, & imperité. Ergò respectu horum aduersariorum, nulla suppositione vsus fum; etfi, fine vitio vti potuissem, vt antea dicebam.

Sed, probas Spiritum sandum no procedere ex Filio, quia, illud, er ve ere an fano modo eft intelligendum.Peccas in methodum; nó hîc, fed infra, fuo loco de hoc ago. Vir doctus non disputat de quouis vbique. Et quis est iste sanus modus ? Gracus, opinor, & quidem bic nouitins, & nuperus. Nam prifem ille, à que longe abes, non dubium, quin probus sit, & probatus. Non dixit, if inv. sed in ri im, inquis Quzio, fi dixisset it in, num crederes Spiritum fanctum ex Filio procedere? An nó & hîc gloffam aliquam comminifcereris? Arbanafim, inquis, interpretatur in Tuinu artes. Nota eft vel ex fymbolo Athanafiano, D. Athanafij de Spiritus sancti ex Filio processione, sententia. Non notas Athanafij locum. Credam, cùm videro. Theophylactus ita interpretatur, & Euthymius. Sed isti, non tanti. De scientia recte D.Augustinus, Cyrillus, Chrysoftomus, & alij. Licet & illa expolitio, in Të ipë aares commodum fenfum pro Latinis admittat. De quo loco, fi accurate disputare velis, refellenda tibi erunt illa, quz super hac re disputarunt, tum Gennadius, Beffarion, & Patres Concilij Florentini, & Manuel Calleca, tum, ex recentioribus Bellarminus lib. 2. de Christo; & Gregorius de Valentia in primam partem D. Thomz. in quastionibus de Trinitate.

Quod addis, plero/que Theologos, non de origine locum bune interpretari, led incoropunos, falfum eft, licet vtinfra dicemus, difpenfatiua ifta proceísio, præfupponat illam, fecundum originem; hæcq; ex priore illa, rectè inferatur. De D. Augustino mirum hifcere audere fchifmaticos, cum fententia eius de Spiritus fancti ex Patre & Filio procefsione fit clarifsima & euidentifsima, Vide Gennadium fect. 7. pro Concilio Florent. vbi orthodoxam fententia plurimis ex D. Augustino testimoniis confirmat. Adde Confefsionem Augustinianam lib.1.cap.5.5.2. THESISXV. Sicut Pater verns Deus est; ita & Filius, & Spiritus fanctus verus est Deus. Qua veritas tot noua, & veteris foriptura austoritatibus; tot antiquorum Patrum testimoniis; tot g, rationibus per discursum Theologice formatis à Catholicis Doctoribus demonstratur, vt, qui illis non cedit, non tam Arianus, quàm asheus censeri possit.

THESISXVI. Sunt tamen Pater, Filius, & Spiritus fanctus vnus Deus, non per aliam, & aliam naturam; fed per vnam; eademý, numero fingularem, & indiuiduam effentiam, communem tribus perfonú:neque vllum argumentum, vel contra boc, vel alias in hac disputatione affertiones adduci potest; quod non cuidenter pofsit disfolui.

THESIS XVII. Inter perfonus diuinas quadruplex ordo reperitur : Ordo originis, fiue processionis, ordo relationum secundum originë; ordo aqualitatis; & ordo missionis : qui ordines in personarum diuinarum distinctione fundantur, & ob id, qui negas personarum distinctiouem; negas esiam hos ordines.

MARGVNIVS: Non omnä relatio diuinarum perfonarum est originis. Neque enim illa est originis, qua Spiritus refertur ad Filium vt mißus. vt donatus ab ipfo, ve elucens ab illo; qua diftincta perfona ab alia perfona magis figna funt. quàm originis. Et id probatur auttoritatibus fanttorum Patrum, ton enim est idem, in ware)s invoyeisdus, &, winnedu waedmare)s Si ús is á viaqua ms utionos: cum, illud, originem Spiritus defignet; iflud relationem difitetiuam perfona, non conftitutiuam.

R ESPONSIO: Affero hîc, in Deo effe ordiné relationum. Tu, non omnis, inquis, relatio divinari personarum est originu. Intempestiua nota, & vere aroros, quia, non fuo loco, nec ad rem, cùm non dicam omnes relationes in Deo effe secundum originem.Deinde, si dixissem, omnes relationes reales in Deo, esse vel origines, vel secundum D origines, quid mihi opponeres ? spiritus, inquis, referlur ad Filium, vt miffus, vt donatus ab ipfo, vt elucens ab illo : que, distincte perfone magis figna funt, quàm originis. Nego, relationes, que sunt inter Spiritum fanctum, vt missum, & vt donum, scu donatum; &, inter Filium, & Patrem, vt mittentem,&donantem, non esse relationes secundum) originem, funt enim ipla spiratio actiua, & palfiua; proutetiam agnouitS. Augustinus lib. 4. de Trinitate cap. 20. vbi ait; Spirinum fanctum donum Dei effe, est à Patreprocedere. Et yquod de Patre dicit, fimiliter de Filio intelligendu eft. Itaq; falfum est istas relationes, este potius diferetinas, qua confitutium.Id quod rem diftinguit, coffituit etia rem, nisi, in Deo accidentales distictiones, &

acci-

accidentalia distinctions ponere velis. Aliad est asp- A ti, nisi forte apud recentiores Grzcos verbum asou, inquis, alind in asflus du. Respondeo; miffionem tam actiuam, quàm paísiuam, & proceffionem aliter non diftingui, quàm quod missio processioni superaddit terminum aliquem temporalem, quem connotat: à quo processio abstrahit.

THESIS XVIII. Deordine originis intelligitur illud Domini : Ego ex Deoprocessi. Ioann. 8. Et illud; Spiritus veritatis; quià Patre procedit. Ioan. 15. Net fequitur, potentiam paßmam, finereceptinam, velimperfectionem in diuinis statuendam effe ; fi admittatur procefsio; hocest, unius persona ab alia, vel alius ema-B natio. Nec una tantum in dininis est processio; led due, non tamen plures.

THESIS XIX. Due ifte processiones in dininis non funt secundum operationes transeuntes, hocest, que effectum aliquem extra operantemrelinquant; fed funt fecundum operationes immanentes in ipfo operante. Que quidem alia non funs, quàm operationes intellectus, & voluntatis; ita, ut per operationem intellectus, procedat Filius 3 per operationem verd voluntatis;procedat Spiritus fanctus.

MARGVNIVS : Hac est positio potim scholastica. quàm Theologica,nec ad aures antiquorumTheologorum. lli enim ponunt vour , كن حرمة , wen intellectum, voluntatem, amorem.

RESPONSIO. Ais, Politionem hanc potius scholasticam, quam Theologicam esse, nec ad aures veterú Theologorum: At, num ideo falía, quia scholastica ssed benè habet. Nullos hostes habet scholastica Theologia, nisi ignaros,& rudes, vel eos, qui, quid valeat, malo suo discunt. Et, quomodo non est ad mentem veterú Theologorum? An putas cos nesciuisse discrimen inter operationes immanentes, & transeuntes? Absit abanimo tuo tam indigna de doctifsimis viris cogitatio. An putas, statuisse illos processiones in diuinis secundum operationes transeuntes? At, hac ratione, collocas omnes inter Arianos, Macedonianos; Eunomianos 3 qui omnes contendebant processionem Verbi, & Spiritus sanclielle lecundum operationes transeuntes, ac proinde creaturas esse Filium, & Spirirum sanctum. Quidquid enima Deo procedit, non ad intra, sed adextra, hocest, operatione transeunte, id oportet elle creaturam, cumfit extra diuinam substantiam.

Patres, inquis, ponunt roir, x6, x62 ariua. Sit ita. Addis: Non intellectum, volunt atem. & amorem. Nego. Hoc ipfo enim; quod ponunt مورمه, feu Verbum, ponunt intellectum. Nam intellectus est principium productiuum verbi etiam crea

prodeat ex phantalia. Item ; cùm ponunt Spiritum, quem millies amorem, & charitatem nominant; simul ponunt voluntatem, quia volutas eft principium productiuum charitatis. Et. si no procedunt Filius, & Spiritus fan aus fecundum operationes intellectus, & voluntatis; per quas, dic,oro,prodeunt?Sunt ne aliz potentiz in Deo præter intellectum, & voluntatem?

92

THESISXX. Temerary funt, qui dicunt personas non procedere per intellectum, & voluntatem; sed, ex fæcunditate natura per actue quofdam communicatiuos priores actibus volūtatis, & intellectus. Virum autem in nobis per operationem intellectus procedat verbum realiter ab intellectione distinctum; item, vtrum per actum voluntatis procedat quidam terminus aetus, realiter ab actu distinctus, non conuenis inter Doctores; nos, negantibus subscribimus.

MARGVNIVS: Vide, objecto, ne forfan temetary dicendi fint qui id ipfum afferunt.Licet enim D. Auguftinue, & alij probati auctores id afferant, vt tamen vnitatem effentia diuina,non, vt processionem ab inuicem oftedant. Et de boc passim in fui fcriptie Augustinus, sed ve bereticorum errores excutiat, qui afferebant, dinerfitatem fubstantie in diuinie personie.

RESPONSIO: Als, mefortaßie magie temerarium C'effe, quàm illos, quos temeritatis arguo. At quomodo <del>te</del>merarij illi, qui Filium exintellectu, Spiritu fanctum ex voluntate procedere dicunt?An non Filius dicitur verbum, & sapientia?Verbum & fapientia immediatèfunt ab intellectu. An non Spiritus sanctus charitas est? ficut Deiverbum Filium effe, nullus Cbristianus dubitat , ita charitatem effe spiritum sanctum, inquit S. Augustinus lib. 9. de Trinitate cap.12. At charitas immediate eft à voluntate. Fateris Augustinum, & alios probatos Doctores docere, Filium per intellectum, & Spiritum sanctum per voluntatem procedere : sed addis; Non vt processionem ab inuicem oftendant; fed vt vnitatem diuina effentia. Quid hoc ad rem? Neque nos ita argumétamur;Filius procedit per intellectum, D'Spiritus fanctus per voluntatem ergo Spiritus fanctus procedit ab vtroque. Quis vtitur hoc argumento! Deinde, falsum est, quod dicis, id vnum eos spectare, vt demonstrent conuenientiam vsriusque in eâdem essenria. Non est hic san dorum Patrum in hac quæstione finis : sed, vt ostendant, in Deo non esse vnam tantum, fed duas diftinctas processiones per diffincta principia. Præterea, fi per intellectu, & voluntatem, non sunt isteprocessiones, die rogo, (iterum enim rogare lubet) per quas nam potentias, & operationes funtifix processiones? Num per operationes aliarum potentiarum in Deo existentiú?Sed, quis in Ente simplicissimo, & merè intellectuali posuitalias potètias prater intellectum, & voluntatem respectu operation ú

ad in-

Digitized by Google

ad intrat Nam respectu operationum ad extra, no defuerunt, qui potentiam quandam executiua in Deo ponerent, distinctam virtualiter ab intellectu, & voluntate: quamuis improbabiliter.

'93

Fortè dices, immediate à natura bas precessiones effe, vt dicebat Durandus, & Gregorius Ariminensis, contra quos thesis ista posita est. At, verlum, sapiontia, & charistas non procedunt immediate à natura, sed, à potentiis, vt taceam, hinc sequi, processionem Spiritus sancti, esse etiam generationem, ipsumque Spiritum sanctum genitum zque, ac Filium. Nihil enim efficies, si dicas; Filiú procedere à natura gerentos, Spiritum sanctum integeuros.

THESISXXI. Processio Filij in diuinis verè, Opropriè est generatio. At, processio Spirit fancti non est generatio; cùm Spiritus fanctus no fit Filius. Hinc, vt à generatione processio Spiritus distinguatur; dici solet spiratio. Et quamuis ex scriptura certò nobis constet, processionem Spiritus fancti non esse generationem; tamen, cùm fancti Patres negent se scire particulare discrimen, propter quod processio Filij sit generatio, non autem processio Spiritus fancti; non est, quod nos id scire prositeamur: licet congruentia quedam non incommode adduci soleant ad boc discrimen ostendendum.

MARGVNIVS: Graci Patres dipintor Sirvnovaiunt Filij ex Patre, & dogasov mesodor; vel inmiseutor Spirisus fancti ab eodem; & bos modo etiam diftinguunt perfonam Spiritus fancti, à perfona Filij per diffaratam emanationem, quia, ille quidem Sirvntus maei to matgòs, ifte verd inmosoutus, ab eodem.

RESPONSIO: Nihil adrem, quæ hîcnotas. Fili", inquis, eft perentos aces to actos Spiritmina. ssuras ab côdem. I dem Latini dicuntsidem assero in Theli. sed hoc non est assignare particulare, & speciale discrimen, propter quod processio Filij fit generatio, & processio Spiritus sancti, non fit generatio. Et hoc particulare discrimen ig- 'D norare le profitentur sancti Patres, vt Augustinus libro 3.contra Maximinum, Damaícenus,& alij. Quod, fi tu nosti, prome, & magnam inibis à nobis gratiam. Quod addis; Patres distinguere personam spiritus sancti à persona Filij per disparatas origines; licet vterque ab eodem Patre solo procedat: id non estita. Nam Filium, & Spiritum fanctum diftinguunt per oppositas originis relationes, quibus sibi mutuo opponuntur; non per hoc, quod & ille à folo Patre prodeat ; & hic itide à folo Patre; sed per disparatas origines. Et, quomodotu disparatas origines inuenies in Patre, fi, quod supra videbaris velle, procedunt Filius, & Spiritus fanctus non per intellectum, & vo-

luatatemiled, per naturami An, in Deo est natura, & estentia disparata ; & distincta faltem virtualiter, eo modo, quo in Deo intellectus, & voluntas faltem virtualiter distinguuntur? Denique voi sunt disparatæ; seu distinctæ origines passiuæ, ibi etiam assignandæ sunt distinctæ, & disparatæ origines actiuæ. Assigna, si potes, posita illa tua opinione de processione pet naturam, non per intellectum, & voluntatem.

94

T H E SIS XXII. Filius procedit à Patres atque adeò, Pater est principium processionis Filij: Spiritus sanctus procedit à Patre, & Filio. Vi primi illud omnes conceduntzita, hoc posterius negant Gracischismatici, & multi alij, Gracorum errores complexi. Contendunt enim Spiritum sanctum à folo Patre procederez vi nominatim videre licet in secundo & tertio libro de varis controuersis, quos ante aliquot annos Hieremias Constantinopolitanus Patriarcha miss ad Vuirtenbergenscs Doctores Lutheranos.

MARGVNIVS, Confitemur nos Spiritum fanctum à Patre procedere, fiue caroçiosou, ficut ait Dominus, ex quo intelligitur ab eo produci ad proprium effe bypoflaticum, vt omnes fancti Theologi intelligunt. confitemur à Patre, & Filio, fiue à Patre per Filium mitti, fiue procedere, tanquam ab vno principio, ad confutandas falfas bareticoru opiniones, qui non à Patre, & à Filio, tanquam ab vno, fed tanquam à diuerfis principiis procedere afferebant; ex quo praiudicabant ipfi diuinitati Filio; & confubftantialitati cum Patre; &, illam, processionem effe ad intra, & originis:istam, ad extra, &, vr ita dicam, difpenfatoriam: illam, abfolute intellectam ; banc, propter aliquid, ad fanctificandam, feilicet, creaturam.

RESPONSIO: Ais; Omnes fanctosvelle ex Patre (folo fcilicet) produci Spiritum fanctum. Falfum est. Nec Christus, nec Patres hoc asserunt, vt perspicuè demonstrarunt Manuel Caleca, Gennadius, Bessarion, & Patres Concilij Florentini, & alij innumeri. Constremur, inquis, mitti, sue procedere Spiritum sanctum à Patre, & Filio processione ad extra. At sic àsserve a mittitur Spiritus fancus, si in hac quessione nihil aliud spectare velimus.

THESISXXIII. Spiritum fanctum ex Patre, Filiog, procedere, constans semper fuit Latinorum, & veterum Gracorum sententia. Quod primum ostenditur ex illo Ioan.10.Ego, & Pater vnum sumus. Sienim vnum sunt in its omnibus, in quibus relatiue non opponuntur (quo pacto opponuntur in paternitate, & filiatione:in his enim vnum non sunt; cum realiter, vtsic, distinguantur) omnino oportet, vt vnum

fint,

fins, quemadmodum in effentia, ita essam in (bi- | A | mul atque hzc peruería de Spiritu fancto hzreratione attina, qua Spiritus fantius (piratur: cum, ut fic, non opponantur relatine, at que adeò etiam non distinguantur. Ex quo proindetale argumentum potest confici: Que unum & idem funt, tune cuius unum est principium : eiusdem etiam alterum est principium : nisipeculiaris quadam dinina reuelatio obstet. Sed, Pater, & Filius funt vnum, & idem, quoad fpirandi faculsatem : Ergd, fi Pater (pirat Spiritum fanctum, etiam Filius cundem (pirabit; cùm sint unum, Ö idem in (pirandi faculsate.

95

MARGVNIVS: Nanquam bacfuit Gracoru opinio, nifi buiufmodi processio fano modo intelligatur, prout fan-B tti Dottores exponunt. Et scinduntur quidem Greci ab buiusmodi opinione, non tamen abyniuersali Catholicorum Ecclesia, & à Christi Ecclesia, cùm audiant ipsum Christum dicente de Spiritu sancto ; qui à Patre procedit, id est, in mogive rou.

RESPONSIO: Negas, fuiffe veterum Gracorum fententiam,Spiritum fanctum à Patre, & Filio procedere. fed, veram esse assertionem, intelliget, quisquis legerit Manuelem Calecam, Gennadium, Beffarionem, & Patres Concilij Florentini, & recentiores Auctores supra nominatos. Dicis; Vos ob banc opinionom non scindi ab vniuer sali Ecclesia. Quomodo non ab vniuersali, si à Romana, tum propter hanc, tum propter alias quasdam inanes persuasiones vestras scindimini? Communicatne vobiscum Italia, Gallia, Hispania, Germania, Polonia, nouus Orbis ad ortum, & occafum, & meridiem/Communicantne vobiscum ipsi Caluiniani, & Lutherani? scilicet in Græcia vniuerfaliseft, & vera Ecclefia, fi non potius particula ab vniuerfali abscissa; in Græcia, inquam, cui tam durum iugum eft impofitum, vt pleraque temploru pars folo sit æquata, & funditus euerfa,& totus populus in acerbifsimam feruitutem abreptus. Interea Latinus Orbis floret,& indies accessione plurium, etiam prius schismaticoru augetur; quod docebunt te legationes, Alexandrina,& Ruthenica ad ClementemV III.Pontificem Maximum, & Oecumenicum.

Dices.Nibil binc pro verjtate colligi. Nec ego hinc D demonstrationem certam, & euidentem sumi posse affirmo. Hoc dico; sicut ex captinitate, feruitute, & fumma miferia Iudæorum, probabiliter, imò plus quàm probabiliter Iudzis ostendimus, cos in Christum, cuius diuinitatem abnuunt, peccatum inexpiabile admififie, propter quod tam diuturnas luant pœnas : ità, ex fumma Græcorum calamitate, & egestate, & durissima seruitute, probabiliter colligimus, eos aliquid commitifie in Spiritum fandum, propter quod in tantas ærumnas inciderint, tanto iam tempore, tum fine spe libertatis recuperandæ;præfertim cùm indies Græcorum gloria, & potentia cuanelcere; & imminui cœperit, li-

fis in Grzciam inuecta eft; cumque Grzcorum Imperium ipfo Spiritus fancti festo radicitus exstirpatum fuerit. Et certe, sicut Iudzi crucifixerunt Christum; ita Grzci mihi videntur, faltem voluntate, & propolito, crucifigere Spiritum lanctum, quia quantum in iplis eft, è medio Spiritum fanctum tollunt, quando cum à Filio procedere negant : cùm ad rationem Spiritus sancti pertineat, vtà Filio itidem procedat; vt inuictifsimis argumentis Latini fapius demonstrarunt. Itaque, qui Spiritum sanctum à Filio procedere inficiantur, quid aliud agunt, quàm quod cum Pharifzis, & Scribis, coniunctis vocibus, clamant; tolle, tolle. Sed nos, inquis, audimus Chriftum dicentem; qui ex Patre procedit. Videlicet Chriftum auditis, fed non Catholicis auribus, vt loquitur Augustinus: sed illis, quibus audiunt Caluiniani Christum, cum ait ; Hos est corpus meum.

96

Ad illa eiusdem vigesimætertiæ Theseos verba : Ego & pater vnum fumus : ais ; Dionyfium afferere, nibil effe commune inter Patrem, & Filium, quod non fit etiam commune Spiritui fancto: Respondeo; loquì S. Dionysium de essentialibus : sed , spirare, seu habere vim spiratiuam, non est essentiale: ergò necessenon cst, vt ipse etiam Spiritus sanctus se producat. Ex quo, fatis fit quæftioni, quam fubiungis; Vtrum spirandi facultas sit aliquid essentiale, an notionale? Respondeo; essentionale. Obiicis; fi notionale, & vt perfonarum proprium diftinctarum; ergò, erunt duo principia. Respondeo; id non sequi. quia Pater, & Filius spirant Spiritum fanctum, vt vnum funt in fpirandi facultate:ficut iidem, vnà cum Spiritu fancto producunt creaturas, vt vnum sunt in essentia. Et sicut hoc non obstante, nihilominus creaturas producunt, vt distinctz personæ: ita Pater, & Filius, non obstante, quod vnum funt in spirandi facultate, producunt etiam Spiritum fanctum aliqua ratione; vt funt distindæ personæ. Malè autem colligis, fißirandi facultas neque fit pure effentialis, neque pure perfonalis, debere effe of purstor n:non fequitur, fed eft tertium guiddam, seu medium, sine tamen extremorum participatione reali, qualem vocabulum illud oupput ror fignificat: quia eft quid notionale. Non enim omne nouionale, est personale, quamuis omne personale, sit notionale.

THESIS XXIV. Ad argument ü Thefi vigesima tertia propositū respondet Hieremias Patriarcha in secundo suo responso:Quæro,inquit, vtrum de codem, vocabulum, I D E M, in vtraque præmissarum accipias; an potius æquiuocatione dolum struas; dum aliterin Malore, aliter, in Minore sumis? Respodemus; nos illud accipere de codem, ut sensus sit : que idé funt in effentia, & operatione, feu facultate (pirandi, illa etiam idem producunt 🗉 sed Pater, 👉

• Filim

97 Filius idem funt fermidum rem, namerum; & A rationem in effentia, & operandi facultate, fen vi firatina; Ergo idem etiam prodatunt; nempe Spiritum fancium. Si fic accipiatut vocabulu idë, inquis Hieremias, tunc Minor erit falfa: quia Pater, & Filius, non funt idë numero; hoc enim eft Sabellianorum. Quafi verò non fint vnum numero, quaad fairandi vim: licet enim, quoad paternitatem, & filiationem non fint vnum numero; nibilominum vnam, randemque firandi vim babent; ficus habens vnam effentiam: & ratione buiss firatianis tommunis vtrique, dicuntur vnum namero effe; & vnus firator, feu vnum principium firandi quod. T H BSIS XXV. Secundum argumentum

fumitur ex illo Ioan. 18. Omnia, que habet Pater, mea sunt. Et loan.17. Omnia tua, mea funt. Ex quo tale argumentum confici potest: Omnia, qua funt Patris. funt estam Filij; fed effe principium (pirands est Patris; ergo esiam Filij: Refpondet Hieremias; illud: Omnia meatua funt, non effe intelligedum de proprietatibus personalibus; sed de iis, quz coueniunt Patri, ratione effentiz; fed spirare, non conuenire Patri ratione effentiz; fed, ratione personz, quatenus talis eft. Verum, responsio hac falfa eft, spirare enim non posest effe propriu, & personale Patri: cum, per spirare, non distinguatur Pater à Filio; & tamen diftangui deberet, si pirare effet proprium & notionale Patri. Ad bos argumentum videtur pertinere etiam illud, qued Hieremias Latinis tribuit: Pater, & Filius funt eiusde effentiæ: ergo fimul producunt Spiritum lancu. Ridet hoc argumentum, tanquam vanum: Sequercturenim, etiam Spiritum sanctum esse principium sui ipsius: cum fit eiuldem effentiz cum Patre, & Filio. Verùm hoc argumento , ita propofito, nemo Latinorum utitur.

MARGVNIVS. Et omnia, que funt Patrie & Filij. funt etiam ipfius Spiritus fancti, dicit Auguftinus in librus de Trinitate. Ergo quid-binc inferes? & quas, hinc fumpta accafione, diftinctiones conficies, vt, que, fecundum te, fequentur abfurda, euitare poßu?

Contra illa verba Thefeos, verùm hæc responfio falla est, obiicit Margunius. Et tame aliter fensit D. Gregorius Nazianzenu, dicens ; τῦτό δῶι ἡμῶι ὁ πατὴρι છું ὁ ὑδε, ϣ, τὸ ψτῦμα lờ ẩμοι, ὁ ῷ ψυήτωρ, ϣ, ϖς ολd ε. τῶν N, τὸ ῷ ψύημα, τὸ Ὁ œς ὅλημα, quemadmodum igitur est proprium Patris, generare Filium, ita etiam proprium eius est, producere Spiritum fantium. Et ideo, idem Gregorius nomen ἀρῶs ad intra, soli Patri tribuit. Et, sica etiam Spiritus fanti proprium est, ab eodem Patre produci. quod ergo proprium est, quố commune fit?

RESPONSIO: Omnia mea ina funt, ait Chriftus. Quas diftinctiones, ais, conficies, vt, que fecundum te fequantur abfurda, suitare posul Vnica distinctione ré totam conficiam,&quidem fub perfona Chrifti. Omnia mea tua funt, inquit Christus ad Pattem, in quibus scilicet relatiue non opponimur : In spirandi facultate relatiue non opponimur; vt non modò Christiani, sed & quiuis Logici, & Metaphyfici norunt:ergo fpirandi facultas quePatris eft,eft etiam mea. Nazianzenus, quem citas, non ait, folum Patre elle an Cosla Spiritus fancti. Clara eft proLatinis fentétia eiusdé oratione quinta de Theologia, nome appie foli Patri tribuit respeau Filij, non autem absolute. Qua subiungis no funt ad rem : Ex ifto argumento ; Pater , & Filius funt einfdem effentiz, ergo fimul producunt Spiritum fanctum. B Sequitur, vt obiicit Hieremias, Spiritum fanctum à fe ipso produti. Tu, sequetur, inquis, imd necessarid, & per es, que à nobu fuperim dicts funt : Non debes probare, quid inde fequatur : fed hoc; Latinos ifto arguméto vel vti, vel vlos effe, vt imponit illis Hieremias.

98

THESISXXVI. Sed hoc dicimus; omnia illa,qua ad oppositas relationes in diuinis no pertinent, debere effe communia:fed, spirare, non est formaliser pasernitatis, neque filsationis etiam, præcise: cum per spirare formaliser non constituatur Pater, neg etiam Filius. Debet ergo commune effe Patri, & Filio, ficut effentia est commu-C nis. Net tamen potest firatio communis effe Spiritui fancto alio quodam ex capite : quatenus feilicet ex natura fua implicat, ut idem sit productiuum principium sui ipfius. Itaque, si quis tta formet argumentum: Pater, & Filius funt ciufdem effentiæ, vt habent eandem numero vim fpirandi: Ergo, fimul producunt Spiritum fanctum; tuns argumentum erit verißi-5m2 (1 778).

MARGVNIVS: Et quomodo faluabitur postea absoluta de communitate esfentia inter diuinas personas do-Grina Dionysij, stante bat noua tua Theologia?

RESPONSTO: Reclifsime faluabitur. quia, fpiraresnon est effentiale, sed notionale. Nec est hze D Theologianoua, nisi apud imperitos.

THESISXXVII. Tertid, argumentantur Latini ex illo Ioan. 20. Infufflauit, & dixit; Accipite Spititum fan&um: vs, quemadmodum (piritus aërius ex ore humano procedit; ita Spiritus fantius à Filio procedere intelligeretur. Rident hoc argumentum Graci. Et, ôloquacitatem, inquis Hieremias, vt vmbram veritati Obiiciatis. Sed hoc argument o vfus est S. Auguftinus lib. 3, contra Maximinum c. 14. & S. Cyrillus lib. 12. in Ioan. tap. 5 6. qui non paulo doctiores fuerunt, quàm ifti. Quod antem Chriftus Apostolis dederit potestatem remittendi pectata,

atque

E

atque adeo dona Spiritus fancti, id non obstat; A rationibus naturalibus, que nullam vim babent in superquo minus hac in/ufflationis ceremonia fignificare voluerit à fe etiam procedereSpiritum fanctu.

99

MARGVNIVS: Non est negandum ex hac fcripture autoritate afferere Augustinum,etiam à Filio procedere Spiritum (anctum : & ita proceders à Patre, & Filio, tanquam ab vno principio, contra negantes eiufdem potestatu, & effentia effe Filium cum Patre. Hac autem procesio , non spectat ad ipsum effe bypostaticum spiritus, sed ad munerum distributionem potius; que tamen & ipfa cum per eundem Spiritum dentur indifferenter, ficut à Patre, & à Filio, ita & ab ipfo Spiritu dantur. Ideo in acceptione munerum dari Spiritus & ipfe dicitur. Vbi enim vult, fpirat. Ita enim datur à Patre, & Filio, (fecundum Augustinum) vt etiam ipse se ipsum det, sicut Deus. Quod B attinet ad auttoritatem Cyrilli, commodius respondebimus ea inspecta. nunc enim nullu alium librum nobiscum in banc folitudinem attulimus , præter expofitiones diuerforum in facram Miffam. Et bac, qu**e** adnotamus bîc, curfim. ac veluti ès aqipyq.

RESPONSIO: Fateris, exhocloco D.Augustinum processionem Spiritus sancti ex Patre, & Filio statuere.Sed, addissoli cenebras. At frustra. Legatur locus ille Augustini lib.3. contra Maximinum cap.14. clarisimus, & inuictifsimus est: vt taceam, apud Augustinum, & alios orthodoxos milsionem propriè dictam seu processioné adextra(ad quam reluctantem Augustinum frustratrahis) præsupponere processionem ad intra. Vt Cyrillum coram inspicias, haud impedio, C dummodo rectis oculis inspicias.

THESISXXVIII. Quartò argumentantur Latıni ex illis locis, vbi dicitur, Christus dare, vel mittere Spiritum fanctum: vt Ioan.15. Cum venerit paraclitus, quem ego mittam vobisà Patre. Et Ioan. 16. Si abiero, mittam eum ad vos,&c. Omnis enim misso, & proceffio ab alio ; aut est per imperium ; quo patto ferui missi procedunt à Dominus; aut est per instructionem & per consilium;quo modomiss procedunt, qui instruuntur à sapientioribus in re, quã ignorabant; aut per naturalem productionem, & originem, ficut dicitur flos emitti ab arbore, ex qua secundum suum esse procedit; sed cersum est Spi. D ritum fanctum no mitti à Filio duobus prioribus modis. Ergo posteriorisatg, adeo, procedit ab illo.

MARGVNIVS. Itamittitar à Patre, & Filio, fiue à Patre per Filium Spiritus sanctus, vt indifferenter & d fe ipfo mitti dicatur, fiue fe ipfum mittere fecundum Theologos. Ita enim datur hîc donum Dei à Patre, & Filio, vt etiam feipfum det ficut Deus, ve dicit Augustinus, firette memini. Es, cùm alsud realiser inselligatur per mißsonem, quod ad personam attinet spiritus; aliud per cumbecum, frustra fiunt argumenta afferentia ex missione productionem Spiritus (ancti ab veroque ad effe proprium hypoftaticum, & potim ipfi Cbrifte, & fanctorum Patrum adbarendum est interpretationibm, quàmcuiuis fententia, & naturalium rerum vel parua oftensione...

R BSPONSIO.Hic foluendum erat argumentum assertionis. Tu dicis, adhærendum esse interpretationibus SS.Patrum, quæcung; rationes afferantur.Quali verò argumétatio illa Patribus non sit consentanea. Mittitur Spiritus sandus à Patre,& Filio,vt concedis. Hec missio presupponit originem; aut, fi non præsupponit, sefuta argumétum assertionis. Nam si spectemus tantum iplam doni collationem, prout confertur creaturz; fic iam dixi, Spiritum fan & mitti à se ipso. At plus fignificant illa, & fimiles fententiz : Cùm venerit paraclitus, quem ego mittam vobis; quem, non, qued donú. Et tu ipse concedis Thesi 31. Spiritum fanctum, vt missum à Patre, & Filio, accipi à fidelibus,& no tantum dona eius. Hoc igitur posito, folue argumentum, quod proposui in hac thesi.

THESIS XXIX. Idem argumentum accom*modari potest ad vocabulum* dandi, *feu* dationis. Nam,quando Pater,vel Filius dicitur dare Spiritum fanctum : id vel intelligitur eo modo, quo seruus datur alters à Domino, seu inferior à ſuperiore:Vel,intelligitur co modo,quo arbor das fructum etiam secundum scriptura phrasin : sed prius non : Ergo posterius : qui modus est secundum processionem unius ab alio : ficut fructus secundum suam processionem est ab arbore.

MARGVNIVS: Nullomodo, nifico, que Doctores fancti intelligunt, nos fedocent.

RESPONSIO: Enumero varios modos, quibus aliquid ab alio prodit. Tu, nulle modo, nifi que S. Doctores intelligunt, nos gedocet. Subfumo ego: fed Doctores sancti non intelligunt alium modum milsionis, & dationis Spiritus lancti à Patre, & Filio, nifi eum, qui est secundum naturam, & originem : aut, oftende alium. Feci inductionem thesi priore. Monstra illam inductionem non efle lufficientem.

THESIS XXX. Necrefert, qudd [criptura aliquando in futuro dicit ; mittet, dabit. Nam cum processio sancti Spiritus duret in omni differentiatemporis; restè quoque per omnes differentias significatur : quamuis etiam respectu donorum externorum,que fideles futuro tempore à Spiritu fancto accepturi erant , vel adhuc accepturi funt, recté dici posit in futuro tempores mittet, dabit.

MARGVNIVS. Donum est Spiritus fanctus fempiterne;donatus, fiue datus in tempore: Et tamé donum effe, & effe Spiritum, non est idem. diftinguitur enim à perfona Filij,non eò quòd donum fit, fiue vt donum producatur: licet boc, fano tamen modo, intelligat Auguftinus. fed, quod bic quidem fit à Patre on mog drois, in effabili féilicet modos ille verd, Jurn tas.

RESPONSIO.Nefcio, quorfum notaistapertineat. Accipio tamé, quod dat. Donum est, inquis,

Spiritus

#### 101

spiritm fantim fempiterne. Addo ego hanc confe- A eum fupponere, ipfum etiam Spiritum fancum, quentiam; Ergo ab aterno procedita Filio quia ab grerno dat illum Filius datione per originem. Nam ab zterno non poteft effe donum respectu hominum, cum hominibus neque fecundum fe, neque etiam secundum sua dona sit donatus ab zterno; quippe non existentibus hominibus ab zterno. Addis; non effe idem, donum effe. & Spiritum fandum effe. Contradicis Augustino, qui, vt supra vidimus, dicebat, donum Dei , effe Spiritui fancto à Patre procedere: procedere auté à Patre,eft Spiritui fancto effe. ergo Spiritui fancto, donum effe,eft eidem effe: præfertim cum donum fit nomen perfonale Spiritus fanchificut & amor.fi ergo Spiritus fanctus, vt donum, procedit quoq; à Filio, etiam vt donum diftinguetur à Filio, cùm B ratio, & relatio doni, quam Spiritus fanctus ha-bet, ad Filium, vt ad donantem, nihil fit aliud, quàm ipfa fpiratio paísiua.

TH E S I S X X X I. Refpondet Hieremias ex aliis Gracis valdè verbosè, maximè lib.3. miflionem Spiritus fancti in Filio nullam ex tribus prædictis fignificare; fed miflionem externam ad creaturas per donorum largitionem: cùm enim Filius quoqs donet ho minibus fidem, spem, charitatem, ideo dici eum mittere Spiritum fanctum; quia dat, & mittit dona, quz sunt Spiritus fancti. Hec responsio multis modis refells potest. Primò, С quia, quando dicitur fan Etus Spiritus dari, vel mitti, tune non dantur tantum dona creata; (ed cum donis illus verè etiam datur ip/e Spirit<sup>o</sup> (an-Et no, it a feilicet, ut in illo homine, cui dantur dona Spiritus fancti, ipfe Spiritus fanctus nouo quodam modo fecundum gratia operationem exifte**re incipiat : &** contra**rium a**ffe**rere** meritò cenfeturerror. Quis enim toleraret, dicentem; Apoftolos in festo Pensecostes non accepisse sanctum Spiritum; fed tantum dona creata illius?

MARGVNIVS: Et tamen ftat argumentum fanctiffimi Hieremia.Neg, enim ille negat Spiritum fanctú dari, dum ab codem dansur munera : imd id supponit implicite, dammodo dicitur, cummunera fua creatura distribuit. Ergo ne ille quidem bos negat : illud verd, quod tu afferi. nempe in buiufmodi donazione, fiue mißione produci ad proprium effe bypoftaticum ipfum Spiritum: Nil enim datur à Patre,& Filio, quod no fimul, & femel, etiam ab ipfo spiritu fancto detur, com indiuifa fint opera Trinitatu. & tantum valet dicere; spiritum fanttum à Patre, & Filio mitti,ad fan &ificandum creaturam, quantum à Patre, & Filio, & Spiritu fantto eandem creaturam fanttificari per communia munera.

R ESPONSIO. Certé Hieremias vbiq; fatis dir ferte explicat, se per missione Spiritus sancti tantùm intelligere largitioné creatorum charifmatum. Faciamus tamen verum effe, quod tu dicis,

quoad fuam perfonam , mitti & dari, quando in scripturis mitti & dari dicitur; an no inde seguitur, Spirirum fanctum à Patre & Filio fecundum entitaté suam procedere, cum proprièloquédo de missione, persona non dicatur missa, nisiab illa, à qua procedit Nec estiquod in iis scriptura locis, que de missione san Ai Spiritus loquuntur, à propria & genuina missionis significatione recedamus.Et quamuis ipfe etiam lan AusSpiritus seiplum, quoad entitatem suam mittere dicatur, minus tamen propria est heclocutio, sicut & illa, cú Filius etiam, qua Deus, à Spiritu fancto mitti dicitur. Hoc enim non aliter fit, nisi quia Spiritus lanctus est principium eius effectus, secundum quem personaFilij, que missa dicitur, incipit esse alicubi. Nec tame fequitur; ipfum etiam Patrem, hoc improprio missionis genere dici posse misu; quia ne impropriè quide mitti dicitur persona illa, quæ non eft ab alia; fed à fe, qualis eft Pater.

102

THESIS XXXII. Patet hocetiam ex illis fcriptura locis, obiSpiritus fanctus ipfemet abfolutè dicitur dari velmitti. Vi ad Rom.s. Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum fanctum, qui datus est nobis. Vbi, Spiritus fanctus distinguitur à donis : & tambic quàmilla dicuntur dari. Et 1. Cor.o. Membra vestra templum sunt Spiritus sandi, quem habetis in vobis. Et: Portate Deum in corpore vestro. At, dona fancti Spiritue, non funt Deus, neg, illis debetur templum. Et 1. Io. 4. Qui manet in charitate, in Deo manet, & Deus in co. Ergo në fola charitas manet in nobu,qua non est Deus: fed verè etiam manet ipfe Deus; & confeguenter, verèipse Deus datur, & mittitur nobis. Deinde, ille; Paraclitus non veniet, &c. Mittam cum ad vos: Alium paraclitum dabo vobis; non nisi violenter, & improprie exponipoffunt de missone, & datione donorum.

MARGVNIVS: Iam diximus fuperins, quomodo hec incelligenda fint. Vbi enim vult Spirstus fantus, fpirat, & tribuit vniculque, prout vult, fua munera. Et forfan etiam licet non explicité afferat. Dare enim & ip/e feip/um quo- D retté qui dicat, quèd cum ea vnitas fit Spiritm fantii cum fuis muneribus, et realiter idem fint, fed tantum refpettu nostri distinguantur, proptorea etiam munera ipsa Spiritu (antti nomen fuscipiant.

> R ESPONSIO; Probo in Thesi ipsum Spiritum fanctum dari,&mitti,non tantùm dona cius.Hîc tu ista:Forfan rette qui dicat, quod cùm ea vnitas fit Spitus fantti cum fuis muneribus, ve realiter ide fint, & tantum respettu nostri distinguăcur, propterea etiam munera ipfa Spiritus fancti nom fufcipiant. Quid audio? Non diftinguitur gratia & charitas, à Spiritu sancto realiter? Num tu de charitate sentétiam Magistri Sentenciarum iam dudum explosam instaurare contedis? Num respectualiorum charismatum, vt fidei, spei, iustitiz, sapientiz, &c. doni lingua-

> > E 2

rum.

С

sententiam hareticorum, qui dicunt, nos no esse iuitos per nostram inherentem iustitiamsfed per iustitiam Christi nobis imputatam ? Tu vlterius etiam, per iustitiam diuina increatam nos iustos esse censes: fi verum est, dona sancti Spiritus, realiter à Spiritu sancto nó distingui. An virtus, quæ eft accidens, & in genere habitus, non diffinguitur realiter à Spiritu fancto? Ens finitum ab infinitoslimitatum ab illimitato? Nollem tibi excidisse hanc notam, qua totá de recentiore Grzcia existimationem apud me in dubium deuocasti. Quod si Spiritus sanctus, & donum eius idé realiter sunt; quomodo secundum te non procedit secundum entitatem suam Spiritus sancus à Filio, cùm à Filio fecundum entitatem suam pro- B deant dona Spiritus, quz, fecundum te, entitatiuè funt idem cum Spiritu fancto?

103

THESIS X XXIII. Ergo quado Filina dicitur dare, vel mittere Spiritum fan Etum, non tantum dat eum & mittit;quia dat eadem dona;qua Spiritus; sed ip sum Spiritum san Et u dat & mittit ad homines: ita, vt Spiritus fanctus fecundum gratia operationem nouo quodam modo incipiat effe in hominibus,ex impulfu,& quafi motu Filij;qui impulsus alius esse non potest, nifi ù, qui est secundum originem.

MARGVNIVS: Hot non poteris vere inferre en do-Arina Enangelica, neque ex fententia Doctorum : fi modò non fuperficie tenus corum dicta infpicias.

RESPONSIO: Thefi præcedéti, manifestèhoc probaui ex scriptura. Et tu ipse concedis, nó modò dari dona Spiritus sancti, sed ipsum etia Spiritum sanctu.cum, secundum te non distinguantur realiter. Et id ipfum dicis, fupponere Hieremiam. Qua ergo constătia affirmas, me id, quod hæcthefis continet, probare non poffe: cúm non modò exEuágelio, sed & ex tuis verbis id probé?

THESISXXXIV. Praterea, ex responsione Hieremia fequitur; etiam Patrem mitti à Filio; imò, abipfo Spiritu fancto, quia Filius & Spiritus fanctus funtitidem auctor donorum, que dat Pater. Si igitur ideo Filius dicitur mittere Spiritum fanctum; q**uia** est auctor donorum,qua D dat Spiritus fanctus ; rettè etiam dicitur mittere Patrem; quia est auctor donorum, que dat Pater. Et, si quis diceret, ideo dici Spiritum santitum mitti à Filio; quod nobis meruerit, vt ad nos veniat Spiritus fantius, fequeretur, & Patremà Filio mitti,quia fimiliser nobis meruit Filius, vt Pater ad nos veniat.

MARGVNIVS: Neminem latet, mißionie, vocë in dininu,vt plurima oixovoµıxõs accipi:non autem,vt illatiuam originis. nifi qui to a su abueror ad Patrem ipfum referat.

RESPONSIO; Nota hzc non respondet ad argumentum. Nego, vocem, mißienie, in fcriptura tantùm oixoropuxos accipi, & originé non fignificare.

rum, fermonu, interpretationu, &c. fabilire vis A THESISXXV. Obsicit Hieremias; Procedere &dari,non funt idem, ficut nec procedere & mitti; quia procedere, semper manet; mitti verò vel dari, non manet femper. Reßondemus, dari vel mitti Spiritum fan Etum, datione & millione externa, non femper manere: dari verò vel mitti Spiritum fanctum, datione,&millione interna, quoad ip fins fub ft a. tiam; femper effe, & manere;quod est dicere;dationem, & mißsonem materialiter femper mane. re;non autem formaliter; quatenus scilicet misfio, & presertim datio, superaddit processioni respectum, & quasi transitum ad rem creatani secundum effectum, vel donum aliquod.

MARGVNIVS: At dari & effe Spiritum, non est idem: neque in eo, quod datur, vel, vt donum confideratur, afferunt fancti Doctores, proprium effe , fiue fubfiftentiam produci.ergo.

RESPONSIO: Dari, inquis, & effe Spiritum fan-*Eum non est idem.* Imò verò, loquendo de datione interna, ficut produci Spiritum, & effe Spiritum, idem est, nam in instantaneis fieri,& esseproduci, & productum esse, non distinguuntur.

THESISXXXVI. Sed inflat Gracus Patriarcha; Filius ctia datur, & mittitur, vt lepe dicit scriptura. Ioan. 3. Sie Deus dilexit mun. dum, vt Filium (uum vnigenitum deret, &c.Ergo, dari, & generari, sunt idem. Rursus dari, & procedere, funt idem: ergo etiam procedere, hoc eft, fpirari & generari, funt idem; iuxta illud; *que (unt eadem vni tertio, (unt ea*dem inter se : sed procedere, & generari sunt cadem vni tertio, nempe dationi pafiiuz; ergo procedere & generari funt etiam idem inter se. Sed hoc est falsum; quia Spiritus fanctus procedit, & non generatur: & Filius generatur, & tamen non procedit; hoceft, non spiratur, vt Spiritus sandus.

THESISXXVII.Sed hac nibil valent. Nam Filius dicitur dari à Patre (ecundum bumanam naturam; quo pacto etiam à Spiritu (an-Eto datur, & mittitur Filius. Deinde, fi Filius potest dici dari à Patre eo modo,quo dicitur mitti à Patre; quatenus (cilicet per generationem aternam procedit à Patre fecundumfuum Effe diuinum : tunc hac ratione nunquam dicetur Filius mitti à Spiritu fancto, vel dari: cùm fecundum naturam dininam nullo modo procedat ab illo.

THESIS XXXVIII. Argumetum autem Hieremia, planè est puerile; perinde enim est, ac 'fi quis diceret; processio generatim fumpta,est idem,quod generatio; & idem,quod (piratio;cùm fit quiddam commune ad vtramque: Ergo generatio, & spiratio, tam actina quàm passina sunt

idem:

Digitized by Google

105

dem inter fe.Vel, ut magis notum exemplum demus: Animal, ut est genus, dicitur de homine & leone: Ergo homo & leo funt idem:iuxta illud; que funt cadem vni tertio, &c. fimile est argumentum in proposito de datione & missione respectugenerationis & spirationis. Nam sicut ibi ex conucnientia generationis & spirationis in communiconceptu processionis; vel hominis, Eleonis in communi conceptu animalis, nibil aliud colligere licet , quàin generationem, & (pirationem; itemý, hominem, & leonem; idem esse in conceptu communi, & ratione generica; non autem in particulari, vel specifica; ita etiam bic R nibil aliud colligere lices, quàm generare & spivare; & generari & spirari esse idem secundum communem quandam rationem missonis, sen dationis activie & passue.

THESIS XXXIX. Addit & bos argumentum Hieremias : no folum Filius dat Spiritum fanctum; fed & ipfe Spiritus fanctus dat scipsum : si ergo dari ab aliquo, est ab illo procedere; fequitur, Spiritum fanctum etiamà se ipso procedere. Hoc argumentum facile diffoluisur. Nam inprimie Spirisus fan-Etus nufquam in scriptura dicitur sese mittere ; si alicubi dicatur darese hominsbus, id mirum non est:quia, vt ipfa perfona feipfam alius det; id nihil C est,quod implicet : nec tamen inde reste inferes; ergo & à se ipsa procedit illa persona;quia hoc implicat. At cum alia persons personam aliam dare dicisur; necessario id, de processione intelligendum est ; cùm in diuinis , vt mißsonis ; is a & dationis non possit alius modus inneniri; qui cum consubstantialitate personarum subsistat; nisi ille, qui est secundum originem.

THESISXL. Obicit Hieremias; fi Spiritus fanctus neq; fc, neq; Filium dare poteft; tunc sequitur, quod non siteadem potentia Patris,&Filij,&Spiritus fancti;quod tamen est falsum. Respondemus, si hoc argumentum D valeret, sunc sequeretur, essam Passem esse potentiorem, quàm Filium, & Spiritum fanctum: quia Pater potest gignere Filium; & tamen hos non potest Filius, & Spiritus fanctus : Et Pater, fecundum Gracos, potest spirare Spiritum fan-Eum: & tamen hoc non potest fecundum cosdem Gracos Filius, & Spiritus fanctus · Ergo, non est eadem potentia Patris, & Filij, &c. Atqui cadem fanttissima Trinitatis potentia est. Si hoc argumentum non valet; cur valeret illud alterum?

THESIS XLI. Deinde dicimus, eandem

idem: quia, qua funt cadem unitertio; funt ca- A effe omnium potentiam respect :: rerum efficienderumad extra. Preteres, quidquid perfectionicest in una perfona ; illudetium est in altera; quatenus omnes in eadem effentia identificansur.Denique dicimus implicare; vt, quidquid ad intrapotest unapersona, quatenus est ab aliis difintta, possit & altera; sic enim idem posset seipfum producere, quod implicat; & idem effet productum, Onon productum, procedens, Onon procedens.

> THESIS XLII. Quintus locus, cx quo Latini fuam fententiam ftabiliunt, est ille, Ioan. 10. Cùm venerit spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem.non enim loquetur à semetipso; sed quæcunque audiet, loquetur,&c. ille me clarificabit; quia de meo accipiet, & annunciabit vobis. Exhocloco ducitur tale argumentum; Filius affirmat, Spiritum sanctum à se accipere cognisionem & scien. tiam : ergo ab codem Filio accipit etiam Spiritus fantius fuumeffe. Quia, feire, & effe Spiritus fantti, funt unum & sdem: cum in Deo, fcire, & effe fint vnum & idem. Respondet Hieremias, in illo : De meo accipiet; subintelligendum effe, Patre; vt fenfus fit; non loquetur à femetiplo; sed de meo Patre accipiet, vt loquatur:proceffionem fcilicet. Sed bac refpofio planè nulla est : naminuficatum est boc genus loquends in scriptura : cùm Chriftus de suo Patre loguens, nunquă tantùm dixerit mcus; fed femper nomen Patris pronomini adiunxerit. Patet meus víque modò operatur,& ego operor, ais apud S. Ioannem. Et quamuis iste sensus esset, quemistivolunt, nihilominus reste inde colligeretur processo Spirstus fancti à Filio.

MARGVNIVS: Et tamen hac est mens Athanafij. & Augustini, prout aliás latius explicabimus, fi Deus annuerit. Et. D. Chryfoltomus, fi recte memini, bunc locum exponens, ait; Ex meo accipiet, id est. confona meu diset, eademý & ipse docebit. Quid hoc ad productionem ad EffeSpiritus fancti? Praterea, non dixit, ex me accipiet. fed, de meo, vi etiam ante diximus : fed, quafi duo aliqui accipiant ab vno tertso;quafi dixerit; ex co,quod ego atcepi,& ipfe accipiet, hoc autem potius eft fignum consubstantialitatu Spiritus cum Filio, quàm processionis ad Esseproprium ab eo. fi enim de Filio accipit, accipir quidem & **ipfe à Patre per** originem ; fed. quia e<del>st</del> eiufdem fubftanti**a** cum Filio,ideo à Patre accipiens, de Filio accipit, bæc, fi ad originem referatur acceptionis vocabulum. Plerique enim Theologorum olkoropuxõs tantum id intelligi fentiunt.

RESPONSIO: Repetis, que supraiam notata, & discussa in illo loco : Demeo accipiet. Quæro, cur non lit aptior interpretatio illa, ca 78 tus erea, quàm illa, in ri ini anteje; Deinde, de meo accipiet, eft illud ipfum, quod antea dixerat; uon loquetur à

106

femet -

lemetiplo, sed quecunque audiet, loquetur; vt intelligamu, A ignorat: ideo, non nisi per internam à Filio proinquit S. Augustinus, eum non effe à semeripso. Audi re illi scireest. scire verò, esse: & hoc esse habet vt à Patre, ita & à Filio, quod difertifsimis verbis docet D.Augustinus cùm alibi, tum tract.99. in loannem.

107

THESIS XLIII. Sed ait Hieremias; Dcmus fignificari, ex meo; hoc eft, ex me Filio; non sequitur tamen, ob id Spiritum sanctū procedere à Filio. Aliud enim eft, quod accipit;aliud, ex quo accipit;aliud, ab vtroque differes, quod accipitur. Quod accipit; Spiritus eft; Exquo accipit; Filius. Quod verò accipitur, diuerfum quiddam eft ab vtroq;. Infert enim; & annunciabit vobis. Quare, B fortassis illud, quod accipitur, necesse est procedere ex Filio; non autem id, quod accipit: aliôquin idem erit, quod accipit, & quod accipitur, & idem fe ipfum accipiet.

THESIS XLIV. Hac frivola funt: Negamus enimid, quod accipitur, effe distinctum ab co. quod accipit. Nam Spiritus fanctus accipit per processionem à Filio, esse o scire o operari, & omnia que sunt divinitatis : & illud ip sum effe, feire, & operari accipitur. Sicut in generatione hominus; homo, accipit effe humanum per generationem: &, id, quod accipitur per generationem, est, effchumanum: nec est ab fur dum, C vt (e ipfum accipiat ; quia , Socrates , verbigratia, pergenerationem, se ipsum, hos est, suum effe humanum, quod est ip/e, accipit. Sed ifti, ex rudi quadam speculatione putant prins praexistere debere id, quod aliquid accipit, quàm illud, quod accipitur: ficat, cum iam aliquis accipit vestem, verbi gratia ; accipiens & acceptum diftinguuntur realiter; fed tamen hoc non whique babet locu; ut pases ex ipfa prima rerum produ-Etione. Et quidnam potnit Spiritus fan Etus accipere à Filio, atg. adeò, quid potuit effe acceptum; finon accepit luum effe, it a vt effe, fit acceptu?

THESISXLV. Dicerct fortaßis Patriarcba Gracus, fcientiam : sed ipsa est ipsum est o Dei, vt iam vidimus. Sed ait; accepit id, quod annunciauit hominibus per os Apostolorum & Doctorum.Non est hoc negandum: sed illud ip/um , quod Spiritus fanctus annunciauit bominibus, & potentiam etiam annunciandi, & loquendi, accepit à Filio: non enim loqueturà semetiplo (inquit Christus) sed de meo accipict.& tunc annunciabit vobis; hoc est, fiita loqui liceret : A me inftruesur circa ea, qua hominibus annunciabit. Cùm autem blasphemum fit dicere; Spiritum fanctum propriè effe inftru-Aum à Filio; ficut homo instrui folet de re, quam

cessionem, & productionem accipere potuis aliquid de Filio, & de scientis Filij, &c.

MARGVNIVS: Hæc & discussa funt alias largius, à nobis, & discutientur non nisi Catholice, fi lese occasio obtulerit; nil tamen ad tuum propolitum faciunt.

RESPONSIO: Exspectabo discussionem istá, fed ício non futuram Catholicam, nifi fuerit Latina & Romana.

THESIS XLVI. Sextus locus, ex quo Latini processionem Spiritus fancti à Filio confirmant, est ille ad Rom. 8. Si quis spiritum Chrifti non habet, hic non eft eius. Et ad Galat.4. Milit Deus spiritum Filij sui,&c. Hint tale argumentum posest'confici : Spiritus (antius dicitur in feriptura non modò spiritus Patris; ut ad Rom. 8. & Matth. 10. fed etiam Fili, ut patet ex locis iam citatis : Ergo , non minus procedit à Filio, quàm à Patre. Nam fpiritus dicitur à fpirando; nec ab/que suo spirante intelligi potest. Potest etiam argumensum fic formari: Ab ilo spiratur Spiritus sanctus, cuius est spiritus; sed est etiam (piritus Filij: ergo & à Filio (piratur : fi (piratur; ergo procedit: quia, processo fancti Spiritus dicitur (piratio.

MARGVNIVS:Falfum est argumentum,ex co.quod fpiritus dicitur Filij fpiritus ; fequi ftatim, ex eo procedere. non enim quidquid est alicuine, & ab to est per originem: cum illud latius pateat. Praterea, Damascenu dicit; fpiritum Patris dicimu, & à Patre: Spiritu etiam Filij dicimu, fed non à Filio dicimus. Et flatim addit rationem, cur boc dixerit, dicens; Jolus enim Pater est caufa. Sicut & Dionyfim Arcopagita; แbrn สหาวทิ พัร ยัสงรุงต่า วิงbพา 👁 🌢 สลาท์ค. Non ergo valet argumentu : Spiritus est fpiritus Filij; ergo à Filio procedit : nifi quù intelligat processionem ad extra. Praterea Augustinus dicit alicabi; & Spiritum fanctum ab eodem Patre procedere; sed vnum, & eundem effe spiritum Patris & Filij: Modò à te (cire cupio, fitne vna & eadem relatio bac fecundum Augustinum, nec ne?quod non eadem: clarè enim id patet: licet tibì per Auguftinum interpretari Augustinum, vt intelligas, eum quoque ad Patrem referre Spiritum fanctum, vt ad propriam origine, & principium: ad Patrem verd & Filium , eundereferre alia quadam relatione.non originu scilicetssed qua dicitur vt donu tribui, mitti,procedere ab vtrog, ad fanctificandă creatură. Hanc duplicem relationem Spiritus 'fancti fubobfcure nos docuit D.Gregorius Theologus, quando refpondens ad argumentu bæreticorum dicentium: quid igitur est & deest spiritui, ad boc, vt fit Filins? dicit; & Anixon papers, to 3 this bagarous. דור מכיז באאאאב אלסבטי לומקספיר, לובקספיר מודשי אל אאיי or weroinze Quid voluit inselligere per exparor, quam illam, quam vos disparatam emanatione dicitis, scilicet the Summer Fili à Patre; this anthe dow firitus ab codel quid diuorfitatem relationis ad inuicem, nifi quia Spiritus (anau dicatur Fili, quia ab co detur, mittatur, Cc. non au tem è conuerfo.

RESPON-

Digitized by Google

tim est spiritm Filig; ergd presedit ab ille. Si non eft bona confequentia, oftende vitium. Non quidquid est, inquis, alcuim, id eft illim per originem. Quomodo ergò est Spiritus sanctus Spiritus Filij? Estne Filij, vt famulus Domini? vel, vt legatus mittentis? vel, vt subditus superioris? vel, vt aliquid constituens saltem secundum nostrum intelligendi modum : quo pacto effentia, est aliquid Filij,& fimiliter filiatio? Si nullo horum modorum est Spiritus fanctus Filij; restat, vt sit illius per originem.nam, non ob folam consubstantialitatem dicitur Spiritus Filij : alioqui posset etiam Filius dici Filius Spiritus sancti ; quia eidem consubstantialis est: & Filium posset quis dicere Patris Filium : non quia à Patre procedat: B sed quia cum Patre sit consubstantialis. Damascenum à Latinis non discrepare docent Bessarion & Gennadius. qui & caussam reddunt, cur eo loquendi modo sit vsus. Dictum illud D. Dionyfij; Solu Pater fons eft dininitatin; verum eft. quia folus Pater est principium vtriusque personz; cùm Filius sittantum principium vnius personz. Ad dictum Augustini, & ad tuam quzstionem respondeo: esse candem relationem, qua, ex sententia S. Augustini, refertur Spiritus fanetus ad Patrem, & Filium. Eft enim spiratio paffiug. Sicut & cadem relatio eft.qua Pater & Filius referuntur ad Spiritum lanctum, nempe spiratio actiua. Neque alia relatio vnquam S. Augustino in mentem venit. Locus S.Gregorij, pro C Latinis eft. Nam ideo, inquit. Spiritus non eft Fi lius: quia non habet ad Filium relationem Filij, feu filiationis; sed habent inter se alterius generis relationem, quàm sit paternitas. & filiatio. Non est autem inter Filium & Spiritum fanctum alia relatio, quàm spirationis, siue vocetur izoar es, fiue interfe, fiue #ip fs, fiue quocunque alio nomine.

109

THESISXLVII. Adhocargumentum, negat Hieremias, Spiritum dicere respectum ad Patre, vel Filium ; fed imperite. Licet enim non fignificet respectum ad Patrem, vel Filium formaliter, quatenus Pater vel Filius est ; significattamen respectum ad vtrumg; prout vterque eft fpirans, seu spirator. Omnis enim Spiritus alicuius (pirantis, fen (piratoris Spiritus est: ficut etiam Spiritus aerius, qui ab homine procedit, relationem habet ad hominem; non quidem quatenus bomo est formaliter; sed, quatenus spirans. Hos ipfo antem, quod relationem habet, vt ad spirantem; relationem quog babet ad eundem, vt ad suum principium productiuum ; cum homo spirans fit causa effectiua Spiritus aërij. Eadem ratio est in divinu.

THESISXLVIII. Negat autem Hieremias infeitè, omnia illa efferelatiua, qua aliorum effe dicuntur, feu, qua ad alia fefe habent. Nam il-

R ESPONSIO: Dicis, non fequi; Spiritus fans est Spiritus Filij; ergè presedit ab illo. Si non est inquis, alumim, id est illum per originem. Quomovergò est Spiritus fanctus Spiritus Filij? Estine ij, ve famulus Domini? vel, vel egatus mitten-? vel, ve fubditus superioris et vel, ve aliquid inftituens saltem secundum nostrum intellindi modum : quo pacto essenti a, est aliquid ij, fimiliter filiatio? Si nullo horum modomest Spiritus fanctus Filij; restar, ve set aliquid ij, fimiliter filiatio? Si nullo horum modomest Spiritus fanctus Filij; restar, ve set aliquid litatem dicitur Spiritus Filij : alioqui posset am Filius dici Filius Spiritus fancti ; quia eimi consubstantialis est: & Filium posset quia cere Patris Filium : non quia à Patre procedat: B tre, à quo procedit Spiritus fanctus.

THESISXLIX. VVirtenbergenfes, vt augeant argumenta contra Gracos exferiptura, addunt & hoc in primo fuo, & fecundo ad Patriarcham refponfo: Scriptum eft; omnia per ipfum, hoc eft, per Filium facta effe; & fine ipfo factum effe nihil, quod factum eft. Ergò Spiritus fanctus procedit à Filio: quia, nifi ab illo procederet; non haberet virtutem res omnes efficiendi. An non eft hac egregia probandi ratio processionem Spiritue (antiticontra Gracos?

M A R G V N I V S. Friuolum eft argumentum, & nullius valorii, nullag, indigens refponfione.

R ESPONSIO. Rede, fed nil contra me. Quia, non eft meum e fed Lutheranorum, qui cum Hieremia & Græcis dexteras iungere volebant.

THESIS L. Addunt & hoc argumentum: Spiritus fanctus vocatur à Christo digitus Dei : fi in digito Dei ciicio dzmonia, inquis Christus; profecto peruenit in vos regnum Dei : fed digitus Dei, est potentia Dei infinita: Ergo Spiritus fanctus procedit à Filio: Formet, qui potest, informes Tubingensium disputatorum argumentationes.

MARGVNIVS: Si in memoriam reuoces, quid de boc dicto dicat Cyrillus, profecto te huiufmodi pænisebit affertionis. Accommodat autem totum fenfum ille fanctus D vir ad oftenfionem confubftantialitatis Spiritus fancti ad Filium, non ad id, quod ex tuamente tu afferis. accession de decludo artipluras rös geneiss in divistes or avris, &c.

RESPONSIO: Nec hanc Thefin intellexisti. Non est meum argumentum, sed VVirtenbergensium; nec probaui, sed risi. Itaque cur te huius notæ pæniteat, causæ multum; cur me, nææ assertionis, causæ nihil video. Ex dicto tamen S. Cyrilli, & similitudine digiti argumentum non inefficax pro Latinis duci potest. Nam, Spiritus fanctus dicitur digitus Dei, hocest, etiam Christi: ergo procedit abillo; sicut digitus hominis proceditab homine, & ex substantia hominis. Dicis; hoc exemplo S. Cyrillum tantum osten-

110

Digitized by Google

E 4

dere

С

dere voluisse consubstantialitatem Spiritus san- A dum originem; & non tantam secundum dona Ai,& Filij; fed, quzfo te, an digitus non procedit ex substantia manus? Tantumne ex substantia manus,tamquam ei confubstantialis,fuspensus eft?

THESIS LI. Gracipro fuo errore vix quicquamex (criptura adferunt, prater illud Ioan. 15. Spiritum veritatis, quià Patre procedit : ergò non procedit à Filio. At Christus non dixit ; à solo Patre : & licet boc dixisset ; tamen non exclusiffet scipfum. Imòlocus iste potius pro Latinis facet; ut recte not auit Beffarion Cardinalis in fua Orazione dogmática cap. 7. Nam (piritum, qui à Patre procedit , appellat ibidem Christus spiritum veritatis, boc est, spiritum suum. Ipse B enim verit as eft, suxta illud; Ego fum via, veritas, & vita. Ergò in boc loco oftendit etiam Christus Spiritum sanctum à se procedere. Hinc S. Cyrillus in epistola ad Nestorium ex Concilio Alexandrino & nomine illius Concilij, fcripta, fic ait : Spiritus appellatus est veritatis; & veritas Christus cit : vnde & ab isto similiter, ficut ex Patre procedit.

MARGVNIVS: Cyrilli verba fano modo funt explicanda. Cùm enim Nefforius nudum bominem effe opinaretur Christum; negabat etiam ab eo dari Spiritum fan-Etum, ficut à Patre. Cyrillus verd verum Deum . & bominem afferens Christum, ab eo fimiliter procedere. (non scilicet per participationem vt ille nugabatur ) eundem spiritum afferebat, ad fan Eificationem creaturaram : i, eon-ה, ועו יוצ מותד קאה, ועשלמא וף מעולא או צעו כא דע שמדפיר, נוח. muniori vocabulovtens, & diffinte ab illo mis camopcúorus. Infpicias totam feriem ipfins Epiftola , & veritatem cognosces.

RESPONSIO: Cyrilli, inquis, Verba, fano modo (une intelligenda: hoceft, Grzco, & schismatico. Hicenim istis fanus videtur. Clariora funt verba Cyrilli, quam vt his verborum nebulis obscurariqueant. Ab ifto (nempe Filio) fimiliter. ficut ex PAtreprocedit, inquit Cyrillus: fed ex Patre procedit secundum originem; ergo etiam ex Filio procedit secundum originem. Maior est Cyrilli; Minor, Christi. Conclusio bona. Quo te hîc vertes? Non dixit, inquis, in ropevistu, fed meina. Inuenies ne in tota veteri Grzcia discrimen inter ogilva, & curoper's Du; ficut & in toto Latio inter procedere, & progredi ? fed ais : Tantum procedit à Filio ad fanchificationem creaturarum, hoc est, secundum dona. Si sic, ergò etiam tantum procedit à Patre ad san-Aificationem creaturarum.quia limiliter procedit à Filio, vt à Patre.

THESIS LII. Deinde ibidem promittit Christus, se missurum Apostolis Spiritum illum, qui à Patre procedit: Cùm venerit paracletus, inquit, quem ego mittam vobis à Patre, qui à Patre procedit. At mißio vnius diuina perfone ab alia propriè loquendo, est esiam fecun-

creata, ut supra argumentati sumus : Ergo, boc iplo oftendit Chriftue, Spirisum lanctum à le etiamprocedere. Et fortè ideo non dixit; qui à Patre, & Filio, seu à me prosedit, ne repeteret id, quodiambis diserte affirmauerat.

THESISLIII. Probant etiam Latini fuã fententiamex Conciliis Latinis, & Gracis. Ex Gracis est Concilium Alexandrinum, prasidente S. Cyrillo ; cuius Patres in Epiftola ad Neftorium habens verba paulò fupersus cisata. Quod autem hac Epifiola fuerst totius Concilij Prouincialis Alexandriniz & non folius S. Cyrilli, patet ex inscriptione, que talis est, & habetur Tomo I. Concily Ephefini sap. 14. Cyrillus, & Synodusex Ægypti prouincia Alexandriz congregata; Neftorio religiofisimo, piisimoque facrorum comministro in Domino salutem, &c. Hac Epistola approbata est deinceps à Concilio generali Ephefino, & à quarta Synodo, & dquinta, & à fexta, & à feptima, in qua legitur symbolum Constantinopolitanum, eum illa additione; Filioque procedit. Quing ergògeneralia Concilia in Gracia celebrata , approbarunt apert è processionem fancti Spiritus ex Filio ; cùm illam Epistolam Concilij approbarint: vt omittamus Concilium Florentinum 3 in quo denuo Graci cum Latinis fuerunt consuncti.

MARGVNIVS; Non legitur, & a Filio procedit: neggea Concilia id affernerunt, quod tu nefcio quomodo а¶сти.

RESPONSIO: Atqui legitur in Latinis codicibus septimæ Synodi, quidquid tu contra dicas. Negarunt hocolim, vt tu, quidam Græci in Concilio Florentino. Sed Latini prolato antiquissimo Codice, in quo nulla corruptela suspicio, & 'testimonio antiqui cuiusdam historici peruicacibus ora obstruxerunt. Si in vestris codicibus non habetur, nil mirum. Notum eft, gua arte noua Grzcia codices corrigere foleat.

THESIS LIV. Idem inde oftenditur. Quia D'Concilium Ephefinum, & Synodus quinta, & fexta,expresse condemnarunt Nestorium, symbolum Neftory , & Jeripta Theodoreti contra anathematismos S.Cyrilli, in guibus scriptis, prater cetera, afferebat Theodoretus; Spiritum fan stum nec à Filio, nec à Patre per Filium procedere : quod etiam habebasur in symbolo Neftorianorum, ut auttor est Gennadous libro de processione fancti Spiritus, sectione tertia.

MARGVNIVS. Condemnarunt scripta Theodoreti; non, quod falfum ipfe fentiret, fed quod Cyrillum calumniaretur. quod cognosces, si diligenter totum illum progreffum percuir M.

R BS PONSIO. Ergò ne tu vera credis illa, quz ex in-



exintimo Neftorij fenfu, & pectore effutiuit in A qui à Parre procedit, propter Eunomianos, bene quidem illo fuo scripto contra S. Cyrillum Theodoretus?Atqui,propter illa condemnatus fuit Theodoretus : ergò propter fallam doctrinam , & hzreses, quz in illo scripto continebantur; inter quas & hæc; Spiritum fan &um ex folo Patre procedere, non ex Filio, nec per Filium.

112

THESISLV. Nec eft contemnendum argumentum aliud, quod adfert Gennadius fectione 8.ex fexta & feptima Synodo. Vtraque enim approbauit, & fub anathemate recipi mandauit non modo (cripta B. Cyrilli , & aliorum quorundam Gracorum; sed etiam B. Augustini & B. Ambrosë. At D. Augustinus pluribus locis affirmat Spiritum fanctiu à Filio procedere; maxi- B me tractatu 99. in Ioannem: Cur non credamus, inquit, quod etia à Filio procedat Spititus fan &us; cum Fily quog, ip/e fit Spiritus? Et certe, fi Patres Graci, qui fuerunt in 6. 67. Synodo, habuiffent hanc fententiam pro harefi, vs faciunt hodierni Graci; nunguam illam approbassent in S. Augustino, & alius Patribus Latink.

MARGVNIVS: Imd credendum eft Spiritum fan-Hum & à Filio procedere, sed, vt ipsemet Augustinu intelligit.

R BSPONSIO: Benè. Plus non postulo. Crede faluus eris.

THESIS LVI. Argumentatur Hieremias pro feex Conciliis. Nam in primo suo responso cap.r.ait, Nicæna Synodus, & reliquæ cum ca consentientes omnes docuerunt Spiritum sanctum ex ipso solo Patre procedere. Hoc mendacium meritò exfibilas Bellarminus lib.2.de Christo cap.23.Nam in Concilio Nicano nshil aliud habetur de Spiritu (antto, quàm hoc 3 Et in Spiritum landum; & his verbis finitur fymbolum Nicanum.In Concilio Constantinopolisano, quodest secundum generale; addita suns pter hareticos Macedonianos, & Eunomianos: qui, vt patet ex libro 2. S. Basily contra Eunomium, & ex libro I. Dini Gregorij Nysfenicontra eundem Eunomium, adeo non negabant Spiri. sum fanctum ex Filio procedere ; vt dicerent, eum à folo Filio fuum effe habere, ut clarissime pases ex verbis Eunomy apud S. Gregorium Ny//cnum.

MARGVNIVS: Inueberiu tu quidem in fanctum virum, fed iniuria. quod enim ille afferit tolerari poreft. Cum al Pattem semper & Concilia . & Pattes ipsireferant ipsum spiritum, vt ad suam originem. Quod vero tu afferis, ideo in Concilio Constantinopolitano additum effe,

dich, fi tamen & boc confiscare, eas id fociffe, ve Spiritum quidem ad Patrem, tanquam ad fuam referrent originem, quafiad Filium referri bunc inclusive negarent, consub ftantialem tamen effe ipfiFilio, quod erat confirmandum aduerfus eos. Ita enim de Filio effe firitum y opinabantur, vt diuerfum & alins effentia à Filio. Ideo dicit D. Bafilius; in wares wir innord's Jau, read Patrem referat ve ad principium; d' uv de mequetrou, i zopazei Deu, aut aliud fimile. D. verd Gregerins Nyffenus, & ipfe; in mareis wir on ropal som, D' av Si on rapiner quod autem in boc, D' ye σεφηνέναι, O čαλάμπαν & χορηγεί Su, & fimilia, non intelligatur productio Spiritus a Filio, vel per Filium ad proprium effe; confule tantos Doctores, & videbis veritatem. Non enim negant omnind ist contra eosdem hareticos difputantes processionem quandam spiritus (ancli à Filio: hanc tamen & iftam confubstantialem, non tanquam creature, vt falso illi opinabantur, ad Patrem tamen referunt ipfum, ve ad principium & originem propria bypastafeos. Discernunt enim personas divinas.quod & aliás dixi, fancti Patres, non modò të caqaroei,id eft.disparata emanatione à Patre tam Filij, qu'am Spiritus fancti : verum etiam relatione ad inuicem. qui a Spiritus ducitur Filij . & non è conuerfo : Spiritus autem Filij; vt qui per ipfum prabeatur creature, eluceat ab ipfo. Het autem non ad originem attinent, fed ad diferetionem per/onæ à per/ona , non tamen constitutiua existentie, & ad consubstantialitatem oftendendam.

RESPONSIO; Dicis, meinuchi in virum fanctum. fed insuria. Tolerari enim poffe.quod firibit. Quid ais? cum Augustino processionem Spiritus sancti, & C Potestne tolerari mendacium in vllo. ne dum in fancto ? Atqui mendacium esse, quod tuusille *fanctus* tam confidenter affirmat, notius eft, qu**ä** velis. Neque enim ex folo Patre, neq; ex Patre procedere Spiritum fanctum Nicæna Synodus definiuit. Addis; Patres Concilij Constantinopoli tani adiecisse symbolo illud; qui ex Patre procedit : vt referrent spiritum ad Patrem, tanquam ad suam originem. Ita eft: Interim non negarunt ifti Patres, quod hæretici illi reche sentiebant, nempe ex Filio Spiritum fanctum procedere ; licet perfide negarent processionem islam esfe secundum eandem numero effentiam. Et sancti Patres. qui dicunt & us mequetra i caraumer ; originem Spiritus fancti ex Filio Ti choarces sai entaufer illa verba; qui ex Patre procedit. Et hee.pro- D fignificant; & non fecundum effusionem, & collationem donorum temporalium. Adiungis: ne ip/os quidem bareticos negasse Spiritum sanctum referri ad Patrem, vt adfactiuum principium. Falleris, fi de Eunomianis loqueris de quibus in hac Thesi. Isti enim productionem fancti Spiritus foli Filio adscribebant, vt clarissime liquet ex 1. libro Nysseni contra Eunomium. Et S. Bafilius libro fecundo contra Eunomium reprehendit Eumonium, quod soli Filio the aitier Spiritus sancti attribuat. Etsi isti hoc ipso etiam referebant Spiritum fanctum ad Patrem, tanquam ad mediatum principium: ficut nepos refertur ad auum, tanquam ad mediatumprincipium. Sed nos hîc dilíputamus de principio immediato.

Тны



fansinopolisanum symbolo id, quod negabasur ab Hareticis , adiecit , nempe Spiritam fanctum ex Patre procedere : O idomisit, de que tunc nemo, ne ex ipsis quidem Hareticis, dubitabat: nempe, Spiritum fan Eumetiam à Filio procedere; quod samen, cum postea negari cæpisset à Grass, additum est symbolo Constantinopolitano,codemiure; quo Concilium Constantinopolitanum ad symbolum Nicanum addidit; Qui cx Patre procedit; cum hoc ab Hareticis negaretur : sine adiectio bac facta sit à solo Pontifice ; sine ab aliquo Concilio, approbante Pontifice: sine Gracis prafentibus, sine absentibus, Nihil enim B de boc conftat ex historiu. Nec ullum Concilium prohibuit additionem ad symbolum, que fieret tantum explicationis, & maioris claritatis caufa: qualis fuit ista; Filioque.

THESISLVIII. Pari fide affirmat ifte in secundo suo ad Lutheranos responso ; Septem Synodos pro Græcis effe. Ex Nicana Synodo profert has verba; quali ex perfona Patrum ad Philosophum quempiam infidelem dista; Accipe vnam diuinitatem, Patris & Filij & Spititus fancti, qui ex ipfo Patre procedit, fed Filij proprius cft. Si ex Filio, inquit Hieremias, putassent Patres illi procedere Spirirum sanctum; frustra additum fuisset; ex ipso Patre. Sed vbi, & apud quemexstant bar verba, qua iste adfert sub nomine Concily Nicani? Certè in Concilio Florentino, sessone s. ipsimes Gracifaßi funt; nihil pro hac quastione afferri posse concilio Nicano.

MARGVNIVS: Et tamen plerig, hac verbaproferunt,& progreffus fermonie, & ipfa textura difputationis vera effe oftendunt;vt suig, patere potest, qui ea inspezerit. RESPONSIO; Qui sunt illi plerique?nominetur Auctor aliquis.

THESIS LIX. Deinde, licet pradicta verba legerentur in actis Concily Nicani; nobis tamen non obessent. Non enim excluditur Filius 3 cum Spiritus fanctus dicitur procedere à Patre. Nec omnia, que in Actis Conciliorum habentur ; habenda sunt pro definitis tanquam de fide. Quod fi verbailla fuppo fiistia non effent, tans illud; cx Patre, additum cenferi posset, ne quis qui ad fidem conuerteretur, putaret Spiritum fan-Elum, qui tertio loco in fanctifima Trinitatenumerarifolet, non procedere à Patre; sed, immediatè, à folo Filio. Quam etiam sequentes Synodi conueniant cum Gracis, iam fupra fatis vidimus.

D

THESIS LX. Probant praterea Latini fuam fententiam ex Patribus Gracis & Latinis; quorum multa testimonia adducunt Gennadius

THESIS LVII. Concilium igitur Con- A fettione 4. & Bessarion in oratione dogmatica, & aly; cumý, S. Augustinus, S. Hieronymus, S. Ambrofius, & alij multi Latini vixerint eodem tempore, quo S. Gregorius NazianZenus, S. Gregorius Nyffenus, & S.Bafilius; & , cum S. Hieronymus cũ Gregorio NazianZeno, & Nysseno familiariter egerit; quu credat, Gracos illos Patres in re tanti momenti diffenfiffe à Latinus aut fivelGraci, vel Latini aliquid cotra recta doctrinā docuissent, hos, vel illos dissimulaturos fuisse?

> MARGVNIVS; Concordant fand inter fe Patres tam Greci, quàm Latini ; cum vtrag, pars vnum, atg, cundem fpiritum illuminantem babuerint; fed discordamm nos propriam volentes opinionem statuero, neg. ad veritatem ip (am a spicere.

> RESPONSIO. Concedis Patres Latinos concordare cum Grzcis Patribus. Habeo gratias pro tam liberali concessione. Nam Patres Latinos pro hodiernis Latinis stare contra nouellos Græcos, clarè oftendam, cum tua Apologia prodierit.

THESIS LXI. Quamobrem mirandum est,quomodo Graci, & iste Hieremias, pro se citent non modo Patres Gracos, sed & Latinos, Augustinum,Hieronymum,Gregorium Magnü; & ex summis Pontificibus, Damasum, Zacharia, Leonem, & alios; cum de horum fententia in hac controuersia aquè parumdubitari possit ; atg, de C fententia S.Thoma, S. Anfelmi , & aliorum ; qui ex instituto contra Gracos scripscrunt. Illudetia figmentum est, cum ait, Ioannem VIII. Pontificem Max.confensisse tertia Synodo Prouincials celebrata Constantinopoli pro restitutione Photÿ Patriarcha,& annuiffe,vt ex fymbolo deleretur vox illaFilioq;. Nam hoc postremum ab ipsis Gracis schismaticis confictum est, ut ex Manuele Caleca, Graco scriptore, oftendit Franciscus Turrianus,in libro de 6.& 7.Synodo, & Bellarminus lib.1.deConciliu cap.5.EtZonaras meminit qui. dem restitution is Photij ; sed non ablation is particula, Filioq;, ex symbolo. Et Graci in Consilio Florentino sessione 6. non agnoscant Concilium illud jub Ioanne VIII.pro Synodo Oecumenica: lices illis multum profuss[et, fi legitimum fuss[et : presertims for Pontifex Romanus errorem Gracoru de processione S. Spiritus approbasset. Quod autem Leo, & Benedictus Pontifices (ymbolum Constantinopolitanü asserunt sine illa additione,Filioq;, Gin Miffa etia recitari voluerut, id nihilinuat istorüerrorem. Ideo enim id fece. runt, ut feruaretur memoria fymboli Constantinopolitani,quale fuerat 3 &, vt omnes intelligerent, illud no damnari, nec e/fe contrariu noftro. MARGVNIVS: Et tamen videtur edita bac Epiftola

Ioannie Pontificie etia Latina, neg. conficta eft, ve en au,

ſŧĨ

116

fed vera; & citatur etiam, firettè memini, ab Onaphrio A licet ab illis stidé procedat, ut funt diftinct a per-Panuinjo, dum infe eiufdem Pontificis meminit. [fona; id tamen non obstat. An no enim qualibes

117

R ESPONSIO; Confictam, vel, vt rectius loquar, fraudulentissimè & hanc & alias quasdam Ioannis Papz Epistolas à Grzeis falsatas & corruptas este, luculentissimè demonstrat Card. Baronius Anno Christi D C C C.L X X I X. Tam verum est quod de illo Ioanne narratur, quàm verum ab hoc Pontifice vsque ad Christophorum, omnes Pontifices Romanos sensifie cum Gręcis, quod Hieremias scribit in secundo suo ad VVirtenbergenses responso.

T H E S I S L X I L Denig, preter mult as rationes, quibus Latini fuam fententia confirmant, afferunt Obanc; In divinis no est distinctio realis, nissi ratione originis vnius ab alio; ergo, si ista relatio originis non esset inter Filsum, O Spiritü fanctum, non distinguerentur realiter. Que ratio bona est, suppositis illis, que de facrofancto Trinitatis mysterio fides tradit. O Theologice loquédo; quamuis si questio bac Metaphysice tantum trattetur per solas naturales rationes; non appareat implicatio, divinas personas aliter distingui, quàm per relationes, O origines; scens, si ex reuclatis argumentari velimus.

MARGVNIVS; Diximus superius duobus modis docere nos sanctos Patres, distingui diuinas personas; scilicet sue disparata emanatione, qua est survicos passue, & caroposorus; sue relatione; In priori.nos edoceri processione Spiritus sancti à Patre, & itide dissinctione eius de persona ab vtrog; In posteriori; discretionem spiritus eius dem ab ipso Filio, non tamen constitutiuam persona.

RESPONSIO: Quzío te; none paísiua generatio, seu generari, relatio est, ficut & generare? An nó illud, proprium est Filij; hoc, Patris? Potestné in diuinis aliquid este propriú alicui perfonz, o fit abfolutú, & nó respectiuum? Et q sunt ista relationes discretiuz Spiritus sancti à Filio, & tamen nó constitutiuz Spiritus sancti? An alia relatio vera & realis in Spiritus sancti? An alia relatio vera & realis in Spiritus sest. quá spiratio paísiua? At per hanc & in este suo cossituitur. & ad Filium & Patrem, tanquam ad terminum suum refertur. Omnisitem relatio realis in Deo. fundatur in aliqua origine. Ergo hoc ipso, quod alicubi relationem realem admittis, debes similiter rationem originis admittere.

THESISLXIII, VI nos ex ratione argamentamur pro processione Spiritus fancti à Filio; ita Graci ex ratione argumentantur contra eandem; Absordu est, inquit Hieremias, dualitaté facere principiu vnitatis; cum potius vnitas sit principium dualitatis; sed hoc faciut Latini, dum asserunt, Spiritu sanctum esse ex Patre, & Filio; vnum, ex duobus. Hoc argumentum valde vrgent Graci, cum tamen nullius sit momenti, Primum enim, Pater & Filius spirant Spiritum sanctu, vt vnum sant. Deinde, licet ab illu stide procedat, wi funt diffinet a perfona; id tamen non obstat. An no enim qualibet etia creatura, wi wna est, procedit processione ad extra, a tribus S.S. Trinitatus personis? Si Trinitus, hoc est, tria supposita, possiunt esse principium wnitatus, hoc est, wnius rei, ad extra; cur no posset etiam dualitas, hoc est, duo supposita, esse principiù wnitatus, hoc est, wnius suppositi ad intra? Nec arguit impersectionem in Patre, quod à Filio quo g procedat Spiritus santius : sed potius, summam persectionem 3 sicut non arguit imperse-Etionem, quod res creata procedant ab omnibus persona diumis.

B MARGVNIVS; Hac longiori indigent discussione . quàm vt ab istis notis, quas nos obster factmus, refellantur.

R BSPONSIO: Difcutiam & ego fingula accuratius, & prolixius, cum tuas difcuísiones accepero.

THESIS LXIV. Addit & hot argumentum Hieremiae: Secundum Latinos Spiritus sanctus no accipit esse sum à Patre immediare; sed mediate, nempe per Filium: ex quo sequitur, Spiritum sanctum secundum sua substantiam esse separatu à Patre. Nam inter ca, que funt infeparata, nullu est medium : inter quæ verò medium eft, ca oportet esse diuersa. Hos argumentum nihil valet. Nam Latini dicunt, Spiritu fanctum immediate pro-C cedere à Patre , & Filio. Et fi quando dicant Spiritum sanctum mediatè procedere à Patre ; tune confiderant Spiritum fanctum, ut procedit à Filio, habente vim spirandi sibi à Patre communicatam.Sed negamus propterea segui, Spiritu san-Etum,& Patrem effe divisos quoad substantiam; aliâs ipfi quog, Graci admittere deberent diuifionem : folent enim dicere, Spiritum fanctum procedere à Patre per Filium; ergo & ipfi admittune mediü inter Patrē, 🕁 Spiritü fanctum. Videntur auté isti de processione Spiritus sancti cogitare, sicut de processione alicuius hominis à suo ave per Patrē. Vnde etiā impie olim blasphemabāt : Spi D ritu fanci u fecundu Latinos effe nepote Patris.

MARGVNIVS: Vim ipfim propofitionu, per Filium. te edocebit clare D. Gregorim Nyfferm, fi auremei accommodes, & fyncere velu ea, qua docet, intelligere.

RESPONSIO: lam feci, quod faciendum suades.Imitare me, & schismati Gracanico multam satutem dices.

THESISLXV. Ex hac explicatione patet, vana esse, quacunque postea obticit Hieremim, vt, cum dicit; Totum Patrem esse in toto Spiritu sancto, & viceuersa; non ergo Spiritum sanctum mediate procedere à Patre, Respondemus, in co sensu, quo nos esserimus,

• Spiri-

118

Digitized by Google

hilobstare, quo minus Pater sit in toto Spiritu fancto, & vice versa : imo , ne tune quidem obflares ; lices mediatè procederet à Patre per Filiumeo modo, quo nepos mediate procedit ab auo per Patrem.

THESIS LXVI. Estergo Pater, & Filins principium Spiritus functi: tum , quia datur in dininis unum quoddam principium, quod est identice Pater, & Filius : à quo Spiritus fan-Em, ut ab uno principio procedit. Tum, quia, lices Spirisus fanctus procedat esiam à Patre, & Filio, ut funt perfona inter se realiter diftin-Eta: quia tamen fpirant Spiritum fanctum virsute communi, non duo, sed unum principium dici debent : Est autem de ratione Spiritus san-Es, ut à plursbus suppositis procedat.

THESIS LXVII. Actus, quibus perfone producuntur, atque adeo processiones ipse, non funt ex nihilo : fed ex aliquo, Filius enim eft ex substantia, seu essentia Patris: Spiritus san-Etus ex substantia Patris & Filij; vbi vocabulum ex, materia, & forma habitudinem; imo & principium, quo, denotare potest.

THESIS LXVIII. Potentia rationalis, per quam persona est principium processionis, non continetur sola essentia diuina & intelle-Etw, aut voluntate 3 fed etiam relatione ; quatenus relatio est vis quadam vitima, per quam in divinis est processo; & consequenter, potentia notionalis, formaliter loquendo, non est tantum quid absolutum, ut quidam putant.

THESISLXIX. Operationes divine, fecundum quas existunt processiones, voluntaria fant voluntate diuina; non, vt libera est, sed vt Deus per illam omnia, que sunt ad intra, naturaliser, & necessario amas : licet operatio, qua Filius procedit, fit tantum voluntaria concomitanter ; illa vero operatio , qua procedit Spiritus sanctus, essam est voluntaria à voluntate, vi à principio : quamuisalio quodam fenfu poffet quoque appellari voluntaria concomitanter. Hattenus de ordine originis inter perfo-7 46.

THESISLXX.Quod attinet ad ordinem relationum inter personas, asserimus in primis, omnino relationes in divinis ponendas effe. Secundo dicimus; bas effe ponendas: paternitatem, filiationem, spirationem, & proceslionem : qua formaliter fignificant perfectiones,& quidem infinitas. Ex quibus illa, qua fibi mutuo opponuntur , realiter inter se distinguuntur : paternitas autem, & spiratio actina; sola

Spiritum fanctum mediate effe à Patre, plane mi- A vatione; ficut etiam filiatio, & fpiratio: prater has tamen neceffario ponenda funt origines; que, & ipfa funt respectiue; ut proinde, pro numero originum actiuarum, & passiuarum, quatuor alia relationes fint confituenda; etfi non realiter à prioribus distincte.

> THESIS LXXI. Perfona dinina nec confituuntur, nec distinguuntur per aliquid absolutum; led per origines, & relationes: qua relationes, fant etiam notiones perfonarum. Notiones autem vocantur quadam fiue conditiones, fiue proprietates, non omnibus perfonis communes, in abstracto significata, quibus pro-Bpria ratio cuius g, persona innotescit. Tales notiones funt; paternitas, filiatio, spiratio, processio : quibus addicur, innascibilitas : nee opus est plures not somes constituere. Expredictus vero notionibus tantum tres funt proprietates personales.

MARGVNIVS; Et tamen D. Bafilius in Epiftola de differentia voias & unosúosues ad fratrem Gregorium , bos afferit effe notionale Spiritus fancti bypostaseos, to oa tu אתדראה לא איסףכט ושעו, צעי לו עד אי קאילדער לא איסף לי בשעו guidem refert ad relationem originie . fiue ad difparatam emanationem, intelligens per quod & diffinguitur, & conftituitur fimul in effe proprio perfona ab alia perfona. 🖜opvives vero ad relationem diferetinain tantum, per quam discernitur quidem Spiritus sancti persona à persona Fili, vt effe proprium bypostaticum babere per se dignoscatur, tanguam, vt ita dicam, ab infeparabili lumine Filim infeparatus inseparabiliter, non tamen, vt hacratione ad effe proprium producatur.

RESPONSIO; Dicis, secundum Basilium notionale effe Spiritui fancto to canopolis du ca tu mareds, xu S' yo acquire. Efto. Dicat hoc fanctus ille Pater. Quid tum ? To caropdiade, inquis, refert ad relationem originu, qua diftinguitur , & constituitur. #soprlva. verdad relationem discretiuam tantum, non constitutiuam. Hoc nego. Nulla datur in Spiritu fancto relatio realis discretius, non constitutiua. Omnis relatio in Spiritu fancto realis,& vera vtrumque fimul eft. Constituit, & distinguit, sicut & in aliis rebus forma constituens, distinguit quoque:vt anima constituens hominem, distinguit hominé. Et frustra est, quisquis præter constitutiuum aliud diftinctiuum quarit.

THESIS LXXII. Caterum licet Filmu fit à Patre; & Spiritus Janetus à Patre & Filso: tamen omnium trium personarum aqualis est zloria, maiestas, & potestas, Qua personarum equalitas non est relatio realis, sed rationż.

THESIS LXXIII. Vna persona dinina sum mittitur, tum ex vi persona alterius; ad quam, secundum aliquem modum processionis habet relationem, incipit esse alicubi nono modo,

que



120

12I

quo antea ibi non erat, ut per gratiam in mente A an adiectinum; ut, potens, lapiens. Si pribominu, & hoc ipfo dicitur perfona procedens ab altera mitti ; quod habet à perfona producense effentiam; & confequenter etiam vim efficiendi, quidquid in creatura efficit ; cum id , quod efficit, efficiat per illam entitatem ; quam à persons producente accepit. Quocirca proprie loquendo de missione, non potest qualibet persona mitti.

THESIS LXXIV. Poseft perfona dinina mitti ad omnes effectus, quos illa, in creatura variè potest producere. Rette statuitur duplex mißio: visibilis, & inuisibilis: illa, semper cum hac consuncts est vel tempore, velordine & re- B. fectu; vel ad candem perfonam, vel ad aliam. Non potest autem persona inuisibiliter mitti,nisi aliquid ad extra diminitus fiat.

THESIS LXXV. Hoc nomen Deus, & fimilia concreta, non tantum supponuntur pro perfonis diuinis, fed etiam, pro ipfa effentia : quia in dininis, non folum perfona est quid perfectum & completum : fed etiam , illud unum fimpliciffimum, quod eft effentia, identificans fibe in ratione abfolut a tres perfonas.

.THESIS LXXVI. Effentia & perfonalitas diuina, stque adeo essentia & persona, actu funt unum & idem; & fola ratione distinguun-С sur ; qua distinctio nominari soles virsualis difinitio : qua, propter infinitatem eius entis, in quo fundatur, sufficit; vt, de câdem numero entitate affirmare, & negare possimus aliquid, fine vlla contradictione & repugnantia: cum enim res, que hoc distinctionis genere distinguitur, aquiualeat actu distinctis propter suam infinitatem ; fit , vt ficut contradi-Etso non effet, si de actu distinctis aliquid affirmaretur ; quod de altero negaretur ; sta O bis non fit contradictio ; licet dicamus illam rem dininam, vt est essentia, verbi gratia, esse communicabilem: ut vero est persona; esse incommunicabilem.

THESIS LXXVII. In vfu nominum diuinorum,qua fignificat effentiam, primo omnium videndum est, virum nomen diuinum esfentiale vsurpetur in concreto, an in abstracto. Nam enunciationes, que de nominishus effensialibus in abstructo funt falfa; possunt effe vera de sifdem in concreso. Nam hac falfa est ; Efsentiagenerat; & tamen hac est vera; Deus generat.

THESIS LXXVIII. Videndum praterea est; utrum nomen diuinum in concreto positum, sit substantiuum : vt, Deus & creator;

mum; non nisi in singulari predicabitur de tribus perfonis. Nam tres perfona funt unue Deus, & creator : non tres di aut creatores. Si vere secundum : tunc communis sententia vult ciusmodi nomina posse in plurali affirmari de tribus personis : ut dicamus , esse tres sapientes, omnipotentes, &c. Nam, quod D. Athamafine att ; non tres omnipotentes, accipit vocabulum illud substantiue; vt & alia; qua ibidem negat pluraliter enunciari. Adiectiuè enim hoc, & alsa fimilia, multiplicari; colligitur ex capite Firmiter; vbi dicuntur omnes per/ona equè omniposentes ; & ipfe Athanafius, qui dixerat, non effe tres aternos, substantiue videlices accipiendo sunc terminum; in codem fymbolo afferuit ; perfonas tres effe fibi coatermas, & coaquales. Propositio hac ; Deus non generat; lices verum fen fum habere posis; cum samen simpliciser profertur; simpliciter est babenda profalfa.

I 2 2

THESIS LXXIX. Prater tres subsistentias respectivas, non datur in divinis quarta subfistentia absoluta, accipiendo subsistentiam pro ratione fabst antials virtualiter distincta, & iuxta noftrum concipiendi modum, superaddita ipfifubstantiali rationi effentia, prout effentia est natura, per quam essentia quasi contrabatur fecundum noftrum intelligendi modum , refultante inde quodam constituto, quod dicitur in concreto; hic Deus absolute subsistens.

THBSIS LXXX. Nomen principy foli Patri connenit, respettu Fily: at respettu Spirisus fancti , commune est Patri , & Filio : respectu creaturarum, omnibus personis competit.

MARGVNIVS: Et tamen Gregorius Nazianzenu, & alij afferunt , nomen principij tantummodo Patri conuenire. & id respectu Fili, arg, Spiritus sancti, vr patet ex corum autoritatibus.

RESPONSIO: Dixi iam supra, id intelligen-D dum respectu Filij

THESIS LXXXI. Proprie item tribui sur Pasri, quod fit ingenitus; que appellationegationem processionus significat. Virum autem Spiritus fanctus etiam dici possis ingenitus, quastro est de nomine : propriè, non porest : prous feilitet ingenitum effe , fignificat negationem omnis processionis.

THESIS LXXXII. Filius proprie dicisur Verbum; cum spfe folus per intellectum procedat, proceditque ex cognitione omnium, qua Pater intelligit, etium personarum , & ipsarum quoque creaturarum : ficut & Spiritus fan-

a us

С

Filius fe & dininam effentiam; fed etiam ex illo, quo creaturas amant. Proprie sribuitur Filio, quod fit imago Patris; cum ipje ex vi sua procef. fionis procedat à Patre, ut similus.

MARGVNIVS: Quod Spiritus fanctus, ita vt amor Patrin, & Fili mutuus confideratur, tanquam ex vtroque productim, non videsur id afferere D. Augustinus ; imo, ex mutuo amore Patrie, & Fily, ille vbique tam confubstantialstatem trium perfonarum, quàm Spiritus fancti cum Filie colligit; quodcung, aly afferant.

RESPONSIO: Nihil in hac Thesi de hocaffirmo. Secundo; de ratione mutui amoris est, ve ab vtroque extremo producatur : Spiritus san-Ausest muruus amor Patris, & Filij, etiam secundum S. Augustinum : ergò ab vtroque producitur.

THESIS LXXXIII. Spiritus fanctus nomen amoris propriè sibi vendicat, vi & nomen doni; quod duas relationes obiectine significat : alteram, ad donantem : alteram, ad cum, cui donatur. Priorem illam principalsus significat nomen doni; quàm hanc posteriorem.

THESIS LXXXIV. Conuchit nomen doni Spiritus (antio ab aterno; non ex tempore: eidemý relatio illa doni ad creaturas conuenit ratione proprietatis perfonalis formaliter; ficut & Verbo conuenit secundum suam hypostasin refectus ille rationis ad creaturas, quem habet; vs essdem intelligibiliter representat.

#### Finisdisputationisde sanctiffimæ Trinitatis mysterio.

Hæc iam olim scripseram. Interea prodiit decimus Annalium Tomus illustrissimi Cardinalis Baronij, qui controuersiæ inter Græcos & Latinos de processione sancti Spiritus maximam lucem adfert; & Gracorum imposturas & fraudes circa ConciliúOecumenicum octanum celebratú sub Hadriano secundo Pontifice Romano patefacit. A vero enim alieniísimű eft, Io- D annem VIII. Pontificem. successorem Hadriani, Synodum istam condemnasse, & conciliabulo schilmatico Photiano postmodum coacto fubscripfiffe; & vt additio illa : Filiog, , ex fymbolo expungeretur confensisse, & huius sui consensus testes litteras ad Photium & Constantinopolitanos Imperatores dedisse. Que omnia nil aliud funt, quàm commenta schismatica & Photianz technz, sutelz & fallaciz, vt te docebit Baronius ad annum Redemptoris DCCC LXXIX.&alibi. Idem perspicuètibi ostendet ipía octaua Occumenica & legitima Synodus Græcè & Latinè cum accuratis notationibus non pridem edita; studio Raderi nostri : quæl

Etus non modo procedit ex amore, quo Pater & A hactenus in tenebris delituerat; & de ordine locoque octauo, quem tenet inter Occumenicas Synodos, deturbata fuerat, partim astu Gracorum, qui Photianum conciliabulum Anno Chrifti, DCCC. LXXIX. celebratum in eius locum fubilituerant; partim ignoratione Actorum huius Concilij, qua effectum eft, vt Synodus Florentina vulgo Octaua Oecumenica Synodus audiat; etiam apud Catholicos; & à Catholicis.

124

Quadere grauis exstat querela illustrissimi Cardin.Baronij Anno falutis DCCC. LXIX. Num.61.yt & de illo, quòd Iulianus Cardinalis in Concilio Florentino cum Marco Ephefio disputans, tam facilè passus est sibi & Latinis om-B nibus hanc octauum Synodum sub Hadriano II. čelebratam, à Græco illo eripi A&. 6. in prin cipio; vbi ita loquitur Ephefius. Concilium illud inter generalia connumerandum non est. Quandoquidem non modò non fusceptum , verùm etiam antiquatum fuisse constat. Ioannu enim, & Hadriani summorum Pontificum tempore conuocatum fuit, ac Photium Constantinopolitanum Antistitem condemnauit. Is deinde Ioannes aliud Concilium habuit, quod item appellauit Octauum, quod Acta ipfim Concilij, quod vos Octauum fuiffe diciein, improbauit, Photiumg reffitnit. In quo plane Concilio inter alia fuerat decretum, vt has eadem symboli additio tolleretur , quod vos non ignorare putamus. Siquidem igitur ipfius Concilij Acta reprobata videntur ; non eft congruum rationi, vt de bis aliqua mentio fiat, cum alterum Octauum Concilium sequi potius deberemu. Propteres tempore ex eo in Constantinopolitans Ecclefia hucusque solet ita celebrari : Quesunque in sanctos Patriarchas Ignatium,& Photium scripta, vel dicta sunt, anathema (unto.

Huculque Marcus Ephefius veteratoria arte, inquit Baronius, Latinos exuens tanto Concilio Oecumenico, ipía inquam Octaua Synodo folenni ritu sub Hadriano Constantinopoli celebrata, turpiter 'mentiens quidem, & multipliciter, &c. Procul enim abest, vt Octaua Synodus fub Hadriano abrogata fuerit à Ioanne Romano Pontifice : longeque longius à vero difcrepat, vt Iosnnes Synodum Photianam damnantem Octauam, eandem legitimam esse, & Oecumenicam Synodum comprobarit: falfum, quod ait,quod Occumenica eadem Octaua Synodus sub loanne etiam Pontifice fuerit congregata, quam inchoatam, & absolutam vidimus sub Hadriano. Rursum, quas citat litteras Ioannis contra Octauam Synodum, eas falfatas fuiffe à Photio, ex teftificatione eiuldem Ioannis litterarum,luce meridiana clarius fuo loco demonstratur, vt de his nulli prorsus possir esfe aliqua dubitatio.

Ex his explicanda & declaranda sunt ea, que Thefi LXI. fupra pofitz disputationis afferuntur. Nam Marcus Ephefius reiicit in Concilio Florentino ipfam legitimam Octauam Synodum; & in eius locum Synedrium Photianum

fubsti-

Digitized by Google

fubstituit ; cui tamen Oecumenici titulum in il- A rum, quas Grzci importune & schismatice excilo confessu expresse non tribuit. tarunt.

Ex eodem Baronio difces, quàm pingue fit illud Hieremiz Patriarchz Constantinopolitani mendacium ; omnes Pontifices Romanos à Ioanne VIII. víque ad Chriftophorum Papam, qui fedit Anno DCCCC. VIII. fenfiffe cum Græcis, quod attinet ad processionem Spiritus lancti. Ioannem secutus est Marinus, hunc Hadrianus I I I. Hunc Stephanus V I. Hunc Formofus, istum Stephanus VII. Hunc Ioannes IX. Hunc Benedictus IV. Tandem Christophorus. Nullus ex his prorsus cum Græcis schismaticis in hac controuersia sensit. & minime omnium Marinus, qui Photium, prout merebatur, perfedo odio oderat. Inçauté quidem egit loannes B VIII. quòd contra decreta fuorum Antecessorum, atque adeo Synodi Octauz Occumenicz, Photium in Sedem reduxit; fed cum Photij & Photianorum prauis opinionibus & dogmatibus nihil commune vnquam habuit.

125

Prodiit quoque hoc ipío Anno M. DC.VIII. Manuel Caleca, Auctor doctifsimus, qui quatuor libris fortissime contra Gracos, populares fuos, pro Latinis decertauit. Quos libros debemus admodum Reuerendo & Magnifico Domino Doctori Petro Stevartio, qui cos ex Bauarica Bibliotheca in lucem extraxit, & scholiis eruditis illustrauit; vbi Epitomen inuenies omnium propemodum controuersia-

Quid Grzci recentiores de symbolo Athanafiano fentiant, constat ex Bessarione & aliis. Ex-

flat Epistola Meletij cuiusdam, qui se Patriarcham Alexandrinam indigitat, ad Ianum Doulam, Caluinianum, exstar, in quam, in Hodœporico Constantinopolitano Georgij Dousa F. Vbi schismaticus ille hæć effutiuit. Athanafio falsd adfcriptum fymbolum,cum appendice ill a Romanorum Pon. tificum adulteratum, luce lucidius contestamur. Mallem probationem, quam contessationem. Quid enim contestari non potest schismaticus & hæreticus? An ideo ob futiles huius generis contestationes nobis cripi patiemur, quidquid Oriens & Occidens tanta temporis longinquitate, vnanimi confensu amplexus eft, cuiusmodi eft hoc fymbolum fub Athanafij nomine lectum & omnium propemodum fidelium ore decantatum ? Scilicet Meletius intererat, & post fornaculam latebat, quando Romanus Pontifex Patri in processione sancti Spiritus adiunxit Filium. ita rescribens: Spiritus santtus à Patre

126

& Filio, non fattus, nec creatus, nec genism; fed procedens.





DEFEN

Defensio Cap. 1. Greliquorum vsq. ad 8. Lib. III.

#### EFENSIO LIBRI TER-E CHRISTO, RE **RENDISSIMI ET ILLVSTRISSIMI RO-**BERTI BELLARMINI S. R. E. CAR-DINALIS AMPLISSIMI.

CAPVT I. & reliqua víq; ad 8.

127

🖉 bus errotes tam antiquos, quàm nouos circa Incarnationis mysterium; Et in his etiam monstrum Vbiquita. tis; fætum illum Eutychianum &

E C E N S E T Bellarminus his capiti-

Neltorianum.Luthero itidem adamatum,cuius Eutychianas & Neftorianas phrafes & fententias enumerat hoc loco Bellarminus.

. Iunius dat manus, & ingenue ac liberaliter confitetur; Craßius bac à Luthere ditta: Adde etiam, inquit, imprudenter. & licentiose , cum aftu animi & contentionis feruore fe tranfuerfum abripi fineret impotentim : Laudo, Iuni, tuum, quo víus hîc, candorem. B Hæctalia Eutychiana & Nestoriana effata, qualia Bellarminus ex Luthero excerplit, non nifi craffe, imprudenter, quin & impudenter, licentiose & impotenter effula sunt: Nam quod addis; Lutberum (aperei veritatem agnouisse, cum extra contentionem illam infauftam scriberet ; id nihil eft ; nam & Neftorius & Euryches aliquando veritatem Incarnationis Dominicæ agvouerunt. Num ideo excufas, quæ ab illis scripta vel tradita? Perinde viderisfacere, ac fi furem non damnandum affereres; quod aliquando, cum zítus aliena rapiendi nonnihil resedit, oculos ad iustitiæ honestatem reflectat, camque, vt amplectendam, dilaudet.

tychen non erraffe nisi in modo loquendi. Nam hæc funt tua verba : Lutherm certe interdum perturbatus ita (cripfit, vt in libro de Conciliu , confeßione maiore (ua, &c. Scripfit ergo ita Lutherus; fed perturbatm. Præclara profecto res; tantum Prophetam & Euangelistam, vitumque czlesti lumine copiosisime collustratum, adeò perturbari potuisse; vt pro perturbationis impetu nuncin Eutychianilmum, nunc in Nestorianismum delaberetur? Si hæc à Luthero in chartas effusa sunt.cur tu suprà in Notis ad Przfationem, fincerè non aguouisti id, quod à Luthero, quamuis perturbate, (criptum noueras? Cur in omnes partes te conuertisti, vt à Luthero tuo hanc maculam abstergeres?

Ad caput secundum duo fundit Iunius mendacia: primum eft ; Schrvenck feldium nunquam fuifle Lutheranum. Imò adeo Lutheranus fuit; vt eum fummis laudibus Lutherus depredicarit; tametfi postea stylum vertit; quando Svvenckfeldius ex Lutherano nouz secta architectus esse copit. Vide Przfationem Bulzi nostri in paradoxa Svvenckfeldij.

128

Alteru mendacium eft;Mujculo inique, plusculum, qua docuerit, à Bellarmino tribut. In medio est liber Musculi, quo docet, ex Lutheri quoque fententia, diuinam Christinaturam in Cruce passam & mortuam : quz est omni propemodum Eutychianismo deterior vesania: Non probamm, que ille hac dere docuir, inquit lunius, & ipfe tandem and irý-Juour. Atqui dementiam istam hausit Musculus ex Lutheri libris præsertim illo de Conciliis. Nam quod Palinodiam cecinit; (fi tamen cecinit) id indicio eft, nouos hofce Doctores fpiritu vertiginis circumagitari , & modò hoc modò illud, quod pridie stertentes somniarunt; postridie pro verbo Dei venditare.

Ad caput quintum denuo excufare nititur Iunius, quod Lutherus dixit, in Concione de Natali Domini, imperitos nonnullos facere Christum bominem omnipotentem. Sed de hociam fusè dicum est ad Præfationem Bellarmini. Caluinum suum misere purgat Iunius à Nestorianis phrasibus, quas Bellarminus ex Caluino enotauit.Conatur Fateris à Luthero scriptum; Nestorium & Eu- Clocutiones illas in bonum sensum interpretari. Piè agit filius in Patrem, discipulus in Magistrú. Atnon necesse est, vt idem faciat Bellarminus, quianec filius, nec discipulus Caluini est. Nos auditis huiusmodi perplexis & periculosis locutionibus à sectariorum ore & calamo profe-Ais; facimus quod Lutherus in iudicio de Erafmo faciendum præscripsit: de quo satis ad Przfationem.

> Danzus ad caput primum contendit fibi & fui, nominatim Caluino,Beza,Bullingero,Vrfino,Sadeeli,Iunio, deberi palmam detecta , deuicta & proftrata Vbiquitatii; Hos Heroas, fententiariis omnibus altum flertentibw.primos in Vbiquitasem figna (uftuliffe : Et priores quidem illos, etiam ante quàm Ingolftadienfis Iefuita, cuius Thefes exftant,quidqua excudiffet & peperiffet; Erge iftims

> > Vbiqui-

Digitized by Google

Defensio Cap. 1. Or reliquorum vsg. ad 8. Lib. 111. 130

200.2

Vbiquitatie & monstri iugulatio, & victoria, nostra est, inquit Danzus, non Sententiariorum, aut Bellarmini, ve de co pro uobie Deo, & nobie ipfis, vei Ministrie Dei, gratias agat, nist bominum ingratissimue bomo esse velit Bellarminue. A Acceperit Caluinus nomen filip pro natura, concretum pro abstractosquis erit fensus huius orationis, quam ex Caluino Bellarminus producite Respondeo (Christum) Dei esse illium, quia sermo essa Patre ante secula genieue, nondum enim nobie de media-

1.29

Rident suauter, sat scio, Lutherani, cum hos thrafonifmos legunt. Vofne Vbiquitatem confeciflis? Vtinam dictis facta suppetant. Quid si ne intellexistis quidem? Equidem non intellexisse, docet in his subtilibus quastionibus ruditas vestra; & errores, quos cumulass, dum errores alienos confutare studetis. Anno M. D. LXIV. Kalendis Iulij edidit Theodorus Peltanus nofter Theses de Maiestate Christi hominis cotra Smidelinum, cas, inquam, Thefes, quas à tuis probari ais, & quas tui szpius recuderunt, tametsi non B fine corruptelis vnius vel alterius loci, qui minus ad Caluinianam lyram faciebant. Num prædicto anno quidquam Beza contra Vbiquistas euulgarat/ An nó Smidelinus in libro pro Brentio contra Bezam obiecit Bezz, quòd lesuitz Ingolftadienfis Thefes expilaffet? Nec aufus eft Beza contra mutire in libro de bypoftatica vnione duarum naturarum inChrifte contra Smidelinum.Mentiris igitur cum ais; Iefuitam Ingolftadienfem . hoc eft, Theodorum Peltanum, Bezæ argumentu firmatum,primum ex Sententiariu aduerfu Vbiquitatem hifeere aujum : nam Beza tum nihil de hoc argumento fcripferat; Caluini & Bullingeri argumentis fi Peltanus niti voluifict, baculo arundineo niti voluiffet; cui fi innizus fuerit bomo, vt est apud Isaiam C cap.36.intrabit in manum eim. & perforabit eam. Gratias tum vobis habebit Bellarminus, & nos cum illo,quando merebimini.Immerentibus,&Martem ventofa duntaxat in lingua habentibus, quales vos huculq; fuiltis, nullæ debentur gratiæ.

Capitis fecundi, tertij & quarti æquisimus censor est Danæus, Plane probamu & agnoscimus, inquit, ca omnia, que in bisce tribue capitibue continentur. Subdit mendacium. Nam & bas quog ipsa ex nostrorum (Caluinianorum) libris descripta suns. Scilicet Bellarminus non est scriptor, sed Caluinianarum næniarum exscriptor.

Quinti capitis omnia concedit Danzus. Illud tantu displicet, quòd Caluinus ob Nestorianos quoídam loquendi modos à Bellarmino Nefto-D rianifmi notatur. Ait Danzus. Voce filij Caluinus naturam duntaxat,non autem perfonam & Christi suppofitum intelligit. At Danzus nec Caluinum, nec feipfum,necquid Bellarminus in Caluino arguat, intelligit. Hoc reprehendit Bellarminus, quòd Caluinus aliquot locis personá mediatorie à perfona filij Dei distinguere videatur: Et ne quis diceret, Caluinum nomen perfone accepiffe pro officio & munere; iple mente suam dilerte explicans, perfonam, inquit, voco fubfiftentiam. Hic cum Danzus Caluinianas loquendi formulas, Nefto rianum fermentum redolentes, interpretari, & à Nestorianismo vindicare deberet sid affert, op prorfus ad rem nil conducit, imò rei discoducit.

cretum pro abstracto; quis erit sensus huius orationis, quamex Caluino Bellarminus producit? Reffondeo (Chriftum) Dei effe filium, quia fermo eft à Patre ante facula genitus, nondum enim nobie de mediateri perfona ferme eft. Ifte vtique fenfus erit, Danço Interprete. Christum este Dei filiationem, seu diuinam naturam,quia fermo est à Patre ante facula genitue, &c.Hunc effe sensum patet; quia Danzus dicit: nomen fili víurpari à Caluino pro natura; concretum pro abstracto. Sic sensus huius : Filins Dei vocasur (Chriftus) non cantum quatenus ante facula genitm ex Patre fuit aternm ferme.&c. crit iftc : filiatio Dei vocatur, non tantum, quatenus, &c. Stulte exiftimauit Danzus idem esse aliquid alicui in concreto secundum formale fignificatum, hoceft, secundum naturam tribuere ; & concretum pro abstracto vsurpare ; cum tamen ingenti discrimine distent : Nam ista enunciatio est vera: Filim Dei eft mortum, nempe fecundum humanam naturam; & verè de concreto, seu de filis Dei prædicomortem; & tamen in hac enunciatione concretum, feu vocabulum Filim non vfurpatur pro natura. fed pro persona. At fi quis dicat: Filim Dei affumpfit bominem (quo loquendi modo aliqui patres funt vfi, vt notat Bellarminus fub finem cap. feptimi) concretum pro abstracto; nempe, hominempro humanitate ponit ac vsurpat. Hac notione Caluinum concretum vocabulum Filim vsurpasse; cum dicit Danzus; Caluinum stultu facit ; & fe stultitiz non modicz obnoxium palam oftendit. Nec Bellarminus de voce Filij Caluino litem mouit; sed de eo, quod personam filij Dei, & personam mediatoris vbique distinguere videatur.

Itaque nil nisi fucate alogie & pseudologie funt, quando affirmat, ipfum S. Isannem Exangeliftam & Christi Apostolum ferme vbig, ita loqui (prout iple videlicet Caluinum loqui interpretatur) itemq, D. Angustinum ; & ipfum Bellarminum boc confiteri ad finem cap.7. Omnia hæc nil aliud funt quàm mendaces fumi,& imperitiz tegumentum; nam nemo sanus ita loqui potest, vt Danzus Caluinum loqui comminiscitur ; & exiguam sanè iniret tam ineptus patronus à Caluino gratiam; si Caluinus adhuc superstes effet. Bellarminus nil aliud dicit; quam S. Augustinum concretum pro abstracto interdum posuisse. Quod verum est. Athocà Caluino factum in locis à Bellarmino prolatis, nemo nisi bliteus afferet, & nemo nisi fungus fibi persuaderi finet.

Que in sepite fexte scribuntur, es lubenter empletimur, inquit Danzus, queniam sunt Dei verbe conseutanes. Mendacium de expilatis à Bellarmino Caluinianorum commentariis iterum euomit; credo, vt palam faciat, se vanitatis inexhaustú son-

tem effe; vnaque foras extrula; alias è veftigio fuccrefcere ac repullulafcere.

F3

Digitized by Google

CAPVT

Defensio Cap. 8. Sreliquorum vsg. ad 15. Lib. 111.

#### CAPVT VIII. & relique víque ad decimum quintum.

121

A PITE OCtauo valde clementem ac propitium habet Bellarminus Danzum. Verifima eft, inquit, totius capitis octaui doctrina, itag, facile à nobis conceditur, prorfug, admittitur. Item. Bellarminus commode boc loco explicat, in quo posita sit vnio hypostatica verbis Dei cum natura bumana ab ea affumpta. Item. Brentius & Smidelinus merito tanquam Monothelita & Monophysita Eutychiani damnantur.

Capite nono reprehendit Bellarminus Bezam B & Petrú Martyrem, quod ille libro contra Brentium:hic libro de duabus in Christo naturis scripferit, communicationem idiomatum, quæ ex vnione hypostatica nascitur, effe plane verbalem. non realem. Danzus Bezz suo succurrere nititur. Martyrem clausis oculis præterit. Iunius magis misericors pro vtroque arma sumit. Quid ergo Danæus? Intelligit Beza eam predicationem effemere verbalem ratione nature, de qua fic alterius proprium attributum enuntiatur : non autem ratione totius perfone & fuppofiti Christi, cui re ip fa competit, quoniam vni illim parti re ipfa congruit; fed alteri natura Christi tantum verbaliter, & propter vnionis iffius cum illa altera arttiffimum vinculum & coniunctionem. Vult, quantum capio, Danzus dicere; realem esse przdicatio- C nem; quando dico; Deus est ex Deipara natus; Deus est flagelletus, crucifixus, mortuus; fed effe verbalem duntaxat, respectu alterius natura, hoc est, diuinæ; vt fi dicas; diuina natura eft ex virgine nata, &c. Præterea realem communicationem respectu personæ seu suppositi prædicari, quando dicimus; Hie bomo, demonstrato Christo, eft Deus, omnipotens, infinitus, &c. Verbalem autem respectu alterius naturæ, nimirum humanæ; quia verbalis tantummodo prædicatio eft, fi dicas. Hac bumanitas (oftensâ naturâ Christi)est Deitas, omnipotentia, infinitas. Vel Deus, omnipotens, infinita. Aut fi hæc non fit Danzi mens; erit illa; cum attributa vnius naturæ prædicantur de àltera in concreto, vt Deus eft natus : Hic Homo ( demonstrato D Christo ) est immortalis, immen/us; prædicatum in prima propositione afficerenaturam diuinam, fed verbaliter ; in fecunda ; afficere humanam; fed verbaliter. Iunius pro Beza & Pfeudomartyre hoc spiculum vibrat. Id falso Martyri & Beza tribuitur. Agunt enim illi de duabus naturis Christi opposise, prout in quaftione de communicatione idiomatum (puta natura vnim cuiufg per fe ) fieri postulat ratio : non autem co. posite . prout sunt communia in persona : quum autem fit oppofitio.aut natura babetur ratio in fe, plane verbalu eft communicatio.

Quàm egregios nactus est Beza cum Martyre patronos. Audite Caluiniani aduocati. Attributa vnius naturz ; ne verbaliter quidem commu-

A nicantur alteri naturæ; quia ne verbaliter quidem, nisi falsò & imperitè de natura prædicari poffunt; fiue illa attributa natura vnius accipias in concreto; fiue in abstracto. Attributa dininitatis lunt *immortalitas, impaßibilitas , aternitas , im*menfitas, infinitas : humanitatis verò mortalitas, paffibilitas,finitudo,circum/criptio in loco & tempore. Si attributa vnius naturæ de altera natura prædicare velis, semper falsam enunciationem efficies; fiue attributum in abstracto, siue in concreto ponas: Et fiue duas illas naturas confideres coniun aim in eadem hypostasi; siue diuisim. Quapropter fallæ funt hæ propositiones. Divinitas eft mortalitas, paßibilitas, finitas, & c.vel etiā in concreto: Dens eft mortalitas, paßibilitas, &c. Fallæ funt & iftæ. Humanitas eft immortalitas, impasibilitas, aternitas, vcl homo est immortalitas, impassibilitas, &c. Sic & ista falfæ funt. Dininitas eft mortalis, paßibilis. Humanitas est immortalis, impassibilis, immenfa, incircumscripta, &c. Itaque cum attributa vnius naturz, de altera natura verè enunciari nequeant, fiue na-C turæ spectentur iuncim; siue diuisim, seu, vt loquitur Iunius, opposite; non potest inter illas vlla mutua & vera idiomatum communicatio intercedere, ne verbalis quidem; cum quidquid proprietatum prædicto modo de altera natura enuncies, femper propositionem ineptam ac falfam texas. Neque Bezahoc voluit, quod isti ei tribuunt; id vt videas repetam verba Bezz ex libro contra Brentium ad alteram Brentiani libri partem, vbi ita philosophatur. Idiomata in Christi persona vocantur proprietates, quibus diuina natura & bumana in Chrifto diftinguuntur. Ee verd proprietates in iu,que ex duabus dinerfis naturu,non confufis,fed tantum bypoftatice vnitis conftant, duplici modo communicantur : quadam videlices reipfa ; quadam , verbotenus : cuius rei exemplum boc esto, quamuis non per omnia simile ; quoniam ex duobus non perfecte (ubfiftentibus conft at bomo : cum anima bumana ad bominem conftituendum, requirat humanum corpus : Chriftum verd conftituentes due nature, etiam cum per se considerantur , fint perfecta due source, quamui qued ad Chriftum ipfum attinet, non due fint bypostases, sed vnica. Sed boc nibil impedit, quo minus fatis congruens fit hec fimilitudo. Anima igitur propriè viuit,mouet, (entit, intelligit. Eadem cum corpore quopiam coniunta ad indiuiduum quempiam bominem constituendum, vitam suam, motum, sensum, cum eo communicat : (nam viuere etiam, moueri & fentire corpus veré dicitur ) intellectum verd non item : qui enim corpu dixerit intelligentia praditum ? Altera ex parte, corpus fuis humoribus proprie dicitur & eft temperatum , & tamen pro corum temperamento, mores animi confequi, non tantum Galenus, sed etiam ipsa experientia planisfime docet : qua ex re , perspicnum est , coniuncti corporis aliquid cropynnnäs in animam v/g, ip/am penetrare. Quid fi igitur fic loquar, vt illa, qua reipfa funt vel anima, vel corpori axonsávara, tanquă toti communia expreßero ? nempe, verbotenue, non reipsa hac communicatio fieri intelligetur.Vnde autem orta hac loquendi confuetudo?ex eo videlicet, quod vnum quiddam fit , illud ex duobus vni-

ti,

Digitized by Google

122.

Defensio Cap. 8. 5 reliquorum ofq.ad 15. Lib.111. 134

ru,non confusis compositum. fic dicimus; Petrum (quod est Apotelt anima intellectum transmittere in cornomen per (en e, non nature) comediffe, bibiffe, efuriffe, egrotaffe, & tandem mortuum effe : Item; Petrum, fapientem, prudentem, plenum zeli fuiffe. quorum illa tamen ad corpus duntaxat : ifta , ad folum animum fpectant. Hac funt igitur duplicie illim istopator xorrorlas exempla. quarum vna est, vt ita loquar, realu; altera verd, verbalu. que & ipsa tamen minime est inanis. quoniam persone whitatem confirmat, & oftendit.

122

Ex hac disputatione, manifestissime patet, Bezam in Christo nullam penitus realem vtriusque natura idiomatum communicationem, & consequenter nullam realem huiusmodi idiomatum de naturis prædicationem aut agnouifse,aut admissife; sed solummodo verbalem. Nam B tunc eft verbalie duntaxat fecundum Bezam idiomatum communicatio, quando alterius naturæ proprietates in alteram naturam fibi copulatam non transfunduntur, ficut intellectus, v.g. vel intelligere no potest ab anima communicari corpori; neq; enim corpus intelligit; quamuis cum anima coniun aum;nec mori, quod est corporis, communicari potest animæ; quamuis cum corpore vnitæ; Hinc fit, vt fi de toto,quod ex anima & corpore constituitur, hocest, de homine hu iufmodi attributum prædicem; dicendo : Home intelligit; bomo moritur, vel mortuu eft, verbalem duntaxat proprietatum vtriusque naturæ communicationem prædicem; non realem; fecus autem fit, fi Bezam audimus, quando vna natura alteri, C cum qua copulatur, aliquid quafi arepynn xõs infpirat; vt in iplo recipiatur; tunc enim est realis proprietatum communicatio; vt fi dicam; bomo vinit, mouetur, fentit; quia hæc fua idiomata in iplum etiam corpus transfundit; & corpori lubiectiue communicat.

Siigitur tunc tantum est realis idiomatum vtriulque naturæ communicatio, quando naturæ coniunclæ sua idiomata in se mutuò intrinsecè transfundunt, vt docet Beza; fequitur nullam effe realem communicationem idiomatum vtriusque natura in Christo; quia nec diuina natura fuas proprietates intrinsecè in naturam humanam transfundit, nec humana in diuinam; (nifi Bezaad Vbiquistarum vel Eutychianistarum ca- D hac enunciatione: Dem est natur ex Virgine, paffur stratransitionem moliatur) & per consequens, quodcunque idioma alterius naturæ de altera prædicauero, etiam in concreto, verbalem duntaxat communicationem fignificauero; vt fi dicam : Deus est natus , paffus , crucifixus , mortuus , quia nullum ex his attributis potuit eropynnais in iplam dininam naturam penetrare; nisi isti cum Eutyche, Luthero & Musculo concedere velint, iplam quoque dininitatem effe paffam. Sic fi dicam: Hie bomo est omnipotens, immenfus, infinitus, communicationem tantummodo verbalem, Beza indice, indicauero,,quia diuinitas tam non potest omnipotentiam, immelitatem, infinitatem,&c. lin humanam naturam transfundere, quàm non

pus. Itaque ficut hac propositio : Homo est intelligens: verbalem duntaxat communicationem intelligentiæ, quæest proprietas animæ, cum corpore fignificat; ita & omnes illa, in quibus idioma seu proprietas de homine Christo affirmatur, communicationem tantummodo verbalem fignificabunt; ficut iftæ. Petru bibit, comedit, efurit, agrosat, mortum eff, crc. liquet igitur ex oratione & discursu Beza, eum non nisi mebalem communicationem idiomatum; & quod hinc confequitur, non nifi*verbalem* duarum in Chrifto naturarum vnionem agnouisse.

Nulla ergo iniuria Bellarminus Bezam affecit;sed isti Bezani aduocati neque Bezam, neque feipfos intelligunt: fed tantum fcriptitant & blaterant:quid,quomodo.pili non habent: quia ex Bezæ verbis luce meridiana liquidius lucet, Bezam cam folummodo realem proprietatú communicationem existimasse & statuisse; quando naturæin aliquo vnitæ, sibi mutud actiue proprietates suas imprimunt, quod hic nulla ratione contingit, nisi, vt supra dicebam, Caluinista cumVbiquetariis & Eutychianis dextras lungere velint. Calumniatur ergo & mentitur Dançus, quando reprehensionem Bezæ immane scelus nominat. Scilicet horribile scelus eft, Bezz infcitiam vel obiter perstringere; quem cum Bellarminipraceptorem nominas; risum tenere nequeo: vt & tunc, cum ex Beza Bellarminum quidquid contra Brentium & Brentianos (cripfit, fumpfiffe mentiris. Scilicet à stillicidio situlæ vberrimus fons aquas accipiat. Antea aichas ex Caluino & Bullingers quoque accepisse. Nunc solum Bezam expilatum scribis. Infrà tibi etiam tua furrepta conquereris. Quì ista cohærent; si omnia sua Bellarminus ex Beza rapuit?

Sequitur intoleranda & Diabolica protíus Danzi calumnia. Ait Bellarminus: vocem, Dem, accipi posse pro quolibet supposito diuino: ac proinde etiam pro supposito secundz personz: hincrecte dici; Dem natu est en Vorgine, paffus, &c. Danzus, per summam imposturam, ita Bellarmini verba accipit; quasi dixerit; vocem, Dem in crucifixus, mortuus, dre. accipi posse pro quolibet supposito divinos atque adeo pro Patre & Spiritu fandto; & hinc fequi, ctiam Patrem & Spiritum fan-Sum natum , paffum, crucifixum, mortuum. Apage blafphemiam vociferatur Danzus: Apage impudentifsimam criminationem & fycophantiam : non enim dixitBellarminus, vocem Dem in illa enunciatione fumi posse pro quolibet supposito diuino], sed absolute & per se spectatam; quia sub communi ratione trib' suppositis diuinis communis eft; quæ ratio generalis poftea per prædicatum alicuius propositionis contrahi & restringi poteft ad vnum certum fuppofitum; vt ad Filium v. g. quod fit in supradicta enunciatione:&

> ficut F 4

Defensio Cap. 8. Sreliquorum vsg. ad 15. Lib. 111.

B

C

ficut in hac : Dem generat Deum ; vox Dem subiecti vicem obiens restringitur ad Patrem ; ita in illa; Dem natue est, Ge. restringitur per prædicatum ad Filium.

125

Ad caput decimum & vndecimum nil aliud notat Iunius, quàm falsd adferibi Luthero. quòd aperte docuerit divinitati tribuenda, qua dicuntur de passone Domini. Sed euidentiora funt Lutheri ex libro de Conciliis verba; quàm vt nebulis Iunianis obscurari queant. Dequo fatis ad præfationem.

Hic observa duntaxat Encomium, quo Iunius Lutherum suum cohonestat. Non inficiamur Latherum aftu contentionia abreptum, improprie locutum, & imprudentem cum in sermone, & modo loquendi lapsum effe; tum in rebus interdum (nam bomo fuit) aberrasse: Exquidem sepissime & turpissime.

Danzus cum his capitibus bene contentus eft. Sunt enim vera, inquit. Omnia frant & vera junt; Illud non arridet Caluiniano ftomacho, corpus poffe fimul in pluribus locis existere. Sed de hoc non est hic agendi locus.

In capite duodecimo displicet Danzo & Iunio descensu Christi ad inseros. De quo libro seq. Reliqua fasemur esse vera. Falla scilicet essent, nist u vera fatereris. Mentitur denuo, Bellarminum hzc exscriptisse ex Beza.

Nequeo hic tacitus præterire infignem fungi cuiufdam, quem hefterna pluuia produxitsfycophantiam in illuftrifsimum & eruditifsimum Cardinalem Bellarminum, contextam ex hoc duodecimo capite, in loquacifsima præfatione, quam Thefibus fuis de Chrifto nuper editis Secharius ille, patria Augustanus,

Spurcus bomo, patrià iffà indignu--locoque, præfixit, vbi vultu non folùm duro, fed & ferreo mentitur, Bellarminum fcribere, & blaffheme delirare, Cbriftum in cæli tecto, vt quemuù alium camentarium, qui tegulu domum operiat, sedere. Verba Bellarmini funt ista. Illud est certum, Christi corpus, nunc esse visibile & palpabile, & tantum spatium occupare, quanta est moles corporis, & esse in cœlo isto corporeo, siue si tintus vt aliquis dicitur esse in domo; siue supra, vt aliquis dicitur esse in tecto. Hæc Bellarminus.

Ex quibus euanescit sycophantica indocti clamatoris triminatio. Nihil Bellarminus de camentario, nihil de tegulis; sed hot solum, Christum esse sur construction and the segulis de segulis de segulis de segulis de segulis de segulis de segulis de segulis de segulis de segulis connexam segun commorans, pedibus tangit connexam segun commorans, pedibus tangit connexum segun commorans, pedibus tangit connexum segun commorans, pedibus tangit connexum segun commorans, pedibus tangit connexum fummi cœli, exfententia S. Thom 2. p. 9. 57. art. 4. Et hint arripuit iste segun segun segun segun ansams segun gratiam inituru, & menstruales dapes, instar Ergafili aliculus, promeriturum: quasi omnem illum, qui est in tecto, seu supra tectum, oporteat esse camentarium, qui tegulis domum tegat.

At vilis & contemnenda est hzc sycophantia,

præilla, quç apud eundem vel cæmentarium, vel cæmentarij filium fequitur. Solent Vbiquifæ obiicere illud Apoftoli Ephel. 4. Afcendit fuper omnes cælos. Ad hoc refponderi poteft, inquit Bellarminus, afcendiffe Chriftum fuper omnes cælos, & excelfiorem cælis factum, & penetraffe omnes cælos, quia eft in parte fuprema vltimi cæli, atque ita habet fub pedibus fummum cælum pro maxima parte. Hucufque Bellarminus. Sed vide quid fequatur. inquit Hæreticus. Quid, oro, fequitur? Audiamus, obfecro; operam tamen dato, vt id, quod fequitur, fequatur ex Bellarmini dictis, non ex rudi tua imaginatione & mentiendi prurigine.

Ais: Terra ad extimum cœlum est instarpunsti. Quod fi ergo Christuu suis pedihus maximam cœli partem occupat: pedes eius nunc in statu exaltationis erunt longe maiores ipso terra amhisu: & si si pedes sunt ad corpus proportionati, vastius erit Christi corpus ipsius mundi capacitate: Quomodo ergo verum erit illud A&.s. Quid statu intuentes in cœlum? Hic Iesus, qui assumt us st à vohi in cœlum, sic veniet, quemadmodum eum vidistiu euntem in cœlum.

Tametfi Prædicantes cæteri infignes sunt cauillatores & calumniatores,omnes tamé corum cauillationes & calumnias, respectu huius, arbitror inflar puncti sele habere. Tantum granditate sua hæc reliquas omnes exsuperat. Non dixit Bellarminus; Christum pedibus suis maximam *supremi cali partem occupare*, vt ifte comminifeitur; quò calumnie fue ftruendæ materiem & cæmentum, tanquam peritus in fycophantiarum czmento czmentarius, inueniat: sed Christum jub pedibus fuis fummum calum babere , falsem pro maxima parte. Loquitur enim Bellarminus de illorum opinione, qui arbitrantur; Christum non versari fupra supremum cœlum, ita, vt pedibus suis conuexam cœli illius superficiem tangat; sed intra ipfum fummum cœlum, quamuis in aliqua fuprema eius parte, additý;, etiam secundum hanc sententiam verè dici posse, Christum ascendisse super omnes calos; quandoquidem non tantùm omnes reliquos cælos, fed & ipfum fupremum cælum fub pedibus habet; faltem pro maxima parte.

Dic, Nouator, si quis sit supra tectum aliculus turris vel domus; an non totam turrim vel do-D mum sub pedibus suis habere dicitur? Item si quis versetur in aliquo conclaui, quod in suprematurris vel domus parte; sed tamen intra turrim vel domum, exstructum sitsan no maximam partem turris vel domus illius sub pedibus suis habere dicitur? An oportet, vt pedibus suis totam illam turrim vel totam domum occupet;atque adeo pedes tantos & tam crassos habear; quanta est turris vel domus? Quando tu Argentorati celeberrimam illam turrim ascendisti; nonne sub pedibus tuis & turrim &vastum illud templú habebas ? An propterea tantos habebas pedes, quăta est illa turris, & quanta visenda illa templi moles? Pari prorfus modo Chriftus eue-Aus liue fupra fummum cœlum, ita vt extimam

cius

Digitized by Google

## Defenho Cap. 15. Lib. [1].

cius superficiem pedibus tangat; fiue intra aliquam supremam summi cœli partem, rectissimè dicitur totum supremum cœlum, vel maximam eius partem, quin & omnes alios cœlos, sub pedibus suis habere; hoc ipso, quod omnibus situ & loco supereminet; nec quisquam nissi quem vel mentiendi vel criminandi furor in præceps rapit; meritò inde inferet: Pedes Cbrissi tam essen agnos, vasses amplos, quàm cœlum summum, vel maximam cœli summi partem; maiores que vniuerso totius mundi ambitu, quandoquidé terra ad cœlum supremum puncti instar habet. Indigna hec sunt quouis erudito somnia & scommata; dignissima tamen prædicantium genio, qui se superio, quission alio pabulo, nis buiussimodi quis-

quiliis pafcunt. Quæ in cap. 13. fcribuntur, omnia concedimus. inquit Danæus. Habemus benignitati gratiā. Illud neuter Caluinista digerere valet, op Bellarminus obiter dicit; fecundum Caluinistas, nil sumi in cæna, nis vim & efficaciam corporisChristi. Negant hoc verum effe. Scimus Caluinistas hospitibus & conuiuis suis ipsum corpus & sanguinem Christi verbis quidem promittere; sed reipsa nó exhibere: Non quærit Bellarminus quid verbis in cæna vestra detis; nouit enim munificentiam vestram, vt fic loquar, verbalem; scd quid reipsa detis & apponatis. Sed hæc aliud tempus & otium desiderant. Aegrè fert; nomen Sacramentaring. Desine esse sacramentaring: nec audies Sacramentaring.

Cap.14.admittimus, inquit Danzus. Bonum faaum. Periclitabatur, ne ex libro expelleretur, nifitu admisistes. Ais, te eadem tractaffe in Examine libri Kemniciani de duabus naturis; sed Bellarminum id celare. Si Bellarminus omnes Caluinistas, qui contraVbiquitatem scripserunt, nominare voluisset; multum ei temporis à grauioribus occupationibus superesse oportuissets tantus est eorum numerus. At tui saltem métionem facere debebat; cum non fis vnus ex triuialibus; fed propemodum extriariis. Quid fi non vidit tuum librum? Quid fi vidit & contempsit, idque iure optimos Quid enim in te vel libris tuis ingenij, quid eruditionis?Libenter nimirum tu quoq; stationem in hac Bellarminiana disputatione habuisses. Abi, tu tibi quære parem. Tu tibi iunge parem. D

#### CAPVT XV.

O c & reliquis capitibus soluit Bellarminus Vbiquetariorú argumenta; quorum primú de sessione Christa; quorum primú de sessione Chrita; quorum primú de sessione Christa; quorum primú de sessione Christa; quorum primú de sessione Chrita; qualem potentia Deo Patri : É sic euertere; qua primú contra Vbiquiftas differuerat. At Bellarminus addit: Effe æqualem, non in fe; fed in fua hypoftafi. Cur tu omififti illud in fe, vel in feipfa; nifi quia Bellarminum calumniolo mendacio onerare voluifti? V I. Mend. Bellarminum hanc fessionem tribuere fapposte Christi; non humana ipfiu natura. Mentiris. Tribuit fessionem ad dexteram humanæ naturæ no in fe & fecundum fe; fed in hypostafi. Aliud est non tribuere hanc fessionem naturæ humanæ; aliud, non tribuere in fe; fed in alio. Prius Bellarminus non facit: fed posterius.

Contra delirat Danzus : Vel toti illi suppesito conuenit, quatenus est tale (uppositu: vel, vni duntaxat illius parti, atque propterea toti supposito per synecdochen. Toti luppolito hoc attribuit, miCaluinilta. Perge. Non B primum, id est, ney toti supposito, quatenus tale, sedisse enim Christes ad dexteram Dei, à momento sue conceptionu, &, cum in Cruce penderet quo tamen tempore, dicitur & infirmu fuiffe Chriftu, & minor Angelu. Hebr.2. v.7. Omnino à momento suz Incarnationis sedit Christus ad dexteram Dei, nó vidisti hæc in ipso Bellarmino verba? Licet autem hoc factum fit in ip/a Incarnatione , tamen dicitur Chriftus (ediffe à dextru Dei post Ascensionem: quia, tunc primum perfecte innosuit gloria. & maieftas buius bominis, vt dicitur ad Philip. 2. Nec obstat huic abiectio & humilitas Christi in Cruce : quia bac fuit fecundum corpus; falua maieflate vnionis hypoflaticz. Minor autem Angelis semper dicitur, nimirum præcise, quoad humanam naturamı

Instat Danæns: Sieverig, parti & natura buiws suppositi propriè convenires sosso ad dexteram Dei; quemadmodum verig, homini parti, quia suppositum est compositum, id est, anima & corpori propriè competit, vt sit bumana anima, & bumanum corpus.

Respondeo, si, relicto vocabulo, rem ipsam spectare, perq; sessonem ad dexteram præcise æqualem gloriam, potentiam & maiestaté intelligere velimus; Christum, etiam secundum naturam diuinam,esse & sedere ad dextera Dei,quia Patri fuo gloriâ, potétiâ & maiestate prorsus est æqualis. Ita etiam S. Thomas 3. q. p. 58. Si auté modum loquendi eiusą́; originem propius intueamur, dicendum est; sessionem ad dexteram Dei Chri-Ro feu hypostafi Christi non nisi secundum humanam naturam competere. Sic tamé vt ipfi naturæ non in se, sed in hypostasi conneniat; quia, vt iple Danzus notat, Christus dicitur Dei virtute in eam dignitatem enectus Actor.2. Dicitur factus talin. Heb.7.Dicitur data illi bac peteft as. Matt. 28. Phil. 2. Et collata Ephes. I. quz de Christo secundum naturam diuinam commodè intelligi vel dici nequeunt: & indubitatum videtur; hāc phrafin feffionis ad dexteramDei de Christo vsurpatam, ex hypoftarica vnione naturæ humanæ cum diuina ortam; & fic propriè ad gloriam diuinam, quadi inde humana Christi natura cepit, pertinere. 🕠

Nos valet obiectio Danzi; de anima & corpore. Nam in hoc folummodò eft fimilitudo; quòd vt anima Petri propriè eft anima humana;& cor-

pus



127.

#### Defensio Cap. 8. Sreliquorum vsg. ad 15. Lib. 111. 129

pus Petri, propriè corpus humanum: ita huma- A communicari posse, atq; adeo reipsa communina natura Christi, "pprièest natura verbi diuini; & dinina Christi natura propriè itidé est natura Christi; sed in hoc semper manet dissimilitudo, quod natura diuina naturaliter per æternam generationem fit natura Verbi; humana verò per gratiam vnionis hypostatica & concessionem liberamDei,&per euectionem ad hanc diuinam gloriam & maiestatem.

Iunius hic acuminis sui insignia dat specimina. Ait, no idem fignificare: effe à dextru, & federe à dextris. Nec Bellarmin affirmat hæc duo generatim effe idem; nam num idem fignificent ex fubiecta materia iudicari debet; cum enim de Chrifto dicitur,eum esse à dextrisDei, dubium no est, quin idem fignificet, quòd federe à dextris; quando- B quidem hoc filio alibi in Scriptura facra tribuitur. Contrà, circumstantiz loci suadere possunt, vt effe à dextru; accipiamus non pro federe; sed pro stare seu adsistere alicui à dextris. Itaq; ex subietta materia & circumstantiis judicandum erit, quo sensu hæc phrasis accipidebeat. Quod minime Bellarminum fugit.

DicitBellarminus, probabilius effe per dextera Dei, ad quam Christus sedet, intelligi debere gloriam, potentiam & maiestatem divina.ita vt sensussit illius articuli; dată esse humanitati istam selsioné, sed datam nó ipli in se, sed in supposito. Non enim factum eft, vt humanitas in se ipsa sedeat ad dexteram Dei, sed, vt sit humanitas illius personz, quz fedet ad dexteram Dei: ficut non factum 🕐 eft per incarnatione, vt humanitas fit Deus, fed vt fit humanitasDei,& plnde in concreto dici pofsit, iste homo est Deus, &, sedet ad dextera Patris.

Hzc sententia occasionem dedit Danzo mentiendi, Bellarminum in scopulos Vbiquistarum incidere : cum Bellarminus disertè scribat, banc potentiam, gloriam, & maiestatem dinina non effe data bumane nature fou bumanitati in fe; fed in alio; nepe in fuppofito Verbi, cum quo vnitur, & hypoftatice terminatur; hoc ipfo enim, quòd in hypostasi verbi subsistit, habet quidquid habet illa hypostasis; fed in hypostasi, non in feipla:& confequéter habet etiam æqualem potentiam, maieftaté, & gloriam, non in seipsa, sed in hypostasi sua Hanc diuinægloriæ,potentiæ & maiestatisæqualitatem, D quam habet natura diuina in fua hypoftafi, dicit Bellarminus per sessionem ad dexteram Dei significari. An hoc docent Vbiquiftæ? Regredere, obsecro, ad cap. 8. Bellarmini; vbi fententiam Vbiquistarum recitat, & vide, num in illorum scopulos Bellarminus incurrat.

Iunius distinguit hic triplice gloriam Christi, diuinam, bumanam & mediam, seu, vt vocat, mediatoriam.Primam ait competere Deo, atq; adeo Chrifto, vt Deus eft, essentialiter, neque vlli creatura comunicari polle. At hoc negabit Bellarminus, & omnes illi, qui per sessionem ad dexteram Dei intelligunt zqualitatem diuinz gloriz potentiz & maiestatis. Dicentenim, hanc gloriá creatura,

catam effescreature, inquam, non in fesquafi in fe fuscipere possit huiusmodi gloriam, potentiam, & maiestatem, sed in alio, nempe in jupposito Verbi; à quo cum fubfiltétiam fuam perfonalem habeat;& cum co hypostatice vniatur; ita vt vere & propriè dicatur humanitas, seu natura humana Verbi dinini, seu Dei; ipseq; Deus, homo; fit; vt habeat in fua hypoftafi, que etia est hypostasis Verbi,quidquid ipfum verbum,feu ipfeDeus haber; & hoc habere, est iuxta hanc sententiam, quam Bellarminus amplectitur, sedere ad dextra Dei. Nec vilum adfert Iunius argumentumquo probet gloriam, potétiam & maiestatem diuina este iam dicto modo incommunicabilem creaturz.

140

Humanam gloriam, potentiam, & maiellatem dicit Iunius fuisse Christi propri**ă, dum** bic in terris ambularet in forma ferui, in carnis infirmitate. Optandum fuisset; vt Iunius paulo planius explanaret, quid per hanc bumanam gloriam , potentiam & maieftatem Christi intelligeret. Num aliquod regnum temporale Christi, quod postca co in cœlú translato defierit; quo pacto aliqui Chriftum in terris verlantem, regem temporalem fuille autumant. Vide Francifcum Suarez 3.p.q. 22.Difp.48.fect.2. Num per gloriam, potentiam & maiestatem humanam intelligit gloriam, potétiam & maieltatem regni spiritalis,& Sacerdotij, & Iudicis, miraculorum operatoris, medici, & fimilium officiorum, quibus Christus in hoc mundo degens, claruit? Atqui hanc gloriam, &c. nunquam depoluit; neq; vnquam in omnem zternitatem deponet. An per gloriam humanam & maiellatem intelligit celebrem & excellentem existimationé, quam de Christo fideles in hoc mundo conceperant?Atquiistanunquam desiit, nec desinet, quamdiu Christiana religio stabit.

Mediam seu mediatoriam gloriam, potentiam & maiestarem, dicit Iunius, esse propriam persona Christi in vtrag.natura fimul atque communiter , tum per gratiam vnionie, que in folo Chrifto est ad opue mediationie, tum per exaltationem illam supra omne nomen, qua perpessiones eins fesuta est. Et de hac gloria, potentia & maiestate vult Iunius accipi loca scripturz, quz de fessione ad dexteram Dei loquuntur.

Non ignoro & cfle & fuiffe præclaros Theologos, & in his etiam Gregorium nostrum de Valentia lib.1. de Vbiquitate cap.11. qui per sessonem ad dexteram intelligant potestatem regalem, iudiciariam, fummamý; beatitudinem humanz Christinaturz collatam, neque id absque verifimilitudine;haud tamé placet, quod Iunius hanc gloriam noua appellatione vocat mediam & mediatoriam : neque enim potentia & maiestas hze solam mediatoris gloriam, solasque mediaterias actiones & functiones includit. Multominus placet, quod paísim infinuat, hanc gloriam competere perfona Christi non santùm jecundum humanam, sed & diuinam naturam : quasi verò secundum diuinam naturam Chriftus non fuerit per-

petuò

Defensio Cap. 16. creliquorum ofg. ad finem. Lib. 111. 141

petuo Rex, iudex, & beatus; aut quidquam rega- A ne potest, vt Pater secundum Deitatem maior sit lis & indiciarie potestatis atq; beatitudinis Chrifto fecundum diuinam naturam per incarnationem accesserit.

Necillud cuiquam, nifi forfan Ariano vel Aria nizanti, probabit Iunius; Chriftum, vt Deum, hoc eft, fecundum diuinam naturam, fefe exinaniuiffe, & Patri fubieciffe voluntarie ; atque adeo voluntarie Patreminorem factum effe; ficut, qua bomo, minor est naturâ (nâ. Hanc stultitiam iam supra ad præfationem tetigimus & refellimus, quia nulla ratione, nullaý; voluntate fieri potefl, vt diuina natura Chrifi, fit minor natura Patris, quia cum fit eadem natura; fieri nequit, vt ipla leipla fit aut fiat minor. Et cum Christus vt persona sit Deus, immensus, infinitus; nulla volutate vel œconomia B fieri potelt; vt lit minor Patre fecundum perfonam. Necilla exinanitio, de qua Apostolus ad Philippenses, confistit in aliqua submissione & deiectione diuinæ naturæ intrinseca; sed in hoc, quòd Deus manens id quod erat, hoc est, Deus, humanam naturam affumere, & fibi hypoftaticèvnire voluit; quodq; etiam fecundum humanam naturam, vitam adeo inopem, variisque ærumnis & moleftiis obnoxiam elegit.

Illud infuper à ratione alienum eft : Exaltanionem Deitati non quidem secundum naturam suam competere;sed secundum æconomiam.Quzlo,qua æconomia, nili phantastica, effici potest, vt diuina natura; qua nihil est fublimius, nihil excelsius, exaltetur? Quò, obsecro, exaltabitur?

Nec illud stoliditate caret, eo quidem sensu, quo à Iunio accipitur, Christum secundum naturam diuinam aftendiffe ad confessum paterna dextera aqualiter; citatq; S. Thomam 3. p. q. 57. art. 2. In qua ciratione fidem defidero; non enim dixit S. Thomasjaqualiter: fed, aliqualiter. VerbaS. Thome funt ista:Cbriflus dicitur ad Patrem afcendere,in quantum afcendit ad confession paterna dextera. Quod quidem conuenie Christo aliqualiter secundum diuinam naturam: aliqualiter autem secundum bumanam , secundum quod infra dicesur; nempe q.58.a.2. vbi docet, vno quodam fen fu federe ad dexteram nibil aliud effe ; quàm fimul cum Patre babere gloriam diuinitatie & beotitudinem, & c. Et bot Chrifto conuenire no per aliquam affum. ptionem, sed per aternam originem.Quo fignificat dici D etiam posse ascendisse, hoc est, venisse Christum, qua Deus, seu secundum diuinam naturam, ad dexteram Dei; fed per æternam ex Patre generationé. At Junius, illud aliqualiter mutat in aqualiter. Et quod S. Thomas per origine & aternam generationem accidisse dicit; id iste respectu nature diuinz per hypoftaticam vnionem euenisse tradit.

Ait Bellarminus: Illud: Pater maior meest ; fine dubio intelligi ratione humanitatis. Iunius. Dicondum potins : ratione perfone : fecundum Deitatem vo. luntariá œconomiá; fecundum humanitatem,naturá fuã, ficcine Pater maior eft Filio ratione perfonæ?ficcine Pater maior est Filio secundum Deitatem; quocunque tandem respectu? Fierine vlla ratioFilio seçundum Deitatem ? Si hocnon est in castris Arij militare; quid tandem erit Arij partes sequi ac tueri?

142

#### CAPVT XVI.&reliquavíque ad finem.

N capite 16. [oluit Bellarminus obie-Aiones Vbiquistarum ex verbo Dei delumptas. Danaus, præter calumtitur I. Bellarminum in eas se coniicere angustias, ve reliquit Vbiquetariorum argumentis non poßit refpondere: eò quòd sessionem Christi ad dexteram Dei interpretetur de gloria, potentia & maiestate diuina humanæ naturænon in se, sed in hypostasi fua collata. Mentitur I I. Bellarminum in eodem cum Vbiquetariù scopulo barere. Mentitur III. Bellarminum ex magna animi perplexisate.folutionumg varietate vacillare. Mentitur I V. Bellarminum locos fcriptur# fibi obiectos interpretari modò de diuina Filij ex Deo patre generatione : modò de luppolito Christi, modò de diuina eine natura. Infpiciatur folummodo Bellarminus; & èvestigio dissipabuntur istæ nebulæ. Mentitur V. Bellarminum nec videre , nec docere , quid in horum argumentorum folutione fequendum fit. Mentitur V I. Bellarminum quartum & quintum Vbiquetariorum argumentŭ infolutŭ relinguere. Mentitur V 1 I. Refponsionem ad feptimum Vbiquetariorum argumetum, effe incertam vel potimineptam. Mentitur VIII. Bellarminum ubig, nutare. Verùm quid me macero, clamat Danaus, vt Bellarminum doceam quem ingratißimum fore & obstinatiorem sio. Mirum, ni gratiz tibi habeantur & referantur ob hanc tuam inuerecundiffimam audaciam.

Post mendacia strenuè & indefesse effusa, effundit le in Vbiquistarum laudes, quos nominat bomines alioquin eruditos, & benein scripturu versatos. Aliud testantur Encomia, quz alij Caluinistz Smidelino & reliquis V biquitatis desensoribus pleno modio admetiuntur.

Iunius repetit bic fuum illud Arianicum paradoxum: Chriftum fecundum diuinitatem fe inanjuif-(e.patrig, fubieciffe voluntarie. A deo non femel agiterum, sed szpius Ariani spiritus documenta dare iunar. Illud Oecumenij; Christi carné repleuisse omnia;aitBellarminus intelligendum comodo, quo Chriftus omnia replere poterat; non fimul, sed successiue obeundo omnia loca. Imd aliud fonant verba Occumeny, inquit Iunius. Non enim de implesione corporali agis, vi Bellarminu bomonymia verbi angur , deceptus putat , fed de energia , fiue effectus complemento.fic enim ille: ire AAngúon Tà Márta. Mà 20 2 juja וא דו שולאות שבאמו דע שבידע לאאוצי. צעי הטףעט שהיר, ועב דע אמידת בעול הבקאמי שאור מיד איש דולח, על ביולה. Id est, vt impleret bac omnia. Etenim & Deitate ipfa nuda implebat olim bac omnia: &, caro factus, ve omnia hac cum carne impleret, descendit, ascendit q. si de prasentia illa Deitatu repletina ageres, non fuiffet ditturm, implebat elims fed potim, implet à principio, vel iam olim, dixiffet Oecumenius.

Quem

Digitized by Google

#### 143

## De generali Censura Danæi

B

200

------

Quem petis, aut ferire cupis Iuni? Num Bel-A larminum? An Bellarminus dixit: locum Oecumenij accipiendum de repletione, qua Deitas omnia replet ! An non palam id refert, ad repletionem qua Christus carne sua seu corpore omnia repleuit, non fimul fed fuccessiuè, & ad eum modum, quo id explicat Bellarminus? Quid ergo iste vel dormitans vel somnians garrit de Bellarmini deceptione nata ex homonymia verbi Græci wangerer ? Nam fi vult Apostolum loqui de repletione, qua Christus per virtutem & operationem suam omnia impleuit, Bellarminum aduersantem non habet: quia Oecumenius, & de hac & de illa, quamBellarminus afferit, commodè accipi poteft; nullo Vbiquistarum emolumento.

Ad caput decimum septimum nihil Iunius. At Danzus. Huins capitu doctrinam, id est, folutionem à Bellarmino prolatam omnino probamus & admittimus: Eff enim vera & verbo Dei confentiens. Elt ergo,quod fibi gratuletur Bellarminus ob hanc tantam Danzi liberalitatem: quam ad caput quoque deci mum octauum extendit: Cuius omnia facile concedit, quiavera: præter hoc, quod Bellarminus ait: non lequi, vt fi corpus Chrifti fimul in pluribus locu fit. effe quoque posit vbique. Hoc enim ex illo sequitur neceffarid, inquit Danzus, quia fic & tam vere corporis natura, ex fitu fimul pluribus in locis euertitur, quàm fi fit vbique. Idem occinit Iunius. Sed clamant tantùm; nihil probant. Negabit enim Bellarminus, & quotquot sunt huius sententiæ, corpusæque destruiper positionem in pluribus locis, ac per positionem in omnibus, etiam infinitis; ad hanc enim dicit immensitatem planè diuinam requiri; minimè verò ad illam. Cur Danzus & Iunius hanc Bellarmini rationem non refutarunt; fi di fplicebat?Cur affeuerant duntaxar;neq; vlla affe uerationis suz firmamenta producunt?

Obiiciunt Vbiquistelocum quendam Cyrillilib.12. in Ioan. cap.32. & Theophylacti in eundem locum. Respondet Bellarminus, vtrunque eo loco disputare de Eucharistia; idque liquere ex sequentibus, vbi ponunt typum Agni paschalis; & nihil aliud velle, quàm carnem Christieffe vbique, vbi funt, qui communicant, non autem effe absolute vbique. Occlamat Iunius. Neuter bec D dixit aut sensit : Sed quàm temeraria & præceps sit hæc asseueratio, intelliget, quisquis hos duos Auctores, presertim Theophylactum, inspexerit: cuius inter cætera funt ista: sandum Christi corpus indinifibile est. O dividitur, O communicatur in quatuor orbu partes, vfum prabens fingulu, & vniuscuiusque animam fanctificans cum corpore per fuam carnem vnigenissu & integer, in omnibus est existens vbique. Qux verba de Eucharissia à Theophylacto prolata esfe, tam est clarum, quàm quod clarissimum. Nec obscuriora sunt verba S. Cyrilli; quæ recitare superfedeo.

Ex capite 19.& 20.vix quidquam vellicant Iunius & Dançus: imo iste ad caput vigefimum; Hac omnia, inquit, funt vera, que hoc capite scripta funt. Simile fert iudicium de capite decimonono; nisi quod abnuit, corpus Christi simul in pluribus locis effe posse: stolide ratus tolli de corpore corporeitatem (hocenim vocabulo vtitur Danzus) fi corpus fimul pluribus in locis constituatur.

DE GENERALI CEN SVRA DANÆI AD TRES SV-PERIORES LIBROS.

ALE appellatur Cenfura:malè examé; quia est farrago & cento quidam turpissimorum mendaciorum, quz multitudine sua non rantùm periodos, fed & ipfa propemodum verba exfuperant. Recenfeamus finon omnia; at faltem aliqua.

I. Mend. In tribus superioribus libris ferme vbig. occurrere tria maxima vitia; repetitionem: vix quilquam à repetitione alienior est, quàm Bellarminus.

11. Mend. Oftentationem. Nil modeftius & moderatius Bellarmino.

III. Mend. Animi ingratitudinem. Nil gratius Bellarmino erga illos, quibus gratias debet: Ná quas iste postulat, indebitæ funt.

IV. Mend. Efferepetitionem ad naufeam v/que. Expungam hoc mendacium, fi Danzus hanc repe-С titionem ad battologicas suas lædorias, alogias & pseudologias referat: Hæcenim relatio efficiet, vt quod erat mendacium, definat esse mendacium.

V. Mend. Bellarminum actum agere.

VI. Mend. Et Penelopes infelicem telam retezere. Qua de causta?Quia post Caluinum, Bezam, Danæum & fimiles Heroas contra Trinitarios & Vbiquistas calamum stringere ausus fuit.

VII.&VIII.Mend. *Bellarminum miferè & inuti*liter ono & fuo & alieno abufum effe. Imò felicifsimè vlum esse fatetur tota orthodoxa Ecclesia.

1X. Mend. Bellarminum in bie fuis firipiu repetere infinita, non tantàm multa, otiose.

X. Mend. Multiplicationem buiusmodi librorum (quales Bellarminiani ) effe multiplicationem laberum, & quidem inutilium. Transfer hoc tuum di-Aum ad immensos Lutheri, Zvvinglij, Caluini, Bezæ gregaliumque codices;nec verbum contrà mutiam.

XI. Mend. Libri primi capita, fextum, feptimum, octauum , decimum tertium, decimum septimum effe inanem repetitionem, & tractationem corundem argumensorum. At ego euidenter video hic tuum dicum esse iterationem eorundem mendaciorum ruorum: quz quoties lubet; quando autem non lubet? nobis reponis.

X I I. Mend. In libro fecundo loquacitatis vitium manifeste sparfum effe. Mendacitatis tuç vitium vbique plenis faccis diffeminatum intueor.

XIII.Men-

## ad tres superiores libros.

B

С

XIII. Mend. Cap.28.29.30.de vocula, (filióque)ad fimbolum adietta.exft are odiofifim am repetitionem.que vno capite.eóque breuifimo.tradi poruerit: lic tamen.vt omnia Græcorum argumenta infoluta, & tota hiftoriz veritas & æquitas tenebris obuoluta remanerent; vt taceam nullam prorfus in illis capitibus ineffe repetitionem, fed neceffariam argumenti diffusè fparfi dilcufsionem.

X I V. Mend. Lib.3 cap 8.8.9. & 10. effe toties reco-Etam Grepofitam eiusdem hereseos cramben, toties auctoritates, toties rei eiusdem argumët arepetita, vt fastidium gignant etiam patientisimo lectori. Hoc de Bellarmino falsisimum est; de te tuisá; criminationibus & pseudologiis, verisimum.' Quis enim tam firmi sit stomachi, cui tam immania médacia, om nibus pagellis iterata, non moueant nausean? Si tot pagina & tot bora in rebus istu d Daneo impenduntur, ecquod, obsecro, ei tempus supererit, quod in res festu necessaria

X V. Mend. In bù librù manifeste apparere ostentaeionem ingenij ex illa inani & pompa & repetitione. Nulla hic inanis pompa; nulla repetitio; nisi loquamur de inanissima repetitione mendaciorum Danæanorum; nulla ingenij ostentatio, sed simplex demonstratio quantis copiis veritas instructa sit aduersus inferorum manipulos, Trinitarios & V biquistas.

X V I. Mend. Bellarminum non alio fine bac congeffiffe, quàm vt se inter suos tanquam magnum quendam Palaphatum, & omniscium & pulchrum iactaret. Alio consilio disputationem hanc nó suscept, quàm vt gloriam Christi ab aduersariorum iniuria & contumeliis asseret. Hic Bellarmino scopus præstixus fuit, hæc præstituta meta.

XVII. Mend. Bellarminum più penè omnibu nofiri temporie viru maledicere. Et ne ignoraremus,qui nam fint isti pij viri,nominat Caluinum,Bezam, Aretium; virostam pios, quàm est, vel potius fuit, Danzus.

X V I I I. Mend. Bellarminum ne fuis quidem parcere: Genebrardum ab illo àcerbissime castigari. Vbi exstat hæc acerbissima castigatio?

XIX. Mend. Bellarminum non fequi ipfa bona verba, bonamý, doctrinam, quam babet, fludio veritatů amplectenda & tuenda, fed duntaxat, vt aliů, nimirum Vbiquetariu, contradicat, & fuo Romano Pontifici placeat.

X X.Mend. Summam cerni ingratitudinem Bellarmini in fupradittu tribu libru.

XXI.Mend. Bellarminum neminem eorum à quibu accepit, quidquid in bu tribu libru tractat, bonefté appellare.

X X I I.Mend. Bellarminum maximam partem babere à Caluino.

XXIII.Mend. Et à Polonis fratribm.boc est, Caluinifin.

XXIV.Mend. Et à Beza, & à Danae. XXV.Mend. Et à Melànchthone. XXVI.Mend. Et à Zvvinglio. XXVII. Mend. Bellarminum etiam bonae noui

XIII. Mend. Cap.28.29.30.de vocula, (filióque)ad A Teftamenti interpretationes ex Beza commentariu jumsbolum adietta, exftare odiofißim am repetitionem, que offife.

> X V I I I. Mend. Has bonas interpretationes ex veteri verfione non potuiffe bauriri.

> XXIX. Mend. Veterem versionem à Bellarmino in prima controuerfia deificari. Et quid tandem Bellarminus ex Bezæ commentariis sumpsit?

XXX.Mend.Horum verborum explicationem:Deus glorie: pro, gloriofo. Verbum caro factum est, id eft, Verbum carnem affumpfit. Fecit Pontificem, id cft, conftituit. Ante me falt west, id eft, pralat west. Immortales Bezægratiæ, qui hæc tam recondita mysteria reserarit. Ante cuius editos commentarios nemo prorfus erat; qui noffet; illud, Verbum carofattum est, idem fignificaresquod, Verbum carnem affumpfit. Hæc nullus Patrum docuerat; nullus Scripturæ interprestradiderat:foliBezz reuelatum eft,Verbum carnem fieri, elle; Verbum carnem affumere; & facere Ponzificem; conftituere Pontifice. Qua tam multa,cum à nostris, inquit Danzus, didicerit, ex magna tamen animi ingratitudine ne verbulo quidem vno illu gratias agit. O execrabile ingratitudinis crimen, quo impudentiæ non prouchis cos, quorum pectora occupasti.

Quod attinet ad querelam Danzi de suis scriptisa Bellarmino expilatis, non vereor, inquit Cydonius notter,lib.1.contra Danzum cap.5.ne qui scriptum hoc eius in Bellarminum legerit, tam imperite, atque inepte conscriptum, in dubium reuocet, vtru effe in eius libris aliquid potuerit, quod vir doctifsimus, atque grauifsimus, non modò fuis scriptis dignaretur, sed probaret omnino. Certè, in omnibus eius voluminibus nusquam, ne refutandi quidem causa, Danei nomen inuenies; cùm tamen nullum paulò nobiliorem hæreticum prætermiserit. Ita aut obscura fuêrunt Danzi scripta, vt in manus viri, alioqui admodum accurati, atq; adçò in hoc genere curiofi, non venerint: aut, fi quz deuenerunt, indignaduxit, quorum ratio cum cæteris hæreticis haberetur.

Cæterùm,quod ad ea, quæ adueríus Vbiquetarios scripsit Dangus, egregie animaduertit Rogerius nofter, obiectum à Laonico Antagonifta fuo fuiffe Danzo, quod, quz contra eam hzrefin D scripferat, ex Ingolstadiensi quodam Iesuita corralisser.Idg; Danzum, qui ad reliqua omnia eius conuitia, acriter admodum responderit, inficiari non aufum ; totum eum locum leuiter, tradu-Ca aliò quzítione, transisse pag. 74. sui in Laonicum libri, his verbis: Porrò lefuitam quendam Ingolftadienfem contra veftram Vbiquitatem iam pridem fcripfiffe conquereris; quid ni verd ille faceret, Laonice, & illum errorem Eutychianum pro virili enerteret ; cuius, & fi Satan auctor est , ipfum tamen Satanam tam fædi erroris iam manifeste pudet. Ita, cùm furtum obiiceretur, quia gestabat in manibus, non negauit; sed eius, ex quo furatus est, laudat officina : vt intelligas, iustam sibi fuisse causam, cur furaretur. Quamobrem nihil eft, quod queratur. Nam, & finihil

opus



G

corrogare, tamen, fi ex Danço, fodalium fuorum bona,quafi ex fabulofa illa cornicula,plumas repetere voluisset, obmurmuranti iure suo respondere illud potuiflet;non facio sibi iniuriam: tolle, quod tuam ist, & vade. ego, quod meum eft, repeto.

DIGRESSIO CON-TRA HVNNIVM, EIVSQVE HY-PERASPISTEN MAVIVM.



147

DIDIT Hunnius disputationem quandam, quam inscripsit Labyrin-ibum Papisticum; in Articulis de Scriptura (acra, de persona Christi, de officio Christi, B de iuftificatione, de fide & operibus. In fecundo articulo de persona Christi non semel incurrit in Bellarminum, eiusque doctifsimam & accuratifsimam adueríus Vbiquiftas disceptationem.

Fatetur Bellarminus, inquit Hunnius thef. 61. & legg.bumanitati Chrifti communicatam effe bypoftafin, fen subfistentiam Verbi. Quid ni fateretur! Hac enim eft Catholica,& orthodoxa doctrina: At negat, inquit, bumanisati communicasam effe omnipotentiam; & cetera attributa Deitatu. Rectè hoc negat Bellarminus, qui negat id eo fenfu , quo communicatio diuinorum attributorum facta humanitati afferitur à Brentio, Schmidelino, & aliis V biquitatis architectis. Tu, quomodo Bellarminum refellis, aut contradictionis reuincis? Audiamus argu- C mentum Hunnianum, hocelt, futile, & inane, vanitate,quam ratione plenius.Hypoftafis verbi, & attributa eius realiter idem funt. Ergo fi humanitati com municata est hypostafis verbi;sequitur,eidem etiam attributa verbi communicata effe : ita vt bumanitas fit omnipotens, omniprafens, omnifapiens, & quidquid demum Dem est.

Respondeo; hoc argumentum esse lucidisimum Hunnianz audaciz & ignorantiz speculu : nam fi ab identitate reali ratiocinari velimus in divinis : totum mysterium fan&ifsimz Trinitatis, non magno nifu euertetur. quid ni enim cum Hunnio colligere liceat: Pater communicauit cum Filio effe diuinum ; ergo communicauit eidem paternitatem : quia paternitas, & effe diuinum, realiter D non diftinguuntur: Ergo Filius eft Pater. Item: Pater & Filius communicauit Spiritui fancto effe diuinu: ergo etiam paternitatem , & filiationem: quia paternitae & filiatio non diffinguuntur realiter ab effe dinino. Ergo Spiritus fanctus est Pater, & Filius fimul. Centena talia Hunniano acumine digna pronunciata existent ex axiomateillo: Quando aliqua realiter idem sunt; tunc, quidquid vni conuenit, conuenit etiam alteri: fi explicetur, prout à pingui huius Prædicatis Minerua exponitur; & adueríus Bellarmini doctrinam vlurpatur.

Hoc Hunnio responsum dedi in destructione Labyrinthi Creticohunniani (fic enim infcripfi librum aduerfus vanifsimum Hunnij Labyrin-

opus fuit Bellarmino, cùm suis abundet, stipem A thum.) Triennio ferme post pdiit nouitius Przdicans (Mæuium indigito) Hunnianus discipulus, qui destructum à me Labyrinthum rezdificare conatus eff; nifu quidem magno, fed nullo fucceffu;cui mox ob manifestam infaniam Helleborum nigrum, vt Bauio, Antimonium, apparaui & propinaui, vt, cerebro nonnihil expurgato; fani hominis faltem aliquantilper, cogitationem fusciperet: qui licet vbiq; ftrenuè deliriis indulgeat.in hoc tamen de Vbiquitate & omnipræsentia corporis Christi argumento seipsum superat.

148

Itaque obiectioni mez contra Hunnium fic conuiciando & delirando occurrit: Reffondeo,boo argumentum effe lucidisimum Gretferiane audacie. & ignorantia fpeculum. Nam est diuerfitas in exemplis. In nostro argumento sit processus à persona ad natura, à verbo ad carnem, vbi nihil impedit, quin perfona, fua externa attributa communicare queat natura. In tuo aute, Gretfere , fit argumentatio à perfona ad perfonam , à Patre ad Filium, qui proprietates suas non communicant, ed, quod proprietates perfonales, ficut ipfe perfone fint incommunicabiles, & anoramortos.

Audiui vociferationem tuam. Nunc audi tu meam responsionem. Hunnius absolute scribit, quando duo realiter idem funt, tunc communicato vno. communicari etiam alterum : Hoc fundaméto iacto, quod ab Hunnio politum elle, nunquá inficiari poteris, si verba Hunnij intelligas; rectissime infertur, Patrem filio per generationem non modo diuinam fuam naturam, fed & formaliter iplam paternitatem communicasse; quia diuina Patris natura, & paternitas, etiam formaliter fumpta, funt vnum & idem; communicatâ ergo natura Filio; oportet eidem quoq; paternitatem formaliter communicatam effes fi Hunnij acumen non hebescit & stultescit. Quid tu ad hoc? Nihil penitus. Quidquid enim garris, id meum argumétum ne eminus quidé attingit. siue enim à persona ad naturam; fiue à persona ad personam procedatur; verum erit dicere; fi verum fit tui Magistri fundamentum; communicato vno, communicari etiam alterum; quia persona cum natura realiter idem eft : Vbi anten Die realiter idem funt; communicato vno, communicatur & alterum, inquit Hunnius, qui Bellarminum oppugnat, quòd neget diuina attributa humanz Christi naturz, ve-Hro fenfu, communicata, cum tamen concedats bypostasin verbi natura bumana communicatam essecum qua attributa realiter idem funt.

Quanquá qua racione hypoftafis diuina communicata eft nature humane;vt fcilicet per illam fubfistat; in fa natura in fe fit diuina hypostasis; ita etiam diuina attributa naturæhumanę communicata afferi polsint;nempe,vt per illa faltem mediatè, fubfiftat quoque, quatenus cum hypoftafi realiter idem funt: licet alia irem fit communicatio, quatenus hzc attributa in concreto sumpta, de natura, itidem in concreto fumpta, verè enunciari possiunt. Sed hæc nihil ad rhombum Vbiquisticum.

Nec

Nec verumelt, me in obiectione mea à parjona A ad perjonam immediate procedere : quia nó ignoro perfonas realiter inter se distingui; sed assumpto Hunnif fundamento, euidenter oftendo per communicationem naturæ diving factam Filios etiam communicatam esse paternitatem; quia natura divina & paternitas realiter idem sunt.

149

Perfone, inquis, proprietates fuzs non communicants a) qued proprietates perfonales, fixut ipfaperfona fint incommunicabiles. Fateor rem ita le habere: led fultitia magistri tui turbatid, quod est, vtreponat in diuinis id quod non est. Nam si quando duo realiteridem funt, communicato vno, necessi est etiam alterum communicati perspicuè fequitur, Filio non solum naturam diuinam, sed de ipsam paternitatem à Patre fuisse communicatam.

Ait Mzuius: Pater non communicat Filie effe dinimü, quatemu relate confider atur, boc est, non communicat pater patric Deitatem bypoffatico charattere patric limisatam. fed quatemu abfolute confideratur. Non euadis, Mzui, quidquid moliaris. Nam paternitas idem realiter est cum natura diuina quomodocunq; naturam diuinam confideres. Itaque fi pronunciatum magistri tui verum est, necessariò conficitur, communicata natura, communicari etiam formaliter paternitatem; quandoquidem paternitas realiter vnum & idem est cum natura diuina, fiue illam confideres absolute, fiue cum respectu ad hypostafin.

Porrò, f. vt ais, Pater non communicat Filio Deitatem bypoftatico patris charaftere limitatam; quam ergo Filio communicat? Effne alia Deitas, præter illå, gaa bypoftatico Patris charaftere, vt tu loqueris, limirata eff:communicat ergo illam ipfam naturam, quæ in hypoftafi Patris fubfiftit; etiam prout & quatenus in illa fubfiftit: nam vt fie quoq, cómunicabilis & ab hypoftafi Filij & Spiritus fancti terminabilis eff:co modo quo, multorum iudicio, natura humana Socratis, fubfiftens in fuppofito Socratis, etiam, vt fie, potentiam, faltem obedientialem habet; vt ab alia itidem hypoftafi terminetur.

Ais: Perfonam effe incommunicabilem. Ita eft, fi rem ipfam fpectare velimus; at exHunniano pronunciato aliter flatuere debebimus; nimirum perfonam communicabilem effe; quia hypoftafis realiter non diftinguitur à natura, quæ eft communicabilis.

Pergis: Deitas relate fumpta est persona. Estne Deitas cum respectu ad paternitatem seu Patris hypostasin persona? Nonne persona significat constitutum quodda ex natura & gradu illo, quem personalitatem siue hypostasin appellamus? Perinde facis ac si diceres: Humanitatem cum respecau & habitudine ad personalitatem Socratis, esse personam. Ais: Deitas Patris, Deitas Filij, Deitas Spiritus sancti est persona. Aut igitur erunt tres Deitates realiter distincta; sicut sunt tres petsona realiter distincta: aut vna duntaxat erit persona; sicut vaa folummodo est Deitas ; fi Deitas relate fumpta, hoc est, vt in Patre fublistit, est persona. Elige quidquid lubebit, aut Tritheita, aut Sabeltianus fies. Si persona notio tibi nota esse, quia natura etiam cum respectu ad hypostassin no est persona, sed aliquid persona: Ex illa enim & hypostassifeu gradu personalitatis sit seu constituitur persona. Itaq; Deitas Patris non est formaliter persona, sed Pater est persona. NecDeitas Filij est formaliter persona; sed Filius est persona; sed Spiritus sancti est persona : & qualibet harum trium personarum includit prater Deitatem seu naturam diuinam; hypostassin ex qua fimul & ex Deitate persona constituitar.

Miffo iam Mæuio ad Hunnium regredior:cuius ärgumétum fortalsis aliquam vim haberet, li hypostasis Verbi humanitari comunicata esset, vt iplamet effet, aut fieret hypoftalis Verbi:tunc enimillud etiam communiceretur humanæ naturæ: quod cum hypostasi idem esser; & sic fieret humana Chrifti natura omnipotens, omnifciens, omniprafens, & demum, quidquid attributorum de Filio Dei affirmatur. Cùm verò hypoftafis Verbi non comunicetur nature humane, vt sit ipsamet hypostasis Verbi, sed tantum, vt per illam subsistat, vltimumque complementum in latitudine fubstantiæab illa accipiat : nullo modo sequitur id, quod Hunnius, & alij Vbiquista voluntsnempe etiam ipfa attributa diuina communicata effe humanitati; ita vt humanitas verè fit illa; verè omnipotés, verè omnifapiens; fed, fi quid fequitur, tantùm hoc sequetur, quòd sicut hypostasis Verbi communicata est humanæ naturæ, vt per eam proxime, & immediate fubfiftat, & incommunicabilis fiat: ita attributa diuina, quatenus realiter ab hypostasi Verbi non distinguuntur, communicata funt naturæ humanæ;non,vt fit illa attributa; hoc eft, nó vt fit omnipotens, omnifciens; fed, vt per illa indirette faltem, mediate, & fecundarid subsistat; quatenus immediate, & primariò fubfiltit per hypoftafin, realiter ab illis attributis no distinctam. Qua explicatione adhibita, euanelcit & vanitas argumenti Hunniani,& inanitas commentitiz contradictionis; quam Bellarmino logodædalus ifte affingebat 1 qui, de attributis diuinis ita hoc loco disserit; vt ne ipse quidem, quid dicere voluerit, intellexisse videatur

Obiicit Mæuius: Si hypoftafis Verbi tantű effet communicata humanitati, vt per eam fubfifteret; fequeretur nibil differre inbabitationem Verbi in carne Christi à nostri inbabitatione; fed confequens est falfum, ergo, & c. Respondeo, sequelam maioris este Mæuianam, hoc est, nauci & nihili. Quam probat Mæuius. Quia & nos in Christo Iesu fustentamur, in ipso viuimu, mouemur & sumu, Act. 17. Sed num à Christo Iesu sub ipso assur hypostatice, securi natura humana ab ipso assur provanta fu-

mus

G 2

mus hypostatice, seu per vnioné hypostaticam? A per aliquid, quod extra se est. At cum Vbiquistz Num nostra natura caret propria hypostalise ab hypoftafi Verbiterminatur? Aliud eft fuftentari à Deo, tanquam à caussa vniuersali conservante & fouente omnia, quz condidit; aliud hypoftatice à persona diuina depédere. Aliud est in Deo elle, viuere, moueri, vt in caulla omnia penetrante; & quz omnibus non tantum virtute & effe-Au, fed & effentiâ fuâ intimè fit prefens: Aliud in Deo effe, viuere, & moueri hypoftatice : nam hzc eft fumma & maxima vnio, cum Deo, qua maior nulla excogitari potest. Illa, omnibus viuentibus communis eft.

151

Ait Mæuius: Hypoftafin verbi ita communicatam effe natura humana, vt humanitas in x6y w nione perfonali, non paris ipatione, vel conversione effentiali. fit by po-  ${f B}$ ftafis, adeóque vna tantum perfona, Deus & bomo lefus Chrift m constituatur, & quia ita particeps facta byposta-(eos bumanisas , participat quoque idiomasa , & omnem plenitudinem Deitatis corporaliter. Verba audio, przterea nihil; & quidem verbainerudita: nam natura in hypostasi aliqua subsistens, non fit hypostafis, sed ex ipsa & ex gradu personalitatis constituitur hypostasis seu persona. Deindesi humanitas vnione personali vnitur verbo; qua ratione fieri potest; vt non participet hypostasin Verbi? An vnio non est participatio? At forte dicet; se loqui de participatione effentiali. Non reluctabor. Nec vtor regula Lutheri monentis, vt verba ambigue loquentium contra ipfos interpretemur

Num binenon fequitur, inquit Mæuius, bumanam naturam Christiin x629, & respectu vnionis consideratam ; effe verè omnipotentem, omnifapientem, omniprefentem,etfi non naturaliter,non fubiectiue, non inbafiue, non effentialiter, tamen perfonaliter & realiter? Habent hoc præ cæteris Nouatoribus Vbiquiftæ, vt in affertionibus suis sint lubrici & slexuosi, caque interdum proferant, quæà vero abire non videantur. Cuius obliquitatis exemplum est Mæuius, quifinil aliud veller, quàm humanam Chrifti naturam esse omnisapientem, omnisciam, omniprælentem,non in le,fed in hypostali verbi; nil à fana & orthodoxa doctrina abhorrens fcriberet;quia hypoftatice & fubftantialiter vnitur verboscui omniscientia & omnipresentia competit: D tuò distinguuntur. At non hoc tantum vult Mæuius, alioquin Vbiquistarum castris valediceret, sed Christu, etiam fecundum humanam naturam, effe omnifcium & omniprzientem;noninhafiue,inquit,& fubiectiue, fed perfonaliter & realiter.

Quzlo te, li natura humana Chrifti verè & realiter est vbique; vt vos contenditis, an illa Vbiquitas seu omnipræsentia non est inbasiue & subiecliue in humana Christi natura? An Vbiquitas, respectu humanitatis, non est accidens? Si est accidens, oportet ergo, vt in natura humana*inha*find infit! Impossibile enim est, vt aliquid fit vbique per aliquid,quod extra se est; sicut etiam impossibile est; vt aliquid vel in vno loco exsistat

veline, humanam Christi naturam esse præsen. tem vbique per iplam omniprælentiam Verbi; hanc autem animaduertant non posse subjectine vel *inbefiue* in humana Chrifti natura ineffe; hinc ista vocabula refugiunt; & ad illa sua personaliter & realiter, tanquam ad tuta quædam latibula, confugiunt. Sed quidquid tentent, nunquam ex pedicis istis sefe expedient: quia ne cogitari quidem potest aliquid formaliter esse vbiq; per aliquid, quod subiettine seu inbesine in illo non insit; quemadmodum impossibile est, vt quis velin vno loco formaliter per aliquid extra ipfum, existat. Itaque non humana natura; sed Christus homo est omnipotens, omnisciens, omniprælens, &c.

Ait Hunnius thefi 68. Si omnipotentia (& eadem est ratio aliorum attributorum diuinorum) confideretur abfolute, vt est toti Trinitati communii; non quidem re differt à fingulis perfonis, sed tamen ratione; confiderata verd relate in perfona Fily , nec ratione differt quidquam à Filij hypoftafi. Ita, vt fi quủ quarat, quid est x6205 in fua hypoftafi ? rette respondeatur ; est potentia Patrin genita, eff /apientia Patris genita.Prouer.8.En acumen Hunnianum tanta tantz imperitiz nebula sefe implicans, confundens, iugulans. Quod, vt magis appareat, quærendum eft ex Hunnio, quid per attributa dinina, quid per illud, relate in perfona Filij intelligat! Nam filoquitur de sapientia, omnipotentia, infinitaté, & czteris attributis diuinz C effentiz, feu naturz communibus, & abfolutis, prout præcisè confiderantur in persona Filij inesse abducta mente ab hoc, quòd etiam in perfona Patris, & in perfona Spiritus fanci infunt: tunc non nisi insipienter, & stolide negat hacattributa ab hypoftafi Filij ratione diftingui : quia illa diftinguuntur faltem ratione; quæ diuerfas formales rationes habent; fapientia, omnipotentia, & alia attributa diuina etiam ad personamFilij relata, habent diuerlas rationes formales & notiones : alia est enim ratio, & notio sapientiæ; alia, potentiæ; alia, infinitatis; alia, æternitatis; & alia hypoftafeos, fiue perforz feu perfonalitatis:ergo sapientia, aliaque attributa; & hypostasis, seu personalitas, ratione saltem à se mu-

Secundò abfolutum, & respectiuum, in diuinis diftinguuntur ratione: sapientia, potentia, & reliqua attributa, etiá relate ad Filium, funt aliquid absolutum: hypostasis autem, seu personalitas, aliquid respectiuum; distinguuntur ergo inter se saltem ratione. Deniq;, si propter tespe-Aum illum ad Filium proprietates effentiç diuinz ratione non distinguuntur ab hypostasi Filij, tuncnecipla ellentia ratione diffinguetur ab hypostasi Filij, si consideretur przcise prout in Filio ineli; quia cadem elt ratio, quo ad hoc, esfentiz, & proprietatum absolutarum.

Quod fi Húnius per proprietates relate in perlfona Filij confideratas, non intelligat proprieta-

tes

res ablolutas, quz cum natura & effentia diuina in hypoftafi Filij fubfiftunt; fed reffectium, more Vbiquiftis, vt videtur, iam vfitato: tunc iterum inepte,& indocte agit. Vt enim daremus, infinitatem, fapientiam, omnipotentiam, & id genus alia attributa, relatiue quoque fumi; neceffario tamen ratione ab hypoftafi diftingui deberent: nam ratio hypoftafeoseft, vt per eam natura incommunicabiliter & complete intra latitudinem fubftantiz exfiftat: quz certeratio, notioni fapientiz, verbi gratia, aut petentis nequaquam competit.

152

Deinde, fiue hoc, fiue priore modo Hunnius sttributa fumat, non ideo obtinebit id, quod fibi proposuit. nam przdictam attributorum diuinorum diftinctionem adducunt Vbiquifiz;ne fateri cogantur, ipía etiam attributa abíoluta, toti fanctifsime Trinitati communia.naturz humanz Christi communicata este; & sic, non tantum Filium;fed Patrem quoque,& Spiritum fanaum hominem allumpfille. Hoc enim effugium ipfo Hunnij argumento enerti potest ad hunc modum: Quando ea, que realiter idé sunt, communicantur; tunc, communicato vno, communicantur etiam alizita enim argumentatur Pradicans contra Bellarminum : sed potentia, sapientiade alia attributa realiter idem funt cum hypostali & inter les sine considerentur absolute, vt funt toti Trinitati cómunia, fiue relatè ad hypoflafin Filij, prout in illa proprietates ifta abfolutè confiftunt: liue confiderentur cum Vbiquiftis 'C non absolute, sed respective, co modo, quo ipsa hypoltalis respectiua elhergo, si, vt Prædicati placet, attributa ista relate spectata, seu vt relatiua funt, humanz naturz communicata funt, etiam communicata erunt, prout absolute spectantur, &, vt toti Trinitati funt communia:quandoquidem inter se, & cum hypostasi vnum prorsus, & idem funt.

Ad hzc, licet in persona Filij constitueremus fapientiam, omnipotériam, & alia attributa planè propria, & perfonalia Filio, &, ne ratione quidem ab hypoftafi Filij diftincta; non tamé fequereturid, quod Vbiquetarij volunt: nempe, iplam quoq; naturam humanam in fe , & fecundum fe, esse omnipotentem, omnisapientem, omnipra-D fentem, infinitam. nam hæc non aliter communicaretur naturz humanz, quàm ipla hypolialis infinita,& omniprefens: het autem non ita communicatur nature humane, vt per cam natura humana fiat in fe & fecundú fe infinita; fed vt per eam incommunicabiliter subsistat : ergo codem modo communicarentur humanæ naturæ proprietates, fique huiusmodi relationes in hypoftafi Filij effent; videlicet, vt immediate, primo,& per fe humana natura fublisteret per hypostalin; secundario autem, per huiusmodi proprietates. Quz communicatio nobis non magis officeret, quàm nunc officiat communicatio proprietatum absolutarum; per quas, natura humana fai-

res abfolutas, quz cum natura & effentia diuina A tem fecundariò fubfiftit, hocipfo, quod realiin hypoftafi Filij fubfiftunt; fed referitian, more Vbiquiftis, vt videtur, iam vfitato: tunc iterum inepte, & indoctè agit. Vt enim daremus, infini-

> Quod autem querenti, quid eft Adors in fua hypostafi? non incommode respondetur; est potentia Patrizgenita; est, sapientia Patrizgenita, id fit, non quod hypostafis formaliter sit sapientia, aut potentia; sed, quia identice. Et huc fortassis respexerunt Doctores illi, qui hoc loquendi modo vsi funt: vt, S. Augustinus lib.15. de Trinitate cap.14. & Magister Sentent, lib.1. dist.32.

> Hanc meam contra Hunnium disputationem solitis thrasonismorum, inscitiæ & impudentiæ spiculis oppugnat Mæuius; ad primum respondet: Tribu verbu confediam boc elumbe argumentum: distinguendo idiomata diuina, quatenus intra personam sine èrspyeia, & quatenus in persona ad extra respectu èssp ynuárov confiderantur. Priori modo, certum manet, ne em hoyoque quidem, & ratione distingui. Sic enim simplicisima simplicitas idiomatum confunderetur. Posterioris modo concedimus attributa etiam relate in persona Filij ratione differre. Iam quia nos de priori modo disserimu, Suita verò de posteriori, palàm constat, eum Andabatarum more pugnare, & scopas dissolutas argumenti loco propomere.

> O sultitiam Predicanticam. An æternitas Dei, v. g. vtestin Deo, & sapientia similiter, vtestin Deo, ratione non distinguuntur? Quis ratione præditus hoc affirmet? Quis inficias eat; qui intelligat, quid sit distinctio rationis? Num hypostass seu personalitas in divinis nó distinguitur ratione à natura, & hæc ab illa; licet eam absg; vilo ordine & respectu ad effectum externum consideremus?

> At Mzuius stolidè veretur, ne distinctio rationis simplicitati diuinz officiat. Quasi verò ex distinctione rationis multiplicitas seu compositio exsurgat: Quasi verò natura diuina nihilominus simplicissima & omnis copositionis expers non maneat: que distinctionem rationis ideo admittit; qui a licet realiter si vna que dam & simplicissima entitas, virtute tamé est multiplex, ato; adeo infinitis realiter distinctis zquipollet: propterea diuerso conceptus fundat; deo; illa ipsa vna eademone, re sub diuersis rationibus idem affirmatur & negatur absq; vllo contradictionis vitio.

> Mentitur autem Meuius, quando scribit Hunnium dicere, diuina attributa priori modo neratione quidem à singulu personu distingui. nam, vt ex Thesi eius 68. patet; diserte concedit omnipotentiam absolute spectatam, vt est toti Trinitati communis, ratione à personis distingui: nó autem distingui ratione prout refertur ad porsonas. Et hoc longe aliud est, quàm quod nobis apponit Mauius, qui vt insipientiam sui doctoris tueatur, ad effectus externos noua, & Hunniano sensui contraria stoliditate ses recipere coactus est.

> > G 3 Secun-

Secundum argumentum citius & facilius dif- A gumenta editvbique iste Hunnianus agalo? qui foluit Mæuius quam vulpes pyrum comeft. Diffecabimus ocyus & hunc ignorantie Gretseriane nodum, inquit Mzuius. Adeste igitur linguisque fauentibus diffettionem adeo expediram Lutherani fectoris spectate. Persona à persona in Trinitate non tantum differt ratione, (ed realizer. Quishocnegat? Pergc: Absolutum verd, & respectiuum, siue quod idem, effentia absolute, & persona relate, ratione differunt: non verò effentia relate, & perfona relate. Hac enim dao non funt diuerfa.

155

At esse diuersa; sed ratione; tam est liquidum, quàm quod liquidissimum. Nam essentia diuina etiam relate, vt isti loquuntur, hoc est, cum ordine & habitudine ad perfonam Filij, verbi gra-B tia, alium mehti conceptum imprimit ac ingenerat, quàm hypostasis; quis enim tam bardus eft, preter istos, qui diffiteatur, alium esse formalem conceptum effentiæ diuinæ, etiam cum respectu ad certam personam;& alium persone seu hypostafeos? Distinguuntur ergo saltem ratione; nam ad hanc fatis est diuersitas formalium conceptuum, fundata in vna quidem realiter entitate; virtualiter autem multiplici.

Subdit Mæuius:Sapientia.omnipotentia. & c.Filij, quatenus in Filio relate', & hypoftatixãs confiderantur, non funt effentia absoluta, sed effentia relata: adcoque ab hypostasi Fili nibil diuersum:ergo non differunt. Alioquin in fancta Trinitate quaternitas, Gin qualibet perfona diuinitas introduceretur.Quod tam certum est, quam quod C certisimum.

Hæctua tam stulta sunt, quàm quæ stultisima.ncc quaternitatem duntaxat, fed longè copiofiorem numerum in diuinis facrilege constituunt: duas enim fingit imperitus Mæuius essentias, alteram, abjolutam; alteram, relatiuam; & duplices vtriusque proprietates. Quæro te; an non illa eadem effentia, quæ eft in Filio, eft etiam in Patre & Spiritu fancto? An non hæc effentia abfoluta est; etiam vt existit in Filio? Nam inexistentia in hypostasi non facir, vt res absoluta definat esse absoluta; alioqui nulla substantia in supposito existens absoluta esset; sed respectiua feurelatiua efficeretur hociplo, quod in suppofito existeret. Quis autem dicat hominis, verbi D gratia naturam in Petro existentem, non esfe abfolutam, licet habitudinem quandam ad fuppofitum annexam habeat?

Quis vnquam extra Hunnianam & Mæuianam scholam audiuit; duplicem este in diuinis essentiam; alteram, absolutam; alteram, relatiuam, quarum quælibet suas habeat proprietates; sitque alia omnipotentia esfentiæ absolutæ, & alia, effentiz relatz? Quantus item stupor, dicere: E/fentiam dininam, ve in Filio exiftie , nibil offe diner (um ab bypoftafi Filij, ne ratione quidem. Quantus ftupor, dicere; quaternitatem in diuinis introductum iri, fi quis effentiam in Filio (ubfiftentem , ab hypoftafi Filij faltem ratione diffinguat? Quam luculenta infcitiæ fuæ ar- |

mox stultitiam suam repetit, palam clamitans, nec essentiam, nec essentiz attributa ratione ab hypoftafi Filij diftingui, fi confiderentur præcisè prout in Filij hypostasi subsistant. Qua imperitia vix maior fingi poteft; perinde enim eft, ac fi quis fatue contenderet naturam humanam, eiusque proprietates, prout subfissunt in hypastafi Socratis, ne ratione quidem ab hypostafi Socratis diffingui:

Ex hac ruditate processit etiam, quod Mauius scribere non veretur, effe in diuinie vnam na. turam; fiue effentiam diuinam in se & absolute confideratam : tres verò naturas bypostatice sumptas. Quis Cæ tholicus vnquam dixit, tres effe in dininie natural feu effentias etiam bypoft atice confideratas; quia in tribus hypostasibus diuinis non nisi vna esfentia feu natura existit; nec nifi vna in tribus suppofitis existere; verè considerari potest. Quisitem Catholicus vnquam protulit vel probanit hanc Mæuianam propositionem' Dinina natura ab aterno est genita. Quia diuina natura nec generat, nec generatur; fed Filius generatur.

Ait Mzuius. Hzc propolitio. Dinina natura generatur; æquivalet huic; Film generatur. Quis hoc affirmat, nisi ineptus Matius! Nam Filius non est adaquate, ve sic loquar, natura dinina; fed hypoftafis in natura diuina fubfiftens; fine conftitutum quid ex natura diuina & hypoftafi. Quzío te, Mzui, estne natura diuina Filius? Quales item hz duz propofitiones? Pater eff #4tura diuina generans. Generatne diuina natura? spiritm (anchu est natura dinina procedens. Procedicnenatura diuina in diuinis?Quale infuper mon-Arum; omnipotentiam Patrie & Filij non effe quidem aliud atque aliud न्यू रेजब , effentia ; effe tamen aliam atque alsam to unosave, supposito seu personâ. Multiplicatur ergo individualiter, quia aliam atque aliam fieri supposito seu persona; fieri non potest absque individuali multiplicatione. Si multiplicatur, hoc est, alia atque alia individualiter fit omnipotentia, (& eadem eft aliarum proprietatum absolutarum ratio) ergo etiam ipsa effentia leu natura diuina fit hypoftafialia atquealia; atque a deo multiplicatur.

Dices. Te non afferere, effeatiam arque aliam naturam in se, sed supposito, seu in supposito;sicut si idem numero accidens pluribus diuersis numero subiectis inhæreret; aliud arque aliud fieret, sed non in se, sed in subjecto : fic & in propolito. Respódeo; propter solam multiplicatio. nem suppositorum vel subiectorum non recte dici , effe aliam & aliam naturam ; feu aliud & aliud accidens: quia est vna & eadem natura; v. num & idem numero accidit. Quemadmodum fi Petrus pluribus in locis exifteret; non effet alius & alius locali exiftentia, fed effet vnus & idem pluribus locis exiftens.

Ad monftra Mæuianarefer & hoc. Omnipsten tiamFilÿ voaliter differre ab omnipotentiaPatrie.Si om-

nipo-

nipotentia Filij realiter differt ab omnipotentia A Bellarminum cap.8. Nec refert, quod Vbiquifie Parris, runc etiam natura Filij realiter differet à natura Patris; quia fi Filius, candem numero naturam cum Patre haboret ; haberet stiam candem numero proprietatem naturz, quz elt vmmpunnia : At non habet candem numero, (ed realiter diffmatam, ve ait Menius. Ergo nec habet candem naturam; sed realiter distinctam. Si Filius habet omnipotentiam realiter diffinctam ab omnipotentia Patris, vbi manebit illud fymboli A thanafiani ? Similiter om nipotens Pater, om nipotens Filius, omnipotens Spiritm fanctus : & tamen non tres omnipotentes, sed vaus emmipotens. Qua porro inscitia, & audacia omnipotentiam Filij realiter difinguit ab omnipotentia Patris; cadé cætera quo-B que diuinæ naturæ attributa; vt aternitatem , fimplicitatem, infinitatem, feientiam, &c. prout funt in Filio realiter distinguet ab attributis nature, vt funt in Patre; vt tandem totum fanctifsimz Trinitatis mysterium labefactetur vel potius imis ex fundamentis subruatur.

まちア

Ait Mæuius ; Idiomata feu attributa dinina nature effe idem cum bypost ofi , non abfolute ; fed relate. Quo plura Mzuius garrit; co cuidentius crastam ruditatem suam patefacit, Nam vt essentia diuina, fue absolute confideratur, fiue cum habitudine ad hypoftafin, realiter vnum & idem eft gum hypostafi; ita & proprietates effentiz tealiser vnú & idem sunt cum hypostasi, sue absolute spedentur, fue cum respectu ad hypostalin; yel aude, pro tua infoitia & audacia, naturam diuinam C & proprietates eius absolute sumptas realiter ab hypoftali lecernere, vt tandem impietatis monftrum quod parturis, aperte parias, & inducem exponas.

Admodum indignatur, quod dixi, Vbiquistas naturam humanam Christi in se & secundu se omnipotentem, omnisciam & omnipræsentem statuere. Clamat Mæuius. Qui vnquam ex noftris boc dixit ? scripsit ? Oftende, fi bonus vir es, Gretsere; fiverò non potes, pudeat te tanta temeritati. Ne fæui, magne Superintendens. Quando dixi, naturam in se & secundum se à vobis omnipotentem & omnipræsentem statui, minimè volui, naturam ex se & per se hac attributa habere ; vestro iudicio;sed habere in se & secundum se subiectiue & inhag- D xtu; id, tu à nobis numquam impetrabis. Non ue prædicta attributa : Etfi enim tu hos terminos supra exclusifi; non excludi tamen debere, probatur primo ex V biquitatis architectis Brentio & Smidelino, qui hanc communicationem diuinorum idiomatum talem effe volunt, qualis oft illa, qua principale agens suo instrumento virtutem suam, vim & efficacitatem communicat; fed inftrumento fubiectiue & inhzfiue comunicatur virtus principalis agentis; ergo & naturz humanz subiestiue & inhzsiue communicantur diuinæ proprietates, fi talis inter hypostafin Verbi & naturam humanam est vnio, & talis etiam attributorum communicatio, qualis inter principale agens & inftrumentum. Vide

clamant, diuina attributa non ogredi fuum fubiestum; manere omnia in diuina natura; communicari tantúm per accideus natura bumana; & id genus alia; quia non est Vbiquistis infolens antilogias & contradictiones yel apertas vel occultas texere. Nam fi humana natura per iplam omniprælentiam diuinam vbique existir; vt somniant Vbiquista; oportet,omnipræsentiam illam inesse in natura humana in se & secundum se; quia ipsa in se & secundum se, hocest, secundum entitatem suam vbique existit; Est enim impossibile, vt natura humana existat vbique, fine omnipræsente existentia in se inhærente; sicut impossibile est vt homo in vno etiam loco existat sine existentia localifibi inhærente, & quicunque dicunt hoc fieri per alienam & extrinsecam præsentiam seu existentiam, illi codem iure asserent; parietem poffe effe album per albedinem sibi no inbarentem. Idem dico de omnipotentia & omnifcientia aliifque huius generis attributis.

At Vbiquistæpalam testantur attributa diuina non egredi luum lubiectum. Quem, moueat hzc testificatio, cum ab iisdem statim euertatur, dum docent, natura humanam effe vbig per ipfam omnipresentiam & Vbiquitatem diuinam. Si hoc ita eft; oportet igitur V biquitatem diuinam in naturam humanam ita transfundi, vt ei infit; quia existentia in loco necessario inesse deber, ei quod existit in loco.

Acculat Bellarminus hoc libro tertio, cap. 1. Brentium Neftorianismi, ob has, & fimiles phrales; Dem, aut Filim Dei pniuit fibi bominem; feu Filium bominie personaliser : omniposensiam suam Filius Dei in incarnatione contulit in Filium bominic. Obiicit Hunnius, Thefi 71,& leq. Si Brentius fit Neftorianus ob bas loquendi modos, esiam Thomam Aquinatem fore Neftorianum, cniu be fint loquendi formula ; Filiu Dei, Virginie Filio; Deus, bomini; diuinisas carns contulis, quod femper ipfe sum Patre poffedit : Citatque S. Thomam in Catena aurea super Euangelistas. Sed, quo loco Catenz Przdicans? Grandis eft illa Catena; cur caput, cur paginam non denotas, vt par erats nam, ve tibi S. Thomam proferenti fidem habeamus, non inspecto iplo sancti Doctoris conteiniuria ergò responsum differre possem : quandoquidem, si respondeam, forte non tam ad modum loquendi S. Thomz; quàm, ad tuum mendacium, aut fucum responsurus sum: quod vt suspicer, facit in primis Hunnianus genius ex fraudibus & imposturis totus consutus.

Secundò, genius sancti Thomz; qui in verbis tam cautus, & religiofus fuit; vt fcripferit 3. parte, q.16.a.8. Nos neque namina debere babere communia sum bareticu: ne, corum errorifauere videamur.

Tertiò; quia, si verba illa in illa Catena reperiuntur; fortè, non funt S. Thomz, fed alterius, quem citat; cum propemodum rota illa Catena ex alienis verbis, & sentențiis sir conflata. Sed si

G 4

**F 2**8

funt

funt S. Thoma; dicimus ca effe interpretanda ex A fartam fciti funt & belli fabri, vt etiam oppofitas sancti Thomz, non ex Hunnij mente. nam, quod hoc loquendi modo causam Nestorij agere non voluerit, colligimus, cum ex ipsa Catena, in qua szpius Nestorij vesania redarguitur : tum, ex libro quarto contra Gentes cap.34. vbi accuratisime contra Nestorij hærefin differit: tum ex tertia parte passim in quzftionibus de Incarnatione ; præcipuè, q. 2. a.2. & q.4.2.3.& q.16.2.7. vbinegar propolitionem ilfa propriè loquendo, veram effe: Homo, fattus eft Deus. Sicut ergò Patres quoldam piè explicamus; cùm dixerunt; Filium Dei affumpfiffe hominem : ex quorum numero funt, S. Cyprianus, S. Augustinus, S.Hilarius; (Dicunt enim, vt ipfe S. Thomas docet 3.p.q.4. a. 3. ad 1. hominem effe affumptum; B quia, eius natura est assumpta; &, quia assumptio terminata est ad hoc, vt filius Dei sit homo:) ita etiam dicum illud ex Catena non extendi; fed in bonam partem accipi debet; vt sensus sit; Filium Dei, qui assumpta humanâ naturâ factus eft Filius Virginis, Deumque homini, cuius humanam naturam affumpfit; & diuinitatem carnicontulisse: quod semper ipse cum Patre posfedit, contulisse inquam; non, vt humana natura esser Verbum diuinum, omnipotens, æternum, immensum, sed, vt per Verbum diuinum primariò subsisteret; & fecundariò etiam per Verbi diuini attributa realiter ab hypostasi Verbi non distincta: Et vtattributa divinz naturz in concreto fumpta; etiam de natura humana itidem C inquit. Locum notare este eius, qui aliquem auin concreto sumpta enunciari queant. Hic homo est Deus, immenfus, infinitus, &c.

159

Quocirca nullius momenti est iste tuus syllogifmus : Quiquis viitur eo loquendi genere, quod à Iefuita in Brentio reprebenditur, ille est Nestorianus : Thomas Aquinas in Catena aures super Euangelistas vsus eft eo loquendigenere, quod in Brentio reprehendit Iefuita. Eft ergd Neftorianus: & per consequens, errauit Papa, Nefterianum Doctorem referendo in numerum Diuorum. Respondeo, maiorem simpliciter esse falsam. Nam ad hoc, vt Neftorianus fit, oportet vt vtatur illo loquendi genere eo animo, & fenfu, quo vfus est Brentius: nam sola verba, non faciunt hareticum: At Brentius, non autem S. Thomas vsus est illo loquendi genere, eo sensu, quo Nestori-'D us; ergò Brentius, non S. Thomas est Nestorianus, & Nestorianismi meritò à Bellarmino infimulatur. Minor de Brentio perspicué patet ex Brentij verbis à Bellarmino recitatis : quæ, adeò funt Nestoriana, vt magis Nestoriana non essent, licet ab ipso Nestorio prolata fuissent. Nec eft, quod quis piè interpretari conetur verba Brentij; nam impij Verba, non funt piæ interpretationis capacia. Nec potest cum ratione Brentium à Neftorianismo absoluere ; quisquis cogitat, Vbiquistas, Eutychianistas, & Nestorianistas contribules, imò fratres esse. Et quamuis olim duz illz hzrefes, Nestoriana & Eutychiana. cenferentur penitus oppofitz; noftri tamenVbiqui-

hærefes in vnæm Vbiquisticam conflare norint. Eadem minor pater, quod attinet ad S. Thoma, ex omnibus locis fupra ex operibus S. Thomz adductis: euidenter enim docent, que fueritaius mens, fi quando dixit; Filium Dei affumpfiffe hominem ; ant, diuina (ua dona bomini contuliffe.

Verùm, vt omnes intelligant, quàm præco ifte fit egregius argumentator, proponamus nos alium fyllogifmum; Hunniano per omnia gemellum : Qui/quis viitur eo loquendi genere , quod Catbolici reprebendunt in Arianis ; ille est Arianus : Multi ex fanctin Patribus vfi funt eo loquendi genere , quod in Arianis Catholici reprebendunt ; etgo multi illi ex /antiu Patribus funt Ariani; & per confequens, errauit Papa, & tota Ecclefia, Arianos Doctores referendo in numerum Dinorum. Minor patet; quia multi ex sanctis Patribus dixerunt; Christum effe creaturam. quo tamen nihil frequentius Arianis in ore; vt cateras pestestaceam. Vide S. Thomam. 3. p. q. 16. Quam igitur folutionem tu dares, ad hunc fyllogifmű, fi veram dares, eandem accommoda ad tuum; & calumnias, quas in S. Thomam, Bellarminum, & Pontificem hic iactas, reforbe : septenalque Thefes,tanquam nauci, & nihili annihila : vt eo illustrior, & lucidior sit tuus Labyrinthus, quo paucioribusmendaciorum dumetis obstruitur.

Quid adhæc Mæuius? Primò, non indicat locum Oatenz, quamuis id postulauerim. Paginam Gretferns numeret, cui fcripta Thoma notiora effe debent, Aorem citat; fi bona fide agere velit. Catenam S.Thomz citauit tuus Magister, non ego3illius ergo esat.non meum, nominare Catenz locum, & fi ita vis, etiam paginam. Et quia tu defenționem Hunnij suscepistispar erat, vt postulato meo satisfaceres; vt dispiceremus, quo candore à tuo magistro S. Thomas productus sit. Sed tu omnia potius; præter id.quod agendum.agis; ita vt fuspicari cogar, teS. Thomæ Catenam nunquam vidisse.

Aìs: Ex fola pbrafi neminem poffe vel debere Neflorianifini damnari. At Lutherus in iudicio de Erafmo contrarium docet; vt suprain defensione Prafationis Bellarminianævidimus. Deinde, qui incaute & improuide loquitur, excusationem meretur.sialioqui sit sanz, bone & sincerz mentis; quæ nec Brentio, nec vlli Brentiano vngua fuit. Hocipfoenim, quod Vbiquitatem introduxerunt; focietatem cum Nestorio & Nestorianis, cumq; Eutyche & Eutychianis, quamuis aduería fronte inuicem pugnantibus, inierunt; neque Brentius illis loquendi modis ex incuria inculpata, fed ex malitia& nequitia Vbiquiftica vlus eft.Quocirca extra spem veniæ relinqui debet ; & cum Neftoriane vel Eutychiane loquitur, fimpliciter vt Nestorianus vel Eutychianus condemnandus est ex præscripto Lutheri in sæpe iam nominato de amphiboliis Erasmicis Iudicio.

Mentitur Mauius S. Potrum codem modo locutum Matth. 16.

IGÓ

161

## Digressio contra Hunnium & Mæuium.

D

Marth.16. Cum filium bominn pronunciauit effe Filium | A tie Verbi realem mirovlar anime Saluatoru attribuat: Dei vini. Nam Chriftus verè est Filius hominis, verè item est Filins Dei. Quid hæc ad illa Brentiana? Filius Dei affumpfit bominem. Filius Dei eft in Filio Marie. Filiss Dei implet Filium Marie;quz omnia ita sonant, quasi alius sit Filius Dei, & alius Filius Mariz; quod minime indicat, qui Christum Filium hominis, & Filium Dei affirmat; non enim duos innuit, sed vnum eundemque numero Filium.cui secundum humanam naturam competit, vt fit Filius hominis; secundum diuinam, vt fit Filius Dei.

Ait Mæuius; Brentium egregie contra Neftorianos depugnaffe; ac proinde Neftorianifmi infimulari non debere. Ita profecto contra Nestorium & Eutychen pugnauit, vt non dubitem; quin ei nunc apud B inferos, pro operatam bene nauata, debitas gratias agant; & ex animo optent ; huius generis plures oppugnatores fedæ & sectatoribus suis obuenire.

Ad geminum illum tuum verliculum:

Sit malus Interpres, tum nil bona verba iunabunt; Sit bonus Interpres, tum nil mala verba nocebunt : respondebit Lutherus ex suo de Erasmo iudicio:

si istalicentia regnet, (& fi isti versiculi audiendi funt) poffem ego, ( imo & deberem ) omnia commode interpretari, quecung, vnquem omnes beretici dixerunt, denig, quidquid ipfe Diabolus fecit, dixit, aut dicere & facere posit in aternum. Hoc quis ferat? Ergo of Lutherus de Erasmo, hoc nos applicemus Brentio. Cum dicit Eralmus PetrueChriftum appellat viru, Deum C tacet; (& Brentius, Filim Dei affumpfit bominem. Filim Deieft in Filio Marie. Filius Dei implet Filium Marie ) damaandm eft Ariana (Neftorian 2) fententie & barefeos; quia potuit boc infidiofum verbu in re fumma maiefatu diuine omittere, vel religiofius loqui. Hec enim Arisnu (& Nestorianis ) verba (& effata) fortiter fignificant, non placere, Chrislum Deum dici ( cundemq; Filium Dei & Filium Deiparæ) meliusg, effe duntaxat virum eum appellare (& duas personas in Christo staruere ) vreumg, posint commode vel incommode interpretari pro dininitate (& vna persona) Christi, tamen vs posita sunt & sonant, prasertim suspecto auctore, offendunt Christianas mentes : quia non babent vnum 👉 fimplicem fen/um, & pronius intelliguntur pro Arianis (Neftorianis) quàm pro Orthodoxu.

Docet Bellarminus, lib. 4. de Christo cap. 1. Christianimam, ab ipla sua creatione fuisse repletam scientia, & gratia.ita vt nihil postea didicerit, quod antea nesciuerit. Ex hoc, inquit Prædicans, Thefi 78. & feq. demonstratimus Iesuitam, nolit velit, (en quanta potentia Prædicantis) idiomatum dininorum communicationem bumane Chrifti nature sonsedere, ni proprise fuse bypothefes diruere velit, & cuertere. Intentis igitur auribus,& oculis adstemus, vt audiamus & videamus.quo artificio rem tanti ponderis, tanti promissor hiatus perficiat. Prefirefutura eff folius Dei, I/aie 41. Item, afficere tacitos gemisus, faspiriag, cordium, 1. Reg. 8 Aut ergd lesuita faum de anima Christi trastatum deleat ; aut increata sapiencumý, (apientia increata Verbi, & omnipotensia eius, fimplitisime fint vnum quid; banc quog, communicatam ei ftatuat, omniag, sua argumenta, quibus divinorum idiomatum communicationem oppugnauis, agnoscat effe falsa, O araxista

Respondeo; solius Dei esse, vt futura, & tacitas cogitationes præsciat,& præuideat ex sua natura,& fcientia increata & infinita ; interim tamen donum hoc communicari potuit animæ Chrifti, vt, quod Deus potest per naturam, & scientiam increatam; id Christus, vt homo, seu secundum humanitatem potuerit per gratiam:per scientiam, inquam beatificam, & infusam : vtrâque enim à primo cóceptionis sue puncto vberrime donatus fuit: vt proinde nihil opus fit tua illa Vbiquistica communicatione idiomatum diuinorum in animam Christi transfusorum, co modo, quod id vestris phantasiis videtur; sed nequaquam veritati. En, quam paucis verbis decem tuarum Thelium magniloquentia, vel potius superbiloquentia prosternitur. Accingere, si quid contra habes; fi homo non poteft præscire futura. & arcana cordium, quomodo Prophetz ea cognouerunt? Si ad ista requiritur scientia increata, & infinita, quomodo Prophete per scientiam, lumenque creatum in longe politorum, & à sua ætate remotorum cognitionem peruenerunt? niss forte Prophetis quoque Vbiquisticam communicationem diuinorum idiomatú concedis ad hoc, vt ad labentibus annis futura intelligentia explicare, abditosq; pectoris alieni recessus penetrare possent.

Hic Mæuius rurfus imperitiæ suæ egregia dat Specimina. Ait: Introduci confusionem Eutychianam fi qui dieat, Christi animam per gratiam, hoc eft, scientiam beatificam & infulam, cognoscere fatura; itemg, vccultae hominum cogitationer. Videtur Mæuius ne per somnium quidem aliquando audisse, quid fit Eutychianifmus,& in quo proprie confistat;alioquitam inepte de Eutychiana confusione non blateraret. Quzlo, confundunturne duz naturz humana & diuina, fiquis in natura humana habitus infusos statuat ? Transformatne hoc humanam naturam in divinam, vel viceversa, diuinam in humanam; vel vtramque in aliquam tertiam? Quis propius ad Eutychianismum accedit; illene, qui habitus creatos & infufos in anima Christi agnoscit; an qui humanænaturæ Christi ipsa attributa diuina & increata transcribit; non vt per illa suo quodam modo subsistat, quatenus immediate per hypostafin sublistit, cum qua attributailla realiter idem funt; fed vt per hac diuina & increata attributa intelligar, feiat,regnet,agat,operetur, &C.

Mox infulse fimul & infeite nugari ingreditur de idiamatis person & Christi; Ea facit triplicia; effentialia, accidentalia, perfonalia. Et post nugamentorum aliquot plaustra; in Agnoëtam transmu. tatur; quia anime Christi adscribit ignorantiam;

negans

negans camà momento incarnationis fuisse ple- A seu ignorantiam : leu vtramque simul. Quasi venam gratiz & veritatis, hoc eft, scientiz. De qua veterum & recentiorum Nouatorum stultitia lib.sequenti cap.1.Bellarminus.

162

Imperite infuper Christofiden & fem tribuit, quali, more nostro, in hac vita fuerit viator tantum, non comprehensor. Nestoriane prorsus asserit, de Spiritu (ancto concipi, nafci ex Boata Virgine tantum pertinere ad naturam bumanam. Ex quo lequitur, no Filium Dei, non Verbum zternum Patris, nó Deum de Spiritu sansto conceptum; natumque ex Virgine, sed humanam tantummodo naturam; quia concipi de Spiritu fandio & nafci ex beata Pirgine funt proprietates folius bumana natura. Quo progrederis Mzui ? An Beata Virgo non est Deipara? Deum? An non Deus seu Filius Dei conceptus eft de Spiritu fancto, & natus ex Virgine? An nó hæç verè de Filio Dei enunciantur, non autémifi prorfus impiè de fola natura humanas peperitne beata Virgo folam humanam flaturam? Etiam in confueta hominum generatione, quid nafcitur, natura an Socrates? Quid paritur, natura an Socrates?

Stulte contendit, Prophetas non per creatum. sed per increatum lumen pradixisfe futura: Quali verò donú Prophetiz fit aliquid increatú. Mentitur me dixisse, Prophetas pradixiffe futura exfiientia babituali. Nullum verbú de hoc feci, quia non ignoro plerolq; Theologos donu Prophetiz non collocare in habitu quopiam constanter durabili, fed in C lumine quodam transcunte dininitus menti infulo.

Mentitut me dixisse, Prophetas prenunciasse futura ex *fiientia acquifita*. Numquam hoc mihi in mentem venit; quia Prophetiz donum est quiddam cælitus infuíum & inditum, nullis naturæ viribus parabile. Negat Prophetas cordium arcana cognouisse. Si non cognouerunt, quomodo ergo Daniel cap. 2. dicere potuit Regi Nabuchodonolor. Tu Rex cogitare cœpifti in ftratu tuo,quid effet futurum postbæc.&c.Negat stulte, Prophet as arcana cordium cognouisse per sapientiam creatam. Estne donum Prophetiz & lumen illud vaticinandi de futuris aliquid increatum ? Mentitur, me comparare, hoc eft, parem facere. fapientiam Prophetica cum fapientia D spondeo, Maiorem este Mauianam, hoc est, futi-Cbrifi Nunqua & nuíquam zquaui. Si abíq; exzquatione inter se contulissem, quid piaculiadmilistem ? An non & homo cum Deo & Deus cum homine, instituta comparatione, conferri poteft /

-Pergit Hunnius. Negat Bellarminus. & Iefuita Moguntini,&Ingolftadien/es communicationem omnipotentia dinina, competere bumanitati Christi. Negant: & recté. Quid Hunnius? In quantz contradictionis retia Bellarminum compellit?*Bellarminus con*cedit bumanitati Cbrifti conceffam effe potentiam in om nescreaturas : ergd concedere cogitur , nolit velit , eidem concessam esse omnipotentiam diuinam. En supremam, & desperatam Przdicantis huius seu vanitatem,

ro potentia, & emnipetentia fint vnum, & idem. Qualiverò, qui dicit, Christo secundum humanitatem, datam elle potestatem in omnes creaturas; is propterea dicat, Christo secundum humanitatem datam effe fimpliciter omnipotentiam : cum emnipetetia, ad omnes effectus possibiles fefe extendat : potentia, nequaqua; quod, ex ipfis vocabulis manifestum enadir.

164

Obiicit Hunnius: Aut intelligit per potentiam folam auctoritatem fine efficaci dominatione; aut realem, & efficacem omnium creaturarum gubernationem. Refoondeo; Bellarminum hoc posterius intelligere: led vt fit efficax dominatio, & gubernatio, non oportet.vt ad omnes fimpliciter possibiles An non est mater Dei? An non cocepit & genuit B effectus sele extendat : satis est, vt ad aliquos. Ad quos autem sese extendat hæc potentia Christo fecundum humanitatem tributa, docebit te S. Thomas, fi doceri aut velis.aut polsis, 3. p.q. 13.a. 2.& 3. Et ibidem commentatores eius, præfertim Gregorius de Valentia, tibi non ignotus, & Francifcus Suarez.

> Obiicit Prædicans; Dominium Juper omnes crea-Turas felius Dei proprium eft. Respondeo; dominium superomnes creaturas, quoad omnes effectus, absolutumque simpliciter, & independens, folius Dei proprium esse: cuiusmodi dominium no est illud, quod Christo secundum humanitatem concessum dicimus: Est enim dependens à dominio diuino; nec ad omnes effectus lele extendit, vt antea dicum: quia, neque ad creationem, nec ad annihilationem porrigitur. Itaq; aerem verbetat Prædicans; cum hanc Thefin fuam nonagefimam citatione scripturarum opplet : vt ostendar, dominium super omnes creaturas soli Deo competere: &, si competat etiam Christo secundum humanitatem, id ei competere per Vbiquistică illam diuinorum idiomatum communicationem.

> Mzuius hic rem gerit fyllogistice, admodum scilicet valenter & efficaciter. Quecung, potentia fe extendit ad omnes creaturas, ea eft omnipotentia : fed, Bellarmino tefte, potentia super omnes creaturas, Cbrifto eft data ; ergo data eft ipfi omnipotentia , quia non eft alia potentia super omnes creaturas, quàm omnipotentia. Relem & inanem. Quo fulcro eam fulciet Mzuius? Nam Christo secundum humanam naturam, data est omnis poteslas, tanquam Regi & Iudici, omnis,inquam,potestas,ad Regis & iudicis munus necessaria, ita vt de omnibus creaturis difponere queat quatenus id ad vtrumque officium obeundum & ritè administrandum, requiritur. Num ideo Christus secundum humanam naturanı, seu qua homo, diuina illa omnipotentia præditus eft? Num, quæ no funt, creare; num que funt, annibilare poteft ! Num regia illa & iudiciaria, qua pollet, potestas, est suprema & independens, ficut est diuina omnipotentia?

Instat Mæuius : Efficax dominatio , & gubernatio

omni-

omnium creaturarum est opus omnipotintia diuina, & A affari audes. O I ES V Chrifte exsurge. Et nisi resipiscat proprium Dei, sed potentia illa super omnes creaturas, cuius Bellarminus meminit,eft efficax dominatio, & gubernatio omnium (reaturarum, ipfo Gretfero tefte & explicante. Ergd Bellarminus concedit omnipotentiam Chriflo, secundum naturam humanam. Respondeo, Maiorem esse veram de efficaci in omnes creaturas dominio, fi fit in omnes, etiam possibiles & quoad omnes effectus, proríus independens; fed hoc sensufalsa erit Minor. Cui quando fidem faciet Mæulus! Qui quid aget, fi quod Bellarminus probabilius iudicat, respondeam, Christo datam omnem potestatem in celo & in terra, atque adeo ipfam omnipotentiam diuinam,non in fe, & fecundum fe,fed in fua hypoftafi, cum qua copulatur? Quid, inquam, contra mutict, si hoc re- B fponfum adferam, arque adeo liberaliter largiar, potestatem illam, de qua Christus est locutus Matth.vlt. effe ipfam diuinam omnipotentiam, humanænaturæChristi non in se, sed in hypostafi fua datam.

165

Tantùm non infanit Mæuius, quod geminam potentiam fuper omnes creaturas statuo, alterá limitatam,& Christo, vt homini copetentem; altera, indefinitam. Prouocat ad tota puriorem antiquitatem, vt vel vnum testimoniú pro hac duplici potestate proferatur. Quid opus hac prouocatione? Quot testes à Bellarmino & alus contra vestrá V biquitatem producuntur; tot contra istá potestatem, quam humanz Christinaturz collata fomniatis; teftes excitantur. Nullus enim vng C dixit, ipfi naturæ humanæ in se diuina omnipotentiam communicată; fed vel locum illú: Data eft mibi emnu peteft as, & c.intellexerunt de potestate regali, sacerdotali & iudiciaria Christi; vel certe de diuina omnipotentia naturz hümanz non in se, sed in hypostasi sua communicara.

Quærit Mæuius? Nonne totm I BSYS Chriftm ex aqua vinum fesit ? An non totus Iefus Chriftus creat bodie bomines & animalia ! An non totus Iefus Chriftus ad iudicium venturm vninerfum mundu annibilabit? Refpodeo.totus I E s v s Christus ex aqua vlnum fecit. Qua Deus, principaliter. Qua homo, seu secundum humanam naturam, instrumentaliter. Totus Christus mortuus est. Num ideo etiá secundum natură diuinam ? Quando homo, vt Socrates v.g. moritur, totus homo corrumpitur. Num ideo aut materia aut anima hominis corrumpitur?An nó illa ingenerabilis est ac incorruptibilis: hec verò immortalis?Hominem & animalia credeba hactenus nasci, nó creari. Nunc Mæuius me alia Philosophiam docet; cui tamen assentiri nequeo, donec mihi oftenderit, homines & animalia ex nullo penitus præsupposito subiecto produci. Illudetiam de annibilatione mundi sub extremum iudicij diem plusquam Stoicum paradoxú apparet. Que scriptura hoc tradit / Quis orthodoxorú Patrum / Quis, qui no fit Mæuius, hoceft, plumbeus & bliteus?Scifne quid fit annihilatio? Et tamen effrenato ore tuo Ielum fic ifte bomo,tuam gloriam,tuă omnipotentiam reipfa & fa &o erga ipfam oftende. Cöfunde hoftes sua maieftasin & c. Hæc Epiphonemata nó magis me mouent; quá fluctus marini immotam, ad ĝ perpetuo illiduntur, cauté. Hic scilicet mos vester est, qui quando probationibus destituimini, ad exclamationes, & superu inferûmq; copellationes digredimini. Exfurget pfecto Christus, & à tua tandé imperitia vindicabit fuã gloriã,qui co audaciç & impictatis proceísiíli, vt totú facratiísime Trinitatis & Incarnationis mysteriu funditus è medio tollas.

166

Ad Hunnium reuifo; qui argumentando, vt videtur, defatigatus, mentiri incipit, vt animum, credo, nonnihil relaxet. Vt autem mentiendi argumentum habeat, arripit Thefi 91. Pfalteriú Marianum, à S. Bonauentura compositum; petram fcandali, lapidemý, offensionis omnibus Prædicantibus : In Pfalterio Mariano tribuitur omnipotentia virgini Matri ; etfi cum Verbo , inquit, diuino bypostatice non vnite. Paucis me expediam, scaphamá vocabo *fcapbam.* Mentiris Hunni. Non enim ignorauit S. Bonauentura omnipotentiam esse proprietaté diuinam creaturis fimpliciter incommunicabilem: (Vide S.Bonauenturam 3.d. 14.a.3. q. 3 )ita, vt nulla pura creatura fimpliciter fit, & verè proprieq; appelletur omnipotens. Quid ergò fignificare voluit S. Bonauentura, cum D. Virginem, Dominam omnipotentem vocauit ! boc nimiru, effe omnipotentem, non fimpliciter, fed, in fuo genere: ita.vt possit, quidquid alij omnes Cœlites possunt : quippe Regina . & Domina cali ; materý; Dei. Nam quod simpliciter omnipotenté pon nominauerit, inde itidem liquet; quia, adiungit, post Deum nomen eius. Certe, si proprie omnipotens effet, nomen eius non poft Deum; fed cum Deo pariter effet. Cur tu Prædicans bonam Bonauenturæ mentem peruertis; nifi quia peruerfus es?

Quảm verò feita funt & docta, que fubnectis? Solim omnipotentie opera effe. I. Sedere cum Filio in gloria Patrie. An non omnes Beati cum Filio Dei in gloria Patris fedent; licet impari gloria / I I. Dextera fua cultores fuos protegere. III. Virtute fua capita inimicorum conterere. 1 V. Laborantibus, & tribulatis ad fe confugientibus refrigerium dare. & folatium. V. Ædi-D ficare domum cordis noftri. V 1. Mittere de fedibus celi fapientiam Dei ; per quam illustrentur bomines. VII.Mortwos sufcitare. An hzc, & id genus talia sunt, vt in nullum czlitem, diuino munere, quadrare poffint? An nemo vnquam mortuos excitauit, præter omnipotentem ? Aut ergò Petrus & Paulus mortuos non excitarunt; aut mortuos excitare, non solius omnipotentiz opus est, vt Hunnius delirat. Etsienim mortuos in vitam restituere propria virtute; opus sit solius omnipotentia: attamen mortuos excitare, diuinz virtutis adiumento; id competit etia sandis; quos hoc dono Deus dignatur illustrare. Verùm de Pfalterio Mariano iam pridem multa disseruit Gregorius de Valentia lib. 5. de Idololatria cap. 15. contra

vene-

167

venerandum tuum præceptorem Heerbrandu; A fu Marie maieft as presentie, inquis, in omnibus neces-& Ioannes Bulzus in Appendice; quam, contra tuos libellos de Vbiquitate ad fuum Apologeticum in Gerlachium, adiecit. Cur non refellis, quæ disputant, antequam nugas iam olim à te, tuoque Magistro prolatas, denuò profers? Nam, quòd exorcismum Oetingensem iam olim à Clarissimo viro Martino Eisengrinio in lib.de Sacello Octingensi scriptismandatum;& ab aduerfariorum iaculis defensum, vellicas; id forte facis impulsu dæmonis illius, qué Canifius ex puella illa expulit. Forte inde expulsus, ad te migrauit,stabilem, fixamque sedem in pectore tuo fixurus: ex quo nunc post tot annos latrat; quia, necdum cause irarum, doloreique seui exciderunt : alta mente repostum manet vulnus illud; quod tunc in facratifsimo Deiparz Sacello accepit. Cuius tui inquilini inftinctu mentiris quoque Beatam Virginem ab Eisengrinio in exauditioni alacritate, & auxiliandi promptitudine, toti veneranda Trinitatipraferri. Quo auolauit frons tua Hunni? quo mens? hoccine Eisengrinius? Vide, ne in te, tuumque mendácium recidat cælestis fulminis fingitis. vltio: quam Eisengrinio aut imprecaris, aut ominaris. Pudeatte prædicans huiustuæ impudentiæ. Sed furdo canimus; cum Hunnium verecundiz commonefacimus. Iam dudum frontem exuit. Fabrum Stapulenfem, quem in Theatrum hîc $|{f C}$ producis, tanti facimus, quanti tu'um Fabrú Tubingensem. De hoc iam olim Magistro tuo Smidelino respondit Gregorius de Valentia, & tibi Buszus, vt & de Paulo Kemerio; quem, quondam vocasti Isfuitam; quod mendacium à lesuita reforbere iusfus, necdum fortè concoxisti. Item de Ertlino ; qui nunc tibi Ertline. Addis iam Calparum Franckum; qui, pro inuocatione Sanctorum citatillud S.Hieronymi aduerfusVigilantium, collegam tuum ; fi Agnu vbig, eft ; ergd , & (andi , qui sequuntur Agnum, vbig, effe censendi sunt. Ad hoc testimonium responsum quidem accepistiàBuszo; cur, si displicebat, non refutasti ? Nó repeto : in medio politus ell liber Bulzi. Adiicio duntaxat; Agnum, quod ad humanitatem D postatica ? attinet,effe vbique, scientia, & cognitione. quia, omnes sibi supplicantes, quocunque loco supplicent, cognolcit; fic & fanchi, cognitione funt vbique.quia.omnium preces ad le fulas, vbicunque locorum concipiantur & instituantur.intelligunt vel in Verbo; vel per peculiares reuelationes fibià Deo factas. Si hec supra captum tuum funt.non est, quod miremur; cùm præter calumnias,& figmenta nihil capias.

Redisad Pfalterium, in quo Virgini MARIAB adlcribitur, quod in omni tribulatione, pracipue in bora morth, adfit cultoribus fun ; ad auxiliandum en , & excipiendos illorum (pirisus, & doducendos ad regna calorum. Quid hinc colligis?videlicet id.quod foles :Rur-

fitatibus fuorum cultorum tribuitur ; etiam citra vnionem ; quam maieftatem Chrissus, qua bomo, ne per vnionem quidem,ex Iefuitico decreto , confequi valuit. Deliras Hunni. Petitur enim à D. Virgine, vt sub horam mortis, rebufque in arctis, nobis adfit; precibus, & intercessione apud Deum : vt eius interuentu à periculis liberemur, & ad vitam æternam perducamur. Quam ad rem, necessarium non est, vt B. Virgo corpore nobis sit præsens: sufficit, si in czlesti patria commorans, quibus præsidiis egeamus, intelligat. Multo minus ad hoc necessaria est vestra illa Vbiquitas ; vt scilicet vbique locorum corpore D. Virgo fit przfens. Etsinon dubito, sepènonnullis corpora-B liter præsentem fuisse : sed, aut tunc cælum deseruit; aut, quod commode fieri & intelligi poteft; fimul, & vno tempore, pluribus in locis fuit. Quam in pluribus locis existentia Christo nunquam nos negauimus. Poteft enim, fi velit, pluribus locis se przsentem sistere, etiam extra Eucharistiam., Illam duntaxat monstrosam Vbiquitatem. & omni prælentia ei competere negamus; quam vosei ex vi vnionis hypostatica af-

Liberaliter auté, vel potius illiberaliter mentiris,cùm ais,nos inficiando hanc veftram commentitiam omniprælentiam ; plus dinine maieftatin Maria citra, & extra vnionem bypoftaticam tribuere; quàm Chrifto, vt homini, per, & propter vnionem hypostaticam cum Deo Verbo. Ligonem liceat vocare ligonem. Mentiris Hunni. An non Christus, vt homo, subsistit in divini Verbi hypostasi: quz talis, actanta est maiestas; vt maior infra increatam effe nequeat ? An hzc maiestas Deiparz Virgini competit? An non verissima est hac plena maieltatis diuinz enunciatio ? Christin bemo eft Dens. Hic Homo eft Dens. An hoc tantum elogium quadrat in Diuam Virginem # An non Christus, vt homo, est iudex viuorum, & mortuorum ? An non Rex, & Dominus vniuerforum? An non differentias præ aliis omnibus nomen fortitus eft? Quid igitur tu fabularis? plus maiestatis fine vnione hypostatica concedi matri; quàm Christo, vt homo est, cum vnione hy-

Nunc secundz sui Labyrinthi parti de persona Christi decentissimum colophonem imponit; cum ex Catholicorum de Eucharistia dogmate euinci dicit, Vbiquitate corporis Christi admittendam effe;aut dogma de Euchariftia 4bsurditatibu non finiendi laboraturum. Quas absurditates non nostras, sed suas, antequam omnium conspectui fubiiciat; viam & rationem mostrat, qua Vbiquitas non modò poísit, sed & debeat defendi. Ex fententia, inquit. Pontificiorum, vere adeft corpus Chrifti in locie omnibus, quibus Miffa dicitur ; noc tamen velextenditur, vel ob locorum diuerfitatem multiplicatur, vel fubstantia eine destruitur , sed citra expansionem,vel mulciplicationem, vel deftructionem, verè adeffe

168

poteft,

poteft , idg citra refortum vnionis bypoftatica , & feßio- |A | fuos fymmyftas obtinuerit. MentiturD. Bonauennis in dextera maiestatis : Ergd multo magic nos absque predictiu abfurditetibus prefentia corporis Christi in omnibus fimpliciter locu afferere poffumu , ex ipfamet vnione perfonali, & festione in dextera Dei, ceu immoto fundamente presupposite. An non est hac bellisima confequentia / An non digna generali Superintendente, seductore, & impostore Saxoniz, qui duplici Lutheri Spiritu ebrius, in eiusdem cachedra furit?

160

Nunc ad absurditates : Nifi Pontifici vbiquitatem admittant; tunc, aut coguntur negare prajentiam Cbrifi in Euchariftia;Numerate, ô vosHunniani pulli, mendacia, & imperitiam : aut, finon negent, neceffe babent confingere perpetuum descensum in Eucharistiam; & absoluta Missa rursus subinde receptionem in calum. B (Quid infulfius ? quid indoctius hoc Prædicante, in rebus tam tritis aut hallucinante, aut alios decipiente ? ) Et cum in multu locu Miffe celebrentur, continuas, perpetuas q, motiones de vno loco, ad alterum. O plumbeum acumen Hunnij. Quo patto nibil erit corpore Christi inquietim. O propè dixerim ferula castiganda in Doctore, & controuersiarum omnium examinatore ignorantiam. Quasi verò Christus per motum localem.præsens sistatur in Eucharistia:quasi, cum species panis corrumpuntur per motú localem rurlus ablcedat.Quátæ tenebræ in cerebro huius Prædicantis? qui animo & cogitatione przsentem se in locosistendi nullum alium modum concipere & informare potest , quàm sibi vsitatum, hoc est, eu, C meritissimo beati ad dextramDei sedere dicunquifit localis motus interuentu. Hat eff magna sasitas cordis, inquit S. Augustinus lib. 2. contra Petilianum cap. 67. quando ei cum Petiliano, huic non ablimili Prædicante negotium eratio, fi necipfam in vobu agnofiitu , bac est maior cacitae cordî.

At nec dum fatuari définit; Si, inquit, bacparadoxa cuitare velint, alsud effingent;nimirum, non illud corpus,quod in calos olim afcendit , effe in Eucharistia; sed idmanere tantùm in celis; quoddam verò aliud Chrifti corpus; imd infinita corpora Christi, ex panibus innumerabilibus in Euchariffia confici. Cui vnquam orthodoxorum hoc commentum Hunnianum in mentem venit? Quis Vbiquitatis oppugnator, & præsentiæ corporis Christi in Eucharistia D'vehemétissime momordisse Gretserum. Ita propropugnator, vnquam eo, quo Hunnius mentitur, modo, Eucharifticum dogma defendit? At Hunius pro imperio agit;nolint,velint;velint nolint; aut bec, aut illud dicere debebunt: scilicet, tuOrthodoxos coges,&, vel inuitos adiges ; vt , quæ tu deliras, pro armis adueríus te affumant : Verecundia in rebus tam manifestis; terminabo enim hunc locu verbis S. Augustinilib. 4. contra Cresconium; vel etiam ipfa impudentia obmutescere potest; insania, non potest.

Quid ad hæc Mæuius? nihil præter conuicia & diceria ex triuio & stabulo. S. Bonauentura, vocat Maleuenturam, festiue scilicet,& qua nominis immutatione mirum nimenfirmales dapes apud

turam Beate Virgini omnia effecta omnipotentic nature adforibere. Mentitur II. Gretferum & omnes Pontificios, non nisimendaciter Beatam Mariam cali Dominam & Reginam effe profiteri. III. Mentitur , ditta Bonauenturanon effe vlim bona interpretationis capacia. Vbi Mzuium fuorum versiculorum obliuio cæpit. Sis malu interpres, sum nil bonaverbaiuuabunt. Sit bonm interpres, tum mil malaverba nocebunt. Si malo nó nocent, accedente bono & æquo interprete, quanto minus nocebunt verba bona, qualia S. Bonauenturæ, fi eis candidus & fincerus lector ac interpres obtingat? IV. Mentitur, S. Benauenturam fibi contradicere. V. Mentitur, S. Bonauenturam impie vocare Deiparam omnipotentem; fiue fiat fimpliciter.fiue dupliciter, fiue tripliciter, fiue proprie, fiue improprie.

170

VI. Mentitur, Gretserum ieiune respondere ad ea. que Hunniss de omnipotemtia D. Virginis deblaterauerat. Attucum tuo Hunnio ebriè prorsus vbique calumniaris & mentiris; vt mihi probabile fiat, ne vnam quidem paginam Labyrinthi vestri & huius Apologetici à vobis ieiunis vel sobriis conscriptam este, omnia cereuisiariam ebrietatem olent, & halant.

VII. Mentitur, nullum beatum federe ad dexteram Pairis. Nam fi cum D. Augustino per fessionem ad dexteram Patris intelligamus beatitudinem, nullus est sanctus in czlo, qui non ad dexteram Dei sedeat : vt præteream alias rationes, ob quas tur.

Postea debacchatur Mæuius in Gregorium de Valentia (quem lepide, vt solet, de Faulentia & Fallentia cognominat, edoctus à fuo Helbrando)&in Ioannem Bufzum, inque Martinum Eisengrinium. Quibus lædoriis & morologiis; quid præter filentium, reponam, non inuenio. Maledicit, quiabenedicere non didicit; scurratur, quia Gelasimus eft.

Repetitloca scripturz, ab Vbiquetariis pro fictita omnipræsentia corporis Christi adferri confueta:Quz à Catholicis iam millies explicata funt.Curme cum cuculi huius coccyfmis occupem? Mentitur, Thefes Labyrinthi Hunniani fecto, adhuc vestigia tanti morsus apparent in finistra manu non procul ab auriculari digito. Mox spuit Mzuius, Suift as & scriptorculos Pontificios; & fabulas Lugendarum, & nescio que alia retrimenta. Quale supercilium, hunc, qui necdum scholasticum puluerem, ex pallio suo penitus abstersit, & nudius tertius ex hara Hunniana profiliit,omnibus Pontificiis,quantumuis vſu& temporis diuturnitate in scribendo exercitatis, non scriptorum, sed scriptorculorum nomen tribuere, cum respectu corum, quos hoc conuicio ferit, Mzuius non fit homo, led vappa & vapor; qui impiè fimul & infipientifsime ait; omnes homines, etiam Gretferum impium , fuftentari ab bypoftafi

H

Fili

Digitized by Google

D

one disputare; cum ne notiones quidem fiue notationes vocabulorum hypoftafeos & vnionis perspectas habeat.

171

REFVTATIO MÆ VIANI LIBELLI CONTRA IVDICIVM BELLARMINI de libro Concordiz.

OLEBAM nunc Mæuio missionem dare, sed mitti recusat. Manum iniicit, cogitque, vt examinem menda-cia, quæ effutiuit in libro, cui hic B profanus titulus. Apologeticus contra Roberti Bellarmini Pontificia Ecclefia Cardinali impium & folidum iudicium pro fancto & ortbodoxo Concordia libro. In quo titulo, præter infignite improbam vanitatem, luculentum continetur mendacium; quia cum refutationem totius Iudicij Bellarminiani polliceatur, vix modică eius portiunculam attingitseanimirum, quæ Bellarminus breuiter de vanitate subscriptionú differit,& fex errores cótra fymbolum Apoftolicum, quos Bellarminus Concordiz libro obiicit. Mendacia sexaginta feptem, quæ Bellarminus ex Concordia excerpfit, intacta relinquit. Laudo factum : nam fi attigisset; mendacia illa duplo vel triplo pluribus pfeudologiis auxisset ac cumulasset; quemadmodum & errores, quos defensum tendit, non nisi nouis, ilque crassisimis & imperitisimis erroribus tueri conatur: &, boni ominis gratia, ipfum vestibulum sui libri hoc manifesto, & in publica luce collocato mendacio exornat. Librú duobu de Indulgentiù inuitte ab Hunnio confutativ oppofuit Robertus Bellarminus Auctariu , cuius titulus bic est. Iudicium Roberti Bellarmini Politiani , Societatis IESV Theologi, de libro, quem Lutherani vocant Concordie.

/bi impudenter mentitur Bellarminum nugamentis Hunnianis de Indulge**nti**is oppoluiffe hoc Iudicium ; cum istud Iudicium minimum. quindecim annis antè prodierit, & fummo omnium applaulu exceptum fuerit, quàm vel Bellarminus velHunnius de Indulgentiis scripserit, vt notum omnibus. Et tamen iste non veretur fcribere, Bellarminum hoc Iudicium libro Hunniano contra Indulgentias oppoluisse; cumque libellus Bellarminianus, etia Germanica lingua, omnium manibus tereretur, à prima editione, quæ, nifi fallor, incidit in Annú Domini M. D. LXXXV. víque ad Annú M. DCV. quo Mæuius Apologeticum suum euulgauit : iste tamen ita hoc de libro tenuiter & humiliter loquitur, quali nigro cycno & candido coruo rarior fuerit; quem ait le munere boni cuiusdam amici adeptu, cui le magnas gratias debere lignificat; quòd eius beneficio & dono obtinuerit Indicij exem-

Filij Dei. Et audet caput hoc de hypostatica vni- A plar in tanta exemplarium penuria & infrequétia;cùm omnes tabernæ librariæ, omnes Academiz, & omnium eruditorum pulpita his exemplaribus abundarint. Sed ad rem.

172

Primus error Concordiz à Bellarmino obie-Aus, eft, qudd Chriftu non folum vt bomo. fed etiam vt Dem Patrifuerit obediens; qui error destruit penitus veram diuinitatem Christi, quã symbolum Nicanum contra Arianos afferuit. Mauius. Quid bic (omnies, aut quidnam moltaris probare, affequi non valeo. Credo: nil opus probatione vel testimonio. Notus est stupor tuus, qui nihil assequitur, nifi mendacia & conuicia. Hoc probare infituit Bellarminus, Concordiftas, effe vel Arianos, vel Arianorum focios,& fynergos. An nunc intelligis, quid probare moliatur Bellarminus?

Ais. Num ideo Ariani cenfendi funt,quia docet Chri frum Deum & hominem, Patri obediuiffe vsque ad mortem? Minime verò, fed eam ob cauffam, quia docent Christum, Deum & hominem non modò Patri obediuisse secundum humanam naturam. sed etiam secundum diuinam, vt prolatis ex Concordia exemplis Bellarminus demonstrat. Ob hanc impietatem Arianismi vos arguit Bellarminus. Quidtu ? Solenniter protestamur coram vniuer (o orbe , nunquam in mentem nostram venisse, diuinitatem, que in fe, & per fe, re vera est do 3agros, passionibus fubilcere, clauing, fecundum proprietatem nature configi poffe, afferere. Aliud autem est, quando cum scriptura Deum effe paffum, Deum effe mortuum, fepultum, Dominum glorie crucifixum, affirmamu; quo pronunciato, tantum abest, quod divinitatu natura, vel effentiavioletur, vi potim illustrior coràm mundo reddatur.

Audi, Mzui, Bellarminus hicnon agit de paffione diuinitatis, vtrum feilicet Chriftus fecundum diuinam naturam passus fuerit; sed de obedientis; vtrum videlicet Christus secundum diuinam naturam Patri suo obediuerit. Tu cur misces?Sed finamus vt turbes ac mifceas.Sinamus te depassione diuinitatis loqui. Annon huic tuz tam solenni protestationi paulo post valedicis, quando imperitiísime flatuis, has duas propofitiones esfe z quipollentes & synonymas : Chriftus Deu & bomo Patri obediuit. Et, Chriftus vt Deu & bomo Patri obediuit. Nam fi ista duz enunciationes funt æquipollentes; etiam iftæ duæ eruntæquipollentes: Christus Deus & bomo paffus & mortum est. Quz eft verifsima propositio.Et; Cbriftw, vt Dew & homo; id eft, quatenus Deus & homo; paffue & mortum est:quz est propositio falsisima, idem significans, quod ifta : Chriftus fecundum diuinam & bumanam naturam paffus est & mortum. Et tamen antea solenniter protestabaris, vobis in mentem nunquam venisse, vt affirmaretis diuinitatem in fe & per fe paísá. At fi vera eft hecpropolitio: Chriftus , vt Dem, fiue, quatenu Dem.paffu est; incuitabiliter sequitur, Christum secundum divinitatem passum este;atque adeo divinitatem in fe & per fe pati posse.

Deinde

## contra iudicium de lib. Concordiæ.

Deinde tu & rui fymmystę hoc loquedi modo; A dum humanam, an fecundum vtrangs Ad hane diuinitatem in se & per se non posse pati; innuere videmini diuinitatem per accidens, & in alio pati & mori posse: quod æquè absurdum ac illud prius; quia zquèhoc repugnat diuinitati, ac illud prius; tam enim diuina natura cum humanitate in cadem hypostasi Verbi vnita, incapax est pasfionis acmortis, quàm erat, antequam natura diuina cum humana in eadem persona vniretur. Verùm de his plura inferius.

Quzris ex Bellarmino. An Filium Dei nullam omnino Patri obedientiam prestitissecenses? Respondes tu locoBellarmini, at nó ex feníu Bellarmini. Nullam, nullam omnino. Dic Mæui, vbi scripsit Bellarminus, Filium Dei, nullam obedientiam Patri prafitiffe? Num ignorauit illud? Factus obediens v(que B ad mortem. Quis víque ad mortem factus est obediens? Filius Dei. Num quà Deus ? Num fecundum naturam diuinam? Obediuit Filius Dei Deo Patri; non vt Deus; non quà Deus, non secundum diuinam naturam; fed vthomo, quà homo, secundum naturam humanam. Hoc Bellarminus vbique docet. Tu ineptilsime & ignorantissime existimas; eundem esse sensur huius geminæ propositionis. Filine Dei obedinit Patri. Filius Dei, quà Deus, seu secundum diuinam naturam obedinit Patri; cum prior sit verifsima; posterior, fallisima, & qui vtriusque eundem sensum, euque verum & probum esse arbitratur, is pariter dicere debebit; esse eundem verumque sensum harum propositionum. Filins Dei est paffus, crucifi- 🛛 🔿 xus, mortuus; Filius Dei, quà Deus, seu fecundum diuină naturam paffus est , cruzifixus & mortuus.

Ais. non effe firmam banc connexionem. Filius obeds uit Patri, ergo minor est Patre quoad effentiam. Conclusio; inquis, quatuor terminorum vitio turpisime laborat. Rectè dicis. Primus terminus est, minor. Secundus. Patre. Tertius quoad, vel ergo. Quartus, effentiam. Num fyllogifmo an conclusioni vitium quatuor terminorum tribui solet?Cedo, precor, vbi na sunt quatuor isti termini? Deinde, quidquid recalcitres & restites; consecutio illa probaest: quia si Filius Dei obediuit Patri, quà Deus, hoc est, secundum diuinam naturam, est ergo inferior seu minor Patre secundum naturam & effentiam, quia si ei secundum naturam D & effentiam diuinam æqualis effet;non ei fecun dum naturam & effentiam obediret, nam æquale non obedit æquali : quia obedientia fecundū naturam diuinam, necessario importat inzqualitatem naturæ.

Ais:Obedientia Filij non ratione effentia vel poten tia, sed ratione cum officij, tum demonstrata reuerentia filialu erga Deum Patrem; tum denique perfecte confummationu omnium, & aterna beatitudinu & vita hominum perpetu e, definitur.

Quzítio est. Przdicans, non in quo consistat obedientia à Christo præstita Patri; sed secundú quam naturam hæc obedientia Patri à Filio fuerit præstita. Num secundum diuinam, an secun-

quæstionem planum & expeditum resposum dandum eratinon inculcanda ea, de quibus nulla nobis est controuersia. Sita fuerit obedientia illa in officio imposito diligenter explendo, & in exhibitione reuerentiæ filialis erga Deum Patrem; femper quæritur, fecundum quam naturā impositum sibi munus Filius Deisexpleuerit? Inter cuius muneris partes paísio & mors non postremaerat. Quaro,secundum qua naturam ex obedientia passus est & mortuus? Num securdum diuinam ? Aivel nega. Exhibuitne Filius Dei Patri suo reuerentiam & timorem filialem fecundum diuinam naturam? Loquere Mæui, vt videamus, quibus fub fignis milites.

Ris. Si quaratur, virum bumana natura fola obediuerit?negabo constanter : visißim ; verum diuina natura in fe & per fe. ratione effentia obediuerit ? itidem negabo: & boc nunquam à quopiamTheologorum puriorum affertum fuiffe, fancte deierabo. Neutru horum quæritur Mæui; sed hoc; vtrum Christus secundum solam naturam humanam obediuerit Patri? Nos orthodoxè affirmamus; vos facrilegè negatis. Ité: Vtrum Christus secundum diuinam naturam Patri obediuerit, passulq; fuerit? Nos orthodoxeabnuimus;vos nefarie affirmatis. Tu arbitratu tuo quæftiones tibi cudis;& tuo arbitratu foluis : cum fi candidus aut fcriptor aut disputator effes, ad aduerfariorum tuorum quæftiones animum aduertere deberes.

Non placet tibi hoc argumentum; Filius obediuit Patri, ergo est minor Patre. Bella me bercle Bellarmini ratiocinatio, inquit Mæuius:quafi verd obedientia officij in Filio, presupponat aliquam minoritatem (vs fic loquar) effentia. Filius aliquis in terris, fi Patri obtemperat, non propterea minor est Patre, quò ad effentiam, quò ad erigyiar, Sirapir, & potentiam naturalem: Ita;licet Filius Dei, quatenus Filius est, Patri fuo obediat & officium filiale prastet; non tamen exinde consequitur; quod fe Patri, ratione voi es submiserit, &c. Quid tibi cu Hercule Prædicans ? An tamdiu in Schola Hunnij fessitasti, nec audiuisti, quomodo præceptor tuus iurare fuerit solitus, Christo in Herculic locum fubstituto ? Me Chrifte; Bella me Chrifte ratiocinatio, &c. Ad rem.

Si Christus secundum diuinam naturam Patri obediuit, planè sequitur, eum naturâ & essentia sua esse minorem Patre. Quod huncin modum oftendo:quia licet in terrin, vt tu obiicis, fi Patri Filius obtemperet, non propterea minor fit Patre, quoad effentiam humanam, & quoad energiam, Sivapur, & potentiam naturalem; necessario tamen minor est &inzqualis dignitate;perspicuum enim est;eum cui obeditur, digniorem esse, quà talis est, co, qui obedit, quà talis. Si igitur Christus secundum diuinam naturam & Ellentiam cælefti Patri obediuit, vt vos deliratis; oportet, Patrem dignioré esse Filio secundum diuinam naturam. Si Pater fecundum divinam naturam est dignior, quảm Filius fecundum diuinam naturam; maior ergo

Ηż

Digitized by Google

eft

eft Pater : quia dignior eft maior. Minor ergo A Filius, quia minus dignus fecundum naturam, minor eft fecundum naturam; nam licet in humanis illa inæqualitas dignitatis confiftere poffit cum æqualitate phyfica naturæ, in diuinis tamen hoc fieri nequit, cum identitas dignitatis, & vt fic loquar, valoris & pretij, fit diuinæ naturæintrinfeca & effentialis.

175

Disparest ergo ratio Filij in humanis; & Filij in diuinis, vt taceam exalio etia capite sequi inequalitatem naturæ diuinæ in Christo, si Patri secundum naturam diuinam obediuit. Necesfariò enim dicendum erit, Chriftum habere alia numero distinctam naturam; quia obedientia propie dicta importat neceffario realem diftinaionem faltem duorum : vt fupra libro pfimo B dixi, fiergo Christus secundum naturam diuinam obediuit Patri, etiam vt Deus eft; feu fecundum naturam diuinam; habet igitur Pater aliam naturam diuinam ; cui obedientia defertur: posita hac naturarum diuinarum dualitate, necessariò fequitur naturarum inzqualitas, quia impossibile est, vt duz naturz diuinz numero distinctz fint zquales : vtraque enim deberet esse infinita : At hoc fieri nequit, posito quod numero distinguantur, nec in vno tertio identificentur, quia neutra perfectionem alterius vllo modo includeret. Quzro ergo, quznam natura lit minor; illa, quz in Filio, an illa, quz in Patre: quia alterutram oportet esse inæqualem alteri. Ham fiue ifti naturam in Filio inæqualem & minorem statuant, siuecam, quz in Patre, pari impietate sele obstringent.

Obiicit Mæuius. Si valeret Tefuita argumentum, valeret & iflud. Honorato maior est honorans; Filius bonoratur à Patre Ioan. 8. v. 55. ergo Pater, vtpote honorans, est maior Filio honoraro. Huic argumento nihil decft, nifi probatio Maioris. Ex quibus Ethicis haufit Mæuius illud fuum affertum: honorans est maior honoratof Certe non ex Ariftotelicis; non ex vllis aliis, quæ cum ratione congruant: quia falfum est, & ab omni ratione auerfum. Num ideo rufticus maior Imperatore, quia honorat Imperatorem? Num homo maior Deo, quia Deo honorem exhibet?

Ait Mæuius, totum Chriftum Deum & hominem effe paffum, crucifixum, mortuum. Non imus inficias:neque enim medius Chriftus paffus eft & mortuus: Sed num ideo etiam fecundum diuinam naturam paffus eft? Num ideo verum eft dicere; diuinitatem effe paffam, vt tuu Lutherus impie fcripfit ? Totus homo corrumpitur, quando moritur; Num ideo etiam cortumpitur fecundum materiam, & formam? Totus homo nafcitur, quando nafcitur. Num ideo nafcitur hominis materia vel anima rationalis? Qualis fforum hallucinatio, cum exeo, quod totus Chriftus, verus Deus & homo paffus eft, concludunt, Chriftum, etiam vt Deum feu quà Deus, feu fecundum diuinam naturam, paffum effe. Negandum non est, inquit Mæuius, Deum ipfum paffum effe vere, non genzüs, non istikopisinüs, fed akn-Süs. Omnino Deus ipfe vere paffus est; at non fecundum diuinam naturam; non fecundum diuinitatem, vt vos facrilege fimul & ineptifsime fentitis; & tamen hæc vestra tam profana sensa vix libere eloqui audetis, & si quando vobis excidunt, statim gloss producitis, quibus & impietatem & absurditatem nonnihil veletis & comatis.

Ais. Quosdam in abstratte værescontais & nerezenstatis sciptitasse divinitatem seu divinam naturam passam essential se divinitatem seu divinam naturam passam essential se debebas, etiam interations, quos interEutychianos principem locum obtinet tuus Lutherus, quem niliuuat, quòd aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential essential aliquando essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum essential aliquando in concreto scripsit, Deum

Sanci Patres Athanafius, Cyrillus, Vigilius à Mæuio ex Concordia producti, nil aliud volunt; quam totum Christum, Deum & hominem, passum esses sed secundum humanam solummodo naturam : quod non obstat, quò minus totus Christus verè & realiter dicatur passis; quia etiam totusSocrates corrumpitur, quando moritur;& tamen nec materia, nec anima Socra-C tis corrumpitur, & quando bos, leo, canis morte peristotus bos, leo, canis, perit, & tamen materiano perit. Similiter in Refurrectione, quando Socrates 'refurget, totus Socrates producetur; &tamen nec materia, nec anima Socratis producetur Et quado Socrates nascitur, totus Socrates nascitur; & tamen nec forma eius nascitur; quia creatur;nec materia eius nascitur, quia est ingenerabilis.Idem & de toto Chrifto cogita.

 Quod Vigilius dixit ; Trinitatem effe clauis confixam:id vt à Pio diâu, piè accipiendum eff; cófixa eft clauis non in fe;fed in vna fua ex tribus perfona. Nä[Filius Dei,altera Trinitatis perfona, verè clauis confixus eft : quæ interpretationis benignitas, ne Luthero obueniat, impediunt D cum alia, tum lex, quam ipfe tulit aduerfus Erafmum de huiufmodi periculofis locutionibus non in meliorem, fed in deteriorem partem accipiendis.

Mentitur Mauius, sub illa vnione bypostatica, quam nos cum Catholica Ecclesia statuimus, latere Nestorianismum: quia vnam personam in Christo prædicamus, non duas, vt faciebat Nestorius:veramque & substantialem vnionem duarum naturarum in vna persona agnoscimus ac prositemur. Ex qua etiam fit, vt vtriusque naturæ attributæ in concreto de illa persona prædicari possint. Nam Christus seu persona Verbi, verè est homo; Filius Dei verè factus est mortalis: verè passus; verè mortuus, & quidem totus; sed secundum natu-

ram

ram humanam duntaxat: hæcenim omnia in 18- 🗚 ne Dauidis fitnatus, id ftultifsima eft imaginacreto de Filio Dei verè, propriè, & realiter affirmantur, còquod in sua hypostasi naturam humanam fibi habeat vnitam.

Multa blatit Mæuius, de hærefi Neftorij, fed qui veritatem cognoscere auet, is non Mæuium, sed Bellarminum hoc libro tertio cap. 6. legat. Quanquam quò plura verè de sententia Nestorij recitat, eò sepius sese mendacij coarguit; quod Bellarmini & omnium orthodoxorum fententiam vocat Nessorianam.

Mentitur impudentissime, Bellarminum damitare : alium Chriftum effe paffum : alium, non paffum; alium obediuiffe: alium non obediuiffe : cum Bellarminus vhique doceat & sonora voce confiteatur, vnum eundemq; Christum passum, vnum eundemque Christum Patri suo obediuisse: quamuis non secundum naturam diuinam; sed solùm humanam. Num ideo conduplicatur Christus? Num ideo alius atque alius Christus constituitur? Num duos Mzuios constituo, fi dicam, iftu Mzuium esse mortalem; sed secondum corpus; & immortalem; fed fecundum animam? Qualis Sectarij istius stupiditas sumul & nequitia, quammox iterum exerit, cum Nefloriani/mi acculat, quod Bellarminus fcribit, Christum este passum & mortuum non secundum divinitaté, sed solùm secundum carnem, iuxtaillud 1. Petri 4. Chrifte igitur in carne paffe.

Quaritur, inquis, an particula ifta carne fit e weisinh, que vim feparandi & excludendi babeat, ve videlicet alteram naturans à proprietatum alterius nature communione auellat.Omnino talem vim habet hæc particula; Indicat enim in abstracto secundum folam naturam humanam paffum; nullo modo autem fedundum naturam diuinam, neos cnim proprietates nature humane, quales, pati, mori poffe, & fimiles per vnionem hypoftatica in diuinam naturam transfulælunt, vt nec vice verla, proprietates nature diuine in humanam tranfierunt.

Obiicis. Hocrepugnat Paulino ili ad Rom. 1. Filius Deinatus est ex (emine Dauidu fecundum carnem, quia fi bic determinatio proprietatis fecundum carnem, babet vim zoessnir, seu separatiuam, ineuitabiliter sequitur, quod fola caro in plenitudine temporu nata fit. Minime D hoc fequitur, sed hoc.Filium Dei secundum solam carnem, hoc eft, humanam naturam folam in plenitudine temporis natum esse. Audi Prædicans; Filius Dei verus Deus, & homo, natus eft ex Deipara; sed secundum solam humanitatem; nam vt secundum diuinitatem nascatur ex Virgié, id fimpliciter impossibile eft; quia diuinitas est æterna, Certissimum igitur est, & firma fidetenendum, Filium Dei ex posteritate Dauidisnatum effe; fed fecundum naturam humanam, non diuinam. Quod enim tibi imaginatis, Filium Dei non posse dici natum ex semine Dauid, nissetiam secundum divinitatem ex semi-

tio, & flagtis castiganda, cum ne Mæuius quidé fecundum animam rationalem natus fit ex femine sui genitoris, quando qui de anima creatur; non generatur; & tamen Mæuius & quidem totus, vetè appellatur sui parentis filius.

Instat Mauius. Propter vnionem duarum naturarum in vna bypostasi vere dicipotest , Filius Dei passus est:Dem paffin est;ergo verè etiam dici potest, Dem fecundum diuinam naturam seu quà Deus, passus est, sinon per se & primario, saltem Surigos & secundarid, ait Mæuius; qui tam per fe & primarid , quam devrigue, &ferundario stultescit ac delirat, quis enim sanæ & integrz mentis dicat, diuinitatem, etiam se-B'cundario, pati & mori posse?

Vrget Mæuius. Aut tales determinationes (lecundum humanam naturam, secundum diuinam naturam) alteram naturam à communions pradicati excludunt & fegregent, aut non excludunt. Respondeo, excludere; nam cum dico, Filius Dei est pasfus & mortuus secundum naturam humanam; significare volo, Filium Dei secundum solam humanam naturam passum & mortuum esse, exclusa diuina natura à passione & morte,

Si excludunt, inquit Mæuius, fequitur anourorn. n'a Samolateni & Nestorij . qui dicebant naturas nibilbabere commune. Imò sequitur insipientia & impietas Mzuiana: quomodo enim duz naturz secundum nos nil habent commune, cum habeant communem vnam candemgi bypostasin, in qua substantialiter vniuntur, & cui hypostasi attributa sua communicant, ita vi in concreto hypoftafis illa à diuina natura verè dicatur Den. immortalis, &c. ab humana verd bome, mortalis, paffibili, &c. Neque enim vnio hypoftatica in hoc confitit, vt iple nature fibi mutuo fuas proprietatés communicent : nam vt nature; fic etiam proprietates vtriusque natura manent impermiata ac inconfuse: fed vt eas communicent hypoftafi, in qua fubstantialiter vniuntur; de qua etiam prædicari possunt, sed in concreto, de qua re vide S. Thomam 3. p. q. 16. Et ibi Gregorium de Valentia.Hactenus de primoConcordizerrore, quem non paucis erroribus cumulauit & erratice defendere studuit Mæuius.

Secundum errorem, qui est de Christo Mediatore, differo ad librum quintum, qui de hoc argumento disserit; ibi excutiemus ineptias Mæuij.

Tertius Concordiz error eft, inquit Bellarminus; quod humana Christi natura sit vbique vere & realiter. Mentitur Mæuius, Bellarminum initio fui libelli pollicitum , fe noua dogmata à Lutberanie bacteum non defensa, in suo satalogo commemoraturum. Vbihæc pollicitatio in proæmiolo libri Bellarminiani / Scilicet Bellarminus nesciebat monftrum Vbiquitatie ante Lutheranam Concordiam

Ħ 3

178

Digitized by Google

a Luthe-

B

179 verbo Dei venditatum.

Post hoc mendacius verbolisime deblaterat, quid iple & sui per vbiquitatem seu omnipræsentiam corporis intelligat, cum tamen ipfimet Vbiquiste primarij inter se non consentiant; tamque fubtiliter & constanter in hac materia versentur, vt sancte iurare queas, eos, quid dicant, penites ignorare. Quidergo patellarius iste actriobolaris Vbiquista intelligeret, qui infantiam, infeitiam & temeritatem suam plenis vbique buccis prodit, chartifque suis imprimit.Hicerror vbiquitatis, inquit Bellarminus, repugnat primo scripturis que passim asserunt, Christum ratione humanitatis alicubi non fuiffe.

Mi Roberte, quò prolabern? clamat Prædicans. Quis ex nobis vnquam dixit , bumanitatem Chriffi quatenu in effentia fua circumfcripta, & naturaliter confideratur, vbiq, fuiffe localiter?quie, inquam.boc feripfit? quie ex noftris vel cogitauit per febrim faltem ? Imd verd, qua bic contra nos au falfo obiicu: & quod tu bic inculcas, dudum feinimus dudum credidimus, dudu profess fumus, & C. Omitte sis verbositatem & stultiloquentiam tuam. Ad rem responde. Non obiicit vobis Bellarminus id, quod à te & tuis amoliri conaris: fiue enim Christum localiter vbique fatuatis; fue vno duntaxat in loco localiter & circulcriptine, fimulq; vbiq; ex vilesionis ad dexteram, modo quodam illocali & ineffabili, fiue, inquam, hoes fine illud. fine væumque fentiatis Q & flatuatis (quia ipfinefcitis, pridie, quis vester super hae re postridie sensus. queue decreta futura fint, adeo in affertione profani huius dogmatis lubrici & inconstantes estis) loca scriprurz à Bellarmino producta vos feriunt, & ve-Rra fomnia euertunt, quomodocunque tandem Christum vbique przsentem collocetis. Nam Ioannis 6. absolute dicitur. Cum vidiffet turbas quia I.E s v.s non effet ibi. Quomodo ibi non erat, fi non tantùm ibi, fed vbique erat?

Occurrit Mauius: Qued verba loannu 6. attinet, manifeste patet, ea de locali & visibili absentia intelligendaesse, additur enim, quod turba viderit, nec discipulos adeffe. Iam autem discipuli saltem localiter adesfe poffunt : ergo vel binc neceffariò fecundum litteram di-Etum boc intelligendă effe de presentia locali concluditur.

Bona glossa, si ab Euangelista processifiet; nunc quoniam ab Vbiquistis venir ; examine eget. Nam ita viderunt abeffe ab illo loco Chriftum ficut viderútabelle ab illo loco difcipulos; sed ab illo loco viderunt discipulos abesse non tantùm localiter & circumscriptiue; fed, & quo. cunque alio modo; ergo & Chriftum non tantú localiter, sed & quocunque alio modo viderunt ab illo loco abeffe. Maior eft Mzuij, Minor clara. Bona forma. Vera igitur conclusio.

Magnam haud dubiè gratiam ab Vbiquistis iniisset Euangelista; si ita scripsisset; cum vidisset

à Lutheranis fuiffe excogitatum, & rudibus pro A surba, quia I e s v s non effet ibi, intellige, circumferiptiud & localiter ; quia illocaliter & incircumscripte videbant illum adelle s led quærebát & deliderabant localem & circumfcriptam præfentiam. Si turba hæc fuisset vbiquiftica, dixisset ; videmus illum abeffe localiter, fed tamen illocaliter eum adeffe firma fide tenemus. At nihil horum contigit. Sedsimpliciter viderunt illum non adesse, quia omni modo viderunt & intellexerunt abcile.

> Profert Bellarminus hunc locum Ioan. 11. Lazarus mortuus est, & gaudeo propter vos, vt sredatis, quoniam non eram ibi. Quomodo non erat ibi, fi erat vbique ? Respondet Mæuius, idem effe iudicium de boc loco, quod de prædicto, quandoquidem Cbrißm verè & realiter, non fimulatè, suo corpore de loco in locum est progreffus, ve isto locali mode cunc in Betbania vere, ratione nature affumpte, non fuerit. Hic iterum Christus bene de Vbiquistis meruisset : fl, claritatis caulsa, dixillet : Non eram ibi, localiter & circumscripte, tametsi eram ibi, modo voiquistico. At cùm Chriftus fine huiufmodi reltrictione abfolute dixerit ; non eram ibi ; oftendit fe fecundum fuam humanitatem nullo modo fuisseibi; quia si aliquo modo fuisset ibi ; non negasset absolute, se fuisse ibi. Quis enim orthodoxorum, vel etiam Vbiquistarum, dicat; Christum secundum humanam naturam non esse in Eucharistia; quia non est in Eucharistia circumscripte & realiter ? Quis audet dicere ; de hoftia heri, v. g. à communicante quopiam fumpta : Chriften won erat ibi; quia non arat sbi localiter? . . . . . .

Tertius locus : Matth. vit. Non est bie, furrexit quem eadem duplicis præsentiæ localis & illocalis , circumscripte & incircumscripte arte eludere nititur Mauius. Sed nihil proficit. An enim Deus non est hic, in hoc ligno, v. g. quia non est hic localiter & circumscripte ? An ideo verè affirmabimus ? Deus non est bic. Et tamen non est hic localiter & circumscripte: vt taceam mihi prorfus abfurdum videri dicere, Chriftum sub circumscripto habitu & modo verè moueri, & deloco ad locum progredi potuisse, si D fuit fecundum suam naturam humanam vbique. Nam quomodocunque tandem vbique fuerit; impossibile est vt aliquid verè secundum substantiam suam moueatur, si est vbique secundu substantiam suam. Quorsum enim mouebitur, quorsum progredietur, cum sit vbique? Nonne motus localis est acquisitio noui loci, & politio lubltantiz in loco, vbi antea lubstantiailla non fuerit? Quzlo, quz caussa cur Deus sit localiter immutabilis, & de loco in locum non moueatur, nisi quia est vbique? Et quamuis res (vt lapis v. g.)in qua Deus est, moueatur, ipse tamen non mouetur, ideo solum, quia est vbique, ex qua vbiquitate nascitur immutabilitas fecundum locum: Ergo Chriftus

etiam

contraindicium de lib. Concordiæ.

etiam sub locali & circumscripto schemate, moueri non potuit verè; sed tantùm imaginariè, eo modo, quo olim Deus sub certis externis figuris moueri videbatur quando hominibus aspectabiliter apparebat, Scio esse, quibus non videatur impossibile, vt substantia habeat duas præsentias, sessem & cilles alom, in vno codemque boco, & secundum alteram localiter moueatur in illo loco; secundum alteram quiescat. Sed hanc sententiam ego cum natura & essentiali ratione motus localis penitus concordare nequeo.

181

Secundo dicit Bellarminus hoc »biquikicu dogma repugnare articulis symboli de Christi conceptionematiuitate, paísionere furrectione, accentione & aduentu ad iudicium: Nam quod B ad conceptionen attinet, fi Christus secundum humanam naturam ab ortu suo primo vbique fuit, sequitur eum non modò in beatæ Virginis vtero; led & extra, & in omnium mulierum vteris, imo vbique in omnibus rebus fuisse. Articulus denatiuitate, docet, Christi corpus post nonum mensem ex vtero prodiisse, & sic verè essenatum. At, secundum Vbiquistas, antenonum mensem, imò, primo die conceptionis fuit extra vterum, & post nonum mensem adhuceratin vtero, nec inde vnquam exit.

Hic Mzulus iterum confugit ad duplicem illam fuam præsentiæ & existentiæ rationem: illocalem & localem. Secundum illam, dicir Chrifum fuiffe vbique à primo incarnationie momento : Se= cundum alteram ; non fuiffe vbique ; fed in folo viero D. Virginis; neque egreffum ex omnium vieru , fed ex folo viere virginie. Hanc folationem ne casta quidem nuce dignam elle oftendit Bellarminus, quia, vtiam diximus, quod vbique eft, illud non potest verè & realiter moueri; sed tantum apparere : Si igitur Christus secundum naturam & fubstantiam suam humanam, dum in vtero virginis effet, fuit vbique, impossibile fuit, vt ex virgine vere nasceretur ; quia ad veram ex matre natiuitatem requiritur vera & realis secundum substantiam transitio de loco ad locum, qua non habet locum; si corpus Christi secundum substantiam suam fuit vbique, quocunque tandem modo fuerit vbique ; etiam illo illocali & incircumscripto, in x679, vt loquitur Mæuius.

Post multas in Bellarminum & Iesuitas scurriles criminationes & furiosas debacchationes respondet tandem Prædicans, verum effe, quod ratiocinatur Iesuita, si bumane sepientie in Theologia oredendum. C. illud Aristotelin, quo sieri un micamrois a rojoros, probibet, nogligendum est: Scilicet dimissa humana ratione amplectemur stultitiam & insaniam Lutherana, exquea, suppositis fidei articulis æstimabimus, quid consequéssit, quid incosequens; no ex ratione & ratiocinatione, fidei & naturalium scientiarum præsidio munita. Er cu somiator aut agyrta quissiam sum nobis fomniú-obtrudit; vociferationibus nos absterreri finemus; ne huiufmodi deliriŭ ad rationis trutinam expendamus. Siverum est secundum rectam rationem, & lumen naturg, verum & realem motum localem non posse fieri, nisi res transcat à termino feu loco, in quo est, ad locum seu terminum, in quo non est; verissimumid itidem crit in Theologia & Theologicis mysteriis, neque enim verum vero aduersatur, sed cum vero semper & vbique amice conspirat, vt contra Lutheri anilia & febrilia deliria in Aau Doctorali typis publice excuso latius oftendimus. Quamobrem si secundum naturale & rectum rationis iudicium, res ita, vt diximus, comparata est, fieri contrarium non potest per vllum fidei vel Theologiz arcanum; & quilquis ita fapit, is non arcane, led propalam defipit.

De transitu ab mogenere ad alund : certus esto, huncignorare quid blateret, hacque de renunquam legisse Aristotelem lib. 1. Poster. cap. 7. Et vt maxime legisset, non intellecturum fuissedeo menseius stupet ac hebet. Scilicet cum ex verifsima & iplo naturali lumine nota motus localis definitione, notione & ratione ostendimus, fieri non posse, vt ea substantia, quæ vbique ella atque adeo etiam corpus Christi, siest vb)que, moueatur; tum degenere ad geuns transilimus; & quod in demonstratione fieri veruit riltoteles, committimus. Infpice, quzlo, Mzui. Aristotelem, & aliquem ex melioris notz interpretibus, & dispice, num qua contentione hanc tuam tam altis radicibus fixam ignorantiam vincere queas. Forlan & Apostolus, cum à leminum in terram iactorum & corruptorum in lætam messem exuberantia ad futuram corporum resurrectionem argumentum ducit, àgenere ad genus transcendit; vt & alij Apostoli, & ante omnes Christus Dominus, sape ex terrenis istis, vi pote notioribus, cælestia explanare & illustrare consuctus.

Post hæc per summam tautologiam & battologiam repetit & recinit, quz iam ad fastidium víque inculcauerat, de duplici przíentia corporis Christi locali & ellocali, & vbitotam vaniloquentiam vndequaque perpenderis, hoc ina-D neargumentulum prodire conspicies. Christus iam est in aliquo calesti Vbi, & ramen fimul est illocaliter & incircumscripte in Abyy, ergo etiam fieri potuit, vt in hoc mundo effet in aliquo vbi Phyfico localiter & circumscripte, tametsi illocaliter & incircumscripte effet vbique in x679. Meti logi. Antecedens friuolum est & imperitiz plenum. Dico, imperitiz, quia Christus, secundum naturam humanam non elt in Verbo, nisi vt in sua hypostasi, à quastastentatur, terminatur, & vltimum substantiale complementum accipit: totoque calo distat à modo, quo substantia in loco seu localiter & circumscripte feu illocaliter & incircumscripte existit. existit hypostatice Nec vbique humana Christi natura in Noye, sed ibi duntaxat.

H 4

182

vbi

vbi ipla humana Christi natura secundum substantiam suam præsens existit, licet iple vor sit vbique, quemadmodum licet in Deo simus, viuamus & moueamur, Apostolo teste, AA. 17. non tamen vbique in Deo, vbique existente sumus, viuimus, & mouemur, sed ibi, vbi secundum substantiam præsentes sumus.

Docet Bellarminus, monstrum vbiquitatis etiam repugnare veritati corporis Domini in cœna, nam si corpus Christi ab ipsa conceptio ne est vbique, non egemus Sacramento cœnz, vt præsentiam habeamus corporis Domini. Quidigitur Sacramentum cœnæfacit?non exhibet certe præsentiam corporis Domini, nam hæc antea quoque aderat, quid igitur fa- B citi nisi hoc, quod fignificat Christi corpus adeffe?At,hoc volunt Zvvingliani, ex viSacramenti cœnæ nihil nos habere, nifi fignum. Hîc Mæuius nihil adducit præter denfa& immania conuicia & mendacia. Vocat I. Bellarminum 3gnaue stupidum. I I. stupidisime ignauum. Et quishac loedoria Bellarminum petit ? III. Mentitur, Bellarminum controuersi + ftatum negligere. I V. Mentitur, Bellarminum aftute prasentia modos confundere ac commiscere. V. Indoctissime & ineptissime garrit de præsentia Sacramentali, Christicorpus fuisse quidem vbique in Verbo; sed non Sacramentaliter. iam autem, instituto Sacramento, etiam Sacramentaliter nobis adeffe. Quidquidifte blateret; nunquam hunc nodum dissoluet. Nam sub pane & vino, E vel potias secundum Lutheranos Vbiquistas, în pane &vino corpus Christi secundum suam substantiam verè & realiter prziens est ante omnem actionem Sacramentalem, non ergo per Sacramentale actionem fit aut fistitur przsens secundum suam substantiam, sed tota illa Sacramentalis actio fignificat tantùm præsentiam corporis Christi: quod manifestum inde euadit; quia impossibile est, vt de nouo secundum suam substantiam ibi incipiat corpus esse præsens, vbiantea ell & manet præsens secundum substantiam suam; sed corpus Christi secundum suam substantiam, antea & est & manet przsens in pane &vino, ex Vbiquistarum sententia: ergo impossibileest, vt de nouo incipiatibi esse præsens se- D cundum suam substantiam, quia iam antea est ibi præsens secundum suam substantiam; sed quidquid ibi fit, illud tantum erit expressius & dilucidius quoddam fignum præexifientis in pane & vino præsentiæ Christi.

Quid Mæuius ? Hoc negotij credit fibi datum, vt vociferetur & bacchetur, fed extra rem. vt folent bacchantes, & lymphati quà odio, quà infcitia. Ait, alium effefinem prafentia Sacramentalia, et alium illius alterius vbiquisticæ in xiyø, neque esse vbique, vt comedatur, & nexu illo Sacramentali nobifcum vniatur, sed hac ratione in solo pane & vino existere. Verùm tot & tanta verborum inanissima profusione, ne tetigit qui-

A dem Bellarmini argumentum, tantum abest, vt euerterit. Non enim loquitur Bellarminus de fine, diuerloque respectu & effectu eiuldem przsentiz; sed de ipsa corporis Christi przsentia; solideque demonstrat, si corpus Christi secundum suam substantiam, ex vi vnionis hypostaticz fit vbique, fieri non posse, vt in cœna, viz-Aionis illius Sacramentalis fit fiatque præfens; esto, acquirat ibi nouum respectum cibi & potus, velalium quemcunque; at non propterea secundum suam substantiam fit de nouo præfens, quia antea ibi erat fecundum fuam fubftantiam: quemadmodum & ipfe Deus non fit præfens fecundum fuam fubstantiam illi rei, in qua aliquid de nouo efficit; quia antea secundum entiatem suam ibi existit ; licet nouam habitudinem nouumque respectum nanciscatur.

184

Mentitur autem Mæuius cum hoc argumentum Bellarmino tribuit. Chrifti corpus ab ipfa conceptione fuit vbique : ergo non fuit opm prejentia alia cœne:non ita argumentatur Bellarminus, fed hunc in modum. Corpus Christi ab ipfa conceptione est vbique, ergo non egemus Sacramento cœnæ, vt per illud habeamus præfentiam corporis Christi, secundum suam substantiam. Probatur consequentia. Quia corpus Christi verè & realiter adelt, absque omni Sacramento cœnz; quid ergo hoc Sacramento opus ad præsentiam corporis Christi habendam? Quod enim Mauiusclamat : effe in Sacramento fecundum fructum , gratiam, & fpiritalem nobiscum copulam; id nihil eft. nifi quidam Zvvinglianismus cum Vbiquitate admodum concinné temperatus : nam & Zvvingliani feu Caluinistæ vi Sacramenti nihil nobis exhiberi tradunt, nisi fructum & effectum gratiz: si non ipsorum verba, sed sensa considerare velimus.

Adfuit ante, clamat Mæuius, & renera adfuit, fed non ita adfuit, non boc modo adfuit. Hoc ipfum eft, quod Bellarminus ex vestra sententia. deduci ait. Adfuit antea corpus Christi secundum suam entitatem in pane & vino; ergo secundum suam entitatem non sit præsens in pane & vino per actionem illam Sacramentalem : Non ergo opus habemus Sacramento conæ ad præsentiam corporis Christi habendam : set tantúm ad hoc, vt Christo per fructum gratiæ & per vnionem spiritalem fruamur. Quæ fruitio Caluinifmum haud occulte halat.

Mentitur, hoc esse Bellarmini argumentum. Christi corpus semper vhique fuit : ergo in cana non potest vere adesse, sed tantùm notari es significari : nunquam hoc delirium Bellarmino in mentem venit, sic enim argumentum instituit. Corpus Christi est vhique præsens secundum suam substantiam ex vi vnionis hypostaticæ, ergo nec est, nec sit præsens secundum substantiam suam

in pa-

Digitized by Google

## contra iudicium de lib.Concordiæ.

in pane & vino per Sacramentum cœnz, quia ia antea przfens erat; vt iam fzpius dictum. Nec enim Mzuius ideo fit przfens in fuo cubiculo, in quo antea est; quia nunc in illo ita est przsens, vt stet; nunc, vt iaceat; nunc vt ambulet; nunc vt sedeat; quia modi pręseutiz non costituunt nouam przsentiam. Quapropter conuicia, quz hic Przdicans in Bellarminum exspuit, ad ipsum meritissimo remittuntur. Deum immort stem, qua inaudita, Mzuio tamen dignissima, est hzc afsüegistia : Somno eppressus bac scripsisti, aut, qued facilius credo, ex mera calumniandi petulantissima libidine.

185

Mentitur Bellarmini argumentationem esse fimilem huic. Cbrifti corput vbique regnat; ergo in fede beatorum non adeffe verè posest , fed fignificatur faltem.  ${f B}$ Respondebo Mæuio verbis Mæuianis, Mentiri, quantumuis tette, illicitum est : aperte autem & absque respectu bominum plaustra mendaciorum borrendorum cumulare, scelusest : nam quidquid hic declamitas, id nil aliud eft, quàm iuge quodda mendacium: non enim dicit Bellarminus, vos, ex vestra sententia, in vestra cœna nil aliud agnoscere, vel habere, quàm agnofcant & habeant Zvvingliani & Caluinista; sed ex vi Sacramenti vel actionis Sacramentalis nil vos habere dicit, quàm quod Caluinista habent; non enim habetis corpus Christipræsens ex vi Sacramenti; sed ex vi vnionis hypoftatice. Quidquid ergo ex vi ipfius Sacramenti habetis, id tantum est fructus vel effeaus corporis Christi.

Dicit Bellarminus vbiquitatis dogma excogitatum fuiffe ad destruendam Zvvinglij hærefin. Hoc Mæuius mendacij postulat, idque ob istud argumentum : Si dogma boc demum Zvvinglij tempore excogitatum est ; fequitur id antea & Apostolia, & Spiritui fantto ipfe, totig, antiquitati fuisse ignotifimum, sed falsum boc : ergd & illud. Concedo sequelam liberaliter. Nulli enim veterum hoc monstrum vel per somniationem vnquam probatum assertumue suit. Spiritui fancto error hic non fuit vnquam ignotus : sed si ideo non est error, quia à Spiritu sancto præuisus est; etiam Arijerror non erit error, quia & iste à Spiritu sanctoæquè est præcognitus.

Obiicit Bellarminus:corpus Chrifti, fi fit vbique, non posse fimul verè cum pane, quantumlibet confecrato, sumi & comedi, nec sanguiné cum vino, quantumlibet confecrato, bibi. Nam panem & vinum ideo verè sumi & comedi, quia non sunt vbique; hinc transse de mensa ad manum; de manu ad os., de ore ad stomachum, & hac de Christi corpore & sanguine nullo modo dici posse, fi sint vbique: neque enim in pane & vino sumimus, hoc est, comedinus Deum se diuinitatem, licet panem in mensa manducemus; & aquam bibamus: idque propterea, quia Deus est vbique, ideoque immobilis, nec de loco ad locum transferri potis.

Respondet Mæuius : Abfurda, & imposibilia in Theologia, non effe ex imposibilitate nostra nature. & cerebello illo, in mysteriù fidei stupidisimo, fingenda.Quan to enim tibi impoßibilior res videtur;tantò Deo effactu faeilior.Mirabile profectò responsum. Qualis illa Theologia, quæ ablurda, & impolsibilia continet?Ego extra hæreticam fynagogam nullam eiuscemodinoui.Deinde lepidu duco, quod isti cum ex ipsa rerum euidentia vrgentur, dictitare folent, rationem effe cœcam & ftupidam, neque horum talium capacem. Lumine naturali cognitum eft, illud quod eft vbique, non posse verèmoueri localiter. Vbiquista hoc inficiantur, Nobis ad tantam stultitiam cohorrescentibus, mox clamitant, non effe quod miremur, rationem ifthecnon capere : in quo illis libens affentior, nam rationon capit quomodo id, quod fecundum lubstantiam luam vbique existir, verè & realiter moueri possit localiter. Naturali itidem lumine omnibus hominibus infito exploratum estid, quod verè manducatur & bibitur, per motum localem ad certas partes, vbi prius non erat, tráfuehi & transportari debere. Nam esus verèsic dictus & potus neceffariò cum motu locali coniungitur. Hic aduolant noftri Vbiquiftæ; & inuerso naturæ ordine nobis persuadere conantur, femanducare & bibere corpus & fanguinem vbiq; existentem, & nullius localis motionis capacem. Cæterùm, fi quanto res imposibilior videtur, ed est Deo factu facilior; tum facillimum erit Deo binarium numerum facere imparem; & ternarium, parem, quia hoc valde videtur imposfibile. Facilimè etiam facere poterit, vt ipfe non sit æternus, omnipotens, bonus, infinitus, quia hzc talia maximè videntur impossibila.

Secundò respondet, argumentum Bellarmini procedere ex falso principio, quia tum demŭ fecuturum corpus Christi sumi non posse, si mutaretur seu transubstantiavetur in panem : boc autem transubstantiationis dogma esse impium.blassemum, &c. At hæc responsio procedit ex immensa quadam Mæuij stultitia, qua excæcatus, videre non potuit', vnde Bellarminus argumentum ducat ; inde nimirum, quod impossibile sit, illud, quod est vbique, moueri localiter. Estne hoc principium falsum? Quæ, dic D quæso, caussa est. curDeus nequeat loco moueri, nisi quia est vbique, & propter istam vbiquitatem immutabilis localiter?

Deinde quis vnquam docuit corpus Christi transmutari seu transubstantiari in panem; & sanguinem in vinum ? Catholica Ecclesia panem & vinum in corpus & sanguinem Christi transmutari & transubstantiari tradit. Mæuius imperitissime hæc consundit; quasi mutatio corporis in panem; & mutatio panis in corpus Christi, sint vnum & idem, bacchaturque inuerecunde in transubstantiationem, cum neque quis Catholicæ Ecclesiæ super hac resti fensus, intelligat; quæ nunquá transubstantiationem corporis Christi in panem; sed vice

versa,

versa, panis in corpus Christi, contra inferoru A charistia, si sit vbique; subiungit: Quorsum igiportas asseruit.

At cedo Mzui, cur non potest verè manducari & bibi corpus & funguis Christi, fi panis & vinum transubftantientur in corpus & fanguinem Christis seclus à vbiquitate, ficut ab Ecclefia Catbolica fecladitur ? Annon adest tunc corpus & sanguis Christi sub speciebus panis & vini; Annon de loco ad locú tranfferri poteft? Annon de mensa ad manum, de manu ad os, de ore ad ftomachum transire ac transmitti potest? Nam quod posita illà tuà phantasticà transubstantiatione : corporis & fanguinis Christi in panem & vinum, corpus & fanguis Christi verènequeat sumi, liquidum est; quianec corpusnec languis Christi adesset amplius si tranfubstantiaretur in panem & vinum. Itaque ficu- B ti iam inEucharistia nec panem nec vinum, quoad fubftantiam, fumimus, quia quoad fubftantiam suam transmutantur in corpus & sanguinem Christi, ita tunc corpus & sanguis Christi non sumerentur, quia transubstantiarentur in panem & vinum. At quis huius transubstantiationu corporis & fanguinis Chrifti in panem & vinum auctor est, nisi supina Mæuij inscitia, & calumniandi præceps audacia?

Ad exemplum de Deo allatum à Bellarmino, refpondet Mæuius. si de Deo Filio fermo fit, manducarieum, qui vbique est. in cana: Sed adde; lecundum id, quo non est vbiq; , nempe fecundum corpus & fanguinem. Nam, fi corpus & fanguiné Chrifti vbique colloces, impossibile erit, vt verè manducetur ac bibatur, quia impossibile erit, vt de loco ad locum transferatur. Hunc tandem nodum aut dissolue, Mæui, aut dissea, fi potes: Nam quidquid eo integro, declamitaueris, id in ventum & fumum ibit.

Deum aliis in rebus non sum i seu manducari concedit Mæuius;caussam reddit,quia non velit in aliu rebue à nobie fumi; neque illie Sacramensaliser prafens fie. Respondeo, licet Sacramentaliter præsens nó sit, intimè tamen per essentiam suam præsens eft; & cum illis fecundum indistantiam penitiffime vnitur.Quz ergo caussa est, cur quando panem de mensa tollis, & ex manu ad os transfers. & ex ore ad stomachum traiicis, non moueatur D etiam cum pane Deus, deque mensaad manum, de manu ad os, & ex ore in flomachum transferatur; quæ, inquam, cauffa eft, nifiquia eft vbique : ac proinde moueri non potis : & fi illis in locis, ad que mouetur panis, Deus non existeret, verè ad illa cum pane moueretur & trásferretur. Ex quo sequitur, stultum esse, quod opinatur Mæuius, à Deo, fi vellet, fieri poffe, vt in pane & vino vere à nobis comedatur, & bibatur. Potestne Deus facore; vt iple non lit vbique? potestne facere vt de loco ad locum transferatursquia hoc ad veram & realem manducationem necellariò requiritur?

Postquam Bellarminus ostenderat corpus Christinon posse verèsumi & manducari in Eu-

tur Eucharistia? Vt habeatur corpus Christi fru-Auosè, dicet aliquis Brentianus. Ergo solus fru-Aus, sola efficacia, sola virtus corporis Domini sumitur in cœna; at hoc ipsum docent Caluinifiz. Mzuius iterum omnia agit, excepto co, quod agendú erat. Oggrunnit, Sumi corpus Chriffi realiter & substantialiter. Sumi secundum fructum à banu & fidelibus:non ab improbu. Occinit: Sumunt boni, fumunt mali, forte tamen inuquali. Quorfum hæc omnia, nifivt non totus obmutefcat, & rudium oculos vaniloquentiz suz nebulis obnubilet. Siille non effet rabula, sed.disputator doctus, demonstraret nobis, quomodo, corpus Christi verè ſumi &manducari queat, non obstante vbiquitate corporis Christis Quandiu enim hoc no oftendit, nunquam Bellarminiano argumento fatisfaciet. Nec fuam Doctrinam à Caluinismo satis vindicabit. Sequitur enim ineuitabiliter, corpus Christi ex principiis vbiquisticie tantummodo fecundum fructum fumi, & manducaris quia fecundum substantiam verè sumi & manducari non potest, cum sit vbique.

188

Quartò dicit Bellarminus, vbiquitatem repugnare Decreto Drefdensi promulgato in Saxónia ab iildem Confessionis Augustanę Theologis Anno 1571. Mæuius expedite sesedit. Ait, decreti illius Auctores fuisse Caluinistas; & mentiri Bellarminum, quod decretum illud ab Augustane Confessionie profesoribus profestum dicat. Sed cum decretu C Dreidense ab Academiis Lipsiensi & VVitebergensi, & à tribus Consistoriis, & ab omnium Saxonicarum Ecclefiarum Superintendentibus partim factum, partim approbatum fuerit; nemo non videt, mentiri Mæuium, nisi dicere velimus, totam Saxoniam tunc fuisse Caluinianam, exceptis pauculis, qui postea. Smidelino duce & auspice, caput cum sua vbiquitate attollere, & Dresdense decretum refigere coperunt. Vide Holpinianum Caluinistam lib. de origine & progressu libri Concordiz cap. 3. Nonne & funt & fuerunt ex Lutheranis & Augustanz Có-, fessionis sectatoribus, qui vbiquitatem reiiciant,& tanguam informe monftrum, exectentur, & hanc potifsimum ob cauffam libro Concordiæ subscribere renuerint ? Vide Hosp. lib. cit. cap. 35.

Quintò dicit Bellarminus, vbiquitatem repugnare Melanchthoni, primario Augustanz Confessionis & Apologiz Architecto. Non negathoc Mæuius: séd mentitur, Philippum, quande confessionem scribebat, versatum in bac vbiquetaria sententia. Mentitur, inquam; quia nulla, ne obscura quidem vbiquitatis mentio sitin Augustana Confessione. De Philippo vide Hosp. lib. cit. cap. 1.

Vltimò dicit Bellarminus,vbiquitatem repugnare fanctis Patrib<sup>9</sup>.Oggānit Mæuius: fe ad Patres refpõlurum avantuvasizõe zud zeruntuvasizõe , zer ' áçor,

19.74

Digitized by Google

### contra iudicium de lib. Concord.

teri Sion. Quanta copia responsionum; quanta A Patri fecundum naturam divinitati fue:mortum est navbertas, & quidem Græca. Si fingula postmodum propius inspicias, nil nisi re destituta, hoc eft, inanem & verbosam pollicitationem, offendes. Ait; cum fuo Kemnicio, Patribu multum eertaminis cum Manichais & Eutychianis fuiffe; 🕁 nil aliud voluisse , quàm Christum babuisse verum corpui; proprietatibus Physicis constans, locale, circumscriptum; interim non negaffe, quin corpue illud alia ratione, nimirum illocali & incircum/cripta in Verbo exftiterit,& etiămim existat. Miserabilis plane defensio, vtintelliget, quisquis legerit & perpenderit Patrum teltimonia, qua Bellarminus hoc lib.g. de Chrifto, cap. 14. profert. Plerique enim Patres non tantum dicunt Christum habere corpus naturalibus proprietatibus præditum, & loco circumfcriptum; fed palam negant, corpus Christiesse vbique, vel tam latè, quàm Verbum diffundi, & hoc ipfo quod docent, Chriftum habere corpus naturalibus proprietatibus constans, quod de loco in locum transeat, vel transierit, vereque no imaginarie & phantastice motum fuerit; fimul itidem docent, corpus Christi non esse voique præsens, ad eum modum, qué Vbiquiste comminiscuntur, quia impossibile est, vt corpus, quod secundum substantiam vbiq; est præsens, verè & realiter secundum substantiam suam moucatur motu locali, sub quacunque tandem ratione cosideretur, quemadmodum impossibile est, vt Deus sub quacunque demum ratione caussam, quia est vbique.

189

Quàm autem iftum & alios Vbiquistas frontem fortiter perfricuisse oportet, quando Vigilium pro se allegant cum lib. 4. contra Eutyché disertissime vbiquitatem repudiet. si Verbi, inquit,👉 carniı vna est natura, quomodo cùm Verbum v bique fit.non vbique inneniatur & caro? Namá, quando in terrafuit, non crat viique in calo: Et nunc, quia in calo est, non est vique in terra. Et, in tantum non est, vt fecundum ip/am Cbriftum exfpectemus venturum de calo; quem secundum Verbum nobiscum esse credimus in terra. lgitur fecundum vos, aut Verbum cum carne fua loco continetur:aut caro cum Verbo phique est:quando yna natura contrarium quid , & diuer/um non vecipit in felp/a. Diuersum est autem, & longe disimile, circumscribi loco, 👉 vbique effe : Et , quia Verbum vbique est ; caro autem eius vbique non est ; apparet , vnum eundem g. Cbriftum vtriuse, nature, & effe quidem v bique fecundum naturam diuinitatis sua : & loco contineri secundum naturam bumanitatie fua: creatum effe, & initium non babere:morti fubiacere, & mori non poffe : quod vnum tli est ex natura Verbi, quâ Deus est : aliud ex natura carnis, quâ idem Deu bomo est. Igitur vnu Dei Filius, idemque bominie fa**llus Filius, babet initium ex natura carnu fue: & non** babet initium ex natura divinitatis sue : creatu est per naturam carnin (u.e., & non est creatus per naturam diuinitatis fue : circumfcribitur loco per naturam carnis fue: & loco non capitur per naturam divinitatis fue : minor zst etiam Angelu per naturam carnu (ua ; & aqualu est

tuvâ carnie fue; & non est mortuus natura diuinitatie fue. Hecest fides, & confesso Catholica, quam Apostoli tradiderunt, martyres roboranement, & fideles nunc vfque custodium.

Hunc Vigilij locum integrum adscribere libuit, vt Mzuij & aliorum inucrecundia validius cótunderetur, qui Mzuius ineptilsime conatur Vigilio affingere fuam voiquitatem; ex his ab illo scriptis verbis: ( Christus ) maiorest Angelin per naturam Deitatie. Minor est Angelie, per naturam carnin. Subiicit Mæui': Quod fi ergd minor eft caro Cbrifis Angelin, vrig vel refectu folius nature bumane infe, & fun proprietatious confiderata; vel etiam, in infisima feßione ad destram virtutic, minor dicetur, fed posterius B est abfurdißimum, contrag, manifest a verba Apostoli Epb. 1. Hebr.1. vbi, Maior, preftantiorg, omnibus angelu Chrifim per exaltationem factus effe disitur. Respondeo, naturam humanam physice confideratam effe minorem natura Angelica: fiue phyfice confideretur præcise & abstracte ab vnione hypostatica; quod in confesso est; siue, physice & secundum entitatem suam spectetur etiam vt existit in hypostafi Verbi: quia etiam, vt sic, secundum suam entitatem minor est, quàm natura Angelica; uihil enim vnio hypostatica in naturali entitate humanitatis affumpte mutauit. Quomodo ergo maior eft Angelis? Apostolus non dicit humana Christinaturam, este maiorem Angelia, nempe secundum effentiam suam; sed ait; Christum effe ma-Spectatus localiter moneatur, cam folum ob C ierem & meliorem Angelu; quia Chriftus est Filius Dei naturalis, etiam secundum humanam naturam. Deinde Chriftus eft maior & melior Angelis effectus, etiam secundum humanam naturam, quia eft caput, Rex, Princeps, & Iudex Angelorum, etiam quả homo, feu fecundum humanam naturam. Igitur Christus, sedens ad dexteram maiestatis in excelsis, secundum humanam naturam maior & melior Angelis effectus eft ob iam dictas caussas, non autem ob vbiquisticam ex somniis Lutheri, Brentij & Smidelini natam omniprælentiam.

> Hinc nullius ponderis eft hoc Mæuianum argumentum : Aut Chrift u dicitur exaltatus (ecundum dininam, aut fecundum bumanam naturam : non fecun D dum diuinam; quippe ip/a est exaltans, & exaltari magis nunquam potest. Ergd secundum bumanam. Omnino fecundum humanam naturam exaltatus est. Inftas. Si fecundum bumanam naturam , fecundum banc quog maior omnibus angelis factus afferitur. Omnino, fed eo sensu, de quo paulo antea. Vrges: Si boc:ergo Vigilius tantum de effentialibus, feu carnu proprietatibus nasuralibm verba fecit : quando scribit ; Christum secundum, ac per bumanam naturam circumscribi loco. Non abnuo de naturalibus proprietatibus accipiendum Vigilium;Sed addo,eŭ loqui de eius carnis proprietatib', quz in hypostasi diuina existebat, & prout in illa existebat. Nam humanam naturam assumptam à Christo ait circamscritti loco, atq; ladeo illam naturam, quz ad dexteram Dei exal-



191

spectatur, sed etiam, vt est in Christo; & vt à diuino verbo hypostatice terminatur.

Ad testimonia Patrum, quz Mæuius ex libro Concordiz, seu ex Appendicibus ad illum librum exfcripfit, magna ex parte respondit Bellarminus lib. 3. de Chrifto, cap. 18. Et ferè nihil aliud volunt, quàm Christum esse Deum & hominem;elle omnipotentem, immenlum, infinitum,&c. & id genus alia, quz de Chrifto, Deo & homine, in concreto prædic ari solent.

Clamat Mzuius , Bellarminum ad Patram teffimonia mutum effe. Quam mutus fit, difeet ex cap. 14. & 18. huius tertij libri. Nam quodin Indicio de Concordia, libello aureo, nil ad auctoritate-Patrum respondit, mirandum non eft, quia li- B bellum non librum conficere voluit. Mentitur Mæuius, Bellarminum in oppugnatione Vbiquitatu à Scholafticu discedere. Qui Scholafticus boc portentum defendit?

Quartus error Concordiz à Bellarmino notatus, eft, quod Christi humanitati sint collara verè & realiter multa attributa diuina, vt omnipotentia, omniscientia, atque adeo ipsa diuina maiestas. Qui error destruitveritatem humanitatis Chrifti, renouat harefin Eutychetis, & pugnat cum fymbolo fidei. fingula probar deinde Bellarminus. Mæuius consuetam artem factitat. Declamat, exclamat, mentitur, conuiciatur; & ne homini iniuriam faciam, tandem argumen-Ċ tatur. En primum argumentum. Data est mibi omnu potestas in calo & in terra, ergo bumana natura Christi collata est ipsa diuina maiestas & emnipotentia, & omnifitentia, non in hypoftafi, ne erres , fed in fe, it a vt formaliter fit omnipotens, omnisciens, &c. Probatur consequentia. Quia scriptum est: Lucerna pedibus meis verbum tuum Domine. Ex que degma boc noftre Concordie, inquit Mæuius, potentifime roborabimm:inter quæ robora hoc,quod iam propolui, argumentú, primas obtinet: quia potestas Chriflicit marroxparogia, que nibil exclujum babet, quia omnia fibi fubietta babet, &c. omnia nimirum, quæ ad officium lummi lacerdotis, Regis, Iudicis,& capitis Ecclesiz tam militantis, quam triumphantis requirútur: omnis enim poteftas ad húc finem, hoceft, ad gubernationem Ecclefiznecessaria, Christo quà homo, seu secundum humanam naturam est concessa tam in res, quæ funt in cælo, tam in illas, quæ funt in terris.

Dices, hzc potestas dicitur aterna, Daniel.7. Poteftas eius, poteftas aterna. Faciamustic, fermoné esse de potestate, quam Christus Matthæi vlt. sibi collatam dicit; æterna eft hæc poteftas, quamuis non fit diuina, fed diuina potestate minor; quia in omnem zternitatem durabit 3 Nam Chriftus hominum atque Angelorum Rex in zternum manebit. Neque vilus ex veterum, Patrum catu hunc locum de vbiquistica omnipotentia accepit: Quare fumos vendit Mæuius, dú

sta est; non vt precise, & quasi extra Christum, A antiquos scriptores adducit: nil enimaliud voplenisimam potellatem regiam, iudiciariam, & facerdotalem ad totius Ecclefiz gubernationé: neque verò vox illa Omni , zqualitatem diuinz potentiz, vel iplam diuinam potentiam necellario indicat; nam & Rex verè dicere potest : Data est mihi omnis potestas in regnis meis. Omnia mihi tradita sunt; nectamen diuina se potentia præditum fignificabit, fed humanâ, tametli maiore & excellentiore, quàm fit illa, qua ceteri homines pollent. Itaque inepte vrget Mauius particulam illam;Omnu : cum & fcriptura & vulgari loquentium consuctudine; non soleat omnem restrictionem excludere. Omniaitem subiecta funt fub pedibus eius. quizeft omnium Rex & gubernator, & omnibus creaturis vti poteft arbitratu luo, prout ad finé iudicis, Regis & lummi sacerdotis expedire arbitratur. Num ideo hæc potestas eft ipla potestas divina?

Secundum Mzuij argumentum. In Chrifto funt omnes Thefauri fapientia & fitentia Dei; Coloß. 1. ergo Cbrifto est collata omnificentia ad vbiquifticu modu.Respondeo, consequentiam este Mauianam; quia si locus hic accipiatur de scientia diuina, in Christo & omnes thesauri fapientiz & scientiz Dei lecundum diuinam naturam, itemq; fecundum hypoftafin, non fecundú naturam humanam. Item in Chrifto, etiam fecundum humanam naturam, funt omnes thefauri fapientia & fiientie Dei, fed creatz. quia à primo fuo ortu fuit plenus gratiz, & veritatis, & fcientiz beatificz ac infulz;que fcientia & lapietia merito ibefaura appellatur, quia copiosisime Christo comunicata est.Merito etiam De dicitur; quia à Deo tribuitür

Vrget Mzuius vehementer illud, quòd Cbrifim, etiam in flatu exinanitionie , nouerit omnes, licet oculie prim no vidiffet.Ioan. 6.& 2.nouit I & s v s.qui effent non credentes , & qui effet proditurm illum : nouerat etiam tune fuas oues Ioan. 10. Pharifaorum cogitata perfpiciebat. Matth. 9. ergo bumana natura Christivere communicata est omnificientia dinina. Si, vt par eft, confequétiam neges, mox audies hanc probationem:Quia hac feire proprium est diuina natura. Respodeo; scire D hzc talia per se. & per scientiam increatam & infinitam; ese proprium Dei ; At negamus humanam naturam Christi, seu Christum secundum humanam naturam, sciuisse hoc ex se,& per scientiam increatam & infinitam; fed ex dono Dei; idque creato & finito; quia per lumen creatum & finitum hzcomnia cognita habuit.

Dixi iam in Labyrintho Creticohunniano, li hoc Hunnianum & Mæuianum argumentú concluderet, lecuturum, etiam Prophetas, omniscientiz diuinz attributum sibi communicatum habuisse. Quia & ipsi longe post futura cognouerunt, &prædixerunt : etiam ipli cogitationes hominum occultas viderunt & peruiderunt:Etiam ipfi;quid lateret in pectore fagaciter intuiti

## contra iudicium de lib. Concordia.

intuiti funt. Nonne cor Elifzi 4. Reg. 5. prafens was, A quia præter hanc, cuius natura humana non eft quando reueríus est Naaman de curru suo in oceurlum Giezi? Nonne vidit Heliszus, quamuis ablens, quando Giezi accepit vestes & argentum? Nonne intellexit, quo confilio hoc fecerits videlicet, vt emeret oliueta, & vinea, & oues. & boues . & fernos, & aucillas ? Nonne idem Helifzus detexit occulta confilia & pofitas infidias Regis Syriz 4. Reg. 6. Nonne hanc ob cauffam conterbatum est cor Regis Syria , existimantis inter suos esse , qui omnia proderet : quam suspicionem quidam ex famulorum numero ei eximere tentans; Nequaquam Domine mi Rex, aicbat, fed Helifam Propheta,qui est in Ifraël , indicat Regi Israël omnia verba, quacung, locutus fueris in conclassi tuo. Nonne S. Petrus Act.5. nouit occultas fraudes & fallacías quibus Ananias & Sapphira Ecclesiam circumuenire studebant ? Et quid multis ambagibus opus 3 si in Mzuiana stultitia aliquid momenti inest, non in solo Christo, sed & in omnibus Prophetis hanc Vbiquisticam omniscientiz diuinz communicationem naturz humanz fa-Aam inueniemus.

193

Mzuius appellat hanc obiectionem fupidam. stupida, inquit, Gret feri obiettio. Nec calumniz fuz aliter fidem conciliare nititur, quàm eius, quod in controuerfia politum ell, allumptione & repetitione, quam si in sua primordia resoluas, fumma huc recidet : Magno discrimine pranotionem & pradictionem Christi & Prophetarum discrepasse; illim enim naturam bumanam bypostatice fuisse vnitam Verbo : minime verò naturam bamanam Propbetarum ; bine in illam ipfim omnifisentie dinine proprietatem transfu/am; nequaquam verd in naturam Prophetarum: Quare naturam bumanam Cbrifti omnia sciuiffe per omnifcientiam dininam, non yere naturam bumanam Prophetarum.

An non est hzc egregia responsio? Quasi ideo necesse, vel etiam possibile sit, omniscientiam diuinam, vel aliam quamcunque Dei proprietatem in naturam humanam Christi transfundi, quòd fit cum verbo hypoftaticè coniuncta, ita vt quz scit non soiat per creatam, sed per increatam diuinamque scientiam? Nonne hoc ipsum est, de quo cotendimus? Quàm pulchrè ergo ipíam quæstionem proresponso nobis Mæuius appo- D nit? Si Helifzi vel alterius cuiufcunque Prophetænatura humana fuiffet hypoflatice cum Verbo vnita, non aliter nisi per lumen creatum, diuinitus sibi infusum, futura & abdita cordis consilia cognouisset & perspexisset: Impossibile enim est, vt creata natura aliter intelligat in se & per se, quam per scientiam creatam.

Obiicit Mæuius. Chriftus quando ocentea cordium patefaciebat, & futura pradicebat , non eft locutus per bumanitatem infciam corum, qua dicerentur, fere, vt mente capti loquuntur, que non intelligunt. Non abnuo. Num ideo locutus eft, hæc Chriftus secundum humanitatem, consciam harum rerum per scientiam diuinam & increatam ? Minimè verò, l

capax, datur scientia creata, beatifica & infusa, cuius beneficio humana Christi natura absentia & abdita nouerat. At Christus dicitur pnetw, & quidem secundum bumanitatem, vnetwg, spiritu sapientia & scientia; & quidem infinitz. Vbi verò hoc? Ioan. 3. Non enim ad menfuram dat Deus Spiriram. Variz funt huius loci expositiones, vt videre est apud Interpretes, nominatim Toletum, in caput tertium Ioannis. Demus locum accipi de Christo ratione humanitatis, cul Deus non dedit dona Spiritus cum mensura, sed totam plenitudinem donorum, vt nullum ei desit, & in tota perfectione, quantam potuit natura humana iuxta legem diuinz prouidentiz caperes B quid hinc extundet ? Num ipsa attributa diuina & increata tributa effe natura humana in fe? Stolida eft hæc cogitatio, & stolidior adhuc hæc collectio. Dom non dedit spiritum, hoc eft, don a spirite., Filie fue, hoc est, humanæ naturæ Filij, ad mensuram; erge dedit ei in se, non tantum in hypostafi, (nam de hoc non controuersamur) ip/a inereata & infinita dona. Anile delirium. Nam licet illud : non ad menfuram; fignificaret, veram & categoricam infinitatem ; non tamen sequeretur id, quod vult Mæuius; quia si dedisset illi infinitam categorematice scientiam & sapientiam, vt absolute fieri posse, non inuiti dant, quicunque infinitum à Deo effici posse in quocunque genere absoluté docent; non tamen ideo Deus humanæ Christi naturæ suam increatam & diuinam scientiam communicasset ; nec infinitam absolute in omni genere rerum; vt est scientia diuina; sed creatam, & in vno duntaxat genere, nimirum in intenfione graduali, infinitam /

Deindeillud : Non ad menfuram; non fignificat veram & politiuam donorum infinitatem.sed copiam, multitudinem & varietatem; tum in ipfa vniuerfalitate donorum, tum in intenfione. Neque enim quædam duntaxat dona creata contulit Deus humanæ naturæ Christi; sed omnia dignitatem & statum eius non dedecentia, nec in remisso', sed in intenfißimo gradu contulit, ita, vt fecundum legem Dei ordinariam; nulla gratia, nullaque scientia intensior esse queat, quàmilla, qua humana Chrifti natura infignita eft. Hinc recte dicitur, non ad mensuram data, licet non fit infinita. Nam & vulgari loquendi consuctudine, vbi cibus & potus affatim apponitur, dicere folemus ; non præberi cibum & potum ad menfuram; fed fine menfura, hoc ipfo, quod cuiuis tantum datur, quantum cupit; nec propterea infinitum cibum & potum suppeditari affirmamus; sic & in præsenti asserimus cum fcriptura; humanænaturæ Christiin se non data dona Spiritus ad mensura, sed fine mensura, tum quia omnis generis dona ei concessa sunt, tum quia in summa perfectione; prout nimirum officium, quo fun aurus erat Christus, exigebat.

Ι

194

Citar .

C

luo febrili fomnio Patres, at nullus eorum affirmat, humaná Christi naturam intellexisse & sciuiffe omnia per increatam & infinitam verbi diuini scientiam; sed sciuisso omnia, & quide perfectifsime, nimirum per scientiam creatam, beatificam& infulam: scire omnia, que scit Deus, notitia visionis, hocest, omnia, quæ aliquando exfistent, vel exstiterunt : sed scientia creata; neque enim ad horum cognitionem requiritur scientia increata. Scire omnia(intellige per scientiam creatam) beneficio personalis vnionis, vt asserit Damascenus lib.2.fid.Orth.cap.22.quia talis scientia creata debebatur humanæ naturæ Christi propter vnionem hypoftatica cum Verbo. Hinc scribit idem Damascenus lib. 3. cap. 19. Christi-B animam omnia intelligere & noffe, non vt eft nuda hominumens, fed ve Deo coniuncta, quia hanc fcientiam humana Christinatura non accepit przcise, qua talis, sed qua cum Verbo in codem supposito coniuncia erat.

Breuiter nullus est ex sanctorum Patrum & Ecclesiasticorum scriptorum numero, qui vel hoc omniscientiæ vel aliud Dei attributum humanæ naturæ in se & secundum se collatum doceat. Et tamen Mzujus hic thrasonice Bellarminum sic compellat. Hic, mi Bellarmine, liceat mibi quarere, si omni scriptura dogma nostrum destitueretur, folag, Patrum autoritate fulcigetur , quid ad tot excellentium virorum verbaresponderes presertim verd Magistro fententiarum quem inftar numinis, Pontificij alióqui colunt, quid refponfi dares?

Magistrum sententiarum, tanquam numen à nobis coli, criminatio Mæuiana eft, Quanquam nó imus inficias, eum à nobis omnibus Prædicatibus præponi, & Stancari, quamuis sectarij de Magistro iudicium, verum esse. Quòd, ô Tigurini, inquit Stancarus lib.contra Tigurinos, fententias Petri Lombardi lacunas appellatu, calumnia, O blashbemia eft. Damnatis enim omnium (anctorum Patrum tam Gracorum, quàm Latinorum fententias, & totius Ecclefie Catholice dogmate. Hac enim de causa appellatur Magifter sententiarum; quis in vnum volumen distinctum in 4 libros, omnium S S. Patrum autoritates, & Ecclefia dogmata collegit. Vnde apparet , vos nunquam libros eius legiffe. Quod fietiam legiftis, non intellexistis, neg, etiam eos D etiam secundum humanam naturam iudex, viintelligere potestis : cum nec Philosophi , nec Theologi , nec boni Dialettici fitu, vt fcripta vestra testantur, & ego supra indicaui. Sed quemadmodum fues auro, quod non cognofcunt,non delectantur sed luto,lacunis,& latrinis ; ita & vos, non delectamini libris Magistri sententiarum, quos non cognofcitu, fed delectamini fecibus, 👉 excrementu Melanchthonicu, & vestru deliramentu, ac impiu cogitationibus cordium vestrorum. Ideo Deus tradidit vos in senfum reprobum, vs faciativ , dicativ , doceativ , fcribativ , & confulativaliiv, que praua, mala, & baretica funt. Plue enim valet vnus Petrus Lombardus, quam centum Lutberi, ducenti Melanchthones, trecenti Bullingeri , quadringenti-Petri Martyres, & quingenti Caluini. Qui omnes, (i in mortario tunderentur , non exprimeretur vna vncia

Citar Mæuius ex Cócordiz libro multos pro A vere Theologie, & prafertim in articutie, de Trinitate, In carnatione, Mediatore, & Sacramentu.

Ter miferi, & infelices homines nefciunt, quid (cribant, aut de quibus affirment ; & quidquid boni in corum libru babetur, illud totum à S.S. Patribus, quos blaspbemando Lombardum visuperant, acceperunt , &c. Testimonia Patrum,qua allegalin in fauorem vestrum, contra vos sust, & condemnant vos bærefeon, & fummam ignorantiam cum malitia coniunctam indicant vestram, Magistri verd autoritas maxima est ; quia , non à se, sed à scriptura, & S S. Patribus loquitur. & fcribit, & c. Quare, omnibus pius minifiru Verbi Dei suadeo, vt relinquant feces, excrementa. C lacunas Melanchtbonianas, Bullingerianas, Petri Martyrianas, & Caluinianas cum fimilibus, & libros Magistri sententiarum, & S.S. Patrum aureos diligenter legant, fi veram fidem cognoscere velint.

Hoc responsi daret Bellarminus, neque te, neque symmystas tuos Vbiquetarios scire quid loquantur, aut quid affirment, nec scire, quid sit bypostasis, nec quid bypostatica vnio ; nec mirum esse, si de grauissimo argumento absque rerum & vocabulorum intelligentia disserentes, tam facras literas, quàm fanctorum Patrum lucubrationes perperam pro se adducant; & ex nimio Vbiquitatis amore, ipli libi fomnia fingant,& more delirantium, quz nusquam sunt, esse tamen arbitrentur.

De dextera Dei multa hic nugatur Mzuius. Tandem hoc argumentum exit. Chriftm fecundum bumanam naturam fedet ad desteram Dei; ergo ad aqualitatem diuina maieftatu & glorie exaltata eft. At iam capite decimo quinto vidimus quid Bellarminus ad hanc obiectionem respondeat; vt taceam hic aliorum folutiones, quas huic argumento dissoluendo adhibent.

Eiuldem farinæ lunt, quæ adfert Mæuius ex officio Christi iudicii ; vinificatorii , & Saluatorii ; quasi vero nullus queat esse iudex, nisi per increatam Dei iudiciariam potestatem: nullusque viuificandi aut saluandi virtute pollere valeat, nisiper infinitam illam vim, quam Deus ad viuificandum & saluandum habet. Etiam fides, & quidem sola, secundum Hæreticos, vinificat & (aluat. Num ideo id facit vi saluandi infinita & increatâ Dei? Idem & hic cogita. Christus uificator & Saluator eft, led per potestatem creatam, naturæhumanæ in ipla vnione hypostatica communicatam.

Nec aliud volunt Patres, quos iste ingenti verborum tinnitu producit. Magnas gratias debet Mzuius Concordiz libro ; nam absque hoc promptuario fuisset, Mzuius de Patribus vel omnino mutus, vel saltem minus vocalis fuisfet. Cuius est & hocomnem subtilitatem exsuperans argumentum. Christi caro vel bumana Chriftinatura adoratur , ergo participat diuina attributa in se;quia adoratio est propriisimum idioma Dei, inquit Mæuius. Respondeo, natura humana Christi adoratur latria non per se, sed ratione hyposta-

scos.

### contra iudicium de lib. Concord.

С

tess, in qua existit : non propter se, sed propter |A | nifestatione & diffusione eius per orbem, loaliud, nempe propter suppositum diuinum, in que hypostatice inest. Adoratur, non absolute& fimpliciter, fed analogice, & cum habitudine ad hypoftafin diuinam. Quid amplius Mzni ?

Occinis illud Apostoli toties decantatum. Coloff. 2. In ip/o inbabitat omnie plenitudo dininitatie appraliter. Perpendit Mæuius fingula sententizhuius verba; admodum scilicet acute & penliculate; & tandem, fiorationem folam spectes in nostram sententiam delabitur, inhabitare nimirum corporaliter omnem plenitudinem diuinitatis in Chrifto, quèd tota plenitudo Deitatu Filÿ, cum affumpto corpore, id eft, cum bumana natura, fit ma persona : hoc eft, vt clarius obscuritatem Mæuianam explanem; quod hypostasis diuina Verbibypostatice seu personaliter humanam Christi naturam terminet ac fustentet, & incommunicabilem efficiat. Quid hoc ad phantafiam seu inhabitationem Vbiquisticam? Quid ad transfusionem idiomatum diuinorum in ipfam naturam humanam?

Sed en Mæuij stuporem : Corporaliter inbabitare,aut ad diuinam, aut bumanam naturam referendum eft. Non ad diuinam : ergo ad bumanam. Et per confequens; inbabitatio totius plenitudinis Humanitati adferibenda eft. Nego Minorem, quia Apostolus dicit, in Christo babitare omnem plenitudinem divinitativ corporaliter. Est ergo diuinitas seu diuina hypostafis,&per illam natura diuina babitatrix, vt fic loquar; habitaculum autem eft natura humana; feu Christus secundum humanam naturam : loquitur enim Apostolus eo loco de Christo, quatenus esthomo. Nec quisquam ita explicat; in Christo, qua Deus est, scu ratione Deitatu, babitat corporaliter plenitudo Deitativ; vt ifte fingit; fed, in Christo, qua homo, &c. totumque paulo ante memoratum argumentum Mæuij procedit ex imperitia,qua przpeditus babitantem ab babitacu le distinguere nesciuit.

Locum illum Christi Ioan. 17. Et nunc clarifica me Pater apud temetipfum , claritate,quam babui , priufquam mundu fieret, apud te, interpretatur, prout decet Eutychianistam, qui humanitatem in di- D uinitatem transformatam existimat : videlicet **sp (am** gloriam diuinam increatam à Christo carni, seu corpori, feu bumana natura postulatam, & per consequens, impetratam; quandoquidem nil à Christo abfolute postulatum est , cuius non fuerit compos effectus. Hic mirifice triumphat Mauius, & tantum non **coronam** publicè poscit.

Hic petifimum versatur questio, inquit Mæuius, renn fecundum diuinam, num verd fecundum bumanam esæturam fe glorificari petierit ? Sacramentarij, & cum bie Iefuita, ad dininitatem, iftam petitionem referunt. Mentiris, nemo Iesuitarum dicit Christum peciifle clarificationem quoad diuinam naturam; 

qui velimus; claritatem enim diuinitatis numquam vel totam vel ex parte amilit Christus, vt eam sibi reddi necesse habuerit postulare. Quapropter aërem verberat Mzuius, & tela incaffum iactat, cum verbose hic deblaterat, non effe à Chrifto petitam claritatem diuinitatis pro ipsa diuina natura; nemo enim sanus & rectè fentienshoc abnuit. Quid ergo dicimus? Hoc, clarificationem, quam Christus petiit, petitam fuille pro humana natura; leu pro corpore Chrifti, quod nondum erat glorificatum. Num hæc claritas seu clarificatio pro corpore Christi pofulata, est increata illa, immensa & infinita, qua diuina natura ab æterno in æternum absque vlla B vicifsitudine vel variatione fulget? Ita quidem Vbiquilta potissimum propter illa verba: Quam babui , priuguam mundus fieret. Sed contra ftat veritas,cui probè perspectum, fieri non posse, vt humana natura increatarum & infinitarum proprietatum diuinarum fit capax in fe, ita vt & ipfa à diuinis proprietatibus talis & sit & dicatur. Itaque dicendum, per clarificationem hic intelligi gloriam corporis,quaChristus resurgens à mortuis donatus est. Hanc claritatem habuit Chriftus apud Patrem priulquam mundus conderetur, habuit, inquam, non in fe, fed in cauffa fua, nempe in diuina claritate, ex qua, tanquam ex fonte profluxit illa claritas, qua prius anima, & postea etiam corpus Redemptoris nostri claruit. Vide Interpretes in cap. 17. Ioannis, præsertim Toletum.

Addam exemplum, vt rei non fat lucidælucem accendam. Si quis à sole claritatem peteret. clarifica me sol claritate, que in teest; non vtique peteret ipsam claritatem, quz in sole, vt in fubiccto ineft, fed aliam huius claritatis quafi prolem, & effectum; fic & Christus, cum corpori suo à Deo, sole illo iustitiz claritatem postulauit, non illam postulauit, quz in Deo, liceat sic loqui, inest, & à diuina essentia non distinguitur; sed aliam, effectum huius; ita comparatam, vt in corpus cadere possit; cuiusmodi non est vila diuinæ naturæ proprie-

Multum infaper gloriatur Mzuius illo ex Apocalypfi loco cap. 5. Dignu est Agnu , qui occifus est accipere virtutem, & dininitatem, &c. O aurea ver ba : exclamat Mænius , & pretiofa verba. Ita certé sunt illustria, ita perspicua, ita praclara, vt fi per aliam's Engunar explanare quis moliatur, magis obfuscauerit, quam illustrauerit. Sunt aurea verba, sed non pro Vbiquistis. Sunt pretiosa, sed non pro Vbiquiftis, quorum glossa fi accedat, non lucem affundit, sed caliginem offundit. Agnus, qui occifus eft, hoc eft, Christus secundum humanitatem, dignus eft accipere virtutem & diuinitatem, &c. hoc eff, manifestationem, agnitionem & diffusionem diuinitatis suz per totum terrarum orbem ; vt fileam Græcum textum habere ror

> **4** λύτο**γ**, 12

avitor, dinitias. Sed parum interest, fiue hoc, fiue | A junctione produci in ferro calorem ; Si igitur illo modo legas, nil habent Vbiquiftæ, quod inde pro suo delirio stabiliendo arripiant. Vt nec ex aliis, quz ibidem de adoratione viuentis, & de illa acclamatione : Sedenti in throno & Agno : Benedictio, & bonor, & gloria, & potestas; in facula faculo rum, &c. Quia etiam Agno seu Christo secundum humanam naturam debetur benedictio, & honor, & gloria, & potestas in facula faculorum.

199

Ait Bellarminus errorem hunc de communicata naturæhumanæ Christi omnipotentia, omniscientia, &c. destruere veritatem humanitatis Christi, renouare hærefin Eutychetis, & pugnare cum fymbolo fidei. Hic animolilsime Mæuius : Omnibus Iefuitis, omnibus Sacramentariu , imd vni- B nerso diabolorum, & squamarum eins exercitui ilia rumpentur, priusquam sanctisimam bumanitatem Christi, ànobis negari ; vel candem Eutychsano , & blashbemo errore confundi, diuinamý, effici effentialiter, probatum dederint. Adeffe Iefuita , adeffe monachi, & Sacramentarij , viros vos in probando vestro izuniman prastate. Quam fortiter. Quam intrepide, vt & hoc. Adefto Cardinalia Roberte, exprome rationes tuas. Iam adest illustrissimus & eruditissimus Cardinalis. Tu rationes suas expromenti faciles aures przbe

Si Christi humanitas, vere, & realiter non solum est vbique, quia est in toto mundo; sed, quia habet omnipræsentiam, & immensitatem, quam habet Verbum, & proinde est in infinitis C spatiis imaginariis extra mundum, vel certè esfe potest ; profecto est formaliter infinita, & immenfa; &, cum non fit infinita magnitudine molis, vt aduersarij concedunt; nam dicunt eam no esse diffusam vbique localiter; infinita erit magnitudine virtutis. Infinita autem virtus infinitam esfentiam requirit.

Mæuius hic longos logos texit; nobisque loquacissime cum alia, tum hoc denarrat, quid per communicationem realem idiomatum intelligendum fit; Ait, bec nomine non accipiendam communicationem physicam, vel effentialem, fed veram; fimilem aliquo modo illi, qua ignic communicatur ferro ignito ; bac enim communicatio vera eft & realis , nes tamen Phyfica feu naturalu & effentialu. Vt non fit D effentialis; attamen Phylicam non effe, quis affirmauerit, præter Mæuium, qui, vt supra aiebam, absque vocabulorum intelligentia de reconditis istis rebus differit? An non Physice communicatur calor ignis ferro ? An non Phyfice calor in ferro producitur? An calor ferro non ineft Phylice, tanquam subiecto suo?

Deinde, si quis cum ferro ignito ipsam ignis substantiam vnitam dicat ; ista vnio aliter fieri nequit, nisi per indistantiam substantia ignis & substantiz ferri; quia substantia non potest alteri substantiæ inhærere, sicut accidens inhæret suo subiecto, quod vocant inhasionis; fatendum tamen est ex hac immediata ignis cum ferro covnio diuina naturæ cum humana est similis vnioniignis cum ferro; Phyficam feu naturalem esse oportet. Et sicut ignis producit calorem in ferro, qui calor in ferro recipitur; ita in natura humana oportet produci à diuina proprietates diuinas, quæverè & realiter naturæhumanæinfint, hinc proprietates diuinas vel indiuidualiter multiplicari necesse est; vel casdem numero inueniri extra diuinam naturam in humana: quorum vtrumque eft impossibile. Quod fi precisè ex indistantia diuinæ naturæ ab humana transfunderentur in eam proprietates diuinz, sequeretur, easdem etiam transfundi in naturam cuiuflibet alterius hominis, cum multo intimius cum quauis vniatur, quàm ignis cum ferro.

Negat autem Mæuius hanc consequentiam: Humana natura Christi habet in se infinitas perfectiones & proprietates Dei, ergo natura humana Christi est infinita: idque propterea, quòd necesse non sit illud infinitum effici , cui infinita perfectio communicatur, quemadmodum necesse non est ferrum effici ignem vel calorem ; quando ei communicatur ignu vel calor. Mæuius solenni suo instituto nescit, quid garriat aut chartis illinat: Licet enim ferrum non fiat ignis, eo quòd ignem fibi copulatum habeat; neceffe tamen est illud ens reddi infinitum, quod infinitam perfectionem in fe verè, & formaliter habet: Nam quid est ess infinitum in perfectione, nifivere & formaliter habere in le perfectionem infinitam? At secundum Vbiquistas humana Christi natura verè, realiter & formaliter habet in se non vnam, sed plures perfectiones diuinas infinitas, vt omnipotentiam, omniscientiam, omnipræsentiam; ergo humana Chrifti natura eff verè & realiter ens infinitz perfeaionis. Si est ens infinitz perfectionis, non est igitur natura humana, quia natura humanaeft finita. Si non est amplius natura humana; ergo neque Christus est amplius homo; quia homo esse nequit absque natura humana.

Nec iuuat Mæuium, quòd obiectat, bumanam Christi naturam non babere bac attributa essentialiter & Physice; quia quomodocunque natura humana has proprietates verè, realiter & formaliter in fe habeat; necesse est per illam possessionem naturam humanam effici perfectionis infinitz, in omnigenere rerum, quandoquidem ens infinitæ perfectionis eft illud, quod in fe vere, realiter & formaliter perfectionem infinitam in omni genere rerum habet.

Dices. Etiamfiignie haberet in se subiestiue calorem infinita perfectioni in genere caloris, non sequeretur tamen ip/um ignem fecundum fub/tantiam fuam fore infinite perfectionis, sed maneret in se secundum substantiam finita perfectionic, ficuti antea; nes mutaretur in naturam infiniti illius caloris, fed perfeneraret in genere fubftantie.vt prius,licet vere , realiter & formaliter in le ba-

220

beret

#### 20I

## contra iudicium de lib. (oncord.

natura humana manere potest finita , licet verè & realiter diuinas proprietates, que funt infinite perfectionis, fibi communicatas habeat, vt placet Vbiquiftir.

Respondeo, negando cosequentiam, est enim dispar ratio: quia natura humana habens perfe-Aiones diuinas fimpliciter & in omni genere rerum infinitas, non potest illas habere per inhæfionem; quo pacto fubiectum habet fua accidentia; nec potest illas habere per solam indistantiamà natura humana ; quia fic omnes omnino res proprietates diuinas fibi communicatas haberent, cum essentia diuina ab omnibus indister, imo omnes intimè penetret: nec concedunt Vbiquistæ naturam humanam habere proprietates diuinas mediate, in hypostasi scilicet Verbi, in qua existit; & à qua terminatur ; & effe incommunicabile accipit; vt Catholici docent; necesseeft ergo, vt natura humana habeat istas perfectiones diuinas in sua effentia: si illas habet in sua essentia, verè igitur natura humana secundum essentia efficitur infinita, & per consequens, definit effe natura humana ; fed fit&eft Deus; quia quod estentia infinitæ perfectionis in omni genere rerum habet, id vtique Deus eft. At nihil horum contingit in ferro participante calorem infinitum, quoad intensionem ; tum quia talis calor non est simpliciter infinitus in omni rerum genere ; tum quia inhæret accidentaliter ferro, tanquam subiecto; quorum neutrum dici potest de perfectionibus divinis, ve nec illud, C'ergo formaliter est infinita & immensa, & cum quod adiaceant tantum extrinsecus humanz naturæ ; ficut vestis vel locus adiacet homini, &c.

Inftat Mæuius : Verbum eft vbig, ; vbig, regnat, vbig, dominatur; ergo & affumpta eius bumanitas est vbique. Perinde ac si diceres : Anima quæinformat & animat dextrum oculum vbique est in corpore; vbique viuificat, vbique partes corporis animat, ergo & oculus dexter vbique est in corpore. Pulchrè, cum quibus pulehritudine certant, quz mox de dextra Dei blaterat; sed ea iam non semel profligauimus; quæ Battus noster recinit non fine Hunnianis ampullis; vt: fequitur irrefutabili. ter. Considera, quaso, per Iesum Christum, mi Bellarmine, quanta hac lux veritati, cui tu contradicu. Quis, D obsecro, hic tantus veritatis splendor, ad quem tam enixè Bellarminú inuitas? Aperiamus oculos ne tanto spectaculo priuemur. Dixit Deus Christo; sede à dextris meis donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Hac verba de sessione quadam in tempore facta expresissime loquuntur, in diuina autem natura Christi omnie sunt aterna. Brgd fimiliter, quia festo ad dextram Chrifto demum post refurrectionem, & afcenfionem tribuitur; quu non videt, temporale initium dari ? In Deo antem eins effentiam , & virtutem concernens, nullum potest dari initium. Ergo cum A&.2. dicitur, Exaltatus dextrâ Dei, recte dicunt Patres,reiiciendam de dinina natura interpretationem , bac adducta ratione: Exaltari altißimus nequit. Confidera,

beret infinitum calorem : ergo in nostro quog, proposito A quaso, per lesum Christum, mi Bellarmine, quanta bac lux veritativ, cui tu contradici: !

> Quanta lux, quanta splendoris immensitas; quam vix oculis tuto vsurpare licet ; periculum enimest, ne nimio fulgore percussi, detrimentum aliquod capiant. Num dicit Bellarminus, Cbriftum exaltatum ad dexteram Patric ex tempore jecundum naturam dininam? Tuquidem hoc Bellarmino tribuis ; sed impudenter ac mendaciter, cum Bellarminus & in Iudicio de Concordia, & lib. 3. de Chrifto cap. 15. fessionem ad dexteram Dei explicet expresse de Christi natura humana,quam ad æqualitatem diuinæ potentiæ, maiestatis & gloriz ( hanc enim per sessionem ad dexteram intelligit) exaltatam ait, non in se pre-B cisè, sed in sua hypostasi.

Ait Bellarminus : Humanam Chrifti naturam formaliter effe infinitam, fivbig, fit prafens per ipfam omniprajentiam dininam. Oggrunnit Mæuius; Bellarmini argumentum este huiusmodi. Humana Christi natura est vbique (adde per ipsam omniprasentiam diuinam) erge formaliter eft vbique, hoc eft, effentialiter. Lector videat ipfum Bellarminum. & fi hoc argumentum necinterminis apud Bellarminum repererit, & præterea expresse viderit, illud non posse ex Bellarmini discursu exstrui; Mæuio nullam iniuriam inferet, fi ei inter fubfellia Sycophantarum locum tribuat : nam Bellarmini argumentum est tale, Humana Christi natura estvbiq; per ipsam omnipræsentiam Dei; hoc de infinita magnitudine molis accipi nequeat, dicendum erit, esse infinitam infinitate virtutis, quæ requirit infinitam essenti-

Sed demus argumentum à Mæuio confictum, prodiisse ex Bellarmini officina : An non est bona hzc consequentia? Humana Christi naturaeft vbique : ergo formaliter eft vbique.Certè tam bona est, quam est ista; Mæuius est in aliquo loco: ergo formaliter est in aliquo loco. Mæuius est successiue in pluribus locis, ergo Mæuius est successiue in pluribus locis formaliter. Substantia & essentia Mæuij est in aliquo loco ; ergo substantia Mzuij est in aliquo loco formaliter, &, fi vis, esfentialiter, hoc est, secundum essentiam.

Ait Mæuius. Naturam bumanam Christi habere bac attributa communicatiue duntaxat. Efto, habeat communicatiue. An ideo non habebit formaliter ? Etiam murus dealbatus habet albedinem communicatiue, an ideo murus non est formaliter albus ? Neque formaliter esse tale, est absolute esse tale effentialiter , vt iste hallucinatur, nam Cycnus formaliter est candidus; non tamen essentialiter ; tametsi recte affirmat Bellarminus, si verè & realiter, licet communicatiue, natura humana habet infinitam virtutem Dei, sequi, ipsam humanam Christi naturam esse infinitæessentiæ, quoad perfectionem, quia

12

infini-

infinitæ perfectionis virtus nonnisi infinitam A essentiam habere potest.

Stultifsimum autem eft, quod pafsim clamitat; Christi humanitatem communicatiue effe vbig; non tamen formaliter, quasi quis aliter vel in vno, vel in pluribus, vel in omnibus locis exfiftere queat, quàm formaliter. Scurrilitas eft; cum Bellarminum ita compellat. Parcius, sanctissime Pater, parcius, finon formaliter, finon effentialiter, tamen comunicatiue est vbig; & per vnionu personalu gratiam. An ideo no formaliter, quia communicatiue? An ideo non efsentialiter, quia vbique exfistit per communicationem infinitz proprietatis, quz communicari nequit, nisi estentiæ infinitæ? vt proinde necesse sit, humanam naturam in se & secundum suum esse, fieri infinitam, hoc ipso, quod per communicationem recipit infinitam perfectionem. Jam vide fis hoc Mæuij monstrum. Ratiocinationem Bellarminidicit esse assimilem huic suo febriculolo lomnio: si caro Chrifti viuifica est, hoc est, fi vitam omnibus bominibus, eâ vescentibus, affert. Ioan. 6. ant erit formaliter, boc eft, effentialiter, vt Deus ipfe, cuius naturale eft idioma viuificare : aut, omnind non erit viuifica: (ed fecundum Spiritum fantum caro Chrifti est viuifica: loan. 6. Ergo vel formaliter ; vel omninò non erit. Quid respondebin Iesuita ? Respondeo, formaliter effe vinificam; nec tamen essentialiter; sed instrumentaliter; Eft enim caro Christi instrumentum, quo Deus omnibus vitam impertit. Quid hoc ad tuam Vbiquitatem ? Dicimus, proprietates Dei creaturis communicari posse, non in se; sed in C suis effectis. fic vis viuificandi collata naturæ humanæ Christi, est effectus quidam virtutis illius viuificatricis immense & infinite, qua Deus effentialiter & ab æterno pollet.

Sequitur alius Mæuianus flupor. Chriftu etiam fecundum naturam bumanam remifit peccata Matth. 9. Marc. 2. Ergo bumana Chrifti natura collata efi infinita illa Dei poteftas, qua ad remittendum peccata, valet. Plumbeam collectionem: quafi verò hoc Chriflus præftare nequiuerit, per poteftatem creatam. & quod hinc fequitur, longè diuina inferiorem.

Mentitur Mzuius, Bellarminum fimpliciter afferere, omnipræfentiam naturæ humanæ pugnare cum veritate naturæ humanæ; hoc enim Bellarminus non affirmat de omni omnipræfentia, fed affirmat hoc folummodo de omnipræfentia Vbiquiftica; quæ fit, vt Vbiquiftæ fomniant, per communicationem ipfius omnipræfentiæ diuinæ & infinitæ; per hanc ait, tolli veritatem naturæhumanæ; & quidem meritifsimo hoc afferit, vthactenus vifum.

Mentitur Bellarminum docere, corpus necessario debere esse in loco. Opponit Durandum, & celum empyreum. Quid opus hac oppositione ? Num nescit Bellarminus corpus Christi in Eucharistia verè & verum corpus esse, nectamen in loco circumscriptiue existere? Sed en alius stupor euolat ex pectore & ore Mæuij. In mortali corpore potest effe immortalitas, faluo corpore; ergo etiam in natura humana finita potest effe per communicationem perfectio infinita, faluá natura humana finitione: Negatur consequentia, quia immortalitas, quæ Sanctorum corporibus conceditur, non est donum infinitum, sed finitum, hincà mortali corpore, salua corporis substantia, recipi potest.

204

Negat Mæuius verum effe, quòd Bellarminus allerit, infinitam virtute requirere infinitam effentiam; boc enim à vero abire, quando infinita perfectio alicui non effentialiter, fed communicatiue competit : Exemplum dat nobis ipfam humanam Christi naturam, de qua omnis est controuersia, hanc enim per com-B municationem possidere infinitas perfectiones, nec tamen propterea infinitam effici:vbi admodum erudite id, quod in quæftione positum est, pro ratione negationis suz Mzuius alsignat. Quidquid tricetur iste mendacinendus, nunquam sele extricabit; quia hæc consequentia est inelu-Aabilis. Hoc ens habet in se, intrinsece & formaliter infinitam perfectionem, ergo eft ens infinitum, quoad suam entitatem. Si ergo humana Christinatura in se, intrinsece & formaliter habet perfectiones diuinas & infinitas, oporter cam esse infinitum, & per consequens, non iam amplius naturam humanam, cuius perfeaio finita est. Dico autem, formaliser, tametsi refragante Meuio:quia formaliter tale essenon femper est essentialiter tale esse, vt supra ostensum; nam & homo formaliter est risibilis, non tamen effentialiter: Nec valet: Eft tale per communicationem & gratiam, ergonon formaliter; vt iam supra monui.

Si dicas: rette quidem totum illud aggregatum, quod ex natura bumana & perfectione diuina communicata confituitur, vocari ens infinitum, non tamen ipfam naturam bumanam, prout concipitur quafi fubiettum diuina perfectionis infinita, propteres in fus effentia infinitam vel effe vel vocari poffe; Respodeo, planè ipfam etiam naturam in sua effentia infinitam fieri; quia virtuti fimpliciter infinita, vt est perfectio diuina, non est vilum subiectum proportionatum & accommodum, nisi essentia infinita.

Tribuit Mæuius Bellarmino hoc argumentum. Si humana Cbriffi natura babet dinina maieftatie poffeßionem & vfurpationem, reuera erit Dew. Atqui prius afferunt Concordifta, vt liquet ex eorum verbin à Bellarmino adducti, ergo, & c. Repetit cuculus coccyfmos toties iam auditos. Maiorem effeveram de poffeßione & vfurpatione dinina maieftatu effentiali, formali, ita vt babeat alienv 2) zeñov ris Subrar in fe, & exfe: non autem effe veram de communicata vfurpatione & poffeßione. Sed quidquid battologiæ & matzologiæ Mæuius profundat; nunquam fe ex pedicis huius fyllogifmi expediet. Quidquid habet in fe, intrinfece & formaliter diuinam & infinitam perfectionem, licet fibi communicată, illud eft ens infinitum, & per confequens, Deus. Natura hu-

mana

Digitized by Google

## contra iudicium de lib.Concord.

mana Chrifti habet in fe, intrinfecè & formaliter diuinam & infinitam perfectionem, tametli per communicationem & gratiam, ergo humana Chrifti natura eft ens infinitum, & per confequens, Deus. Maior eft certa. Minor in fchola Vbiquiftarum zquè eft euidens. Nam quod Mzuins illud formaliter reiicit, perfpicuè oftendit, fe necdum didiciffe, quid fit formaliter effe tale.

205

Poft varios Battismos & coccysmos laxat Mzuius os suum iaciendis in Bellarminum conuiciis. Ædopol, lesuita, vociseratur Mæuius, ego hic non sumerarium te, sed extreme cæcum, & iustissimo Dei iudicio luminein sacris cassum dixero: Qua de caussa? Quia BellarminusLutheranam Vbiquitatem non amplectitur; quod indicium est summæ cæcitatis: nam si pulchritudinem huius tam bellæ & formosæ Nymphæ intueretur, è vessigio in eius amorem exardesceret.

Mentitur Mæuius Bellarminum, Concordiftis ex his verbis pag.745.contradictionem obiicere velle: Scriptura facra banc maieflatem omnipræfentia foli Chrifto, nulli autem alö bomini tribuit. Subiicit Bellarminus: Paulò antè dixerant; fe de Chrifti humanitate loqui, & non de fola diuinitate, cum Chrifto tribuunt omniprefentiam. Quibus verbis minimè vult Bellarminus Concordiz architectos & patronos antilogiz arguere, fed ex eorum verbis demonstrare conatur, Concordiftas ipfam diuinam omnipræfentiam tribuere & transcribere humanz naturz Christi Domini. An vllam inhoc eis iniuriam irrogat? An non C Bergenses Patres hoc volunt & tu cum illis?

Quapropter nil nisi fumosas criminationes interpretor illatua: Putat Cardinalis, cam de Christo lequimur, nos folam eius divinam naturam intelligere velle & debere; idqúe ex ruditate & ignorantia nominis Christiprovenire. Vnde tu hunc Bellarmini senson elicis, nisi ex innata pectori tuo sycophantandi prurigine? Vnde hanc ruditatem & nominis Christi ignorătiam colligis, nisi ex ruditate & inscitia tuat quia Bellarminus optime perspectum habet, quid nomen Christi significet, etiam apud Lutheranos, vt planum fit, ex toto libello, quod Iudicium de Concordia Lutheranorum, inscribitur, & ex disputatione contra V biquetarios.

Ait Mæuius: Concordiftas Vbiquitatem non modo D affirmare, fed & probare tum ex lege & teftimonio, tum ex confensu ortbodox a antiquitatis, laudatque Bellarminum, quòd hoc ipsum fateatur. Bellarminus no afferit, Concordistas suam Vbiquitatem probaressed ita loquitur: Prolixe docere conantur. Aliud est conari; aliud reipsa, quod conaris, præstare; prius tribuit BellarminusConcordistis; non posterins: Quaratione Vbiquitatis portentum ex Scriptura & Ecclesiastica vetustate comprobaretur, cum vtrique penitus ignotum fuerit?

Ait Bellarminus, communicationem idiomatum fecundum Patrum doctrinam, non tribuere vni naturæ ea, quæ funt alterius, fed tribuere vni fuppofito vtriufq; naturæ proprietates. Vbi Mæ-

turpiter te das,ita deridendum te propinas, vt nibil fupra. EnCymbalum tinniens,&cum ipfo tinnitu euanescens. Nam quod denuo non pauca Patrum testimonia iam superius à se recitata ; oggerit & ex Concordiz penu transcribit, inanem operam fumit; quia nullus veterum Patrum hanc fupremam absurditatem vnquam suffragio suo stabiliuit aut communiuit; vt sæpius non modò à Catholicis, sed & a Caluinianis, often sum est, excussis & sigillatim examinatis omnibus illistefimoniis, quz Concordistz ex patribus protulerunt in Appendice quadam ad Concordiam, cuius est ista inscriptio : Catalogus testimoniorum cum scriptura, tum purioris antiquitatis : ostendentium, quid vtrag, non modo de persona, deg, diuina maiestate humana natura Domini noftri Iefu Christi euecta ad dexteram omnipotentia Dei tradiderit, sed etiam quibus lo. quendi formulis vsa sit. Vide librum Hospiniani Caluinista de origine & progressu libri Concordiæ cap.57.

Et tamen his thrasonismis aggreditur Mæuius Bellarminum. Bellarminus quog, rem non indignã Cardinali praftiterit, fi veritatem ex ante dictu cognouerit, agnouerit , & vtinam , vtinam pænitenti corde amplexus fuerit. Lucet , me hercle , fplendor veritatis : lucet , & fulget ita in pectoribus piorum , vt mirum fit maxime, quaratione bomines ifti excacati reddantur : fed ita fit. ita contingit; deferuntur à Deo iustisime : efficiuntur, ve oculos habeant, & non videant; aures, & non audiant; corda, & non fentiant. Certe Lutheranorum infcitia cum in omnibus fidei controuersis capitibus, tum præcipuè in argumento de persona Christi, & communicatione idiomatum siclucet & elucet, vt vix quidquam lucidius excogitari queat; quod non inficiabitur, nisi ille, cuiVbiquitatis amor oculos effodit. Sed ita fit, ita contingit : deferuntur à Deo iustifsime, quibus credendi norma non est nisi proprij cerebri vertigo.

Ait Bellarminus. Communicatio idiomatum, quam Patres agnoscunt, mutua est, & non minus Deo conuenit, quàm homini; at aduersarij humanæ naturæ tribuunt realem communicationem diuinorum attributorum: diuinæ autem non tribuunt realem communicationem humanarum proprietatum.

Hic multa ineptissime garrit Prædicans. Principio, non ideo falsam fore communicationem idiomatum, quam Vbiquista conftituunt, licet priscu patribus aduersaretur, varia enim per Lutherum diuinitus patefaöta effe dogmata. Quomodo diuinitus, si hæretica, noxia, perniciosa? Negat deinde communicatione, quam fingunt, patribus repugnare; id liquere ex testimonius qua magno numero promunt. Promere non est artis; sed apte, apposite, ad rem, & vere promere, id nimirum eius artis est, quam necdum didicerunt Vbiquista, neque vnquam discent, quamdiu pro falsitate stabilienda Patrum dicta proferre tentabunt.

14

Digitized by Google

Menti-

### Refutatio Mæuiani libelli

minum fibi contradicere. Qua ratione? Quia in refuta. tione quarti erroris concedit communicationem idiomatum vtriufg, nature effe mutuam , & non minus Deo conuenire, quàm bomini. At boc negat Bellarminus, inquit Mæuius, in examine primi & fecundi erroru Concordia. Os & vultum Mæuij: Quid non audet impudentia, przfertim quando infcitia accedit? Siccine Bellarminus reiecit communicationem idiomatum respectu vnius & eiusdem suppositi, ita vt idem Christus dicatur Deus & homo; immortalis & mortalis, natus, passus, mortuus, sepultus? Vbi, quzío, hanc communicationem idiomatum negauit Bellarminus? In primo & fecundo errore. Quid ergo ibi? Ait; fi non mentitur Mæuius; Christum Deum & bominem nec paffum, nec natum, B nec crucifixum, nec eundem Deum & bominem , facerdotem noftrum effe. Hzccine Bellarminus! Cedo Przdicans: Itáne scripsit Bellarminus? Hasne propofitiones in chartam effudit Bellarminus? Cbriftus Deus non est natus. Christus Deus non est passus, non est crucifixus, Chriftus Deus non est Sacerdos & Pontifex nofter. Quz, obsecro, maior audacia & proiectior impudentia fingi potest, quàm hæc Mæuiana; quandoquidem Bellarminus diserte & in libello de Concordia, & hoc libro tertio, & vbique in fuis Disputationibus propositiones istas: Chriftus Deus non est natus, non paffus, non crucifixus, pro hæreticis habet;contrarias autem:Chrift Dew eft natus, paffus, crucifixus pro orthodoxis.

At Bellarminus dixit: Christum non effe natum, C paffum, crucifixum, quatenus Deus, fiue fecundum diuinam naturam. Ita est. Hoc Bellarminus asserit, asseriturque ab omnibus, quos spiritus Eutychianus non afflauit. Num istæ propositiones : Chrifius Deus non est natus, Christus Deus non est passus, crucifixus; Suntæquiualentes istis? Christus quatenus Dem feu fecundum naturam diuinam non est natus, ex Virgine scilicet; Christus quatenus Dem, hoc est, fecundum naturam dininam no est paffus, crucifixus? Quis hoc affirmet, nisi quem inscitia, quantus quantus eft,tenet ac possidet. Tantum enim dissident, quantu fallitas & veritas: nam priores fallæ funt; quiatollunt Incarnationis mysterium; quo accidit, vt de codem supposito diuino attributa etiam natur z human z verè affirmentur, inter que D attributa funt itidem ista : nasci, possepati, crucifigi, mori, & id genus alia: at vocabula rt, quatenus, vel fecundum, additain propositionibus, transfundunt prædicata humane naturæ in diuinam; senfus enim huius propositionis, Christus quatenus Deus, natus, paffus, crucifixus, mortuus est; confit iste: Cbriftus fecundum naturam diuinam natus, paffus, crucifixus, mortuus est. Qui sensus non modo est falsus, fed simpliciter impossibilis, vt notum omnibus, qui veram notionem diuinz naturz in animo fuo informarunt.

Quærit Mæuius: Vtrum fit proprium Filij Dei nafis in tempore? In promptu elt responsio, eaque negatiua, nam multæ aliæ res in tempore & natæ fue-

Mentitur inuerecundo & duro vultu, Bellar- A runt, & adhuc nafcuntur, & posthac etiam nanum sibi contradicere. Quaratione? Quia in resutane quarti erroriz concedit communicationem idiomaprium Filij Dei.

208

Mox mentitur, Bellarminum scribere, Luiberanos non agnoscere vllam communicationem idiomatum mutuam: non dixit hoc abfolutè Bellarminus; cui ignotum non fuit, etiam Lutheranos, vtriusque natura proprietates, vni supposito vtcunque tribuere in concreto; fed dixit; communicationem idiomatum;quam Patres agnoscunt, effe mutuam; ac proinde non esse illam : quam inter duas naturas fingunt Vbiquista, qua, ipsis etiam fatentibus, non est mutua; neque enim tribuunt naturz diuinz realem communicationem humanarum proprietatum;vt videre est in Concordia. tametsi,vt funt inconftantes & variabiles, fui non rarò obliti, etiam humana attributa in diumam tranffundunt; vt cum has propolitiones concedunt; Chriftus fecundum divinam naturam natus est. Chriftus fecundum diuinam naturam paffusest ; crucifixm, mortum. An non in his propositionibus, pro quibus iple Mæuius initiò pugnauit; humanæ naturæ proprietates, nafci, pati, crucifigi, mori, tribuuntur diuinænaturæ Chrifti?

Mentitur Mænius : Tefuit as negare communicationem mutuam idiomatum, qua vni fuppofito attribunnur & adfiribuntur in concreto proprietates vtriufque nature. Quis noftrum negat has propofitiones: Chriftu est omnipotens, aternus, immenfut, infinitus; nempe fecundum naturam diuinam: Et, Chriftu est natus ex Virgine, paffus, crucifixus, mortuus; nempe fecundum naturam humanam. An non hic vtriufque nature proprietates eidem fuppofito, Deo & homini à nobis tribuuntur?

Mentitur iterum profligatè, cum dicit: Bellarminum affirmare Patres aguoscere communicationem proprietatum realem, mutuam & immediatam inter ipfas 'n atur as; a ded vt non modd attribut a diuin a communicen tur natura humana, vt delirant Vbiquifte;fed & proprietates bumana communicetur natura dinina. Quod Bellarminus nunquam somniauit; neq; nisi per fummam imposturam & nequitiam ei hoc à Mæuio affingitur, cum expresse dicat; communicationem idiomatum secundum Patrum do-Arinam, non tribuere vni naturæ, quæ funt alterius, fed tribuere vni fuppolito vtriulque nature proprietates. Ex quibus verbis planum fit; Bellarmini iudicio, Patres nullam penitus immediatam communicationem proprietatum vtriulque naturæ agnouille; led totam in eo constituisse, quod vtriusq; naturæ proprietates de eodem supposito verè affirmantur ac prædicantur.

Obiicit Bellarminus Concordiftis decretum conciliabuli Drefdenfis; quo Vbiquitas tantoperè à Concordiftis laudata; perenni anathemate percellitur, idque non à diobolaribus, fed à præcipuis totius Saxoniæ ministris. Respondet Mæuius: Antiores decreti illius suére Caluiniani, Sacramentary; Orcodoxi, non ortbodoxi, mataologi, non Theo-

Digitized by Google

# contra iudicium de lib. Concordiæ.

legi, veritati vera oppugnatores non propugnatores, di- A mentitur. An non enotanit Bellarminus duos fcordie auctores, non Concordie fautores, doctrine Lutherane infectatores, non fectatores. Tu orna quantumcunque lubet, & quibuscunq; voles elogiis Auctores decreti Dresdensis: parum moror. Bellarminus non alio confilio decretum hoc Lutheranis obiecit, quàm vt oftenderet, quâm conftanter in affertione dogmatum vestrorum persisatis, cum illa Saxonia, que anno Christi M. D. LXXI. Vbiquitatem, vt immane monftrum profcripferat, eandem post paucos annos, vt cœlo lapfum munus, amplexa fuerit. Si autem Au&ores decreti Dresdensis tales fuêre, quales à Mzuiano stylo depinguntur, oportet ferè omnes Saxoniz ministros eiusdem forme & speciei fuiffe;quia Drefdenfem confefsionem approbarunt | B Theologi Academiz Lipfienfis & VVitebergenfis, & trium Confiftoriorum, & præterea omnes Superintendentes Saxonicarum Ecclesiarum, vt patet apud Holpinianum lib. de libro Concordiæ, cap.3. qui hoc perspicue ex scripto Lutheranorum ad Augustum Electorem demonstrat; quamuis postea isti ipli approbatores, vbi in Saxonia Smidelini, hoceft, Vbiquistica factio inualuit; Decretum Dresdense & suas approbationes, velis retrorfum datis, condemnarunt, exagitarunt, & acerbissimis iudiciis insectati sunt; vt docet idem Hospinianus: nec id mirum videri debet, quia precones isti seruiunt foro actempori, & prout flat aura, ita sefe itidem vertunt & reuertunt. Hactenus de quarto errore Concordiz.

200

Quintus error Concordiz contra symbolum est, inquit Bellarminus, quod vnio hypostatica confistat in communione diuinorum attributorum.Ethoc à Concordia non semel infinuari, demonstrat Bellarminus adductis Concordiz verbis. Mæuius grauiter expostulat cum Bellarmino, quasi V biquistas tam indoctos & inscitos cenleat, qui inter cauffam & effectum nullum discrimen agnoscant : nam vnionem hypostaticam este cauffam communicationis idiomatum : ipfam verò communicationem esse effectum. Nelcio quàm acuti alioquin sitis in rebus discernendis; Hoc euidenter oftendit Bellarminus, fabros Concordiæ effettum à caussa non distinxisse, quando non semel aperté indicant, vnionem bypostaticam consi stere in communicatione idiomatum : manifelte enim effectum confundunt cum caussa; & user aciner faciunt.

Calumniatur autem, veteri fuo more, Prædicans, quando Bellarminum somnolentie arguit, tanguam oblitum, quid scriptitare proposuerit : nam erroresConcordie contra Symbolum refellere voluit. An non hoc præstitit, in hocetiam quinto errore profligando? Nam quod Mæuius oggannit,Bellarminum, ne vno quidem apice probare potusffe: verbailta; quod vnio hypoftatica in communicatione diuinorum attributorum confiftat; in libro Concordia reperiri; nihil aliud agit, quàm quod folet, hoc eft,

locos ex Concordia, vbi Concordista planè indicant, vnionem hypoftatica confiftere in communicatione idiomatum, qualem Vbiquetarij comminiscuntur?

Multa blaterat Prædicans de vnione hypoftatica; & poftquam omnia dixit , nihil dixit; quia veram hypoftaticz vnionis rationem & notionem nunquam attigit. Et qui attingeret, cum hæc talia & istius & omnium Prædicantium captum exsuperent, quippe omnis folidioris Philosophiz & Theologiz expertium?

Ait Mæuius; Concordíam palam diffinguere vnionem hypostaticam à communicatione idiomatum illis verbis:Propter vnionem autem hypoftaticam, & ex ea consequentem communicationem : Num hoc nesciuit aut abnuit Bellarminus? An non hæc ipfa verba ex Concordia recitauit? Num idcirco Concordia alibi hæc inter se non confudit, quia semel manifeste distinxit? Quasi verò Concordiz penitus sit insuetum, vt à se ipsa discordet. An non hæcetiam sunt Concordiæ verba, a Bellarmino transcripta? Propter banc bypostaticam vnionem,qua fine vera illa communicatione nec cogitari,nec subsistere potest, & c. At certe id non est posterius, inquit Bellarminus, sed est verè de essentia, fine quo alterum necesse, nec cogitari poteft.

Profert Bellarminus hac quoque ex Concordia verba. Et fand veteres Ecclefie Doctores, duo hec vo-C cabula, rowwier is fromy, communicationem & vnionem in explicatione buim myflerij coniunxerunt, & alterum per alterum declararunt. Subiicit Bellarminus. En quàm apertè idem esse volunt vnionem hypostaticam, & suam illam communicationem idiomatum. Ait Mæuius: Bellarmini argumentum effe huiufmodi. Lutherani dicunt, fine communicatione vnionem ne cogitari quidem vel fubfiftere poffe : ergo vnionem & xouverier pro in Swapion habeant neceffe est. Quo artificio ita concludi, Roberte t fic enim compellat Mæuius Bellarminum. Nunquid non rideres, fi ad exemplar tuum fic concluderem ? Cauffa fine effectu ne cogitari quidem potest, quod est apud omnes fanos aziónisov,ergo cauffa & effectus funt vnum & idem. At hoc est Mæuij figmentum, non Bellarmini argumenta-D tio, quam si quis candide formare velit; sic formabit : Concordiftæ dicunt hypoftaticam vnionem nec cogitari nec subsistere posse sine communicatione Idiomatum; ergo communicatio idiomatum non consequitur, hoc est, non est posterior, ipsa vnione hypostatica, sed est de essentiali conceptu vnionishypostaticæ: quiaid quod prius est cogrtari potest, absque co quod posterius est. Hic Bellarmini sensus & discursus eft, non is, quem nobis apponit Mæuius, qui imperitiam suam alias manifestisimam, manifeftiorem adhuc reddit, cum cauffam abfque effeau mente concipi posse negat. An caussa non est prior suo effectu: si non tempore, saltem natura? An caussa in illo priore mente apprehendi nequit?

2 I O

# Refutatio Mæuiani libelli

nequit? Quanquam fi cauffa & effectus confide- A fecundum Catholicam fidem, quam exposuerentur, vt funt relatiua, cauffa fine effectu concipi nequeat, cum ca fit relatiuorum natura, vt fimul cognoscantur, scque mutuò ponant ac tollant. Verùm hac confideratione licet effectus no sit de essentia caussa; habitudo tamen & ordo quidam ad effectum eft cauffz effentialis, vt contingit in omnibus reciprocis relatiuis. At Concordifta videntur velle communicationem idiomatum nullo respectu cogitari possetanquam posteriorem ipsa vnione hypostarica; & tam ar-& coniungi, vt qui nominat vnionem hypoftaticam, nominet fimul communicationem idiomatum, & vice versa: alteriusque rationem & notionem per notionem & definitionem alterius assignari & explicari posse: Quod quid aliud est, B quàm vnionem hyposticam & communicationem idiomatum, fynonyma dicere?

2 I I

Quarit Mauius ex Bellarmino: Pote/ne, Roberte, imaginari tibi arborem absque fructu? Quid ni polset?Quotidie non modo nobis imaginamur, sed & oculis víurpamus arbores abíque fructu. Pergis. Potefne mente concipere Patrem absque Filio, creatorem sine creatura ? Respondeo, nosid non posse formaliter propter naturam relatiuorum; posse tamen hoc materialiter : potest enim quis eum, qui Pater eft, fine Filio; & eum, qui creator eft, fine creatura concipere. Et tamen abstrahendo à natura relationis, Pater, vt caussa, prior est Filio, & fimiliter creator creatura'; & vt prior, mente apprehendi potest. Neque verò vnio hypostati- C ca & communicatio idiomatum talia relatiua funt formaliter, primo aspectu & intuitu, qualia Pater & Filius; creator & creatura. Quapropter minime necesse est, vt, audita vnione hypostatica, necessariò ipsam quoq; communicationem concipere debeamus; ficut audito homine, vel animali rationis participe, necessariò non concipimus ea, quz ex hominis esfentia consequuntur, vt funt proprietates, & tamen hominis effentia habet quandam ad istas habitudinem, tanquam ad effectus quoldam luos.

Neque Bellarminus arguit Concordistas ob hocquòd dicunt, vnionem bypoftaticam & communicationem idiomatum, indiuulfo nexu, tanquam cauffam & effectum formaliter, coharcre (quanquam hoc D potius dicit Meuius Concordie Interpres, quàm ipla Concordia) sed quiaita de vnione & communicatione idiomatum philosophantur, quasi nullo penitus discrimine secernerentur, vnumque prorsus ac idem essent. Hoc delirium refellit hic Bellarminus etiam hog argumento : Hæc sententia, quod vnio hypostatica consistat in illa communicatione divinorum attributorum, deftruit omnino mysterium incarnationis. Nam, inprimis, cum diuina attributa, id eft, omnipotentia, omniscientia, omnipræsentia, & similia, fint communia toti Trinitati; fi in illorum communicatione confistit vnio hypostatica, sequitur, omnes tres perfonas effe incarnatas: vtenim

runt vetera Concilia generalia, 3.4.5.& 6. ideo sola persona Filij incarnata est, quia vnio facta eft per communicationem subsistentia propria ipfius Filij:ita fecundum aduerfariorum fententiam, totam Trinitatem incarnatam effe, neceffe eft, cùm vnio facta fit in eo, quod eft commune toti Trinitati.

Quidhic Mzuius? Nil nifi clamores & criminationcs.Quantus quantus reputeris apud tuos, mi Bellarmine, più certè, & verèfidelibus, tiro , & quouis avax qaChтфrudior hac in parte videris : quippe , qui indigeau instructione, qua personas Trinitatis ad inuicem discernerequeas. Quare vt & bac in parteliberalitatem meam experiarii , quomodo argumenti tui (crupulos eximere queas, fideliter docebo.

Hæciste ineptus nuper Magistellus, postea ineptior ex ludo Hunniano Doctorculus, Prædicans iuuenculus, qui vult esse Bellarmini Magister, non sat idoneus, qui sit eius agaso aut mulio; qui mox de distinctione divinarum personarum, & diuinis attributis loqui ingressus, non disferit, fed ruditer rudit. Cuius ruditus en infigne specimen, quod iam antea etiam dederat in defensione Labyrinthi Hunniani, vt fupra in prima parte huius Appendicis dixi. Fatetur attributa dinina abfoluta effe communia toti Trinitati.Sed addit ex di-Aatis fui Hunnij hanc stultitiam:Omniprafentiam, omniscientiam, omnipotentiam, & c. Filij, quatenm est in bypoftafi Filij; & quatenus bypoftatice confideratur , non effe communem toti Trinitati. Quemadmedum enim bypostasis Fili communie non est toti Trinitati, inquit Mæuius,ita nec eius omnipotentia, omniprafentia, quatenu unosumas videlicet confideratur, communis est Trinitati, id quod irrefutabiliter demonstrabo boc patto: (en thrafonifmum Hunnianum) Aut bypoft afis Filij est bypostasis Filij sola, aut communis Trinitati toti. Falfum est posterius : aliâs enim nota characteristica perfonarum Trinitatis Carriñãs, & velut in momento tollerentur. Ergo verum prins. Omnino prius verum eft, nempe hypoftafin Filij non effe communem toti Trinitati,quja eft propria Filij;nam hypoftafis Filij non est quid absolutum, sed respectivum:at sola absoluta in diuinis sunt propria, non autem respectiua.

1am fic, inquit Mæuius, ant bypoftafis Filij erit bypoftafis cum adiuncta sua omnipotentia, omniprasentia, 🕝 cateris idiomatis บัสจรมกมมัร fibi competentibus : aut eris aliquid fine bifce, boc est, imaginarie faltem, & nomine nudo peculiaris erit perfona à Patre, & Spiritu fancto ; fed hoc posterius non tam absurdum , quàm extremè blaspbomum est. Verum igitur prius.

Respondeo, hypostasin Filij, esse hypostasin propriam Filij, quatenus ratione saltem abessentia absolutisque & communibus idiomatis: realiter autem ab hypoftafi Patris & Spiritus fan-Ai diftinguitur, nec ad rationem hypoftalis formaliter, vt fu, pertinét attributa abfoluta & communia, vt funt omnipotentia, omnifcientia, & id genus alia: quia cum hæc fint formaliter omni-

212

bus

С

bus personis communia; non possunt ipsa in hy- A lam suam solam personalem omniprasentiam erit com postafi Filij, verbi gratia, formaliter computari quali quzdam constitutiua cius; nisi quis ipfam etiam hypostasin Filij tribus personis communem blaspheme flatuere vellet.

Nec ideo formaliter ad conflictutionem hypostaseos Filij spectant ista attributa absoluta & communia, quia subsistunt in hypostasi Filij; nam & in rebus creatis natura seu essentia subsistit cum suis proprietatibus in hypostasiseu suppolito;nec tamen natura cum fuis attributis hystafin formaliter constituit. Itaque hypostasis Filij non est nudum nomen & imaginatio, vt isto imperite ait, sed est persecio respectiua,& quidem immenía; propria Filij, ratione ab effentia & attriburis absolutis distinctaineque ex illis forma- B liter constituitur, vt iam dictum, licet cum illis realiter identificetur.

Viterim fie, ait Mzuius. define, oro, quia quò plura blatis, co magis inscitiam & impietatem tuam patefacis. Quidenim imperitius, quidà pietate alienius, quam dicere : omniscientiam cademý; eft ratio aliarum proprietatum abfolutarum, que bypostatice existit in Filio, non esse communem soti Trinitati, fed foli Filio propriam ? Quod fimiliter de effentia afferendum erit; nam & hzc, vt hypoflatice in Filio existit, & existere cogitatur, non crit communis toti Trinitati. Ex quo sequitur, omnia effe triplicada vel quadruplicanda. Nam essentia & attributa absolute spectata crút communiaomnibus tribus personis. Essentia & attributa spectata, vt hypostatice infunt in Filio; erunt propria Filij; non communia; effentia autem & attributa absoluta, que insunt in Patre, erunt propria Patris; & quz in Spiritu fancto, propria Spiritus sancti. Ex quo ingens impietatis chaos & confusio nascetur; nempe effentiam Patris realiter diffingui ab essétia Filij;quia propria vnius personæ realiter distinguuntur à propriis alterius personz. Quò progrederis, Mzui? An tibi fatis non crat hanc impietatem protulif. fein Apologia Hunniani Labyrinthi/An hic iteranda fuit, & quidem planius & explicatius?

Qualis porrò fatuitas, cogitare, ideo aliquid non effe pluribus commune, quòd in aliquo hypostatice exfistat:quali verò hzc subsistentia tol- Dinegatur Maior : nam neque in humanis semlat naturæ communionem. Dic, Mæui, an natura humana, non ell specificè omnibus hominibus communis, quia hypostatice existit in Petro, vel Paulo, vel alio indiuiduo? Quod fi quz creata natura cum fuis proprietatibus, existeret in tribus hypoltalibus, in Petro, Paulo, Iacobo; an ideo defineret effe communis Pauli & Iacobi, quod exifteret in Petro; etiam vt exiftens in Petro?

Iam pergevlterius, Mzui. Et bea nos afininis tuis acuminibus. Si ergo perfona Filij, perfona Patrix non est, vel communit non est Trinitati, & verò perfona abją, juž bypostaticė sibi determinata omniprajentia non est; alŝâs enim perfona Deus non effes; vtique nec quoad ilтипи Trinitati: fed vera priora. Ergo, Gc.

Clarius potuisset Mæuius hanc suam insipientiam nobis proponere hunc in modum : Perfo na Filÿ non est communis toti Trinitati ; ergo nec effentia vel proprietates in persona Filij existentes (quas iste ineptè vocat personales; quòd in persona existant) funt communes toti Trinitati. Respondeo, consequétiam effe imperitifsimam, & præterea blafphemam. Quam probat Mæuiús.

Perfona seu bypostasis Filij non est absque essentia & attributů in fe bypoftatice fubfiftentibus, quia perfona Fi lij est Deus; habet ergo in se diuinam essentiam & proprietates diuinas. Respondeo, nihil aliud hinc confici, quàm hypoftafin propriam Filij habere in fe , & includere effentiam & proprietates effentiz abfolutas & communes toti Trinitati; neque ideo effici proprias, quòd in propria Filij hypostasi existant; ficut nec natura humana cum suis proprietatib' specifice desinit esse communis, quod in hypostali Petri subsistat.Quod ergo sic vsuuenit in communitate specifica, hoc in diuinis accidit in communitate eiusdem numero naturæ & earundem proprietatum.

At nisime coniectura fallit, in hanc tam spilsam subtilitatem inductus est Mæuius hac cogitatione. Effentia cum proprietatibus fuis absolutis exiftens in bypoftafi Filij, non dislinguitur realiter ab hypoſtaſi Filij; ergo eſſentia cum proprietatibus ſuis exiftens in hypoftafi Filij,non est communi Patri & Spiritui fantto: probatur consequentia:quia si esset communiu, etiam bypoftafis effet communis. At bos non, ergo, & s. probatur. maior. Quia quando duo realiter funt idem, fi vnum fie commune,etiam alterum erit commune:effentia eiuig, abfoluta proprietates , & bypoftafis Filÿrealiter funt vnum Gidemsergo fi effentia est communis, etiam bypostasis eris communis. Hæc Mæuij phantafia totum facrofan-Aç Trinitatis mysterium euertit;vt quiuis eruditus facile perspiciet, si ad consequentias, quæ hinc deducuntur, animum nonnihil attentius aduertere velit.

Vt breuiter hanc delirationem Mzuianam diluamus, ad argumentum, concesso antecedente, negatur consequentia. Ad probationem negatur Maior. Ad probationem Maioris, iterum per verum habet : ex multorum enim sententia natura humana, & hypostasis in rebus creatis funt realiter vnum & idem; & tamen natura specifice communiselt pluribus:non verò hypoftafis. Naturzitidem specificz proprietates communes funt pluribus; non differentia individualis & personalis; & tamen realiter idem sunt cum proprietatibus naturz. Quanto minus valebit Maior illa in diuinis, propter virtualem distinaionem, quz est inter hypostafin, & essentiam eiusq: proprietates, quæ cum in re infinita fun. detur, æquiualet distinctioni reali, facitque, vt de eadem entitate lecundum rem, idem vere negetur & affirmetur; tametli secundum diuersos re-

spectus.

Digitized by Google

### Refutatio Mæuiani libelli

spectus. Nec sufficit Mzuio semel, etiam hoc lo- A co, fuisse imperite blasphemum. Metuens enim, ne indocta iplius impietas à lectore non intelligeretur, battologice cam explicat, & quidem dilucidim; vtait. Sed nil necesse, vtcum Batto vel Battizemus, vel batuamus. Satis perspicuè vidimus, quàm sit Prædicans iste infulsas & impius.

215

Audiamus tamen id, quod proximè subiungit; cum dico: Deus est omnipotens: totam Trinitatem intelligo. cùm verò dico: Dens Films est omnipotens, non loquor de omnipotentia illa abfolute uno Sei fed bypoftatica, & in perfona Filij determinata. Vides istum absolute duas omniporentias in Deo ftatuere; vná communem : alteram non communem ? Eodemque iure, vel potius cadem iniuria & nequitia cò procommunem; alteram hypoftaticam; feu ad Filij personam restrictam. Que hec imperitia, vel potius infania? Miror istum Superattendentem non rapi in Inquificionem Predicenticem, vt non vni ex Prædicantium numero contigir.

Quid respondet Prædicans ad argumentum hoc Bellarmini? Si vnio hypostatica consistit in communicatione idiomatum diuinorum, sequitur, totam Trinitatem este incarnatam, quan, doquidem hecattributa sunt totiTrinitati communia, per consequens, à tota communicantur, si communicantur; & cum hæc communicatio nil fitaliud, quàm vnio hypoftatica, hoc eft, incarnatio, sequitur, totam Trinitatem esse incarnatam. Quid, inquam, Mzuius? Negatur, inquit. C Qua de caussa? quia attributa non funt commenicata sarni, in quantum funt communia, in quantum ad effen tiam fimpliciter spectantia, sed in quantum sunt persona Fili Dei, in quantum funt bypoftatica. in quantum vnim perfone fola, in quantum reliquie perfonie incommunicabilia & excuring

En hic iterum aperte duplicem omnipotentiam, duplicem omniscientiam, duplicem omniprzsentiam, vno verbo, omnes proprietates absolutas diuinæ naturæstatuit duplices; alteras communes & communicabiles; alteras proprias Filij; bypostaticas, scupersonales, non communes, non communicabiles Patri vel Spiritui fancto. Quis Oceanus hanc ruditatem & blasphemiam abluet? Siccine est alia scientia, alia omniscientia in Patre;alia in Filio, alia in Spiritu fancto; non vna & eadem verè, realiter, entitatiue ? Quid est mysterium fanctifsime Trinitatis abolere, fi hoc non eft? Quis Arianus magis sust ultulit aperte, quam ifte per inscientiz suz cuniculos?

Certè Bellarmini argumento nunquam fatiffacies, nisi euerso vel Trinitatis mysterio, si in hoc infano responso perstes, vel abolita Incarnationis œconomia, si vnio hypostatica consifit in communicatione idiomatum; quia hzca tota Trinitate communicata funt, fivt volunt V biquille, communicata funt ; quia funt toti Trinitati communia, & confequenter,non nifi à tota Trinitate communicabilia.

Exquo rurlum confit, totam Trinitatem carniesse hypostatice vnitam, cum hypostatica v nio nil fit aliud, vt istorum delirat acumé, quàm realis communicatio diuinorum idiomatum: quænon funt alia in hypoftafi Filij, vt ifte fatuatur; alia in hypostasi Patris, sed cadem prorsus numero:neque enimquòd in hypoftafi Filij hypostatice sublissunt, identitatem numericam tollit; quemadmodum identitatem genericam vel specificam animalis & humanz naturz non tollit; quòd natura animalis & hominis existit hypoftaticè in Petro; nam prorfus eadem genere vel specie existit in Paulo, Iacobo, & aliis indiuiduis animalis vel hominis: quod enim natura generica animalis, vel specifica hominis cum gredi debere, vt duas statuat essentias, alteram, B formali illo respectu, quem habet ad Paulum, vt in hypoftali Pauli exlistit; non existit in hypoftasi Petri aut Iacobi, id non impedit, quo minus absolute & vere asseuremus, eandem genere vel specie naturam in Pauli, Petri & Jacobi hypostafibus subsistere; nequevlla inde nascitur multiplicatio generice & specifice nature ; sed eadem prorfus generice & specifice in omnibus hypostafibus manet : sic licet essentia vel omnipotentia diuina non lit in Patris hypoftali cum formali illo respectu ad hypostasin Filij, cum quo subfistit in hypostafi Filij; non est tamen vllo modo dicendum, essentiam vel omnipotentiam diuinam, & alias absolutas proprietates diuinas, vt funt in Filio, elle Patri, & Spiritui fancto incommunicabiles; proprias, hypoftaticas, & personales Filio: sed verè sunt & manent communes & absolutz,& communicabiles omnibus personis diuinis, etiam vt sunt in Filio, & vt formaliter huic respectui substant : & contrarium cum Mauio affirmare, nil aliud elt, quàm in grauissimo argumento grauisime hallucinari & delirare. Et ficommunicetur alicui estentia vel omnipotentia diuina, etiam prout exfiftit in Filio, impossibile est, non communicari essentiam vel omnipotentiam, etiam prout existit in Patre & Spiritu sancto, quia prorsus est vna & eadem, in omnibustribus personis sublistens, omnis multiplicationis ex inexistentia seu subsistentia in realiter distinctis hypostasibus expers:quemadmodum impossibile eft, vt, si communicaretur alicui natura animalis vel hominis subsistentis in hypostasi Petri, etiam vt in hac hypostasi subsiflit, non communicetur eadem genere vel specie natura: quia cadem genere vel specie in omnibus individuis existit, neque vlla ex inexistentia illa contingit ipfius natura multiplicatio.

> Dixerat Bellarminus, Concilia generalia docere, ideo folam perfonam Filij incarnatam esse, quòd vnio facta lit per communicationem subfisteriz fiue hypostaleos propriz ipfius Filij. Hic vanifsimusThrafo:nunquid autem in fola subsistentie communicatione adquieuerunt?Omnino,immediate in fola; neq; attributa diuina abfoluta aliter, nifi mediate communicata docueruntsidque non vt

> > humanz

### contra iudicium de lib. Concordiæ.

humanæ nature illa attributa ineffent moreVbi- A municatam tradunt; & tamen eternitaiem comquistico, & humana natura in se verè dicerctur omnipotens, omnifciens, omniprafens; fed vt humana natura subsisserer per illa, quatenus identificantur cum hypostasi propria Filij, per quam immediate natura humana subsistit.

217

Adiungitignorantissimus Prædicans: Revolue, Bellarmine, & relege fjnodos, ab Imperatoribus contra delirium Neftorianum conuocatae. Emoriar, nifi faciem suam præ nimia impudentia velare, & obtegere, necessum babiturm fis. Mox subdit Mæuius: Verum, mi Bellarmine, extrabam te è latibulo, & ignorantiam tuam patulam, confpicuam reddam. Fecifti profecto ignorantiam tuam patentisimam: & in lucidisima luce cam collocasti. Non postulamus enidentiora cius argumenta, quia quz dedifti, funt euiden- B fafi. fed folim Filij) communicatam afferatiat g, fic trattatisima.

AitBellarminus cum Catholicis, vnionem hypostaticam factam per communicationem propriz hypostaleos Filij, vt per eam natura humana fubfisteret. Hem tuam ignorantiam, clamat Przdicans,ne dicam, an blashbemiam, qua bypostasin Fily à maieftate, & maieftatem ab hypoftafi diuellis. Non diuellit Bellarminus; fed mysterio Trinitatis & Incarnationis convenienter ita incarnationé peractam docet, vt folus Filius fuerit incarnatus, non autem Pater & Spiritus fanctus; quod contingere nequiit, nisi per communicationem alicuius, quod Filio effet proprium, cuiufmodi eff hypoftafis; quæ realiter non diftinguitur à communi estentia, & à communibus estentiæ attributis & proprietatibus: & tamen hypoftafis Filij immediate est communicata nature humane, non vt in se natura humana hypostasis Filij estet vel fieret, sed vt per eam subsisteret. Quo pacto, mediate saltem, etiam attributa diuina communia, realiter ab hypoftafi Filij indiftincta accopit,non vt humana natura, omnipotens, omnifciens, emniprafens effet, sed vt per hæc attributa quatenus identificantur cum hypostasi mediate subfisteret.

Hic iterum nobis apponit Mæuius suum illud axioma: Quando duo vel plura idem funt, tunc communicato yno communicantur etiam alia; fed in propofito bypoftafis Filij, & attributa abfoluta funt vnum & idem realiter, ergo communicata bypoft afi, communicantur etiam D attributailla abfoluta : Dixi iam fupra, hoc Mæuianum fomnium vtrumq; mysterium & incarnationis & fanculsime Trinitatis euertere: non enim vera est Maior, ne in naturalibus quidem: Tantum abelt, vt vera fit in diuinis, propter virtualem distinctionem essentiæ & attributorum eius ab hypostasi, zquiualentem distinctioni reali.Quanquam, vt antea dixi, etiam attributa diuina mediate communicata funt humanæ naturz,quatenus identificantur cum hypoltafi Filij non vt natura humana effet illa attributa; fed vt per illa saltem mediate subsisteret. Quid, quod nec ipsi Sectarij maiorem illam admittunt; quia omniscientiam increatam nature humane com-l

municatam fuisse non concedunt; cum eternitas & omniscientia Dei realiter fint vnum & idem : faltem Ergafilus Augustanus, hoc non concedit, in sua Disputatione de Christo, quidquid sit de Mæuio.

Sed vide iam intolerabilem Lutheranihuius blateronis iadantiam. His ita conftituti, inquit, & irrefutabiliter affertu, Iefuiticum Cardinalem bunc in modum torquemus, & labyrintho ineuitabili, ac indiffolubili involuimu. (Quid confilij capier Bellarminus? Quo ab ineuitabili hoc labyrintho, ne includatur, fugiet?) Aut communicata bypoftafi, Bellarminu iplam quog, To Xbye omnipotentiam, & omnifapientiam ( non quidem fub Patris , aut Spiritus fan Eti hypotum fuum bunc,quo realem diuinorum idiomatŭ commu-Ricationem insectatur, vua litura deleat (non est quod speres, Bellarminum asserturum, humanænaturæ communicatam effe omnipotentiam, & cætera attributa diuina modo Vbiquistico, quem vos comminiscimini; frustra speras, si hoc à Bellarmino impetrari posse species.) aut fi hanc oppugnare **pergit.nouerit,fe etiam com**municatione bypoftafeos Verbi tollere, atg.fic vnionë bypoftaticam Verbi, affumptag bumanitatuplane euertere, loc est, & impietatu blashbema, Gmultiplicit barefeos deseft ade reum fe facere. Negatur hoc fecundum palam, & ablq; vllis ambagibus: ob cauílas antea dictas, quia hypostatica vnio & incarnatio formaliter & immediate confisit in communicatione hypoftaleos propriz Filij, vt per eam humana natura subsistat; non in communicatione attributorum communium, nifi remotè, mediatè & indirectè, vt per ca, quatenus identificantur cum hypostasi Filij, natura humana etiam subsistat.

Huicíuo imperitiísimo & infulíiísimo Labyrintho fubiicit Mæuius hunc thrafonifmum. *Vi*r erit,quifquu erit,qui boc dilemma extricabit. & Iefuitam Bellarminum folide vindicabit. Quam arrogans animal hareticus, & in hareticis Prædicans? Quàm seiadat, quàm se circumspicit, etiam tunc cum nil nisigerras nugacissimas effundit? Est quidé hæc infolentia propria hæreticorum, infigniter tamen elucet in Hunnianis pullis, qui ab arrogantissimo suo Magistro hunc superbissimum spiritum suxerunt, & in præcordia sua demiserunt. Arbitror friuoli huius dilemmatis cornua ita esse iam confracta, vt ca nunquam reparaturus sit Mæuius, niss consueto sibi artificio, hoc eft, futili & inani.

Infeite carpit Mæuius hoc Bellarmini dicum: Patergignendo Filium omnia sua attributa illi communicauit: O fimiliter Pater & Filius producendo Spiritum (anttum,omnia fua attributa illi communicazunt. Falleris profecto, mi Bellarmine, intonat Mæuius, obfecro te, num attributum fuum perfonale. & charatterem bypoftaticum Pater communicauit Filio , vt Filius ab aterno Filium gignere posit;vel gignat;quod sanè consequens esset, fi omnia attributa fua Pater cum Filio habet communia.

K

218

It4

#### 219

# Refutatio Mæuiani libelli, 6.

Ita num Pater & Filius, communicarunt fua attributa A omnia spiritui fancto, vt etiam instar Patru, Filium gignere, ratione Patris, & Filij alium Spiritum fanctum producere, 👉 spirare, ratione Filij (eorfim, Filius effe , Filius Patris dici, ac nominari queat?

Qualis cauillatio, quàm vanidica & inaniloqua. Quis nefcit, præter eos, quos criminandi libido excœcat; cum omnia attributa à Patre Filio communicata dicimus, id intelligi de attributis naturæ, non de hypostaticis propriisq; personarum idiomatis.Nam & in creatis,cum ita loquimur;Pater generadoFilium omnia fua attributa ei communicat, id non nisi subintellecta hac exceptione intelligimus; omnia naturz attributa ei communicare; quorum nempe communicatio possibilis est, salua reali distinctione inter B Patrem & Filium.

Et tamen puerilem hanc fuam cauillationem coronat Prædieans hac coronide. Hic harebit Iefuita, ( admodum scilicet) bis bærebunt omnes sins propugnatores. Mileros nos, qui à Mæuio ita constri-Ai sumus, vt vno in loco hærere cogamur. Cogamur, inquam, non in re ipla, led in Mæuij lomniculosa phátasia. Gratiæ Deo & superis. Laqueus, quem nobis tetendit, contritus est, & quidem labore nullo.

Sequitur aliud Bellarmini contra Vbiquistas argumentú : Aut volunt hypoftaticam vnionem confistere in communicatione omnium attributorum, vel aliquorum tantum: si omnium, impossibilis erit vnio hypostatica. Nam inter at- C tributa Dei, numeratur vera æternitas, quæ principio & fine caret: at impossibile est, rem creatam carere principio;&faltem certum eft,Christihumanitatem non fuisse ab zterno. Pari ratione, Dei proprium est, carere principio effectiuo : at id nullo modo créaturæ communicari poterit.fi verò aliquorum tantùm; quis dicere poterit, que fint illa, cum eadem fit ratio omnium?

Responder Mæuius ; ineptam effe istam distinctionem: aut quadam; aut omnia idiomata communicata effe carni Christi : non quædam , sed omnia effe communicata. Quàm morolus censor. Quasi verò ineptum, & non potius necessarium sit, aduersario indefinite affirmante; attributa diuina effe humanæ nature communicata;ei qui contra argumentatur, D'municatio ignis ad ferrum infringitur. disiunaiua propositionem exstruere; vt absolutum responsum eliciat, in hunc modum: cum indefinite affirmas diuina attributa communicata ese nature diuine; aut omnia communicata céfes,aut aliqua duntaxat.Quid hic ineptiæ?Tu refpondes, omnia effe communicata; bene eft, fequitur ergo etiam æternitatem diuiná communicatam effe naturæ humanæ;& per confequens, naturam humanam verè & formaliter esse æternam; ficut Deus verè & formaliter est æternus. Concedit Mzuius etiam zternitatem diuinam communicatam esse naturz humanz Christi: eo quòd attributum æternitatis inseparabilinexu cum reliquis attributis cohereat.Sequiturergo,

vt antea dixi, humanam Chrifti natura effe æternam. Nam quòd verè & formaliter in se habet eternitatem diuinam, illud est vere & formaliter æternúæternitate diuina; ficut quod vere & formaliter in se habet calorem, verè & formaliter est calidum. Negat Meuius boc (equi. Cauffam reddits quia humana Christinatura non est aterna effentialiter, fed tantummodo participatiue per vnionem hypoftaticam. Demus hocita effe, quamuis non ita fit; vt supra etiam oftenfum, cum vel hanc eandem, vel fimilem Mæuij hallucinationé refelleremus. An ideo non erit formaliter natura humana æterna?Cycnus non est albus essentialiter. An idcirco nec formaliter?Impossibile est autem, vt aliquid formaliter eternitatem habeat, & non fit formaliter æternum & ab æterno: ficut impossibile eft, vt aliquid formaliter habeat albedinem, & non fit formaliter album.

Ait Mæuius. Attributum aternitatu implicite effe communicatum nature bumane in ceterù attributù. Verùm non euadet hac rima. Nam fi cætera attributa formaliter in Deo existentia formaliter & realiter natura humana sunt communicata, cur non & hoc zternitatis, quod zquè formaliter est in Deo ac alia? Deinde, vt essentia diuina. fic & omnia eius attributa formaliter sunt æterna:cum ergo esfentia, eiusq; omniscientia, omnipotentia, & id genus alia naturæ humanæ attributa formaliter fint communicata, sequitur ipsam etiam æternitatem formaliter naturæ humane efse communicatam, quia formaliter in essentia & in esentiæ proprietatibus continetur: & fic natura Christi humana, ex Vbiquistarum schola nobis prodibit æterna. Vbi ergo mysterium Incarnationis in tempore peractum?

At confidera, quàm elegati fimilitudine fuam infcitiam Mæuius illustratum cat. Anima est effen tia apáessos, non babens partem extra partem, cum fit in toto corpore tota , & fingulis partibus tota, potentias quidem fuas communicat corpori, vt oculus videat, auris audiat, cor intelligat; non tamen ideo corpui inde fit substantia (piritualu, & immortalu ficut est anima : Ignu etiam fe totum, & facultates (uas ignito ferro communicat : non tame inde protinus ferrum ignitum fit fubstantia elemen. taris,leun furfum tendens;fed nec ideo vera, & vealin com-

Pulchre & scite similitudines; quibus nihil deest, nisi harmonia & conuenientia ad propositum:nam anima rationalis nullam carum potetiarú, quæ in ipla sola subiectine insunt, communicat fecundú entitaté corpori; nam nec intelle-Aus, nec voluntas vllo modo, in fe& fecundum fuum esse, communicantur corpori, aut in corpus transeunt per participationem entitatis; fed in fola anima manent; & eadem eftratio porentiarum sensitiuarum, si, vt quidam volunt, in sola anima infunt. Hinc enim sequitur, eas in corpore non existere, nisi secundum operationes fuas. Quo pacto, fi Vbiquistz diuinam naturam in humana exfiftere fentiunt, non iniuria faluta-

buntur

proprietates diuinas ita communicari naturæ humanz, vt verè ab illis nominetur omnipresens, omnifcients, omniporens, etc. At anima rationalis non ita communicatur corpori,vt corpus verè & formaliter dicatur rationale; intelligens, volens, neque enim ratio, intellectus, & voluntas in se per informationem animz vllo modo corpori communicantur. De altera similitudine satis est iam dictum superius.

22I

Ait Mauius : Aternitatem & immenfitatem Deitatis Verbi perfonaliter quidem inbabitare in affumpta bumana Christinatura, sed non peculiares pro se Energias in affumpta natura, & per eam proferre & exerere. En nunc ad operationes confugit; quafi verò Vbiquifte velint attributa diuina carni Chrifti fo- B lummodo secundum operationem communicata esse, non in se & secundum se. Et quænam est æternitatis energia seu operatio, nisi, vt rem cui in se competit, æternam constituat? At æternitas in se & formaliter competit humanæ Christi naturz; habet ergo in ca suam energiam, hoc est, naturam efficit zternam. Nam quod ait, implicite boc attributum effe communicatum, id iam fupra refutauimus:nec valet,quod dicit;personaliter:Nam vocem istam personaliter, longè aliter vsurpant Vbiquift**z**, quàm orthodoxi.

Ridiculum eft autem, quòd exemplo effentiæ diuinz in omnibus rebus existentis, nec tamen eadem in omnibus operantis, iste fuam imperitiam fucare conatur; quia effentia diuina cum  $|\mathbf{C}|$ suis proprietatibus non est in rebus per vnionem hypoftaticam & communicationem rea lem idiomatum, fed per indistantiam suz substantiæ à rebus, & per operationem in illis. In quali vnionis modo fi Vbiquiftæ fuam Vbiquitatem constituunt, viderint ipsi, an non ad Nestorij intima castra pertin**ca**nt.

Ait Bellarminus. Attributa diuina non posse esse nature humane essentialia, ex sentétia Concordiz, ese igitur accidentalia. Obstrepit Mzuius, effe infufficientem enumerationem; effe enim attributa perfonalia & bypostatica pro ratione vnionis hypostatice definita. Fumos nobis vendit fumosus iste Prædicans. Nam statim iterum quærere licet, an ista personalu seu bypostatica vnio divinorum attri Drani concordant cum Caluinistis in assertione butorum cum natura humana fit esfentialis, an accidentalis; & consequenter, num prædicata ista diuina competant natura humana esfentialiter an accidentaliter ? Quid hic respondebit Mzuius? Nos quidem dicimus vnionem hypofascos diuinz cum natura humana necesse effentialem, nec accidentalem; fed fubstantialem. Num idem ipse sentit de Vbiquistica idiomatum diuinorum communicatione facta nature humanæ? Nam hypoftaticam feu perfonalem illam vnionem, quam Vbiquista introducunt, oportet esse vel substantialem, vel essentialem, vel accidentalem. Concilium Quintum Oecumenicum, quo hic gloriatur Mæuius, tantum fa-

buntur noui Nestoriani. At Vbiquistæ dicunt A uet Vbiquetariis, quantum Tridentinum Concilium.

> De sexto Concordiz errore, qui est de Christi ad inferos descensu, quemà Bellarmini argumentis Mæuius vindicare nititur, agemus sequenti libro quarto.

#### NOTATIONES **DISPVTATIONEM ERGASILI** Avgystani de Christo.



DIDIT nuper, nouitius quidam Prædicans (quine fine nomine fit, Ergafilm à nobis indigitabitur) ver-bolilsimam disputationem de Cbri-

*fte*, in qua potifsimum pugnat pro Vbiquitatis portéto contra Caluinistas, vt ipse quidem profitetur, fed dum alienos errores expugnatum tendit,proprios pleno facco ferit.Nec loquor de illo palmario, qui est Vbiquitatis defensio, sed de illis,quos admittit, cum vel fua munit; vel aduerlariorum rationes impugnat & foluit.

Tamethautem Caluini sectatores in hoc dogmate ; Christum non effe vbique ex vi vnionú bypostaa; prout Vbiquiftæ fomniant, rectè & orthodoxè sentiunt; atque adeo in ipsa assertione cum Catholicis concinunt; negari tamen nec poffumus, nec debemus, veritatem hanc multis tetrisque erroribus ab illis inuolui & implicari, quos fi Ergafilus ifte folidè impugnaren laudem mereretur. Nunc cum errores erroribus cumulet, minoresque grandioribus, euertere studeat, iplamque adeo veritatem non nili falliloquiis & vaniloquiis appetat, non video, quid mereatur, nisi castigationem.

Notanda est autem in hoc argumento vafra Vbiquistarum fraudulentia; qui vt apud imperitos Iefuitis odium concilient; dictitare, & tanquam grande piaculum exaggerare folent; Iefuitas cum Caluinistis in articulo de Maiestate Christi bominu conuentre. Quasi ingens crimen sit, omniumque execratione dignum; cum hæreticis in vero quopiam dogmate consentire. An non Luthe-Dei vnius in effentia,& trini in perfonis?An huic articulo idcirco fidem abrogant, quia eidem afsentiuntur Caluinista? An non cum iisdem Caluinistis conspirant in reiiciendis & à Canone resecandis libris Tobix, Iudith, Machabxorum, Sapientiz, Ecclefiastici? An non cum Caluinistis vniuerlam lummi Pontificis potestatem, cultum San&orum, & venerationem Reliquiarum ac crucis & centena alia repudiant? Dec hanc non tantùm in vero, fed & in falfò cum Caluini sectatoribus conuenientiam & harmoniam, sibi probro dari ferunt, folis Iesuitis vitio vertunt, quòd dogma verum de Maiestate Christi hominis non deserunt, eam duntaxat ob caussam,

K 2

quia

quia & Caluinista, vtcunque adhuc illud ample- A nationibus circa primarium fidei obiectum, le-Auntur & à Lutheranorum inscitia vindicant & defensitant.

Inspiciamus nunc Ergasili Thesess at breuiter. Qua flagitia in prafatione commilerit: iam alibi notauimus. Nunc confidera sequentia. Thefi 30. Effentia diuina diuidua est realiter per diffinaionem, non separationem. Quis orthodoxus dixit, effentiam divinam efferealiter dividuam, propter tres personas, in quibus natura diuina sublistit? An vna eademque numero natura dividua est seu diuisibilis realiter per diffinitionem?

II. Thef.36. Rubenum, Simeonem & Leui, id eft, tres homines, seu tria indiuidua eiusdem speciei, effentialiter differre. Quis audiuit talia, extra B castra Vbiquistica, & Atopistica?

Thes. 37. Verbum, quoad modum fubsistendi, III. hoc oft, quoad filiationem, & hypoftafin, effe Deum de Deo. & lumen de lumine. Videturque Prædicans loqui de sola filiatione, non autem de toto Filio, quafi Pater folam filiationem, non totum Filium genuerit.

Thes.39. Acute probat; inter diuinas per-IV. fonas no effe prioritatem & pofterioritatem, quia nibil babent ist a persona, nisi effentiam & relationem; effentia autem vna & eadem est in omnibus : relationes verd id requirunt, vt fint natura simut. At quid iste dicet, fi quis non sumat simul paternitatem & filiationem: vel spirationem actiuam & passiuam; sed paternitatem & spirationem actiuam; vel filiationem & spirationem passiuam, vel hanc & paternitatem? Num funt & hærelationes fibi mutuò non oppositz natura simul, ex relatiuorum lege & conditione?

V. Thef.40. Iterum oggerit, Verbum, quatenue est Filius, filiationem feu acommbrura, perfonalitatem, dicibabere à Patre. Num solam? Itaomnino sentire videtur Prædicans.

Thef. 42. Diuinitatem , adeóque totam plenitu-VI. dinem Deitatis effegenerantem , genitam , & procedentem. Itane divinitas generat, generatur & procedit?

VII. Thes.48. Apparet humana natura 109' fauτών τχ υφισέμενο, vbi pro subtilitate cogimur effe contenti folœcismo. Natura, seu ovors voisius-🔊 Grammatica diceret: ນໍອຸເສຊແມ່ນາ.

Eadem Thes. 48. & 49. videtur significare Christum assumptisse personam : Ait enim, Cbriftum affumpfiffe naturam bumanam in indiuiduo, fectatam in vno fingulari existente cum proprietatibus indiuiduis. Si dicta sua intelligeret, pauculis verbis, sed planis & claris à suspicione grauis hallucination is se liberare potuisset.

IX. Thef. 50. Acute afferit, non effe plura fidei obietta, fed vnum indiuiduum: Et hoc acutius inde colligit, quia Cbriftus vnam folummodo indiniduam naturam bumanam affumpfit. Sed de istorum hallucige Gregorium de Valentia Tomo 3. Comment. Theolog. Difp.1.q.1.p.1. Affert.1.

Thef. 54. Per Michaëlem principem magnum Daniel.cap.12. intelligit Chriftum hominem: Et hunc suum intellectum admodum ingeniosè probat ex capite duodecimo Apocalypfeos; vbi Michaël & Angeli eius dicuntur praliati cum Dracone. Si Ergafilo prius occurriffet locus Apocalypfeos, dixisset, nomine Michaëlis in Apocalypsi intelligidebere Chriftum hominem; & hoc liquere ex capite duodecimo Danielis : quia parum intereft, fiue hoc per illud, fiue illud per hoc confirmes. Circulus iste non est Prædicantibus infuetus.

XI. Thefi 61. Maria Deipara dicitur non secundum characteriflicam Filÿ Dei differentiam mediate , fed secundum bypostasin. Quodnam, oro, discrimen est inter characteriflicam Filij Dei differentiam , & bypoflasin? Quam promptum fuisset dicere : Beatam Mariam effe Deiparam, quia verum Deum genuit.

XII. Thefi 64. Observetur elegans illa phrafis Theologica. Carnem ex fanguinibus femper Virginis statuminauit (Filius Dei) in propria perſona.

XIII. Thefi 70. Nouam Philosophiam tradit. Deum analogice reduci ad pradicamentum (ubstantia & relationie. De substantia tolerari posset. De Relatione inauditum est; cum relationes in diuinis ad genus fub ftantiæ, non ad *acadentia* pertineant; vt pertinent ca, quæ ad Relationis categoriam reducuntur.

XIV. Thesi ead. Argutissimum est, quod ait, vnionu personalu quasi materiale esse subsistentiam seu personationem: Formale, Immeationem. Inscitiæ, opinor, in rudes Prædicantium phantafias: non naturæ diuinæ & humanæ.

Thesi 73. Propius ad rem venit. Humana XV. Christinatura est insita in ipsisimam të xbye i abcune xeù xónwor, ergo bumana Christinatura est vbique. Perinde ac fidicas: Materia manus dextræ animatæ eft infita & inferta in ipfam fubftantiam, & quali es winner anime, que corpus informat; ergo vbicunque est illa anima in corpore, ibi etiam est manus. Accipe fortius delirium Przdicantis. Humana Christi natura est inserta xby y seu Verbo non vt loco, fed illocaliter : ergo illocaliter vbiqne exiftit bumana Christi natura, ficut xóyo.Tu dic. Materia manus dexterz infertaest animz informanti non vt loco;ſed illocaliter;ergo vbicunque hęc anima existit in corpore, ibi etiam erit materia manus dexterz.

Ibidem. Nec hoc acumen negligi debet, XVI. ۸۵٬۷ **۵۰ n**on repetitur extra carnem ; ergo caro est , vbicunque x6y@ est: ergo vbique. Respondeo. Antecedens effe falfum. Nam vt anima reperitur extra manum, licet manum informet; ita & xby @ reperi-

tur

Digitized by Google

222

tur extra carnem, licet carnem hypostatice fu- 🗛 locarum; sed secundum naturam humanam. Cerftentet. Quamuis, vt de anima in pede vel capite existente verum est dicere; eam animare & informare manum; fed ibi, vbi manus eft; ita & de Verbo vbicunque existit, verum est affirmare, ab illo carnem assumptam hypostatice sustentari, fed ibi, vbi caro aflumpta existit.

225

XVII. Ibidem. Christum esse vbique secundum vtramque naturam ; at non formaliter fecundum naturam bumanam. Quod qui asserit, hic profectò formaliter desipit: quia vt natura humana cuius alterius hominis non nisiformaliter in vno loco existit; ita non nisi in omnibus formaliter existeret; fi in omnibus existeret: quia vt iam per formalem in loco existentiam, existit in vnoloco; fictunc per formalem exiftentiam in |B|locis omnibus; exfideret formaliter in omnibus.

XIIX. Ibidem. Filim Dei substrauit suam infinitam hypoftafin nature bumane; ergo fieri non potest, vt non è vestigio coëxtensa sit verbo. Perinde ac si diceret: Qualibet res viuens viuit, est, & mouetur in Deo; In ipfo enim vinimus, mouemur, & famas, Actorum 17. Qualibet etiam resilio modo fustentatur & sustinetur à Deo; ita ve Deus infinitam suam essentiam, tanquam basin, cuiuis rei quasi substernat; ergo quælibet res, cuius vita, motus, substantia, & conservatio diving & infinitz esfentiz, veluti basi cuidam, innititur; Deo coëxtenditur, atque adeo statim existit, vbicunque Deus existit; eò quod nihil in infinito recipi possit finite, sed solummodo infinitè.

Thefi 75. Si humana Christi natura in XIX. hypostafin diuinam recepta; non zquè late ac verbum diffusa fit ; tum dicendum , aut Christum fuam infinitam (ubfiftentiam depofuiffe; affumendo finitam; aut infinitum 2620, affumendo bumanam naturam, & perfonando, seu hypostatice sustentando, fimul personasse locum, bocest, infinitam suam subsistentiam, ita creato loco fubstrauise, vt illum secum personaliter miret. Neque prius illud, neque hoc posterius sequitur; quia hypostasis infinita potest etiam naturam creatam finite terminare; & finitấ fubfistentiâ donare. Nam & potentia Dei, qua D resproducit, conferuat & fultentat; infinita eff; & tamen non producitur res infinita, sed finita; nec passiua eius conservatio & in suo este sustentatio est infinita, sed finita. Quod de loco garrit, rudisimaest imaginatio. An ideo enim necesse est locum hypostatice à Deo assumi; si assumat naturam certo loco circumscriptam? Num locus est aliquid ad natura integritatem pertinens; vt natura loco circumscripta absque eo ad hypostaticam vnionem nequeat asfumi?

Thefi 76. Stultissime veretur, ne xiyo XX. perfonaliser fiat locus & locatus, fi nasura affumpta loco circumscribatur. Quanquam nil vetat مرهد dicere te Filius Dei certo in loco circumscripte exiftens ratione humanz naturz, non magis locum, in quo existit, hypostatice assumit, quam Socrates fuum locum, in quo localiter existit, hypoftatice assumat.

XXI. Thesi 80. Obseruz hanc imperitiam. 🕫 مَّتَعَدَّ vel تَحْمَوْكُونَة, hoc eft, effendi modum in perfona Filij Dei toto genere differre à modo subsistentie in rebu creatie. Non est ita; nam saltem in communi & generali effendi & fubfistendi modo conueniunt. Similis imperitia est: Modum, quo bumana nasura wurdezen inexistis xbye, soso genere differre à rerum creatarum subsifientia : nam vtrinque generalis faltem fimilitudo & conuenientia intercedit. Sed Vbiquetarius iste hac pramittit, vt postea nemo cohorrescat, quando portenta loquetur, & pro mysteriis ineffabilibus venditabit.

XXII. Thefi & Significare videtur, Chriltum non fuisse in cruce mortuum; tametsi vocat mortuum: Sed quod affirmat, mox iterum euertit : quando dicit; de Chriffo in cruce mortuo vere predicari potaisse: Hic bomo est verus & vinus Deus. Eratne Christus in cruce mortuus home propriculicum Non magis, quàm quiuis alius morwus. Angron effe bumanum per mortem diffoluiturs An non homo definit effe homo per mortem! Nec refert, quòd corpus Verbo hypoftatice vnitum mansit; similiter & anima: Nam nec illud, nechæc; homoerat; et iam cum vnione hystatica Verbi; quia homo fit ex vnione anima cum corpore, que, Christo in cruce mortuo, nulla fuit.

XXIII. Ibidem. Vnionem hypoftaticam Verbi cum bumanitate non fuiffe diffolutam in morte Christi.Quomodo potuit non dissolui; cum ipsum effe bumanum seu bumanitas in morte desierit? Num potest id,quod defiit effe, cum altero vnitum manere? Vide Francifcum Suarez tomo fecundo, in tertiam partem, quæftione quinquagefima, disput. 38. Sect. 2.

XXIV. Thesi'82. Cbriftum bominem naturaliter quidem fuiffe mortuum; sed eo ipso tempore per & propter vnionem bypestaticam vixisfe: Si mortuus fuit; hoceft, fi defiit effe homo, per separationem animæ à corpor e; quomodo per & propter vnionem viuere, hocest, homoesse potuit? An vnio hypostatica facit, vt qui mortuus est, hocest, quinon eft; fit & viuat? Manfit quidem hypostasis Verbi vnita corpori & animz; sed iam mutuò separatis & diuulsis : & nec corpus Verbo vnitum, nec anima Verbo hypostatice coniuncta: homo fuit, in triduo mortis Chrisli; sed aliquid hominis.

XXV. Ibidem. Chriftum eo momento, quo naturaliter mortum in sepulchro iacuit, fuisse viuum vbique per vnienem extra omnem locum. An non eft hocar-

> K 3 ticu-

227

# Notationes in Disput. de Christo.

bo quidem mortem Christi fateri; reipla inficiari? Nam si eo ipso tempore, quo in cruce mortuus eft, & in sepulchro mortuus iacuit; vbique potenter & gratiose vium fuit ; vt loquitur Ergalilus, fuit ergo etiam in cruce, poltquam spiritum emisisse dicitur, & in ipso sepulchro, viuus, & totum illud, quod mori & sepeliri videbatur, phantasma & ludibrium fuit. Quomodo enim verè mortuus fuisset, qui vbique locorum atque adeo in cruce & in sepulchro eo ipso tempore viuebat?

Thesi 84. & aliquot sequentibus, fu-XXVL riose bacchatur, in eos, quos vocat Topiftas, hoc eft, in omnes illos, qui portente (am Vbiquitatem repudiant; audacterque mentitur, ex horum sententia, Deum extra carnem ses naturam assumptam, effe infinitum; in carne, finitum. Nemo Catholicorum hoc vnquam asseruit. De Caluiniftis, nihil laboro: Multaillis hic Ergafilus attribuit, vere an falso, ipsividerint. Nihilad me Caluinistarum defensio : tametsi procliue est credere, istum amore Vbiquitatis excecatum, genio mentiendi liberaliter induger eno. luisfe. Er merine

XXVII. Thefi 94. si Chriftus, etiam frumilur bumanam naturam, non est vbique, tum n<del>eu pousit</del> deminari in medio inimicorum fuorum , cofqúe confringere fceptro ferreo, neque regnare à mari v/que ad mare, neque defendere Ecclefiam fuam à fauoribus Satana & mundi: С sed hoc est abjurdum, &c. Respondeo, sequelam efle Vbiquisticam, hoc est, friuolam & falsam; nam vt hæc & similia Christus, etiam qua homo, præstet, satis est; vt vbique sit secundum fuam diuinam naturam; licet non vbique sit secundum humanam, præfertim cum, vt homo quoque, ea scientia & potentia sit instructus, vt omnia quz in suoregno geruntur, norit, & absens etiam, secundum naturam humanam, hostes Ecclesiæ satis superque compescere' valeat.

XXVIII. Thesi 96. Admodum notandz sunt illæ in Vbiquitatis regno vsitatæ loquendi formulæ: Quoad infinitus est: pro, qua vel quatenus infinitus eit. Subditur argumentum subtilisimum : >67@ tantum est incarnatus in fue loce : ergo tantum in loco fuo est bomo : in altis multis millibus locis non est homo, sed acceptos, in vnosolùm loco švocept. Oult iste dicere: Verbum solummodo incarnatum est & caro seu homo factum in vtero Virginis, ergo extra vterum Virginis non est homo. Similiter acfidicas: Ergafilus, furcu bomo, tantum in vtero matris suz factus est homo; ergo extra maternum vterum in multis locorum millibus non eft homo, Pulcherrima, & dignamulione consequentia. Num ideo Verbum vbique non est vbique homo, quia non vbique, sed in solo Virgineo vtero humanum esse per incarnationem accepit? An tu vbiq,, hoc eft, in omnibus re-

ticulum de morte Christi è medio tollere: & ver- A bus conceptum, & postea ex omnibus rebus natum arbitraris? Falfum est autem Verbum non esse voique hominem, licet humana eius natura non sit vbique. Nam & Deus vbique & est, & verè & formaliter dicitur productor & conferuator huius vel illius hominis, verbi gratia, vt Socratis, Platonis; licet nec hunc, nec illum vbique, sed in certo loco produxerit, neutrumque, nisi in certo loco existentem conseruct.

> XXIX. Ibidem. Si affumpta netura non est vbique, boc est, omnibus in locis, vbi Verbum exifist;tum fequitur, verbum extra illum locum, in quo natura assumpta existit; esse tantum respective & relatine ac denominatine bominem ; respectnillius puta loci. Perinde ac fi diceret: Si Petrus, qui in suo efse à Deo conservatur, non est in omnibus locis, vbi Deus conferuans existitstum sequitur, Deum extra illum locum, in quo Petrus in fuo effe conseruatur, tantum respectiue & denominatiue non formaliter, conservatorem esse, ratione videlicet illius loci, in quo Petrus conservatur. Huje delirio fimile prorsus eft prius illud Ergafili:quem ab hac amentia reuocare poterant, etiam humana exempla: An non vno in loco Doaor, yel Sacerdos creatus; Doctor vel Sacerdos eft;omnibus in locis, ad que postea successiue peruenit? Sic & Verbum vno in loco, nempe inVirgineo vtero incarnatum seu homo facum; verè homo est omnibus in locis; licet incarnatio non fir in omnibus locis, scd in solo D. Virginis vtero peracta.

Sed ifte femper hæret in hac fua perquam obtula phantalia. Verbum in boc lapide, verbi gratia, exiftens , no babet prefentem naturam bumanam affumptam, vt volunt quos ifte nouo nomine Topiftas indigitat. ergo Verbum in hoc lapide, verbigratia, exiftens non est homo, vt bic existit.

Soluamus & hoc Atopift a noftri arowor accommodata enstasi. Deus in Europa existens non habet hicin Europa præsentem Petrum, quem in India conferuat, & in fuo effe fustentat; ergo Deus in Europa existens, vr hic existit, non est formaliter conferuator Petri in India. Item. Anima in manu dextra existens, eamque informans, non habet præsentem pedem, aut manum finistram; ergo anima existens in manu dextra non est formaliter informans pedem aut manum finistram. Vt hæc nil valent; fic & nullius pretij est prior illa Atopista & Vbiquista illatio: nam vt Filius Dei vbique dicatur homo, fatiselt, quòd vbique sitis, qui humanam naturam assumptam hypostatice & formaliter sustentat acterminat, quamuis eam non terminet vbique existentem, sed in vno duntaxat, vel aliquibus locis existentem. De quo lege Gregorium de Valentia libro primo contra Vbiquetarios capite decimo tertio, & libro secundo, capite 7.

XXX. The-

XXX. rit de loco nature bumane sircum feripte, qui ingressi fit ipfam vnionem bypoftaticam, atg. adeo in fe bypoftatice affumptus; & incarnatus; Et per confequens, in confummatione (aculi vnionem bypoftaticam diffolutum iri ; quia tune omnia loca abolebuntur, vt ait. Si quis dicat; nouum locum creatum int; ftatim occurfat: tune ergo etiam bypoftaticam vnionem Verbi cum loco reuocari & innenari debere. Hzc omnia colligit ex co, quòd asseritur, finitam naturam poruisse ab infinito capi; hoc eft, hypoftatice terminari & suftentari, in loco fuo; hoceft, in vno; absque diffusione & coextenfione sui cum Verbo. Ex hoc, inquam, dicto, quod verissimum eff.colligit Aropifta noster omnia prædicta absurda; quæ verè absurda sunt; sed non nifi absurdissime ex vero dicto collecta. Et B quæ tandem Theologia docuit iftum, fub finem mundiomnia loca abolitum iri ?

Ibid. Acutissime concludit : ipfam v-XXXL nionem bypostuticam multiplicatam effe in morte Chrifti,fiid,quod à Verbo bypoftatice terminatur, vno in loco existat, & naturaliter etiam à loco dependeat ; quia in morte Christi, separată animâ à corpore; anima Christi in alio loco fuit, & corput in alio; & tam illa, quàm boc bypoftatice fuftentabatur à Verbo, eo in loco , vbi tum exifiebat; ergo erant dua vniones bypoftatica; vna in loco, vbi erat anima, & alia in loco, vbi erat corpu. Et quidem noua, ratione nouorum locorum iam primum exorta. Quomodo nouz? An non antea etiam in ipfo toto hypoftatice terminabantur & suftentabantur à Verbo anima & corpus? An primum per C separationem ad hypostaticam vnionem peruenerunt, deque nouo affumptz funt? An in ipfo toto non crant duæ partiales vniones hypoftaticz ex parte duorum terminorum partialium, nimirum corporis & animæ; quamuis, ex parte Verbi effet tantum vnica, ficut & post separationem animæ à corpore, vnica ex parte Verbi erat; cum Verbi suppositum sit vnicum ?At iste imperitissime arbitratur has duas partiales vniones hypoftaticas tum primu factas, quando in morte Christi, anima eius cœpit in loco separato exiftere; & fimiliter corpus: ita, vt ex fententia eorum, quiVbiquitatis dogma repudiant, locus sit caussa vnionis hypostaticz Verbi cum anima & corpore, prout separatim existebant. Quod mi- D'tineat ad inhabitationem seu inexistentiam Vernime est Catholicorum placitum, sed Atopista huius somnium. Nec vllus recte sentientium affirmat, vnionem hypoftaticam cum animaChrifi & corpore, tanquam cum partibus naturę humanz Christi, dissolutam fuisse ; sed eam dissolutam multi aiunt, quæ erat cum tota natura feu cum Christi humanitate; Arbitrantur enim totalem vnioné humanitatis aliquid addere partialibus illis vnionibus, ficut totalitas humanitatis addit aliquid, præter animam & corpus, faltem modum distinctum : Ex quo sequitur; deftructa humanitate, yt fit in morte; deftrui etiam eius vnionem vt totalem; & formaliter ac integrènon manere.etsi maneant partiales vniones,

Thef. 97. & 98. infulfifsime iterum gar- A ex quibus reipfa conftabat; ficuti etiam no manet humanitas, licet mancant partes, nempe corpus & anima, ex quibus constabat; vt recte explicat Suarez Dilput.38.fect.11.

> XXXII. Thelioo. & aliquot feqq. Dat egregia suzin Physicis peritiz specimina; ex quibus & hoc vnum eff; Corpus quantitate praditum non neceffarid circumferibi loco; vel à loco dependere. Atqui si naturælegem spectemus, tam id necessarium eft, quàm necessariz funt aliz naturz corporez proprietates & conditiones; nam quod de supremo cælo oggerit; nihil eft; cum enim extimum fit; & fecundum conuexam superficiem nulla alia ambiatur, fieri non potest, vt sit in loco. Sed num ideo vbique est; quia non est in loco?

> Si dicat Atopista. Fieri potest per diuinam potentiam, vt natura corporea fit extra locum, feu incircum/cripte & illocaliter existat; ergo idem pracise per whionem bypoflaticum factum eft in affumpta bumana Christinatura. Respondeo, negando conseq. Quia Verbum affumpfit naturam humanam, faluis & integris naturalibus eius proprietatibus, inter quas vna itidem eft; circumfcriptio in loco.

> Obiicit Ergasilus. Natura humana existit in suppofito Verbi illocaliter & incircumferipte; ergo est vbique. Respondeo; non esse probam hanc consequentiam. Natura exiftit illocaliter & incircumscripte, ergo eft vbig; nam caro & fanguis Christie xistit in Eucharittia illocaliter, hocelt, incircumscripte; & tamen non vbique. Et extimum czlum existit incircumscripte; nec tamen vbique. Et quamuis natura humana non existat in Verbo localiter vt in loco, quia nulla natura existit in sua hypostafi, vt in loco; nam hypoftafis non eft locus naturæ; non fequitur tamen, eam illocaliter, multoque minus, vbique illocaliter existere; quia localiter existit in suo loco naturali, quem corporis circumscriptio & quantitas ex natura sua depoícit.

> XXXIII. Thef.103.Nota infignem impolluram huius Atopifte. Damascenus lib. 3. cap. 2. ait, Verbum diuinum fuisse in Virginis vtero areyánas, incircumscripte, & ex illibato eius fanguine carnem, anima intellectuali animatam. fibi vniuisse & fustentalle, vbi cum illud amerganas perbi in vtero Virginis; Vbiquista noster fide Vbiquistica, id coniungit cum Verbo instinuto, suftentauit ; addito hoc scholio, anseige and e instinaro,incircumscripte personauit; Et mox litteris maiufculis; NON PERSONAVIT IN LOCO CIR-CVMSCRIPTE. Quonihil falsiusest & à sententia Damasceni alienius; quia illud incircumscripte refert ad inhabitationem Verbi in vtero Virginis; non ad Verbum insimo, pro quo Atopista superius plane arbaus reddidit nobis : Statuminauit. Quis non rideat, audiens, naturam humanam fuisse à Christo statuminatam ? Quamquam licet vocula arrecy artes ad hoc verbum referretur; haud is effet fenfus, quem ifte fingit;

> > K 4



sed,

229

221

# Notationes in Disputat.de (bristo.

fed, Verbum arsezzárias, hoc eft, fine fui circum-A fcriptione naturam humanam affumplifie & hypoliatice fultentaffe.

XXXIV. Thef. 105. reuocare videtur, quod prius afferuit, quodque ab omnibus Vbiquistis tota contentione asseritur : Naturam bumanam Christi effe vhique. Quia negat illam coëxtendi Verbo dinino; hoc eft. existere in omnibus locis, vbi Verbumexistit; hocenim per coëxtensionem cum Verbo intelligitur; sed ait; Carnem Christin perso na Filij Dei infinita fubfiftere loco & tempors creato incommensurabiliter. At quid dicat, prorlus nelcit; nec Vbiquistice sue doctrine fundamenta intelligit: Quod si per subsistentiam loco & tempori creato incommen surabilem, nil aliud intelligit, quàm carnem Christi non commensurari Phy- B ficè loco & tempori Phyfico; idem Angelis competet; qui tamen hypostatice non vniunturVerbo; quia nec Angeli Phyficè commenfurantur loco; quia circumscriptiue non sunt in loco; nec commensurantur tempori Physico, quia tempus non eft menfura Angelorum, fed xuum. Si autem per istam subsistentiam incommensurabilem loco & tempori, intelligat naturæhumanæ in omnibus locis, in quibus Verbum exisiir, exi-Rentiam, prout intelligere debet, fi aron Atopista permanere velit:ineptè negat coëxtensionem humanæ naturæ cum Verbo, quia per hanc nihil aliud Vbiquista accipiunt, quam existentiam carnis in omnibus locis, in quibus existit Verbum.

XXXV. Thefi 108.& feq. noua se aperit stultitia. Impoßibile eft, vt dinina Filij bypoftafis finite & localiser existat ; ergo imposibile est ; vs illa natura, quam bypostatice divina filij bypostafis terminat , commensuretur loco wellocaliter (ubfiftat; quia ip (a etiam bypoftafis diui. na commenfuraretur loco, vel localiter subsisteret. Atopisticam hanc aroniar intelliges in exemplo, non quidem vndiquaque simillimo, assimilitamen, quantum attinet ad propofitum. Impossjbile eft, vt Deus finite & localiter existat, ergo impolfibile est; vt illa natura, in qua intimè prasens eft, commensuretur loco, vel localiter subsistat; quia alioqui iple etiam Deus commensuraretur loco, & localiter existeret. Quanti ponderis est hæc consecutio, tantiest & illa prior. Neutra vel D vno pilo pretiofior est. Quasi verò infinita natura vel hypostasis non possit in natura circumscripta & finita, finitum aliquid producere vel efficere 3 falua infinitate & incircumfcriptione essentiz & hypostaleos diuinz. Deus in vnoquoque hominum penitissime præsens est : Num ideo iple circumscriptus, authomo in quo est. incircumscriptus & illocalis efficitur ? Anima informans intimè est præsens in manu. An ideo manus est vbicunque anima est; aut anima non est, nisi vbi manus est? An eius diffusio & existentia in toto corpore, ideo restringitur, quia existit in manu, que non est in toto corpore?

Infinuat Ergafilus hanc confequentiam. Natura bumana Christi est illocalis personaliter, hoceft, in persona fua. quia persona Christi est incircumscripta & illocalis; erge & ipsa natura bumana est incircumscripta & illocalis. Qu'am probum Antecedens, tam tetra & putida est consequentia; non enim pecesse est, vt quod natura habet in persona; habeat etiam in seipsa. Ait Ergafilus Thesi 112. & seq. Hoc Mysterium esse inesses, quod nec Angelorum lingua eloqui posit. Assentior, si tamen ipsis Angelis inesses voiquistice. Si tamen ipsis Angelis inesses voiquistice. Si tamen ipsis Angelis inesses estatum essention en estatum quod ipsis Angelis negatum est. An tu maior, & in hoc mysterio explicando disertior Angelis t

Postea suadet nobis, vt faltem credamus hoc Vbiquisticum mysterium. Sed suadeat hoc suis, quos obsequentiores habet quàm nos. Et hacenus quidem, hoc est, vsque ad Thesin 118. ait se de materials vnionis disputasse; Repone ; delirasse. Nunc desipere incipit de formali vnionis, quod, vt ait, est ese giptors, seu immentio natura humana in diuinam, eiusque attributa diuina. Pateant aures. Mira adferet Atopisticus iste Histrio; qui in ipsa stultitia adyta & cubilia pleno gradu immenbit.

Principio longos texit logos, vt nobis istam *immeationem* dilucide ob oculos ponat. Producit exemplaex Augustino, ex scriptoribus nouis& antiquis, quibus comentitia hæc immeatio numquam in mentem venit: immeat autem non tantum natura diuina in humanam , fed & humana in diuină, & le mutuò mirifice penetrant ; li tamen no cœcutiit Ergalilus, quando hanc immeationem propius contemplatus est : Ex immeatione fequitur idiomatum communicatio, vnaquaquenatura communicante cum altera propria sua : propter istam immeationem & immansionem. Fit ergo natura humana immortalis; quia natura diuina, сбmunicat humane nature suaidiomata; ex quibus vnum est immortalitas. Et natura humana communicat per hanc atopisticam immeationens naturæ diuinæ fua idiomata, ex quibus vnum eft mortalitas; & fic de cæteris attributis vtriusque natura. Immortalis igitur erit' natura humana, & quidem immortalitate increata, quia natura diuina luam ei immortalitatem impertiit : Mortalis autem, natura diuina. quia natura humana suam in illam mortalitatem transtulit. Et quod de hocattributo diximus, idem intelligi debet de cæteris.nam humana Christi natura erit incircumscripta, æterna, omnipotens, &c. Diuina verò natura circumscripta, temporalis, impotens : nec tamen eft naturarum abforptio fiue exaquatio, vi ait Atopista; Thef. 130.

Cui hoc creditu difficile accidit, fuppofità illa monftrosa idiomatum communicatione; ei fuccurret Ergafilus Thefi fequenti : nam quòd natura diuina tam liberaliter fua attributa cum natura humana communicat, hoc non habet na-

À

1

Digitized by Google

223 234 tura humana ex actu primo naturali Pbyfico . fed ex A spirauerit. Que profecto eft admodum subtilis actu primo perfonali leu ลังณ ยัสงสมทรมี. Si neges te in-& plane Atopiftica Speculatio. telligere, quomodo fieri possit, vt hac tatione XLII. Thef. 152. Ex intimis Philosophiz penon permisceantur naturæ, carumque proprienetralibus depromptum est, quod ait; Animam tates; fi natura humana habeat proprietates didare cerebro potentiam cogitandi , intelligendi , contemuistas, & diuina humanas; Occinet tibi Ergafiplandi. Felicem hunc Atopiftam, cuius cerebrum lus : Qui boc non videt, tondat per pietatem, sed Vbiintelligit & contemplatur, & quidem von tos, insellectualiser. Illud quomodo accipiet Philosoquisticam & Atopisticam ad videndum : non per cesitatem ad calumniandum. Sed ô optabilem cæcitaphus : Corruptie organis corporeis, corrumpi etiam inteltem, quæ tantas tenebras non videt. lectum bumanum. Quo absurditatis progrederis, Then 139. Persuadere nobis nititur, XXXVI. ô Atopista? Ne exspectes, donec huiusmodi verbis tuis bonum sensum substernere coner. Senaturas manere integras & impermixtas, & earum proprietates illess; non obstante hac immeatione. quor Lutherum, qui obliqua & flexuosè dicta Quomodo naturæ impermixtæ, & earum procontra Auctores interpretari iubet, præsertim vbi de mala mente sat manifesta indicia suppeprietates inconfusz; fi naturz humanz in fe comunicantur proprietates diuinz; & naturz di- B tunt. uinz proprietates humanz? XLIII. Thef.154.Mentitur nos negare naturarum, Thef.139. & tribus sequentibus, nil XXXVII. boc est, proprietatum vtrimg, natura in persona communisicontradictiones & inscitias inuenies. Prius nicationem. Vide Bellarminum cap. 9. & 10. lib.3. absolute dixerat; propter immeationem illam Ade Christo. topisticam proprietates vnius natura commu-XLIV. Thef. 155. Acutum hoc argumentum nicarialteri.& quidem immediate; nunc gradu proponitur. Mors Chrifti habet infinitam efficaciam; refert; & quzdam idiomata tantum vnius natuergo ab illa immeatione quam Atopifta comminifiuntur. Consequentia est Atopistica. Nam infinitam efræpropria formaliter effe afferit, nimirum humanz, vt natum, paffum, mortuum effe, quædam folificacitarem habet mors Chrifli à diuino suppous naturæ diuinæ formaliter, ve remittere peccata. fito, in quo natura humana, secundum quam Quomodo solius nature humane, si diuina Christus mortuus est, existit. Christi natura natura humana omnia sua at-Thef. 156. Christin babuit potentiam videndi XLV. tributa communicauit, vt antea à te assertum ab anima ; ergo potentiam videndi Natbanaëlem ab/entem sub fisu babuit ab vnione bypostatica, vt à quadam eft? jua Entelechia. Non sequitur hoc. Nam & Helisz-XXXVIII. Thefi 142. docet, Christum secunus vidit absentem Giezi munera à Naaman accidum viramq, naturam effe mediatorem ; de quo commento infrà, libro quinto. Illud omnem fubtilipienteni 3 & alij fimiliter Prophetz absentia non tatem superat; Chrissum quoad viramg, naturam esse raro quali prasentia intuiti sunt, & tamen capafum,non tamen secundum vtramg, naturam. Perinruerunt personali vnione cum Verbo. Postea elegantifsime explicat Atopifticam fuam immeatie de ac si diceret; Petrum, quoad vtrumque ocunem per similitudinem fermenti. Deinde, per dullum esse passum maximos dolores; non tamen corationem mellu, tertiò.per ignitionem ferri. Omnia secundum vtrumque oculum. Passum esse podaaptè & concinne, vt folet Ergafilus; qui etiam de gram quoad vtrumque pedem ; non tamen sepectore suo facundo synclotbiftas progenuit, vocundum vtrumque pedem. lens, opinor, à se syncletbifte nomen amoliri, nul-Thef. 144. Cbriftum fecundum vtramg, XXXIX. la enim Clotho naturas magis conglomerare & naturam, effe Redemptorem, Sacerdotem, Prophetam, &C. commiscere potest, quàm qui immeationem supra de quo infra lib. quinto. Thesi 145. & aliquot sequentibus multa descriptam statuit. XL. & Vbiquistis consuera mendacia fundit Atopi-XLVI. stanoster contra cos, qui Vbiquitati genua fie- D ticam, ex sententia eorum, qui Vbiquitatem no aere nolunt: vt quòd fint Nefferiani, quòd in for. adorant, fimilem effe vnioni, que est inter oleum & aquam; vel inter argentum viuum & puluerem. Menmali & materiali vnionis bypostatica turpiter ballucidacium prorfus Atopificum. nentur; quòd vnionem cum Neftorio tollant; & fi quæ Thef. 164. Neftorium in Concilio Ephefi-XLVII. suntalia malè sani & indocti capitis retrimenta; no fuisse damnatum , quòd banc immeationem Vbiquinusquam non in Vbiquistarum chartis obuia; sticam & Atopisticam inficiaretur. Mendaciú hoc neque hic attingenda. ironies plenisimum sumpsit ex suo Smidelino: Thes.150. afferit; animam communicare cum XLI. qui in Colloquio Mompelgartenfi idem asserucorpore fuum actum. Num omnem ? Num actum intelligendi, volendi, reminiscendi ? Thesi 151. it. Repetitur tamen Thef. 165. & 166. in quibus Sic corpus Adami à Deo efformatum tradit, tot ferme mendacia, quot verba; vt & in Thefiquemadmodum plastæ & statuarij effingunt stabus sequentibus vsque ad 174. vbi nouam men-

tuas; nimirum, vt prius totam corporis molem, omniumque membrorum constitutionem effi-

giauerit, & postea demum spiraculum vitæin-

Cassia-

daciloquentiz & ignorantiz telam exorditur.

Inter has autem pleudologias principem locum

tenet, quod Leporij reuocatio, quæ exitat apud

#### 235

### Notationes in Disputat.de Christo.

Cassianum lib. Lde Incarnatione, fuerit profes A tæ funt; cur aliz immearent, cum sint eiusdem sio Vbiquitatis, seu immeationie Atopiftice & fanaticz, quam Ergafilus in fuis Thefibus depingit. XLVIII. Thef.174.& feqq.incipit destruere, quæ supra Thesi 133.& seqq.per suam immeasionem ædificauerat; ibi enim dixerat indefinite : Ex immeatione Vbiquistica sequi communicationem idiomatum, vnaquag, naturarum communicante cum alia fuas proprietates. Hic quoniam videt ( tametfi prius quoque id saltem per transennam vidit ) hanc liberalitatem este nimiam, beneficium I M M E A-TIONIS fuz reftringit; aitque, qualdam effentiales Dei proprietates esse nature humanæincommunicabiles; vt aternitatem , immensitatem , effeincreatum, incorporeum, impartibile. Communicabiles autem sapientiam, potentiam, vitam. Quasi verò sapientia, potentia, & vita æterna immensa & increata Dei; non æquè excedant angustias naturæ humanæ finitæ, ac æternitas, & immenfitas Dei. Qua in re, vt & in aliis multis, quantum Ergafilus à fuo fymmysta Mæuio & ab aliis Atopistis & Vbiquistis discordet; docent ea.quz supra ex Mzuio attulimus.

Thef. 175. Negat, omnes proprietates bu-XLIX. mane nature communicabiles effe nature divine: In harum numero ponit, effe corporeum ; finitum , circumscriptum, babere carnem & offa. Et tamen Thesi 133. absque vlla restrictione & exceptione affirmauerat; per illam immeationem naturæ humanæ in diuinam, & vice verla; communicari cum dinina natura tà îsta propria natura bumana.

Thef.178. Admodum peritè scribit, Chriftum L nibil aliud effe, quàm sua natura. An hypostasin seu personalitatem à Christo excludit? Deinde num est sua natura iunctim an diuisim?

LI. Thef. 179. & aliquot seqq. multa garrit quomodo diuina & humana attributa prædicentut de Christo; postque verbosum garritum & barritum, nihil aliud exit, quam attributa vtriulq; naturæ posse affirmari de vna persona Chrifi in cócreto; ita vt verè dicatur; Chriftus est Deus, bomo, Chriftm est immortalis, mortalis, impaßibilis, pafsibilu. Quod nemo rectè sentiens vel nescit vel abnuit. Nos ex Atopistica illa immeatione exspe-Aabamus longè alias enunciationes, nempe has vel fimiles. Natura bumana est omnipotens; omnifi- D ptorem, Sacerdotem feu Pontificem, Mediatorem, Doctoens.& quidem omnipotentiâ & omnifcientiâ increata. Si enim immeatio illaVbiquistica has proprietates diuinas naturæ humanæ communicauit, cur de illa, faltem in concreto enunciari non possent? Ex altera parte putabamus Vbiquisticam illam immeationem paritura nobis has propositiones. Natura diuina est pasibilis, mortalis, circumscripta; Nam si immeatio transfudit proprietates humanas in naturam dininam, vtique& has transfudit. Non bas, inquit V biquista; fed alias. Quz nam funt illz ? Si quarundam capax eft; cur non omnium? Si quædam in naturam diuinam non immeant; cur vel vnam immeare credamus? Siquæda non immeant, quia finitæ & crea-

generis? Cur ipfa natura humana immearet in diuinam; circum (cripta, finita, corporea; in incircumscriptam, infinitam, incorpoream?

LIL Thef. 185.& feqq. Acriter it in Zvvinglianos, qui caussam suam ipsimet agent. Nolim vel grandi ære aduocatus corum effe; nifi quatenus, defensa veritate, vniuersi veritatis patroni defenduntur. Nos palam & sonorè profitemur. Deum, vel Filium Dei vere effe natum, paffum, crucifixum mortuum; fed fecundum humanam folummodo naturam.

LIII. Thef.212. & multis feqq. defipere ingreditur de proprietatibus diuinis, quas ipse naturz humanz communicatas immediate credit; B vt funt omnipotentia, omniscientia; Maxime vrget illum locum Col. 2. In Chrifto habitat omnis plenitude diuinitatu corporaliter; cuius, præter alios, etiam hic est legitimus sensus. In Christo, hocest, in Christinatura humana inhabitat plenitudo diuinitatis corporaliter, hoc eft, hypoftatice; quia plenitudo diuinitatis, hoc est, hypostasis diuina, humanam naturam ad vnionem hypoftaticam cum diuina assumptit. Hinc quia hypostafis diuina verè & realiter sustentat & terminat naturam humanam, rectè asseritur, plenitudinem diuinitatis in ea natura inhabitare, corporaliter, hoc est, verè & realiter, quia personaliter: Rectè itidem affirmatur, hanc plenitudinem divinitatis à natura assumpta possideri; sed hypostatice C feu in perfona. Quare inanes logi funt, quidquid hic de sua communicatione per immeationem facta prolixè deblaterat; Et omnia iam supra in Mæuio refutata sunt.

LIV. Thef. 233. Ridet Atopifta Rationem; vocatque ioculariter, Dominam Rationem; cique in hocVblquistico arcano filentium indicit. Quocirca nil mirum, si tota cius disputatio Ratione careat; cum Ratio in harum Thesium conscriptione, ne mutire quidem ausa fuerit, silentio plusquam Pythagorico obstricta. Quid factum cenfes, cum postea in Tubingensi Academia hec deChristo disputatio rationis exfors, abiq; ratione defensa est?

LV. Chriftum non poffe effe indicem, Regem , Redemrem, Medicum, viuificatorem, peccatorum expiatorem, miraculorum patratorem, fine immediata ifta inter naturas proprietatum communicatione, orta ex Atopistica illaimmeatione & penetratione; inscitia est Vbiquiffica, Ergafilo per multas Thefes cum SynergisVbiquetariis communis; quia ad omnia predicta sufficit communicatio idiomatum facta respectu hypostaseos, in qua vtraque natura pariter subsistit. quia hocipso proprietates vtriufque nature applicantur vni communi hypoftafi, & proinde ipfis naturis in concreto, quia concreta nomina pro fuppolito accipi poflunt, licet formaliter naturas fignificent. Hec insuper idiomatum in hypostasi diuina communicatio suf-

ficit,

Digitized by Google



Notationes in Disputat.de (bristo.

ficit, vt Christiactiones & perpessiones infiniti A duarum naturarum in se mutuo immeationem & meriti & efficaciz fuisse dicantur : quis fuerunt actiones & paísiones infiniti fuppoliti. Præterea hæc duarum naturarum in vna hypostasi vnio, fatis eft, vt natura humana Christi, atque adeo ipfe Chriftus, qua homo, adoretur; nec requiritur Atopistica illa & Vbiquistica naturarum immeatie nuper in fornacibus Vbiquistarum excođa.

237

Thefi 267. & duabus seqq iterum à se & LVI. fuis mixtionem vel confusionem naturarú amoliri nititur; fed vano conatu. Nam quod ait; Filium Dei naturaliter effe omnipotentem ; Hominem autem Chriftum per gratiam vnienie; non iniuriâ fulpicari quis posset; eum, Nestoriano spiritu assatum; Filium Dei, & hominem Christum diftinguere; B to late refutatur. quasi alius sit Filius Dei; & alius ; Homo Christus. Dic, Ergafile, num homo Chriftus, non eft Filius Dei?Num Filius Dei, non eft homo Chriftus? Si Filius Dei naturaliter est omnipotens; cur non & Homo Christus naturaliter est omnipotens? An Homo Chriftus non fignificat fuppolitú, quando nulla particula reduplicans adiicitur ? Demus vero, Filium Dei naturaliter este omnipotentem; Hominem verò Christum, seu, vt clarius loquar, Chriftum fecundum humanitatem tantummodo per gratiam vnionis; an ideo naturæ & proprietates naturarum non confunduntur & permiscentur ? Annatura illa, quæ non in alio, hoc est, in diuino supposito, sed in seipla omnipotentiam, omniscientiam, omnipræsentiam & C gloriam increatam habet, natura humana manet, quomodocunque increatas proprietates immediate in se babeat; siue naturaliter, siue dono cælesti? Quid est esse Deum, nisi in se increatam omnipotentiam, omniscientiam, &c. habere ? Si igitur natura humana hæc in fe habet; quomodo natura humana erit, & non diuina, feu Deus; Etiamfi hæc idiomata non communicentur naturæ humanæ fub titulo proprij ; fed fub titulo apprepriati : vt loquitur Atopista : qui hac rimula se euasurum frustra confidit : Impossibile enim est, ve si natura humana per Vbiquistarum immeationem, verè in se, ipsam diuinam & increatam omnipotentiam,& omnipræsentiam,& alia attributa Dei accepit, fit & maneat vere natura humana.

Perquam iucundum vero eft, quod fictitiam hanc & Arepisticam communicationem idiomatum ait propemodum esse similem ei, quæ est inter animam informantem, & corpus organicum. Si propemodum fimilis eft, ergo propemodum eft ex substantiali vnione, facta per informationem. Quod forfan non inuitus dabit Ergafilus: quandoquidem communicationem istam nominat erganică. Nominat tamen etiam personalem. Quefo, num vnio phyfica inter animam & corpus eft perfonalis, vel perfonali afsimilis? Num perfonalitas vnitur naturz, ficut anima corpori?Quo pacto tu perfenalem vnionem appellas illam tuam penetratione? Num nature funt perfone? Num vnio naturarum, præcise qua talis, est vnio perfonalis? Nec etiam video, quid Thesi 269. velit sibi Homo affumptus. Num Filius Dei assumptit hominem ? Nec vno absurdo contentus, aliud addit:Hunc affumptum hominem effe Deum eadem dit uinitate, qua ipfe Dei Filins Deus eft, & omnipotentem ac omniprasentem eadem omnipotentia & omniprasentia, qua Filius Dei est omnipotens & omnipresens. Hac fi non monstri aliquid alunt, vnde tandem monftra nascentur?

228

Thefi 270. Afferit, Chriftum effe Mediato-LVII. rem, Redemptorem, aduocatum, fummum Pontificem, ferundum vtramg, natură. Quierror infra libro quin-

LVIII. Thes. 291. De concreto & abstracto ita disputet, vt omnibus etiam Dialecticæ tironibus, ludibrium meritisimo debeat. Adfert quadruplicem horum vocabulorum víum; scholasticum, Grammaticum, Etymologicum, Philosophicum. Quasi verò Scholastici vsurpent hæc vocabula aliter, quàm Philosophice; & Philosophi aliter. quàm Logici feu Dialectici.quod noto,quia ifte Dialecticum concreti & abstracti vsum confundit cum eo, quem vocat Grammaticum; quafi apud Dialecticos ca folummodo fint concretas que à Grammaticis dicuntur Adiectiua ; & abftracta, quæ ipfi nominant substantiua; idque folummodo in genere & latitudine accidentium; cum in quacumque bona Dialectica Homo, sit concretam : Et Humanitas, abstractum ; eademque est ratio aliorum vocabulorum, quz substantias significant: Et hæc notio concreti & abstracti in hac de vnione personali, & in toro Incarnationis mysterio locum haber; quidquid Ergasilus contramussitet. Cuinon sufficit, vt ipsum mysterium penitus inuertat; ne vocabula quidem immotarelinquit; perspicuè animaduertens, fieri non posse, vt absurditas Vbiquistica in omnium oculos quàm primum non incurrat. nisi nova fignificara receptis ad hunc víque diem vocabulis imponantur.

LIX. ... Thef. 302. Imperité dicit ; humanam Christinaturam, ne 41, quidem Buroiq, nuda co-D'gitatione, extra vnionem bypostaticam considerari posfe. Mirum profecto effet, si mens nostra, etiam ea separatim confiderare potis, que sola ratione distinguuntur, non posset naturam humanam Christi sine hypostasi & natura diuina Christi apprehendere, cum & ab illa & ab hacrealiter diffinguatur?

AEquè indocum est, quod ait; Filium LX. Dei , ne fini quidem durola extra Patrem fecturi poffe.

Thef.315. flatuitur hæc propositio: Hemo LXI. Chrissmon est Deus naturaliter. An Deus alio modo potest effe Deus.quam naturaliter ?

Thes. 319. Mentigar, Thomistas hanc LXII. propositionem : Hoino eft, Deus: fic resoluere: Filius

Dei





# Defensio (ap. 1. Lib. IV.

24 I

nus à Iunio citatus.S.Eulogius Patriarcha Alex- A fubito elapfum castigare & reuocare, quàm fateandrinus aduer fus Agnoitas differens apud Photinm in Bibliotheca Volum. 230. ita disputationem instituit, vt Christum nihil secundum humanitatem, multo minus secundum diuinitatem ignoralle demonstret.

Ridiculum est autem, quod Danzus non cotentus originem Agnoitarum à Themistio Philosopho petiisse; candem altius adhuc ab Emplychio, Eunomij discipulo repeti posse censet. Cum Euplychius (fic enim legitur apud Nicephorum lib. 12. cap. 30. non Empfychim, vt habet Danzus) adeo se opposuerit sententiz Christo ignorantiam tribuenti, vt propterea ab aliis Eunomij secatoribus secessionem fecerit; Et quomodo altius repetitur origo Agnostarum, fi repe- B tatur ab Eupfychio, quàm fi à Themistio Philofopho, cum vel eâdem ætate vterque vixerit, vel etiam Enplychius Themiltio diu superstes fuerit, Eunomiusque & Eunomiani maxime sub Theodofio Magno Ecclefiam vexare occœperint ! Et quamuis ab Eunomianis hæc quæftio mota & agitata fuerit; rectè tamen à Themislio Diacono Eutychiano origo eius deducitur, vt à potiore & celebriare auctore, qui virus hoc suum in discipulos longè lateque diffuderit; nam & Nestorij & Eutychetis hæreses olim ab aliis partim tacta, partim apertè sparsa & tradita fuerunt; Et tamen à Nestorio & Eutyche nomina fortiuntur; & ad illos, tanquam ad Au&ores, referuntur.

Oftendit Bellarminus ex Luthero, Zvvinglio, Caluino, & Beza, Christi animam seu Christum fecundum humanitatem paulatim didiciffe, que vere ignorauerit. Iunius appellat hoc triminatio nem. Quomodo criminatio? An non recitat Bellarminus luculenta verba, quibus prædictifectarij hocasserunt i Inspiciantur loca à Bellarmino ex quatuor supradictis Hæresiarchis exscripta; & statim liquebit, quis criminatoris stigmate inurendus sit, Bellarminus, an Iunius. Nam quod & hic infinuat,& cap.feq. expresse monstrare nititur, Lutherum & alios nihil aliud sensisse, quàm quod sentiunt illi Theologi, qui scientiam acquisitam in Christo statuunt, id Caluinianus fucus est, vt cap. sequenti constabit.

Accufat Bellarminus cosdem sectorios, quòd doceant, Chriftum aliquid egisse, quod corrigi debuerit; nominatim notat Caluinum, scribere non veritum. Chrifti or ationem in borto , fuiffe votum abraptum. Etiam hæc reprehensio vocatur à lunio criminatio. Que hec in Iunio calumniandi prurigo ? An non attulit Bellarminus verba Caluini ex Commentario in cap. 26. Matthzi, quibus hoc Caluinus palam affirmat? An non ait Caluinus votum illud ( Pater fi possibile eft transeat à me calix ifte) Chrifto fuisse subitò el apsum, & à Chrifto cafigatum acreuocatum? Quid est votum subito elapfum, nifi inconfideratum, & quod temere abfq; vlla præmeditatione excidit ? Quid est votum

ri & reipla monstrare se aliquid egisse, quod correctione egeat ? Nec immeritò iubet Bellarminus notari illa verba. Subito elapjum. Item illa; cafiget ac renocet. Euidenter enim conuincunt, Caluinum huius fuisse sententiæ.quam ei Bellarminus tribuit ; omnemque Caluini defensionem excludunt; cum fint dilucidiora, quàm vt vllum in sensum commodum trahi queant.

Ad illud de voto abrupto exclamat Caluinianus Chremes : Hem rbetorem, qui nesiit abruptum apud auttores idoneos vo amoropor sai a mesodonsor appellari. Scilicet, Christus in monte Oliueti, inter languineos sudores Rhetoricatus eit, & abrupta, Rhetorum sensu, oratione vsus. Scilicet, hoc ipsum voluit Caluinus intelligere nomine voti abrupti, cum paulò pòft clarissime explicet, quid per rotam abrüptum fignificare velit, nempe, subito, hoc eft, temerè elapfum, & quod caftigatione ac reuocatione eguerit.

Ait Bellarminus, Caluinum Chrifto non modo ignorantiam, sed etiam obliuionem & peccatum tribuere. Falfum consequens, inquit Iunius. Quomodo falfum confequens, vt tu loqueris ?An non hec funt Caluinitui Braoghuan potius quam phuan? Non fuit bac (Pater si possibile est, &c.) meditata Christi oratio. fed vu & impetus doloris subitam ei vocem extorsit, cui flatim addita fuit correctio : Eadem vehementia cœlestie decreti memoriam ei abstulit. An oratio præceps & inconfiderata peccato caret? An vox corrigi digna à peccato exculari poteft ? An non obliuione laborat, cui doloris magnitudo memoriam cælestis decreti eripit?

Ait Bellarminus, semper fuisse Catholicorum communem sententiam, Christianimam ab ipla fua creatione fuisse repletam scientia & gratia, ita vt nihil postea didicerit,quod antea nesciret, nec vllam actionem fecerit, aut facere poruerit, quæ emendatione eguerit. Occinit Iunius. De scientia anima Christi negatur banc omnium vniuerse & absolute sententiam effe. Non dixit Bellarminus vniuerse & absolute hanc esse omnium sententiam; sed, omnium Catholicorum. Et mendacium est, ipfum Bellarminum ex parte concedere aliud in cap. quinto Respons tertia. Loquitur enim Bellarminus de scientia acquisita, itemque de practica, quz in experientia confistit; hac licet Christus initio caruerit, non tamen idcirco ignorantia ei rectè adfcribitur; quia per beatam & infulam fcientiam omnia theoretice, & quidem perfectifsime, nouerat, quæcunque postea per scientiam acquisitam & experimentalem cognouit.

Mendacium eft, S. Thomam 3. p. q. 9. A. 4. eiufdem cum Harerich fententia effe. Statuit quidem in Christo scientiam acquisitam. Sed num ideo ignorantiam Caluinianam, Lutheranam, Iunianam, Zyvinglianam, Bezanam & Plumbea eft hæc in scholis Scholasticorum consequentia. In Christo fuit scientia acquisita, ergo ignorantia. Quia quod per acquisitam scientiam didicit, id per-

feail-



# Defensio Cap. 2. Lib. 1V.

feciisime antea nouerat per beatam & infu- Aldem, fed fruftra laborare: Et qui nam isti tam tenaces laquei? fam.

Mendacium denique est idem sentire Caietanum in locum citatum S. Thomæ. & alios multos. Nullus, nullus, inquam, orthodoxus scriptor animæ Christi ignorantiam cum Hæreticis adscribit.

#### CAPVT II.

### Probatur veritas ex scripturis.



243

ROBAT hoc capite Bellarminus ex scripturæ testimóniis animamChristiab ipsa sua creatione sapientia &

gratia plenifsimam fuiffe. Iunius B hic ex Caluiniano propemodum Scholasticus euasit. Agnoscit namque in Christo, que Deus; scientia diuinam; qua homo; fcientiam beatam, & præter beatam, illam quoque, quam infusam vel inditam vocant. Tertiò confitetur in Christo scientiam acquisitam, & in hac Christum profecisse tradit : idg, optime à Thoma 3.p. q. 9.a. 4. & q. 12.a. 2. & feq. explicatum affirmat. Quid volumus amplius? Si ita ex animo sentit Iunius Caluinianus non est, in hoc quidem capite; nec quidquam restat, nisi vt Caluinum, aliosque malefidos & pelsime fanos Doctores suos valere iubeat; & his etiam colequentiis multam falutem dicat: Profesit Chriftus in fcientia acquifita, ergo laborauit ignorantia; Acquistuit Christus aliquod scientie genus, ergo aliquid noui quod prius theoresice ignoraret, per illam didicit. Minimè hæc consequentur; sed tantum hoc, Christum aliquatametsi prius cognita, aliter didiciffe & cognouisse, quam antea cognouerit : vt fi Iunius ex literis cognoscat, quod antea ex amicorum relatione intellexerat. Aliter quidem cognoscet, sed non alia. Si hoc vult Iunius, Scholasticos & nos suffragatores habet, neque in hoc dogmate Caluinizabit aut Lutherizabit, vt supra confessi sumus.

Testimonia scripturæ, quæ Bellarminus adducit, funt lfaiæ 11. Egredietur virga, &c. Et illa, vbi Christus dicitur vnetus; vt Pfal. 44. Ifaiæ 61. Act. 4. & 10. Danzus omnia turbat. Mentitur, Bellarminum ducere primam rationem ex cap. 11. Isaix in hunc modum. Deus vnxit Christum bo minem fpiritu, ergo anima Christi nibil ignoraust à momento conceptionie Christi. Hoc argumentum non fumpfit Bellarminus ex capite vndecimo Ifaix; in quo nihil exstat de vn&ione, sed de requietione piritus Domini super Christo. Verùm ex aliis scripturz locis, quz vnctionis huius mentionem faciunt, prout iam antea dictum , & liquet apud Bellarminum.

Deinde mentitur Danzus, committi in hoc argumento fallaciam 👌 non confequente ; eamque multiplicem : Tertiò mentitur ; Bellarminum hoc ipfum agnoscere. Quartò mentitur, Bellarminum propterea in laqueu,in quos sese induit dissoluendis, vehementer qui-

244

Obiicere quis poterat, locos à Bellarmino prolatos accipiendos esse de vnäione facta anno ætatis Christi trigesimo, quando à Ioanne baptizatus est in Iordane, Spiritu sancto specie aspectabili super ipsum descendente. Hanc obiectionem tam facile Bellarminus amolitur, quàm facile Danzus mentitur. Ait Danzus. Vnxit Deus Chriftum bominë,ergo à momento sue conceptionie (omnino, quia Ioan. 1. dicitur, Verbum caro factum est, & habitauit in nobu, &c. Plenum gratia & veritatie; sed statim à conceptione sua habitauit inter nos ante natiuitatem quidem rátione matris, in cuius vtero gestabatur, post natiuitatem autem etiam in se ipso ; ergo etiam tunc fuit Verbum caro factum, gratiæ & veritatis plenum; numquam enim inter nos habitauit, nisi plenum gratiæ & veritatis ) ergo ad summum statim gradum. (Quid ni? quia causs nihil erat, cur humana Christi natura per incrementa & spatia ætatis, more nostro, proficeret. Et cum in ipfa Incarnatione Verbum caro facum, asseratur plenum gratiz & veritatis, an non ad fummum víque gratiæ & veritatis sub ipsa primordia sua humana Christi natura processisse satis perspicuè infinuatur ? Nam quod alij proficere potuerint, quamuis & ipfi pleni gratia prædicentur; nobis non officit; quia aliis data est gratia fecundum mensuram donationis Christi, Ephes. 4. At C Christo fine mensura data est, non enim secundum mensuram dat Deus spiritum, nimirum filio fuo, vt ipfemet Bellarminus ad finem capitis respondet, ) ergo, vt omnia statim sciuerit & norit anima Christi actu, que Deus scientia visiua cognoscit. De hoc non est quastio, sed de hoc duntaxat : Num anima Chrissi ab initio aliquid verè ignorarit, quod postea didicerit; Nos negamus; Et negatio hæc vera esfe potest, licet quis diceret cum nonnullis Theologis, Christi animam per beatificam quoque scientiam non sciuisse omnia, quæ scit Deus per scientiam visionis : Nam si omnia ista obiecta non sciuit statim à primo sug ortu, ne postea quidem sciuit, quia in hac fcientia nullos progressus fecit : nec tamen D ignorantia laborauit, quia talis cognitio non est humanæ creaturæ debita, ex horum quidem Theologorum sententia. Sed probabilius est, animam Christi per scientiam beatam nouisse omnia, quæscit Deus scientia visionis, vt grauisfimi Theologi fentiunt D. Thomas 3. p.q. 10. Suaretz 3.p.Tom.1.Disp. 26. sech 3. & alij, quos Suaretz citat. Hanc sententiam quanam ratione fallitatis conuincet indoctus Danzus?

Obiicit Danzus: Citata testimonia scriptura probare quidem Cbriftum vnctum iri , (ed non defignare tempus, quo fuerie vngendus. Respondeo, licet siverba præcise spectes sine discursu, ratiocinatione, & collatione cum aliis, tempus vnctionis non appareat, fi tamen ea, que dixi, veritatis cognoscen-

dz me-

# Defensio Cap. 2. Lib. IV.

dz media & instrumenta adhibeas, vt facit Bel- A ni fue inflanti. Quàm secure obiectat Danzus, larminus, veritatem mox intueberis, & hancvn-Aionem nullo alio, quàm Incarnationis tempore factam effe cognofces.

245

Mendacium porto est, testari Euangelicam bistoriam Lucæ 3. v. 22. 23. demum anno trige (imo vnctum fuiffe; quia ex hoc loco Euangelista nil aliud colligitur, quam, Christo in Iordane baptizato, vnctionem Christi esse patefactam, & publice manifestatam. Neque vilum verbum eo loco exstat, quod tum demum vnchionem factam indicet: fatisque acuté, solenni suo ritu, delirat Iunius, cum Christum & in momento incarnationi, & in baptifmo vnctum fcribit; quafi primum aliquid; postea, incremento facto, totum acceperit: Nam si à primo ortu erat plenus gratia & veritatie, & ca B quidem plenitudine, de qua nos omnes accepimus, & quz fine mensura fuit, quomodo postea hzc vn&ionis plenitudo incrementum accepit?

Illud infuper eruditum, & ex intimz Theologiæ penetralibus depromptum est, quòd lunius dicit, teftimonia factarum litterarum à Bellarmino produsta, pertinere ad vnstionem perfon a Chrifti ; qua donorum, qua vocationie respettu. Quali verò persona Christi vn&a fuerit in Incarnatione Christi; quæ gratia & veritate increata ab æterno plenifsima fuit, vtpote Deus. Quod si Iunius dicat, se loqui de persona Christinoninse, sed in sua natura, caque bumana; Respondeo, me ex verbis Iunij, quid fentiat, iudicare; nam in Caluinianam mentem C adeo latebrofam & anfractuosa oculos inferere nequeo. Si ita sensit, cur verbis id non expromplit?

Danzus hic iterum mentitur, cum ait, ipfummet Chriftum Luca 4. v.18. docere, vnctionem fibi cueniffe, cum munere sibi à Deo patre delegato fungi cœpit Fungi munere fungatur oportet, qui Danço hoc asserenti fidem habeat. Nam Christiverba sunt ista: Spiritus Domini super me, propter quod vnxit me enangelizare pauperibus misit me, &c. Num dicit Christus, setum demum vnchionem spiritus accepisse, cum hzcverba protulit; vel cum in baptismo testimonium divinum è czlo accepit? Si vnquam.non alio tempore, quàm in Incarnatione missus est Christus euangelizare pauperibus, D'est. Nihil valere, quidquid hic pluribus Bellarminus scrifanare contritos corde. predicare captiuis remißionem, & cacis visum, dimittere confrattos in remißionem, predi care annum Domini acceptum , & diem retributionù. nam ob hos, & id genus alios fines, Incarnatio instituta & peracta est.

Mentitur rurlum Daneus, cum Hieronymum in caput 61. Ifaix sententix sux approbatorem laudat. Nihil minus sensit S. Hieronymus, vt Bellarminus hoc loco oftendit. Cuius Hieronymiani dicti explicationem iste ne primoribus quidem digitis attingere aufus fuit.

Obiicit Danzus. Crescebat puer Christus non solum atate, sed etiam sapientia. Lucæ 2.v.40.& 52.Erge fcientiam non accepit in fummo gradu in ipfo Incarnatio-

quæ Bellarminus dissoluit. An non vidit in Bellarmino cap. 5. responsionem ad hunc Euangelistælocum? An, ne videret, oculos de industria clausit? An vidit, sed dedita opera se vidisse disfimulauit ne præcideretur fabulandi materies? Profecit Christus sapientia & scientia quoad declarationem & manifestationem. Profecit quoad scientiam acquisitam & experimentalem; sed non inde coficitur, Christum aliquid vere ignorasse, quod postea didicerit: Nam vt per scientiam acquifitam vel in experientia pofitá aliquid initio non sciuerit; at sciuit persectissime per scientiam beatam & infusam. Sed de hoc cap. 5. vt & de loco Marci 13. De die illo nemo fcit, & c. quem hic vrget Danzus, perinde ac si Bellarminus huius dicti nullam penitus explicationem attulisfet.

Iam Dançus derepente Bellarmini Doctor efficitur, iubetque, ve à se discat, quod ex Magistro sententiarum nunquam, vt ait, didicerit : Quid nam hoc tam abditi mysterij ? Audi. Locos scripture de vnaione speare ad omnes Christianos; omnes Christianos effe Christos, hoceft, vn&os, Christi vn&ionem in nullo ab aliorum vnatione differre, nifi gradu, (ublimitate & qualisate donorum; & præterea, quod vnetus fis, qua bomo , à Deitate intra feipfum , quippe in eadem cum illa bypostasi vnitu. Vt verum sit, locos scriptura de vnctione loquentes, ad fingulos itidem Christianos accommodari posse, tamen is sensus minime eft primarius, & vt primarius effet, non tamen, nisi ineptè, colligeretur inde Danzi delirium, in Christi & aliorum vnctione esse paritatem, etiam quoad tempus & modum vnctionis, vt ficut alij temporis progressione proficiunt,& ea, quæ verè ignorauerant, discunt; ita & in Christo vsuuenerit. Nulla enim reperitur in omnibus testimoniis syllaba, que hoc vel obscurè innuat. Neque vlla verisimili ratione commento suo fidem Danzus conciliare studet.

Cætera, quæidem Caluinista attexit, nil sunt, nisi conuicia & mendacia; vt responsiones Bellarmini effe leues & inanes : Bellarminum petere principium. Sumere pro conceffo, quod in controuerfia pofitum bir. Si hoceft respondere aut refutare, tum quo quiserit ineptior, co ad refutandum & respondendum aptior cenferi debebit.

Iunius hic iterum contendit, Christum in acquifita scientia profecisse. Quasi hoc neget Bellarminus, aut vllus Theologus, qui acquisitam scientiam in Christo statuit. Legatur S. Thomas 3.part.quæft.12. a.2.& Interpretes eius ibid. Sed non sequitur : Ergo Christus aliquid vere ignorauit, quod prius nescinerit : ergo ab instanti Incarnationie non fuit plenus gratia & veritatie; non fequitur inquam hoc, ob caussai am antea recenfitas.

Criminatur Iunius, Bellarminum verba illa:

L 2

Er

### Defensio Cap. 2. Lib. IV.

Et Verbum carofactum est , & babisauit in nobis, plenum gratia & veritatis; diuidere; nam bac posteriora ad duo simul antecedentia pertinere: nampe, Verbum carofactum est, & babisauit in nobis. Num hoc inficiatur Bellarminus? An non plenitudinem gratiz & veritatis palam ad Incarnationem Verbi; & babisationem in nobis refert? Neque aliter facere potuit, si, vt veritas habet, & S. Ioannes satis perspicuè indicat, in ipsa Incarnatione Verbum, qua homo, plenum gratiz & veritatis exstitit, neque enim postea babisando nobiscum in terris plenitudinem illam amistit.

247

Illud festiuum est, quod Iunius scribit, Cbrifum ad predicationis officium anno demum trigessime, quando baptizatus est, vocatum esse. Antea solummodo defignatum suiste. Scilicet, Christus deteriore hac in parte códitione fuit, quàm Hieremias, ad quem Deus cap. I. Priusquam te formarem in vere, noui te; & antequam exires de valua, santaisficaui te, & Prophetam in gentibus dedi te. Ecce Hieremias in vero matris sur Propheta in gentibus constitutus est; ergo & vocatus ad Prophetandum, hocess, ad docendum & prædicandum. Si Hieremias in & ex vero matris ad prædicandum vocatus est, cur non & Christus > qui non successi est, imò & conceptus.

Isaias cap. 49. De Christo Domino, (quod Ecclesia etiam ad Ioannem Baptistam accommodat) Dominus ab viero vocauit me. Ergo non demum anno trigefimo ztatis suz vocationem accepit. quia ab vtero eam accepit: Etsi tempore baptismi publicam declarationem & manifestationem eius accepit. Ibid. Et nune dieit Dominw, formans me ex vtero feruum fibi, vt reducam Iacob ad eum, &c. Vbi iterum vides, Christum ex vtero, hoceft, à primo Incarnationis momento, à Deo destinatum & vocatum, ad prædicationis munus:neque enim defignatio & actualisvocatio in Christo distingui debent: quod indicatetiam ille Pfalmi 39. locus. Sacrificium & oblati onem noluifti ; aures autem perfecifti mihi. Sacrificium & pro peecate non postulasti. Tunc dixi; Eccevenio : In capite libri feriptum est de me, &c. Quz Christus, vt homo, non demum dixit, trigefimo ztatis fuz anno, fed in iplo Incarnationis momento; tunc enim Deo D ad redemptionem generis humani, & per consequens, etiam ad officium prædicationis sele vocanti. promptifsimo animo affenfus est : verbis illis: Ecce venie; affenfum testatus.

Accedit, quòd Iunius, fi in hac fua fatuitate perstet.affirmare cogetur, Christum anno demum trigesimo non tantum ad prædicationis, fed & ad redemptionis munus vocatum esse: Nam fi in primo statim conceptionis suæ instanti vocatus est ad munus redemptionis, ergo & ad munus prædicationis, quia hoc pars quædam alterius est.

Dicit S. Hieronymus in cap. 61. Isaiz vn&ionem Christi expletă anno eius trigesimo. Osten-

Et Verbum caro factum est, & babitauit in nobis, plenum gratie & veritatis; diuidere; nam bac posteriora ad duo simul antecedentia pertinere: nempe, Verbum caro factum est, & babitauit in nobis. Num hoc inficiatur Belest, & babitauit in nobis. Num hoc inficiatur Bellarminus > An non plenitudinem gratiz & veri-

Oggerit Iunius. Ampline fibi voluit Hieronymus : quia dicit, expletam fuisse vn&ionem; ac proinde expletam dicens, principium & progreffum vnctionu difcernit à complemento ipfius. Distinguit à complemento in manifestatione, non in aliquo nouo dono lupernaturali polito;nam & res tunc expleri & compleri dicitur, cum reuelatur & manifestatur. & quamuis hoc complementum non sitrei intrinsecum; aliquo tamen modo ad abfolutionem & completionem eius pertinet; qua-B tenus per illud in aliorum notitiam defertur. Vt autem in hac cælestium donorum vnctione coplementum intrinsecum negamus, ita etiam negamus intrinfecum progressum : neq; hunc vllo vel exiguo verbulo infinuat S Hieronymus, quãuis progressus, quoad declarationem admitti possit; semper enim magis atque magis per diuina opera declarabat & manifestabat Christus internam fuam vnctionem.

Innuit Iunius complementum, de quo digladiatur, confiftere in scientia acquisita & experimentali. At iam sepius testatus sum huiusmodi progressum, incrementum & complementum à nobis itidem recipi. Sed de hoc coplemento no loqui D. Hieronymum, fatetur ipse lunius : Et certum est, scientiam practicam experimentalem non fuisse baptismi tempore expletam, hoc est, terminatam & simpliciter absolutam; quia triennio sequenti, quo Chrissus superstes suit, multa expertus est, seu experimentali cognitione practice cognouit, que antea non cognorat: multa enim tribus illis annis vidit, multa audiuit, multa gustauit, que prius nec viderat, nec audiuerat, nec gustauerat.

audiuerat, nec gnflauerat. Quod attinet ad fcientiam acquifitam non in particularibus experimentis, fed in generali & abftracta nötitia confiftentem, Doctores, qui eam agnofcunt & à Chrifto vere acquifitam, nec in ipfa Incarnatione per accidens infufam tradunt, fuccefsionem, hoc eft, principium, progreffum, & complementum in ea flatuunt. Sed hanc fcientiam trigefimo demum anno in Chrifto fuiffe expletam, hoc eft, complementum accepiffe, nec S. Hieronymus affirmat; nec verum effs, quia Chriftus propter ingenij fummam excellentiam, & propter adiumentum fcientiz infufz & beatz, celerrimè adquifiuit, quidquid fcientiz naturali lumine intellectus acquiri poteft. Vide S. Thomam 3.p.q. 9. & 12. & ibid. Interpretes.

Mox verbosè iterum declamat Iunius, Cbrifum profecisse fientià acquisita & experimentalis, nature bumane Christi suum cursum suisse relictum; neg, enim naturam à gratia destrui. Quod attinet ad experimentalem& sensitiuam cognitionem, nonne iplemet Bellarminus cap. 5. profectum & incrementum

in hac

Digitized by Google

# Defensio Cap. z. Lib. IV.

in hac fcientia admittit ? Nonne Theologi, qui A beatam. Ambrofium lib.5.de fide cap. 8. contenacquifitam fcientiam non tantum experimentalem, fed vniuerfalem & abstractam in Christo agnoscunt, eum in hac profecisse confitentur? Quid opus ista ingerere Iunium, quasi aut à nobis negarentur, aut ab Hæreticis concederentur: quorum ea est sententia, Christum vere aliquid ignoraffe, more communi hominum; verè didiciffe ea, quæ prius nesciuerit, ad instaraliorum, qui prius fibi ignota discunt. Num alicui Catholicoru hæc mente sedet sententia? Qui cum negant, Christum in scientia profecisse, nil aliud fignificare volunt, quam Christú, successure. poris, nihil didicisse, quod antea theoretice ignorauerit. Hanc sententiam, si Iunius ample-Aitur, tum definat ignorantiam Christo tribue- B re; ignorans enim non est ; qui quod prius sciuit; alio modo cognoscit: sicut ignorans partæ victoriz non est, qui eam primum ex certa amicorum relatione; postmodum ex aliorum litteris cognoscit.

# CAPVT III. fdem probatur ex doctrina Pa-

trum.



249

HRISTVM fuisse plenum scientiz, atque adeo nihit noui postea didicisse, nullaque ignorantialaboraf-se, demonstrat hoc capite Bellarminus ex fanctis Patribus. Danzus vociferatur, ineptam effe quorumuu bominum auctoritatem, cum Dei feripto manifefte<sup>è</sup> conuellitur eorum fententia. Auctoritates iftas nullius effe ponderis, nifi Verbo Dei confirmentur.

Mentitur deinde alacriter. I. Atbanafij dictum persinere ad Christum Deum ( & quidem tantummodo) & bocfateri Bellarminum. II. Eusebij scriptum lib.10.demonstrationum Euangelicarum (ita citat) effe duntaxat rhetoricationem. III. Mend. Ab Ambrofio lib. de Incarnat.cap.7.Bellarminum prorsus oppugnari. IV. Mend. Totamg, banc sententiam sententiariorum. V.Mend.Item à Beda, que Bellarminus citat.VI.Mend. Teftem huius rei effe ipfummet Lombardum lib. 3. d. 13. cap. 2. & 3. VII. Mend. Bellarminum refelli à Cyrillo. VIII. Mend. Hieronymum in cap. 61. Ifaia contrarium docere. IX. Mend. Nazianzenum & Bernardum non D de anima Christi, sed de tota persona loqui. X.Mend.Vel spiritum, qui tam aperte Christum profecisse sapientia pronunciauit, in Dei verbo mentitum fingere. X I. Mend. Vel Chriftum ipfum difimulatorem facere. X I I. Mend. Et nos fefelliffe, cum id ip sum non ageret , quod agere vide batur. Que sunt omnes grauisime blashbemie, inquit Danzus. Die tu ad Danzi perfrictam frontem respiciens : Que sunt omnes grauißime pseudologie, & in fanctos Patres lædoria. Nil aliud postulo, quàm vt legatur Bellarminus. Quisquis legerit, fatebitur fi fani fit capitis, Danzum infano capite ad hzc scribenda accessisse.

Iunius in hac materia candidior est. Concedit Christum, vt hominem, vidiffe Deum per scientiam dit loqui de tota períona : Accipio, quod Iunius dat; fi de tota persona loquitur, ergo affirmat Christum non modo secundum divinam, sed & fecundum humanam naturam nulla ignorantia laboraíl**c.** 

Teftimonia, quz Iunius ex S. Ambrofio przfertim lib. de Incarnatione cap.7. prolixè recitat. nil aliud probant, quàm Christum profecisse scientia acquisita, vel experimentali, vel ostensione scientiz in primo suo ortu acceptz. Non tamen idcirco Ambrosius, vel alij Patres, Caluiniana ignorantia Redemptorem nostrum adspergunt. Idem ad Nazianzenum responsum esto: cuius iste testimonium luculentissimum à Bellarmino allatum, ad personam Christi detorquet. Tolerabimus detorsionem, si id, ad personam secundu naturam humanam itidem referat; nam fecundú hanc quoq; ab initio gratia & sapientia Christus absolutus perfeausq; fuit, ita vt postea nihil didicerit, quod prius ignoraffet.

Ait S. Hieronymus in Christum descendisse omnem Spiritus sanci fontem. Occinit Iunius. In perfonă Christi. At secundum humanam natură. Nam in persona Christi præcisè, vel in personam Christi secundum naturam diuinam, Spiritus fanctus descendere no potuit, per sua dona, cum Christus secundum personam & diuinam suam naturam sit vnus cum Spiritu sancto Deus; nullius accessionis vel multiplicationis cœlestium charifmatum capax.

Ait D.Hieronymus in cap.31.Hier. Qui ( Chriftus) iunta incrementa quidem atatu per vagitus & infantiam proficers videbitur (apientia & atate : sed perfodu vir in vtero Virginie folitie menfibue continebitur. Iunius. Hic locus nibil ad inftitutu. Qua de causa? Quia verbum v I D E B I T v R, quod Bellarminus rapit aquiuocè, non est accipiendum figurate, vt bic put at, sed propria significatione, pro eo, quod est, videbunt eum omnes (apientia & atate proficere. Si de Sapientia acquisita & experimentali loqueris, frustra pugnas; nam quicunq; acquisitam scientiam in Christo agnoscit, fimul etiam verum in ea profectum agnofcit, vt & in experimentali cognitione ; quam Christo abiudicarenemopotest, qui quid sit experimentalis cognitio norit. Sed hinc non recte concludes. Vere visus est proficere Sapientia, ad pradictum videliset modum, ergo profecit more nostro, hoc cft, prim **ignorans fuit, & poftea aliquid prim** fibi ignotum, didicit. Nam per scientias alterius generis prius sciuit, quidquid poltea per acquifitam fcientiam & experimentalem cognouit. Fuit enim, vt ait S.Hieronymus, in vtero matris vir perfectu. Perfecta videlicet rerum cognitione instructus. Nec yerum eft,Bellarminum,verbum videbitur accipere equinoce, sensuque ab Hieronymi mente diuerso : nam Bellarminus fententiam D. Hieronymi precisè recitat, neque vllam glossam, vel explicatiunculam addit. Neque etiam à S. Hieronymi fententia Bellarminus aberrasset, quamuis asseruisset,

250

L 3

# Defensio Cap. z. Lib. 1V.

fimabitur: neque enim communi Patrum sententiz de patatitio profectu D. Hieronymus refragari censendusest; qui aperte Christum in vtero Virginis perfectum virum fuisse confitetur, quoad cognitionem scilicet. Illud non iniuria haud parue inscitiz argumentum habebitur, quod Iunius fcribit: Humanam naturam si non proficiat in scientia & (apientia, non fore veram naturam bumanam. Siccine vero? Eftne de essentia nature humane profectus in scientia? Si affirmas, tum fequitur, infantes, qui in infantia ante rationis vium moriuntur, non habere veram naturam humanam, vtnec illos, qui vsum rationis nunquam adipifcuntur, sed fatui semper & amentes manent : quia nunquam proficiunt. Sequeretur etiam B re eft, folummodo pertineat, &c. siquidem bomini pro-Christum non habuisse veram humanam naturam, fi non modò fcientiam beatam & infufam, fed & acquifitam in primo fuo ortu per accidens infusam habuit, vt nonnulli probabiliter opinantur. Dices : Potuisse nihilominus proficere in scientia experimentali. Et hoc satis esse. At ponamus no potuisse proficere, sed experimentalem omnium rerum scientiam simul'Christo datam esse, ita vt nihil noui deinceps experiretur, an ideo natura eius non fuisset vera natura humana?

Testimonium S. Athanasij ex Orat. 4. contra Arianos clamat Iunius, pertinere folumodo ad Cbriftum,qua Dew,non qua homo est; Et glossema Bellarmini dicentis Athanafium, fatis aperte indicare, C quòd etiam loquatur de Christo qua homo; nominat falfum : rem enim aliter fe habere tum ip/a argumentatio docet, inquit lunius, tum locus & pagina tota; quia non effet confequens illud, quod ex absurdo Samofatenice doctrine colligit, fed tantu fequeretur iftud , profectum quidem capere Cbriftu, sed non pro conditione aliorum hominu capere. Nugas agit Iunius. Quia optimeid, quod instituerat, S. Athanasius conficit, etiamsi dicamus, eum sensisse, Christum, etia vt hominem, interno profectu non profecisse, sed tantum externo, quoad clariore magis ac magis sapientiz suz ostensioné. Quia enim Ariani contendebant, verbum Dei secundum naturā suam diuinam profecisse; & ad hoc demonstrandum: locum illum D. Lucz proferebant : Iefu aute pro- D fium ad sua castra pertrahere nitatur. ficiebat sapientia, atate & gratia : subdit S. Athanasius : verba quidem ita se babent, sed tamen necesse est, vt eos , qui bîc offenduntur , vicißim quafi Pharifaos,aut Saducaos interrogemus , de quo nam hîc Lucas verba faciat ? facit autem de I E S v Chrifto : (ed quid ? eftne ille homo, vt vulgus bominū? an Deus bumanitate , & carne indutus ? Qued fi vulgaris eft home, efto, vt pro conditione aliorum bominum profectus capiat. Aft sftiusmodi est Samosatensis fententia, quam vos toto animo, Gope fouetu, titulo duntaxat Samofatenfium, ob metum bominum, repudiato.

Quæ optime consistent, licet D. Athanasius ab humana itidem natura profectú, quo ignorantia expellitur, excluserit. Nam nil aliud vult, quàm Christum non fuisse vulgarem hominem,

ruiflet, verbum, ridebitur, accipi pro, putabitur, exi- A feu talem , qui nil celeftium charifmatum fupral morem & consuerudinem nostram possideret; quæ fuit Samolatensis opinio. Imò tunc maximè vulgaris homo non fuit, fi ignorantia, inftar vulgarium hominum nunquam laborauit.

> AEquè futile est, quod de loco & pagina ferè tota blatit Iunius. Explicans enim D. Athanasius di-Aum illud Saluatoris. Marci 13. De ille die neme (cit.neg, Angeli, neg, Filius, &c. ita fcribit: fed tamen, cur it a fermonem temperarit, ne filium quidem hoc cognitum babere, cum boc omnium optime cognosceret, ne id quidem infidelibus obscurum arbitror, eum bic per carnem, hominis more, & ex persona bominis locusum effe. Neg, est, vt aliquid detrimenti Verbo Dei accidisse putes; cum ignorativ ifta ad bumanam naturam, cui id peculiaprium est signorare, ac pracipue ea , qua sunt istim generie, & in eo ipfo proprium, quiddam eft beneuolentie Saluatoris nostri aduersus nos bomines.

Exhocloco existimar Iunius, euidenter probari, Athanafium flatuisse in Christo profectu Caluinianu, nempe cum ignorantia coiun aum. Sed fi verba D. Athanafij attente perpendantur, mox liquebit, longè aliam D. Athanasio fuisse menté; nil enim aliud indicare vult, quàm Christum præcise, qua homo, ex cognitione præcise humana, nescire supremum illum diem : & Chriftum, quando negauit, Filium nescire illú diem, locutum esse de Filio, vt natura præcise humana constabat. Sicenim ignorauit nouissimu diem; cuius cognitio non prouenitex principiis naturæhumanæ, vt per se notum est, alioqui omnes homines vel reipla scirent, vel saltem scire posfent diem illum extremum. Et hoc fignificant illa D.Athanafij verba : Per carnem , bominù more , & ex persona hominis ( nimirum præcisè vt homo eft) locutum effe. Ignorantiam iftam ad naturam humanam, cui id (ignorare) peculiare est,persinere. Homini proprium effe ignorare , ac pracioue ea, qua funt iftius generu (hoceft fupernaturalia)proprium nimirum hominis, przcise vt homo, eft ignorare ifta, cum naturz fines longè transcendant : interim verum manet, ab homino eadem sciri posse, sed diuina reuelatione, & concessu Dei; vt accidit in Chrifto. Nil igitur causse eft, cur Iunius S. Athana-

Adducit Bellarminus ex D. Augustino lib.2. de peccat. merit. & remis. clarissimum locum, quo sanctus ille Pater ignorantiam à Christo infante penitus remouer. Et huic tamen vsg; adeo perspicuo loco offuciis suis Iunius tenebras offundere tentat: Augustinum, ait, loqui de ignorantia mijerabili, per quam motibus irrationalibus persur. bentur:nullag, ratione, nullo imperio, sed dolore aliquando, vel doloru terrore cohibeantur : Bellarminum bac tranfiliiffe, vt (equentia mutila proferret : bic questionem effe , de ignorantia natura fimplicis , ac non peccatis coniunsta, cui scientia acquisita & experimentalu opponatur, G medicinam faciat. Quæ omnia, nihil aliud funt, quàm fumi veritati obnubilandæ excogitati.

Nam

Digitized by Google

# Defenho Cap.z. Lib. 1V.

Nam D. Augustinus negat in Christo fuisse illam A quitur Iunius)qui aprima conceptionis hora spiritu saignorantiam, quæin nostris infantibus apparet; quam vocat miferabilem, cum tanta fit, vt ea præpediti'infantes penitus quid agant, vel no agant, ignorent: necest hæc ignorantia in infantibus peccatú, vel etiam in renatis coniúca cum peccato, sed est mera priuatio cognitionis, qua homoquidagat,quidue non agat,intelligit.Talem ignorantia etiam nature fimplicis in Chrifto infante fuisse, diserte abnuit S. Augustinus. Quod verueft, etiamfidicamus Chriftum scientia acquifita à primo ortu caruifle; ficut experimentalieum ab instanti Incarnationis caruisse exploratum eft: nam priuatio huius fcientiæ ignorantiam in anima Christi nequaqua produxit, cum omnia que postea per scientiam acquisitam & B experimentalem practice cognouitsantea theoretice; & quidem perfectissime, per beatam & infusam scientiam agnouerit: Hincignorantia in eo locum nullum habuit:neq; enim ideo beati in cœlo ignorantia tenentur, quia Deum non cognoscunt per habitum fidei, quem per lumen longè excellentius cognoscunt.

253

D.Cyrillus citatus à Bellarmino aperte dicit, nihil additum Christo, etiamsi legamus, eum profecisse fapientia & gratia. Addit Iunius glosfema. Nihil additum perfone Chrij?i ; dictum verißime. Verissime quidem hoc dicitur, sed extra rem & menté S. Cyrilli; nam illi vult Cyrillus nihil additum, dequo scripsit Euangelista, eum profeciffe fapientia & ætate: fed hoc non fcripfit Euan- C gelista de persona Christi in se; sed de persona Chrifti fecundum naturam humanam, ergo Cyrillus fignificare voluit, nihil fapientiæ & scientie additum fuisse person & Christi secundum naturam humanam: eius, inquam, fapientiz & fcientiæ, per quam aliquid antea abs se ignoratum, disceret.

Illa Cyrilli lib.10. Thefauri cap.7. quz Iunius citat: Quoniam igitur carni proficere, proprium est, dicas eum, vt bominem profecisse: sibi enim attribuit, que carnie funt : intelligi possunt vel de profectu secundum opinionem hominum; vel de maiore semper ac maiore manifestatione insita, & in primo ortu acceptæ fapientiæ;vel de fcientia acquifita; vel de cognitione experimentali practica. Idemque di- D id quod sub aspectum cadit, videlicet, humanã cendum de similibus Patrum sententiis, si quæ occurrunt.

Bedæ, Damasceni, & Bernardi testimonia dicit Iunius accipienda de perfona Christi in fe; hancenim non profecisse, & hoc adstruiab illis Patribus. In quanta veritatis obruendæ & sepeliendæ prurigine tenetur Iunius, qui clarifsima quæque Patrum dida nebulis suis obfuscare studet. Quid clarius hoc Bedæ dicto? Iuxta bominis natură proficiebat sapientia (loquitur ergo de persona Chrifti non in fe præcisè, fed de perfona Chrifti fecundum naturam humanam) non quidem ipfe fapientior ex tempore existendo (nimirum secundum naturam humanam, & profectu interno, vt lopientie plenus permanebat . sed eandem , quaplenus erat, sapientiam cateris ex tempore ministrando. Profecit ergo tantum, iudicio Bedæ, secundum patefactionem & declarationem & communicationem acceptæ sapientiæ cum aliis, non autem per acquisitionem nouz scientiz, qua prius sibi ignorata & ignota didicerit.

Æquè clara est illa D.Damasceni sententia lib. 3. fidei orthod. cap.22. Proficere autem fapientia, & etate, & gratia idcirco dicitur, qudd etate quidens crefceret, per atatu autem incrementum fapientiam eam, qua praditus erat, in lucem proferret; ac praterea, quòd hominum in sapientia, & gratia progressum, paternæg, voluntatu expletionem , hoc est , bominum pietatem, ac Dei cognitionem, & falutem, profectum fuum duceret, atque vbique, qued nostrum erat, sibi ascisceret. Qui autem eum progressius in sapientia, & gratia, perinde fecisse aiunt, ac ficarum incrementum acciperet, non àprimo ille carnis ortu fattam effe vnionem afferunt, nec perfonalem vnionem tuentur, &c.

Quid pro veritate stabilienda dilucidius hac Damasceni sententia? cui tamen Caluinianam caliginem inducere conatur Iunius ex cap. præcedenti Damasceni, vbi ita scribit : Scire operaprerium est:Cbriftum ignoratione quidem laborantem ac feruam naturam affumpfiffe.Hominis enim natura,Dei conditoris fui ferua eft , atq, in futurarum 'rerum ignoratione verfatur. Quare, fi de Theologi Gregorij fentetia, id quod in oculorum aspectum cadit, ab eo.quod mente atg, intelligentia percipitur , distinxeris , serua & ignorans Christicaro dicitur. Verum ob person a identitatem, atg. indiuulsam coniunctionem, Domini anima rerum futurarum cognitione, quemadmodu & reliqui miraculu, locupletata eft.

Verú his minime stabilit Damascenus ignorantiam Caluinianam in Christo, quia nil aliud dicere instituit, quàm naturam humaná à Chrifto affumptam effe ignorantem, fi præcisè, qua talis,& extra vnionem cumVerbo fpectetur;propterea dicit cum Nazianzeno, fi id, quod sub aspectum cadit; hoc eft, formam hominis seu naturam humanam, ab eo, quod mente & intelligentia percipitur, nempe, ab hypoftafi Verbi, distinxeris, seiunxeris, & seorsim consideraueris, ferua & ignorans Christicaro dicitur. Minime verò, fi

Christinaturam coniunxeris cum eo, quod sub afpectum non cadit, nempe, cum hypostali Verbi; quia Domini anima, inquit Damascenus, ob vnionem cum ipfo Dei Verbo, ac perfonalem identitatem,vt reliquorum miraculorum, sic etiam futurarum rerum cognitionem confecuta eft : imò omnes etiam sapientia & scientiz Dei thesauros. Mira profecto est Iunij in eludendis, etiam clarissimis Patrum testimoniis, improbitas, mira peruersitas tanto fuco compta, vt cum nugas nugacifsimas agit, eum cœlestia oracula fundere credas, nisi prz-

senti mentis attentione à przstigiis illis te præmunias.

L 4

251

CAPVT

### CAPVT IV. » *fdem*probatur rationibus.

APVT hoc oppugnat Danzus validifsimis arietibus: ex quibus 2gmen ducit ifte: Hoc caput nihil valet per totum. Affentior, fide capite Danzi hoc

intelligatur, verè enim nauci est ac nihili, nec cassa nuce dignum. Mentitur deinde, primum Bellarmini argumentum aduerfari scriptura, quia Cbristus proficiebat fapientia; nesciuit diem iudicij. Laborauit ergo ignorantia. Nuge Danzane:à Bellarmino iam fortiter obtritæ & profligatæ. Mentitur imperite, Bellarminum confundere attributa perfonz& fuppofiti, cum attributo natura vnim proprio, velut  ${f B}$ cum eadem anima dicitur sapientia anima; cum tamen bic agatur de anima Cbrifti, quatenu bomo est, non de anima Christi, qua Deus est. Insipientissime. Confundit ne attributa personæ cum àttributis naturæ, qui dicit: Animam Christi effe animam Verbit vel, ansmam Christi esse animă Dei? vel, animam Verbi esse animam DeilEstne aliqua anima Deus:vt iste hic delirat? Estne aliqua anima Dei quatenus Deus, hoceft, secundum naturam diuinam! Quis credat Danzum hzc scripfiffe fobrium?

Ait Bellarminus Deum in humanitatem alsumptamomnia dona, quorum capax esset, in ipla incarnatione effudifie.Vera est ppositio, inquit Iunius, si omnia dona rette & proprie acceperie: excipit tamen Iunius, scientiam acquisitam; de beata, & C indita seu per se infusa, id concedit. Nec Bellarminus dicitsscientiam acquisitam fuisseChristo per accidens infusam; quod tradunt aliqui magni nominis Theologi, non absque verifimilitudine; & vt maximè Bellarminus de scientia acquifita hunc in modum fentiret; nil tamen dicto illi Euangeliste de profectu Christi aduersum sentiret; quia nihilominus proficere verè potuit Chriftus fcientia experimentali, & oftensione ac manifestatione & cum aliis communicationescientiarum in iplo conceptionis articulo fibi infularum.Quid tricatur semper Iunius de scientia acquisita?Quam siue Christo à primo ortu tribuas, fiue ab illo fuccessiue partam dicas; à Christo, fi orthodoxus es, omnem ignorantiam remoue-D bis;quia nihil didicit per acquifitam, fi eam fuccelsiue acquiliuit; quod prius non sciuerit speculatiue per beatam & infuíam ícientiam.

Ait Bellarminus, ablurdum effe, fi quis affir met, animam æternæ fapientiæ fuisse aliquando infipientem. Occinit Iunius: Hoc absurdum effe aquiuocum & inconsequens: nam vocem Insipiens dupliciter accipi:primò, negatiue; secundò positiue; vt. nimirum fignificat contrarium babitum. Et infinuare videtur, non esse absurdum, si quis animam æternæ sapientiæ concedat fuisse insipientem priori modo, nimirum, negatiue. Quo nihil insipientius, ne dicam à pietate alienius, dici potuit. Quis enim pius ferat; si audiat, Christum prius

A fuisse infipientem, quàm scientiam acquisitam & experimentalem adquireret? Cuius aures hanc vocem non refugiant & detestentur?

256

Dices: Chrift u vere babuit negationem scientia acquisita & experimentalis priusquam illam compararet; ergo illa negatio dici potest ignorantia & insipientia. Respondeo, negando consequentiam; nam ignorantia & insipientia indicant aliquid, quod sciri possit, sciriq; deceat, ita nesciri, vt nullo alio modo sciatur. Neq; enim ignorans dicitur, qui aliquid scit ex relatione amicorum; quod nescit ex libris: at Christus nihil penitus per scientiam acquistam & experimentalem didicit, quod prius nesciuerit; non potest igitur negatio illa in Christo appellari ignorantia vel insipientia.

De fecunda Bellarmini ratione fic mentitur Danæus: Secunda ratio facit vnionem naturarum bypoflaticam in Christo effusionem proprietatum Deitatu ef fentialium, qualu est, omniscientia, in bumanam Christi naturam, quam ipsemet confutat Bellarminus sup cap.9. lib.3. & cap. 10. Itaque in vitium dse prius notatum & re preben sum incidit. Mendacium stolidum: quia Bellarminus loquitur de transfusione creatorum charis maturam in humanam Christi naturam, non increatorum; quæ transfusio ex ipsa vnione naturæ humanæ cum persona Verbi resultabat. Iunius excipit scientiam acquisitam & experimentalem. Excipiat sanè, num ideo ignorans Christur, s s con a feientia à primo suo ortu caruits

Pergit mentiri Danzus. Tertia Bellarmini ratio confundit naturas in Christo. Mendacium istud confirmat Danzus hoc altero. Sicenim arguit Bellarminus: cæpit Christus in Incarnatione esse Filius Dei, ergo & omniscius. Non eft hzc consequentia Bellarmini; fed ista: ergo Christus tunc, nempe in Incarnatione, repleti debuit omnibus donis, quorum humana Christi natura capax erat, vt declarat Bellarminus in prima ratione. Sed audi impium portentum. Christus fuit ab initio vnionis Filius Dei, qua Deus, non qua bomo. Quidaudio Danze? An Chriftus qua homo, lab initio & primo vnionis momento, non est, non fuit Filius Dei?Quid hoc Nestorianismi, Samosatenismi, vel potius Satanimi? Damnati funt olim quidam quod docerent, Christum, qua homo, non este Filium naturalem Dei, sed adoptiuum duntaxat; & iste damnationis notam effugiet, cum perfriço ore & vultu,negat Christum,quahomoest, seu secundum naturam humanam abinitio vnionis effeFilium Dci?

Ait Danzus: Cbriftum qua Deus, non qua homo, effe omnifcium. Quid hoc ad rem? Num Bellarminus dixit, Chriftum, vt hominem, effe omnifcium per omnifcientiam diuinam & increatam? Num vllum verbum de omnifcientia in tertia ratione fecit? Satis eft, Chriftum effe omnifcium creata omnifcientia, & ea, cuius natura humana eft capax, & quz, vt par erat, omnem ignorantiam à Chrifti anima excludebat. Quocirca effrons médacium

eft:

Digitized by Google

Defensio Cap. 5. Lib. IV.

257

Vbiquetariu sumpsife, feg ipsum refellere. Vix credo in Danzi corpore fuisse fanguinem; alioqui ad hzc tanta mendacia erubuisset.

Quartam rationem Bellarminimentitur Danæus effe fallaciam manifestä à non consequente:nempe à deffinatione ad rei existentiam.Febriliter somniasse Danzum oportuit, quando hzc in chartam retulit. Vbienim vel minimum vestigium huiusmodi argumentationis in Bellarmini ratione, quæ eft ifta: Chriftus homo in ipfa Incarnatione factus eft caput non folum hominum, fed etiam Angelorum, ergo debuit tunc repleri fapientia, gratia,& ipfa beatitudine. Vbi hic proceffus à rei destinatione, ad eiusdem existentiam?

Quinta Bellarmini ratio est ista. Adam creatus B quo paragrapho huius capitis? eft fapientifsimus, &c. ergo multo magis fecundus Adam debuit in ipfa conceptione fapientiffimus fieri. Mentitur Danzus. I. Effe fallaciam ab ignoratione elenchi. II. Effe puerilem Bellarmini ignorantiam. III, Bellarminum effe ineptum Theologasträ. IV. Ignorare prorsus primum Christianitatie Alphabetum.Quid ita?Quia Chriftus formam ferui & infirmum fatum neftrum , qualie est post peccatum, affump/it : non qualem Adam ante peccatum habuit;ergo & ignoratiam. que est fine peccato. Assumptit quidem Christus naturam nostram subiectam iis defectibus, qui ad finem Incarnationis,& ad redemptionem generis humani neceffarij erant; inter quos & hic; vt natura eius effet patibilis & mortalis. At ignorantia nihil penitus ad redemptionem generis C humani conducebat.Quocirca necesse non fuit, vt à Christo assumeretur, imò necesse suit, ob caussas præcedentibus argumentis à Bellarmino recensitas, vt ignorantia penitus à Christo repudiaretur & ablegaretur.

Nec eneruat vim argumenti diuerfa conditio naturz in Adamo & in Christo: nam li Adamus creatus est sapientissimus in natura, quæ ante peccatum immortalis erat; quòd Adamus effet caput & parens totius generis humani: Multo magis decebat, vt Christus Rex & caput, Saluator & Redemptor omnium hominum plenus fapientia in ipfo conceptionis momento euaderet;quamuis in natura fami, fiti, labori, &cæteris molestiis atque adeo ipsi morti obnoxia; neque enim ideo debuit ignorátia laborare; quòd paísibilis & mortalis effet.

#### CAPVT V.

Soluuntur argumenta aduer[ario-

rum.

AN A vs non descissit à perenni suo more.omnia mendaciis miscet ac turbat. Mentitur I. Bellarminam disere; Chriftum eam humanam naturam affumpfiffe, que codem modo perfecta effet, quo in primo homine Adamo. Nullum verbum hoc loco de Ada-

eft : Bellarminum tertiam fuam rationem formaliter ab A moBellarminus. Tantum dicit, Christum affumpfisse naturam integram, cum omnibus, quz ad eius perfectionem pertinent. Et in hunc sensum accipit dictum Athanalij. Perfectus Deus est Christus & perfectus bomo.

> Ait Danzus: Effe duplicem perfectionem nature:alteram effentialem:alteram accidentalem.Scilicet hanc diftin&ionem Bellarminus nefciuit,& quia eam núc, do Gore Danço, didicit, Minerual proculdubio magistro suo debet & persoluer. Post allatam hanc perfectionis distinctionem mentitur Danæus, Bellarminum, id, quod de perfectione effentie intelligendum est, transferre ad perfectionem adiunctorum, & carentiam omnu infirmitatu etiam in anima. Vbi hoc Bellarminus? In qualinea, in qua periodo, in

> Tertiò mentitur Danzus, Bellarminum dicecere; ignorantiam qua Agnoita & Caluinifta dicunt, Cbriftum diem iudicij ignoraffe,effe peccatum, eamqúe ob cauffam à Chrifto remoueri debere. Imo Bellarminus contrarium expresse docet, nimirum, ignorantiam istam non este peccatum; nec propterea alsumi debuisse, quòd ad redemptionem generis humani nihil conduceret. A Chrifto autem omnia effe affumpta, quæ vel ad perfectionem naturz pertinent, vel ad redemptionem conducunt: Et stupido corde Danzum fuisse oportet, quando contendit, ignorantiam ad finem redemption is humana conducibile quiddam effe ; perinde ac fi dicerer; ignorantiam doctoris conducere ad profectum difcipulo-TRM

Mentitur Iunius: Sententie Caluini, sue, & fuerum nibil effe commune cum Agnoërie.Quomodo nil commune, cum iif dem argumétis vtantur, & ad eundem finem, quibus Agnoëtz? Nonne Chriftum ignorasse diem iudicij æquè ac Agnoëtæ affirmant? Nonne Chriftum, more communi hominum, in scientia, depulsis ignorantiætenebris, profecisse docent / Horrescunt Caluinista nomen Agnoëtarum; rem ampleAuntur. Minus defiperent, firem horrerent; de nomine minus solliciti.

Fatetur Iunius cum Damasceno, Christum affumpliffe adra ra quore à dida Conra adon de Spá-#v, omnes naturales, & vt Scholastici appellant, D'indetrectabiles affectiones. Num ideo & ignoratiam? Ignorantiam, inquam, prauz dispositionis, vel prinatinam; positam in ignorantia rei, quæ non folum potest sciri ab homine, sed etiam ita scire decet, vt si nesciat, imputari soleat hocipsum (moraliter rem zítimando)cuidã imperfectioni hominis, confiderata nimirum hominis conditione vel in particulari, vt scilicet hic aut ille habet tale vel tale munus, vel faltem in genere, fpe-&ando iplam dignitatem,& capacitatem anime rationalis, vt rectè docet Gregorius de Valentia Tom.4.Comment.Theolog.q.15.p.1.

Ait Iunius: Se & fues no conftituere in Chrifte ignorantiam prinatinam, fed negatinam, feu pura negationi, quz à Scholasticis vocetur nescientia. Fumos

vendit.

259

# Defensio Cap. 5. Lib. IV.

vendit. Nam Caluinistæ & alij Sectarij conten- A se. Nam postquam dixerat, impium effe priuariuam dunt Christum affumpfiffe omnes infirmitates bumanas, excepto solo peccato propriè dicto; & eas quidem infirmitates, quibus homines ab infantia fubiecti effe folenc. At homines, communi rerum curlu, lubiecti lunt ignorantiæ,etiam prinatine, non tantùm illi, jquæ pura negationù dicitur: ergo sententia Caluinistarum, etiam priuatiuam ignorantiam in Christo statuit; quia eum more vulgari & protrito profecifie, & quz priusignorabat, didicisse tradit. Nam si de ignorantiapure negationis Caluiniste loquerentur, nil admodum caussa fuppeteret, cur magnoperè cum illis digladiaremur; cum enim hzcignorantia seu potius nescientia, sit eius rei, quæ vel ab homine sciri non potest, vel etsi absolute quidem potest sciri, B tamen non ita, vt si nesciatur, subeat propterea animum cogitatio aliqua cuiuídam imperfe-Aionis, & veluti imbecillitatis humanæ, non enim quia anima Christi Deum non comprehendit', atque adeo non omnia ea scit, quz in Deo funt eminenter, ideo imperfecta, & infirma cenfetur; nemo abnuit, eam in Christo fuisse; cum Christus, vt homo, non omnia cognouerit, qux Deus cognoscit. Sed num ideo Christus absolutè, & sine restrictione, dici debet ignorantia laborasse? Minimè verò. Neq; , vt dixi, Nouatores nostri de hac nobiscum litigant; sed de illa priuatiua; qua Christum aspergunt; quamque postea per superuenientem & acquisitam scientiam hominibus.

An non iple Iunius polt tot anfractus & calumnias de aquinocationibu à Bellarmino commissis, palam in Christo ignorantiam prinatinam ponit ? Quid enim aliud fignificant illa eius verba? Defectum (ignorantix) negatiue babuit etiam Adam in integritate: priuatiuè babuit post lap/um, & om nes in ipfo : Chriftus humanam naturam affumens naturales defectus nostros coaffumpsit, excepto peccato: ergo etiam defectum ignorantiæ priuatiuæ, quia & iste est inter humanos defectus, cum quibus naturaliter producimur & nafcimur.Innuit Iunius hoc loco argutum prorsus argumentum : Venit Christiu curare & sanare ignorantiam humanam; ergo debuit illam affumere. Quidquid fit de Antecedére; D & 4. & absque omni illo, quod ad Incarnationis fiargumentum hoc vilius est pretij, tum nullo labore probabimus, Christum peccata itidem hominum assumere debuisse, quia venit, vt peccatis nostris medicinam faceret.

Ait Iunius : Impium effe tribuere Chrifto ignoran. tiam privative, id est, qua res ad commune omnium & ad fingulare mediatoris officium pertinentes, Christus nesciuffet.Impij ergo funt Caluiniltz, & cum his ipfemet Iunius, qui in Christo omnes defectus humanæ naturæ, excepto peccato, ponunt : atque adeo etiam ignorantiam priuatiuam, quia hæc elt communis omnium hominum defectus. Miror Iunium in hac materia non modò manifelte ineptum, fed & palam inconstantem effe voluif-

ignorantiam Chriffo tribuere; mox iterum contendit,Chriftum omnes defectus natura humana, prater peccatum, affumpfiffe; etiamillos, qui nil conducebant, nec viles erant ad redemptionis opus : ergo & ignoratiam priuatiuam assumptit, quia hac nec est peccatum, nec erat vtilis ad redemptionis mysterium peragendum. Et admodum desipit, cum ignorantiam & alios defectus humanæ nature, vt funt morbi, ad redemptionem aliquatenus vtiles fuifle affirmat. Quid, obsecro, momenti attulisset ignorantia ad generis humani redemptionem? Nö inutiles fuerunt, inquit Iunius, defectus ifti (ignotantia & limiles) fiue ad rationem (ecundi illius Adami velut exemplarin nostri ( scilicet Christus exemplar nostrum este nequiit, nisi ignorantiam nostram allumeret) fiue ad effectum redemptionis, nam que erat vinduaturus, ea affumpfit (lublumamego. Peccata generis humani potissimum erat vindicaturus, vtelt in confesso, Infertu conclusionem; quæ ex tua Maiore & meaMinore necessariò infertur:etgo peccata generis humani potilsimum allumplit. Vt arridet tibi Iuni, hæc conclusio?) fiue ad inflistutionem nostram & ad redemptioniu falutariu nostra applicationem scilicet ignorantia multum ad institutionem nostram facit: multum itidem ad applicationem redemption is human z.

Neque Caluiniana impietas colligitur ex loco illo D.Pauli Hebr. 4. prout citat Iunius: non e. nim habemus Pontificem, qui non poßit affici fenfu infirdeletam expunctamque ferunt, vt accidit in aliis C mitatum nostrarum, sed tentatum in omnibus, excepto peccato: Nam fi ideo ignorantiam noftram affumpfit, vt nobis ignorantibus compati queat, tunc & morbos nostros assumptit, vt lepram, podagram, chiragram, & id genus alios, vt nostris infirmitatibus compati polsit. Scilicet nemo, atque adeo neque Christus compati potesti is infirmitatibus.quas iplemet in fe non est expertus. Tentatus igitur est Christus per omnia, quz ad Redemptionis opus vel necessaria vel vtilia erat: At peccatum, ignorantia, morbi, & id genus alia nec necessaria, nec conducibilia ad hunc finem erant, nec decebant naturam hypoftatice Verbo Dei vnitam. Pari modo debuit Christus aßimilari fratribus per omnia, absque peccato, vt dicitur Hebr.2. finem inutile, & naturæ cum verbo vnitæ inconueniens erat.

> Vbi Danæus : Negat Bellarminus has voces ; ab(que peccato recte à nobu intelligi. Recte negat hoc Bellarminus; quia nomine peccati intelligitis tantum excipiid, quod vel verè, vel, iudicio vestro, verum ell peccatum; non autem cæteros defectus, qui ad Incarnationis finem inutiles erant, & naturam Verbo hypostatice copulatam dedecebant. Addit Danæus: Deinde negat Bellarminus, verba illa;ab/que peccato:effe baberig in ip/o textu.Non negat fimpliciter, fed in cap.2. ad Hebraos negat hzcverba, *abjque peccato*, exftare; quia in hoc capite tantum reperiuntur ista : Vnde debuit per omnia

> > fratti-

# Defensio Cap. 5. Lib. IV.

fratribmaßimilari. Num negauit Bellarminus vo- A acquificam fientiam vel experimentalem exceperie. Sed culasistas, ab/que peccato, inueniri cap. 4. v. 15?Quapropter, nil nisi calumnia est, cum dicit Danzus: Sibi contradicit;qui fic loquitur:& boc ait;non effe;& non recte intelligi. Hoc enimponit ea verba effe in textu : primum, negat effe. Bellarminus nunquam dixit, vos non recte intelligere verba illa; abjque peccato, in cap. 2. epift.ad Hebreosquia non funt in textu iltius capitis; sed cum hæc verba à vobis non rectè intelligi affirmauit, de iis locutus est prout reperiuntur cap.4.epistole ad Hebrzos v.15.Dic, Caluinista, non extant hoc loco verba illa: ab/que peccato: quz vos perperam accipitis?

Mendacium insuper Danganum est; à Bellarmino primum Agnoëtarum & Caluiniftarum argumentum folummodo eludi, no refutari. Lectio Bellarmini con- B trarium lectori monstrabit.

Iam audi mirificisimam Iunij Philosophiam: Defectus naturales negatine dicti, hoc eft, pure negationes, ad perfectionem natur a pertinent, exempli cauffa, defettus volandi pertinet ad perfectionem natura nofira, & alij defectus quă plurimi. O à faculis omnibus abíconditam íapientiam, & nunc ministerio Iunij tam feliciter Leidz in Holandia patefactam, Ex qua sequitur hominem, imò quamlibet subftantiam, imò & quodlibet accidens esse infinitæ perfectionis, quia infinitas negationes fundat : homo enim non est equus, non est canis, non eft lapis, non eft cœlum, non eft Deus, &c. Albedo non est substantia, non est quantitas, non est relatio, non est arbor, non est piscis, non C eft bos,&c.Quid opus verbis?Quis vnquam audiuit,rem per negationem ditescere;hoc est,perfectiore fieri? Eft perinde, ac fi quis diceret; hominem per defectum seu negationem pecuniæ locupletiorem effici. Dic, quzso, esfetne homo imperfectior, si volare posset, ideo præcise, quia volare poffet? Careretne ob volatum aliqua perfectione sibi debita?

Ait Bellarminus: Si omnia fimpliciter deberent esse in Christo, que sunt in nobis, non debuisset cócipi de Spiritu sancto, nec hasci ex Virgine, nec in infantia repleri fapientia, nec carere partis inferioris rebellione, imò etiam oportuiffet eum febri, podagra, cæterisque morbis affli-**Aari.** Obiicit Iunius. I. Het (concipi de Spiritu D fancto, nasci ex virgine) non sunt de effe Christi, sed do ortu splim. Multo minus ignorátia est de esse Chrifti ; & tamen hanc ab eo Sectarij affumptam clamitant; vt nobis per omnia assimilaretur, excepto folo peccato. Si ergo inter nos & illum tanta debet esse assimilatio, etiam quoad ea, qux non spectant ad esse humanum; debuit certe Chrifus nobis etiam assimilari in conceptione &natiuitate; quia per omnia fimpliciter, ex Nouatorum interpretatione, fratribus assimilari debuit, excepto folo peccato. Negat Iunius, & rece quidem absolute loquendo, Christum non debuisfe impleri fapientia a primo fuo ortu; quòd ad Redemptoris conditionem pertineat illud inde à principio , fi

non rectè negat id consequi ex eo, si, vt Caluininistæ & alij contendunts Christus per omnia simpliciter, excepto peccato, fratribus afsimilari debuit:quia fi ab initio plenus lapientia beata & infula fuit, vt Iunius concedit, certè dissimilis in hoc fratribus fuit, quia nemo caterorum hominum à primo suo ortu scientia beata & infusa exornatur. Cum autem scientiam beatam & infulam Iunius vbiq; in Christo aghoscat, mirum est, eum Christo ignorantiam adscribere propter scientiz acquisite & experimentalis defectum, cum nihil noui theoretice postea didicerit, quod prius per scientiam beatam & infusam non cognouillet.

262

Rebellionem partis inferioris contra superiorem veri nominis peccatum este, hactenus plures Prædicantes , quảm Mathematici quadraturam circuli, demonstrare conati funt. Quid profecerunt? Nec hilum. Febrem, podagram, & id genus alios morbos debuisse à Christo assumi, abnuit Iunius, quod sint defectus non naturales vnsuerse, sed personales vel particulares. Recte quidem hoc inficiatur; sed nescio, quàm Caluinistice: Quia, vt ex Danzo hic, & ex aliis liquet, Christus per omnia, excepto folo peccato. frattibus afimilari debuit; hanc enim vniuerfalem propositioné assument, vt inde euincant; Christum, ignorantiam quoque allumplisse : ergo allumplit quoque febrim, podagram & cæteros morbos, quia nó funt peccata, led infirmitates natura. Cum ergo Apoltolus nec febrim, nec podagram, nec chiragram exceperit, neque alij Caluiniste excipiant, cur excipit Iunius, fi genuinus Caluinista audiri cupit?przfertim cum debeamus habere Pontificem, qui vniuersis infirmitatibus nostris compati possit, quippe tentatum per omnia simpliciter, qui vt ignorantiz nostre compati posset; ignoratiam nostram suscipere non detrectauit, vt ratiocinatur Iunius : vt ergo febricitanti vel podagrico,vel chiragrico compati posset, necesse fuit, vt hos ipsos etiam morbos per experientiam degustaret : licet non ad vniuersos, sed tantùm ad particulares nonnullos spectent.

Ait Iunius: Ignorationem, que eff scientie acquisite vel experimentali oppofita , effe naturalem ignorationem in bac ergo Cbristum fratribus sun similem effici debuisse. Naturalis eft; quia à primo ortu nobis ineft:& vt habitus fcientiæ acquifitæ , & ipfa fcientia experimentalis non fuerit in Christo, à primo existentiæ exordio, eius tamen carentia dici neguit ignoratio vel ignorantia, quandoquidem Christus beatam & infulam scientiam à primo suo ortu habuit, telle iplo Iunio, per quam speculatiue sciuit, quidquid temporis progressione per acquifitam & experimentalem cognouit. Non eft autemignorans, qui rem absolute & vere nouirs non nouit autem illam hoc vel illo modo, nempe per proprij intelleaus industriam, vel per experjentiam.

Cuncta-

Digitized by Google

#### 26 I

# Defensio Cap. 5. Lib. 1V.

Cun&atur dicere Iunius, vtrum indecens fue- A rit, Christum assumere febrim, lepram, podagram, cbiragram, & fimilia. Ego, inquit, فعزه. Affenfum cobibeo. Quis non videt indecentiam, fi naturam illam, quz cum Verbo Dei hypostatice vnita fuit, animo & cogitatione concipiamus, horribili lepra aliisque morbis ab interno principio natis deformatam / An non decebat, vt Redemptor noster estet speciosus pre filiu bominum. Quz speciei maiestas, quomodo cum podagra, chiragra, & fimilibus mileriis confiltere potuisset?

Ait Bellarminus: Christum tentatum per omnia, id est, expertum omnia mala, quæsolent homines perpeti in corpore, in animo, in honore, in facultatibus, in amicis, in confanguineis, & tatum vnquam adduxisse. Negatur ista interpretatio, inquit Iunius, quia fallit à non distribute. Quomodo fallit à non distribute, si eum per omnia vniuerfim tentatum Bellarminus dicit ? per omnia, inquam, quæ velnecessaria vel vtilia ad incarnationem erant, naturamque cum verbo vnitam non dedecebát. nam quod hic Iunius variè garrit de infirmitatibus habitualibus actiuag, qualitatu deg. alin potentialibus paßiuag qualitatie, & ad bas folas di-Etum Apostoli à Bellarmino restringi clamitat; quid aliud facit, quàm quòd, vt iple paulò pòlt loquitur, tragelaphos nobis pingit? Nam Bellarminus nihil fiue actiuum, fiue passiuum à Christo excludit, guod, vt fæpius i am diæum, ad finem Redemptionis humanæ necessarium vel vtile fuerit,& naturam ad hypoftaticam vnionem affumptam non dedecuerit.

Mendacium eft, explicationem Bellarmini aduerfari argumentationi, quam Apoftolus ad Hebr.4.inftituit. Mendacium elt, aduerfari atiologia, quam fubiicit initio capitis quinti. Nil enim aliud vult Apostolus, quàm vt noster Pontifex eiusmodi fuerit, qui & potuerit compati infirmitatibus nostris. quippe ipfe etiam infirmitate circumdatus: sed non oportet, vt propterea etiam ignorantia laborarit; quia scientia & sapientia instructus, longe melius compati potest ignorantibus, quàm ignorans: talisinluper longè felicius sanare potest ignorantiam, quàm ignorans. Quomodo enim ignorans ignorantiam pellet? Hactenus de primo scripturæ testimonio ex quo Agnoëtæ veteres & recentiores primum suum argumentum architectantur.

Alterum testimonium est Lucz 2. Puer autem crescebat, & confortabatur spiritu, plenus sapientia, & gratia Dei erat in illo: Vbi in Græco non eftanísns, plenus, fed wangiµir@, feu wangiµeror, qui implebatur, ergo incrementum in sapientia capiebat, per momenta scilicet temporum & progreffu atatu. Tres adfert Bellarminus folutiones, quarum prima: Vocem angé puro, accipialiquando pro vocabulo plenue. Et hac notione acceptum hoc loco à nostro Interprete.

Danzus solitam mentiendi & sycophantandi artem factitat. Primum mendacium. Nutare Bellarminum in folutione. Quomodo nutat; cum triplicem adferat, & quidem etiam eius iudicio, probam probatamque?Secundum Danzi mendacium : Bellarminum in fecunda folucione fentire cam Caluinifiu. Quid ita? Quia docet, si paßsue legam's implebatur, fenfum effe, quèd fapientia tam creata, quàm increata, qua in ipfo erat; replebantur indies magin organa corporea, & mouebantur atque aprabantur ad opers excellentiors facienda. Num hoc eft cum Agnoëin nostris sepientiz & scientiz incrementum per fuccessionem temporis prædicare in Christo? An qui dicit, scientiam & sapientiam, quz in Christo à prima conceptionis hora inerat, indies men nullam harum tentationum eum ad pecca- B magis in corpus & organa Christi transfusam ad opera diuina patranda,is fuccefsionem & augmentum in ipla lecundum le lcientia & lapientia conftituit? An Philosophus perfectus, cum ad disputationem locutione peragendam; aut artifex , cum habitú artis ad organa & inftrumenta, operis efficiendi gratia, applicat; ideo præcisè in iplo habitu proficit; eumq; accessione noua adauget?

264

Tertium Danzi mendacium, Bellarminum fateri, Christum per temporum momenta in sapientia creuisfe: no enim afferit Bellarminus hunc profectum, nisi de scientia experimentali; per quam nihil didicit, quòd prius speculatiue ignorarit.

Iunius negat illud angiunter recte ab Interprete nostro versum. Plenus. Sed nimio carpendi Interpretis nostri æstu abreptus, ipsi etiam communi loquentium confuetudini repugnat: Nam fi quis Grzcè dicat : inegre ar sport or annegiperoroire à perlas; aliusque latine vertat; Vidi hominem plenum vino vel furere, num quid aduer fus lingux Græcz leges delinquet? Christus dicitur, inquit Iunius, plenus fapientia babitualiter non effettiue. De habituali plenitudine nunquam Bellarmino in mentem venit dubitare; multò minus negare. Cur non & effective dici potest plenus sapientia cum habitudine videlicet ad plenitudinem operum & miraculorum, quz ex habitualis sapientiz plenitudine patrauit? Athanasium serm.4. contra Arianum cum Caluinia-D nis facere, mendacium Caluinianum est, de quo fupra cap.3.

Placet Iunio, quòd Bellarminus in tertio responso concedit, Christum profecisse sapientia acquifita per experimentum proprium : Nunc demum aliquid Disputator dicit, inquit Iunius. Vbi, aut quando profectum hunc in Christo Bellarminus negauit? Profecit Chriftus, inquit Iunius, habitualiter fecundum animam acquifita & experimentali fiientia.Hoc illud est, quod nos affirmamus: Quid tantafuit circuitione opus, Bellarmine? Tu quidem hoc affirmas, qui beatam & infulam Christo scientiam ab ipso conceptionis exordio largiris. Num tuis fymmyftis & gregalibus idem eft fenfus ? Minime vero, cum Christum infantem nobis per omnia similem

faciant,

Digitized by Google

# Defensio Cap. 5. Lib. IV.

faciant, excepto peccato': & tu iple verbis qui- A Quid scientia practica, inquit Iunius, nifi actus ex ba dem idem afferis, quod nos, fed non fenfu: nam propter carentiam scientiæ acquisitæ & experimentalis ponis in Christo ignorantiam, & Christum facis verè ignorantem. Quod nullus orthodoxus affirmat; quia, vt iam centies dictum, nihil noui, speculatiue Christus per scientiam acquisitam & experimentalem didicit.

265

Ait Iunius. Falfam effereftrictionem Bellarmini, quz mox subiicitur; scientia practica, ac non theoretica Christum profecisse. Bellarminus hoc non dicit; quia hæc funt eius verba : 14metfienim Christus nibil ignoraret theoretice, cum baberet infufam scientiam omnium rerum : tamen practice ignorabat illa omnia, qua non fuerat expertus. Quibus verbis non inficiatur Bellarminus, Christum sci- B entia Theorica, quoad habitum profecisse, quia nihil de hoc penitus dicit; fed ait;eum profecisse scientia experimétali practica, que in experientia fingularum rerum, & quafi in sensitina cognitione confistit: quod scientiam Theoricam acquifitam minime excludit. Nam, vt rem dilucidiorem faciamus, S. Thomas 3. par. quæft. 9. art. 4.& quaft.9. & multi Interpretes ibidem, duplicem ponunt in Christo scientiam acquisitam; vnam quæ verè & propriè fit habitus scientificus siue speculatiuus siue practicus, naturaliter ab intellectu parabilis. Alteram experimentalem, in experientia rerum per sensus consistentem. Qui vtramque in Christo ponunt, nec acquisitam illam, Christo per accidens in primo ortu infufam fentiunt; in vtraque eum profeciffe concedunt;& in priore quidem, ctiam theoretice, quia scientia, que naturali lumine intellectus obtinerí poteft nó tantùm eft practica; fed & Theorica:vt per se patet. Quid ipse Bellarminus de priore illa fentiat: vtrum fcilicet eam admittat, & fi admittit, num per accidens in ipfo conceptionis momento infusam credat ; vel cum nonnullis Theologis ab ipfa experimentali & fenfitiua fcientia non diftinguat; neque hic, neq; alibi; quod sciam, expresse indicat: Quidquid sit, rechisime explicatur profectus de quo Euangelista, de profectu in scientia experimentali sensitiua practica. Et fi quis nullam aliam fcientiam acquifitam in Christo agnosceret; difficile foret Iunio pro- D tellectu experimentalem cognitionem, & spebare, Christum etiam in scientia Theoretica profecisse. At quæcunque Bellarmini sit sententia, de scientia acquisita propriè dicta, inque habitu verè scientifico fita; rectè & legitime ad obie-Aum ex Euangelista locum respondit.

Quid est scientia nifi habitus inquit Iunius. Scientia propriè dicta est habitus: nemo abnuit. Quid fcientia Theoretica , nifi babitus internus mentu ? Non hoc folummodo; alioqui etiam practica fcientia effet Theoretica, cum practica quoque fcientia fit habitus internus mentis, sed finis habitus fpectandus eft; nã fi fit folius cognitionis & contemplationis gratia, theoreticus erit: Si ad opus dirigatur ac destinctur, practicus censebitur. bitu? Imperitissime. Nam scientia practica, proprieaccepto scientiz vocabulo, zquè est habitus ac scientia theorica seu contemplatiua : & ex hac Iunij stultitia seguitur, omnium scientiarum & habituum actus esse practicos, quid enim est scientia practica, nisi actue ex babitu, vt Iunij delirat acumen: quod fuadeo, vt philofophis redacuendum tradat; nimis enim euasit obtufum. Non nego actum ex habitu scientiz profeaum sortiri etiam interdum scientia appellationem; sed omnem habitus actum esse scientiam practicam, hoc luculent zinfcitiz argumentum esse aio.

Subdit Iunius. Hic actus an acquisseus est ? Minime gentium, forma interna, id est, babitus acquiritur. Forma externa ac velut materiata non acquiritur proprie, (ed ab acquisita in actu prodit. Liceat hic ad Iunium verbis Iunianis, quæ proximè fubiiciuntur, vti. Tragelapbos Caluinista pingir nobie, vt imprudentes abducat à cognitione veritati. Valde scilicet ad rem pertinebat disquirere, num actus, qui ex habitu acquifito prodit, propriè dici possit acquisitus; & magno piaculo nos obstringemus, siue negationem fiue affirmationem amplecti libeat.

Audi Iuni. Scientia experimentalis sou sensitiua in rerum per sensus experimentis posita, de qua Bellarminus loquitur, non proceditex habitu, sed ex sensibus externis, in quibus nullus eft habitus; nam ad actum in fenfu eliciendum, sufficit ipla potentia cum specie sensibili, & medio debito, absque vllo habitu, vt philosophis notum eft. nam cum video, audio, tango, gufto, olfacioid, quod antea non vidi, audiui, tetigi, gustaui, olfeci, ex nullo habitu, sed ex sola potentia sensitiua actus illi eliciuntur, siue inde noua cognitio in intellectu generetur, fiue przexistens tantum exerceatur, & quodammodo applicetur ad operandum cum sensu. Quid tu igitur hic insulse & indocte de habitu, ex quo ista scientia sensitiua & experimentalis proficiscatur, blateras? /

Quzrunt tamen Theologi, vtrum per hanc experimentalem & fenfitiuam cognitionem, acquisiuerit etiam Christus nouam aliquam in incies intelligibiles, ad illam necessarias, quas à principio non habuerit. Affirmat communis Theologorum sentétia, vt videre est apud Francifcum Suarez de Incarnatione quæft.12.difp.30. sect.2. qui eandem sententiam sequitur, & fusè confirmat. Sed neque ad hanc intellectiuam experimentalem cognitionem opus est habitu; nam ad productionem eius fufficit ipla potentia intelleaus & species; siue quando primo per experimentum sensuum acquiritur, siue cum po-Rea repetitur, abique sensitiua cognitione.

Porro, qui præter hanc experimentalem senfualem & intellectualem fcientiam fiue cognitionem rerum fingularium admittunt in Chri-

flo

М

# Defensio Cap. 5. Lib. IV.

C

fto scientiam verè acquisitam, non à primo or A magis diligebatur ab hominibus, & recipiebat tu per accidens infulam, fed temporis progressu partam & auctam; illivt in actibus, fic & in ipfis habitibus tam practicis, quàm speculatiuis, opinioni suz conuenienter, augmentum & profe-Aum agnolcunt.

Tertium Scripturz testimonium, ex quo Agnoëtæ&noftri&prifci argumentatur, eft illud Lucz 2. Iefu autem proficiebat fapientia, atate & gratia. Respondet Bellarminus ex communi Patrum feutentia, Chriftum fapientia & gratia profecisse opinione hominum, quibus indies magis aperiebat sapientiam suam. Quid Danzus? Ad quartum noftrum argumentum, Bellarminus nihil refpondet, nifi fpiritum Dei mentitum effe. Vbi hoc Bellarminus, Danze? An tibi amplius mentiri non B lubet, nisi cum summa & intolerabili Bellarmini iniuria?

Ait Caluinista. Christum profecisse sapientia apud Deum, hoceft, ratione rerum diuinarum, fic enim illud, apud Deum, intelligi debere; & hocignoraffe Bellarminum, tametsi Doctorem in Israel. Bellarminum non ignorasse per verbailla; apud Deum: non nisi infipienter ac stolide intelligi in Christo profectum rerum diuinarum; inde planum euaditsquia vbique in tota hac disputatione contra Agnoitas & Ignoriftas, clamat, Christum sapientia & scientia & gratia habituali non profecisse, sed omnem plenitudinem à primo ortus sui tempore possedisse, ita vt nihil, quod prius sibi ignotum fuerit, didicerit.

Ait Bellarminus illud : Apud Deum & homines; debere coniungi cum profectu in gratia, non cum profectu in sapientia vel ætate. Oggrunnit Danzus: Verbaifta in fine fententia exprofeffo addi, vt ad totum contextum & eius fingulas partes referantur; nam ex Iurifconfulsorum regula, que in principio aut in fine adduntur, vbique repeti censentur. Idem intonat Iunius; adiungens: Duplicem à Bellarmino fallaciam committisdiuifionie & aquiuocationie.Grammaticosfaf-(uros membrum illud: apud Deum & bomines, cum verbo conftrui debere;idem faffuros pueros, fi appellentur;à verbo autem communiter regi bac tria nomina ; Sapientiâ, staturâ, seu ætate, gratiâ.

Sed isti, arbitratu suo, in Theologia, in Iurifprudentia, in Grammatica, & alibi regulas com- D iam cum affensu noui; sed cum dissensu. Est auminiscuntur, vel vitatis abutuntur : nam communis sensus dictat, & vulgaris loquentium consuetudo suffragatur, antecedentia ita cum pofremis, & postrema cum antecedentibus iungi debere, vt nulla inde oriatur absurditas, sequereturautem absurditas, si illud; coniunctim etiam ad sapientiam & ætatem referretur : non enim solemus dicere, inquit Bellarminus, aliquem profecisse sapientia vel atate apud Deum & homines : nam lapientia & ætas lunt res ablolutè, nec ab alio pendent: At rectifsimè dicimus, aliquem proficere gratia apud alios, quibus indies fit gratior. Christus igitur dicitur gratia apud Deum & homines profecisse, quia quotidie

ligna beneuolentiz Dei, &c. fiue crescebat quotidie inexternis fignis beneuolentiz Dei & hominum. Ad hanc Bellarmini racionem debebant Danzus & Iunius aliquid respondere, & non nescio quid extra propositum de quadam Grammaticorum & Iurisconsultorum regula deque fallacia divisionis occinere: itemque de aquinecationi deceptione, quam odoratur Iunius in nominegratia: quod vocabulum dicit citato Euangelift a loco accipi pro babitu in Christo existente;non folùm pro effectu, qui est gratum effe Deo & hominibu. Affeuerationem Iunij video: Sed vbi probatio? Nam hoc ipíum, quod tu nudè affirmas, Bellarminus ob plurimas rationes, negat. Quomodo in gratia san dificante profectus fecit; si à primo ortu plenus gratiz & veritatis fuit? Ambrofium libro de Incarnationis Dominicæ Sacramento, cap.7. illud : Apud Deum & bomines: ad omnia przcedentia referre, Iunianis secure accenseas mendaciis: nam nil aliud dicit S. Ambrofius, quàm verbum, proficiebat, ad omnia tria, nempe ad fapientiam, atatem, & gratiam referri debere: quod nemo abnuit: sed quzstio est de illis voculis; 4pud Deum & homines; num ad omniailla tria referantur.

Poscit Iunius Auctorem idoneum, quo probetur, inusitatum esse huncloquendi modum: proficere aliquem sapientia & atate apud Deum & bomines. Quid opus auctore, cum absurditas locutionis per se manifesta sit? Nam vt dici queat, profecisse Christum opinione hominum; at dici nequit eum profecisse apud Deum, hoc est, in opinione Dei; non enim creuit opinio feu exiltimatio Dei de Christi sapientia. Idemque de ætate dictum efto. Quanquam non negat fimpliciter Bellarminus dici posse; Christum sapientia profecisse apud Deum & bomines: per opera nimirum plena fapientiæ&gratiæ,quæfaciebat;quiaerantopera dignissima & maximè meritoria ta Dei, quàm hominum iudicio.

Illud plane philosophicum eft, quod Iunius dicit, nullam qualitatem effe absolutam. Et boc nouisse omnes. Ego inter istos omnes me non comprehendi scio; quia nunquam hoc noui; neque id tem admodum philosophica quoque ratio, que pro stabiliendo hoc paradoxo redditur:quia omnu qualitas pendet à suo subietto, nulla ergo erit absoluta. Hac ratione nullum accidens erit absolutum, quia omne accidens pendet à suo subiecto. Corruet ergo tritisima illa accidentium in absoluta & refpettius divisio: & miscebunturinsuper predicamenta, & periculum erit, neipfa fubstantia ex rerum absolutarum numero eiiciatur, quandoquidem & ipla varios respectus ad varia annexos habet.

Paradoxum terminat Iunius mendacio: Bellarminum bic noua quadam ratione in fibolic excitare nouellum illud monstrum, quod Accidens sine (ubietto)

rulgd

268

lum verbum de accidente extra subiectum fecit: neque de co hîc forte vnquam cogitauit : quia nulla erat cogitandi occafio. Sed fomnia fua debet Iunius Bellarmino affingere, quia tragelaphos pingir; & nisi frenue fingeret; fape penicillo otiandum effet.

260

Quartus locus quem antiqui & noui Agnoitæ obiiciunt eft ille Marci 13. De ille die neme feit, neque Angeli, neque filius, nifi folus pater, &c. Bellarminus varias adfert solutiones; tandem illam probat, Filium dici nescisse diem iudicij, quia non sciebat ad dicendum aliis; eamque probat aliis Scripture testimoniis. Danzus hic propè tot fundit pleudologias, quot syllabas scribit.

L Mend. Bellarminum nibil babere, quod vllo pacto B ed argumentum fuorum respondeat.

II. Mend. Bellarminum folummodo in variu alio. rum refponfionibus recitandis immorari.

III. Mend. Bellarminum vi veritatis victum, nibil adferre.

IV, Mend. Bellarminum tandem probare cam folutienem, per quam Christum fibi contrarium faciat, quia Chriftue 25. dixit; omnia, quaeunque audiui à Patre meo notafeci vobis; ergo & iudicij diem Apostolic notum fecit, namille, qui omnia dicit, nibil excipit. Non legisti in iplo Bellarmino responsum ad hanc obiectiun. culam? Non enim omnia fimpliciter Chriftum Apostolis dixisse; liquet ex illo capite decimofexto: Adbuc multa vobie babeo dicere, fed non poteftie persare medo. Dixerat ergo illis omnia, quzcun- C que audiuerat à Patre ad dicendum illis pro illo tempore.

V. Mend. Bellarminum fententiam Caluiniftarum falfisatis accufare contra ipfins Marci verba.

VI. Mend. Contra fidem omnium Patrum.

VII. Mend. Bellarminum, Christidi&um: De jllo die , &c. imperitißime referre ad Chriftum , qua Deus est, non qua homo. Quis non miretur cò impudentiz quenquam processisse, vt tam immaniter mentiatur? Non opus refutatione : Tantum inspiciatur Bellarminus, & liquidò iam cóstabit qua mente & fronte Danzus przditus fuerit.

Necillud silendum. Danzus suprà ad caput primum conatur quoq; Agnoëtarum inlipien-D tiam fucare ex Scholasticis, exquibus Lombardus primus in aciem educitur. Is lib.3. sentent. diftinct.14. negat, anim am Cbrifti in scientia Deo, suo creatori aquari. Idem & nos fatemur. Num inde sequitur Agnoëtarum error, Christum propriè dicta ignorantia laborasse, & postea didicisse, quz prius ignorauerat, nec à primo ortu plenum veritatis & scientiæ fuisse?

Addit Çaluinista. Durandus 3. dist. 13. quæst. 1. Docet gratiam & fapientiam Cbriftifuiffe finitam:nee ad ea pertingere, que in fui vnius potestate Pater posuit, quale est feire diem iudicij. Etiam nos concedimus, gratiam & sapientiam Christi, qua est homo, fuisfe & effe finitam in genere entis: Sed non inde fe-

wilgd appellamus. Atqui Bellarminus hoc loco nul- A quitur error ille Agnoëtarum, Chriftum fuccessine profecisse in scientia: quia in primo ortu hanc fuam gratiam & fapientiam acceperat, maximam quidem, copiofifsimam & amplifsimam, led tamen finitam, perque eam omnia illacognolcebat,& etiamnum cognolcit, quæ eum cognoscere conueniens erat. Illa autem : Nec ad ea pertingers (scientiam Christi) que in sui vnue poteftate Pater pofuit , quale est fire diem iudicij ; non funt Durandi verba, sed Danzi mendacia : quibus & iftud adiice. Ex Sententiariu quicunque aliter fentiunt; quàm Agnoëtæ docent; illøs aut idioma effentiale Deitatis in creaturam , boc est , in animam Cbrifti transfundere, nimirum omnifcientiam, atque fic ex anima Chrifti nouum Deum fabricare. (Nulli Scholasticorum hoc in mentem venit. Que hac fycopha'ntandi licentia? ) Aut in Vbiquetariorum errorem incidere. Nil nisi commenta audio.

> Communem Scholasticorum & omnium orthodoxorum fententiam vocat Danzus errorem, cui occafionem dederit Augustinus, negans, Cbriftum infirmitates pueriles & ignorantiam fuscepiffe. Et tamen hunc locum capite tertio à Bellarmino productum, conatus est aliò rapere Iunius per consuetas fibistrophas,& tergiuersandi przstigias. Gratiz Danzo, qui palam confitetur, S. Augustinum à nobis stare; & ignorantiam à Christo infante seclusifie. Sed ait; becexcidiffe Augustino in calore disputationic contra Pelagianos. Scilicet vigilantissimus disputator ita in palæstra incalescebat, vt quid chartz illineret, non cogitaret. Si hoc per imprudentiam excidit, cur non estretractatum in libris Retractationum, vbi tam multa ad cenfuram vocantur, quæ ab omni cenfura libera manfiffent, nifi ipfe Auctor cenforiam virgulam in ea ftringere voluiffet?

> Contra sententiam Bellarmini & communem hoc fpiculum intorquet Iunius. Verbum of Sw, nouit, communiter ad bomines, Angelos, filiumqúe refertur constructione vnica, cum dicitur : de die illo & hora nemo nouit, ne Angeli quidem, qui in calo funt, nec ipfe Filins , fed Pater : vnius autem femel positi verbi in eadem confructione vnicam fignificationem effe, qui ignorat, aut vnicam dici oportere? Hoc argumentum iam diffoluit Bellarminus: nempe verbum fcit, vel nouit, ad Filium, ad Angelos, & ad homines pertinere; omnes enim istos non scire vel non nossextremum diem ad dicendum aliis: & in hoc esse omnium parem rationem. In alio esse diuerfam; nam licet Christus nesciat diem iudicij ad dicendum aliis, scire tamen alio modo, cum in iplo sint omnes Thesauri scientiz & sapientiz Dei Coloss. & quia ipse constitutus est Iudex vniueríalis omnium : Nosse ergo debuit diem iudicij. At de Angelis, & hominibus nil huius generis scriptura nobis tradit.

> Iunius detorquet locum Apostoli ad personam. Non ignoramus de Christo atque adeo de fupposito Christiassirmasse, Apostolum, in co fuisse omnes scientiz & sapientiz the sauros; sed

> > M 2

qux-

# Defensio Cap. 4. Lib. 1V.

quærimus fecundum quam naturamin eo istos A & ans bominum de Chrifto ista precause indicia. Chriftum thesauros Apostolus infuisse assert: Et clarum est ex ipso contextu & scopo D.Pauli, ei sermonem esse de persona Christi secundum naturam humanam. quandoquidem de illo disserit, vt pro nobis passus, mortuus &'sepultus est: atque adeo vt eit redemptor & liberator noster: at hæc ei competunt secundum naturam humanam, ergo & illi thefauri fcientiæ & fapientiæ Dei competunt illi secundum naturam humanam

271

Citat Bellarminus S. Augustinum libro 1. de Genesi contra Manichzos capite 22. dicentem: Etiam Patrem folum dixit (Chriftus) fcire diem ipfum, quia eundem Filium (cire faceret, & refert hoc dictum ad Christum hominem: quasi Pater Christum B hominem iudicij diem scire fecerit, ex sententia S.Augustini. Vociferatur Iunius : Hac adducuntur male. Nam Augustinus fimpliciter dicit : Dominum, ad personam respiciens, non ad naturam solum, Pater enim dedit cognitionem Filio, vt Pater principiumqúe Filÿ. Iuniusitaque verba illa Augustini refert ad æternam Christi ex Patre generationem, per quam Pater Christum, etiam secundum diuinam natura fecit scire extremum diem iudicij: quandoquidem & effe & scientiam diuinam à Patre accepit. At S. Augustinum loqui de Christo secundum humanam naturam, quodq. ideo duntaxat Patrem iudicij diem scrie asseruerit, quod iplum, vt hominé, Pater diem illum scire fecerit, patet inde, quia Augustinus vult Patrem secun- C dum illum naturam fecisse filium diem iudicij, secundum quam Filius dixit; senon scire diem iudicij; sed certum est, etiam apudipsos veteres recentesque Agnoëras Christum hoc asteruisse de natura sua humana non de diuina ; nisi Agnoëte nostri transitionem ad Arianorum castra meditentur, qui Christum, etiam secundum diuinam naturam, ignorantiz labe aspergere non verebantur. Ergo ex Augustini sententiaà Bellarmino relata, Paterfecit Filium scire diem iudicij secundum hominem seu naturam humanam: non quod negemus Patrem per generationem æternam fecisse scire Filium diem judicij; sed quia Bellarmini sententiam non modò Augustino, loco cirato non aduersari, sed peni- D cus ex mente eius depromptam esse, credimus.

Vltimum Scripturz testimonium, quo suam ignorantiam stabilire tentant Sectarij, est illud Matthæi 26. si posibile est . transcat calixiste; sed non quod ego volo, sed quod tu: Videtur enim Dominus reuocare & corrigere priorem orationem suam. Respondet Bellarminus, impiam esse blasphemia quod Christus fine spiritu orauerit, aut correxerit vel reuocauerit orationem suam. Quid de hac Christi oratione Caluinus in caput 26. Matthæi sentiat, docet Bellarminus suprà, cap. 1. & nos ibidem.

Danzus milerabiliter suppetiatum accurrit Caluino. Accipe Danzi verba. Dizit Caluinus fpe-

lefe caltigaffe & renocaffe. At Caluinus nihil penitus dicit de aliorum iudicio, vt patet ex Caluini di-Ais, quæ Bellarminus cap.1. recitat, fed quid iple de oratione illa Christis senserit in illo impio suo Commentario vniuersis lectoribus patefacit: Et si qui iudicium hoc de oratione Christi aut formarent, aut formassent, quasi eam correxerit & reuocarit, prout formauit Caluinus, illi nequaquam ab impietate excufari poflent.

Iunius aliter Caluinum purgat, nempe ex Ciceronis, Fabij, Hermogenis, Dionyfij & Audoris ad Herennium myrotheciis, perfiguram, inquam, inaropSuoras, correctionis. Scilicet, Chriftus in illa lucta Rhetoricis figuris ad cœlestem Patrem vtebatur; & ad Rhetorum præcepta precationem illam fuam conformabat. Ait Iunius, non omnem correctionem & renocationem, aut coninn-Bam effe cum peccato, aut supponere peccatum. Vthoc ita fit; attamen corrigere, castigare & reuocare orationem fubito, hoc eft, temere clapfam, nen meditatam , ex obliuione desreti cæleftis emiffam ; & ex vacillatione mentie exortam ; id profecto peccati correctio, castigatio ac reuocatio est: at hæc omnia scripsit Caluinus de oratione Christi in horto, vt patet ex verbis Caluini supra capité primo citatis.

Mentitur ergo Iunius, cum ait, Caluino à Bellarmino fieri iniuriam. Mentitur iterum, quando dicit, eandem fuisse veterum sententiam, quam Caluini; citatque Origenem tractat. 35. in Matthzum, Hieronymum, sed non adscripto loco, & Augustinum epistol.121. ad Probam capite 14. quorum primus dixit : Chriftum renocaffe defiderium suum. Num abruptum? num subito & temerè elapsum? num elapsum vacillanti alternis tentationum fluctibus? Num quod extra ordinem Christo exciderit? Num quod memoriam decreti cœlestis Christo abstulerit, & mentem eius caligine obfuscarit? Quibus omnibus elogiis Caluinus hanc orationem cohonestauit. Num quia Hieronymus dixit : Chriftum in feipfum reuer (um fuiffe; ideo blasphemiz Caluini succinit? Reuertit in seipsum, quia appetitum fensitiuum, cuiliberè mœrendi & mortem horrendi fecerat potestatem, ad id, quod secundum superiorem partem, hoc est, secundum voluntatem volebat, reduxit.Idem responsum sit ad id, quod ait S.Augustinus Christum in fevoluntatem ex hominis fusceptione transformaffe, quando fabiccit: Verùm quod non ego vele, (ed quod tu vi Pater.



REFV-

Digitized by Google

Defensio Cap. s. Lib. 1V.

C

274

# REFVTATIO CENsvrae danaeanae.

273

ISPVTATIONI CONTRA Agnoitas quinque capitibus circumscriptz subiungit Danzus generalem cenfuram, quæ ne latum quidem vnguem difedit ab aliis eius cenfuris, quas fingulis libris subtexit:nam vt illæ funt mendaciorum & calumniarum farragines, fic est ista. Docet Magister 3. dist.14. animam Christi omnia scire, quz Deus scit; intellige, omnia, quz Deus scit, scientia visionis, at non omnia que scit scientia simplicis intelligentiz. Ex quo infert Danzus: B ergo anima Christi babet parem & equalem Deo scien tiam. Non absolute, sed in genere certi obiecti nempe eius, quod sub scientiam clarz visionis cadit. In cæteris maxima est disparitas, nam seientia Christi hominis est creata & finita, quoad suam entitatem : Dei scientia, increata & infinita. Hzcomnia, etiam possibilia, & quz nunquam erunt; attingit; atque ipfum etiam Deum perfecte comprehédit secundum omnem suam habitudinem.Minimèverò scientia anime Christi, aut Deum comprehendit, aut omnia possibilia nouit.

Mentitur Danzus, Lombardum mox affertionem fuam euertere; quando dicit: In nulle creaturam aqua ri creatori; ergo nec in paritate fcientia, vt prim dixerat Magifter. Calumniatur Caluinista; quia Magister prius non asserverat, paritatem scientiz Dei & animz Christi quoad omnia, sed tantùm quoad obiecia, caque non omnia simpliciter, sed quæ fcientia visionis percipiuntur. Nec est eine (Chrifti ) sapientia aqualu sapientia Dei, inquit Magister, quia illa (diuina) multo est dignior (quia increata & infinita) digniu(qúe & perfectiue omnia capit, quàm il liss anima sapientia. Mentitur ergo Danæus, cum ait; à Magistro & sententiaris ipsam effentialem Dei omnifientiam tribui Christo secundum naturam buma. nam. Mentitur iterum cum ait, Lombardum & fe quaces, velut in luto harere, num omnipotentiam diuinam, que est proprietas effentie diuine, debeant Christo secundum bumanam naturam concedere. Quis extra Vbiquistarum scholam vnquam somniauit humanam Christinaturam omnipotentiz diuinz capacem effe?

Si quis tamen contendat, Magistrum sensifie, animam Christi intelligere etiam omnia possibilia, quæsunt in Deo, neque moderationem, quam sententiæ Magistri adhibuimus, admittat, cum hoc non pugnabo. Aio tamen Dançum non propterea à mendaciis, quæstfudit, liberatumiri, quia nihilominus, etiam ex mente Magistri, ingens est discrimen interscientiam Dei & Christi; nam illa increata est & infinita: hæc creata & finita in se. Illalongè clarior & perspi

A cacior: ista minus clara, vt expresse Magister monet.

Mentitur quarto, cum ait, diffinitionem scientia in scientiam visionie & simplicit intelligentia habere mera verba, non vem. Probat. quia vit cadem Dei notitia, non dimersa. Respondeo, esse candem secundum rem, & materialiter, non esse candem formaliter propter diuersitatem obiectorum. Si quiz secundum rem hæc scientia in Deo nó est diuersa, ideo redici debet supradicta distinctio, necessection di partitor repudiet partitionem attributorum Det in misericordiam, iustitiam, eternitatem, immutabilitatem, &c. quia non sunt diuersa secundum rem.

Quid, quaso, plus notitia intelligentia scire Deus potest? inquit Danzus. Entia polsibilia, quz in infinitum producere posset, nunquam tamen actu producet. Nis ist issant, ait Danzus, quandam notitiam & potentiam, que in actum reduci non posst. & mera potentia sit; quod est in Deo blasshemum. Omnia imperite. Notitia simplicis intelligentiz non est potentia, sed actus: & quidem zternus, absque vlla variatione & vicissitudine.

Sapientior Durandus, inquit Danzus: in 3. dilt.13. quæst.1. vbi docet, Christi animam babuisse fcientiam finitam, cum fit ipfa finita; (finitam habuit, quoad entitatem, quod nec Magister, nec vllus vnquam Scholasticus negauit) & eiusdem rationis cum animabus nostris (respectu finitatis, & quod ad scientiam acquisitam & experimentalem attinet: nam beatam & infusam fuisfe eiufdem rationis cum noftra; quanquam Durandus in quaftione à Danzo citata nihil huius fcribit) nec eadem feire, que feit Dem : ( hoc vbi Durandus?) nes Dei effentiam comprebendere. (Hoc verum eft, sed quid vel contra Lombardum, vel alios Scholasticos, quorum omnium idem est fenfus?) Sed en, quam studiofus illustrandæve. ritatis Danzus, cuius gratia sequentes statuit aphorilmos.

I. Anima Christi, excepto peccato, fuit simili nostre. Omnino, quo ad entitatem simillima fuit nostræ & eiusdem prorsus speciei. Sed num ad hanc similitudinem requisitur, vt ignorantia laboratit!

D II. Effentiale Deitetu attributum, quale est emnipotentia, nullitreatura competere potost. Quis abnuit? An non Magister cum omnibus Interpretibus idem sonora voce tradit?

11 I. Si anima Chrifti propter vnionem hypoflaticam cum verbo, facta est capax amnificentia Dei, ergo & om nipotentia, omniprafentia, & categarum effentialium proprietatum Dei. Concedo fequelam. Iam fubfume. Sed verum prim ex Scholafticorum fententia. Ne o Minorem. No est hoc Scholasticorum affertum, fed Danzi mendacium.

IV. Anima Christi est finita & finita capacitatu. At que Dem feit notitia visionis funt infinita, seit enim om nia, que sunt, fuerunt, aut fueura sunt : ergo non eadem omnia illa seit anima Christi, que Dem infinitm. Si hoc

M 3 informe



# Defensio Cap. 6.7. Lib. IV.

275

informe argumentum formare velis, hæc exibit argumentatio an deliratio? Resfinita, qualis anima, non potest intelligere infinita, ergo nes finita anima Chrifti intelligit infinita, hoc est, illa, quæ Deus intelligit scientia visionis. Si antecedens negetur; probationis vox faucibus hærebit Danæo.

V. Hac (Scholassicorum) fententia de emniscientia anima Christi, coincidit in barefin Apollinaristarum, qui in Christo Novor emniscium pre anima Christi effe volebant, ac substituebant: item, in barefin Monoshelitarum, qui eandem Novo & hominis Christi voluntatem, scientiam, & virtusem effe contendebant. Ergo ista sententia perspicue est nesanda baresis duplex. Ergo inscitia & impudentia Danzi simul certatt, vt iure ambigas, vtra alteram exsuperet. Etlicet quis omniti tribueret, nec in Apollinaristarum, nec in Monothelitarum sectam incurreret : cum illi animam seu mentem; isti voluntatem rationalem humanam Christo ademerint.

V I. Qui id fentiant & firibunt, aut effentialiter illam omnificientiam anim a Christi, qua bomo est, competere volunt; & fic, animam Christi Deum, fed nouum, & vecentem constituuns: ac proinde funt idololatra: Pfal. 81. vers. 10. Rom. 1. vers. 20. Galat. 4. vers. 8. Aut ascidentaliter, nempe participatiue, communicatiue, & per effufionem, ficut Bellarminus loquitur; fic euadunt Vbiquitary.

Nemo Catholicorum ita sentit, ô Hæretice. Quando mentiendi & criminandi facies finem? C scientia, qua anima Christi divinitus donata est, non est illa divina & increata; sed creata, in ipsa anima Christi existens, non Voiquisico, vel alio quouis fictuio, sed vero & reali modo.

Mentitur ad extremum Danzus: Lombardum cum fun non refpondere ad loca Scriptura, qua do profetu Chriftiin fapientia ioquuntur. Tu vide diftinctionem decimamtertiam libri 3. Et mox quàm verax fit Danzus, deprehendes. Mentitur iterum tres folutiones, quas Magifler diftinctione decimatertia de profectu Chriftiin fapientia & gratia adfore, refutari à Thoma & Durando. O vanitatem. Cui fuperad ditur pro claufula non minor. In fumma Spritum fanthum mendacem impiifime fingunt (Lombardus & Sententiarij) qui quod reipfa non est affirmaric prudens. Hominem tam ptofligatè mentientem nec Dei nec hominum reuerentia duci, firmiter mihi perfuadeo, alioqui &

calamo & effrenatifsimo fuo ori faltem aliquam cuftodiam

poneret.

CAPVT VI. Proponitur quastio secunda,qua est de descensu ad inferos.

As ceft fecunda huius libri pars. Danæus omnia concedit, quæ in hoc capite à Bellarmino differuntur. lunius tricatur nefcio quid de illo Apostoli loco Ephes. 4. Descendit ad inferiores partes terre. Negat eum huc pertinere; quod se suo loco demonstraturum promittit. Exspectemus ergo donec promissa faciat. At quando faciets

#### CAPVT VII.

Quod descendere ad inferos, non sit omnino exstingui.

X grege Sectariorum citat Bellarminus Brentium & Caluinum, qui fenfiffe videntur, descensum ad inferos, nil aliud effe, quàm omnimodam interitionemér exstinctionem. Ex quo delirio fequitur; Chriftum, fi ad inferos descendit, penitus interiisse & exstinctum fuisse: Si verò penitus non interiis, consequenter, neq; ad inferos descendisse; cum hac duo reciprocentur, imò vnum idemque in istorum schola censeri debeant.

Danzus & Iunius vociferantur, Caluino fieri iniuriam. Quod de Caluino calumniandi animo, & ex verbis eius manifeste contorris detorrisque blaterat Bellarminus, id tam putidum est, veresutatione non egeat, inquit Danzus. Et mox declamare, vel potius mentiri & conulciari incipit, neminem vnquam & Christi anima, & in vniuersum, anima cuiusus bumana immortalitatem vberius, melius aut acrius defendisse, contra Atbeos & Manichaos istos porcos (fic loquitur modestissima frontis Caluinista) quàm Caluinum. Omissis hisce ad populum phaleris; disquiramus, num Bellarminus in Caluinum iniuriosus contumelios fuerit. Affirmat Caluinus in psychopannychia, & rectè quidem.

I. Animas iuftorum post disceffum à corpore non dormire, id est, non exstingui.

II. Probat hoc exemplo animæ Chrifti, que post separationem à corpore non est exfinita, nec absorpta à morte. Sed immortalis mansit.

III. Non fuisse extinctam, probat extilo Acorum secundo. Non derelinques animam meam in inferno. Ergo ex Caluini sententia, derelissie anime in inferno, est anime exstinctio : Et per consequens, omnes anime hominum damnatorum exstinguuntur, quia in inferno derelinquuntur.

IV. Animam Christi non fuisse exteinata, probat ex concione D.Petri, Actorum 2. in qua affirmat; impessibile fuisse, Christi animam à morte, fine in inferno teneri; hoc est, interprete Caluino, penitus

exstin-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 7.8. Lib. IV.

exftingui; ergo ille anime, que à morte tenen- A apud Iunium; fed aon in Brentiana Homilia: in tur, & à morte absorbentur, funditus intercunt & exstinguuntur, ex principiis, doctrinz Caluinistice : ergo descendere ad infernum; derelinqui in inferno, teneri à morte, hoc est, ab inferno abforberi, Caluino nihil aliud cR. quam animam peniem exfina. 14 t gui.

V. Animam Chrifti non fuiffe extlinctam probat Caluinus inde, quis non descendit in ventrem cett; hocest, in infernum, nam & descendisset, ipla etiàm interiisset; vbi rursus per descensum ad inferes perfectam interitionem animzintelligit.

Iunius hic nihil aliud agit, quàm quod aures animumque ab hac Bellarmini disputatione auertit, vociferans. Aufer cauillum, aufer aus y zeinerr, fiviri boni , fi Christiani facere officium voles.Nemi- B nem audire me, aut legere in bac sententia memini. Quid enim i quomodo fibi constarent cum sententia illa sequentes articuli ? Tertia die refurrexit. (Viderint Caluinus & Brentius, quo pacto deliramentum fuum cum symboli & fidei articulis concordare velint. Hunclaborem ipsis committo. Nil ad me. Nam quod inconstantia & malè cohærentia docucrunt, & in chartas eiecerunt, quid mirum, quandoquidem inconstantia & circumrotatio abomni vento doctrinz, est omnium hæreticorum proprietas?) Non metnu, clamat Iunius alloquens Bellarminum, vt te repercutiat Plancus, qui cum mortuis, non nifi laruas luctari predicabate Non metnit hanc repercuísionem Bellarminus, quia, vt Brentlus & Caluinus mortui fint, & 2d inferos C descenderint, attamen libri corum, pestilentia pleni, necdum fant exstincti, & ad orcum de-10 (243) trufi.

Ait Iunius; duplicem effe vitam anima; vnam effentialem & naturalem : alteram , fpiritalem feu gonniù in respectu & relatione ad Deum posita: Et bor secundo modo animanı exfiingui vel mori dici , manente bimirum integra effentia ipfine. Nemo hoc nefcit aut difi fitetur. Sed quid hoc ad purgandum Caluinum, qui in Pfychopannychia non egit contra Anabaptistas, de anime vita & morte spiritali, quz in gratia, eiusque amissione consistit; sed de vita & interitu animæ fecundum effentiam & naturam fuam; hanc enim mori Anabaptiftz illi afferebant. Quos vt refellat, aflumit vitam anima feparate Christi, vitam, inquam. & immortatitatem Phyficam seu naturalem; non illam spiritalem, quæanimæ Christi per gratiam vnionis & infusam obtigit : Et vt animæ Christi immortalitatem adstruat, adhibst, quæ fupra recenfui; Animam illam no fuisse derelictam in inferno , non absorpt am àmorte,&c. 👘

Etiam de Brentio bene mereri cupit Iunius; illudque eius dictum; Hom.X. in Act. Apostolo+ rum ex persona Christi : Dessendans in infernum, fentiam dolores inferni, & plane periiffe videbors excufat, ob verbum, Videbor:quia aliud eft , fi dixeris , inquit, plane peribo; aliud, fi; plane periiffe videbor. Sequitur enim : Videbor; at non peribo tamen. Sequitur,

quahæc Iuniana paraphrastica verba non comparent; vt fatebitur, qui Brentium inspexerit. Et quia lunius tam pericus al paparenes, vt Pharmacis suisetiam insanabilia sanare tentet, cur non & hoc Brentianum portentum in Catechismo Anni M. D. LI. Descendene ad inferos, est penitue inserire; malagmate fuo malaciffare conatus eft?

278

CAPVT VIII. (briftum non pertulisse pænas damnatorum.

DMODVA Romachantur hic & co-uiciis in Bellarminu detonant Dá-nzus & Iunius, quòd hoc capite fumma Caluini impietatem & blasphemiam de Christiad inferos descensu perspicuèretexerit ac redarguerit. Dotet Caluinus locis à Bellarmino citatis, Christum dici descendisse ad inferos. quia passus sit dolores animarum damnatarum. Damnandarum potius dixerim, inquit Iunius, fe qui euidentius Caluini mentem cupiat exprimi. Iunius muscas captat. An non Caluinus lib. 2. Inftit. cap. 16. 5. 10 dicit, Chriftum diros in anima cruciatus damnati as perditi hominis pertuliste? Non dicit; damnandi aut perdendi; sed, damnati & perditi. Rectè ergo afferuit Bellarminus, Christum, ex sententia Caluini, damnasarum animarum dolores suffinuisse. Mendacium igitur est, cum subiicit lunius; non effe bunc Caluini fermonem : fed à Bellarmino adfittum. An non est hic Caluini fermo? Diros in anima cruciatus damnati ac perditi bominis pertulit.

Air Bellarminus, apud Caluinum nullum effe locum inberraneum pro impiis, nec purgatorium, necetiam limbum Patrum. Obstrepit Iunius. Primum membrum, nempe nullum effe locum fubterraneum pro impiis, Caluino falso tribuitur. Verè hor Caluino tribui, patet ex lib. 2. Instit. cap.16. S. 9. whi fic generatim scribit : Concludere in carcere mortuorum animas, puerile eft. Quid autem locus subterraneus pro impin aliud, nisi carcer, in D quo anime detinentur! Si ergo puerile est credere, ammas carcere concludi, etiam puerile erit credere, animas impiorum in loco subterraneo, tamquam in carcere, concludi. Nec verum est, Caluinum de solo limbo loqui. Nam vniuersim pronunciauit; puerile effe anima mortuorum carcere concluders. Si ergo ideo limbus nullus eft, quia puerile aft animas mortuorum carcere concludere; etiam nullus erit infernus, cum vt ex fententia orthodoxa limbus vel est vel fuit animarum carcer; fic & infernus fit animarum carcer. Si igitur stultum est existimare, animas concludivel conclusas esse in limbo, vt in carcere; & prøpterealimbus nullus vel eft, vel fuit, stultum itidem erit, arbitrari, animas impiorum cocludi

> M 4 infer-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 8. Lib. IV.

inferno, vt carcere; ac proinde nullus infernus A homo impius.nifi Christus pro illo fatisfecisset? statuendus erit.

Ait Bellarminus, Chriftum, fecundum Caluinum, descendisse ad inferos, quia apprehendie Deum, tanquam sibi iratum & infensum, propter nos; & ex metu falutis propriæ amittendæ incredibilem anxietatem animipalfus eft, qualem pateretur, qui sciret le in æternum periturum. Negatur, inquit lunius, de prima parte. Nam boc quidem ille ( Calumus) in panin numerat, fed nibil alind effe exclusines non legitur apud illum. Bellarminus non dicit; nil aliud effe descensum Christi ad inferos ; quàm quòd Christus apprehendit Deum, tamquam fibi iratum & infensum; fed dixit; hoc effe apud Caluinum descensum Chrifli ad inferos, & moxetiam alia subject i, in qui- B bita Augusta & impressa Tubinga, Anno M. D. bus ex Caluini doctrina, descensus iste positus est. Quid tu de exclusius particula vel somnias vel criminaris; cum eam non adhibuerit Bellarminus?

Vide autem Iunij frontem. Negat Caluinum fcripfille, anxietatem, quam Chriftus fuftinuit, fimilem fuisse ei, quam pateretur, qui sciret sein æternum periturum. Et tamen ipfe statim agnoscit hæc Caluini verba : Diros in anima cruciatus damnati ac perditi bominis pertulit. Anxietas ergo illa & cruciatus non tantum fuit similis illi cruciatui, quem fustinet, qui se in æternum scit periturum; fed & illi, quem iam reipfa damnatus & perditus suffert.

Mentitur Iunius, cum ait, Bellarminum ita lo. qui quasi Caluinm bunc descensum in sola mentali apprebensione & imaginatione Christi statuerit, sum eum etiam in reali perpesione dolorum mortu & inferni po suerit; & bas veteratorie, non bona fide omitti. A deo no sunt à Bellarmino omissa, vt ferè hic recitauerit. quidquid Caluinus impiè de hoc descensu delirauit lib.2.Instit.cap. 16. Et tantum abest, vt Bellarminus cenfuerit descensum hunc, ex Caluini mente, in Iola imaginatione & apprehensione tormentorum infernalium politum elle; vt quo realiss, vt fic loquar, Caluinus Christum inferni tormenta in anima passum asseurat, co hæresiarcham profligatioris & amentioris impictatis postulet.

Negat Iunius, Caluinum scripsifie, & Christo D verba desperationis prolataesse. Qux hxc inficiandi impudentia ? An non Caluinus hoc expresse fcriptum reliquit in cap. 27. Matthzi? An non verba illa ; Deus Deus meus, vt quid derel:quifti me ? vocem desperationie nominat ? Quam verò insignis Scholiastes Caluini Iunius ? Quam egregius Glossaror? Verba illa Caluini: Diros in anima cruciatus damnati ac perditi bominis pertulit : hoc glossemate mitigat fidus Caluini affecla: id eft, ques cruciatus bomo damnatus & perditus in se fuerat experturus, nifi Christus Redemptor noster in se receptifet. Hoc quu neget, nifi impinis Hoc quis afferat mili impius? Quis non horrest dicere, Christum expertum illos dolores & cruciatus, quos experturus erat

Quos enim homo impius & perditus, alios cruciatus experturus est, nisi cruciatus inferni? Cruciatus igitur inferni Christus expertus est; quia illos est expertus, quos experturus erat damnatm & perdien, nifi fatisfactione Christi ab illis enafisset immunis.

280

Miror Iunium hic non vsurpare suam illam observatiunculaminitio huius capitis allatam; Christum pertulisse porius damnanderum, quam damnatorum cruciatus. Fortè vidit textum Caluinieffe clariorem, quamvt vbique per ftrophas obnubilari queat. Imò ex his Caluini verbis fortè exsculpsit Smidelinus impium & sceleratisimum suum effatum in concione Germanica ha-

LIX. Chriftum non folum omne opprøbrium & mortens temporalem paffum offc.fed ettam mortem aterna, ignemque inferni degustaffe. Nam fi, vt Caluinus dicit, dolores & cruciatus hominis damnati & perditi fustinuit, ignem igitur gehenne fustinuit; quia hic est potissimus hominis damnati & perditi cruciatus : fiue quis dicat, eum pertulisse cruciatus quos a du sustinet damnatus & perditus, siue, iuxta Iunianum emplastrum, quos experturus erat, nisi pro ipso Christus expertus suisser.

Negat Iunius, à Caluino ex propria sententia Tcriptum; Chrifte defperationie rocem excidiffe ; vult hoc ab illo dictum, µ1µ#77xue, recitando eorum fermonem amurulentum, qui obiiciebant & oppugnabant doctrinam eiu: Sed luculentior est Caluini impietas & blasphemia, quam vt vllius loquacitatis velo tegi queat. Legatur Calninus in caput 27. Matthæis& e vestigio intelliges, quid de Iunij patrocinio fentire debeas.

Ait Bellarminus, secundum Caluinum Christum cæpiffe versari in inferno illa hora, qua in horto cœpit contristari & orare. Deinde profundius descendisse.quando in cruce clamauit, Deu, Demmen, &c. denique profundissime, quando coram Dei tribunali comparuit, tamquam reus æternæ mortis. Probat hoc Bellarminus ex lib.2. Inflit. cap. 16. 5. 12. Negat Iunius hos gradus ita minutatim per momenta à Caluino distinctos. Si Caluinus totidé verbis non est vsus; rem tamen ipsam dixit; quia dolorem & angorem in horto vocat Caluinus exordium descensus ad inferos. Si exordium fuit, minus ergo illud initium descenfusprofundum fuit; quàm medium & terminus, quia notum est, principium descensus minus effe profundum, quàm medium, hocque & illud, minus quàm terminum.

Ait Bellarminus. Caluinum, quamuis apertè non dicat. quamdiu Christus fuerit in inferno, innuere tamen, fuisse vsque ad refurrectionem. Iunius. Eft boc commentum alterum , quod Caluino in mentem nunquam venit. Si commentum eft,oftende locum ex Caluino, vbi dixerit, aut scripserit, descensum hunc fuisse finitum, simul atq; Chriftus in Cruce exípirauit. Nunquam & nuíquam

hoc

Digitized by Google

## Defensio Cap. 8. Lib. 1V.

hoc Caluinus; imò paísim apertè fatis infinuat; Chriftum víque ad Refurrectionis punctum in his damnatorum tormentis verlatum elle, cum isti cruciatus præcipuè post animæ ex corpore excession, inchoari soleant, & tum maximè anima mortis rea iudicio Dei sisti consueuerit.

281

Non audet Iunius inficiari Brentium in lib. de Maiestate Christi docuisse, Infernum non esse deserminatum locum, sed vbiq, effe inferos, vbi suns impij. qui tentantur de aterna sua damnatione: Addit ; Brentium id afferuiffe aftu contentionie abreptum : In Euangelium Ieannie melius fenfiffe. At & calum & infernum certis terminis circumscripta loca no esse, docuit Brentius quàm affeuerantifsime, cum fibi super æthera euectus & tranquillitate Vbiqui. fice exomni parte circumfluere videretur; fi in B Euangelium Ioannis melius fenfit, id per posteriores libros, præsertim, per Vbiquisticum suum testamentum postea dispunxit. Bonum autem factum fecisset Iunius silocum Brentij in Ioannem notasset : num fidei suz consuluisset; quz nunc de fidelitate non iniuria periclitatur.

Ait Bellarminus. Hins, hoc eft, ex iftis Hzreticorum de descensu Christiad inferos portentis, exstitisse quendam, de quo Cochleus & Surius, qui afferuerit, Christum desperaffe, & effe damnatum. Iunius vocat fabulam. Quali verò quintum hoc Euangelium non procuderit & protulerit nobis ctiam atheos, & monstra plusquam monftrofa. Quid mirum, fi & istud? Scilicet fabula tere non lubet. Ait; istum non potuisse amentiam suam haurire à Caluino, cum Institutionem sua demum scripserie Anno M. D. XXXVI. Basilea:blafbemu autem ifte vizerit Anno M. D. XXVII. Neque etiam ex Melanchthone & Brentio , quia postea scripserans plurimum. Quafi verò Bellarminus per voculam Hine, intelligat Caluini Institutionem. Quis non videt eum hoc nomine lignificare tritam in Hæreticorum officina de descensu ad inferos opinionem, prius viua voce à sectariis traditam; longe ante annum Redemptoris M. D. XXXVI. & postea demum in Commentarios relatam. Quamquam Philippus, quem fimul cum Brentio & Caluino Bellarminus citat, multis annis Nouatores facrilego illi Apostatæ ouum ab se positum in horribilem blasphemiam excludendi occasionem dederant : Nonne Philippus in Annotationibus fuis in Matthzum sub exordia fermè Lutherani Euangelij publicatis hoc etiam impium dogmaeruftauerat? Christum in ille pauore suo babuisse sensum desertionie & ire diuine, qua fluctuabat inter infernum & vitam , vt in eo, subtrabente fe diuinitate, non flagrauerit charitas. An non, vel hoc vnico fundamento polito, anlam habebat fanaticus ille, de quo Cochleus, plura audendi, & vlterius procedendi, atque adeo desperationem quoqs & damnationem Christo blasphemè adfcribendi?

Narrationem Bolfeci de morte Caluini, quam hic difputationi fuz Bellarminus intexit, deteftatur Iunius fimul cum Danzo. Vtcumque fit; mallem, fiquid optando confequi liceret, Caluinum fcelera fua per falutarem pœnitentiá eluiffe, czloq; potiri, quàm fempiternis cruciatibus addictum effe. Hacenus recitauit Bellarminus fententiam Caluini, & aliorú fectariorum: Nunc eandem validis rationibus refellit.

Prima est, sacras litteras totam salutem noftram tribuere fanguini & morti corporali ipfius Christi, & post mortem corporalem nullam vlterius pœnam agnoscere, &c. Danzus ita proponit Bellarmini argumentum. Scriptura totam falutem noftram fanguini & morti corporali Christi tribuit : ergo in anima nibil paffus eft. Figmentum Danzi. non argumentum Bellarmini audio: Non enim abnuit Bellarminus Christum in anima, feu in parte inferiore animæ, aliquam triftitiam passum, quandoquidem ipse Christus diserte dixit: Triftie eft anima mea vig ad mortem : Sed negat, & omnes orthodoxi cum illo, Christum damnatorum & perditorum cruciatus in anima sustinuisse, & quidem in superiore animæparte, hoc eft, in voluntate rationali; vt blasphemat Caluinus,& Caluinifegue. Neque vllo modo id ex maledicto legis, contra eum lato, qui in cruce penderet, oftendi poteft, de quo ad Galat. 3. ex cap. 21. Moyfis.

Nec aliud, quàm Danzana criminatio est, erit quidquid Iunio ad aures & animum admit- C cum primum argumentum Fallaciam à non tauffa pro caussa nominat. Quid ageret Danæus, si quis illi hæc Fallaciarum haftilia adimeret? Nec Iunio placet hæc Bellarmini probatio : quia scriptura non foli paßioni & morti temporali, fed & refurrettioni Chrifti falutem noftram ad (cribit: nam traditus eft propter delicta noftra, & resurrexit propter iustificationem nostram. Rom. 4. Respondeo, adscribi iustificationem nostram resurrectioni, non quòd Christus salutem nostram passione & morté sua non terminarit ac confummarit, perq; refurrectionem aliquid amplius nobis meruerir, fed quia, fi Christus no refurrexisset, inanu effet fides nostra; & per confequens, nulla nostra iustificatio, que fine vera flde nemini adultorum obtingit nam falsa effent, ante locos suos euulgauerat; ac tam ipse, quàm alij D quz Christus de sua Resurrectione prædixerat; hinc & fides, quz his falsis fidem haberet, falsa esset, quia vera fides nulli falso assentitur.

> Refurrexit etiam propter iuftificationem noftram, hoc eft, vt citò & efficaciter iuftificatio per Chrifti passionem & mortem nobis parta applicaretur, Admodum enim conducibile ad fidem amplectendam, & ad iustificationem nostram erat, vt Chriftus à mortuis refurgeret; & quidem non longo post tempore. Refurrexit insuper propter iustificationem nostram, vt nobis nouæ vitæ ineundæ sectandæque exemplum præberet; quam nouam vitam iustificatione inchoamus. Itaque neque hic locus Apostoli, neque S. Thomas 3.p. q. 53.a. 1. citatus à Iunio Bellarmini re-

> > fpon-

#### .282

# Defensio (ap.8. Lib. IV.

Caluini aliorumque iuuat : Neque etiam locus ille Philipp.2. Humiliauit femetip fum, & c. nam vt re-&è dicit Bellarminus, nulla hic fit inferorú mentio, sed obedientiz vsque ad mortem omnia tribuuntur; & mox subjungitur exaltatio.

282

Obstrepit Iunius. Mors cruck, vt maledistionem importantis, mors inferorum eft, fi Paulo credimus Gal.3. Versa & reuersa caput hoc tertium ad Galatas sursum & deorsum, prout libuerit, & quoties libuerit, nunquam in co inuenies; mortem cruch; mortem inferorum nominari, sed tantum Christum pro nobis factam maledictum : quia scriptum cft; maledittm omnu, qui pendet in ligno. Cæterum, vt Christus maledictum pronobis fieret, minimè oportebat, vt cruciatus damnatorum & perdi- B torum, atque adeo ipfagehennæ tormenta fubiret; fatis erat, vt facratifsimo fuo corpore in cruce figeretur, colque suo in corpore & appetitu sensitiuo dolores sustineret, qui ex hoc supplicio sequi solent ; quamquam Christus multas ob circumstantias grauissimos præ omnibus aliis, eodem aliquando supplicio affectis, cruciatus pertulit.

Ait Bellarminus, Píal. 31.& Ifaiæ 53. defcribi figillarim omnes Christiafflictiones nec vllam inferorum mentionem fieri. Respondet Iunius: Etsi nomen inferni ibidem non exstat , exprimi tamen P(al. 21. v. 2. aquinalens, quod nomen infernifigurate fignifices. Versiculus secundus Plalmi 21. ita habet. Dem men clamabo per diem, & non exandies; & notte, C & non ad infipientiam mibi. Quod nam vocabulum hoc loco infernum designat? Num dies? Quis hocasserat? Num nox? Ita, opinor, sentit Caluinifta. Quo tefte perfuafioni fuz fidem conciliat? Nam notien hic tempus afflictionis, atque adeo passionis fignificare, communis est Interpretum expolitio.

Ifaiz 53.v.3.legimus. Vere languores nostros ipse tulit, & dolores noftros ipse portauit. Nullus comparet infernus : nihil inferno æquiualens. Nam quòd languores & dolores nostros Propheta ei impositos testatur; num ideò dolores & languores seu cruciatus inferni & gehennæ nobis debiti Redemptori nostro impositi fuêre ? Num hoc affirmat Propheta? An non fatis erat, vt impo- D & maledifionem, quas in fymbolo Apoftolorum diferte nerentur ei pæne corporales & temporales, qualis flagellatio, coronatio, crucifixio, & triffitia itidem feu mæror in appetitu fenfitius ? quibus doloribus susceptis soluit ille nos à doloribus alterius generis, nempe à doloribus inferni; neque enim, vt quis alterum à dolore quopiam liberet, necesse est, vt eadem specie dolores in serecipiat: sufficit, stalios, quibuspro reis satisfaciat; & hoc maxime locu habuit in Christo, cuius omnes actiones & perpessiones infiniti fuere valorisob dignitatem personz. Necdisciplina, seu, vt Hæretici malunt, correctio pacu, quam Isaias Christo imposită canit, nec infirmitas, qua eum à Deo contritum affirmat, delores infernales fignificant,

sponsum infirmat, multoq; minus blasphemiam | A |vt Iunius cum suo Caluino desipit, sed pœnas corporales,& illas itidem animæ, quarum capax erat anima secundum superiorem partem bea-

284

Sed en argumentum acutissimum ex Iuniana pharctra. Qua morse prior Adam deuictue est , sam posterior debellauit : duplice morse prior Adam victus eft, corporu & anima : viramq.ergd Christus.Adam posterior, debellauit. Respondeo maiorem esse impiam. & blasphemam; Si vult Caluinista, vt quidem velle videtur. Christum debellasse mortem co genere mortis, quo Adam prostratus fuerat. Sequeretur enim Christum, æternam mortem, & mortem spiritale anime subiisse, ac suftinuisse; quandoquidem Adamus æterna morte, & morte animz prostratus, ac deuicus fuerat. Quis autem ad hanc tantam blasphemiam aures non obturet, & penitus occludat, ne tam horribili affertionepulsentur / Audi Caluinista. Mors corporalis Christi sufficientissima fuit debellanda, proterendz, & profligandz morti aternz, & morti animæ; cum fuerit mors Filij Dei, mors perfonz diuinz, cuius omnes actiones, & perpeffiones qualescunque, & in speciem quantulæcunque, sunt infiniti valoris ac pretij. Quo non progrediuntur isti? An non aduertit Iunius, se inexpiabili scelere, ex Christo peccatorem facere : quia fi mortem anima non potuit debellare, nili fuscepta morte anima, commisit igitur peccatum mortale; quia mors animænon incurritur, nisiper mortiferum peccatum. Ait Iunius. Apud Ifaiam cap. 53. v. 9. mortem Christi nunero plurali appellari mortes, vt fignificetur scilicet, Chriftum, duplicem mortem; corporis nimirum & animæ, suftinniffe. Fabulæ. Nam Hebræus textus vtitur plurali pro fingulari, vel per enallagen; vel quòd corporalis mors Christiadeò acerba fuir. vt pluribus mortibus comparari & zquipollere possit.

Quz lequuntur in Catalogum pleudologiarum Iunianarum referas licet. Bıfariam, in bü omnibu locu difputator peccat : primùm,quòd diftribuit non diftributum; corporalem folum mortem attribuens Cbriftø,eamý, folam faciens falutarem : deinde etiam,quòd res difiungit in vno actu coniunctifimas, nimirum, mortem, confitemur. Si Bellarminus Caluinista foret, tunc vtique Christo non solum mortem corporis, sed & mortem animz tribueret. Absit hzc impia mens à quouis Catholico, imò & à quouis no penitus expectorato pectore. Nec mortem à maledictione separat Bellarminus. Qui separaret?Cum mors crucis sit maledictio, juxta illud Deuteronomij : Maledictu omnu, qui pender in ligno. Scd Caluinista voique somniant maledictionem damnatorum & inferni, quam fomniationem, fimalediction appelles, vero nomine cam afficies.

Danzus hic folito more infanit. Argumentum Bellarmini fic format, vel potius deformat; Isaias cap. 53. enumerat omnes dolores, quos pro nostrie

#### 285

# Defensio (ap. 8. Lib. IV.

peccatic Christus passue est. At nusquam eum in anima A paffum effe, ac proinde (quod idem eft) in infernum descendiffe meminit I faias. Ergo in infernum non descendit. Impostorem agit Danzus. Nam Bellarminus non vult ex Isaiz testimoniis conficere, Christum nil passum in anima : Sciuit enim illud : Triftu eft anima mea : Sed, Chriftum in anima non effe paffum illud.quod eum pertulisse impièsimul ac scelerate Caluinus docet. Neque ctiam ex Isaiz oraculis colligere instituit Bellarminus, Christum non descendisse ad inferos, sed non descendisse comodo, quem Caluinus nefariè comminisci-

Obiicit Danzus. Isaiam in przdicto capite potius meminisse dolorum anime quam corporis, v. 10. Cum pofuerit Christus animum fuum in rea- | B | nistarum interpretatione; mortuus est pro nobis, hoc sum, (fic citat Caluinista) videbit semen suum. Ver. 11. pro co, qudd laborauit anima eim, videbit & faturabitur. Ver.12.Fortium diuidet folia; pro eo, quòd tradidit in mortem animam suam. Respondeo his locis anima accipi pro vita, more tritisimo & communisimo scripturz. Si posuerit pro pessato animam suam : id eft, vitam. Si vitam suam per mortem corporalem pro peccato profuderit, pro co, qued laborauit anima eius; hoc eft.pro co,quod in vita fua varios dolores Christus suftinuit, videbit & faturabisur. Et vt anima hic acciperetur verè proaltera parte compositi, num ideo sequeretur quod Caluiniflæ volunt? Qualis,oro, hæc consequentia. Sipofuerit pro peccato animam fuam, videbit femen long euum; ergo Christus panas gebenne & cruciatus damnatorum C ac perditorum bominum suffinuit ; Probatur consequentia. Quia aliter anima non potest dari pro peccato, nisi inferni cruciatus vel spiritalem mortem per capitale scelus subeat.

Mentitur Danzus Bellarminum dicere; nullam in verbis Isaiz mentionem anime exstare: Non dixit.non scripsit hoc Bellarminus.sed nullam inferni mentionem fieri. Quod verissimum est. Et tamen impudens caput exclamare non veretur: Quis te Monachus impudentior alter? Quis te sectariorum perditior & sceleratior alter, qui tua somnia & commenta Bellarmino affingas, & vbi affinxeris, conuiciis & lœdoriis in eum detones?

Oggrunnit Danzus. Christus dixit : Triftu est D anima mea vfq, ad mortem;ergo anima Cbrifti triftata off. Num abnuit Bellarminus? Non hanc veram & Catholicam, fed illam Caluinificam confecutionem inficiatur, vel potius exectatur: erge Chri ftus paffus est dolores gebenne, & bominis damnati ac perditi cruciatus. Hzc blasphemia in mentem nunquam Prophetævenit. Hæc in nullius vnquam orthodoxi cogitationem cum assensu cecidit. Itaque quotiescunque clamat Danzus, Chriftum, etiam in anima passum esse ; & boc Bellarminum negare ; toties facit, quod in toto fuo libro, & fingulis propemodum periodis facit, hoc est, mentitur & calumniatur.

Docet Bellarminus, Christum Matth. 20. Mar-

ci 10.Luc. 18. prædicere Apostolis passionem suam,& nominare flagella, sputa, crucem, mortem, & continuò fubdere : Et terris die refurget ; neque quidquam de doloribus damnatorum & cruciatibus gehennæ adiunxisse. Respondet Iunius, Chriftum nomine mortie intellexisse non tantum mortem corporis, sed & fpiritalem anima : Et vbi Cbriftus dicitur nos morte sua & sanguine liberasse, vtrã. que mortem defignari. Vbi monstri huius probatio? Vtalia omittam, fi, cum profitemur in fymbolo; Christum effe mortuum; fignificamus, eum non modò corporis, sed & animæ mortem sustinuisfe; atque adeo supplicia inferni subiisse, cur postea subditur, etiam apud Caluinistas: Descendir ad inferos : Cuius articuli sensus hic est, ex Caluieft, mortem animæ etiam fuftinuit , non tantum mortem corporis. Quis Christianorum vnquá ante Caluinistas exstitit, qui audito, Christum pro nobis effe mortuum ; hanc notionem & cogitationem efformarit, Chriftum pro nobis fpiritalem animæ mortem subiisse, & inferni cruciatus fultinuisses vt filentio præteream turpem antilogiam à Iunio admissam; capite enim septimo, notâ tertiâ, acriter contendit, Chrislum vitam anima genzlw, vt ipfe vocat, & spiritalem non perdidiffe ; hoc autem octauo, notâ 17. nó erubuit scribere, Chriftum debuisse mortem anime subire, vt nos à morte anime immunes prestaret. Quomodo hæc consonant? Quamquam causs nihil est cur ab impietate & blasphemia consonantiam seu concentum in dogmatis postulemus.

Negat Iunius à Caluino scriptum. Christum corporali morte nibil egiffe , fed inferni doloribus. Quid ? an non funt hæc Caluini verba lib.2.Inftitut.cap.16. §.11.Nibil acum erat, si corporea tantùm morte defunctus fuiffet Obriftus. Sed ait Iunius : Etiamfi fola mors corporu nobu nibil vtilitatu attuliffet, attamen coniunctam cum morte anime inferniq, cruciamentis plurimum emolumenti attulisse. Reprehenditque Bellarminum, quasires coniunctas non belle diuidat. Quo significat Bellarminum vnius tantum mortis meminisle, cum Caluinus de duabus loquatur. Sed mentitur Iunius : Nam Bellarminus dicit, Caluinum tribuere huic pænz infernali totam FBRB redemptionem nostram. ita, vt fine hoc descensu ad inferos mors in Cruce non fuerit futura vllius pretij. An nó dicit Bellarminus?Sine нос, &c. An non denotat vox fere, Bellarminum coniunstanon dißiungere, sed fateri, etiam mortem corporis, copulatam cum pœna gehennæ fecundum Caluinum, aliquid momenti ad redemptionem nostram contulisse?Negat Iunius, Chriftum.ex doctrina Caluini , fuiffe in inferne, hoc eft, cruciamentis & tormentis inferni subiacuisse, ab oratione in borto v/g ad Refurrectionem. Producat lunius locum ex Caluino, vbi ante resurrectionem his tormentis terminum posuerit: vel saltem ponendum infinuarit; totumq; descensum ad inferos absolutum affirmarit, quando Re-l

demptor



### Defensio Cap. 8. Lib. IV.

demptor noster in Cruce exspirauit. Si enim A opertuit, Christum cum copiù infererum, aternag, moriu borrore, quasi consertu manibu luttari, d'in locum sceleratorum sponsorem, vadem, adeog, instarrei, submitti, qui dependeret ac persolueret omnes, que ab illu expetende erant, panas, eamg, mortem perserre, que scelerati ab irate Dei instigitur; vt blasphemat Caluinus, dici profectò nequit, descensum hunc Christi ad inferos, siue infernales cruciatus simul cum vita Christi in cruce fuisfe finitos, cum impiorum tormenta & horror ille immensus ex offensi numinis ira conceptus, posthanc demum vitam reipsa & efficaciter subcantur & tolerentur, tumque demum sceleratus diuino tribunali iudicandus sifatur.

287

Negat Iunius, à Caluino affirmatum, Christum fecurum non fuiffe de sua salute. Quomodo securus fuit, si personam damnatorum gessit? Quomodo securus fuit, si cruciatus hominis damnati & perditi pertulit? An securus de sua salute erat, cuius conscientiam bac anxietate torqueri oportebat, ac fi dereluctus à Deo effet, imd ac si Deum baberet infessum, vt in suo Catechismo Caluinus scribit?

Dicit Bellarminus, firedempti effemus per infernales pænas Christi, deberent figuræ præceffisse; Respondet Iunius, pracesiffe figuras; nam facrificia pro peccasis mattabantur & comburebantur plane, &c. Idem respondet Danzus. Nemo nescit hzc sacrificia fuisse typos & imagines Christialiquado pro peccaris nostris immolandi & sacrificandi; sed num præfigurabant Christum subiturum pænas inferni, vt blasphemat Caluinus ? Qua quxfo parte fui hoc prxmonfirabant?Num quia hoftiz illz occidebantur ?At hoftia occidi & ma-Cari potest, licet pænas inferni non sustineat. An quia hostia illa pro peccatis penitus consumebatur? At & hoc fine cruciatu inferni peragi potest. Nam quoties homo occiditur, compositum illud penitus consumitur; nec tamen ob id pænas gehennæ tolerare vel tolerasse censetur. Sic & in cruce Christus, salutaris nostra & pacifica hoftia, penitus absumptus eft; quia per mortem anima à corpore seiuncta est; & desitesse homo, víque ad punctum refurrectionis, quo anima cum corpore iterum coniuncta fuit. An hostia pro peccatis ideo Christum dolores in- D ferni passurum præsignificabat, quia comburebatur? Ita Caluinista cogitare videntur. At ignis ille non flammætartareæ, sed incensissimi amoris, quo Christus pro nobis passus est ac mortuus, fymbolum & argumentum erat. Quàm verò inepta, & quàm longe petita est hæc Caluinistarum confecutio ? Hoftiæ pro peccato comburebantur olim in lege veteri; ergo fignificabant Chriftum flammas inferni, & cruciatus damnatorum perpessurum. Acutè profectò, quo acumine cuiuis procliue erit probare, Christum die tertianon refurrexisse; quia hostiz propeccato, quæ typum gerebant Christi aliquando passuri nung refurrexerunt, ergo nec antitypon reuixit.

Hic denuo mentitur & calumniatur Danzus, Bellarminum negare, Chriftum aliquid in anima fustinuiffe, cum vbique Bellarminus contrarium afferat, relque certa & explorata fit ex illo : Triffin est animamea, omnesque fateantur animam Christisecundum appetitum sensitiuum, passibilem atque adeo triftitiz obnoxiam fuisfe; nec defint, qui arbitrentur, illud, Trifin eft anima mea; ctiam ad superiorem Christi partem, hoc est, ad voluntatem referri debere; licet enim à primo suo ortu voluntas Christi fuerit plena omni gaudio & voluptate, quæ ex clara Dei visione redundabat, in passione tamen, diuina dispensatione, factum aiunt, vt ex visione beatifica ad voluntatem nulla delectatio mananerit. Hinc fummam triftiti-B'am & anxietatem in anima Christi exortam esse. Vide Gregorium de Valentia Tom. 4. Comment. Theol. Difp.1.q.9.p.2.

Ait Bellarminus: fi Chriftus tormenta inferni paflus fuiffet, deberet pingi in igne gehennæ in medio damnatorum, vt depingi folet in Cruce inter duos latrones. Iunius. De hos argumento pißtores viderint. At Catholici, non Caluiniani. Catholici dicent: ideo Chriftum hoc fchemate nó pingi, quia non decet, vt falfa, imò impiâ & blafphemâ figurâ repræfentetur; qualis effet ifta de qua loquimur; quæ ideo Ecclefiæ Catholicæ filiis inaudita eft; quia id quod fignificat non accidit, nifi in Caluiniftarum cerebro. Solet quidem Chriftus ad inferos, hoc eft, ad limbum defcendens pingi, fed habitu-triumphatoris, patres ex diuturno illo carcere liberare venientis.

Danzus hoc argumentum Bellarmino affingit. Si Chriftus paffus effet in anima pro nobis, boc desuit pingi in figuris Chrifti crucifixi, vti eius crux & flagella pinguntur. Refpondet Danzus; ineptus bomo eft Bellarminus, qui nos ad picturas & pictores ressect. Mendax & fraudulentus Danzus, qui fua commenta Bellarmino attribuat: non enim dicit Bellarminus: Si Chriftus in anima paffus eft; fed, fi Chriftus pænas inferni fustionsit; vt impiè contendunt Caluiniftx, cum hoc fichemate pingi debuit. Aliud eft, pati in anima: aliud, pati pænas inferni fin anima.

Ait Danzus; à Luca hot fatie effe depictum, quando illam Chrissi in Monte Oliueti agoniam descripsit. At vero hæc D. Lucæ pictura nulli, nisi pessime & teterrime affecto, supplicia inferni, Chrissum de in illis constitutum repræsentat, aut ante Caluinianam impietatem repræsentauit. Nihil huius videtur aut visum est vlli mortalium, quisquis orthodoxis oculis descriptionem illius in Monte Oliueti lucæ aut videt aut vidit.

Probat Bellarminus sententiam Catholicam ex Patribus. Danæus : Hoc argumentum nullim est momenti, vos enim Patres allegat, qui vel male bunc articulum intellexerunt: vel de effectin istorum dolorum, quos in anima sensit Christus, non de ipsis doloribus, id est, de inferno, in quem descendit, locuti sunt. Iunius clamat. Patres bac pronunciasse Rhetorice & figurate. Ita, vbi & quan do lubet, Rhetores nobis & Tropistus ex patri-

# Defensio (ap. 8. Lib. IV.

bus procudit. Scilicet Patres Rhetoricabantur, A damnatorum, ergo defperauit. Antecedensest Caluiquando de articulis fidei ad plebem verba faciebant; & fallam explicationem pro vera auribus auditorum inftillabant. Nam quod Danzus Patres non intellecti buius articuli arguit; Chamica criminatio eft. Quod de effectis dolors nugatur, pleudologia cít, quia sancti Patres, à Bellarmino citati, scribunt, Christum ad inferos descendisse, vt victorem; non vt damnati tormenta perpetientem vel perpessurum.

289

Negat Iunius, versari in inferno, nibil aliud effe, quàm timere Deum iratum ; ex Caluini doctrina. Nec Bellarminus dixit; existere in inferno nil aliud adæquate apud Caluinum effe, quam timere Deum iratum; sed indefinite, nil aliud esse quam timere Deum fibi iratum; quo non exclu- B flammis & fuppliciis addicuntur, non includere dit cætera, quæ ad hunc timorem consequuntur, & à Caluino lib.2. Inftit.cap.6. percenfentur. Nó immeritò notat Bellarminus Caluinum, quafi hac sua impietate infernum, locum subterraneum, sustulerit, vel saltem suffodere tentarit. Vociferatur Danzus, Caluino fieri ininriam : eum enim inferos subterraneos confessum esse. Si confessus est; cur Christum in horto, in zdibus Annz, Caiphz, Pilati, in Cruce, in via ad Cruce, dixit fuisse apud inferos ? Cur tormenta inferorum reuocat ad tormenta & cruciatus animæ, Epicureorum more? Cur fi inferos subterraneos agnouit, concedere renuit, Christum post mortem eò penetraffe?

Negat Iunius à Caluino scriptum : Christum timuisse de sua salute quantum ad sensum tarnis. Quid, an non fcripfit Caluinus in cap. 27. Matthæi ? Sen*fum carnie* in Christo exisium (inferni) apprebendif-(e? An hoc fine formidine de propria falute fieri poteft ? An non scripsit Caluinus : Cbriffum desperationie vocem emififfe? A'n non timet de sua salute, qui desperationie vocem emittit ? An non scripsit Caluinus, Christum inferni tormenta suftinuisse, & cruciatus damnati acperditi bominis toleraffe ? An talis de sua falute non timet? Nam quod Iunius ait, veteres, nominatim Damascenum lib. 3. sidei Ortbod.cap. 23.idem cum Caluino docuiffe, mendaciis Iunianis fecurè accenseas. Damascenus enim nil aliud vult, quàm Christum naturali timore corporalis & temporalis mortis perculfum, & ob eius vicini- D tatem mœrore & triftitia affectum effe : At Chriftum timuisse & horruisle fempiternum exitium, & pænas gehenna fibi fubeundas; Caluinistica blasphemia eft, & à sensu sanctorum Patrum longè alienisima.

Affingit Iunius Bellarmino hanc consequentiam. Chriftus luctatus eft cum desperatione, vt ait Caluinus,ergo defperauit faltem aliquo modo. Hem difputateris argutiam, exclamat Iunius. Dictu; prô Caluinisticam frontem & fidem : quæ sua figmenta Bellarmino affricat: quia si Bellarmini discurfum contra Caluinum ad aliquam argumentationis formam redigere velis, fic rem inflituas oportet. Secundum Caluinum paffus est Christus pænas

no & Caluinistis certum. Probatur consequentia. Quia pæna damnatorum includit effentialiter defperationem falutie, ficut beatitudo includit certitudinem salutin nunquam amittenda. Quid in hac argumentatione culpabile; supposita Caluini blasphemiâ ?

Respondet Iunius : Desperationem non includit pæna damnatorum,nifi corum, qui abfoluté damnati , & non includit reipfa effentialiter, fed tantum confequenter, quia non est de damnationie effentia. Prim confitentur omnes Pontificij, cam purgatorium affirmant effe. Mentitur Iunius: nam qui ad purgatorium ablegantur, minime inter damnatos numerandi sunt. Necest, qui dicat, pœnam eorum, qui gehennæ desperationem, quia in inferno nulla est redemptio: Et ignis ille à Redemptore nostro nominatur aternus; Ite maledicti in ignem aternum; includitergo per se desperationem salutis. Et si hanc inclusionem piger appellare effentialem; alio nomine eam Iunius afficiat; dummodo per se à damnatione inseparabilem agnoscat. Cum ergo ex Lemmannica Theologia Christus inferni fiue gehennæ tormenta suftinuerit, planè dicendum erit, eum desperasse : cum languores nostros ipse verè tulerit, & dolores nostros verè portarit, hoc est, interprete Iunio & Caluino, cruciatus damnatorum & perditorum bominum verè suflinuerit, quibus verè & inseparabiliter annexa est desperatio; qu'æ & ipsa vtique vnus est ex languoribus & doloribus, quos damnati & perditi ferunt.

Obiicit Iunius. Aquinas 3.p.q 46.docet, Christi cruciatus fui ffe acerbißimos & omnium grauißimos, idemque affirmant aly. Quid inde? Comparantisti pœnas Christinon cum pænis alterius seculi, sed cum pœnis huius vitæ, calque omnium, quæ in hac vita tolerari solent, acerbissimas fuisse tradunt. Num ideo S. Thomas cum Caluinistis existimauit, Christum inferni & gehennæ tormenta suftinuisse ? An non & alias caussas reddit, cur palfio Christi omnium grauissima fuerit? Et quidem illa paísio corporalis, tametfinec de triftitia, quam Saluator in anima sensit, hoc negari debeat: fine dubio enim maxima fuit. Num idcirco illa geheunz & damnatorum hominum? De hoc impio delirio stabiliendo nullam vnquam vel minimam cogitationem suscepit S. Thomas.

Negat iterum Iunius, Caluinum scripfisse in cap.27.Matthæi, à Chrifto desperation is vocem emissam fuiffe. Sed inspectio Caluini mendacium hoc redarguit. Occinit, Caluinum nil dicere, de volunta te deliberats. Nec Bellarminus hoc Caluino attribuit; fed, pofito Caluini dicto, Chriftum defperationis vocem emisisse: dilemma exstruit,quo Caluinianos irretiat. Nam fi defperationin vocem emisit, aut emisit voluntate deliberata, aut non. Si primum, desperauit ergo, & peccauit; si secun-N

Digitized by Google

dum,

## Defensio (ap.8. Lib. IV.

B

dum, ergo in Christo fuit inordinatio passio- A nuo Iunius ad correctionem, Rhetorum figuram. num,&c. Scilicet Dauid in summis angustiis & Christus

291

Fatetur Iunius Caluinum dicere: Orationem illam; transcatà me calix iste; non fuisse meditatam. Si meditata non fuit; ergo indeliberata fuit. Quid enim est oratio non meditata, quam indeliberata, & quæ mentem anteuertit? Oggrunnit Iunius. Si tibi , Bellarmine, meditatum & deliberatum idem est, crassa hares inscientia an malitia? Qui verò? An non omne deliberatum est meditatum, & omne meditatum, deliberatum? An non qui deliberat, omnia circumípicit, perpendit & expendit ! An non idem facit, qui seriò de re quapiam meditatur? Quid verò fibi vult istud? Meditatus eft Chriftus (ecundum bumanam naturam ; (ecundum vtramque deliberat. Itané Chriftus secundum diuinam naturam deliberat? ergo Deusipse, qua Deus, deliberat. Ergo non nouit primo statim, vt sicloquar, intuitu, quid vtile, quidque sit expediens. Nam omnis, qui deliberat, id eo confilio agit, vt rationibus vtrinque expensis,& obscuritatis nebulâ depulsâ, tandem id, quod optimum factu apparet, eligat.

Ait Caluinus : Vim doloris extorlisse illa verba : Vt quid me dereliquifti. Quarit Bellarminus: Cur hæc verba cenferi debeant extorta; cú proxime antecedentia; Deus Deus mens, &c. fuerint verba fidei & deliberata, Caluino teste. Occurrit Iunius, Caluinú non dicere, extorta; fed, expressa. Vt hocita effet; quid ad rem faceret / Si doloris immenfitas expressit illa verba: ve quid dereliquifi me; C ita vt hæc oratio rationem anteuerteret; cur de præcedentibus voculis non statuatur idem? Neque enim in tam breui oratione mens præuenire&przueniri potuit. Quamquam lib. 2. Instit. cap. 16. §. 11. satis aperte indicat Caluinus totam illamChristionem fuisse indeliberatam & doloris granditate extertă, non rationis impulfu fufam. Coactus est, inquit, vrgente angustia, exclamare : Deus meus, Deus meus, vt quid, &c. Tota ergo hec oratio Christi coacta, extorta, & indeliberata fuit. Ait Caluinus in Comment. Pfal. 22. Ifta verba: Dem meus; esse correctionem istorum : Quare me dere. liquisti ? Quis vnquam audiuit, inquit Bellarminus, correctionem przponierrori ? Nonne correctio sequi debet errorem? Obiicit Iunius; Cal- D uinum eo loco agere de Dauide, vt typo Christi, non autem de Chrifto. Agit quidem Caluinus primum de Dauide, vt Christi figura; sed mox omnia ad Chriftum in Cruce pendentem accommodat. Et vbi correctionis meminit, loquitur quidem de Dauide, vt typo Christi. Sed nonne correctionem in ipío etiam Chrilto, Dauidis antitypo, conftituit, hocipso, quod Christum, instar Dauidis, verbaista, summis, imò infernalibus angustiis adactum, protulisse scribit? Et quamuis de solo Dauide correctionie vocabulo Caluinus fuisset vfus, an ideo abfurdum non erit, dicere; correctionem errori fuiffe prapofitam ? Quis ante corrigit errorem, quam committatur? Confugit hic denuo Iunius ad correctionem, Rhetorum figuram. Scilicet Dauid in fummis angustiis & Christus in Cruce rhetoricabantur, & vt cælesti Patri preces acceptiores acciderent, figuris rhetoricis eas exornabant.

Mentitur it<del>er</del>um Iunius, Chriftum de falute fua timuifie, non effe verba affirmanti Caluini , fed aduerfariorum ipfi obiicientium calumniose. At licet Caluinus hæc ex persona aduersariorum suoru adducat, lib.2. Inftit.cap.16.5.12. mox tamen ca fuffragio luo, tamquam ex lenlu luo prolata, comprobat. Accipe Caluini verba: Hu nebulones quidam, licet indotti, malitia tamen magis, quàm infiitia impulfi,clamitant , me atrocem facere Cbrifto iniuriam : quia minimé consentaneum fuerit, eum de anima salute timere. Deinde, calumniam durius exagitant, me desperatione adscribere filio Dei, qua fidei contraria fit. Primùm, de metu.pauoreg. Christi , quem tam aperte predicant Euangelifta, controuerfia ab bis improbe mouetur. En metum & dubitationem in Christo de salute propria aperte ab Euangelistis prædicari asseuerat.

Pergit Caluinus. Nam antequam instaret tempu morris, turbatus est spiritu, & affettus mærore; in ipso verð congreffu, cæpit expauescere vebementim; ssimulationem si fuisse dicant, nimis putidum est effugium. Considenter ergd, (vt vere docet Ambrosu) prositeri Christi tristitiam conuenit, niss nos Crucis pudeat. Et sand, niss pæns partsceps suisse anima, corporibus tantum suisser redemptor. An non hic palam fatetur Christium de salute su timuisse? An non id ipsum paulo post pluribus persuadere conatur? An no ridet illos, qui aiunt, Christium duntaxat pænas mortis corporalis timuisse, no autem maledistionem & iram Dei ?

Expendant pij lectores, inquit Caluinus, quam bo norificum boc fit Cbrifto; molliorem as magis meticulosum fuiffe, quàm plerosq gregarios bomines. Quid multa? Totis viribus contendit Caluinus, Chriftum aliquid amplius timuisse, quàm mortem temporalem; & hoc aliud, nil aliud eft; quam maleditie & ira Dei. An qui maledictionem timet, de falute fua fecurus est? An de falute fua non timet, qui malectionem timet? Duram frontem Iunij, quæ tam perspicua tenebris inuoluere non erubescit: Et tamen mox idem mendacium Iunius repetit, & scelerată audaciă impietatis Caluinistica sanctos Patres Ambrofium & Iustinum testes laudat; vt & Tertullianum, qui ab ea tantú distant, quantum Angelus lucis ab Angelo tenebrarum. Dic, Iuni,an de sua salute non dubitat, qui sentit, se à Deo derelictum, & alienatum, & cum inuocauerit, non exaudiri ; & qui omnia irati & punienti Dei figna expersm eff ? At hzc omnia afferit Caluinus de Chrifto §.11.

In altera parte huius capitis soluit Bellarminus argumentum Caluini & Sectariorum. Primum argumentum sumit Caluinus ex cap. 53. Isaiz, vbi dicitur Chrissu à Des percussus. Respondet Bellarminus; dici percussum, quod Pater permiserit eum occidi pro nobis. Oggerit Iunius. Non erge percussus de Patre, sed potiminasis, permissu per-

# Defensio Cap. 8. Lib. 1V.

tradidit, & ipse pastorem percusit Zach. 13. vt Christus Matth. 26. interpretatim eft. Nemo nescit, communi scripturæ more, verba actionem denotantia fæpe accipi no pro actione in eo, de quo affirmantur, sed pro permissione; vt Exod. 7. Ego indurabo cor Pharaonu, id eft, permittam indurari. Pfal. 104. Errare eos fecit, id eft, permifit. Ifaiæ 6. Excaca cor populibuius, & aures eius aggraua, &c. id eft, permitte excæcari, permitte aggrauari, &c. Ifaiæ 63. Quare errare nos fecifis Domine de via tua & indurafis cor nofrum ? hoceft, errare nos, & cor noftrum indurari permisisti. Rom. 9. Quem vult indurat, id est, indurari permittit, vt huius generis plura exempla fileam, in quibus verba actionem proxime alioqui fignificantia, Deo tributa permisionem so- B hzc & huius generis alia ad Caluini & Caluinilummodo defignant : Neque enim Deus a-Aione sua per se vel per accidens auctor est erroris, indurationis, excactionis, aggrauationis: nisi in impia schola Caluini, cui nulla religio, iplactiam scelera ad Deum, vt ad auctorem, reducere. Cum igitur hæcst scripturæphrasismirandum non eft, fi & apud Ifaiam & alibi, verbu percussit, pro permissione percutiendi accipiamus; vt & verbum tradendi; Neque enim ipfe Pater filium tradidit in manus Iudzorum, fed permisit enm tradi à Iuda traditore.

293

Addit Bellarminus, istam percussionem pertinere ad folam temperalem. non ad punam gebenne. Occinit Danzus. Et nos quog, boc concedimus. Quid conceditis? Chriftum non percussum tormente inferni? Si hzc vobis mens, in spongiam igitur incumbere mandate, quidquid vsquam hac de re Caluinus blaspheme scripst. At hoc non vult Danzus, sed ; Christum, etiam ex sua & suorum sententia.pænam temporalem paffum ; quia pænas inferni pafsu est, verùm temporaliter duntaxat. At hæc est illa iplablasphemia, quam hoc capite Bellarminus oppugnatum & expugnatum iuit. Probat enim Chrillum æternas pænas ne temporaliter quidem lustinuisse; sed pænas solummodo temporales, hoc eft, quæ à Deo in huius vitæ tempore alicui diuinitus infligi folent. Cui autem vnquá zterna pæna in huius vitz flatu incuffaeft?

Mentitur Danzus, cum ait, Bellarminum feribere voluiffe, & debuiffe: Cbriftum fola corporali pæna D affettum effe. Bellarminus longe melius scir, quid scribere voluerit & debuerit, quàm Danzus; id nimirum scribere voluit & debuit, quod scripsit, scilicet percussionem apud Isaiam referriad folam pœnam temporalem. Nam Christum fola pæna corporali punitum effe, nec potuit, nec debuit Bellarminus scribere; quia par non erat, vt aliquid fcriberet contra illud; Triftu eft animamea. Qualis tandem est Caluinistarum consequentia: Deus dicit de Christo: Propter scelu populimei percufi eum; ergo Christus pæna inferni percussus est. An alia pænå non potuit percuti, præterquam pænå inferni? AEquè vana est ista. Deus iratus percusit proprium filium, ergo pænå gebenne. Num omnes, quos

suti : at Pater non modo permifit , fed etiam non pepercit, |A | in hac vita Deus iratus punit, suppliciis inferni mactantur ? Quamquam Deus filio suo, vtpore innocentilsimo, nequaquam iratus fuit.

Ait Bellarminus, neminem ex veteribus fomniasse,cum de passione Christiagerent, Christú pænis gehennæ percussum este. Falsum, clamat Iunius, citatque S. Hieronymum in cap. 53. Ifaia. Sed fanctus iste Pater, nil aliud dicit, quàm quod omnes Catholici cocordi voce tradunt, nempe, Cbriftum pro nobu factum maledictum, maledictus enim omnu,qui pendet in ligno.Chriftu,paffum pro nobu, quod nos pro nostru debebamus sceleribus sustinere. Christum, etiam fecundum animam, vere doluiffe; deleuiffe chirograpbum, quod aduer fin nos erat ; reputatum effe inter peccatores & iniquos, vt descenderet ad infernum, &c. Quid ftarum blasphemiam ?Nihil penitus.Nam quòd ad inferos descendisse ait; descensum post mortem iam triumphantis fignificat, non illum blafphemum & facrilegum Caluini in horto & Cruce; & vt videtur, etiam post Crucem & mortem, vsque ad refurrectionem.

At semel soluenda est clare & distincte consecutio.quam fi non in charta, at in animo Caluiniftæ ex líaiæ & Hieronymo efformare videntur. Cbrifim pro nobis paffim est, quod nos pro noftris sceleribus debebamus pati 3 ergo pænas gehenna. Antecedens eft Isaia & D. Hieronymi. Probatur consequentia. Quia pænas Gebenna pro sceleribus nostru pari debebamu. Respondeo, si Antecedentis verba aliquis vniuersim & presse, & vr dixi foler, absque vllo falie grano accipere velit, plus inde confequetur. quàm ipfi Caluinist velint; nempe Christu non modò pœnas Gehennæ aliquo tempore tulisfe; sed etiamnum pati, atque adco in æternum pasfurum; quandoquidem nos propter scelera admissa pœnas illas in æternum pati debebamus. Siautem hocab omniratione & pietate alieniffimum eft; ipfiq; Caluinift necessario verba illa restringere coguntur; æquo animo ferant, si & nos verbis huiuscemodi sensum Maiestati diuinæ&rationi consentaneum subiiciamus, velpotius à Spiritu sance subiectum in lucem proferamus.

Ad Antecedens igitur Respondeo, illud effe verum de pænis nostris in genere; non de pænis in specie. Nam Christus verè sustinuit pœnas nobis debitas secundum generalem pœnz conceptum, quatenus pœna, quam Christus sustinuit. & illa quam nos sustinere debebamus, in generico pænz conceptu conueniunt : At non fustinuit pænas nobis debitas sccundum determinatã & fpecificam fuam rationem : hac enim pœna,erat pœnazternagehennz, quá Chriftus nec ad tempus, nec perpetim fustinuit aut fustinet. Res exemplo dilucidiorfiat. Si quis pretio liberet furem à laqueo, vel latroné à rota; vel fi quis se cædi fineret pro liberatione iftorum; pœnas ipfis debitas in se recipere & suftinere, vere affirmaretur: & tamen non ferret pœnam laquei, aut rote;

> N 2 ſed



# Defensio (ap.8. Lib. IV.

#### 295

fed pecuniz vel verberum : ita & hoc loco tecum | A nobis debitas ferre debuit ; nam Deus infirmitates ratiocinare: neque enim ad redemptionem noftram necessarium erat, vt Christus ipsas etiá pœnas nobis debitas fecundu specificam sua rationé subiret, satis erat pœná aliam sustinere, cuius perpessio infiniti erat valoris propter dignitatem & excellentiam diuinam persona patientis.

Dicit Bellarminus, figmentum esse Caluini, omnes, qui percutiuntur à Deo irato, pati pœnas infernales. Obstrepit Iunius. Neg id Caluinm dixit v/quam. Profecto non semel, sed sepius; non obscurè, sed disucidè id dixit, ex quo hoc necessariò conficitur. Nam inter cæteras caussas. cur Christus pænas inferni sustinuerit, hanc quoq; reddidit, quòd à Deo irato fuerit percussus. Ex B quo confit, Caluini iudicio, percuti à Deo irato, esse pœnas gehennæ pati. At non tantum Chriftus, fed & plures alij à Deo irato, & quidem verè fibi irato(nam Christo iratus no fuit) percussi sunt, & indies percutiuntur. Ergo omnes isti sustinent pœnas inferni. Quo quid stolidius? D. Thomam 3.p.q. 46. idé cum Caluino tradere de percuísione Christi, mendacium Iunianum est.

Acutifsime diftinguit Iunius pafsionem in eam, quæ eff in fieri ; & in eam, quæ in facto effe, feu, vt ipfe loquitur, in factum effe : Christum air, pœnasgehennæ suftinuisse in fieri; impios, vbianima ex corpore excelsit, in facto effe. Hanc, vocari wasos scu wasnua; illam aconassian, propasionem, testemque nobis fert Hieronymum ex Origene C tract.35. in Matth. Imperitissime & absurdissime omnia: Nam primum ipfe Caluinus huius commenti nunquam meminit, Secundò, in substantialibus & momentaneis mutationibus fieri & fa*ctum* effe nihil differunt; vt notum Philosophis. Si quis igitur contendat, tormenta inferni vno momento Christum inuasisse & occupasse; dicere debebit Christum hæc tormenta non modo in fieri; fed & in fatto effe pertuliffe; cum vtrumq; reipfa fit vnum & idem. Tertiò in mutationibus fuccessiuis differunt quidem fieri & factum effe; etiam tempore; sed quia fieri ad factum effe tanqua ad terminum ordinatur, dicere necesse erit; hanc pœnam gehennæin Christo tandem adfactum effe peruenisse; atque perfecte & complete in termi- D rit, is Christum necdum nouit; nec quanti prene à Christo fuisse subitam & toleratam ; qualem intensionem & quasi gradationem in hac pœna à Caluino traditam fuisse, supra cum Bellarmino monebamus. quam statuit quoq; Caluinus diserte in Psal. 21. his verbis : Si primo confli-Eu elicit a fuerunt sanguinis gutta, vt opus fuerit consola. tore Angelo, non mirum est, si in vitimo agone confessi u est tantum dolorens. Item lib.2. Instit.cap.16. §. 12. Antequam inftaret tempus mortis, turbatus eft fpirstu. & affectus marere; in ip/o verd congressus appliere vebementius.

Præterea, Christus pænas inferni non tantum imperfecte, sed & perfecte suftinere debuit, quia vt Caluinus cum suis philosophatur,panas inferni

nostras, correctionem, & disciplinam nostram humeriseius impoluit; at nobis debebatur pœna inferni non tantum in fieri, fed & in facto effe; hoceft, non tantum imperfecta; fed & perfecta, ergo & Christus eandem subiit, si Caluini placita non funt Diabolica portenta:

Accedit, quod intolerabilis fit blasphemia, affirmare , Christum pænas inferni , etiam in fieri & imperfecte sustinuisse. Quia quomodocunque quis pœnam inferni ferat, siue perfecte siue imperfecte, fiue intense, fiue remisse, is pro co tempore, quo eam fustinet, damnatus est, & à Deo reieaus; & iræ cælesti obnoxius. Quod vel tenuissime de Christo suspicari, horret quælibet mens religiosa.

S.Hieronymum, vel alium ex priscorum cortu es a deuar leu propassionem in Christo, explicasse de perpessione pœnarum infernalium infieri, luculentissimum est Iunij mendacium, cum insigni ignorantia copulatum. Sanctus enim Hieronymus per propasiones in Ghrifto, intelligit illas affectiones appetitus sensitiui, quz in nobis appellantur pasiones, coniunca cum motione & alteratione corporis: ex quarum numero sunt amor, concupiscentia, delectatio, odium, fuga, tristita, &c id genus aliæ, quas S. Hieronymus in Chrifto noluit appellare pasiones; fed propasiones, quod rationem, in Christo nunquam anteuerterint; vt in nobis accidit; fed ad imperium rationis femper prodierint ; cœperint,& desierint. Verba D. Hieronymi in cap. 26. Matth. funt ifta, citata etiam à S. Thoma 3. p.q. 15. a. 4. Dominus nofter, vt veritatem affumpti bominis probaret , vere quidem contriftatus est : sed ne passio in animo illius dominaretur, per propaßionem dicitur, quòd capit contristari, & mæstus effe, vt paßio perfecta intelligatur, quando animo, id eft, rationi dominatur : propaßio autem, quando eft inchoata in Appetitu sensitiuo, sed viterim non se extendit. Vbi ne gry quidem aut My de pœna inferni, quam Caluinistæ impiè somniant : multoque minus de pæna gehennæ infieri, & in fude effe, de qua hic inscitissime Iunius.

Negat Iunius, mortem corporis Christis fatisfasere potuiffe pro morte animarum omnium. Qui hoc. affetij fint actiones & passiones personz infinitz intelligit; & cum fuse probat, Christum non tautum corpore, fed & anima paffum, ( quod hic etiam aduerfus Bellarminum Danzus Battologicè oftendere conatur) meras nugas agit; nam vt fæpe dictum, Bellarminus hoc non abnuit, imò hoc iplo capite id crebrò asserit, potissimum his verbis in folutione fecundi argumenti Caluinifici: Christu animo & corpore passuest.

Negat Iunius Caluinum scripsifie : Christum anime persculum meruisse. Quid attinet mendacium hoc tautologicum toties refutare ? Cui refutando lufficit vel vnus ille cap. 16. lib. 2. Inflit. paragraphus vndecimus. Quantulum enim fuisser

feçurè

Digitized by Google

## Defensio Cap. 8. Lib. 1V.

fecure & quasi per lusum prodire ad subeundam mortem. A Vbi Caluinus docet, parum fuisse futurum, si Christus securus de sua salute ad Crucem & mortem accessisset. Mentitur ergo Iunius, cum hoc Caluinum inficiatur sensisse. Mentitur, quando affirmat, veteres, nominatim Iuffinum Martyrem cum Calumo fenfiffe. In nullius cor blafphemia Caluini vnquam afcendit, faltem cum affenfu.

297

Post hæc impetum dat Iunius in S. Hilarium, Hieronymum, Origenem, & plures alios patres. At quo Caluinista impudentior est, eo nos reuerentiores & observantiores in sanctos Patres esse conuenit.S. Ambrofium conuenire cum Caluino perinde est, ac si dicas; lucem conuentre cum tenebru, Chriftum sum Belial.

Danzus circa folutionem tertij argumenti B Caluinistici à Bellarmino datam seipsum acumine superat. Acumen in hoc consistit. I. Nescit Bellarminus, quid Cbriftus fit paffus. II. Stupidi bominesMonachi ad tanta arcanaDei non penetrant.[[].Neque Christi beneficium salutem nostram effe putant , qui (cribunt nos à Chrifto vel vna fanguinie gutta redimi potuiffe propter perfona ipfins dignitatem : quia Caluinistæ vix credunt nos à Christo redemptos, licet nos ab illo per ipfa gehennætormenta liberatos esse impiè contendant, tanta est eorum erga Christum observantia & gratitudo.

Quartum argumentum sumunt Caluinistz ex illis Matth.27. Dens mens, Dens mens, vt quid dereliquisti me. Respondet Bellarminus, humanitaremà Deitate relictam in pœnis, & cum posset C cat vera, an à vero aliena. eam inde eripere, noluit, vt facrificium perficeretur, quo mundus erat redimendus. Mentitur Danzus, Bellarminum negare, derelinqui in puni effe fignum ire Dei. Non negat hoc Bellarminus, sed tantum dicit; nullam fieri prædictis verbis mentionem ire Dei ergs jilium. Quod verifsimum eft. Nam vt Deus humano generi ob scelera admisfairatus fuerit; attamen erga filium irz penitus nihil habuit.

Calumniatur Iunius, quasi Bellarminus diceret, bumanitatem in tormentis à Des relictam fuisse bypostatice, hoceft, exutam hypostasi diuina; quz elt Sycophantica prorsus criminatio, cuius Bellarmino nunquam in mentem venir.

mus. Quem Dem dereliquit, ei fuit iratm : Pater dereliquit filium : iratus igitur. Nihil deest, nisi probatio Maioris; quam iple Caluinus negat.vbi nonnihil ex profundo blasphemiæ suæ caput sustulit. Neque tamen innuimm , inquit, lib. 2. Inftit. cap. 16. §. 11. Deum fuisse vnquam illi (Christo) vel aduersarium, vel iratum. Quomodo enim dilecto filio, in quo animu eim acquienit, irafteretur? Aut quomodo Chriftus Patrem aliss sua intercessione placaret, quem infensum baberet ipse fibi? Vides ergo hic, Caluini iudicio, ita à Deo Christum in Cruce dereli-Aum, vt tamen ei non irasceretur, atque adeo derelictionem fine ira intueris : solutumque Iuniani fyllogifmi figmentum.

Quintum argumentum sumunt Caluinista ex illo Act. 2. Quem Deus fufcitauit, foluris deloribus inferni,&c. Nam fi non pertulit, quomodo ab illis solui potuit? Bellarminus duo vel tria adducit responsa. qua mendaciis suis allatrat Danaus. Exquibus primum, dolores inferni eos esfe, quos non Christus fed infernus ipse sensit, Christum retinere cupiens. Exclamat Caluinista. Nuge nugerrime. Omnino : sed tuz, non Bellarmini. Nam Bellarminus Chrysoftomi & Occumenij sententiam refert, qui de morte solutionem illam accipiune. Obiicit Iunius. Interpretem Chrysoftomi & Occumenti non affecutos mentem Auctorum : Et boc Bellarminum baud animaduertisse. Calumniatur Iuni**us, fed ciuiliter, vt folet, non crafsè & rufticè** pro more Danzi & similium Balatronum. Grzca Chryfoftomi funt ifta. in wi durde adire uniger durde & Savar @ 20 Tà Surà erager. Oftendit ipfam etiam mortem doluisse, que ipsum detinebat ; & grauia pertuliffe. An non est hicidem prorsus sensus verfionis, quam Bellarminus attulit ? Idem palam afferit verfio Theophyla&i Sifaniana,Oecumenij interpretationi consona, quam ipsemet Iunius recitat : Oftendit mortem, cum illum detineret , quafi parturiiffe, & acerbos dolores fustinuiffe, &c. An aliud dicit Bellarminus ? Et tamen Iunius clamitat : falfa interpretatio. O in tanta litterarum luce censorem liberum ac solutum, ne dicam, dissolutum. Sic pronunciat, quasi nemo mortalium amplius inquisiturus esset, num di-

Mentitur Danzus, Bellarminum corrigere textum Gracum ex vulgata editione ; quoniam eo opprimitur, inquit. Non corrigit ; sed vtriusque textus lectionem adducit & explanat : neutra star pro Caluino, neutra contra nos. An non ipfemet Iunius lectionem vulgatam : Solutis doloribus inferni; profert Græce: soluti doloribu morti: tametsi vtrique commodus subiicitur sensus; nec ab vlla pressus est Bellarminus, multo minus oppresfus.

Expositiones D?Augustini allatas à Bellarmino floccifacit Iunius ; Pietatem, inquit, fapiunt, quam semper sum admiratu ( admodum scilicet ) fed aliquantum à veritate abfunt, nec loco Petri conue. Quam verò est argutus hic Iunianus syllogis. D ninnt, ant buic argumento. Et hoc dicum vult Iunius, bona Augustini piorumque venia. O supercilium Caluinisticum. Quidquid isti vel sobrij vel ebrij despumant, pro verbo Dei nobis obtrudunt : Et si quis Patrum aliquid scripserit, quod ad istorum palatum non faciat, èvestigio inbent, vt illis defertis, commenta Lemannica, vel Saxonica amplectamur. Mentitur Iunius, Augustini de solutis doloribus inferni sententiam, connenire cum sententia Caluini de perpessu à Chrifio doloribm & tormentis inferni. Nam S. Augustinus disertissime dicit solutos esse dolores inferni, non quibus Christus detentus fuerit, sed ne teneretur; ficut aliquis foluit laqueos & pedicas venantium, non quòd fuerit detentus, sed

- 298

N 3

he te-

# Defensio Cap. 8. Lib. IV.

ne teneatur. At Caluinus blasphemat Christum A sui conclusam habebant, fidem habere detrealiquando à doloribus & tormentis gehenne detentum suisse. Idem hic contendit Iunius : & ridicule comparathæc dolorum & tormentorum infernalium vincula cum vinculis Caluiniani simfenu; noftri, Sampfonu. Fuit, jaquit, Simfon ligatus vinculu Pelistaorum; fed foluta funt, ne tenerent eum; dum constitut Nuzaraatus ipsius ; sic Christo dolores inie-Eti sunt , adalligata dolorum vincula , sed fuerunt soluta; eo quod fieri non poterat, vt teneretur eu. Samplonem gessisse figuram Christi; & vincula eius præmonstrasse vincula Christi, non imus inficias. Tantum hoc abnuimus; vincula illa Sampfonis, fuisse typum pænarum inferni, quas Christus subiturus esset. Apage hanc Caluinianam impietatem. Præfignificarunt enim vincula, B quibus Redemptor noster à Iudzis vincus, nec tamon detentus est; & illa, quibus à morte; non gehennæ, sed corporali; quæ in separatione animæ à corpore confistit; alligatus fuit; nec tamen detentus. Non autem vincula inferni seugehenna; quia ab his non modò non fuit detentus, sed illis ne alligatus quidem vnquam fuit.

299

Sextum argumentum ducit Caluinus ex illo Hebr. 5. In diebus carnin sue preces supplicationesque ad eum,&c. Exauditus est pro sua reuerentia. Vult enim Caluinus illud (pro fua reverentia) debere fic intelligi. Exauditus eft à fuo metu, and mis curalidas, quali dicat, Christus non orabat, ve non moreretur, sed ve С non absorberetur ve peccator, id cft, ne damngretur in aternum, & ab hoc metu perdenda (alutis aterna per paternam exauditionem liberatus eft. Respondet Bellarminus; Caluinum debere oftendere whaterag accipi pro metu pœnz. Occlamat Iunius. Caluinum dixisse, vocem hanc accipi fimpliciter pro metu; illam alteram dictionem : Pæne, infidiosè adiici. Caluinum nomine me ivacleias apud Apostolum intellexisse metum panz, & quidem infernalis, testantur omnes propemodum fyllabæ paragraphi vndecimi lib. 2. Institut. cap. 16. quia dicit, Christum esse liberatum à metu, quo metuerit ne absorberetur à morte ve peccator, & ne relingueretur in illa formidabili abysso, qua sentiebat se à Deo derelictum & alienatum. Num timor absorptionis infernalis, & dereliction is & altenation is à Deo  ${\sf non}$  elt  ${f D}$ timor pænæ? Num absorberi à morte non est pœna? Num derelinqui & alienari à Deonon est pœna? Non dubite, inquit Caluinus in cap. 5. Epistol. ad Hebræos, quin significet Apostolus, exauditum fuisse Christum ex co., quod timebat , ne scilicet malis obrutus succumberet, vel morte ab sorberetur. An talis metus non est metus pœnz>

Danzus optime expedit responsa Bellarmini. Dicit I. Bellarminum nibil prorfus refpondere; Esfé multa verba fundit.

I I. Bellarminum, se prorsus Grace lingue ignaru oftendere; eam duntaxat ob cauffam, quia Caluino & Bezz, qui totam Grzciam in ferinio pectoris dat.

Bellarminum non didiciffe Grace, fed Latine, quia III. vulgatam verfionem inepte amoStoi.

IV. Bellarminum negare; iuxaCenar fignificare metu; cum Bellarminus diferte afferat, Juna Cuar fignificare metum reuerentialem.

V. Solusionem Bellarmini effe merum-paralogi(mum à bella & mora Bellarmini ignorantia. Quis non fufpiciat & veneretur doctifsima ista responsa ex Danzanotripode tanquam oracula, effuía?

Ait Danzus, Bezam in cap. 5. ad Hebrzos, ex quinqueprobatis scriptoribus docere, iuná Cuar accipi pro metu, & timiditate, non inani, fed vera; iubetque, vt legamus Thefaurum Henrici Stephani. Non vidisti, ipsum Bezam fateri vocabulum iuxaGuas, accipi etiam pro renerentia, id est, religiofo quedam honore, cap. 12. eiusdem ad Hebr.Epistolæ v.28 & propietate; vnde iuhalis, pius & religio/us Luca 2. V. 25. Ad. 2. V: 5. Ad 8. V.2. Cum ergo, ipío Beza tefte, ivadome accipiatur pro reuerentia, caufiz nihilerat, cur Caluinus tam infolenter vulgatam versionem reiiceret lib. 2. Instit. & in caput 5. ad Hebrzos, vociferans: Quod transfulerunt alij; pro fua reuerentia : mibi nequaquam placer ; ided nimirum nó placet, quia impietatem suam de pœnis Christi Caluinus stabilire non poterat, nisi noua translatione cusa. & repudiata veteri. Cur hoc loco reuerentiz nomen non retineremus, cu Beza concedat, luxalear cap. 12. accipi pro renerentia; fenfusque & pietas cum hac versione optime conflet ac confiftat?

Exempla, qua Beza profert plus non probant, quàmiuna Coner aliquando accipi pro cautione, & metu reuerentiali; vt & exempla, quæ profert Stephanus Caluinista in suo Thesauro; & vt ad metum pænz quzdam tellimonia deflecti possent; Caluinist tamen rem factam non håberent; quia probandum restaret, vsu scripturæ ivad Guar prometu pæne accipi: vnde enim melius & certius notiones vocabulorum, quibus ícriptura vtitur, indagamus, quàm ex aliis scripturzlocis, vbi eadem voçabula vfurpantur?

Ait Beza in c.2. Lucz. ivad Gna fignificat no quemcung, timorem fed cum reuerentia potim , quàm cum animi trepidatione coniunctum. Latini religionem vocant. Quærit Bellarminus. Si ita eft, cur Hebr. 5. eandem vocem Caluinus & Beza ad metum mortis zternz conjunctum cum summa trepidatione accommodare conantur*t* 

Occinit Iunius ; Primum innidiesum eft nimit, qued expansion voces diffutator adbibet, atrociorefq.quas nec Caluinus,nec Beza vmquam occupanerunt, vt latenter criminando gbruat. Mira lunij confidentia, qui dum Caluini & Bezz impudentiam velare conatur, suam apertissime prodit, & in meridiana luce collocat. Quid aliud agit Calujnus in Institutione sua, & in Commentario ad caput quintum ad Hebrzos; quid aliud Beza ad hoc ipfum caput, quàm vt oftendant, metum

hunc



# Defensio Cap. 8. Lib. IV.

hunc non fuisse qualemcunque metum, & cu- A repetitio committeretur, si quis transferret : exiiuscunque impendentis periculi; ve mortis corporalis,& cruciatuum corporalium; fed metum maledictionin & ira Deis & formidabilin illius absfit, in quam detruduntur, qui fe à Deo derelittos & alienatos fentiunt: metum diuinæ seueritatis & vindicas; vno verbo, metum inferorum & gehennæ; quia Christus nostram gerebat personam, & nostram vicem fustinebat, & tormenta nostra subiit: metuitergo, quz impij & scelerati metuere solent. An non hac mens Caluini & Beza? An non Beza illis, quibus hoc absurdum & impium videbatur, in hunc modum occurrit: Quaro, an non Chriftus non modò naturam , fed esiam omnes , quansumlibet abiettas, & infirmas bominis affectiones, vno duntaxat peccato excepto, affumpferit. Certe, qui hoc negat, Chri- B Quid hoc ad rem? Quia five melius, five non ftianus non est. Sin verd it a est, quaro, quomodo. Chriftus à metu, pauore, atque aded, à perculfione alienus fuerit, qui fibi ipfietiam , quatenus bomo est , ignorationem arcanorum Dei confiliorum adscribere non veretur. Marcuiz, Et verd, nife hoc etiam modo tentatue est, excepte peccato, Ponsifex nofter, quomodo nos ab boc malo.quod vnum est, ex pracipuis, id est, à penisisimo illo ira Dei fenfu, à pauore, & perculfione animi de iudicio illo Dei feuerißimo cogitantie liberauerit ! Hæc Beza ex intimis Caluinifmi penetralibus. Vbi clarè intelligis a deo necel farium fuisse, iudicio Bezæ, Christum, metum gebenne & aterne morth in fe recipere, qui metus cum fumma trepidatione coniunctus effe folet, vt credat, nos ab illo per Christum non potuisse liberari, nisi eum ipse Redemptor expertus fuisfet. Nihiligitur ad inuidiam concitandam Bellarminus Caluino & Bezætribuit; nihil illis affingit criminandi gratia, 💘 calumniatur Iunius; fed quod fenferunt & in commentarios fuos retulerunt, id bona fide proponit.

301

Probat Bellarminus prolatis ex scriptura exemplis, voculam مس cum genitiuo idem aliquā. do fignificare quod Ad cum acculatiuo, hocelt, propser.Iunius.Negatur affirmatio. Negantur exempla: negatur denique conuenire buic interpretationi cum verbis Apestoli, Dicere folent Germani: Fatuum plura poffe negare, quàm decem sapientes probare. Id verisimum esse docetur exemplis strenuissimi huius Negaterie, Iunij: cuius vnum ex primariis spiculis. Negatur, Nege, Negamu. Ait locis à Bellarmino D excufandi sui procreasse. Quod verum este : doproductis and idem esse, quod ex vel pra, vt and xaeges prægaudie. Cur non & ob gaudium, vt A A.12. vers.14. pra gaudio ano xaces, non aperuit ianuam. Nonne sic rectifsime verti posset ! Ob seu propter gaudium non aperuit ianuam. Idem de fimilibus locis iudicium esto.

Locus 2. Machab. cap. 5. v. 21. citatus à Bellarmino ita habet. dibuer @ and the insensation the fill for אשדלעי, אין דא בלאמצור שובל דאי שישע לוע דא עדדשעוקעטי me medias. Vertit lunius: exiftimanspra superbia, se cùm terram nauigabilem.tum mare ipfum peruium pedibus effecturum, propter elationem cordir. Subdit lunius : Quaverba fi acciperentur , vt Bellarmino placuit, ineptifima foret Tow Texopia. Scilicet inanis verború stimans ob superbiam, Gr. Er, proprer elationem tordu. An non idem prorsus sensus existeret? Nam and nymaelle, nemo non videt exiis, qui veritatem videre desiderant. Sed nihil est tam perspicuum, quod sepia ista Caluiniana atramento suo non conetur denigrare.

AitBellarminus, dubitari no posse Chrysoftomum, Theophyla & um & Oecumenium Græcas phrases etiam intellexisse; nequetamen locum Paulico modo intellexisse, quo eam explicant Caluinus & Beza. Cú Iunio nil suppeteret, quod aprè reponeret; obstrepit. Oecumenium melius explanasse locum illum, quàm Theophylactum. melius exposuerit. Caluino & Bezæ nulla penitus ratione suffragatur.

Mendacium eft Oecumenium fugexpositioni diffidisse; & propterea aliam ex Photio attulise. Nullum indicium diffidentiæ in Oecumenio, Nam & Photij expositio prorsus à Caluinistica abhorret; Christum enim exauditum ait am nis culuConas ob renerentiam, quam calefti Patri habuerit. Olet ne hæc expositio Caluinismum? Mentitur Iunius Theodoretum omnino, vt Caluinum & Bezam, locum Pauli interpretatum esse. Quid ergo Theodoretus? Ait, Christum timuisse mortem. Corporalem scilicet. Quis dissentit? Ait; vr timeret bumanitas divinitatem concesiffe. Nemo ab-C nuit. Num hoc Caluinianum est & Bezanum? An nil aliud Caluinus & Beza?

Septimum argumentum sumit Caluinus ex Hilario,qui lib.2 de Trinit.Crux,mors,inferi,noftra vita funt, Ge. Respondet Bellarminus miram esse Caluini impudentiam, qui Hilarium pro fe'adducat, cum Pater ifte vix dolores corporis agnouerit, & Theologi multum laborent, vtollendant, ab Hilario non esse omnino negatos dolores Christi. Oggannit Iunius. Hilarium non fuiffe huius fententia : Et qui feius fentiant, eos non admodum Hilari afpreta frequentaffe. Nec Bellarminus abfolute dicit, eum in hac sententia fuisse: sed ita tamen scripsife, vt vix agnouerit sensibiles dolores in Christo. Vix, inquit: Et Theologis laborem cebit te S. Thomas 3. p. quæft. 15. art, 5. & ibidem, optimus eius Interpres Franciscus Suaretz. Nec dedignaberis S. Thomam adire, quandoquidem in hac materia de Christi ad inferos descensu, non semel à te citatur.

Lib.10. de Trinitate refutat S. Hilarius quasi ex professo Caluini errorem, & tantum non nominat Caluinum, inquit Bellarminus. Mentitur Iunius, Hilatium lequi de Chrifto, vt Deus est: fic enim non eimuisse panas gebenne. At Hilarium loqui de Christofecundum humanam naturam manifeftum inde fits nam qui Chriftum pœnas inferni metuisse arbitrabantur, occasionem ita opinandi sumplerunt ex illa Christione: Luce 23.

### Defensio Cap.8. Lib. IV.

Pater in manus tuas commendo fpiritum meum. Cer- 🗛 tum estautem Christum hæc verba protulisse fecundum humanam naturam, non fecundum diuinam: Exiftimabantergoifti Chriftum fecundum humanam naturam, fiue quatenus erat homo, inferorum pœnas reformidasse, & ideo animam suam in manus Patriscommendasse. Hos refellens Hilarius negat, Christum pænas gehennz metuisse; & negat co sensu, quo ab aduerfariis asserebatur, alioqui negatio & contrarij probatio non fuisset adrem; imò non fuisset negatio eius, quod alij affirmabant: fi dixisfet, & laboriosè probare voluisser, Christum secundum diuinam naturam pœnas inferni non reformidasse; quia per se liquet, huiusmodi formidinem

à natura diuina procul abesse. Deinde secundum eam naturam pegat Hilarius, Christum pœnas inferni meruisse; secundum quam Christus crucifixus est, & secundum quamalij dolores Christo tribuebantur, & infligebantur;vt patet ex toto lib.10.Sed hæc erat natura humana, non diuina. Denique à Christoremouet Hilarius formidinem gehénæ secundum eam naturam, fecundum quam ab eodem Christo remouere visus est, etiam dolores corporales; saltem ita;vt fi Christus simpliciter noluisset, nullus eum dolor'attingere potuisset; 'at hæc eft natura humana, non diuina, vt per se notum est.

Scribit Bellarminus, Hilarium ideo dixisse inferos Christi esse nostram vitam, & in inferno mortem occifam, quòd Chriftuseò descenderit, 🕐 illa V biquistica idiomatum inter naturas ipsas vt inde sanctos eriperet, & in posterum, locum illum occluderet,&c. Oggannit Iunius. Hanc interpretationem non facere all mentem Hilarij. Probat dupliciter. Primo, quia Hilarins inferos refert inter Chrifti perpessiones. Tu refer hoc inter Iunij mendacia, quia ante mortem Chrissi, nullos agnouit Hilarius Christi inferos, hocest, Christi ad inferos delceníum : Post mortem verò, omnes Christi dolores cessasse, & victoriam triumphosque cæptos effe, non ignorauit; ideo enim vult Chrifum dixifie: Triffu est anima meav/que ad mortem: quòd mors omnes dolores & cruciatus finitura effet. Audi Hilarium. Sciens Dominus hac omnia post paßionem fuam defitura, ideo & v/que ad mortem triftu est. Sciebat, confummatain fe passione, metum transfitu- D'expiare nequiuerit, nisi inferorum supplicia torum, & c. & finem terroris eius non nifi finito confumm4ze paßionis terrore fuccedere.

Secundo probat Iunius, interpretatione Bellarmini non facere ad mentem Hilarij, quia Hilarim pradicat inferos effe vitam noftram;qua propofitio vtcunque detorque atur de localibus inferis falsa est:nam infernus ifte non fuit Batrum vita. Nec Bellarminus dicit, ipfum infernum fuisse vitam vel nostram, vel Patrum; fed Christi descensum ad inferos fuisse nostram vitam; & S.Hilarium, quando dixit, inferos effenostram vitam, id non intellexisse de ipso przcise inferorum loco, sed de Christi ad illum locum descensu, qui nobis salutem & vitam attulit.

Non est hic filentio transmittendum infigne Ergalili Augustani mendacium, qui in verbofa illa przfatione sua, quam Thesibus de Christo præpoluits mentitur, Bellaminumnegare idiomatum communicationem in Chrifto, lib.3 de Chrifto cap. 10. Non negat veram & realem idiomatú communicationem vtriulq;naturerelpectu hypoltaleos in quanaturz vniunturs led reiicit illa V biquisticam, in cerebro Lutheri primitus coctam, & postea à Brentio & Smidelino recoctam, que facta fingitur immediate in ipfis naturis; quali altera in alteram fuas proprietates transfuderit:vel eas altera alteri communicauerit. Hanc repudiat Bellarminus,& quidem meritifsimo.

204

Post hoc mendacium ait, intolerabileeffe, quod Bellarminus boc capite affirmet, Christum folamore corporali pro peccatii noftrii fatifeciffe: puna peccatii noftrii debitas non pertuliffe. Bellarminus non italoquitur; fed huncin modum: Scriptura totam falutem nostram tribuunt sanguini & morti corporali. Quibus tamen Bellarminus minimè excludit ea, que Christus, vt homo, etiam ante facratifsimam paffionem fuam, gefsit & pertulit. An ad redemptionem & latisfactionem pro peccatis nostrisnon fufficit actio, paísio & mors Christi, veri Dei & hominis? An actiones, perpefsiones & mors eius non habebant à diuino supposito, immensum valorem, & infinitam dignitatem, ita vt debitis nostris, quantumuis grandissimis dissoluendis & expungendis, abunde fufficerent; etiam fine immediate communicatione, fine qua isti deliratores nullum pretium, nullumque valorem in Christiactionibus, perpessionibus & morte inuenire poslunt: & ideo non poslunt, quia nolunt.

Nec ad satisfactionem requiritur, vt Christus ealdem specie pænas pertulerit, que peccatis nostris debebantur; satisest, quod eas pœnas sustinuerit, que faltem in communi ratione pœne, cum pænis humano generi ob scelera patrata debitis conueniant, vt fupra explicatum eft. Miror autem Lutheranum istú Ergasilum hic cum Caluino colludere, & Christum ad pœnas Gehennæ amandare voluisse: quasi piacula nostra leraret. Quod certe nimium est in co, qui iuratus Caluini & Caluinistarum hostis videri cupit.

Addit Ergalilus. Christum pænas peccatie nostris debitas non pertuliffe tam fequimanifeste ad communicationis abregationem , vt neque à Pontificiis, neque Caluinifin vllo pratextu palliart, aut dinergio declinari po(fit. Siteipsum intelligeres, in tantas absurditates no incideres. Etiamfi quis cum Vbiquistis commentitiam illam & Vbiquisticam idiomatum communicationem, &, vt ifte vocat, naturarum immeationem Statueret; haud neteffe haberet dicere, Ghriftum ealdem speciepænas, hoc est, tartareas & infernales, peccatis nostris debitas, su-

ftinui fe

Digitized by Google

# Defensio Cap.9. Lib. IV.

stinuisse. Etlicet huius deliramenti defensores A & patroni effemus, haud tamen neceffe foret, vt in altero itidem capite vobiscum desiperemus. Neque ideo cogimur dicere, Christum casdem fpecie pœnas pro peccaris noftris non fuftinuiffe; quia Vbiquisticam idiomatum communicationem repudiamus;eamque,quam facrælitere, Conciliorum & lanctorum Patrum auctoritas tradunt, amplectimur, fed hoc commétum eam ob caussam detestamur, quia vel cogitare impium ac blasphemum est; Christum Inferni pœnas tolerasse; neque aliter Filium Dei nos ex debitis nostris liberare potuisse, nisi Gehennz supplicium pro ngbis subirer. Hæc scilicet est illa Maiestas, ad quam iste nouellus Vbiquista Chriftum exaltat. Hzc eft illa Maieftas, cuius luce ifti B nycticoraces collustrari non amplius norunt Chriftum fecundum carnem, boc est, bumiliter & feruiliter locatum & circumscriptum, sed exaltatum ad Dei dexteram: prius tamen depressum ad Gehennam, non fine gustu & sensu pœnz illius, qua inferorum incolz discruciantur.

205

At vide Prædicantis huius extremam, feu inscitiam, vel, quod procliuius creditu, malitiam. Vt fe verum Eutychianum & ex femoribus Petri Gnaphei progeneratum dilucide testetursnon erubescit pro phantasmate suo Vbiquistico stabiliendo & crimen falsi committere, & id quod Eutychiani olim factitabant, facere, nempead Hymnum trifagium impiam appendicem adiicere. Audiamus, quid in præfatione præfetur. Hec C loco intermittere non poffum, quin obiter huc annotem memorabilem quandam biftoriam de tanti myfterij axiomate, quam Constantinopoli Theodosio Imperatore contigiffe narrat Ioan.Zonaras, annal.Tom.3. verbis fequentibus, ex Latina versione buc tralatis. Huius, inquit, imperatoris temporibus, Proculo Patriarcha cum Clero, & maxima Vrbane multitudinis parte supplicantibus puer sublimis in aerem tollitur: Populo obstupesacto, & longo tempore vociferante, Kyrie eleison, vursus demittitur, ac fibs preceptum effe dicit, vt in Cantico ter fancto, adderetur claufula; QVI CRVCIFIXVS EST PRO NOBIS.

Obstupui, fateor, his lectis ad tantam Ergafili huius feu ignorantiam, feu improbitatem. Nam inprimis falfarius eft; & Zonara prorfus contrarium sensum flagitiosè affingit, corrupta nequi- D ter etiam Latina verfione Lutherani VVolphij, quæ negatiuum lenfum habet. Populo obstupefacto, ac longo tempore vociferante Kyrie eleifon, rurfus demittitur, ac fibi praceptum effe dicit : N E in cantico ter fancto adderetur claufula: QVI CRVCIFIXVS EST PRO NOBIS. Græce audis rara p) To maudion אלץ סי עטושאי עמו, עוו לאי שפידישו של דפוסעאי איז לי ל במוצט שאי לי אעמי. At iste noster mutatin E in v r, & ex sensu negatiuo vero facit affirmațiuum fallum.Quo iplo declarat, se esse genuinum & legitimum Petri Gnaphei & Eutychianorum filium,qui Deum,etiam secundum diuinam naturam passum & crucifixum existimet, ac in sanctifsima Trinitate quaternitatem constituat.

Sed nor, inquit Damascenus lib.3. fidei orthoxæ capite 10. appendicem illam , quam fiulius bomo Petrus Gnapheus (& spurcus homo Ergasilus Augustanus ) in ter fancto bymno adiecit , impiam effe statuimus, vt, qua quartam perfonam inducat, ac Dei Filium, vimque illam Patris vere fubfistentem , feorfim collocet, ac feorfim rurfus eum,qui cruci affixus est, tanquam videlicet ab illo forti diuerfum , aut Trinitatem fanctam paßibilem effe afferat, Patremque, ac Spiritum fanctum cum Filio in crucem tollat. Procul fit bac impia, & adulterina nugacitas.

Et postquam de origine trisagij Damascenus quædam interpoluislet; subiunxit. Quamobrem ridiculum fand fuerit, illum ab Angelu proditum, & incumbentium malorum depulfione confirmatum , & 101 fan-Storum Patrum Concilio comprobatum, ac prim etiam à Seraphim decantatum ter fanctum hymnum , vipotè quo tres Deitatu perfona dectarentur, Gnaphei stulta, ac nullaratione nixa opinione, tanquam scilicet ille Seraphim antecellat, obteri, ac (fisuperis placet)emendari. O insignem arrogansiam, ne dicam amentiam. Nos verd, (difrumpantur etiam licet damones )ita dicimus; (an & us Deus, fanctus fortu, fanctus immortalis, miserere nobis. Nimirum fine impia additione illa Petri Gnaphei, Ergafili, & aliorum Eutychianorum.

Et tamen nouitius iste Pappi discipulus, ait se banc biftoriam omittere noluiffe, quoniam commode huc spettare videretur : ad mendacia nimirum admodum accommodata est falsa vel falsata historia, qualis est ista, prout ab isto recensetur, qui, vt dicit, banc rem fide bistorica gestam Christiana conscientia expendendam relinguit. Iam expendi illam, fimulque manifeste intellexi, te rem nulla historica fide subnixam commemorasse; nec hoc tantum; sed & ab aliis, nominatim à Zonara, quem citas; verê & historice relatam, turpissime deprauasse; & negatiuum sensum in affirmatiuum impudenter transmutasse. Hoc scilicet est studium suum patronis & mecœnatibus suis approbare; quod iste à se præstitum i actat. Nec inficior studium métiendi & recta falfandi infigniter iftum probaffe; at vehementer dubito, num vilus fanæ mentis fibi hoc studium probari passurus sit.

### CAPVT IX.

### Proponitur tertius error refellendus de descensu Christi ad inferos.



EFVTAT hoc capite Bellarminus errorem Buceri & Bezz, qui per in-feros scu infernum intelligunt sepulchrum. Respondet Danzus, je non ca-

rare, quid de boc articulo fenserit Bucerm. Nos multò minus id curamus. Iunius respondet. Alirer de dogmate ipfo fidei Bezam fentire, loqui, fcribere. Infernum alicubi pro fepulchro accipere, ve & Caluinum ; fed alibi, minime. Quam fit hæc excufatio calua, capite sequenti videbimus. Nam ouod ad Caluinum attinet; fi, vt in Institutione tradidit, nomen 1#-

ferni



# Defensio Cap. 10. Lib. 1V.

audacter in versione & commentario Pfal.15. seu, vtipse numerat, decimisexti, infernum mutatin sepulchrum : Non deferes animam meam in sepulchro, nec pones fanttum tuum, vt videat foueam. Ait Bellarminus, animas iustorum ante Christi mortem fuiffe in cœlo, ex fententia Caluini & Bezz, & tamen Deum nó vidisse. Negat Iunius.bec its ab illu fuiffe diffa. Fateor, Bellarminum Caluino & Bezz minus tribuere, quàm ipli dixerint. Nam non folum negant ab animabus piorum ante alcenfionem Christi; sed & post Christi ascensionem videri in cœlis Deum ; quia Caluinus in psychopannychia diserte dixit, & multis oftendere conatus elispacem animarum in cœlu effe imperfectam:nec plenam & perfectam quietem. At impossibile eft, vt B pax & quies animz, quz Deum in cœlis videt, fit imperfecta, & non plena. Bezaitem in libro de Maiestate Christi contra Brentium scribit, animas nondum plenagloria perfrui; sed eam tantummodo degustare. At omnis anima, qux Deum beatifice videt, plena gloria fruitur : Nondum ergo animz in cœlo vident Deum in schola guidem Caluini & Bezz, non Chrifti & Ecclefiz.

207

#### CAPVT X.

Jnferos effe loca fubterranea-diftin-Eta à cepulchris.

AN ÆVS folitam mentiendi artem C hîc factitat: Ait; non effe quaftionem, verum infernus fit locus inferior; fed verum fit is locus, in quo ante Chriffi vefurrectionem fuerint piorum & iuftorum defunctorum anima. Hoc probet ex verbo Dei Bellarminus, & coronabitur, inquit Agonotheta Danzus. Minime hoc hic Bellarmino probandum incumbit, fed id folummodo, quod ad calcem præcedentis, & in titulo huius capitis tractandum propofuit; nempe, inferos effe loca fubterganca; nam quod Danzus poftulat, tranfactum dat. Bellarminus capite fequenti.

Ait Bellarminus, nomen inferni fignificare aliquid inferius nobis, nam infernus appellatur eo, quod infrasit, telte Isidoro lib.14.Originum cap.9. D Obiicit Iunius: Etiam sepulchrum refpectu noftri infernum offe. Non femper; quid fi fepulchrum fit in cellilsimis pyramidib' & cololsis? Deinde, num ipla notatio huius nominis sepulchrum, aliquid inferius nobis designat? Dicit Iunius; inferos etiam ab inferendo deduciposse. Vt ita sit:communior tamé & certior origo iure præfertur minus communi & minus certz. Cum ergo plerisque mortalium hic sensus à natura, quasi insitus fuerit, inferos effe lub terra, probabilisimum est, Latinos non ab inferendo; sed à vocabulo infra; infernum & inferos formasse. Nam & in sepulchrum inferuntur cadauera; & tamen latine vox inferni vel inferorum non vsurpatur pro sepulchro. Dico la-

(ferni accipitur pro tormentis gehennæ, cur tam A tine. Nam de Græca & Hebræa voce postea videlaudacter in versione & commentario Psal. 15. seu, bimus.

> Cauillatur Iunius, quod Bellarminus dicit; infra nos nihil effe, nifi cetrum terra nam & vniuerfa terra fubest viuentibus nebu, inquit Iunius. Hoc fcilicet nefciebat Bellarminus; & vt id difceret, dodore Iunio egebat. Vane cauillator. Num Bellarminus terram exclusit, cum cetrum terra nominauit? Agnoscittandem Iunius, inferos esse locum subterraneum. Quid ergo tricaris, tergiuerfaris, & ad inconfessa & inconcessa gradum promouere differs?

Græcam vocem adus afferit Beza in cap.2. Act. ordinarie accipi pro fepulcbro. Aliquando tame apud poëtas pro loco damnatorum. Iunius. Imo virumque bunc v/um agnoscit Beza ex Scripturi sacris. De poëtu verò nullum verbum. Accipe Iuni, Bezæverba, simulque mendacium tuum agnosce ; Graci Interpretes a-Nu converterant, quasi locum tenebricosum dicus, cum bocvocabulo Graci poëta folsant fignificare, quos latini inferos vocant. Vbi vides mentionem poëtarum, quam à Beza factam, inuerecunde negat Iunius; neque Beza vllum locum adducit, quo probet in scripturis accipi pro inferno. Totus est in سالمة fuo sepulchro: idque, vt ait propterea, quia hac amphibolia (non vocabuli, sed Bezanici cerebri) obiecis errorem nonnullis, qui de anime Christi ad inferos defcenfu multa non minus cert d'affirmarunt; quàm fi i doneis Scriptura testimoniu boc dogma confirmaretur. Ita edigie catus est limbus, inquit Beza, cui postea purgatorsur; impositum est. Vtigitur his incommodis Beza occurreret, prudenter voluit g. Sun, hoceft, infernum, transformare in sepulchrum: ita vt sensus illius articuli: destendit ad inferos: sit iste; destendit in sepulchrum.

Nec filere possum, quod ibidem Beza adiungit. Tandem innentus est noftra atate, qui Chrifti animam diceret vere ad loca damnandis wocentibus destinata peruenisse, & ibi peccatorum nostrorum pænas tulisse. Quid mirum exstitisfe talem, cum Caluinàs, & iple Beza Christum in horro & cruce damnatorum pænas sustinuisse blasphement? Quid mirum, si ike, de quo Beza, iisdem fundamentis suam impietatem stabiliuit, quibus Caluious fuam. Nam, inquit ille, alioqui non erit plena ipfius pro nobis satisfactio. An non hoc ipsum Caluinus centies intonat? Atqui, fi its est, inquit Beza, miror cur non etiam ip[um Christi corpu ii/dem pænis (ubiecerit , fiquidem nostrum corpus non est minus obnoxium pænis eternu quàm noster animu. Hac canat Beza suo Caluino,& fibimetipfi, in cap.5.epift.ad Hebr.quando magnis clamoribus euincere nituntur, Christum simpliciter omnes pænas nobis debitas perpeti debuille, omnes, inquam, excepto vnico peccato.

Dicit Bellarminus, nec Bezamnec Henricum Stephanum in Thelauro potuisse proferre locum, vbi vox *dive sepulchrum* fignificaret. Iunius inclamat, commenta. At hzchon esse commenta paret primo ex Beza in cap 2, AA. Ne vnum qui-

dem

Digitized by Google

# Defensio Cap. 10. Lib. IV.

dem locum producit; vtique producturus, si po· A piam inferorum deferatur; non dedecet virum tuisset. Inspiciatur Beza, neq; enim alia re, quam inspectione opus est. Idem æquèliquet ex Stephano:nam nec in vocabulo atous, nec in a dus vllam mentionem sepulchri facit; sed semper Inferes nominat; hoc est, loca animabus deputata: Et apertè mentitur Iunius; cum ait, Stephanum dicere, dictionem & Jus vniuerse quamlibet sedem nobu senebricofam & innisibilem significare. Nihil de hoc Stephanus; n'am licet dicat aidne, per contractionem & Ans, effe ex à particula priuatiua, & verbo eiste, video; tamen ipfum nomen ad Orcum, Tartarum, & inferos tantummodo traducum esfe minime diffitetur; neque enim tam videndum à quo nomen formetur, quam ad quid lignificandum fit formatum, nam & tectum eft à Tege; nec B tamen pileum recte vocaueris tectum, quod caput tegat.

209

Ait Iunius: Stephanum non putaffe bominem quenquam fore, qui hoc fignificatum a Sonegaturu effet. Nolfe debet Iunius, in Lexicis non tantum enumerari abstrusa & ignota dictionum significata, sed & clara, perspicua, indubia, cur igitur nihil de hoc vocis #Ju notione Stephanus, fi fepulchrum fignificat i fi tam vulgata & obuia est huius vocis pro sepulchro acceptio, procliue profecto Bezz & Stephano fuit vel vnum exemplum producere. Ettamen non potuerunt. Nec potuit vtriusque promachus Iunius.

Vocem Hebrzam *scheol* femper ex Bellarmini fententia , pro loco damnatis vel Angelis vel homini- 🕻 🕻 bus deftinato accipi ; mendacium Danzanum est: Non enim abnuit Bellarminus, nomen hocaliquando accipi pro sepulchro; sed negat id esse perpetuum, vt contendit Beza: Vbi Iunius. Nufquam hoc contendit Beza. Accipe verba Bezæ in cap. 2. Actor. & crubesce. In quo errore (de liberatione SS. Patrum ex inferis ) mirum est plerofque veterum fuiffever(atos, cum apud Hebreos appellatione School, pro quo Graci Interpretes a Juu dicunt, nil aliud quàm fepulchrum declaretur. En Iudice Beza, nil aliud voce Scheol fignificatur, quàm sepulchrum. Vbiq; igitur ex Bezæ mente sepulchrum intelligendum est, quoties vox Scheel in scripturis occurrit.

Dixerat Bellarminus vocem scheol, vel rarò, vel nunquam pro sepulchro accipi. Iunius vt D hocinfirmet, varia exempla profert. 3. Regum 2. iuber Dauid ablegari Ioabum & Semei in sepulchrum. Nam de inferie, quie accipiat ? Nofter Interpres, & quotquot recte sentiunt, de inferis accipiunt. Vertit ille:Non deduces caniciem eius pacifice ad inferos: Deduces g canos eius cum sanguine ad inferos.Rem confe&am haberet Iunius, fi fuam & Tremmelij verfionem his locis amplecteremur.

Obiicit Iunius: Deducere aliquem ad inferos nec virum bonü decet , nec politice & iudiciarie magistratuum cognitionie est. Deducere ad infernum damnatorum per se virum bonum non decet: Deducere tamen ad inferos indeterminate, & aliquid agere, ex quo per sequelam aliquis ad locum quem-

bonum, & magiftratum;cuius eft mala & malos punire. Cum autem in veteri Testamento cœli fores necdum effent patefactæ; neceffariò cuiuflibet anima ad inferes descendebat; & si morte violenta ex corpore expulsa fuisser, ad inferos deduci ferebatur, licet effet anima hominis iufti; vel eius, qui, extremo vitæ tempore, pro sceleribus admissis, seriam pænitentiam egisset. Hinc à confequente deducere ad infernum, fignificabat, aliquem occidere; vel ita tractare, vt animam efflaret, atque adeo ad inferos descenderet.

Iob 14.legimus. Qui mibi bec tribuat, vt in inferne protegas me ! Hic Iunius iterum fepulchrum fomniat:quia,inquit,poftulatum bec fuiffet furentu, & non euxalis,py. Scilicet in loco infero seu subterraneo tegi velle, donec ira Dei sæuiens desæuiat, furiofi votum eft. Neque enim necesse est; vt dicamus infernum hic accipi proipfa perpetim damnatorum fede.Quanquam fi & in hoc loco Iob à Deo tegi & protegi voluisser, sine perpessione cruciatuum Gehennæ, num ideo infaniuisset? Iob 17. si sustinuero, infernus domus mea est. Hic rursus sepulchrum exstruit Caluinista. De inferu, ve interpretemur. absit. Imò aptè aliter non interpretaberis; tametfinil necesse de loco perpetim damnatorum feu Gehennz interpretari, in qua fine dubio Iob nec delegit nec habuit fedem; fed latius patent inferi, vt læpe iam dictum: Cum autem certum fit Iobum loqui etiam de fede animæ;an non infulfum cenferi debet, dicere; sepulchrum fuiffe sedem & domum anime Iobi? Num anima eius assidebat corpori in fepulchro?

Necdum satis sepulchrorum. Etiam Pfalm. 6. & Isaie 38. sepulchra vespillo iste Caluinianus condit. In inferno qui confitebitur tibi? hoceft, quiste laudabit? Quia non infernus confitebitur tibi, neg, mors laudabit te. Verùm his locis aptissime nomine inferni locum Gehennæ accipiemus: vt & quæ mox sequunturs suadent: Non exspettabunt, qui descendune in lacum, veritatem tuam; nempe illi, qui in lacu Gehennz. Nam qui in limbo vel purgatorio tum erant, exspectabant vtiqs illum, qui de se; ego sum via, veritas & vita. Prouerb.1. Deglutiamm eum, ficut infernus viuentem, & integrum, quasi descendentem in lacum. Vbivox Scheol accipinequit pro sepulchro, vt Iunius arbitratur; neq; enim sepulchrum viuos deuorat, sed mortuos. Eiusdem farinæ sunt cætera,que postea Iunius contra infernum pro sepulchro disputat: 'nisiquod observatione valde dignum, fepulchrum, quod fupra terram exstar, in Iunij schola, non este sepulchrum, sed Tunion in moreraquor. Quomodo xeroraquor, si cadauer mortui complectebatur? Quomodo pyramides non fepulchra, fi in iis defunctorum cineres & lipfan.a condebantur.

Quod Bezam tanto opere ab antilogiz & inconstantia vindicare nititur, non improbo, quia pietas in Magistrum, non dedecet discipulum. Illud doleo, Iunium tanto nifu nil nifi nugas

agere,

exornare.

Vtrum inferi fint loca subterranea an subuentanea putat Iunius non esse curiosius inquirendum. Subterraneos effe, iam oftendit Bellarminus: & tu non femel concessisti, faltem verbo: Deus nouit,num animo. Nam inferos Caluinistis ese (ubuentances, hoc eft, commentitios, non leuibus documentis declarant. Caluinus in psychopannychia palam monet, quid reprebi in altera vita assidat, non magna sura nobis effe debere.

Mox iterum Iunius: Inferos effe credimus. Subterrancos effe contetiose non repugnamus : fed vbi futuri fum tandem cum terra effe desierit? Quis terram fecudum fubstantiam fuam post extremum iudicij diem penitus abolitum iri docet? Vt nunc infernus B locus subterraneus est, sic & tuncerit. Num infernum & cœlum Brentianum, hoc eft, Vbiquifticum, post generalem illam mundi instaurationem, introductum iri Iunius existimat?apud quem non est certum, Inferos esse locum subterraneum: Tantummodo enim nó contentiosè aduersabitur ei, qui inferos locum subterraneum affirmarit. Aduersari igitur licebit, sed absque contentione. Cæterùm, fi hoc licebit, quid tandem non licebit? An non est hoc cum Brentio & reliquo Vbiquistarum grege inferos cum cœlo, & hoc cum inferis confundere?

Oftendit Bellarminus, etiam Scripturæ teftimoniis inferos effe locum fubterraneum. Primum eft Apocal.5. vbi refertur, neminem inuentum, C qui folueret librum : nec in cælo, nec in terra, nec fub terram. Paulò pòst dicitur, omnes creaturas dixiffe, laudes Deo, in cœlo, in terra, & sub terram. Adfertur & ille locus Philip. 2. Vt in nomine Iefu omne genu fle-Batur , &c. Iunius: Primus locus est negatiuus; negatio per se nibil penit. Qualis cauillatio, quâm fatua & futilis. Negatiuus est; quo ad dignitatem personæ, cum nemo repertus fuerit, qui dignus esset fignacula libri illius foluere. Affirmatiuus eft quoad locorum distinctionem : exhibet enim nobistriahabitaculorum genera, nimirum, cœleftia, terreftria, & fub terram, fiue fubterranea. Si quis diceret, neque Geneux, neque Leidx in Holandia, neq; Laufannæ virum docum inuentum esse, qui Caluini figmenta de Inferis solide D tueretur; an non confiteretur Geneuam, Leidam & Lausannam esse certa quædam loca, in quibus homines habitent? Num tali in locutione includitur negatio huiuscemodi locorum?

Mentitur deinde, Bellarminum committere hic duplex vitium. Vnum, qudd ex fermone equivoco fimplicitur concludit. Vbi verò hic fermo zquiuocus, ô æquiuoce Minister, & vniuoce Caluinista? Equinoce dicuntur ne unordina feu me yne ranagdoria, (ubterranea; in Scripturis facris, proprie aut figurate ac populariter. Est enim fententia Philosophorum ex natura & rei veritate aquam terra superiorem esse. Vulgi verd fententia popularis sai érsoto bac est, terram superiorem effe, vel aquas subeffe terra, quia è litore seu ripa in aquam

agere, Bezamque suum potius deformare, quam A descenditur, & c. Fumos venditat Iunius. Nam fiue aqua fit superior terra, siue infra terram; an ideo ro inoglorior, fubterraneum, non crit inoglorior; An ideo id, quod eft fub terra, non erit fub terra; fi aqua ex natura sua sit supra terram, vel si iam sit infra vel potius intra terram?

> Si autem velit Iunius in Apocalypsi per illud membrum: neque fub terra, populari fenfu fignificari aquas & maria, quæ sub terra; indicare nobis debet Iunius, quinam homines in aquis habitent, qui subterranei appellentur, inter quos nullus reperiri potuerit, qui signacula illius libri soluere dignus effet. An sunt illi qui in Insulis degunt? At quis etiam popularem sensum spectando dixit vnquam, istos esse subterraneos, vel sub terra viuere ? Forsan subterranei Iuniani erunt, qui nauigant? At nec isti censentur sub terra versari, etiam secundum populare iudicium. Quis enim in alto nauigantes, pro subterrancis habet? At ex littore descenditur in mare, inquit Iunius. Non vbique. Et vt descenderetur, quid tum? An non & ex terra in terram descenditur? Exmonte in vallem?

Eiusdem farinz Iunianzest & islud, alterum fcilicet vitium, à Bellarmino commifium. Figurate dicuntur omnes creature laudars Deum , & genufle-Etere coram Chrifto, etfinec omnibus vox est, qua laudent, necgenua, qua flectant. An hoc ignorauit Bellarminus? Nimirum nunquam legerat Hymnum trium puerorum: ex quo didicisset, omnes creaturas, atque adeo ipfos quodammodo inferos, Deum suo quodá modo celebrare ac decantare. Quid hoc ad institutú? Num si animæ, quæ er rois i mozeorlois, in fubterraneu locis degunt, propriènon flectunt nomini Iesu genua; ideo non erunt infra terram! An idcirco loca to razolónia accipiuntur figurate ac improprie apud S.Paulum ad Philipp.2. Neque de hoc agitur, vtrum propriè, an impropriè genua flectant; fed num versentur sub terra.

Ait Bellarminus, confentaneum efferationi, vtlocus Dæmonum & reproborum hominum longissime distet ab eo loco, in quo Angelos ac beatos homines perpetuò futuros non dubitamus. Iunius. Propositionem accipio, damnatos à beatie quàm longisime abeffe. Sed equidem baud scio an disputator fallatur, qui iftud longisime', corporali modo intelligit fecundum diftantiam materialis & elementaris loci,non fecundum diftantiam virtutis. Impudens mendacium. Vbi dixit Bellarminus, damnatos à beatu non abfore longißime fecundum diftantiam virtutu. Tantum à se distabunt, quantum distat damnatioàbeatitudine, & hæc ab illa; quæcertè immenso inter se spatio se iunguntur; spatio, inquam, ctiam virtutis & effectus. Num quando Iunius falli putat Bellarminum, quòd damnatos longisimo internallo, etiam corporali, à beatis distare scribit; id fortassis eam ob caussam facit, quòd Brentianum pectus habeat, cœlumque & inferos materiali spatio permisceat; tametsi virtuali

immen-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 11. Lib. 1V.

B

immenfum difparet; nam & Brentius, cui & cœ- |A| fi veritas audiatur. Quid ergo ille? Ibit homo in dolum & infernus indifcriminatim vbiq; erat, non negabat infinitam virtutie distantiam inter damnatos & beatos. Si autem credit, infernum locum damnatorum esse abyssum & voraginem subterraneam;&cœlum,beatorum domicilium; tenere supremum inter omnia corpora huius vniuersi locum, profecto non nisi stulte inficiatur, damnatos à beatu longißimo spatio, etiam materiali, diffare. Quantum enim intercapedinis intercedità supremo cœlo vsque ad superficiem terra, ne dicam, víque ad ea quæ fub terra funt, & centro vicina; cuiusmodi creditur infernus. Consular,oro,aliquem mathematicum;qui geometricis demonstrationibus adhibitis, hanc ignorantiam eximat.

Innuit Iunius hanc corporalem vicinitatem damnatorum & beatorum, non quidem iam efle, fed fore post extremum iudicij diem: tum scilicet transferretur Infernu in cœlum Lunz, vel Mercurij, vel Saturni, vt damnati fint propinquiores beatis, alioqui à beatis conspici nequirent. Et tamen conspiciuntur, vt patet ex historia epulonis, qui Lazarum vidit in finu Abrahæ; & Christus beatos statuet ad dextram: damnatos ad finistram. Quibus Iuniana hæc propinquitas infinuatur. O acumen Caluinisticum. Olucem inenarrabilé. Quis vnquam ante Lemmannici Euangelij exortum audiuit talia?

#### CAPVT XI.

Animas piorum non fuisse in cœlo ante Christi a scensionem.



313

🖌 A N Æ V S Cœptum curlum hic quoque tenet. Calumniatur I. Bellarminum nugas nugertimas agere. II, Caput

boc, omnesque eius rationes nibil valere. III. Bellarminum ad quastionem peregrinam & aliam confugere,hoceft,prater cafam fugere. IV. Sine verum fiue falfum fit, Samuelis animă apparuisfe, i dir ecis iros, Enibil ad rhombum Bellarmini effe. His ita transactis, receptui canit, & parta iam laura illustris caput claudit. Prostratum ergo iacet hoc vndecimum caput, fine vlla speresurgendi: in quo tamen Iu- D nius quoque vires suas experiri voluit.

Animas piorum ante Alcensionem Christi non fuisse in cœlo, probat Bellarminus primò inde, quòd contraria sententia sit prorsus inaudita in Ecclefia Dei. Negatur propositio, inquit Iunius, & probatio illim: quia negauit Christus, latroni dicens:Hodie mecum eris in paradifo.Gloriam cœleftem co die latroni promifit, non ipfum cœli locum. quem non nisi quadragesimo post resurrectionem die sanctus ille latro cum Christo adepturuserat. Porrò cœleftis gloriz, etiam extra cœlum, fub terra, & in limbo cum reliquis Patribus ibi detentis particeps effici potuit. Negat Sapiens Ecclefiafte 12. Negat, interprete Iunio. Non negat,

тит aternitatis suz, & с. Revertatur puluis in terram, vnde erat, & spiritus redeat ad Deum, qui dedit illum. Si ex his locis probare cupit Iunius animas ante Christiascensionem fuisse in cœlo, indeitidem probare licebir, non modò animas iustorum. fed & impiorum fuisse in cœlo: quia generatim de quouis homine afferitur illud : Ibit homo in demum aternitatie fue, &c. & de quauis anima pronunciat illud Ecclefiaftes: & fpiritus redeat ad Deum, qui dedit illum. Si ergo redire ad Deum, eft, afcendere in colum; tunc etiam anime imporum afcenderunt in cœlum, quia vt corpus eorum redijt in terram, ita & anima ad creatorem fuum. Si hoc nimium eft, etiam iudicio Iunij; aliter hæc loca interpretetur oportet,& per domum aternitatu sepulchtum intelligat; iuxta illud; Domus illorum sepulchra corum in aternum : non quòd in æternum corpora in fepulchro fint permanfura; fed longissimo tempore, & fine spe reditus ad huius vitæ statum.Redit in super spiritus ad Deum, qui fecit illum, quado ex corpore excedit, ad quemcunque tamen locum deferatur.

Ecclesiam veterem exempli Enochi & Helie informatam,ftatuiffe animas piorum ante Christi ascensionem in calo; mendaciis Iunianis annumera: nam de Enoch tantùm dicitur Genes.5. Non apparuit, quia rulit eum Deus. Et calum Helie non magis huc facit; quàm volatilia & aues cœli, quz passim in scripturis occurrunt. Crepat vbique Iunius aquino-C cationes & figuratas locutiones. In voce celi nullam reperire potuit æquiuocationem : ideo, opinor, quiapropolito suo disconducere animaduertebat. Nec obstat, quòd Helias dicatur 1. Mach.2. receptus in calum, quia cali nomine vel paradifus terrestris, vel aëreus quispiam locus accipiendus eft.

Patriarcham Iacob fignificasse descensum ad infernum verbis illis Genef. 37. descendam ad filium meum in infernum ; inficiatur Iunius tali argumento. Vbi nullum est opus, nec ratio, nec fapientia, nec fcientia,nec laudatio;ibi nec operarius est,nec ratiocinarius,nec [apientia, (cientidue preditus, nec laudator : piorum autem anima funt operaria, ratiocinaria, fapientia & fcientia pradita, laudatricesý. Apocal.6. Ergo piorum anima non funt, vbi nullum est opus, necratio, & c. Ita autem est infernus, ex Pontificiorum ipforum interpretatione. Respondeo, locum illum Eccles. 9. ex quo Iunius argumentum fuum fumplit, quia nec opus, nec ratio, necsapientia, nec scientia erunt apud inferos, quò tu properas; intelligi posse de inferno damnatorum, no de limbo, domicilio fubterraneo, fanctorum Patrum: idem q; de fimilibus Scriptur a locis, fi qua funt similia, sentiendum erit. Vel dici potest, in inferno, etiam generatim fumpto, non esle opus, rationem, sapientiam & scientiam agendæpænitentiz, & perficiendi aliquid, quod ad prometendam vitam æternam, antea non promeritam aliquid momenti conferat. Quo fenfu hunc locum intellexisse videtur D.Hieronymus in cap.9.Ec-

clefiafiæ:

Defensio Cap. 11. Lib. 11.

#### clefiast : Fac quodcunque nunc potes, & labora; quia, cùm ad infernum descenderu; locus non erit pænitentia. Huic quid simile à Saluatore pracipitur: Operamini dum dies est; veniet nox, quando nemo poterit operari. Quod autem ait: In inferno, quo tu vadu illuc. Nota, vt Samuelem quog, vere in inferno credas fuisse: & ante aduentum Christi quamuis sanctos, omnes inferni lege detentos. Obserua hoc diligenter, Iuni, vnà cum tuis Caluiniftis. Siue hanc, fiue priorem, siue vtramq; expositionem amplectaris, nihil descensui Patriarchæ Iacob officies.

Ait Bellarminus: diuitem, cum in inferno effet, vidisse à longe animam Lazari in sinu Abrahæ, & audisse, inter loca ipsorum magnum esse hiatum feu yaque;& hinc elucere, nil solidi intercessiffe inter locu damnatoru, & finum Abraha; B sed vtrasq; animas in eadem voragine fuisse, licet multum inter se distantes. Quid hic Iunius agit? Cauillatorem. Chafma, inquit, biatue est, ex Bellarmini fententia, à cuius extremo vno ad alterum, nibil folidi intercedit. Mox subiugit. Quid? Hiantu bominu lingua nonne inter duo extrem a oris labra interuenit? At inprimis Bellarminus nihil de extremo dicit: Sed id de fuo Iunius adiicit, vt habeat cauillandi ma teriam: quia non est de ratione hiatus, vt extremo careat, fiue spectetur secundum profunditatem, fiue secundum latitudinem, sed vt, qua hiat, nihil folidi interponatur, quod hic eueniffe Bellarminus affirmat:nam in eodem chasmate seu hiatu animam Lazari & Epulonis fuisse dicit,tametfi longissimo spatio à se mutuò distantes.

Obiicit Iunius: Inter quos magnos hiatus fiue vorago est, ij non funt in eadem voragine: inter pios & impios magnus hiatus est, non ergo verfantur in eadem vora gine. Refpondeo, maiorem este falsam: quia in eodem hiatu postunt duo vel plures versari, & tamen maximo hiatu, hoc est, hiatus intervallo, seiungi, vt per se liquet. Si enim vorago si tprofundissima, cur vnus nequeat este in parte supe riore, alter in imas

Samuelem fuisse qui t. Reg 28. apparuit, negat Iunius. Sed nil probat: Tantum vetustisimo more suo negat: cuius negatio, præter seipsam, prorsus nihil ponit. Animam Samuelis prius ap paruisse, quàm incantamentis Pythonissa vteretur, vocat Iunius putum commentum; historiæ contrarium. Legatur historia, non defugio conditionem:moxý; elucescet, quis puta & putida commenta fundat, Bellarminus an Iunius.

Etiam clarissimo illi Zachariz loco:cap.9. Tu antem in fanguine test amenti eduzisti vinctos de lacu, in quo non erat aqua : Caluinianas tenebras offundere nititur Iunius. Negat Zachariam aut Hieronymum deChristi ad inferos descensu locutum. Zacharias enim alloquitur Ecclessiam, inquit Iunius, non autem Christum, & repetens Deiverbis recens beneficium. oftendit longe amplius ab Ecclessa exspectari in aduentu Regis debere. Hac expositio est à recétioribus Rabinis & Rabinizantibus; cui subscribat, qui malit cum Iunio & Tremelio Rabinizare, quàm Chri-

clefiast: Fac quodcunque nunc potes, & labora; quia, A stianum agere. Nam communis sententia Pacum ad infernum descenderu; locu non erit panitentia. Huic quid simile à Saluatore pracipitur: Operamini dum dies est; veniet nox, quando nemo poterit operari. Quod autem ait: In inferno, quo tu vadu illuc. Nota, vt Samue-

216

Quàm verò Iunius candidè Hieronymi auctoritatem declinet, docent hæc fancti Patris verba: Poftquam fermo Propheta, imò ipie Deus Pater omnipotens, nunciauit Sion, & Hierusalem , quod veniret ad eas Rex funs mitis, & afcendens fuper afinam fubiugalem, & pullum afine; & potestas eius effet futura à mars vsque ad mare, & à fluminibus vsque ad terminos terra: facst apostropbam ad ipsum Cbristum , de quo vaticinium ost & loquitur: Tu quoque in fanguine teft amenti, fiue pacti tui, emififti vinctos tuos de lacu, in quo non est aqua. Quod ita intelligitur : In fanguine paßionis tua, cos qui vindi in carcere tenebantur inferni, in quo non est vlla mifericordia, tua clementia liberafti. Et tamen negare non erubescit Iunius, Hieronymum hoc velle, quod se velle apertissime ostendit. Quz D.Hieronymi mens etiam ex sequentibus manifesta euadit : Rurfumque ad ipfos, qui vincti erant, & Chrifti mifericordia liberandi , fermo'dirigitur ; conuertimini ad munitionem vincti spei. Et est sensu: Qui nunc vincti est n, & immiti atg. terribili inferno tenemini : qui folutionem vinculorum in Christi speratů aduentu : conuertimini ad munitionem, fiue, (edebitù in munitione, de qua (criptum est. Munimentum fancti, timor Domini, vt positu duere; Efto mibi in Deum protestorem, & in locum munitu, &c. Nec obstat, quod S. Hieronymus, eos etiam nominat, qui post resurrectionem Christi de monumentis egressi surrexerunt;nam & isti beneficio Redemptoris nostri de lacu, in quo non erat aqua,liberati fuerunt.

At cum Iunius aduerteret, éxceptionem fuam contra D.Hieronymum, ineptiore effe, quàm vt ab vllo erudito probari posser, ad criminationes conuertitur:aitque Hieronymum, commentarium illum raptim effudisse, ipsomet teste ad Exuperium, vbiista. Hunc librum tanta celeritate dictamus, vt penè non sit emendandi spatium. Itaque festinationem Hieronymi dolemus. Homonymias verd & lapfus excufamu & interpretamur humaniter.Gratix magnx,maximæ pro humanitate, excufatione, dolore; quibus tamen nil opus, quia nullus hic est lapsus, D'nullus error: non folus Hieronymus, fed & alij Patres ac Interpretes hanc explanationem attulerunt. Hieronymum etiam citato curíu properantem meliora & elaboratiora in literas misiffe,quàm Iunium,gradu quamuis testudineo incedentem, facilè mihi persuaserim: vt & quiuis alius, cui cognitus Hieronymus, & perspectus Iunius.

De Ruperto fic scribit Iunius. Errorem iam olim reseptum secutus est, cui exprasor licet, evranário sum licet. Quàm misericors Iunius. Bonum factum fecerit, sialiò & ad alios, præsertim ad se, & domesticos sidei Caluinianæ, misericordiam suans conuerterit. Cetera, quæ blaterat Iunius ex Iudæorum lacunis vel potius paludibus, hausta

funt,

Digitized by Google

# Defensio Cap. 12. Lib. IV.

funt, quibus limpidos Ifraëlis fontes merito an- A opinari, cor animalie, cum futurum in profundifteponimus. Quid firmum & inconcustum perstabit, si cuiuis verba Scriptura suas ad imaginationes contra communem & veterum sensum detorquendi potestas fiat?

### CAPVT XII. Christum ad inferos descendisse veres oftenditur ex Scripturis.



317

EGATOR Iunius auspicatur caput hoc à negende. Profert I. Bellarminus locum illum Plal.107. Contrinit portas aroas, & vectos ferreos confregit. Iunius.

Negatur. Non est argumentum necessarium. Danzus. B Hic locus nullim est momenti, ipfo Bellarmino tefte, qui addit. Hic locus non conuincit. Num ideo nullius momenti? An nihil ponderis inest argumentis verilimilibus, prefertim quorundam fanctorum Patrum auctoritate munitis? An quidquid adfertur oportet esse apodicticum?

Secundus locus est ille Eccles.24. Penetrabo omnes inferiores partes terre, &c. Vociferatur Danzus: Ecclefiasticum effe apocryphu.Sed de hociam in Controuersia de Verbo Dei. Iunius oggerit. Locum bunc non comparere in textu Graco. An nó hoc iplum monuit Bellarminus? Et vt in Græcisexstaret, parum tamen ponderis apud te haberet, cum toti Ecclesiastico vel nihil vel perparum tribuas. Exstitisfe olim in Grzco fidem facit auctoritas & C integritas Interpretis nostri, quem hanc fententiam de suo adiecisse, omni verisimilitudine ca ret.

Tertius locus est ille Matth. 12. Sieut fuit Ion as in ventro coti tribus diebus , & tribus noctibus ; fic erit Filius bominie in corde torre. Danæus clamitat; hunc locum malè explicari à Bellarmino. Qua de causa! Quia per cor terra intelligit locum sub terra. Hoc malè habet Danzum. quia ipfi cor terra nil aliud est, quàm sepulchrum: mentiturque idem doceri à Paulo Ephel 4. & à Patribus, quos Bellarminus citat. An hanc de sepulchro sententiam non refellit hocipso loco Bellarminus? cur ad refutationem eius obmutuit Danzus! Imocur hica fuo Caluino discessit, qui in sua Psychopannychia D vult ventrem certi effe figuram mortis, quz Chrifum triduo tenuit. Ad quæ Iunius fiomachabundus : Hoc verbu illudere est , non ad rem refpondere. Caluinu figurate locutu est. Abfit to moission. Bona verba, luni. Non nescit Bellarminus Caluinufigurate locutum: quin ideo Caluinum reprehendit, quia in huius loci tractatione nimis figurate ac irepice versatus est; relicio vero & genuino senſu.

Ait Bellarminus, cor effein profundisimo loco animalis. Faljum, clamat Iunius; additq; ioculariter.Quam rem fi Iefuita nefciuit, Carthufiani docere potuerunt, & docet Ariftotoles lib.2. de bift. Animalium sap.17. Festiue prorsus ac lepide. Videtur Iunius fimo loco, si esfet in cauda aut pedibus; & quia neque in illa, neq; in his fedem haber, ca de cauffa falfum effe, quod Bellarminus afferit; quafiid quod in medio alicuius eft, non pofsit dici, effe in profundissimo eius loco. At cor omnium animalium excepto homine, est in medio pectore, teste Aristotele, loco cit. recte igitur dicitur esse in profundisimo loco: est enim in profundiore, quam vtraque eius extrema, inter quæ medium intercedit.

Ait Bellarminus, sepulchrum Christi fuisse excifum in lapide fupra terram exstante. Faljum, clamat Iunius. Quam ob rem ? quia fuit cauatum intra rupem; (At illa rupès eminebat fupra terram; ) ideoque pregrandis lapis aduolutus eft in os illius: Mattb. 27. & fæmine deuolui petunt. (Nihil contra Bellarminum, quia torum hoc evenire potuit, monumento in rupe supra, non intra velinfra terram exstante: nam & domus plerzque sunt fupra terram; & tamen fializ fores deeffent, lapidibus occludi possent.) Discipulorumá, alter visurus se incuruauit. (Nequehoc obstat Bellarmino; quia sepe fit, vt si in domum quampiam, que minime infra, fed supra terram exstar, introspicere velis, corpus inclinare debeas.)

Ait Bellarminus: sicut Ionas fuit viuus in ventre ceti, ita aliquid viuum debuit esse in corde terrz.

Occinit Iunius: Vox VI v v s non est in textu. Quis nescit: Num ideo inficias ibit Iunius lonam fuisse viuum in ventre ceti? Num similitudo non magis conftat, fi vt Ionas viuus triduum fuit in ventre ceti; fic & anima Chrifti, vtique viuens, fuerit in cordeterrz, hoceft, apudinferos?

Quartus locus ell Actor. 2. Non relinques animam meam in inferno. Beza vertit: Non relinques cadauer meum in sepulchro: tametsi editio anni M.D. X C V III. aliter tinnit: Non de relictam effe apud inferes animam eiw.In Notistamen redit Beza ad ingenium, inferos per sepulchrum& corpus per animam intelligens. Danzus ait, locum hunc, ipfo Spiritu lancto interprete, intelligi de corporte & carnu, id eft, cadaueru Christi ex mortun & sepulchro exritatione. Nihil in prædicto versu directe de corpore aut carne, multoque minus de cadauere; sed de non relinquenda anima in inferno. Nam quod Beza ex anima nobis *radauer* procudit, nefcionum id tanquam homo; an tanquam tadauer fecerit;vt & tunc,cum & Iw,infernum,mutauit in sepulchrum. Obstrepit Iunius: Bezam voces 4. 20 & 4. fumpliffe figurate. imò figuratifime, hoc eft, ineptissime, quis enim mortalium vnquam audiuit Juzhi animam, effe cadauer ; vt & adku, sepulchrum. Nam vt capite decimo visum, nullum penitus, etiam profani Auctoris locum ifti producere portuerunt, quo palam facerent, astu pro sepulchro accipi.

218

0 1

Ait

319

# Defensio Cap. 12. Lib. 11.

pretatione Bezz Actor.2. Cessa igitur litigare;& cadauerofo Bezæmultam falutem dicito; qui hoftibus immortalitatis animæ paratam oftendit viam eludendi loca, quibus anima aternitas adftruitur, nam wige feu animam pro cadauere ac cipi dicent. Si inepte & impie, quid tum?Facient quod Beza prior fecit. Facient, quod Caluinus fecit in verfione Plalmi 16. Non deferes animam meam in fepalchro. Vbi infernun mutat in fepulchrum ; & animam verbo retinet; re abiicit. Nam per animam nil nifi corpus intelligit. Corpus enim infertur fepulchro; non anima: Corpus relinquitur vel non relinquitur in sepulchro, non anima; etiamsi cum Caluino, nomine anime non accipia musiplam'animælubltantiam, fed vitam; effe- B dum animæ: nam hæc nullo modo infertur in sepulchrum, sed, separata à corpore anima ses cundum fubftantiam; vita, effectus informantis animæ, penitus definit.

Mirum autem, Iunium pro hac Bezæ verfio ne litigare, cum tam ipfe,quàm Caluinus ex hoc A&.2. loco impietatem fuam de defcenfu Chri fti ad inferos, hoc eft, de perpefsione pœnarum infernalium maxime stabilire soleant; quod ar gumentum penitus à Bezana tranflatione eliditur & in nihilum redigitur: Sidicas. Non relin ques cadauer meum in sepulchro. Quid hac versione constituta Caluinus, vel Iunius pro se ex hoc teftimonio elicient aut efficient? Quin & Beza fymbolum Apostolicum Battelegi/mi arguit, & telum, quod inde Caluinus promisimbelle reddit. Nam si per infernam Actor.2. intelligitur fe pulibrum, & per animam, corpus; licebit igitur articulum illum descendit ad inferos : fic interpretari; anima, hoceft, cadauer Chrifti, defcendit in fepul (brum; & ita erit inanis repetitio eius quod iam præcefferat; & fepultu.

Sunt, qui opinentur, inquit Caluinus lib. 2. Inftit. cap.16. § 8. non aliquid nouum bic dici (quando dicitur, descendit ad inferos ) sed alin verbie repeti. quod prim de (epultura dictum fuerat; quandoquidem inferni vocabulum fapitu in feripturu pro fepulchro ponatur. Quod de verbs fignificatione obsendunt, verum effe conce do, non rard pro fepulchro accipt infernum : fed eurum opi ntenirationes due repugnant; quibus ego facile adducer, ve ab illu diffentiam. Quante enim ofcitanite fuiffet, rem minime difficilem verbu expeditit, & claris demonstrare. obscuriore deinde verborū complexu indicare magu.quàm declarate? Nam quoties locationes dua rem eandem exprimentes fimul connectuntur , posteriorem esse prioru exegefin conuenit. At verd, qualis erit ifta exegefis , fiquin ita loquatur: quod Christus sepultus effe dicitur , significat ad inferos descendiffe ? Deinde , non est verisimile, irrepere posuiffe juperfluam eiufmodi battologiam in compendium bec , vbi fummatim , quam fieri potest paucifimu verbu. pracipua fidei capita notantur.

Air Bellarminus: Animam nusquam accipi pro cadauere, cum in cadauere fit priuatio vitæ Obiicit Iunius locum S. Augustini epist. 157. ad

Ait Iunius: senolle contendere de hac inter- A Optatum, vbi probat animam possetiam accipi pro corpore;vt Gen. 46. Cundlag, anime que ingref le funt cum lacob in Agyptum, & egreffe funt defemore ilim, Gr. Non enim animam generatam effe ex Iacob, sed corpus. Eademá; notione metonymica accipi vocem anime. Leuit 21. vbi lex inquinari cum dicit, qui intrauerit fuper animam mortuam, bot eft. super defuncts cadauer, vt nomine anima mortua mortunm torpus intelligatur, quod animam continebat. Vcrùm Iunius, fiquid ad rem probare volebat, hoc ei probandum erat, vocem Latinam anima: vel, Gręcam 402), abfolutė politam pro cadauere leu corpore mortuo accipi, hocenim negat Bellarminus. Nam quod pro corpore viuente accipiatur, vel etiam pro toto viuente; nemo nefcit, fed absolute positum istud vocabulum sumi pro cadauere; hoc nimirum luculenta probatione eget. Hinc& S. Augustinus non poluit animam abfolute, pro cadauere seu morticinio; sed, animam mortuam : Et Interpres noster Leuitici 21. v. 1. & 21. non vertit ; animam ; fed , mortem & mortuum ; non ignarus Hebraicam vocem Nephes longèlatius patere, quam Latinam anima, vel Græcam 40%.

220

Quintus locus eft Rom.10. Ne dicas in corde tuo: Quù defiendet in abyffum , id est , Chriftum à mortuu reuocare;ergo Christus post mortem fuit in abysfo. Danzus. Bellarminus locum intelligit de descensu Chrifi ad inferos. Frustra. Quare? Bellarminus folem in tene bras mutare queat, quo ta aliena suggerat pro vern: Quid amplius? Tertia, quarta, quinta, buius ratio, mera est C fallacia ab aquiuocatione. Quishoc affirmat? Danæus affirmator perpetuus & temerarius; probator, nullus. Etiam Iunius hic figuras intonat Nam abyflum accipiait pro mari, id patere ex cap. 30. Denteronomy. Vbi nullum penitus verbum de aby ffo Sud;quù è nobu poterit trăsfretare mare, & illud ad nos v/q, deferre ? Quz verba non citauit Apofto lusjexplicité faltem & formaliter, fed priora tan tuin. Qui noffrum valet ad celum aftenderet neque ca ad mandatum Dei, de quo in Deuteronomio ad literam intelliguntur, fed de ipfo Chrifto interpretatus ell ; & de suo , vel potius Spiritus sancti inftinctu, fubiúxit illa; Qui defcendes in abyffum, &c. Nugatur insuper lunius nescio quid de dicte secundum quid, ad diftum fimpliciter. Ita folet, vt chartas perdat. Nam descendere in abyffum quid fit, ipfe-D met explanat his verbis: id eft, Chriftum à mortuis reuocare. Si quis igitur hoc facere tentaffer, in abysfum descendere debuisser. Qua de caussar Nisi quia anima Christi mortui erat in abysio, hoc eft, in profundissima voragine, ex qua educenda & reuocanda erat, fi cum corpore denuo copulari debebat. Iunius semper haret in aby fo, hoc est, in profundo maris; quasi Christi anima post excession ex corpore in pelagi profunditatibus circumnatauerit.

Sextus locus ell Ephel.4. Qui afcendit. ipfe est & qui descedit in inferiores partes terre. Ait Beza in hunc locum, inferiores partes terra effe jepulchrum. Clamat Iunius: Non exitat bic apud Bezam locus. Vt in tua

editione

# Defensio Cap. 12. Lib. IV.

editione non exstet, num ideo in nulla exstat? AS. Augustino non renitente; quia in hac sua sen-Quoties Beza auxit, minuit, finxit & refinxit fuas annotationes in nouum Tellamentum ? ita vt credibile non fit, Bellarminum hoc apud Bezam non reperisse; præsertim cum odio inferorum leu descensus Christi ad inferos, non erubuerit, commenta, quamuis in eptifsima, comminifei: Hinc in Notis ad c.4. Ephef. impotenter incurrit in Origenem & alios, qui hunc locum de inferisinterpretantur; & iple eò inclinat, vt potius vterum virginis per inferiores, seu, vt ipse vertit, infimas terræ partes intelligere velit, quàm aliquid aliud. Aliam Bezz & Marlorati explicationem probatam hic à Iunio, tanti facimus, quanti eius auctores : nam à Bellarmino hic refutatur auctoritate SS.Patrum & rationibus. Nec quid- B quam contrà mutit Iunius, nifi forfan hæc illius muffatio magni à nobis pendi debet. Non auctoritate bominum pugnatur, fed rei & fententia veritate, quam modd expressmus. Expressifii;at non ex veritatispenu; sed ex scoriis & falsidicis Scholiis Bezz & Marlorati. Nam quod ad Patres attinet; nihil aliud postuloà Iunio, quàm illud, quodolim Beza à Brentio impetratum cupiebat lib. de Majestate Christi, Patiatur nos in re minime omnium dubia, plusculum omnibus, qui vnquam vsquam vixerunt, ertbedoxis Patribus, quàm ipfi tribuere.

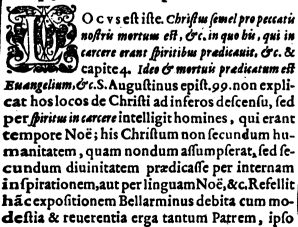
22I

Obiicit Iunius : Chry/oftomum & alios interpretari bunc descensum Christi in inferiores partes terra de humilitate & morte Christi. At hac explicatio spiritalis eft; quz priorem illam literalem non euer- C tit; vt notum omnibus. Lyranus nil aliud dicit, quam Christum per incarnationem descendisse in inferiores partes buins terra, qua funt infertores respectu aliarum partium mundi.

Mox Iunius denuò figuras & figuratas locutiones crepat.Vbique fomniat Tropift a tropos.Quz Danæus circa hoc sextum testimonium blaterat, mera funt mendacia, conuicia; & infanæ paratragædiationes.

#### CAPVT XIII.

Explicatur locus obscurisimus ex epift.I.S. Petri cap. 3. 6 4.



tentia non conquieuerat penitus.

Vbi Iunius: Augustini modestia Bellarminus insigniter abutitur. At tu non abuteris, sed eximiè vteris calumniandi tua arte. Monstra vel vnum verbulum in Bellarmini disfertatione, quod in S. Augustinum aliquo modo ab æquo iudice censeri queat iniuriosum. Quid tu de modestia erga S.Augustinum, alios q; Patres concionaris ! Nota est fronsheretica in fanctos Patres; & qui cam nelcit, confulat Titulum de Patribus & Scholaftici Doctoribu in fympofiacis Colloquiis Lutheri, & quæ ex variis Sectariis collegi initio tertiæ & quartæ Apologiæ contra Misenum Caluiniftam.

Ait Bellarminus, expositionem D.Augustini repugnare communi aliorum Patrum fententie: multosq; Patres citat. Iunius solito recta deprauandi studio, oggannit, alios Patrum locutos de Filio Dei fecundum naturam dininam, alios fecundum animam bumanam; qua proprie, qua figurate accepisse : alios denig, de carne Christi. Hæc pro sua asseuerandi au-Coritate Iunius, quz tantum abest, vt prolatis Patrum testimoniis probet, vt ne probare quidem tentet. Scilicet, caro feu corpus Christi descendit ad inferos, relicto fepulchro. Scilicet, natura diuina descendit ad inferos, id est, eò, vbi antea erat, quandoquidem omnia complet. Scilicet, figurate loquuntur fanci Patres, cum diferte scribunt, Christum post morté, seu Christi animam descendisse ad inferos, & prædicasse, spiritibus, qui in carcere erant.

Iustinus in Dialogo cumTryphone,& Ireneus lib.3. cap.23. citant verba quædam Ifaiæ, inquit Bellarminus, que modò non inueniuntur, fimillima verbis S.Petri,&c. Iunius. Quid ifte locus ad ret Nam eft allegoricus. Miratus fuiffem, fi tropifta nofter locum adeo perspicuum non tentasset eludere per figuras. Quid allegoria in hisce verbis? Commemoratus est Dominus fanctus Ifraël mortuorum fuorum, qui dormierant in terra sepultionie, & descendit ad eos Euangelizare falutem, que est ab eo, vt faluaret cos. Que necessitas vel ratio cogit, vt relico literali, coque planissimo sensus, ad allegorias Caluinia-D nas confugiamus ? Iunius ait, hec. fi Ifaie funt, ex cap.26 deducta effe. Sit ita. Quanquam Iunij conie-Aurz neguaquam in oraculis cenferi debent. Veruntamen Ieremia magu effe putem, vt feribitur apud Iuftinum Martyrem in Dialogo, & apud Irenaum libre 4. capite 39. Eundem adducit lib.5. cap.vlt. Sed dißimulato Prophete nomine. Hoc iplum notauit ante Iunium Feuardentius in caput 23. lib.3. Irenzi: At cuiufcunque sit hæcsententia, parum interest, quia facra est, fiue ab Isaia, fiue ab Hieremia processerit: Quam Græce fic Iustinus recitat, iurion Si 6 אוֹפום ל שוֹאה מחד ודר פאא דשי זעיקשי מודע דשי אבאטון אווייאי שי rd mieur uni.Hunc locum testatur Iustinus à Iudzis, odio Christi, ex editione septuaginta In-

> 03 terpre-



Defensio Cap.14. Lib. 1V.

terpretum expunctum effe: quos Iunius guadan- A renus imitatur, dum literalem fenfum eradere, & in allegoricum transformare conatur.

<u>z z z</u>

His omilsis, pergamus. Dicitur Chriftusprefettus fpiritu ad predicandum fpiritibus: id enim refert illud , in que , nimirum firitu , veniens, &c. at spiritus, qui hic distinguitur contra carnem, non videtur posse significare aliud, quàm animam, non ergo fola divinitate, fed etiam anima Dominus ad prædicandum spiritibus profectus est. Iunius. Negatur affumptio, seu Minor. Quæris causfam ? Eccetibi, quis falfum est spiritu in scripourie animam fignificari, vbi carni opponitur; nec vllo ex loco putem probari poffe. Quid ergo commendauit Chriftus in cruce Patri, illis verbis? Pater in manus tuas commendo spiritum meum : Si spiritus hic, prout à B carne diftinguitur, non fignificat animam?Quid tradidit, quid emisit Christus, quando in cruce spiritum tradidisse & emisisse scribitur, fihis locis nomine spiritus non intelligitur anima, prout à carne seu corpore distinguitur?

Æquè friuolum & nugatorium est, quod subdit Iunius: Vbi de Christa ba voces enunciantur, solenne est carne humanitatem; spiritu diuinitatem eius significari. Ex quo sequitur, Christum in Cruce Patri suo commendasse diuinitatem, quia commendauit ei spiritum. Item diuinitatem moriendo emissise; quia emissi spiritum: Ettradidisse diuinitatem, quia tradidit spiritum. Pulchrè prosecto. Quo non prouebitur Iunius odio veri ad inferos descensus Christi?

Ait Bellarminus; illius : Mortificatus quidem carne, viuificatus autem fpiritu, hunc effe fenfum; Chriftum carne mortificatum, fpiritu viuificatum in paßione; quia caro mortua mansit, anima verò non potuit occidi, fed manfit viua & operans, ac triumphans de inferno. Iunius hic aquinocationes & collectionem à particulari ad vniuer (ale fomniat. Vbi talis collectionis exemplum? Vbizquiuocatio? Num in voce fpiritus? Tu quidem ais: Quid aiendo efficis, nisi quòd te Aium Locutium facis? In tota Petri periodo accipitur furitus pro anima & animabus humanis. Quz hic zquiuocatio? Probat tandem Iunius vocem spiritus hîc non accipi pro anima; quia Chriftus dicitur vinificatus fpiritu. Anima non po. suis viuificari; nam ea demum viuificari dicũtur, qua mori poffunt ; anima autem non potuit occidi. Vnde probat Iunius illud folummodo dici vinificari, quod occidi potest ? imò illud maximè viuificatur, quod non potest occidi. An non Bellarminus productis scripturæ exemplis demonstrat ; viuificari este non occidi? Cur tu nihil ad hæc exempla? Quanquam anima Chrifti etiam dici potest per excessum ex corpore viuificata, quia liberata est ab omni molestia & angore, quem in corpore existens partim in appetitu sensitiuo, partim quoque, vt nonnullis placet, tempore passionis, in ipsa voluntate, pertulerat.

Ait Bellarminus; illud: Veniens predicauit; non poffe accipi de diuinitate , nisi improprie. Iunius: si improprie dicit pro eo , quod est figurate, agnoscimus. Impropriè dicit pro co, quod opponitur vocabulo proprie. Nam diuinitas proprie non mouetur, nec de loco ad locum propriè venit; ergo improprie. Itaque si illud : Veniens predicauit, accipitur de diuinitate; impropria erit locutio: non vitiefa, vt calumniatur Iunius; neque enim improprium idem est, quod, vitiosum. Iunius illud; veniens predicauit; accipit de persona Chrifti. Etiam Bellarminus, sed de persona non præcisè, nam & hzc moueri nequit, sed de persona secundum animam; mansit enim animaChrifti, quantumuis à corpore leparata, hypoftatice coniuncta Verbo.

224

.

Danzushic non scribit, sed prorsus infanit. Mentitur I. Bellarminum ex loco Petri colligere, Chriflum nihil in anima paffum , fed in folo corpore ; contra illud, Triftie est anima mea. Nihil de hocifto quidem loco, Bellarminus. Mentitur II. Verbum mogeniadre ex fententia Bellarmini, non poffe accipi proitione vel aduentu metaphorice; quo pacto Deus in scripturis dicitur aliquando iuisfe, venisse, descendiffe; itione, aduentu, & descensu metaphorico. Mittit Bellarminum ad Thefaurum Stephani & Scholia Bezz. Nil opus hac missione; quianotio hac Bellarmino non estignota. Fatemur aliquando impropriè accipi Verbum \*\* ed'ese : hoc loco diui Petri, participium eius #0seusis improprie vsurpari; abnuimus; sed pro vero locali motu animæ Christi poni affirmamus. Nec obstat, quod masculine dicatur mogeu-Shis, quod non videtur construi posse cum vocula luxo , anima; nam Chriftus coscousie , profectus feu veniens pradicanit, fed mari fuzui, fecundum animam.

Dicit Bellarminus, fi per spiritus, qui in carcere erant, intelligantur homines viuentes; consequens videri, S. Petrum de industria affectasfe improprietatem & obscuritatem. Negatur.clamat Iunius. Non enim dicit Petrus, anra lui es qu-Aary, fed posius, nois à quary. Quidhocadrem?fiue illud dixerit sanctus Petrus, siue hoc; oratio obscura & impropria redderetur; fi per siritue in carcere intelligerentur homines viuentes. Quisenim italoquitur, vt homines viuos, appellet firitus in carcere ? Quanquam Iunius, tanquam lucifer, aliter tenebras ab hac oratione diui Petri fugat. Nam iuxta illum fensus est; in quo spiritu, his, qui in carcere sunt; hocest, his, qui iam pœnis æternis propter fuam incredulitatem adiudicati, addicii & adstricti sunt, venienspredicauit, nempe Christus secundum divinitatem, & veniens pradicauit, non quando iam in carcere erant, fed cum adhuc in hac vita degerent. Quistam lufciofus fit, qui illata hac Caluiniana in hunc locum luce; omnia longè lateque íplendeícere non videat , omni fermonis obícuritate & improprietate fublata?

Qua

### Defensio Cap. 14. Lib. 1V.

B

320

Qua fronte autem pugnare fe fingit Iunius pro fententia D. Auguftini; cum hæc, quam nobis propinat, non fit ex S. Auguftini officina, fed ex lunij & Bezz cerebro; nam S. Auguftinusper spiritm invarcere, non intelligit, Spiritus feu animas inferni pænis iam fubiectas, vt Iunius; fed homines viuos, & in terra adhuc fuperfities. Vocer vis ès ovaai moduam Bellatminus perperam interpretatur. firitibus in carcere, inquit Danzus. Beza facilè, rectè explicat, firitibus in carcere exiftentibw; id eft, qui nunc exfiftunt in carcere inferni. Sed quàm facilis & recta fit hzc explicatio, paulò pôft docebit Béllarminus; & partim iam vidimus in Iunio.

325

Dicit S. Petrus cap. 4. Ideo is mortai pradicatum est Euangelium : vbi per mortuos verè mortuos intelligi ait Bellarminus; ex quo concludit: Igitur veris mortuis Christus prædicauit, id est , ad veros inferos descendit. Non sequitur ex ambiguo.inquit Iunius. Vbi hoc ambiguum? An non demonftrauit Bellarminus mortaes co loco pro verèmortuis fumi? Imd fequitur contrarium plane, inquit Iunius, fi qui diligentiu attenderit, ex borum lo. corum comparatione in hunc modum : vt viuos & mortuos Chrift mindicaturus eft, ita pradicauit Euangelium fu um : Viuos autem & mortuos (qui nunc quidem funt viui & mortui) Chriftu indicabit vinentes (facta refurrectio. ne) tempore iudicij fui : eodem igitur modo, viuu & mortun dicitur prædicaffe,& isa oportet intelligi, nempe dum viuerent.

Si neges Maiorem; nil fuppetet Iunio, quo eam fulciat. Nam mortui, dum mortui erunt, hoc eft, dum eorum anima extra corpus verfabitur, non iudicabuntur in extremo iudicio; fed iudicabuntur refumpto iam corpore, atque adeo viui. At S. Petrus ait, Euangelium prædicatum effemortuis formaliter, hoc eft, vt mortuis, quorum fpiritus feu animæ extra corpora exfiflant. Ait enim : Rtddent rationem ei, qui paratus eff iudicare viues & mortuos; id eft, verè mortuos; Nam vttales quoque, hoc eft, vt verè mortuos paratus eft Deus iudicare, ideo enim & mortuis, hoc eft, verè mortuis, quos Deus paratus eft iudicare; preditatum oft.

Dicit Bellarminus: nulla apparere connexionem, fi quis prædicationem hanc referat ad tempora Noë. Quomodo enim ilta cohærent; Chriftus in passione sua carne mortuus est, spiritu viuus mansit, ideo Deus olim prædicavit hominibus per Noë. Euidentisima est cobarentia, occinit Iunius. Affentior, fed ita, fi fomnia Iunij nobis pro euidentia obtrudi patiamur. Audiamus tamen Iunianam cohærentiam : Hortatus oft Petrus, vt afflittiones perferamus, in en fanttificemus Deum, fidem profiteamur, colamusq, bonam conficentiam, vt pudefiant, qui inceffunt nostram bonam in Christo conuer stionem. Hanc bortationem confirmat Petrus à virtute Christi,tum in persona ipsius, tum in Ecclesia membrie constanter demonftrata. In perfona ipfim ; nam & Chriftus, inquit, vtnos ad Deum adduceret, semel pro peccatis

dem carne, viuificatus autem spiritu. In Ecclesia verd, tum prifca, tum noud; quoniam communis verig, of bona illa in Christo conversatio. Prisca autem, in quo, nimirum, profectus prædicauit etiam spiritibus, qui sunt in carcere, immorigeris olim, cum semel exspectaret Dei lenitas diebus Noë, cum exftrueretur arcain qua pauce, id est, octo anime fernate funt in aqua. Hac verd nous, & Christians Ecclefia, quo etiam nos antitypum baptilma nunc feruat,&c. Quo autem, puta eodem fpiritu, quo & Chriftus viuificatus eft, & prisca Ecclesia instituta. Hoc Iunij bitumine quid non coalescat, & cohærere cogatur ? Nihil tam dissipatum & disparatum erit, quod non coëat, si huiusmodi cœmentum adhibeas. Quis non videt commenti vanitaté, quando dicit; Prifca Ecclefia fub Noë mentionem factam, poftea etiam noue, quod virig, communis fit bona illa in Christo conuersatio ; cum temporibus Noë omnis caro corruperit viam suam, octoque duntaxat animæ generale exitium euaferint, ipleque Petrus mentionem fecerit, non corum, qui bona conuersatione Deum tunc colebant, sed qui increduli fuerant;& ad omnia falutaria monita aures obturauerant, donec in ipfo interitu sapere didicerunt, & ad Deum confugerunt. Quistam stupidus est, vt hos, tanquam exemplar bonæ conuerfationis, à S Petro Christianis propositos fuisse afferat / Quis & illos commemoratos credat, tamquam paradigma efficacifsimæ virtutis Christi & passionis eius, in quibus omnis efficacitas & virtus Paísionis Christi penitus deperdita fuit; nam omnes istos incredulos aternis suppliciis effe addictos, tradit hic Iunius, & Caluinus in hunc ip sum B. Petri locum. An deerant S. Petro priscz Ecclesiz exempla virtutis Christi apta & ad rem idonea ? Cur non protulit Abraham,Iacob,Isaac,Dauidem & similes, in quibus virtus Christiluce meridiana euidentius elucet? Quomodo Christianam patientiam, fidem, & fanctimoniam nos docere volnit exemplis eorum, qui in æternum perierunt, ex Caluinistarum quidem sententia?

Citat Bellarminus S. Hieronymum dicentem, Deú puniuiffe multos tempore Noë aquis dilu-D uij, ne deberet eos punire in gehenna in æternum. Obstrepit Iunius. Quid boc ad causfam & fermonem institutum Petris Multum. ô luni, quia inde apparet, Christum apud inferos, non damnatis in æternum, sed aliis prædicasse, qui olim quidem fuerant increduli, sed postmodum incredulitatem falutari pænitentia expiarant. Et quáuis eo loco patientiam, & molestiarum tolerantiam exemplo Christi pro nobis mortui S. Petrus docuerit; interferit tamen & illa; quæanima Christi à corpore seiunsta egerit; quo peruenerit, & hoc vt charitatem Redemptoris nostri in nos luculentius ob oculos poneret.

Sed en folidifsimum argumentum, quo demonftrat Iunius prædicationem, cuius meminit

04

S.Pe-

## Defensio Cap. 13. Lib. IV.

327 Media antecedunt finem tempore in its rebui, qua fiunt sum tempore ; medium autem est pradicatio : finii,iudicatio in carne & vita in firitu : antecefic igitur prædicatio buns vtrumg, finem. Vtrumg, autem finem fui prestat in

bac vita Dem , lemperg, prastitit : ergo & pradicatio apud viuos antecefferit in bac sâdem vita, neceffe eft. Respondeo, media ad conuersionem antecedere finem, hoc eft. ipfam conuerfionem. Præceffit ergo & prædicatio aliqua apud istos, qui tempore Noë erant increduli; &, superueniente diluuio,pœnitentiam egerunt; fiue illa prædicatio facta fuerit à Deo per Noë, siue per internas inspirationes, siue vtroque modo. At prædicatio Christi in inferno non fuit ad conuertendos incredulos, fed folum ad fignificationem gaudij B magni faciendam piis animabus, quibus annunciauit completam effe redemptionem, vt intelligerent se iam inde liberandas, & tempore fuo etiam corpora recepturas, vt bene Bellarminus explicauit. Itaque necesse non fuit, vt hæc

prædicatio ipfam incredulorum conuerfionem

antegrederetur. Ait Bellarminus, Augustinum postea cognouisse sinum Abrahæfuisse in inferno, licet de co dubitauerit in Epist. 99. id patere ex tract. in Pfal. 85. & lib. 20. deciuit.cap.15. Obiicit Iunius Augustinum Psal.85.vti voce fortaßin.& lib. 20. de Ciuir. hac phrasi. Si enim non absurde credi videtur, &c. Non ignorauit hoc Bellarminus; attamen ex vtroque loco manifelte apparet, S.Augustinum C opinatum effe, finum Abrahæ effe apud Inferos, tametsi quia certus sententiz suz non erat; nihil definite affirmare voluit. Si tamen Iunius defiderat locum Augustini in quo nullum dubitationis vestigium insit, sinum Abrahz fuisse in inferno:accipiat istum ex ferm. 137. detemp. in die fancto Paschz. Vultis tamen audire quid egerit ? audite, quid fecerit. Nulla necesitate, fed propria voluntate in ligno fe fuspendi permisit, claus corpus suum perforari non renuit, animam ponendo mortem sustinuit, carnem in sepulchro pofuit, & comitante fecum anima, ad inferna descendit. Per banc electi , qui quamui in tranquillitatis finu; (quid est tranquillitatis sinus, nisi Abrahz sinus?) tamen apud inferni claustra tenebantur. ( erat ergo finus tranquillitatis feu Abrahæin inferno) ad Paradifi amana dutti funt. Qued ante paßionem dixit. in refurrectione fua Dominus impleuse. Si exaltatus fuero,inquit, à terra, omnia trabam ad me. Omnia etenim traxis, qui de electie suie apud inferos nullum reliquit. Omnia abstulit viig, electa. Neg, enim infideles quosque, & pro fuis criminibus aternis supplicits deditos, ad veniam Dominus refurgendo reparauit : sed , illos ex inferni clauftris rapuit, quos juos in fide , & actibut recognouit. Vnde rette etiam per Ofeam dicitur : Ero mors tua, ô mors : ero morfu tum inferne. Id namą, quod occidimus, agimu, vt penitus non fit. Ex co autem quod mordemus, partem abstrabimus, partemý, relinquimus. Quia ergd, in electis suis funditue occidit mortem, mors mortu exflitit. Quia verd ex inferno partem abstulit, & partem reliquit, non occidit

S. Petrus, factam ad viuentes, non ad mortuos. A funditu. sed momordit infernum. Nec video, quid Iunius contra tam luculentum testimonium allaturus fit; quàm fermonem illum non effe Auguftini. In quo adftipulatores non ex triuio, fed ex Lycéo habet. Verum in Crifi nullius prziudicatur Crifi, fua cuiq; libera eft, dummodo ab omni lege & norma non abscedar.

> Discussa S. Augustini sententia, transit Bellarminus ad commentum Bezæ, qui exponit, vt fupra Iunius. Chriftus in fpiritu, id eft, diminitate, veniens pradicauit fpiritibus in carcere, id eft, fpiritibus, qui nune fant in carcere inferni ; fed tunc, quando en pradicabatur, non in carcere , sed in corpore erant , quando fiebat scilices arca Noë. Hæc Beza, qui pro; erant, antiqui noftri Interpretis: vertit, funt, vt figmento fuo locum struat. Et quamuis in Graco nullum sit verbum: tamen omnes Latini hacenus legerunt, erans: imò ipse Caluinus in Commentario 1. Epist. S. Petri ita vertit; In que & iu, qui in specula erant, spiritibus, profectus pradicauit; & Græci à Bellarmino citati exponunt; erant, non autem funt; quia eos volunt à Christo liberatos de carcere; non potuitautem verè dici tempore Petri de illis spiritibus eostunc in carcere fuisse. Iunius. Negamus. (Quid nobis cum tuo Negamu? Redde negationis aliquam rationem, fipotes. ) Nam Augustinus Epift. 99. plerung, reddit, conclusis in carcere, ad presens tempurespiciens. Quomodo S. Augustinus ad presens temps, hoceft, ad tempus D. Petri respicere potuit, cum ipfe per spirium in carcere, intelligat animas temporibus Noë, quando condebatur arca, adhuc in corporibus existentes, seu viuentes homines; & ad viuos, & in his terris degentes prædicationem illam à Christo secundum diuinam natură, institutam & perastam scribat. An ztate D. Petri spiritus illi adhuc in corporibus verfabantur, feu, quod idem eft, an illi, qui Noëtico diluuio interierunt, D. Petri seculo adhuc superstites erant? Quid, an non ipse S. Augustinus in ipfo vestibulo Epistole ad Euodium sic legit : In quo & iis , qui in carcere erant , fpiritibus veniens pradicauit,&c. Itaque illud ; carcere conclusis, resolui debet in istud. Qui in carcere erant conclusi.

Pergit Iunius. Clemens Alexandrinuslib. 6. Stromat. & Oecumenius prafente viulur, rois de asy D rerezeuirois.iu.qui in inferno continentur. Cur non; iu, qui in inferno concludebantur, vel, vt Augustinus loquitur, conclusi erant? An participium 10772/114 ner hanc fignificationem refpuit ? An folummodo przientis temporis verbo exponi poteit?

Gloffæ&Lyraniexpofitio myftica eft, non litteralis; nec aduerfatur noftræ ; fed eam fupponit, ficut solet sensus spiritualis litteralem supponere.

Tertia opinio est Caluini lib. 2. Instit. cap. 16. 5.9. & in Pfychopannychia, & in commentario in 3.cap.Epift.1.D.Petri, qui vult, Chriftum prædicasse piis & impiis, defunctorum spiritibus, non quòd ad eos venerit per animæ prælentiam, fed quòd effecerit, vt sentirent effectum passio-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 14. Lib. IV.

nis & mortis suz, & boni quidem gaudium reci- A tio Bezz vera est; non potest este vera explicatio perent, mali mærorem: illudque S. Petri in øvnaxi, vertit; in fecula; non, in carcere, &c. & verfionis cauffas reddit, vt habes apud Bellarminum; fuumque delirium tanti fecit; vt dixerit, ferare se benes omnes id approbatures. At cum iple inptimis Beza illud non approbarit, oportet, vt vel Caluinus falsum dixerit, vel Beza vir bonus non fuerit, vtrecte ratiocinatur Bellarminus. Clamat lunius. Malenola interpretationes; argumentatio falfa, & imdigna conuicia bic adbibentur ad fundamentum falfum. Nam vbi tocorum Caluinus bis verbis vfus eft ! In Plychopannychia his verbis vsus est Caluinus. An opus illud nunquam legisti? Vix crediderim. An non in eo exstant hæc verba, vbiprædictum S. Petri locum tractat. sic enim (vt Bellarminus ex Calui- B no recitauit ) *ill<del>u</del>m locum interpretor , qui multa inge*nia torfit, & per/uafurum me bonis omnibus confido. Deinde que nam funt ille maleuole interpretationes? Quæ falla argumentatio? Quæ indigna conuiria? Certè Bellarminus conferens inter se Bezz & Caluini fententias, carumque discrepantias, nil aliud dicit, quàm quòd Caluinus & Beza dicunt, remota omni verborum contumelia. Et argumentatio, quamex dicto Caluini contra Bezam Bellarminus texuit; spote sua, nemine educente & deducente, ad manum quafi fluit.

329

Sanè, fi Caluinus verum dixit , nec Iunius bonus virerit; quia amplectitur fententiam Bezæs que confistere nequit cum Caluinisomnio : Et Iunius palam fatetur, fe non conflituisfe fententiam Caluini prastare, bumanis oculis etiam vidiffe Caluinum : omnia scire effe divinitatis. Ergo aut Iunius non est vir bonus : aut Caluinus mentitus est. Solertior hic fuit Iunio Danzus; quia retorquet Bellarmini argumentum in Bellarminum, nempe nec ipsum bonum virum esse; quandoquidem Caluini fententiam fibi non est passus persuaderi : fed inepta est retorsio ; quia Caluinus nomine bonorum, intelligit Caluiniane bonos, hoceft, fuos, & fibi deuoros bonos; qualis abfit, vt Bellarminus habeatur. Haberi autem debebant & volebant Beza & Iunius. Porro in Pfychopannychia legit adhuc Caluinus cum vetere Interprete : In carcere: non in fecula : fed posteris annis vberiore luce ex orco collustratus, ridiculam illam suam Dergo ita factum eft. Plane subtiliter, à poffe ad effe. Nec *feculam* erexit.

Ad finem capitis dicit Bellarminus, perstandum in communi patrum fententia, quæ docet, Chriftum in carcere inferni fanctis Patribus predicasse. Hic furiis exardescit Danzus Furor eius I. eft ifte, Bollarminum falfum committore. II. Bellarminum doctrine Petri falfum & erroneum dogma adferibere & affingere. I I I. Bellarminum deducere animam Christi ad infernum damnatorum seu gebennam. IV. Bel-Larminum scribere, animam Christi ibi predicasse d'anersenciaffe pænitentiam. V. Ex fententia Bellarmini animam Christi liberasse damnatos ad gehennam. V I. Bel-Larminum incidiffe in reprobumi fenfum , quòd repudiarit veraminterpretationem Beze, & Augustini. Si exposi-

Augustini; si hæc,falsa erit illa; quia sunt diuerlæ & enisane. Cur nulla mentio explicationis Caluini 1 An hæc vera non eft, etiam apud Dangum? Profectò vera effe nequit, fi vera Bezz. VII. Bellarminum elegisse omnium pesimam sententiam. VIII. Idg, vt diues Monachorum ararium amplificet pro virili. I X. Et ex ea culine fuligine otiose viunt & pafeatur. Habes Enneadem furoris Danzani.

### CAPVT XIV.

### Adfertur traditio Patrum de de-(cenfu (bristi ad inferos.

O cloco prorfus eft fibi gemellusDa-nzus : calumniatur & mentitur, Bellarminum ad Patres confugere, quòd animaduertit imbecillitatem argumentorü hactenus allatoru : Hos Patrum prafidium effe

prorsus inutile & infirmum; non effe licitum in articulo fidei ad bominum auctoricatem se recipere : patribus babendam fidem, quatenus cum scripturu cocordant. (Quis abnuit? Sed num ideo difcordant, quia iudicio. Danzi discordant, vel discordare videntur?) symbolum Apostolicum & duo Concilia Toletanum & Lateranense titata à Bellarmino facere pro Caluinisti (faciunt, si quis Caluini in illud; Descendit ad inferes; Commentarium non arbitretur commentitium, nec execretur, vt blasphemum & atheu) C Patres à Bellarmino adductos non sapere ex Dei Verboine. que sententiam suam ex Dei verbo confirmare; sed duntaxat ex fuis coniecturis, & ex errore, quod piorum anim as ante Gorifti incarnationem non in calum euslare crederent, sed in infernum detrudi. Omnes Patrum sentensias manifeste pugnare contra illud: Hodie mecum eris in paradifo : Cui potius credendum, quam centum millibus Patrum. Quid multis opus est ? Fatetur Danzus patres effe nostros, patres pro Bellarmino stare; fe patrernihil merari. At nos moramur & pluris facimus Patres hoc capite à Bellarmino enumeratos, quam Caluinum cum centum millibus Caluinisticis sannionibus & scurris.

Sed en argumentum. Bellarminus concedit potuifle Christum animas ex inferis liberare, sine reali descensu; meliore fide; quamuis tectiore astu versatur Iuniús in eludendis Patrum teftimoniis à Bellarmino adductis. Multa nugatur de vocabulo adre quali iam cap. 10. non sat nugarum spiper hoc ipfo nomine nobis appoluisset. Nechamen vllum Auctorem, etiam hic laudare poteft, qui proprie alu aliter, quàm pro subterraneo animarum habitaculo vsurparit. Ne Diphilus quidem aliter accipit, cuius multos lambos recitat Inniusex lib.5. Stromat. Clementis Alexandrini. Miratus fui, Iunium, qui nihil nescire volebat, plerosque illorum lamborum adeo vitiosè protulisse, vt præter nomen, nihil de lambo superesset; quasi Sylburgius in Græca editione

Cle

### 221

# Defensio (ap. 14. Lib. IV.

B

Clementis pridem ex Eusebio Iambis istis me-A dicinam non fecerit.

#### Sed his omifsis, intonat Iunius, aquiuocationes & figuratas locutiones, quibus Patres de Christi ad inferos descensu differentes vis fuerint. Addit & hoc; multos recentiores ex patribus in banc sententiam deuenisse; tum ignoratione bomonymia abductos, tum communi opinione in Ecclestam recepta sine fundamento scriptura. Adiungit & hoc reuerentiæ suæ in sanctos Patres specimen. De sequentibus omnibus testimoniu ita statuimus; singula ex veritate, quacung, possumus commode, interpretari oportero: qua verd se babent secure abumanister à nobu ex charitatu lege tolerari; aut ex veritate (si qua forté contra fidem veniunt) improbari;

cum nulla de bis Canonicarum scripturarum expressapro-

feratur auctoritas, ve Augustinus loquitur. Agimus gratias pro humanitate, & charitate in fanctos Parres, quam tamen necipfi postulant; quia dolosa est; nec nos desideramus; quia sub melle tegit aculeum. Testimonia Concilij Toletani & Lateranenfis negat Iunius, fi accipiantur preprie, hoc est, si non vertantur in sropes Caluinianos. Oportet ergo, vt & articulum illum fym-, boli neget. fi proprie accipiatur, quia Concilia hec nihil aliud afferunt, quàm quod articulus ille fymboli complectitur. Et certe iam dudum Caluinus articulum illum; Descendit ad inferos; à litterali & germano fenfu ad tropicum fuum, vel potiusphantasticum detorsit: quo przsidio ineptisimè etiam Iunius hic eludit testimonium Thadmentitur malè à Bellarmino verba Thaddzi referri.

Eadem arte declinare nititur euidentaisima Ignatij. Iustini & Irenzi testimonia ; & imperitiffime dicit; Irenzum hoc velle, separari quidem animam à corpore, sed tamen bominem adbuc secundum corpius in terra inferioribus degere : Nihil, minus dicit, vt fatebitur, quilquis oculis non Iunianis Irençum inspexerit. Expresse afferit, Christum lege mortuorum secundum animam ad inferos descendisse, & vsque ad tertiam diem in terræ inferioribus commoratum effe, in medio vmbra mortu, vbi erant animz mortuorum. Ex quo infert, etiam discipulos debere, post mortem, ad inferos secundum animam descendere; non enim esse disci- D pulum supra magistrum; & per locum inuisibilem intelligi inferos. Quid autem de hoc postremo D.Irenzi asserto sentiendum sit, nil attinet hic discutere, sufficit, quod descensum Christiad inferos, manifestisime adstruit: ita vt Inferos per Iunium fuum nihil vel caliginis vel offuciarum reipfa offundere queant; licettentent; quo artificio Iunius etiam illustrissimum locum Clementis Alexandrini lib. 6. Stromat. obnubilare conatur, impudenter mentiens Clementem Ad ris ès de ( subaudiving, vel simile quid ) per eos, qui sunt in inferno, intelligere cos, qui bic vitam infernalem ducunt : quo nihil alienius à sententia Clementis dici poterat; cuius sunt ista.

Pradicauit Dominus sis quog, qui erant apud inferos : Dicis quidem certe scriptura : 10b. 28. Dicit infernus perditioni, eius quidem speciem non vidimus, eius autom vocem audiuimus. Non locus viig, voce accepta, dicit ea, qua prius dicha funt, sed ö, qui sunt collocati apud inferos. & se ipsos tradiderunt ad exitium, tanquam ex naue aliqua, se sua diderunt ad exitium, tanquam ex naue aliqua, se sua sudierunt vittutem, & vocem. Nam, qui sana mentis, & iustorum & peccatorum animas esse existimauerit in vna condemnatione iniussisa, maculam infundens providentia? Quid verd, an non significant Dominum annuntiasse Euangelium, & iie, qui perierant in diluuio.vel potim vin&s succatorum acception continebantur & custodia?

An non linguli apices clamant, hic fermonem effe de mortuis, feu de animabus, quæ apud inferos detinebantur? Et tamen hunc tam perípicuè lucentem folem non veretur Junius nebulis fuis obfcurare.

Post przdicta subiicit Clemens : Oftensum est autem in secundo quog, stromate, Apostolos consequenter Domino, iu quog, qui erant apud inferos, annunciasse Euangelium. Oportebat enim, vt existimo, sicut hic, ita illic quog, optimos, ac prestantissimos discipulos essemblist imitatoros, vt vnus quidem, vos qui erant ex Hebrain, alij verd gentes deducerent ad conuersionem, hoc est, cos, qui in iussitat on persette sed cum errore, & prolapsione vitam transegrant.

Non examino hic, quam hac fint vero confodzi, vnius ex discipulis Domini, & insuper Cina. Duo moneo; primum, codem modo Irenzum loqui cap. vlt. libri quinti; vltimo, inquam, veteris editionis; nam Feuardentius ex vetuftis codicibus plura adiccit. Alterum, hinc elucere, quod verum credimus, & vt dogma fidei tuemur, Christum vere ex Clementis sententia ad inferos descendisse, prædicationis causa; cum exemplo magifiri côdem Apoftolis vita functis eundum fuerit, vt quidem Clemens arbitratur; qui rurlus ait ; Si igitur Dominus nulla alia de cauffa descendit ad inferos,quàm, ve annunsiaret Euangelium, ficut certe descendit; aut descendit, vt annunciaret omnibu, aut folu Hebrau. Atg. fi omnibus quidem , falui er unt omnes, qui crediderint, ettamfi fint ex gentibus, cum tam illic confesifuerint.&c.

Observa ex Iunii delirio sic hac Clementis verba interpretanda esse. Si igitur Dominus nulla alia de caussa descendit ad inferos, id ess, ad homines vitam infernalem agentes, &c. Ingeniosisime; præfertim cum subdat; Apostolos quog, sicut bic; id est, in hac vita; ita etiam illic, id est, in altera vita, apud inferos, Euangelium annunciasse is, qui ex gentibus apti erant ad conuersionem. Adscribam hic, quæ eruditus Scholiasses Clementis annotauit ad hunc, de quo agimus, locum, quia toti aduersus Iunianam vanitatem disceptationi non parum lucis adseret. Non eadem penitus verba, sed qua tamen videtur in mente babusse Clements, Iobi sunt 28. y. 12. i amona valitatem estare, annotaut ad suriss to noi videtur in mente babusse Clements, Iobi sunt 28. y. 12.

ft in

# Defensio Cap. 15. Lib. IV.

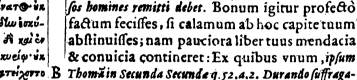
ftris audinimus famam eius. Chaldaice paraphrafis inter- A pretatio ; Domus perditionis , & angelus mortis di xerunt. Clementis verba funt : Noyer & adus Ty amoreia : ado uiv สมาธิขั้น อรี่อ่อนลง, อุษงไม่ 🖞 สมาธิ ทั่นข์อนุนลง. Similu est locus 👉 Tobi 26. v. 6. Nudus infernus (or am illo, & nullum eft operimentum perditioni. Jupatos aches inimior aute, un in ist weilohaior ri anwhig. quem fic interpretatur quidam ex veteribus apud Nicetam Heracleen/em in expositione, fen Catena manuscripta C.V. Petri Delbenij Abbatu : דמודת ל שפיקחדו אמי היג דעט לום סבף אלג טירטעומי דע אומים-- Sports of partal. מנוד אלף כא מיד וסע שעולה לכוד ל מפוץ אל , צבל מעם-דמדלג בלאג, אשו א זמידשי דע בלע מחשאמת איז שי ל שמימדשי שב Adors, sei ris chere is erdpig ithjage, epitas & sei is τως παιοιμίαις α້δης, του άπόλκα φατιος παις τυείφ ύκ צאףינצח זעף התפי מוחש שדו דל אשונים, צי של מו לטצמו משדרי אפידם B mes mis and bush what it is i anor (Dar Abtartes Sa the Dopay, צבו דפי שמימדסי. מאל ע צבו היג בלאע אבדא אשי , צבו דער מה מומים לעצמי מושיושי אנקעמי מהלאטרוי.

333

Hac de vnigeniti dispensatione in carne prophetice di-Eta funt. Siquidem coram co tenebrico fus, & fplendore carens infernus nudus eft, &, que illi propinqua eft, perditio, boc eft, mors latere non poteft. Ille (cilicet bomo factu & infernum fooliauit &, qui illic erant, virtute fua eduxit. Dictum eft & in prouerbis; infernus, & perditio manifefta apad Dominum. Neg enim locus, in quo verfabantur anima.qua ante illim aduentum detinebantur, absconditus illi fuit : neg, illi, qui ob corruptionem , ac mortem funditm interiiffe videbantur; fed ad inferos descendit; &, que à seculo fuerant, animes, perpetuis vinculis expedinit. Locus ex Pronerbin citatus est cap. 15. v. 22. Infernus, & perditio-coram Domino : quanto magis corda filiorum bominam.

Origenis tellimonia similiter per figuras & tropos à se amolitur tropicus & figuratus Iunius; fi infulse, quid tum ? Parum follicitus eft, iam enim semel ad omnem impudentiam alea iacta, & fronsobdurata est. Postea, quia tropus non videbatur rem totam transactam dare, Origenem couiciis flagellare ingreditur : & sputa multa exfpuit, tantum vt veritas obruatur. Quali veròhic aliud quæratur, quàm vtrum Chriftus ad inferos descenderit. Descendisse adeo aperte affirmat Origenes, vt Iunius nullam fibi cauillandi viam patere animaduertens à çalumniis & cotumeliis prefidium petendum duxerit Pari candore tractat Iunius loca Eusebij, Athanafij, Bafilij, Nazianzeni, Nysseni, Epiphanij, Cyrilli, Tertulliani, & aliorum, vbique figuras & tropos & ad inferos descensum virtualem, non realem ingeminat:vt nihil penitus ab vllo tam perspicuè aut diciqueat, aut olim dicum fuerit, quod, fi hanc impudentiam Iunianam fectari libeat, in fen-

fum figuratum, hoceft, przposterum, rapere non polsis.



diffe ad inferos.

Thoma in Secunda Secunda q. 52. a. 2. Durando suffragari, boc eft, docere, Cbriftum non reipfa. fed fecundum virtusem folummodo ad inferos descendisse. Qualtio 52.in fecunda fecunda eft de dono Confilij; neque vllum verbum, in quatuor articulis, quibus constat, de Christi ad inferos descensu continetur. Fortè voluit Danzus nominare quzsiionem 52. tertiz partis S. Thomæ; vbi art. 2. ita scribit : Alio modo dicitur aliquid effe alicubi per fuam effentiam ; & hoc mo do anima Chrifti descendit solum ad locum inferns, in quo iufli detinebantur; vt. quos ipfe per gratiam interius vifitabat fecundum divinitatem, eos etiam fecundum animam visitaret & loco. Sic autem in vna parte inferni existens effectum suum aliqualiter ad omnes inferni partes deriuauit; sicut & in vno loco serra passos, totum mun-C dum sua passione liberauit.

CAPVT XV.

(bristum proprie ac reipsa descen-

IHIL ad nos caput istud persinet; Cla-

ad quos pertineat. Ad fue schole sententiarios & otio-

mat Danæus. Cur ergo à tuis men-

daciis intachum non relinquis ? Si ad te & tuos non pertinet, dic, oro,

334

Hæc S. Thomas; quæ Durando minimè patrocinantur; quia Durandus negat Christianimam secundum effentiam ad vllum infernilo. cum descendisse; at S. Thomas dicit, Christianimam fecundum effentiam defcendisse ad inferni locum, in quo anime iustorum detinebantor; ad infernum autem damnatorum feu gehennam tantummodo virtute & effectu. Eline hoc Durandicum?

Mentitur deinde effrenatissime, Bellarminu affirmare, animas extra suum corpus non esse in loco; nam expresse scribit Bellarminus; non esfe improbabilem eorum sententiam, qui docent tam Angelos, quam homines esse in loco per suam D effentiam. Et quamuis postea referat eorum sententiam, qui putant, animas naturaliter non poffe applicari certo loco nifi per operationen, nec operari posse extra corpus; tamen supernaturaliter vtrumque posse. Itaque Deo iubente animam leparatam posse mouere corpora, apparere, loqui, & operari, &c. Quid hæc Durandum inuant? Non possit se mouere anima separata naturaliter, vt quibusdam placet, quorum sententiz ego nequaquam fubscribo, at potest supernaturaliter; vt dicit hic Bellarminus. Ex quibus eriam refutare licet infignem illam calumniam, cum fupra ad cap. 7. Danæus accufat Bellarminum,quasi impie de anima immortalitate sentientem; qudd neget animas noftras effe poffe in loco extra

(แม

# Defensio Cap.15. Lib. IV.

335

per estentiam; aut per operationem. Item quòd dicat,animas extra fua corpora, nullam nifi extraordinariam actionem babere . & nibil extra corpus fuum operari. Nihil dicit Bellarminus de actione extraordinaria; sed naturaliter ait eam nihil operari poffe,posse autem supernaturaliter, idque ex quo rundam sententia, cui præmisit illam alteram; Angelos & animas per effentiam in loco effe; & per consequens, naturaliter operari & se mouere posse. Quz mihi semper placuit; quamque & in Philosophia & Theologia auditoribus meis tradidi. Tametsi neque secunda opinio, quam Bellarminus commemorat, quidquam immortalitati animæ detrahit, vt calumniatur Danæus.

Inter cætera argumenta, quibus Durandus B oppugnat realem Christi ad inferos descensum, etia hocvnum eft ; quòd in ip/o momento mortu Chrifi anime iuftorum in limbo fuerint beatitudine donate fieri autem non potuerit, vt eo puncto anima motu localí, qui tempore indiget, realiter ad illa loca perueniret. Respondet Bellarminus.non effe necesse dicere, eodem prorsus temporis puncto, quo Christus in Cruce exfpirauit, animas illas beatitudinis gloria fuisse collustratas : Nihil enim absurditatis fequi, licet dicamus, gloriā breuifsimo illo tempore dilatam, quo egebat anima Christi ad peragrandum illud fpatium.Secundo refpondet Bellarminus, animas iuftorum, etiam necdum animâ Christi ad inferos delatâ, glorificari potuiffe.

Vociferatur Danzus, becfecere proDurando;nam sur defiendit, fi præfentia realu ad gloriam iuftorum non fuit necessaria? Huic obiectioni iam occurrit Bellarminus Christum non propter solam beatificationem animarum ad inferos delcendisse,sed etiam vt maneret in loco animarum illo triduo, quo corpus iacebat in loco corporú, & propter alias caussas, de quibus S. Thomas 3.p.q. 52.art.1. & ibid.Interpretes.

Obiicit Durandus. Chriftum fuiffe cum latrone in paradiso; non ergo in inserno. Respondet Bellarminus, paradisum accipi metaphorice pro loco gloriz, qualis tunc Christo triumphatore ipse limbuserat. Et ita palam S.Augustinus Epist.57. ad Dardanum in solutione primz Quzst. cuius D verba adscribam, quia Caluinisticam impieraté inligniter redarguunt. Si fecundum bominem, inquit S. Augustinus, Epist. 57. quem Verbum Deus fufcepit, putamus dictum effe : Hodie mecum eru in paradifo; non ex bit verbit in calo exiftimandus est effe paradisus. Neg enimipfo die in celo futurus erat bomo Chriftus I Es v s, fed in inferno fecundum animam , in fepulchro aute fecunilum carnem. Et de carne quidem quod eo die in (epulchro fit posita, manifest isimum est Euangelium. Quod verd illa anima in infernum descenderit, Apostolica doctrina predicat, quandoquidem beatus Petrus ad banc rem teftimonium de Pfalmis adbibet , vbi de ipfo prædictum effe demonftrat : quoniam non derelinques animam meam in inferno,neg, dabu fanctum tuum videre corruptionem. Il- |

fua corpora. Non negat hoc; led ait, effe in loco aut A lud de anima dictum est; quia non ibi est derelicta, vade tam cità remeauit : illud, de corpore, quod in fepulchro corrumpi celeri refurrettione non posuit. Sed in fepulchro pa radifum nullus intelligit. Et Si, quifquam effet ita'abfurdus, vt, boc sapere conaretur, ed qudd illud sepulcbrum in horso erat; cerse hinc ab ista opinione reuocaretur, qudd ille, cui dictum est : bodie mecum eris in paradifo; non illo die fuit cum Christo in illo sepulchro: nec eius fidei, pro magno munere offerretur sepultura carnie, nibil gaudij, vel doloris in morte fentientis, cum ille de requie, vbi fen fue eft, cogitaret. Reftarigitur. vt., fi fecundum bominem dictum eft ; hodie mecum eris in paradifo , in inferno intelligatur effe paradifus.vbi erat eo die futurus fecundum bumanam animam Chriftm.

226

Secundò respondet Bellarminus, si paradisus accipiatur proprie, pro loco illo, in quo protoplaftus olim vixit; non fuisse impossibile animam Chritti fimul in duobus locis existere. Hoc Bellarminus, non autem, quodilli Danzus, cynica prorlus fronte, adlcribit ; animam Chrisli post mortem fuisse duntaxat quoad effectum , no quoad locum cum anima latronie. Cur igitur, inquit Danzus, anima Christi cum aliorum piorum animis codem modo fuiffe negatur à Bellarmino ? Hoc scribere,quod facis, Bellarmine . est Durandum contra te victorem clare pronunciare. Hoc fcribere, quod facis, Danze, eft mentiri & calumniari turpiter & flagitiosès quia hoc non dicit Bellarminus ex fua mente, fed ex Durandi fenfu, cuius argumentú proponit, & mox foluit Tandem mendacia sua hoc mendacio coronat; Bellarminum nihil contra Durandum adferre , quod fenten tiam Durands plane non confirmet. Contrarium fatebitur, quisque alio animo, quàm Danzus, Bellarminum legerit.

Quiritatur Iunius, Caluino iniuriam fieri. quod Cbristi descensum ad inferos secundum virtutem non admiferit. Atqui licet Caluinus lib.2. Inftitut. cap, 16. §.9.concedat, Cbriftum mortun illuxiffe virtute fui fpivirm, nufquam tamen hanc, vt ficloquar, apparitionem, nominat descensum Christiad inferos; fed totum & adzquatum in perpessione cruciatuum infernalium constituit. Quem pro fabula habuisse no modo limbum & purgatorium, fed & iplam gehennam, oftendimus ad cap. 8. quia palam dicit, puerile effe concludere in carcere animat mortuorum : neque est hocfalfa criminatio.vt hic lunius criminatur : Neque falso dicit Bellarminus, Caluinum negare animas à Christo effe beatificat a Audi Iunituum Caluinum lib.3. Inftitut.cap. 25. 5.6.Valde se torquent multi disputando, quem locum occupent (animæ separatæ) & an celefti glorie iam fruansur necne. Asqui stulcum & remerarium est de rebm incognitie altius inquirere quàm Dem nobie scire permitsat. En Deus non permisit nos scire, indice Caluino, num iuftorum animæ iam gloria cælefti fruantur; & de hoc inquirere, notat Caluinus ftultitia & temeritatic nota.

Addit. Contenti fimu bis finibu dininitu nobis pru fcriptis : Animas piorum militiz labore perfunctas in ben tam quietem concedere, vbi cum felici latitia fruitionem

pro

# Defensio Cap. 16. Lib. IV.

B

promiffe glorie exspectant. Nondum ergo potiuntur A diffundende. Vt autem anima instrumentum dipromissa gloria. Nondum ergo à Christo sunt beatificatæ; quia omnia tenentur fuspensa, donec Chriftus appareat Redemptor, inquit Caluinus. Nullam ergo Caluino iniuriam fecit Bellarminus, vt mentitur Iunius. Imò cò impietatis prouectus est Caluinus, ve ne impiorum quidem animas à corpore abiunctas, Gehennæ supplicia iam tolerare affirmet : Reprobis candem effe fortem dubium non eft, inquit Caluinus, loco citato, quam Iudas Diabelu aßignat, vinctos catenu teneri, donec ad fupplicium, cui addiffi funt, trabantur. Nondum ergo ad hoc supplicium tracti sunt Diaboli & impiorum animø

337

Ludit iterum Iunius in inferis & cum inferis, Chriftung, vere non modd anima, sed & corpore ad infe ros descendisse confitetur; verum ad inferos Caluinianos, qui longè fabulofiores sunt, quàm illi Virgiliani & Homerici.

Obiicit Durando Bellarminus: fi defcendere ad inferos nil fit aliud, quàm virtutem passionis Christiad inferos pertingere ac penetrare, tum etiam dici posse, carnem & sanguinem eius descendiffe ad inferos; quia virtus & efficacitas carnis & fanguinis Christi peruenit ad inferos. Iunius. Inconsequens tribus nominibus. I.non valet à communi indinifo, fine à toto in communi ad partes ipfim fingulas. At Bellarminus non argumentatur à toto ad partem vel partes; & vt id faceret, nihil vitij in hac quidem materia comitteret; sed argumentatur à parte ad partem Christi; quz omnes fuerunt partes personæ diuinæ; & hacratione eiusdem dignitatis & energiz. Hinc, vt de toto vere dicimus; Christus virtute passionis suz penetrauit ad inferos; ita verè etiam affirma mus: Animam Christi, item corpus Christiefficacitate & energia sua verè ad inferos permanasfe. Si hoc de anima Christi, itemque de corpore, vere afferitur, licet fint tantúmodo partes Chrifti, cur id de carne & fanguine Christi verè non pronunciaretur, cum sint etiam partes Christi, facræque litteræ redemptionem nostram potiffimum sanguini Christi adscribere soleant.

Secundò, inquit Iunius. Non valet ab eo, quod est tauffa primd, & per se, ve anima est, ad id quod per accidens appellatur cauffa : vt corpus Chrifti non eft cauffa per  ${f D}$ fe, fed anima per corpus, atg, in corpore, ac potius divinitas, per bumanitatem fuam. Audi Iuni, nec integra natura humana Christi, hoc est, corpus & anima coniunctim, nec separatim & diuisim sumpta, sunt caussa per se principalis, virtutis illius & energie, quæ ad inferos & superos, hoc eft, ad Angelos. Christo in cruce moriente, & secundum anima ad inferos descendente manauit; sed sola diuinitas Christiest caussa per se principalis; Instrumentalis autem, anima, corpus, caro, fanguis, &c. His enim diuinitas, tanquam electifsimis organis, cum hypostasi Verbi etiam post mortem in Cruce obitam, vnitis vla est in virtute & efficacia paísionis & mortis Christi ad omnes

uinitatis effe poteft; fic & corpus; & vt corpus, fic & caro; & vt hzc; ita & fanguis; quia his omnibus falutem nostram, & alios mirificos effectus facra scriptura adscribit.

Tertid, inquit Iunius, non valet ex dinerfo facto argumentum; Eft autem factum diuerfum Cbrifti , in fe inferos expugnantis, Ce in nobis expugnantis, emundantisg. peccata noftra. Inferos expugnanis Chriftun anima (emel, Gimmediate : peccata noftra perpetud delet Christus fanguine fuo mediate : non qua fanguir per se , vs optime Cyrillus tradit , fed qua fanguis Christi.

Ineptè omnia; ne dică impie. Împietas enim eft, inficiari, Chriftum corpore, carne & fanguine suo, seu, quod idem, virtute & energia corporis, carnis & fanguinis fui inferos expugnalle, etiam tunc, quando in cruce exspirauit. Impium eft, affirmare, tunc fanguinem Christi effulum nos à peccatis non abluisse; quia foc ipso à peccatis nos lauit, quòd Deum mundo reconciliauit. & media, quibus à peccatis reipla aliquando emundaremur nobis acquifiuit. Ineptum eft affirmare nunc nos per sanguinem Christitantum mediate à peccatis expurgari ; quia emundet nos non præcise, qua sanguis, sed qua sanguis Christi. Ex quo sequitur; mediate tantum per totam quoque humanitatem, id est, per corpus & animam Chrifti coniunctim olim nos redemptos elle, & hodie etiam iuslificari, quia per humanitatem Christinec aliter olim redempti sumus, nec aliter hodie iustificamur, quàm vt est humanitas seu humana natura Dei.

Cætera, quæ hinc inde ex hoc capite Caluinifta fruftillatim vellicat & carpit, nil funt nifixies, vt elogium hoc ad Iunium remittam; cuiufmodi est sepius iam decantata & toties recocta aquinocatio in vocabulo inferni delitescens; ad quam, vtad ignorantiæ Caluinianæ afylum aduolitat, quoties aliquo veteris cuiuspiam scriptoris testimonio premitur; Eiusdem classis est distinctio loci in locum Physicum, & Metaphysicum, & alia.

#### CAPVT XVI.

### Soluuntur quadam dubia.

ENSET Bellarminus probabile; Chrifti animam ad omnia loca in-ferni, atque adeo etiam ad Gehen-nam fecundum fubstantia descendiffe; Et probat hoc, inter catera, aucoritate 5. Augustini Epist. 99. dicentis, Christum descendiffe ad loca inferni, vbi erant dolores & tormenta. Negat Iunius, Augustinum hoc afferere : led facit more suo temerarie & inucrecunde. Legatur S.Augustinus non procul à principio prædickæ Epistolz, & è vestigio disparebit mendacium. vt&illud,Augustinum dicere, Christum no propriè secundum substantiam anime ad inferos descendisse, sed tantummodo figurate secundam

P

71714 -

### Refutatio (ensuræ Danæanæ.

virtutem. Quo nihil vanius. Danzus hic confuc- A que animas iustorum beatificat , apud inferos & voig futum furorem furit. Vociferatur I. Nihil effe milerius Bellarmino, aut inconstantius. I I. Bellarminum hoc capite enertere, quidquid supra tot paginis de Obristi ad inferos descensu disputauerit. III. Bellarminum Thome & Bonauenture & Caletano contradicere. Mendacium de S. Bonauentura : Nam in primo dubio non citatur à Bellarmino, in secundo citatur & approbatur. I V. Bellarminum etiam contraducere Auguftino. Vbi ! In quo? V. Quin & Verbo Dei. Quan. do ? V I. Bellarminum in boc capite modò idem affirmare,modd negare. Nullum exemplum proferes. Non si te ruperis. Obiicit, nullum effe exitum ex inferno damnasorum. Non igitur Chriftum ed dessendisse. At Christo fuit & exitus & introitus liber : quia inter mortuos & damnatos fuit liber ab omni pror- B sus damnationis sententia & pœna. Venit enim eòs vt Dominus, non vt reus. Ita quidem hîc fentit Bellarminus de Christi ad ipsam Gehennam descensu. At in Recognitione Operum suorum nuper excula sententiam mutauis, ob caussas, quas apud illum leges.

3**39** 

Sequitur Bellarminus sententiam D. Bonauenturæ dicentis Christi animam dum esset in inferno, fuisse in loco pænz, sed sine omni pæna, imò & line panalitate ex ipla descensione & mansione apud inferos enata; non enim diffitetur Bellarminus, quòd anima à corpore maneat separata, id dici posse aliquam panalitatem, vel potius minorem perfectioné; Vociferatur Danzus, hoc effe blassemiam & immanem absurditatem. Omnes enim panas morte Christifuiffe terminatas. At quidquid contra circulator iste infaniat, hæc pæna, leu pænalitæ, leu potius minor perfectio, quz nullum penitus in anima Christi dolorem pariebat, tum primum cœpit, cum Christus in cruce obiit; hoc eft, poft mortem; neque cnim ante mortem anima separatim à corpore existerepoterat.

Citat Bellarminus illustre S.Fulgentij deChrifli ad inferos descensu testimonium: quod suo fplendore oculos Iunio perstrinxit. Ait, Fulgentium & alios quosdam Patrum non bene de inferis Philosophatos effe. Forlan ideo, quia nondum ex lacu Lemanno exstiterat Philosophia Caluinistica,quz ita de hoc descensu philosophatur; vt ad D nas; vt velle & intelligere; extra corpus exercere, impietatis cumulum vix quidquam reliqui faciat. Scilicet nos fanctis Patribus valedicemus, & agyrtis istis adhærebimus.

Tertium dubium apud Bellarminum eft, quid animabus iuftorum consuleris descensus Christi ad inferos. Respondet Bellarminus, contulisse beatitudinem essentialem, & eductionem ex carcere, ac deductionem in czlum. Hzc cum Bellarminus expresse scribar, auder tamen effrons Danzus profligatifsimè mentiri, animam Chrifti, ex Bellarmini sententia, per juum ad inferos descensum nibil animabu iuftorum contuliffe : Et ne videatur tantum mentiri, ignarus argumentari, fic mendacium luum confirmat. Bellarminu duit, Deitatem Gbriffi,

iffe.ergo descensu anima nibil opm fuit. Danzana, hoc elt, infeita & infulfa confequentia : quz fi aliquid momenti contineret, etiam hoc oftenderet, nil opus fuisse, vt Christus, qua homo, in calú ascenderet, quia secundum diuinitatem vbique, atque adeo etiam in cælis erat; vt ergo Christus caussas habuit, cur, vt homo in cælum ascenderet; fic & iuftifsimærationes ei fuppetebant, cur fecundum animam ad inferos descenderit, de quibus S. Thomas 3.p.q. 52.

Quartum dubium est, an præter animas iustorum qui erant in finu Abrahz, aliquz aliz liberatæ fint. Refpondet Bellarminus, ex gehenna neminem liberatum, vt nec ex limbo infantium qui hinc peccato originali obstricti excesserunt: omnes ex limbo Patrum; non omnes ex purgatorio, sequitur enim sententiam S. Thoma 3. p. q.52.a.8.quamDanzushic blasphemiz postulat: cum ipfe nullum penitus ex purgatorio Christo ad inferos descendente ereptum sentiat, quippe cui purgatorium & ipse Christi descensus ad inferos, nihil fitaliud, quàm fabulamentum inane. Quz Iunius przterea annotat dininaculorum delirin & Hibern nanin deputa.

# Refutatio (ensura Danaana.

ENSVRAM generalem disputatio-nis de Christi ad inferos descensu, diuidit Danzus in Harefin, nugacita-tem, contradictionem, feu, vt ipfe lo-(Alex) qui mauult.contradicentiam ; & in maledicentiam, in quz membra si insulsisima Danzi nugamenta dispertias, divisionem diviso parem, & vndequaque congruentem effeceris. Sed en horribiles Bellarmini hærefes ad Geneuenfem Inquifitionem à Danzo delatas. Prima. Quis Bellarminus cap.15. iudicat probabilem D. Thoma fententiam, animă separatam non poffe applicari naturaliter certoloco, nifi per operationem ; transeuntem scilicet, seu externam, nec operari poffe, transeunter nimirum, extra fuum corpus, supernaturaliter tamen vtrumg, posse. At Danzus ita hanc D. Thomz opinionem proponit, quasi anima ne operationes quidem interneque leiplam quoque mouere posset, non line infigni imponendi & fycophantandi fpecimine.

Secunda Hærefis. Animas piorum, etiam poft inftum ipfarum redemptionis pretium perfolutum à Christio, non fuiffe tamen statim à pœnie suorum peccatorum & captinitate inferni liberatas. Quanta hærefis, affirmare, idque non vt certum, fed vt probabile; animas Sanctorum, non fuisse statim à momento mortis Christi gloria beatitudinis donatas; sed manfiffe priftino in statu, breuissimo illo temporis spatio, quo anima Christi egebat, vt in limbum motu locali deueniret. Quanta item hzrelis, dicere; animas piorum, prælentia Redem-/ ptoris sui iam cælesti beatitudine insignitas,

man-

### 34 I

### Digreßiuncula contra Mæuium\_

Dominica refurrectionis horam. Grandifsima scilicet hæc eft Bellarmini Hærefis, merao; æpuraveritas, quod Danæus ip/os inferos tollit, omnefque inftos, etiam ante mortem Christi, in calis collocat.

Tertia Hærefis. Anima Chrifti ad ipfa damnatorum bominum losa venisse, ibig, ad tempus aliqued fuisse. O scelus flammis vix explabile, præsertim cum addat Bellarminus Christum in locis pœnarum sine vlla pæna fuisse; nec eð venisse, vt reum, sed vt Regem ; nec vt pænæ addictum, sed vt dominam.

Quarta Hæresis. Paradisum & finum Abrahami collocat in inferno, & loco subterranco. Non absolute paradisum, sed illum, qui promissus fuerat latroniverbis illis; Hodie mecum eris in paradifo. Mirum ob tam atroces Hærefes Bellarmini Tomos non rapi ad rogum ab Inquisitione Geneuensi.

Quinta Harchs. Animas iufteru ante Chrifti mertem non fuiffe in calum receptas. Etiam hæcgrandiffima harefis eft, quia Euangelio Lemannico aduerla fronte aduerlatur. Ait Danzus, fe brenitati ftudere ; alioqui plures Bellarmini barefes indicaturum fuiffe.Quanto rectius fecifies, si breuitatis studio, totam hanc Censuram prætermisiss; nam & verbis & mendaciis, & conuiciis tuis compendium non exiguum fecis.

De Bellarmini nugacitate, quæ nulla eft, impigrè nugatur, calumniatur & mentitur Danæus; vnum vel alterum specimen sufficiat. Menti 🛛 🕻 tur, Bellarminum non potuisse probare, animas peorum ante Christi pasionent & resurrestionem non fuisse in cale; & rationes, quibus id efficere conatus eft, effe nausi acnibili. Sed hanc pseudologiam coarguit & demolitur caput vndecimum Bellarmini, quo lectorem ablego, fimulque ad ea, quz ibidem disferuimus.

Contradictiones, quas Danzus comminiscitur, nil aliud funt, quàm frontis expertia mendacia; vt & illud, quod ait : Bellarminum, Thoma, Durando, Bonauentura conuicia dicere. Vbi funt ista conuicia? In Danzi, opinor, malè feriata phantafia.

Digressiuncula contra Mauium. D

SNTER illos errores, quos illustrisi-🖉 mus Bellarminus in Iudicio de libro Concordiz enotauit ex Concordia, fextum locum obtinet, quòd totus Christus Deus & homo ad inferos

descenderit. Oggrunnit Mæuius in Refutatione Iudicij. Bene babet. Erret ergd fymbolum Apostolicum, quod ait : nos credere in Iefum Chriftum , qui ex Maria natus, fub Pontio Pilato paffus, mortuus, fepultus, qui tefus Cbriftu totus descendit ad inferos , resurrexit ex mortuis, ascendit ad calos, & c. Hac enim vniuer fa, & fingula de totoChrifto SourSpun w, deg, perfona minime foluta pronuniciantur. In qua Symboli parte exstat vox illa To-

manfiffe in fubterraneo illo habitaculo víque ad A in vel Torum, hoc eft, totum Chriftum, feu totam personam Christi descendisse ad inferos ? Concordia quidem hoc his verbis affirmat, sed non lymbolum. Audi quid iam olim noster Joannes Buszus in disputatione sua doctifsima de Christi ad inferos descensu contra Concordizarchitectos scripsit; Cum decernunt (Patres Concordiz) totam Christipersonam descendisse ad inferos, geminam possunt verba illa habere subiectam intelligentiam. Si enim voce, (totius perfonæ Christi) non vtramque naturam, diuinam & humanam, fed hypostafig earundem naturarum præcise intelligamus, inficiandum non eft, to+ tam personam Christi ad inferos descendisse. Nam ficut rectè dicimus, totam personam Chri-B stiratione corporis, sepultam; sic rectè dicimus, eandem perfonam totam ratione animæ defcendisse ad inferos. Cuius dogmatis ratio illa perípicua redditur à Theologis; quòd, nec diuinitas, nec personalitas tota diuini Verbi, vnquam vel à corpore, vel ab anima Christi separata fuerit. Vnde Fulgentius Responso secundo ad questionem Ferrandi; Vt secundum carnem in sepulchro iaceret,totus Chriftus fecit, fed fepultura capax fola caro naturaliter fuit. In infernum quog, vt fecundum animă Christus descenderet, natura verius, id oft, diuina, atque bumane vnum fuit opus : fed folius anime naturaliter fuit ille descensus. Sicut codem tempore totus in calo, & in terra non ceffabat Cbriftus operari; fed folius diuinitatis fuit, & loco non teneri. & que ad vniuerfitatic gubernationem pertinent, cum Patre naturaliter, & aqualiter operari. Et lib. 2. ad Thrasimundum regem cap. 34. Torus Chriffus, inquit, fecundum folam animam ad infernum descendit : idem atg. inseparabilu Christus secundum solam carnem de sepulcbro surrexit. Idem , atq, inseparabilis Cbrifius focundum totum bominem, quem accepit, terram localiter deferens, ad calum afcendit.

342

Adhzc D. Augustinus lib. 3. de symbolo ad Catechumenos. Qui eft, qui sedet ad dexteram Patru ? Homo Chriftus. Nam in quantum Deus, femper cum Patre & ex Patre : & , quando ad nos processit , à Patre non recessit. Hoc est enim esse Deum, vbig, esse totum. Totu ergo filius ad Patrem, totus in calo, totus in terra, totus in viero Virgini, totus in Cruce, totus in inferno, totus in paradifo,quo latronem introduzit. Non per diuer/a tempo-'ra, vel lota dicimus vbig, effe totum , vt modò ibi totus fit. & alio tempore alibi totm, fed vt femper vbique fit to-

His Patribus confentiunt & scholz Doctores, èquibus D. Thomas 3. parte, quæft. 52. art. 3. 18 morse Chrifti, inquit, lices anima fueris feparata à corpore,neutrum tamen fuit separatum à persona filij Dei. Et ideo, in illo triduo mortis Chrifti, dicendum eft, quod torus Chrissu fuit in sepulchro : quia, tota persona fuit ibi per corpus fibi vnitum : & fimiliter. totus fuit in inferne; quia tota perfona Christifuit ibi ratione anima fibi vnite; totue etiam Chriften tunc erat vhig, ratione diuine NATUTA.

Si verò voce (totim perfona Christi) non hypostafin tantum, sed humanitatem, & diuinitatem

> Chri-P 1

# Digressiuncula contra Mæuium.

Christi, vt Concordista intelligunt, comprehen- A cum vita iam exfors, & emisso spiritu, in Cruce dere velimus : prorfus negandum eft, totá Chrifti personam, Deum & hominem; ad inferos descendisse: idque eas ob caussas, quas Bellarminus ex scriptura, symbolo Apostolico, Conciliis, & Patribus attulit, & fuse itidem Bulzus in fua Disputatione exequitur. Ex quibus corruunt ineptiz Mzuianz, quibus hic mileras chartas conspurcauir.

343

Ait Bellarminus, Huncerrorem, quod scilicet totus Chriftus, Deus & homo, feu fecundum diuinitatem & humanitatem ad inferos descenderit, cum tribus lymboti articulis pugnare; nam fi Christus homo descendit ad inferos, viuus, non mortuus descendit; mortuus enim non est homo; cum omnis homo per mortem definat B effe homo, &c. Ad hoc nihil aliud Mzuius; quá Cbriftum viuum descendisse ad inferos; & Articulum bunc ad victoriam non ad pasionem vel mortem Christi pertinere; idque confirmat auctoritate Lutheri. Nihil ad rem respondes Prædicans. Dic, vtrum Chriftus descenderit ad inferos vium bomo; nam viuum secundum animam descendisse, nemo Catholicorum dubitat. Si viuus homo descendit, nó ergo in Cruce animam verè exfpirauit; aut illam statim resumpsit, & corpori copulauit. Quaigitur ratione dicitur tertia die à mortuis resurrexisfe; fi iam viuus homo ad inferos descendit? Vide verò,imò&ride miſerandam Mæuij inſcitiam, qui blasshemiam & impietatem, & quidem fummam, indigitat, quod Bellarminus fcribit, Chriftum; quando mortuus eft, hoceft, animâ à corpore separatâ, desiisse esse hominem, more cæterorum hominum, cum supremum diem obeunt. Sed iste dilectu ignorantie pullu ne nouit quidem quid lithomo. An non homo lignificat compolitum ex anima & corpore ? Poteltne hoc compositum manere dissolutis & disiundis partibus? Si affirmes, tum eadem ratione afferas licet, domum, quæ eft compositum quoddam artificiale, posse manere, & de facto manere domum, licet totum illud, seu compositum dissoluatur, partesque antea colligatz, dissipentur. Deinde, cur Petrus, v. g. quando moritur, definitesse homo; nisi quia compositum illud exanima& corpore diffoluitur, anima separatim; & corpo- D lo humatue est. Et tamen nil nisi corpus eo in sere itidem feorfim existente? Si hoc accidit in nobis, cur non & in Christo; qui eiusdem prorsus rationis & compositionis physica & esfentialis naturam humanam habuit, quam reliquimortalium habent? Disce, quzso, Przdicans, quid sit mori, disce, quid sit mors.

At computruisset Cbristus, fi desiisset esse bomo, inquit Mæuius, & bec modd cadaner fattus effet. Contremifeat bic calum, flupefcant omnia elementa, nimirum ad hanctantam Prædicantis huius flultitiam & fatuitatem plusquam afininam. An mortuum & exanime corpus Christi in sepulchro iacens non erat cadauer? An vlla ignominia facratifsimum Christi corpus afficit, qui illud ait fuisse sadauer,

penderet, & postea in tumulo iaceret? Video Præconem istum non tantum mortis, sed & cadaueris notionem funditus ignorare. Nec ideo corpus Christi computruit, si cadauer facum eft, aut si Christus desiit esse homo, contra illud : Non dabu fanctum tuum videre corruptionem; quia non est necesse, vt corpus corrumpatur & computrescat simul ac anima euolat, sed integrum aliquamdiu perseuerare potest; vt patet quotidiana morientium experientia. Nam mors przcisè non est putrefactio vel corruptio corporis; sed est corruptio seu dissolutio rotim, quod homo nominatur, licet partes incorruptz maneant vel semper, vt accidit in corpore Christi, cum propter alias caussis tum propter refurrectionem celeriter subsecutam: vel saltem aliquamdiu, vt etiam in aliorum hominum corporibus vsuuenire consueuit. Nec intelligitur illud Dauidis & B.Petri, Non dabu fanctum tuum videre corruprionem; de morte Christi & dissolutione compositi illius, quod bome appellatur ; alioqui sequeretur ; Christum non fuisse mortuum; sed de corpore Redemptoris accipi deber. Hoc non corruptum, putrefactum, & in cineres redactum iri Propheta prædixit, & ex Propheta B. Petrus demonstrauit.

344

Occinit Mæuius. Magdalena Ioan. 20. Vosas Seruatore, quantumui corpore exfangui in fepulchro iacentem, non cadauer; sed Dominum, inquiens; sustule-C runt Dominum meum, & nefiio, vbi pofuerunt eum ; non dicit, sußulerunt cadauer; quemadmodum & pracedente articula legitur, Angelos fediffe illic , vbi pofuerunt corpus, (non cadauer) I B S v. Respondeo, vocatum effe Dominum.etiam quando in sepulchro corpus jacebat; quia.vt fupra diximus, ex S. Thoma, totus Christus fuit in sepulchro ratione personz, tota enim persona fuit ibi per corpus sibi vnitum, & fimiliter totus fuit in inferno, quia tota perfona Christi erat ibi ratione animæ sibi vnitæ. Jure igitur etiam in sepulchro iacens, Dominus à Magdalena appellatus est. Deinde vsitatisimum eft per synecdochen nomina totim transferre ad partes. Quid enim vsitatius illis? Pater mew, frater meus ; cognatas meus, Rex & Princeps meus in hoc tumupulchro conditur. Confimiliter dicere confueuimus : Spero patrem, fratrem, cognatum, Regem & Principem meum effe in calo ; Cum tamen folam animam pro præsenti in cælo degere speremus. Vt ergo hic per Synecdochen nomen totim ad partem transferimus, fic. & Magdalena nomen Demini ad partem compositi seu constituti illius, quod Christum nuncupamus, transtulit. .

Porro corpus in sepulchrum illatum esse, nemo ambigit. At corpus mortuum; corpus vita cassum. Quid verò est corpus mortuum & vita cassum, nisi cadauer? Hoc si, Mæui, inficieris. non homo, sed cadauer es; qui sic fatuari pergis. Duplici ratione Christus quead humanitatem fuit incor-

THDti-

# Digressiuncula contra Mæuium.

ruptibilis, primo quidem, quo ad nature ipfius fanctitatem 🔥 cum in fepulchro non jacuerit, per confequent, uce bomi & puritatem, omni peccaso naturaliter vacuam. Secundo; quia fuit vnita sncorruptibiliFilioDei, à quo, vti alia idiomata,ita & aquentar accepit.

Si Christus quoad humanitate, hoc eft, quoad humanam naturam, fuit incorruptibilis, tum propter natura sanctitatem, tum propter vnionem cum Verbo, sequitur, Christum non fuisse mortuum, quia quoad humanitatem, feu humanam naturam fuit incorruptibilis. Expunge igitur ex symbolo articulum illum; qui Christum veremortuum profitetur; non enim mortuus eft, fisecundum humanitatem suam mortis expers fuit. Præterea cum mors fit corruptio, vt omnes norunt, necesse est, vt qui Christum affirmat mortem subiisse; aliquam corruptionem subiis- B fe affirmet ; quia fieri non potest, vt quis mortem subeat fine aliqua alicuius rei corruptione. Quzro igitur, quid per mortem in Christo corruptum fuerit. Vtique non patura diuina, non hypostasis, non animá humana, non corpus, non enim vidit corruptionem, vt Propheta præcinuerat; Quid igitur corruptum eft Mn nihil? Ergo mors nulla fuit; ergo nec mortuus Chriftus. Sequitur ergo, compositum illud, quod vocatur bomo, seu esse humanum completum & perfectum, seu naturam humanam Christi, morte illa Christi corruptionem subiisse.

Anne putas, Bellarmine, clamat inficețus Prædicans, vnionem perfonalem folutam effe per mortem ? Nec cum anima, nec cum corpore soluta est vnio hypostatica, quia & anima, licet extra corpus; & corpus, quamuis exanime, in vnione hypoftati ca cum Verbo permanserunt, sed soluta est vnio hypoftatica cum toto, seu composito ex anima & corpore, quia iplum compositum per mortem diffolutum fuit ; qua diffolutione facta, fieri non potuit, vt vnio hypostatica cum toto remaneret, non remanente ipío toto.

An existima, Bellarmine, vociferatur ignorantifsimus Prædicans, Christo iacente in sepulchro, non bominem , sed cadauer filie Dei vnitum fuisse? Plane, non homo, sed corpus mortuum, corpus humanum.vitæ exfors, hoc est, cadauer filio Dei in sepulchto bypofratice vnitum fuit : quia nullus homo in sepulchro tune fuit, sed tantum corpus mortuum. Eftne humanum corpus iam mortuum & exanime homo ! Fierine poteft, vt fit homo, fine anima, quæ cum corpore iuncta, illud informet ac animet ? Quantus est hic stupor Prædicanticus? Et tamen exclamare audet: Perce mibi Domine IBSV Chrifte , blafbemiam ufam Iefuiticam referenti. Quanto fatius fuerat, fublata voce, intonare, Parcemibi Domine I B S v Chrifte, ob banc meam fpißißimam ignorantiam, qua prapeditus, ignoro quid fit homo. Nam fi bec caligo ab oculu meiu abeffet, viderem profetto, quod nunc tantum audio, nec tamen credo, bominem effe aliquid viuum, ex anima ra tionali & corpore compositum : Hoc compositum viuum,

nem in fepulchro iacuiffe; fed corpus bumanum Redem ptoru noftri I u s v Chrifti.

240

Tu verò.Mzui, Przdicans omnium Przdicantium longe ineptifsime, exorare per mifericordiam Dei . & per vulnera IES v Chrifti , ve borrendam iftam ignorantiam ex cerebro tuo expungas , Chrifto culpam deprecerie, & to valde pescaffe sonfitearie : quia non intelligisquid fit homo; & hoc tuo plusquam anili delirio mortem Christi & resurrectionem eius tollis. Quia fi Christus in sepulchro homo fuit, non igitur verum est, quod verè mortuus in sepulchrum illatus fuerit, quia omnis ille, cui proprienomen bominie competit, vere viuit. Exquo sequitur, Christu non resurrexisse tertia die, quia refurgere à morte, est reuiuiscere; at Christus iam in sepulchro viuus erat, quia homo in sepulchro iacebat, non ergo demum post tres dies resurrexit, hoc est, reuixit. Imò hac Mauiana deliratio etiam mortem Christi funditus tollit: quia si in sepulchro verus homo sacuit, ergo & in Cruce, poltquam Christus spiritum emifit, verus homo pependit, verusque homo de Cruce depositus est : ergo verè non est mortuus in Cruce, nec verè mortuus de Cruce sublatus, & in fepulchrum importatus; fed hæc omnia imaginariè & quali histrionice gesta sunt : quia verus homo non est mortuus, & impossibile est, vt fit verus homo, nifi anima cum corpore vniatur, illudque informet. Vnicum certe locum istum profundissimz ignorantiz & impietatis Prædicantica, neg tu, Maui, vindicabu, neg alim Pradicans,vel Prædicantium affecla , *vnguam vllo modo à* blaßbemi**e & a**bominande impietativ crimine liberabit. Resipisce, Mæui, & AEgyptiacas istas tenebras & impietatem ex mente tua depelle, nisi cum dispendio salutie tua & bic & illic vinere velie.

Ait Bellarminus. Si Chriftus viuus, & de Cruce descendit, & viuus peruenit ad inferos, non anima solùm descendit, sed etiam caro : non enim sola anima homo dici potest; quod si anima & caro descendit, quid que so ia cuit in sepulchro? Denique, si Christus semper fuit homo, nec vnquam vere mortuus, aut sepultus est; certè nec verè etiam resurrexit. Hic propemodum Divox hæret Mæuio, nec enim inuenit, quod refpondeat : nisi elumbe illud : Fieri iniuriam Concordie,eiug, Professoribus; cum argunntur , quasi senserint, Cbriftum in Cruce non fuiffe vere mortaum. Sed iam ex principiis Mzuianis oftendimus, necessariò id fequi, præsertim cum & hic sonora voce clamitet : Totum Christum, Deum & bominem fepultum effe. Totum Christum Deum & bominem in sepulchro iacuiffe. Si Chriftus verè & propriè homo est sepultus,& in sepulchro iacuit, verè ergo viuus sepultus est.viuusque in sepulchro iacuit; quia omnis ille viuit, qui verè & verus esthomo; si, vt ait Mæuius, vium totm Chriftm, fecundum vtramque naturam ad inferosperuenit, totu , inquam, inquit iple Mzui us, animá & corpore, verum igitur eft, quo

> Ρ 3

Bellar-

Digitized by Google

## Digreßiuncula contra Mæuium.

Bellarmiaus Concordiftis attribuit, Chriftum non fecundum folam animam fed & fecundum corpus feu carnem ad inferos descendisse. Viuebat ergo, & sic non femper per triduum illud corpus in sepulchro mansit, nec verè ex sepulchro refurrexit: quia iam antea viuebat.

347

Monet Mzuius, vt non multum scrutemur. quomodo hz stultitiz Maniane & Concordylice de Christian inferos descensu fuerint possibiles. Salutare consilium, cuinemo tamen obtemperabit, nisi qui Mzuium amat: qui velum, quo hanc suam anilem insipientiam texit, remoueri renuit; quia fi remoueatur, è vestigio promicabunt Arcadici pecoris auriculz.

Ait Mzuius. Chriftu femper fuit homo. Ergo etiam in Cruce postquam spiritum in manu Patris tradidit, fuit homo; ergo Gin sepulchro, ergo Gapud inferos fuit homo: ergo viuebat, in Cruce post emissum spiritum; ergo.viuebat in sepulchro, nó ergo resurrexittertia die, quia iam antea viuebat. Non enim resurgit homo, vt rectè ait Bellarminus, nisi quando per nouam vitam iterum incipit esse homo, qui per mortem desierat esse homo. Occurrit Mzuius, hoc de vulgaribus Guis hominibus, peccato Grorruptioni naturaliter obnoxiu accipiendum, non ad innocentem Christum, in diuulse semper Deum Gominem existentem referendum.

dicanticam, rerum naturæ, effentiæ, &, vt fic appellem, quidditates in Christo vero homine funt mutatz, & in contrarium transformatz. Verus homoeft compofitum ex corpore & anima rationali informante, corpulque vegetante & viuificante. Facta dissolutione huius essentialis nexus inter corpus & animam tam fieri nequit, vt homo maneat, fiue Christum, fiue quemcunque alium spectemus, quàm fieri nequit, vt domus remaneat, si structura eius penitus disiungatur ac dissoluatur. Et tamen inscitissimus iste concordista nobis persuadere conatur, eum, qui mortuus est, & qua mortuus manet, esse ve-B rum hominem; qua sua infania demolitur omnia illa fymboli capita; Mortum, fepultus, descendit ad inferos, tertia die refurrexit. Et tamen ita tonat & fulminat, quali nil nisi ex intimis veritatis penetralibus depromptum attulerit; cum nil nifi luculentifsima fummæ fuæ ruditatis & infcitiz argumenta

adduxerit.

248

DEFEN-

Defensio Cap. 1. Lib. V.

## EFENSIO LIBRI Q DE CHRISTO, QVI ES MEDIATORE ET EIVS MERITO, REVERENDIS SIMI ET ILLV STRISSIMI ROBERTI BELLAR MINI S. R. E. CARDINALIS AMPLISSIMI.

CAPVTI Explicatur breuiter secudum quam naturam Chriftus fit Mediator.



349

NVMERAT Bellarminus Mediatoria notiones feu acceptiones, fimulque docet, que nam ad presentem di-🖌 sputationem maximè pertineat. lunius iterum adcurrit cum fuis illis copiis : Nego, negamus, negatur, quas flipat elenchi fallacia, impro pria locutione, & equinocatione. Adeft quoque, inconfequens ex particularisetiam vbi nulla confequentia texitur. Clamat in super.omiffum à Bellarmino quintum Mediatoris modum, nimirum regnum illud media torium & gubernationem Christi. Quali verò regnum Christi & gubernatio, quatenus consistit in me- B diatione aliqua, non possit reuocari ad aliquem ex quatuor modis, quos Bellarminus recensuit. Nam fi Chriftus regnando & gubernando mediatorem vel egit, vel iam itidem agit, oportet vt id fiat vel discernendo vel iudicando caussam. Et fic habes primum mediatoris modum: Vel, referendo hinc inde pacta, & conditiones vtriusque partis,&c.&habes modum secundum: Vel, orando & supplicando vni parti pro altera. Et habes modum tertium. Vel, foluendo & fatisfaciendo vni parti pro altera; & habes modum quartum. Neque enim alia ratione, quàm hac quadruplici munus mediatoris obiri potest: velà Christo obitum ex scriptura discimus.

De principio operationum, quibus Christus mediatoris officio functus est, valde subtiliter disserit Iunius; & vt eo profundior euadat subtilitas;mentitur;Bellarminum duo confundero;& voce principij abuti zquiuoce; cum Bellarminus non aliter vocem principij accipiat, quam fignificatu in omnibus Scholis trito, nempe pro mediationis principio quod; & proprincipio quo. Illud, ait effe Christum, seu personam Christi: hoc; naturem humanam Christi. hac enim , seu per hanc, tanquam per instrumentum, exercuit Christus, Deus & homo, opera & actiones mediatoris. Iunius occinit, principium mediationie abfolutu, effe perfonam Christi secundum veramą, naturam suam: & opera

 ${f A}$  mediatoris alia effe dinin ${f z}$ , alia buman ${f z}$ , alia communis operationu : Atque adeo iam nunc Hæreticum virus de Christo mediatore non clam innuit, sed aperte promit, de quo capite tertio.

250

12:00:00

Nescio præterea, quid sibi velit illud: Naturam bumanam Cbrifti babere à diuina principium effentia, potentia & operationum omnium ? Num nihil per fe poteft natura humana Christi? Num totum eius effe, poffe & agere, procedit à natura diuina tanquam à suo principio, præcisè y natura divina humanam hypoftatice fustentat?

Dixerat Bellarminus, effe etiam aliquam subfantialem mediationem, & Christum dici posse mediatorem, quatenus personalitas eius coniunxit nouo & mirabili fœdere diuinam & humanam naturam. Hanc tamen mediatoris notionem ad prefens inftiturum non pertinere. Hic votiferatur & mentitur Danæus.

Bellarminum incidere in anuestopiar. Tu verò in pleudologiam.

11. Bellarminum confundere & mistere vera rerum vocabula. Tu conuicia & mendacia.

III. Bellarminum confundere proirtie tum proce, & mox nfulfisime de vrroq; nugari incipir: quafi non quinis ex triuio caupo norit; quid medij nomine denotari foleat.

IV. Bellarminum translatas mediatoris fignificationes à vera & propria, qua Christus mediator est, non diftinguere. Tandem Bellarminum in verbie & vocibu iftu grauisime peccare. Sine dubio Danæus ab ilto, cui famulabatur, mentiendi priuilegium obtinuerat & allecurationem, fore, vt quidquid mentiretur, id à Caluinifiis pro oraculo acceptaretur, alloqui tă prodige, secure & flagitiose mentiri vix ausus fuisset. Est quod & S. Thomas Danzo gratias agat: à quo nouo opere auclus eft; nempe Terria Secunda. Nos hactenus primam Secundz;& Secundam Secunde,& tertiam parté noueramus, & in Scholis explicabamus: Nunc prodiitTerrin Secunda. Adeo Danzus in S. Tho-

mæ scriptis versatus est, vt ne corum quidem nomina rectè proferre possit.

P 4



CAPVT

Defensio Cap. 2. Co. 3. Lib. V.

CAPVT II.

351

Refutatur error Stancari de Mediatore.

IHIL ad hoc caput Iunius & Danz-us, nifi quod ifte ftomachatur, Bel-larminum tam enucleatè in Stancari opinationem inquirere. Quod cur reprehendat, non latis dispicio, cum tota fermè Caluinistarum Schola in hunc Stancarum infurrexerit, & acerbissimis scriptis sententiam eius flagellarit. An Ideo Bellarmino succenset, quia perspicue cernit, Caluinum & asseclas eius pugnasse cum Stancaro, velut vmbras & laruas; Bellarminum auté, vt inuicti roboris athletam? B Ne autem à mendaciis longius Danzus abscedat, mentitur; Bellarmini & Magistri Sententiarum opinionem à Stancari errore non discrepare, quasi diceret Danzus: Mendacia, quz vbique fundit, nil differre à vero. Legatur Bellarminus. Et è vestigio cuanescet Danzana vanitas.

### CAPVT III. Refutantur ex Scripturis errores Caluinistarum & Lutheranorum de Mediatore.

LERIQVEHeretici huius ztatis vo-) Junt Christú exercere officium Me- C diatoris secundum vtramque naturam : quod testimoniis variorum Nouatorum oftendit Bellarminus, etiam Philippi, qui scripsit, Deitatem Filij obedinisse Patri. De hoc portento Philippico multa iam diximus ad præfationem huius Controuersiæ. Iunius hic exculare nititur: Eo argumento, quòd Dem & Dena in dinini fint ide reipsa. Si ergo verè dicitur ; Deum obediuisse cœlesti Patri; vere itidem affirmabitur; Deitatem obediuisse Patri. Hzcnon est exculatio, fed grauissima potius inculatio, & ad omnia fidei dogmata permiscenda & euertenda expeditissima ratio: nam fi ob identitatem abfiratti & concreti in diuinis verificatur de abstratto, quod verè enunciatur de concreto; verè itidem D & hominem esse mediatorem secundum humaaffirmabimus; Deitatem esse incarnatam, ex virgine natam, crucifixam, mortuam, sepultam; quia hac omnia verè enunciantur de Deoin concreto. At quæ nam aures ab Eutychianismo puræ ferant illas enunciationes ? Deitas est nata, paffa, crucifixa, mortus, &c. Discatigitur iste prædicata vtriusque naturz de eodem supposito prædicariposses sed in concreto; quia tum fignificatur vnio vtriulq; naturz in eadem persona; non autem in abstracto; quia tunc hzc vnio in personaper vocem abstractam minime fignificatur.

Ait Iunius:tolerabilioré esse hanc propositionem : Deitas Filij obediuit Patri : quàm istam : Deitas Filÿ paſſa, crucifixa, mortua est ; quia pati, crucifigi, mori Al attingit naturam, & nature Deitatu aduerfatur plane: illud non item ; cum fit à voluntate ; manente integra natura. Quali verò fubiici & fubdi non zquè attingat naturam diuinam acpati & mori. Quali verò obedientia diuinitatis non zquètollat naturam divinam ac paísio vel mors, quia zque repugnat naturę diuinę alicui fubiici, ac pati & mori, cum ipla sit omnium suprema: de quo copiose ad præfationem dictum eft.

352

Eft & hoc non obscurum Iunianz subtilitatis fpecimen. Natura, teftibu philofophi, est principium motus & quietu,est autem duplex in Christo natura,ergo & duplexprincipium.Quis hoc inficiatur? Vt natura humana est principium humanarum actionum, sic diuina diuinarum. De hoc non est hic quzítio, vel dubitatio; sed de hoc: num n'atura diuina fit principium operationum ad mediationem feu mediatoris officium pertinentium. Hoc monstrare debebat Iunius; non illud, quod extra omnem controuerfiam positum est: neque ideo, quia dicimus solam naturam humanam esse principium formale ( ita vocat Bellarminus, hoc eft, formaliter & immediatè eliciens & efficiens) operátionum ad mediatoris munus spectantium, concedimus, vt imperitè Iunius infinuat, ip/am naturam humanam effe principium formale operationum diumarum : cum operationes nature divine fintextra censum earum operationum, per quas Christus mediatoris officium executus elt.

Ait Bellarminus; inde etiam colligi, Nouatores velle, Christum secundum diuinam & humanam naturam fuisse & esse mediatorem, quod repudient sentetiam Magistri Sententiarum docentis,Christum fuisse mediatore secundum naturam humanam tantùm, licet iple mediator fit & effe debeat, Deus & homo. Oggerit Iunius: Now fequitur;improbăt boc diclum Magiftri,ergo negant Chriftum ratione formalis principij mediatorem effe. Atqui hoc argumentum nec fecit Bellarminus; nec faciendum vel leuiter infinuauit : neque enim dicit; Sectarios negare Chriftum ratione formalis principij mediatorem effe: Sed fic argumentum institui deberet, si quis non cauillarissed ex mente Bellarmini ratiocinari vellet. Hæretici reiiciunt fententiam Magistri, dicentis, ChristuDeum nam naturam tantum, non fecundum diuinam, loquendo de principio quo mediatoria opera exercentur & immediate eliciuntur. ergo hæretici sentiunt Christum esse mediatorem secundum humanam & diuinam naturam fimul,ita vt æquè dinina natura fit principium, quo eliciuntur & efficiuntur opera mediatoria, ac natura humana

Obiicit Iunius : Chrift m ve mediator, non tantum fecit bumanas operationes, fed & divinas, ergo etiamfecundum diuinam naturam mediator fuit. Respondeo, antecedens effe falsum, fi intelligatur de operationibus ex diuinitate, tanquam ex principio efficiente que, procedentibus; nam, vt fic, quate

nus

# Defensio Cap. z. Lib. V.

nus mediator; nullas divinas operationes fecit; A eff, id eff diminitatio: arbitrium ergo diminitatio eff, non gaper diuinas operationes no eff functus officio Mediatoris. Verum auté erit antecedens, fiintel ligatur de diuinis operationib.ratione principij quoi, seu suppositi; sicenim omnes Christi ope rationes fuerunt diuinæ; etiam illæ, per quas officium Mediatoris obiit:quia omnes ab illo,qui verus erat Deus, processerunt: fed non sequitur; ergo etiam fecundum naturam dininam Mediator fuit: 🕫 infert Iunius; quia secundum humanas tantummodo actiones Mediator fuit, que diuine fuerunt ratione suppositi.

353

S. Leonem affirmare ; folins dininitatie opera effe illuminare mentes, remittere peccata, & c. Mendacium eft Iunianum, co certè fenfu , quo id à Leone affertum credit Iunius. Nec euincitur hoc ex isto B dicto, Serm.I. de Natali Domini: Nifi effet verm Deus, non adferret remedium : nisi esset verus homo ; non praberet exemplum : Nam verus Deus attulit nobis remedium.VerusDeus nos redemit, verusDeus, tanquam mediator, nos Patri reconciliauits fed per opera naturæ humanæ; non per actiones naturz diuinz.

Dictum Sarnicij: Dininam naturam Christi effe Pontificem & Sacerllotem : humanain verd, facrificium: nullo malagmate est sanabile. Nititurtamen Iunius medicinam facere monstro, quantumuis infanabili: Sarnicium nil aliud voluiffe, quàm Chri. Rum, etiam fecundum naturam dininam, effemediatorem:non exclusa tamen bumana. Voluerit hoc Sarnicius, quanquam dictum eius longè est crudius C &rudius; an ei vllam facit iniuriam Bellarminus, cum illum in corú classe collocat, qui Chriftum secundum divinam naturam Mediatorem fuiffe contendunt?

Ait Bellarminus: Chriftum fecundum humanam naturam folummodo fuisse mediatorem, si fermo sit de principio formali, non de ipso supposito. Iunius. Negamu. Et en negationis geminam rationem. Nullius diuine operation in principium formale est natura humana : Christi, qua Mediator , plurima funt diuina operationes : in Chrifto igitur , qua Mediator, alterum quoddam principium formale infit operationum illarum neceffe est : Diuinarum autem non potest nisi diuinum esse ; vt in fine pracedentis capitie Bellarminus confessus est, & c.

Respondeo, per distinctionem Minoris. Chrifti,qua mediator eft,plurimæ,(imò omnes) funt operationes diuinæ, respectu suppositi, seuvta fuppofito procedunt; concedo Minorem : Chrifti, qua Mediator eft, plurimæ funt operationes diuinz ratione naturz, & principij formalie, quo proxime opera mediationis eliciuntur, nego Minoré. Quibus fulmentis cam fulciet Iunius!

Alterum argumentum ducit Iunius ex operarionibus, quz Bellarminus capite primo Mediaroritribuit: Arbitrium inter Deum, & bomines supra bumanitatem est : hoc autem primum opus mediationis est, vt fuprà c.1. dictum: quoddam igitur opus mediationis fupra bumanitatem est. Quod autem fupra bumanitatem dico (olins.fed cum affumpta bumanisate, feruatu natura vtrinfque proprietatibus.

Respondeo, antecedens esse verum de huma. nitate feu natura humana non vnita hypoflatice Deo; falfum autem de natura humana, quz in codem supposito cum Filio Dei subsistit. Talis eft natura humana Chrifti, fecundum quam Saluator nofter inter Deum & homines arbiter fuit: cuius operationes ex diuino supposito infinitam contrahebant dignitatem & incomparabilem valorem.

Ex officio internuncij fic argumentatur Iunius: Nemo primus, & fummus internuncius rerum effe dininarum potest, nifi Dens per Deitatem fuam : Chriftus autem primu, & fummu internuncius rerum divinarum est : Chriftus ergo Deus per Deitatem fuam, velut principium formale, est rerum dinimarum internunciu.

Respondeo, Maiorem esse fallam. Quá probat Innius:Nam quemcunque alium comminiscamur internuncium, tandem ad Deum ipfum veniamus ucceffe est; enný, rerum fuarum agnoscamus interpretem. Non agimushic de Interpretessed de internuncio, qui ad partes diuerías pacta & responsa defert; quo paao, qui Deum sui ipsius internuncium facit, is, quid internuncius sit, ignorare se, planum facit. Nam, vt nemo est mediator sui ipsius sed diuerfarum partium; fic & internuncius fuiipfius nemo effe potest:non igitur Christus internuncius fuit fecundum naturam diuinam, sed secundum humanam.

Nec obstat illud: Ioannis 1. Deum nemo vidit vnquam.Filim vnigenitm, qui est in finu Patris, ipfe enarranir. Quia hic nihil de internuncio agitur, & vt ageretur; dicendum effet; Filium enarraffe, & vt internuncium,cœlessia mandata hominibus patefeciffe, non fecundum diuinam, fed fecundum naturam humanam. Nec obstat alterlocus Ioan. 3. Nemo ascendit in culum, nifi is, qui descendit de calo, Filim bominis, qui eff in calo: id eft, Interprete Iunio, nemo primus, & summus est internuncius verum diainarum, idem g cortus, & perfectus, nifi qui Deus est, etiam gua Dem eft.bac autem eft perfoπa λόγν, fermo Dei, Cbriftus lefus, in calo, terráque pariter diuinus internuntius à Patro apud nos, à nobu apud Patrem. Rem factam, confectamý; haberet lunius, fi hunc Iunianum commentarium in locum Ioannis fuffragio noftro approbaremus. Quod dum non fit; haud procliue crit, vt persuaderi nobis sinamus, Christum secundum diuinam naturam esse, vel etiam ante incarnationem fuisfe, internuncium Dei ad nos quia sui ipsius internuncius fuisset: quod cum internuncij natura & munere pugnat. Et fi quid nobis nunciasse dicitur Verbum ante incarnationem;non excluditur Pater & Spiritus fanctus; quia opera Trinitatis ad extre, funt indiuife : Adde, aliudesse, nunciare: aliud; internuntiare: aliud; nuncium agere; aliud;internücium, quia hoc duas mutuas & oppositas partes designat.

D

Extertianotione mediatoris, que est, esse ad-

uocatum

355

## Defensio Cap: z. Lib. K.

ltruit Iunius:Netota quidem natura,vt natura est, fufficiens exfiftit praftando operi , vel vnico fupra naturam lust a autem intercesio pro peccatoribus. & fufficiens apud Deum, est opus fupra naturam : ergo nec tota natura est (ufficiens ad banc intercessionem iustam.

Respondeo, Maiorem esse veram de natura hypostatice cum Deo non vnita, fallam de natura hypoftatice cum Deo iunca: qualis est natura humana Christi. Minor eodem modo distinguitur. Infta & fufficiens intercessio apud Deum pro peccatoribus, est opus supra naturam ; præcise spectatam; concedo; at non est supra naturam, vt in hypostasi dinina subsistit. Idem argumen. tum vestit lunius hac itidem veste. Natura non potest principium effe supernaturalis operationis : bae autom est operatio supernaturalu : ergo buius principium non potest effe natura tota : finon tota , ergo nec bumana: fi non bumana;ergo nec bumana Cbrifti fimpliciter quandoquidem secundum eam similis per omnia fratribus factus est. Hebr.2. Respondeo, Maiorem esse veram de natura præcisè, vt talisest; non de natura cum gratia vnionis hypoftatica, & habituali, qua humana Christinatura vberrimè perfusa fuit.

Ex opere satisfactionis hoc telú cudit Iunius: Nullu principium nifi Deitatu ipfiu , principium fatufa tionic effe potest , que constare coram Deo posit ; sequitur ergo quod antea. Chriftum fecundum naturam diuinam mediatorem fuiffe foluendo & fatufaciendo cœlefti Patri pro nobis. Respondeo, Antecedens effe fallum, loquédo de principio formali proximo, que actiones farisfactoriz eliciuntur: tametfi verum elt, illum, qui pro nobis foluit & fatisfecit parti lzíz, debuisse este Deum & homine: siue principium, quod operationes illas exercebat non potuisse aliud esse, nisi Deum.

Tandem hoc missile mittit Iunius : Regnare ad (alutem, & (aluum facere, proprium Deitatie est : quod omnes Propheta. & Apostoli clamant: borum ergo princi. pium non potest effe bumanitas: fi enim effet, certe opera tio non foret propria Deitatis. Respondeo, negando antecedens.NamChriftus fecundum humanam naturam propriè fuit & est Rex, regnatque & regnauit ad salutem nostram: propriè etiam nos fecundum humanam naturam redemit & faluos fecit.

Obiicit Iunius: Aut Chriftus non est mediator, aut fecundum veramque naturam mediator est. Neutrum verum est : nec hoc posterius asseritur à S.Leone quem perperam citat Iunius, quia S. Leo non dicit, viramque formam, hoc eft, vtramque naturam, agere opus seu opera Mediatoris seu mediationis; sed vtramq; formam cum alterius communione agere, quod proprium est. De quo nemo orthodoxorum dubitat.

Profert Bellarminus illum locum; 1. Tim. 2. Vnus Deus, vnus & Mediator Dei & bominum, bomo Chriftus Iefus. Occurrit Iunius: Non fequitur: Mediator homo : ergo Mediator , qua bomo, vel fecundum natu ram bumanam folùm. Imò fequitur. Cur enim Apo-

uocatum & intercessorem , hoc argumentum | A stolus addidit; Home. nifivt exprimeret naturam. fecundum quam Chriftus eft Mediator? Alioquin voculam omilisset, contentus dixisse: mm & Mediator Dei & bominum Christus Iesu.

> Citat Bellarminus pro hac fententia S. Augufinum. Recinit Iunius. Augustinum denatura vna. fic dicere, vt non excludat alteram; de perfona enim dicere; que perfone ell facte care, ac proinde Mediator, non que Dem folum , fed qua Dem & bomo. Quis locus adco perspicuus & dilucidus erit, cui per hanc Iunianam audaciam aliquis tenebrio tenebras offundere non possit? En S. Augustinus lib.2. de gratia & peccato originali cap. 28. disertissime dicit, Christum non effe mediatorem per hoc, quèd est aqualu Patri, hoc eft.per naturam diuinam:& caussam reddit:quia per bec, id eft, per humanam naturam, quantum Pater, tantum & ipfe diftat à nobie. Et quomodo erit medietas, vbi eadem ip/a diftantia est? Ideo Apoftolus non ait, vnus mediator Dei & bominum Chriftus Iefus; (ed, homo Chrift us Iefus, per boc ergo mediator per quod homo.Quid euidentius,quàm ex sententia D.Augustini, Christum secundum humanam duntaxat naturam elle mediatorem; quia dilerte dicit, esse mediatorem secundum ids& quidem secundum id folum, quo diftat à Patze, hoc eft, fecundum humanam naturam, hac enim fola distatà Patre, cum secundum id, quo non distat à Patre, hoceft, secundum naturam diuinam, nulla posfit esse medietas; nam qua ratione medietas esfe potest, vbi nulla est distantia seu differentia, sicuti nulla eft inter naturam diuinam Filij & Patris, cum sit eadem numero. Quocirca vanissima funt illa lunij glossemata, quibus verba & senfum S. Augustini inobscurare nititur. Per boc ergo Mediator, per quod homo: nimirum fattus eft, inquit Iunius. imò, velis nolis, per humanam naturam: Nam per illud est Mediator, per quod distat à Patre, per quod est inferior Patre, & propinquior nobis, vt loquitur S. Augustinus, vt hoc est natura humana,& quidem fola.Inferior Patre. inquit fan-Aus Augustinus, per quod nobie propinquier. Assuit glossa luniana. Nimirum qua Dem, roluntaria economia; qua bomo, natura. Vbi iterum ftolidum illud suum somnium reponit, de quo libro primo; Christum secundum naturam diuinam potuisse D' Patri fubiici; sed per æconomiam, seu difpensationem; ast Iunianam, ex malè feriato cerebro prognatam : Nulla enim vera œconomia fieri poteft; vt ideueniat, quod est prorsus impossibile. At vt Christus secundum naturam diuinam sit Patre suo inferior, prorsus est impossibile, necin vlla sanam & rectam intelligentiam cadere potest.

Hac religiosè credimus atque profitemur, inquit Iunius. Certè religiosè tantum monstrum credi non potest, nempe, Christum secundum diuinam naturam esse Patre suo inferiorem, nelcio per quam ex Caluini schola eductam œconomiam. Nam vt fieri nequit per vllam dispensationem, Deum non esse Deum; ita fieri nequit diuinam naturam alicui subiici.

256

Ēt

## Defensio Cap. 2. Lib. V.

Et tamen hanc fuam sultitiam mox recoquit A qua probanda nihil penitus Danzus cogitauit; Iunius, & recoctá lectoribus fuis propinat, cum Ait; Chriftum sum Deo comparatum diftingui à Deo duobu modie: (obferua, loquirur Iunius de Chrifto fecundum naturam diuinam ) natura & economia. natura enim fécundum perfonam diftinguitur à Patre. (Mirus loquendi modus, & apud Theologos inauditus. Filium natura diflingui fecundum perfonam à Parre. Quid hoc locutionis? Natura diftingui Filium à Patre, pessime sonat, quomodocunqs per illud, focundum perfonam: reftringatur: quia Filius nullo modo natura distinguitur à Patre; Nec diftinctio illa personalis, est distinctio natura, vel natura; sed est realis distinctio, non natura, vel naturarum, vel natura, sed personarum seu hypostascon.) Occonomia secundum officium distinguitur B opus mediatorium sine mediationis appellari ab effentia Dei, vt mediator est : imò ctiam effentialitersper naturam, secundum quam Christusmediatorest, à Deo distinguitur, quia natura humana essentialiter secernitur à natura diuina. Sed aliud volt Iunius;nempe ipfam Chrifti diuinam naturam diftingui secundum officium mediatoris à diuina essentia; idq; per voluntariam æconomiam in officina Juniana fabrefactam. Quin & ipfam Verbi hypostafin cum natura diuina Patri subiicit; quia cadem persona, inquit lunius,que secundum naturam (Diuinā) Deu est equalu Pasri , fecundum voluntatem & Deo, & feipfa minor. En per phantafticam Iunij dispensationem statuiturpersona Christi, quatenus est diuina hypostafis, & natura diuina Christi, minor Patre; & C husperuersissime detorquentur illa; Patermaior me iffetiam fecundum perfonam & diuinam natarams quia Filius per voluntariam dispensationem, & quoad perfonam & quoad naturam diuinam, Patre minor effe voluit. Et huc etiam rapit exinanitionem illam, de qua Apostolus ad Philip.2. quafi hæc exinanitio facta fuerit fecundum personam in seipsa, & secundum diuinam naturaminon leçundum naturam humanam alfumptam;&quafi yllo modo pofsibile fit, vt perfona diuina in fe, vel in natura diuina fefe exinaniat, demittat, fubiiciat; quanquam negandum non eft, ipfam perfonam Verbifefe exinanisse, & humiliaffe; at non in ipfa perfona fua vel natura D dinina; fed in natura humana affumpta.

357

Cum Chriftm dicitur, inquit Caluinifta, miner Patre secundum bumanitatem, de persona divina dicutur. qua in sese inaniuis seipsam voluntarie (falsumihoc & impium est; perfona diuina in sele non potett leiplam exinanite, etiam voluntarie & conomice ficuti nec Deus in sele seipsum exinanire valet) & in bumanitate affumpta facta est minor meuraliter. Arnon in se, sed in sola humana natura, quz naturaliter minor est diuinitate.

Danzus hoc spiculo Bellarminum appetit, Dem ipfe fibi dicitur reconciliaffe mundum 2. Cor. 5. v.18. ergo Deitas etiam ip/a operata est, & quidem tanquam principium formale in operibus nostra secum reconciliationir. Respondeo, negando consequentiam, de

quamuis vel maximè cogitatum oportuit; Nam Deus iple fibi reconciliauit mundu, sed per operationes & perpensiones humane nature Chrifui.

Sed en alterum Danzi telum. Diferte firibitur Cbriftusper fpiritum aternum fefe pro nobis obtuliffe: ergo in ea oblatione operatus est aternus Christi firitus, id est, dininaipfin quoque natura. Quis negat, diuinam Christi naturam in falutis nostra procuratione aliquid egisse? Egit vtique; quia Christum pro nobis tradere voluit, & reuera etiam tradidit: fed hocabnuimus, diuinam naturam, vel Chriftum per diuinam naturam tanquam per principium formale immediatum que egisse aliquid, quod possit. Itaque si quid ad rem Danzus dicere cupiebat, non probandum erat, Deum, etiam qua Deus est, aliquid circa salutem nostram operatum effe; sed Christum, qua Deus est, seu secundum naturam diuinam, opera mediatoria exercuiffe, tanquam per principium formaliter opera mediationis efficiens.

Dicit Bellarminus, Caluinum ridere has expositiones: Vnus Deus, idest, Trinitas. Creditis in Deum, id eft, in Trinitatem. Falfum ridere, obstrepit Iunius. Quomodo non ridet; qui in epistolaad Polonos, quid, inquit; blateret Stancarus, nihil moror. Mox, quod ergo ab eo dicitur, vnus Deus, & vnus mediater, id est, Trinitas : Item, vt cognescant te verum Deum, id eff., Trinitatem, & c. non modd tanquam inspidum, fed profauum quoque repudiamus ... An non chhor ridere prædictam expositionem, vt dicebat Bellarminús?

Ait Iunius : non negare Celuinum, alibi nomen Del. vfurpari pro Trinitate : ac proinde Caluinum non agnarizer. Neq; Bellarminus dixit, Caluinum nomen Dei nulquam pro tota Trinitate politum agnofcere; fed id ei vitio vertit; quòd in illis locis; Vnus Deus, Ge. &, creditu in Deum, vocabulum Dei pro Trinitate accipi inficias ierit: cum lenfus loci eam acceptionem non modò admittat, fed &, confideratis omnibus circumstantiis, exigat, cumý; in eandem fententiam fancti Patres à Bellarmino citati conspirent.

Vociferatur Iunius. Fraudem facit Auctoribus. At Bellarminum Patribus nullam fraudem facere, docent illa ipla teltimonia, qua Iunius ex lancto Chrylostomo & Occumenio Græce recitat, & quæ indicarat etiam iple Bellarminus: Dilerté enim tam Chrylostomus, quàm Oecumenius ait;per illud:Vnu Deu: non excludi,Filium & Spiritum fan Aum; fed tantum modo Dees gentium. Si ex sententia horum Auctorum non excluditur Filius & Spiritus lanctus, vox ergo Dem co loci non pro folo Patre, sed pro tota Trinitate accipil tur. Idem iudicium eft de ilło apud S. Ioanné: 🕫 cognoficant te verum Deum, &c. Et tamen hac, que à Patribus traduntur, Caluinus non tantum vt infipida, fed & vt profana respuit.

Citat

## Defensio Cap. 4. Lib. V.

vbi ait, ab illo explicari eum ipfum Apoftoli locum: Vnsu Deus, vnsu & mediator, &c. Occinit Iunius. Augustinm ibi locum explicat Rom. 8. non autem 1. Timerb. z. Sed locus S. Augustini inspectus hancanimaduerfiunculam Caluiniani confestim vanitatisredarguet. Tametli enim verbis proxime antecedentibus S. Augustinus egit de illo Apostoli dicto: Qui sedet ad dexteram Dei,qui etiam interpellat pro nobu, tamen immediate post delabitur ad locum Apostoli de Mediatore 1. Tim.2. Quare, inquit, interpellat pro nobis ? Quia mediator effe dignatweft. Quid est mediatorem effe inter Deum & bomines, &c. An non his & iis , quz fubiicit, explanat locum Apostoli ad Timotheum de vno Mediatore? Et hæc aliaque S. Augustini clarisima ver- B ba tractat Iunius arte consueta : Nam inter cztera fic loquitur S. Augustinus: Inter illam Trinitatem & hominum infirmitatem & iniquitatem. Mediator factue est bomo, non iniquus, fed tamen infirmus; Senfus est, inquit Caluinianus Glossator, Chriftu qui Mediator est à Patre datus, & stitit voluntarie seipsum vadem, bic ergo factus eft bomo, &c. Quid eft deprauare & corrumpere, fi hoc non eft? Quid eft impoftorem agere, fihoc non eft? Nam vel folis luce clarius lucer, verborum S. Augustini non esse hunc sensum, quem Caluinista perfidè comminiscitur;nempe cum,qui à Des datus fit mediator,bo minem effe factum ; fed ; mediatorem inter Trinitatem & homines peccatores, fuisse & esse hominem, non iniquum; led tamen infirmum, vt ex eo, quod non iniquus, iungeret te Deo: ex eo quod infirmus. propinquaret tibi : atque ita vt inter bominem & Deum mediator exifteret, Verbum caro factum eft, id eft, Verbum bomo factureft. Nec dicit S. Augustinus, vtfingit Iunius, Mediatorem Chriftum factum effe bominem; fed; Verbum carnem feu hominem factum, rt inter bominem & Deum mediator exifteret : nimirum per humanam naturam.

359

Necverum eft, quod Caluinus femper ingeminat in Epistolis ad Polonos contra Stancarum, Christum, etiam ante Incarnationem fuisse mediatorem, & quidem reipsa: ex quo concludit eum secundum diuinam quoque naturam mediatoris munus obiisse; nam ante Incarnationem non fuit mediator, nisse reipsa destinatione ad humanam naturam à Verbo aliquando hypostatice assumendam; neq; reipsa opera mediationis seu mediatoria ante assumentam carnem peregit; sed quidquid gratiz & beneuolentiz diuinitus fanctis concedebatur, id fiebat dependenter ab operibus mediatoris aliquando futuris.

Obiicit Caluinus cum suis;admittendam effe in diuinis quaternitatem, si à tota Trinitate distinguatur Mediator. Negat Bellarminus quaterniratem sequi. Nam idem Christus propter duas naturas, numeratur inter personas Trinitatis, cui debetur satisfactio. Et simul ipse est, qui satisfa-

Citat Bellarminus S. Augustinum in Pfal.29. A cit, ipse enim vt homo est, mediator est; ad ii ait, ab illo explicari eum ipsum Apostoli lo- psum, vt Deus est.

Oggannit Iunius. Omnino sequeretur quaternitas, data oppositione persona, ad quam Caluinus, & alij respexerunt. Nam si vnus Deus est Pater, Filius, & Spiritus sandus (vt certé vnus est) Mediator verd alius est, & tamen Deus: quatuor persona plane futura sunt : quod est salissimum. Quis dicit; Mediatorem esse alium, quàm Filium Deis An non sonora voce prositemur, Filium Dei esse Mediatorem; & Mediatorem esse Filium Deisse Mediatorem; & Mediatorem esse fonam? Idem prorsus est Mediator & Filius Dei, at non secundum naturam diuinam, sed secundum humanam. Vbi ergo manet commentitia Iunij & Caluini in Trinitate quaternitas?

### CAPVT IV.

### Refellitur idem error ex Patribus.

RÆTER conuicia & mendacia craf-fa, spissanihilad horsen sa, spissa, nihil ad hoc caput Daneus; vt,Bellarminum neque quid dicat ipfe; ue-Songue quid Patres, neque quid Caluiniani; intelligere : hanc propositionem esse Bellarmini: Non potest vum & idem , facrificium offerre & accipere. Ex quo infert : Ergo idem Chrift un non petuit ; ipfe fibi facrificium mortiu fue offerre, cum fit idem, & eadem perfona.Vbi Caluinista per summam improbitatem omittit illud, quo addito, omnis impostura è vestigio in fumum diffluit. Nam Bellarminus ita loquitur:Non potest vnm & idem, v T I D E M, fatrifi cium offerre & accipere:Sed(Chriftus)facrificium accepit, ve Deus, ergo non offert ve Deue; offere igieur eantùm, vt bomo. Quz Bellarmini verba totam Danzanz vanitatis machinam disiiciunt.

Iunius, præter inanes tautologias & pleudologias, vix quidquam ad hoc caput annotat. Fixus in illo fuo phafmate hæret ; *perfonam Chrifti in* fe effe facerdotem , & Mediatorem: stiam fecundum dininam naturan; tametsi non excludat naturam humanam: licet forfitan facilè adduci poffet, vt excluderet, quandoquidem Christus etiam secundum solam diuinam naturam mediatoris munere fungi valer, in Schola quidem Caluini, qui in Epistola ad Polonos contra Stancarum, contendit, Christum, ante Incarnationem fuisse itidem Mediatorem. Si nondum affümpta natura humana mediator fuit, quid ni & Pontifex ! Nec abnuere videtur Iunius, cuius funt hæc deliria potius, quàm verba: Nostras omnium simul, qui in terra vbinu locornm fumus, preces audire, accipere & offerre fimul effe nature divine opus, fine persone secundum naturam divinam : boc auterh Pontificie atque Sacerdorn officium effe, qua Pontifex & Sacerdos nofter est. Vbivides Christipersonam secundum diuinam naturam statui à Iunio Pontificem. Quo paradoxo posito, causse nihil habet Iunius, quò minus Christum, ctiam ante Incarnationem Pótificem

fuise

# Defensio Cap. 5. Lib. V.

Fuisse profiteatur : maxime cum dicat : supradita A confundat. Hisque effusis ac peractis receptui ca-Pontificie munia non poffe obiri à Verbo feu Filio Dei , ve bome est; licet imperitè agat, qui angustiis sui pe-Aoris amplitudinem & immensam potestatem Christi hominis metiatur.

Calumniatur Iunius, Bellarminum mutilare Cbry/oftomiverba.' Iniuriam fieri Bellarmino fatebitur, quisquis vel altero duntaxat oculo Chryfostomum inspexerit. Nam quidquid ad rem faciebat; bona fide attulit. Vbi rurfus delirat Iunij acumen, personam Christi, seu Christum secundum naturam diuinam, quatenus mediator factus est, dispensatione voluntatu, & quatenus idem minor seip (o factus est : non effe Dominum verum dominio, naturali, quòd dominium boc deposuerit quodammodo codens per aconomiam; quod perinde est, ac si diceret; B Christipersonam, seu Christum quando naturam humanam affumpfit; diuinitatem exuiffe,& quodammodo deposuísfe, cedendo per æconomiam;nam perfonæ Chrifti, eiusque diuinæ naturæ tam est naturale rerum omnium Dominium, quâm naturale est ei esse primum; à se; independens; & quàm parum hoc Christus deponere potest, tam'parum & illud possibile est deponere. Dominium autem difpensatiuum seu aconomicum & mediatorium, de quo Iunius hic somniat, non aliunde prodiit, quàm ex malè dolata Iunij phantafia, ad quam proinde iure fuo remittitur.

Iterum ingerit Caluinista suum illud mon-Arum: Exinanitionem connenire persone Filij secundum C naturam diuinam: Quasi nimirum aliquid quod alioquin ei, vt Deo competit, per assumptionem carnis deposuerit, Item : Christum secundum naturam diuinam affumpfiffe formam ferui. Item : Diuinam naturam effe affumentem : bumanam verð affumptam. Quali verò natura diuina; non Verbum feu Verbi hypostasis carnem assumpterit; quanquam non nego huic postrem z propositioni posse bonum sensum subiici. Sed num eam bono sensu malusCaluinista accipiat, equidem dubito. Exinaniuit autem fe Verbum non aliquid, quod fibisecundum hypostasin, vel secundum naturam diuinam conuenit; abiiciendo; fed carnem nostram, terræ corruptibilem massam, in conforxies funt, & antegressis non absimilia deliria: sponte sua diffluentia & dilabentia.

#### CAPVT V.

### Refellituridem error rationibus.

N hoc caput irruit Danzus instru-Ausfallacia manifesta ab aquiuocatione. Deinde, fallacia à petitione principij. Tertiò, fallacia à coniuntiu ad difiuntta. Quartò, fallacia à figuris dictionis. Adiungit calumnias, vocitando Bellarminum ; lapidem , miferum, veteratorem : qui medium & mediatorem imperitißime nit, tanquam re bene gelta, & ob profirata Bellarmini argumenta, mercedem poscit. Horcine est refutare, an nugari & conuiciari? Si sufficit crepare fallacias, & opprobriis aduer farium lacerare, nil tam folidum erit, quod scurra de triuio labefactare nequeat. Operæpretium autem fuerit si Iunio plectam corollam ex flosculis, quos in notulis fuis ad hoc caput sparsit.

Chrissum, qua Dem, seu secundum diuinam natu-I. ram,diffare à Deo, œconomia volunearia; imò flulcitia Iuniana.Quomodo enim distabit à Deo, hoc est, à natura diuina, quatenus Deus eft, cum, vt fic, eandem diuinam naturam habeat? Num idem distat à seipso?

Cbriftus, qua Dem, diftat à sefe quodammodo, qua-II. tenus in aniuit fe. Num secundum diuinam naturam ita fe exinaniuit, vt aliquid deperderet? III. Bellarminus hanc aconomicam exinanitionem & à Deo diftantiam Cbrifti fecundum diuinam naturam, in ratione fecunda cogitur agnoscere ; dicens ; Chriftum secundum vtramque naturam simul sumptam distare à cæteris hominibus, etiam à Deo Patre & Spiritu fancto, nimirum ver olxoroular, inquit lunius, difpensationiu illius modo. Flosculus hic tetrum & fædum mendacium redolet:nam Iuniana ifta œconomia Bellarmino hec scribenti in mentem non venit: neque enim dicit vllo modo distare Christum à Patre & Spiritu sancto distantia illa œconomica, etiam secundum solam naturam diuinamį vt delirat Junius: fed ait, diftare feçundum vtramque naturam fimul & collectiuè fiue iun&im spectatam; quia licet Pater Deus sit, & similiter Spiritus fancus: atque adeò hoc intuitu Christus ab illis secundum diuinam natura non diftet; attamen nec Pater nec Spiritus fanctus eft Deus & bomo fimul. In hoc ergo coniundo feu copulato distat Christus à Patre & Spiritu sancto, & de hocloquitur Bellarminus; non autem de fanatica illa Iunij œconomia & diftantia.

Filim Dei secundum naturam diuinam differt à IV. Patre & Spiritu fancto non natura, sed aconomia. Rectè dixeris: phantafia luniana.

Dem Filim, nec persona, nec natura à se differt, sed V. tium hypostaticum recipiendo. Reliqua Iunij D'aconomia Qux hzc œconomia,qua facum est,vt Christipersona & diuina natura itaà se distaret & differret, vt Christus secundum personam & naturam fuam diuinam fibi ipfi potuerit mediator effe, atque adeo fatisfacere?

> Chriftus, ve homo (olum, non est perfona. Quid, VI. quelo, est persona? An non hypostasis cum natura? seu in hypostasi subsistens natura? Faciamus per impossibile: Christi hypostafin fola natura humana præditam effe. An ideo non eyit persona? Dicat quis; Flosculo huic posse commodum sensum subdi. Cur non subdidit Iunius, aut qui subdidisse credam, cum tot monftra passim vomat? Regula Lutheri eft; verba infidiose loquentium contra illos effe interpretanda.

> > Obiicit

Defenho Cap.5. Lib.V.

Obiicit Iunius : Operatio est persona, mediatio verò A cundum personam, perinde, ac si diceret; Socraest operatio, est igitur persona mediatio. Respondeo, operationem esse suppositi, vt principij, cui in scholis datú hoc nomen, vt dicatur quod. Naturæ verò esse operationem, vt principij proximi& immediati, quo suppositum physice operationes elicit & efficit. Si ergo Maior intelligatur de principio priori modo; conceditur, si de principio posteriore modo; negatur. Hunc in modum distinca Maiore, conceditur Minor, & conclufio iuxta distinctionem datam vel recipitur; vel reiicitur. Nam nemo Catholicus inficiatur perfonam Christi, seu Christum Deum esse mediatorem, sed quæritur; secundum quam naturam fit mediator, feu quæ fit natura, per quam, velut per proximum & immediatum principium, per- B fonz Christi, seu Christus Deus operationes medíatorias elicuerit & exercuerit. Nos humanam, eamque folam tale principium statuimus:sectarij diuinam quoque adiungunt.

363

Quaratio est corporis ad animam in nobis, ca-VII. dem est bumanitatis ad diuinitatem in persona Christi: corpus autem est instrumentum anima. & nihil agit, nisi qua agitur ab anima, vt principio (uo:ergo humanitas inftrumentum divinitatie est, & nibil agit nisi qua agitur ab agente principali fuo. Infignis flosculus: quafi verò vt corpus alioqui exanime omnem vitam & actionem, omnesque vitales motus ab anima nancifcitur; fic&natura humana à diuinitate, cum qua in eadem persona vnitur, præcise quatenus ab illa sustentatur: omnem vitam, actionem, motusque vitales accipiat; hæcque omnia non habeat ex fe, & ex donis diuinitus fibi infufis. Scio humanitatem dici instrumetum divinitativ maxime respectu miraculosorum effectuum, sed non eo fenfu; quem Caluinista infinuat; qui diuinitatem cocipit quasi formam, quæ quodammodo humanam naturam informet; quæque omnes operationes humanz naturz in Christo eliciat, quemadmodum anima in corpore elicit omnes actiones motionesque vitales corporis. Quz speculatio, nil aliud est, quàm rudis imaginatio.

VIII. Battologicus flosculus, Chriftum, vt Deum, effe mediatorem (ui ipfiu fecundum æconomiam voluntaiù, non secundum rationem natura absolute huius vel D hic intelligenda illa totius Deitatis natura comillim. Mirabilem profectò œconomiam hanc èsse oportet, quæ facit, vt Christus secundum personam & naturam diuinam,ita à perfona & natura fua diuina diftet, vt ipfe fibi refpectu perfonz & diuinz suz naturz mediator este posit.

IX. Chriftus mediator est fecundum perfonam proprie, non secundum naturam. Fuitergo mediator ab æterno, quia personam ab æterno habuit. An non ipfimet Caluinista, & in his Iunius, passim dicunt;Christum seu personam Christiesse mediatorem secundum vtramque naturam, hoc est, fecundum diuinam & humanam? Qua ergo ratione iam affirmat Iunius, Christum non esse propriè mediatorem fecundum naturam, fed fe-

tem non esse proprie grammaticum, seu grammaticz discipline capacem secundum naturam, led lecundum personam? Dices. Persona Christi proprie est mediator. Non abnuo. Illud nego:perfonam Christi propriè esse mediatorem seu mediatricem, reduplicatiuè, secundum personam, vt loquitur Iunius: nam persona Christi secundum naturam humanam mediatrix eft.

261

X. Mediatio non conuenit persona Christi secundum natur qm communem Deitatis , id est , effentiam fimplicisiter, sed secundum naturam singularem vel formam subfiftentem, quam perfonalitatem vocant. En duas naturas statuit lunius in diuinis. Vnam communem totius Deitatis; aliam fingularem in fingulis personis. Quasi verò non cadem numero natura diuina, quæ eft in Chrifto; fit toti Deitati communis, quia nulla alia eft in Patre & Spiritu fando, quàm illa ipía vel potius ipíisima numero, quæest in Filio. Quod si personalitatem seu hypostalin Filij vocat naturam fingularem : quaro, quo exemplo, quo auctore orthodoxo, & qua auctoritate id faciat? Scio, multorum iudicio, S. Cyrillum in epistola ad Successum, naturam pro bypostasi v surpasse, cum dixit, vnam natura Vorbifuiffeincarnatam : at non quidquid S.Cyrillo licuit, licet quaque Iunio, nec tales loquendi formulz trahendz sunt in consequentiam. Quanquam Iunij locutio longe aliter tinnit, quàm illa Cyrilliana: cuius tamen ab antiquis aliz itidem explicationes adferri solent. Quis non detestetur eum, qui dicat, in diuinis esse vnam naturam communem, & tres naturas fingulares, fingularum perfonarum proprias / Vt taceam, quod prius dictum, istum nescire, quid ipse & fui gregales loquantur, fi mediatio feu mediatorem esse conuenit Christo secundum personam, non secundum naturam : Dicunt enim, Chrissum effe mediatorem secundum naturam diuinam & bumanam. Ergo Chriftus, proprio ipforum testimonio, secundum naturam humanam & diuinam mediator est: Cur ergo id inficiatur Iunius? cum quo qui defipere cogitat, dicere debebit; Christum esse mediatorem secundum bumanam & dininam personam, quandoquidem per naturam non est munis, sed quædam fingularis, quam personalitatem vocant, hoc est, hypostasis. Si ergo in illa locutione per naturam diuinam intelligitur hypostasis diuina; etiam per naturam humanam accipere oportebit hypostafin humanam; Et sic tandem Iunius, & quotquot Iunianam stoliditatem complectuntur, in Nestorios vel Nestorianos transformabuntur.

Aliud est (in divinis) natura communiu, aliud XI. fingulariu & indiuidualiter fubfiftens. An non illa ipfa natura, quæ tribus personis est communis, fingularis eft, & indinidualiter in perfonis fubfistens! Quis vnquam in recte sentientium Schola audiuit, in Trinitate aliud effe naturam communem

tribu

tribm personie; aliud naturam fingularem & indi- A minos. At fi per operationes ad intra intelligat uidualiter subsistentem? operationes immanenter nature humane Christia

365

XII. Aliquas diuinas operationes externas, non effe communes toti Trinitati, fed pertinere ad vnam aliquam Trinitativ perfonam: contra receptifsimum illud axioma, opera Trinitativ ad extra, effe indiuifa.

XIII. Opera mediationic, reffectu bominum, rotam Trinitatem communiter factre principio effentiali. Tota igitur Trinitas pro nobis orauit; famem, fitim, & cæteras vitæ molestias pertulit; Tota Trinitas nata est, passa, crucifixa, mortua, fepulta, quia hæç omnia fuerunt opera mediationic, etiam respectu hominum, fi igitur hæc opera & audiuara à rota Trinitate, & non à solo Christo fecundum humanam naturam processerunt; Tota ergo Trinitas mediator noster fuit.

XIV. Chriftus mediator fecit opera mediationi, que ad homines frectabant, personaliter & fingulariter principio terminalià quo, id est, personalitate sua; hanc enim inepte designat per principiŭ terminale. Ergo Christus personalitate sua secundum se, natus, passus, crucifixus, mortuus suit, quia hac omnia suerunt opera & madiumana mediatoria, quoad nos.

XV. Opera mediatoria, que Deum concernant, non. agit mediator fine effentia diaina. Vbi aduerte primum imperitiam Iunij, distinguentis opera Mediatori Christi in ea, que sunt respettu nostri. & in ea, que sunt respectu Dei; quali non eadem opera, que mediabant respectu Dei, mediauerint etiam refpectu nostri, & vice versa. An non eadem pal- C fio, flagellatio, crucifixio, mors, quæ apud nos mediabat, mediauit quoque apud Deum, & è contrà? Deinde, obserua non minorem insipientiam; perfonam diuinam poffe aliquid operari non concurrente effentia : quali verò fieri possit, vt perfona aliquid agat, (loquor de actione propriè) fine formali agendi principio, quod est natura seu essentia. Num Socrates, verbi gratia, potest aliquid operari ex fola personalitate sua, non concurrente ad operationem illam natura Socratis?Quàm parum hoc fieri potest, tam parum possibile est, vt persona Christi aliquid agat, non concurrente ad actionem illam natura diuina vel humana.

X V I. Mediatori actiones, quà mediator est, alie D funt ad intra, alia ad extra. Falfifsimum est, fi Iunius hæc vocabula vsurpet prout vulgo in Theologorum scholis vsurpantur: nam Christus per nullas operationes ad intra mediatoris officium exercuit, cum omnes istæ operationes, sint pross diuinæ, & vt in ente necessario necessaria. Si autem per operationes ad intra intelligat, eas operationes, quæ solum mediabant respectu Dei; & per illas ad extra, eas, quæ solum mediabant respectu hominum; nego huius mediabant respus mediatorium ad vtramque partem 'conciliandam pertinet; alioqui non esset mediatorium, quippe non attingens duos extremos ter-

minos. At fi per operationes ad intra intelligat operationes immanentes naturæ humanæ Chrifti; non diffiteor, eas fuisse mediatorias, sed valde dubito num Iunius per nebulas loquens has significare voluerit.

XVII. Chrift fecundum naturam diuinam est /acerdos. Et bos respectu minor est Deo, non natura, sed consilio aconomico & libera voluntate. Quasi verò libera sua voluntate potuerit se Christus secundum naturam diuinam facere minorem Deo. XVIII. Christus secundum diuinam naturam minor

zH Angelü minifterio aconomico & voluntario. XIX. Ip/am Cbrifti perfonam, qua Deus eH, effe infeviorem Deo fecundum voluntatu difpenfationem & confilium aconomicum.

B X X. Omnia facrificia effe aquiuoce facrificia, folum facrificium Christi in Cruce effe vniuoce sacrificium.probat acutilsime;quia facrificia gentium fuerunt falfa, Iudaorum typica, ergo tantum aquiuoca. Quis abnuat notionem & rationem facrificij Iunio optime perspectam effe / Argumento eft hic flosculus; przfertim, cum gentium facrificia non ideo fuerint falla,quòd non effent veri nominis facrificia, sed quia falsis Diis immolabantur; necideo vniuoca ratio sacrificij dispereat, quòd rei futuræsit typus & præsignificatio, cur enim vniuocatio cum typica ratione confistere non possit? Hedera pro foribus cauponis suspensa significat vinum vendibile, quod non fignificat hedera adhuc in filua florens; an ideo hac & illa non funt vniuoce hedera?

XXI. Sacrificandi actio est persona Christi secundum veramque naturam communicer. Est igitur Christus etiam secundum naturam diuinam sacerdos.

XXII. Flosculus Battologicus. Qua ratio est corperù ad animam in nobù, ea est humanitatù ad diuinitatem in perfona Christi. Summa est disparitas, vt supra indicatum.

XXIII. Humanitatem Chrissi effe principium instrumentale divinitatio, respectu omnium actionum, qua bumanitas Chrissi exercet. Nihiligitur ex se & per se agit natura humana Chrissi.

XXIV. Solam diuinitatem in Christe effe formale principium agendi, non autem bamanitatem.

Hos floículos ex animaduerfionibus Iunianis ad hoc caput enotare & excerpere libuit; vt cunci perfpicuè intelligant, quantum portentorum Caluiniftz fub doctrina fua de Mediatore alant:nec immeritò Stancarus, quantumuis perfidus Nouator, Tigurinos, Caluinum & affeclas: propter hzc de mediatore monftra; Arianifmi, Eutychianifmi, Apollinarifmi, & fimilium hzrefeon iam olim damnatarum palam poftu-

lauit in libris, quos de Mediatore contraiftos euulgauit.

Q 2

#### 266

CAPVT

Defensio Cap. 6. 6. 7. Lib. V.

### CAPVT 'VI. Soluuntur argumenta aduerfariorum deprompta ex Scripturis.

367

Imperitè dicit Danzus, cam virtutem & poteflatem, per quam Christus potuit mori, emanare ex eo, quòd idem bic, qui animam babebat; erat & est quoqueDeus. Quali verò potentia moriendi prouenerit ex hoc, quòd Christus fuit simul Deus; & non inde, quòd naturam passibilem, mortiq; obnoxiam assumptit. Dic, quzso, an nemo moritur, nisi qui homo simul & Deus est? Vnde proficiscitur potentia moriendi in quouis homine; inde similiter manauit potentia moriendi in Christo homine; potentia, inquam, passiua; Nam illa altera potestas quasi actiua ponendi animam arbitratu suo, concessa est diuinitus Christo fecundum humanitatem.

Mentitur II. Danzus: Bellarminum fallere transitione feu migratione de genere ad genus, nimirum , de re, qua deponitur & refumitur;ad virtutem, qua ca res deponitur. Vbi hæc transitio in Bellarmino? Solutionem fecundi argumenti Caluinistici à Bellarmino allatam nominat Danzus nibili : Nec cur hoc probroso Epitheto cam afficiat, caussam vllam reddit, probègnarus à conuiciatore non reposci rationem, cur conuicietur. Mox mentitur III. Bellarminum agere nuges nugerrimes. IV. Mentitur, eundem contradicere S.Thome. V. In Tertia Se-V I. Mentitur, aperte negare Bellarminum, Christum virtute dininitatis in calum ascendisse. VII. Mentitur, Bellarminum non omnia Caluinistarum argumenta attulisse, quòd quid illis responderet, nibil omnino babuerit. Nil opus omnia Sectariorum arguméta studiosius corradere & expugnare;quia euersis primariis, cztera sponte sua ruunt. Quaquam quid leuius & inanius illo, quodà Caluino inter prima collocatur. Chriftus vt Mediator dixit Ioan. 8. Ego pono animam meam ; ergo Cbriftw non tantum fecundum naturam bumanam , fed & fecundum dininam Mediator est. O abysfum acuminis Caluiniani fupra omnem lacus Lemannici profunditatem.

Iunius in Notatiunculis ad hoc caput, pingit tragelaphos & chimaras, vt Iuniana loquendi formula vtar.Summa cft:Chriftu Theanthropum, Deum & hominem, effe mediatorem. Quis hoc inficiatur? Quaftio est, secundum quam naturam Thean: thropu iste, hocest, Deus & homo, sit Mediator. Huc, huc dirigat oportet Caluinista, si quid validorum spiculorum sua in pharetra.Nam quod de mediatore propriè dicto & analogice fumpto, hiclongos logos texit, nil aliud agit, quàm quod Angester: Nam de Mediatore proprie dicto Bellarminus differit, & nauci est hæc somniario potius, quàm argumentatio : Dem reconcilianit fibi mundum; ergo Deus vt Deus mediator est : quia vt re&è respondet Bellarminus, no omnis qui reconciliat, continuò est mediator; quia mediatoris est reconciliare vnum alteri: at si quis per seipsum reconciliet fibi inimicum, is non dicitur mediator. Accedit, quòd Deus reconciliauit fibi mundum; Sed per Chriftum, quatenus homo eff; atque adeò per Christum mediatorem.

268

### CAPVT VII.

## Explicătur testimonia Patrum, qua aduersarij proferunt.

EBENTVR Danzo gratiz. Ferè hoc caput tacitus præteruolasset. Ne tamen penitus obmutuisse videretur, hoc fudit mendacium; tres distintur, hoc fudit mendacium; tres distintau selutiones, quas dat Bellarminus ad locú Dionysij Areopagite de Theandricis operationibus, argumento esse, quam Bellarminus in bis explicandis dubius sit acincertus. Quasi verò responsionum copia indicium sit dubitantis & incerti animi, & non potius de inuica veritatis-vi ac robore considentis.

nem fecundi argumenti Caluiniftici à Bellarmino allatam nominat Danzus nibili: Nec cur hoc probrofo Epitheto eam afficiat, caustam vllam reddit, probè gnarus à conuiciatore non repofci rationem, cur conuicietur. Mox mentitur III. Bellarminum agere nugas nugerrimas. IV. Mentitur, eundem contradicere S. Thoma. V. In Tertia Sesunda. Nullus S. Thomæ hoc titulo liber exstat. V I. Mentitur, aperte negare Bellarminum, Christum virtute diuinitati in calum ascendisse. VII. Mentitur, Bellarminum non omnia Caluinistarum argumenta attulisse, quòd quid illin responderet, nibil

> Dicit Bellarminus, omnia opera Christi mediatoris esse humana, spectando nimirum formale principium horum operum, quod est sola & vnica natura humana. Occinit Iunius. Negatur bac affumptio: Non video, vbi sit assumptio, quam negas; nullam enim argumentationis speciem hoc loco formauit Bellarminus, vt aliquid assumere vel potuerit vel debuerit. Quidquid sit de phrasi, Iunius Theandricas in Christo actiones contendit esse duas actiones, & rnam operationem:

> > quali

### 269

# Defensio Cap. 7. Lib. V.

quali aliud fit adio, aliud; operatio; & quali fi actio A clufio ita formetur & explicetur: ergom e diator, vi duplicetur, non duplicetur itidem operatio: si, inquit, ambulare fuper aquas, est actionie duplicie vuica operatio (nunquam dixit Bellarminus in illo miraculo vnicam duntaxat operationem interueniffe; fed, vt expresse duas actiones flatuit; alteram humanam, qualis ambulatio, alteram, diuinam; vt dare aquis foliditatem, vt Christum ferrent, vel dare corpori hac virtutem, vt liquidam naturam fimiliter ac folidam fine submersionis periculo calcaret: sic etiam duas statuit opera tiones, quia operatio & actio idem prorsuses, & duplicata actione, duplicatur itidem operatio. (An non mortem fubire & vincere itidem oft) fit fane. Sed mortem subire est actio, vel potius passio humana, & mediatoria; vt & vincere; at dare virtutem B vincendi; actio diuina est; sed non mediatoria. Sic refurgere,& in cœlum ascendere,actio humana est; quia homo resurgit, & in cœlum ascendit: At indere virtutem refurgendi & afcendendi in cœlum; actio diuina est, sed non mediatoria; vt maxime priores ille humane in mediatoriis a-Aionibus numerari deberent. Sic venire è cœlo iudicatum viuos & mortuos, actio humana est; quia Christus, vt homo, ad locum iudicio destinatum descendet. At dare virtuté corpori Chrifti, ve è cœlis, modo illo admirabili, descendere queat, actio diuina est;ac pinde no mediatoria, quia nulla actio diuina considerando formale & immediatum principium mediatoria est,sed humana tantum. Et eadem est ratio aliarum actio- C num seu operationum theandricarú, in quibus scilicet humana & diuina operatio concurrit.

Dicit Bellarminus, omnem in Chrifto opers tionem possedici Theandricam ratione suppofiti; quia omnis Christi operatio est Dei simul & hominis, hoc est, eius, qui est Deus & homo, citató; Damascenum lib.3.fidei Orthod.cap.19.Iunius impudenter clamitat, hoc nusquam docere Damascenum. Obstupui, fateor, asseucrādi præcipitem audaciam. An non funt hæc Damasceni verba; præter alia eôdem pertinentia? Nil aliad Theandrica actio fignificat , quàm quod Deo , viro effecto. boc est, incarnato, bumana quog ipfius actio diuina crat. boc est, Deitate perfusa, nec diuina ipfius actionis expers, (nimirum propter vnionem in eodem supposito, vt verbis antegressis declarauerat Damascenus) rursug, dinina ipsim actio bumana ipsim actionis haud expers (nempe propter vnionem cum natura humana in eodem supposito)Verum virag cum altera confideratur, in vnione scilicet hypostatica.

Sed en argumentum argutissimum, quo Iunius efficere tentat, Christum etiam per naturæ diuinz operationes munus Mediatoris exercuiffe:Qualu substantia persona talu Goperatio, Gcontra. qualu operatio, talu est & fubftantia: Est autem Media tor Theanthropus fubftantialiter Deus bomo, fubftantiali mediatione, vt vocat Bellarminus cap.t. Ergo Mediator vt mediator est , operationes mediatorias verè Theandricas. dininas atque humanas, operatur. Respondeo, fi conmediator est, substantiali mediatione, operationes media sorias, vere theandricas, hoc eft, ex substantiali illa mediatione profect as, operatur: conceditur totum argumentum, sed nihil est ad rem. quia Bellarminus hic non disputat de mediatore secundu substantiam, seu dermdiatione substantiali; sed de me diatore & mediatione per operationem: Nam mediatorem mediatione substantiali operationes diuinas & humanas exercuisse, nemo recle fentientium ignorat. Staute in conclusione vox Mediatorie accipiatur propriè, vt quidem à Caluinista accipitur, pro mediatore per operationem; tum negatur maior; non enim verum eft, talem effe operationem perfonz in quocunque genere muneris, qualis est fecundum quemcung; respectum substantia seu natura persona; nam fieri potest, vt officium, quod persona illa sustinets huius vel illius substátie seu nature actiones non admittat, neque etiam admittere possit; quod in przfenti accidere affirmamus : nam munus mediatoris per operationem, admittit quidem, imò & necessariò exigit, vt principium quod, seu suppolitum lit diuinum; at non exigit, imò nec exigere poteft,quia fieri nequit, vt principium formale & immediatum operationum mediatoriatum, fit divinum; ob cauffas iam fæpe in hac difceptatione allatas.

Diccs:Mediator est Theantbrop', Dens bomo;ergo mediatoria eim operationes partim funt diuina, partim bumana.Respondeo, negando consequentiam, si, vt debet, intelligatur de principio formali & proximè effectiuo operationum : quia nullis operationibus à diuina natura profectis munus & partes mediatoris Chriftus egit: Est tamen nihilominus mediator noster Theanthropus, quia operationes mediatoriz, quz per humanam naturam; tanquam per formale & proximum principium exercentur & eliciuntur; verè à Christo Deo & homine, atq; adeo à T*beantbrope* eliciuntur & exercentur.

Ait lunius : Mediatio (ubstantialis est vnica operatine mediationic mater ( non diffiteor, at non lecundum diuinam, led folummodo fecundum naturam humanam)& operatiua mediatio.germana est il*lim fubftantialu filia.* (at operatiua fecundum &per humanam naturam, non secundum & per diuinam) vnam qui tollit, ambas eâdem tollit. Si quis mediationem substantialem in vnione hypostatica litam,tollat; is vtique etiam mediationem in operatione politam tollit; quia Mediator necessario debet effe Deus & homo. At fi quis tollat mediationem in schola Hæreticorum fabrefactam per operationes nature diuine, is plane non tol-

lit veram operatricem per opera humanz naturz mediationem, fed eam confirmat & stabilit.

Q.\_ 3

CAPVT

Digitized by GOOGLE

27Ö

# Defensio Cap. 8. Lib. V.

### 371 CAPVT VIII. Soluuntur argumenta ex ration

petita.

ANAVS etiam. circa hoc caput fuccinctus eft, & pauciloquus, tametfi vanidicus, vt cum primam folutionem Bellarmini ad primam Hæreticorum rationem nibilvalere pronunciat. Item, Cbriftum.qua homo eff.nibil apud Deum proprie effe meritum. Quiritatur præterea, Caluino fieri iniuriam à Bellarmino; & vt mendacio fuo aliquem colorem illinat, mentitur, Bellarminum boc Caluino dare crimini, quòd diærit. Chriftum fuiffe caput Angelorü. cum Bellarminus hoc in Caluino minimè reprehendat, fed quòd fcripferit, Chriftum.etiam ante lapfum Ada fuiffe mediatorem bominum & Angelorum: quod vt recte Bellarminus annotat, Arianifmum fat grauiter olet.

Ait Bellarminus:modum dandi Spiritum fan Aum meritoriè, non effe Dei formaliter, fed hominis. Negatur diffinitio, clamat Iunius. Atqui nihildum Bellarminus diftinxerat ; fed poftmodum diftincturus erat. Cur tu ante diftinctionem negas diftinctionem Probat Iunius intempeftiuam fuam negationem. Meritum mediationu eff: fed mediatio eff perfona, ergo & meritum. Refpondeo ad Minorem, Mediationem effe perfofonz, at fecundum naturam humanam, non diuinam, ergo & meritum effe perfonz, at fecundum naturam humanam, non diuinam.

Inftat Iunius: Quod est cauffa cauffa,idem est cauffa cauffati, at formalis principy operatio est cauffa meriti, ergo Grei meritoria. Respondeo ad Minorem; operationem formalis principij humani, non diuini, id eft, humane nature, non diuinz, eft caussa meriti,vel vt rectius loquar, ipfa potius est meritum; quia meritum est ipse actus. Necdum argumen tandifinis. Solus Dem dat res diuinas formaliter, folus ergo dat Spiritum ; Mediator autem dat Spiritum; dat ergo.qua Dem.formaliter.Respondeo,Antecedens effe falfum;nam & Chriftus, qua homo, res diuinas formaliter, vi caussa meritoria nobis obtinuit; vt hic & cap. sequentibus docet Bellarminus; ipse etiam, qua homo, instrumentaliter diuina charifmata, formaliter qua talia funt, nobis impertit. Nonne lacerdos baptizans infantem, vel abfoluens peccatorem, in Sacramento Confelsionis; formaliter res diuinas tribuit baptizato & confeffo ? Nifi forte baptismus & absolutio,& vtriulq; fructus ac effectus non fit res divina formaliter apud Iunium, qui mox cramben illam iam millies recoctam reponit, Chriftum, vt Deum, mediatoru muuere fungi; Christum secundum naturam dininamDeo preces pro nobis offerre.CitatD.Thomam 3.p. q.8. a.1. quem non intelligit, nam Chriftum fecundum naturam diuinā mediatoris officium obiisse & implesses per nescio quam aconomicam diminitativ exinanitionem, fan & oThome in mentem

A nunquam venit. Qualia verò funt illa Iunij? An non monstra? Decere principaliter est commune opm Trinitatis: (Recte hoc quidem) fed bos docendi munus ex interna aconomia & relatione perfonis terminatur. (Quid hoc rei?)Itag officium docendi à Patre praftitu terminatur ad Fslium : officium docendi à Patre & Filio, terminatur ad Spiritum fanctum procedentem à Patre G Filio : Ego hactenus arbitrabar officium leu actú docendi terminari ad illos,'qui docentur, feu ad auditores?Num Filius fuit vel eft auditor Patris? Num Spiritus fan dus eft auditor Patris & Filij? Loquitur quidem Spiritus fan Aus, quacung, audit Ioan.16.Sed Iunius de hac auditione non loquitur. An non & Spiritus fanctus docet! Ad quam persona officium docendi, quo fungitur, terminatur? Num ad Patrem & Filium? O deliramenta, ex Iunij cerebro exfculpta; quibus tamen etiam Scholasticos Doctores citra controuersiam subscripturos putat. Hiscene inaniis & nebulis fubscriberent?

372

Leuia funt hzc, prę illis, quę Iunius mox fubiicit. Chriftum, qua Deus est, seu fecundum naturam diuinam.quatenu eau accepit à Patre,tanquã à fuo principio, effe mediatorem inter Patrem & res creatus, quo mediante electi Angeli stant, & bomines instaurantur; & hoc ideo, quod Deus omnia per Filium feciffe duatur. Heb.1. Vbi Iunius parum abArianifmi fermento abeffe videtur; Imaginatur enim fibi, quafi illud per, respectu Filij, non fignificet caussam principalem in creatione & effectione rerum, & in colla-C tione falutis cœleftiumq; charifmatum : fed mediam quandam inter Patrem & res creatas. Quz phantasia satis est Ariana. Adiungitur quidem particula per Filio, vt denotetur iplum effe principium medium, hoc est, principium de principio; sed non medium, quasi secundum diuinam naturam, seu quatenus Deus est, mediet inter Patrem & res creatas; quia ratione effectionis seu caussalitatis, æque eft Filius, etiá vt ex Patte procedit, vel procedere cogitatur; causa principalis, ac iple Pater. Eadem eft ratio Spiritus fancii;qué Iunius, rudi suz speculationi conuenienter, deberet facere mediatorem inter Patrem & Filium, & inter res creatas, quandoquidem etiam in spiritu, & per Spiritum fanttum operantur. Quam vero hæc funt veræ Theologiæ confentanea? vt&fe-D quentia : Chriftum, ve Deum, feu fecundum diuinam naturam, effe particulariter, hoc eft, peculiari & alio modo,quam fit Pater,caput Angelerum & bominum:& ip/um Patrem, qua Pater est, effe peculiariter caput Filij fecundum dininam naturam : Et per confequens, Pater & Filius peculiariter erut caput Spiritus fan-Ai,quia ex Patre & Filio procedit.Quis vnquam audiuit talia in Catholica Ecclesia? Quis audiuit, Christum, secundum diuinam naturam, quatenus ex Patre procedit, esse mediatorem omnium Angelorum & hominum communiter? Hæctamen portenta Iunius hocloco inuerecundè fundit, & femina non obfcura Arianifmi spargit. Nihilominus verecúde ab co factum

inter-

## Digressio contra Lutheranum Mæuium.

interpretor, quod Caluinum à Bellarmino Aria- A bumane. Istam consequentiam deberet Mauius nismi postulatum, sub cultro liquit; nec defendere voluit; & si voluit, Arianismi crimen non nisi nouis Arianismis diluit; sihoc est diluere. non potius crimen auclius reddere. Czterz Iunij notatiuncule ex dictis euanescunt. Vix quidquam præter equiuesationes occinit. Aquiuesum videtur Iunio, quidquid Bellarminus afferit. Exinanitionem illam voluntariam & economicam disinitatu in fe & fecundum fe; ad nauseam vique decantat, camque acutissime probat ex Homero, apud quem Iupiter sape interuentori, hoc cft, mediatoris partes agit. Et Pontifex Romanus inter partes offen/as aliquando fe mediatorem interponit.ergo etiam Cbriftus fecundum naturam diuinam potuit ita voluntarie (edemittere.vt per illam mediatori munu obiret. Quid hac B fubtilitate profundius? cui tamen multum gratiz Iunius conciliasset; si eundem respectu eiusdem naturz, etiam apud se ipsum mediatorem esse posse demonstrasser. Quo non demonstrato, tota fubtilitas claudicat.

#### DIGRESSIO CON TRA LVTHERANVM Млутум.

NTER errores, quos Illustrissimus Cardinalis Bellarminus in libello, 🕽 quem Iudicium de libro Concordie infcripfit, Lutheranis obiecit, hicerat C iecundus, quod Christus fuerit perfunctus munere mediatoris & Pontificis, non folum per naturam humanam, sed etiam per diuinam.

Mentitur Mæuius in Apologia contra Iudicium Concordie; idemque mendacium sepisime iterat, Bellarminum negare, Christum Deum & hominem effe Mediatorem. Sacerdotem & Pontificem noftrum; cum hocnemo orthodoxus abnuat; sed hoc, quod longè aliud eft; Christum secundum naturam diulnam fuisse Mediatorem & I ontificem : nam Catholica affertio habet; Chriftum, feu perfoná Christi fuisse mediatorem secundum & per humanam naturam tantùm, tanquam per principium immediatum, quo operationes mediatoriz sunt elicitz & effectz, quia opera mediatoria D & facerdotalia Christus, verus Deus & homo, tantum per naturam humana exercuit, tanquam per immediatum principium quo, vt vocant.

Nous error.vociferatur Mæuius, nouerum Efaui tarum , toti facre Scripture repugnans, toti puriori antiquitati contradicens. Clamores & calumnias audio; præterea nihil. Oggannit. Non posuiffe fieri, vt Mediator effet purus homo: sed debuisse effe Deum & homine, vtrag natura dinina scilicet ac bumana in eadem Verbi *(uppefite vnita.* Non ignota refers. Sed vbi tua illa consequentia. Opertuit Mediatorem effe Deum & beminem, Cad boc neceffe fuit naturam diuinam C bumanam in eodem Verbi supposito vniri;ergo Christus fuit Mediator per operationes vtriu/que natura ; diuma fiilicet ac

formare, formatamý; folidè comprobare. Nunc lallat tantum, & infulse de rebus non intellectis boat: nam vt opera Christi effent Mediatoria; satis erat, vt essent operaDei & hominis, vtramque naturam in cadem hypostasi vnitam habentis;licet non essent opera ab ipsa natura diuina, tanquam à principio formali & immediato, elicita: quia hoc ipfo, quòd fuerunt opera edita à perfona infinitæ dignitatis, quamuis per principium effectiuum proximum & immediatum;finitum; infinitum valorem contraxerunt, & Deum hominibus, hosq; Deo reconciliare potuerunt : Et hoc tantummodo probant Scripturæ testimonia, quæ miser Mæuius indocte accumulat; qui quærit, vrrum Chrifti humanitas fola fit aduocatrix an totapersona,qua est Dem & bomo.Respondeo,personam, quz est Deus & homo esse aduocatricem, vel potius aduocatum & mediatorem nostrum; fed fecundum humanam naturam tantùm, cum diuina tamen in eadem hypoftafi vnitam. Vrget vocabulum tota. Sed vt suo loco, cum de Christi ad inferos descésu disputaretur, hoc vocabulum distinximus, sic & in præsenti distingui debet. Si enim per totam perfonam non vtramque naturam, fed ipfam præcise hypoftafin Verbi intelligam'; tum tota persona Christiest aduocatus & mediatornoster; si auté nomine totim perfone inuoluamus etiam vtramq; illius personæ naturam; tota persona dici nequit aduocatus & mediator; quia natura diuina seu Christus secundum naturam diuinam nec est nec fuit aduocatus & mediator nofter.

374

Obiicit Przdicans: Mediatorem opertet verig, parti coniuntum effe & cognatum:ergo neceffe fuit Mediatorem xoftrum effe Deum, fiue natura diuina praditum. Nemo it inficias. At Mzuius hanc conclusionem inferre debebat 3 ergo neceffe fuit Mediatorem fecundum diuinam naturam mediatoru munu obiuisse. Hoc infer, Mæui. Hoc fi inferas, proba; alias aërem verberas, & multa agendo, nugas agis.

Mediator, inquit Bellarminus, per id, quo munus Mediatoris exercet, necessariò distinguitur ab eo, cuius est Mediator: Est autem Christus mediator Dei & hominum, ergo fivt Deus Mediator eft, vt Deus à Deo diftinguitur: erunt itaque duo Dij, vnus maior, alius minor, vt Ariani volebant. Omifsis conuiciis, quz laxo ore Mzuius largiter vomit, concedit, Mediacorem debere diffingui abillo cuisu est Mediator. Minorem negare non poteft, cum fit Apostoli, bona ergo prima conclusio; Bonaergo & altera illatio, quidquid infulfus Meuius contra ogganniat. Nam fi Christus vtDeus seu secundum naturam diuinam, ab illo, ratione cuius mediat; diftinguitur; diftinguitur ergo secundum naturam diuinam àDeo, quia est mediator Dei & hominum; erunt igitur duz naturz diuinz, seu duo Dij.

Oggrunnit Mæuius: Diffinctione banc mediatori non effe fecundum offentiam . fed fecundum perfonam qua

Q\_4

Filim-

375

## Digressio contra Lutheranum Mæuium.

respósio inprimis euertit hæreticorum assertionem;quia dicunt, Christum secundum diuinam naturam fuisse mediatorem, ergo mediator fuit fecundum id, fecundum quod à Deo, atq; adeo à Patre & Spiritu sancto non distinguitur, quia à Deo Patre & Spiritu fancto fecundum naturam diuinam non distinguitur. Deinde licet secundu persona à Patre & Spiritu santo Christus distinguatur realiter, no distinguitur tamen realiter à Deo, sumendo hunc terminum effentialiter. Nec distinguitur persona Christi à seipsa, & tamen, Christus etiam respectu personz suz mediatoré agere debuit, quia & iple fuit pars offensa ab homine. Si igitur mediator necessario distinguitur ab co, cuius est mediator, vt concedit Mæuius, sequitur, Christi personam à seipsa necessario diftin am effe;quia in fe;& fecundum fe, & infuper ad fe mediatoris officium peregit, fi non delirat Mæuius. Quomodo persona in se, & secundum se Mediatoris functione fungi potuit; cum non operetur, nisi per aliquod principium formale & immediatum, quo actiones producat?Intelligit persona hominis, ratiocinatur, cupit, amat, odit, sed per principium aliquod operatiuum. Idem ergo in persona Christi euenire debuit: Mediauit. Quo principio? Num duntaxat humano? An & diuino?

Oggannit Mæuius:Filium distingui à Patre ratione officij;quod peculiare Filij est, id non item Patrie & Spiritus sancti effe. Istud est petitio principij : nam di- C ftinctio inter mediatorem, & eos, ratione quorum mediat, debet esse realis; at distinctio secundum officium non infert necessario distinctioné realem;neq; enim propter officium mediatoris, realiter diftinguitur Filius à Patre fecundum naturam; neq; etiam à feiplo fecundum perfonam: Nec aduertit Mæuius per hanc suam responsioné id stabiliri, quod ipse maximè respuit, nempc, totam Trinitatem functam effe Mediatoru officio. fi Chriftus fecundum naturam diuinam mediatoris officio functus eft:vt obiicit Bellarminus;potelt enim quis dicere, satis esse, vt Trinitas medians, officio diftinguatur à Trinitate apud quam mediat. At quistale responsum non repudiaret, & toto pectore auerfaretur? Adde, quod si per D hoc suum commentum aliquid efficere veller, prius probare deberet, officium mediatoris couenire vel conuenire posse Christo secundum diuinam natura(hocenim in controuerfia pofitum eft) & hoc probato, tum aliquid de diftinaione respectu officij fabulari potuisset, quia primest effe, quàm distingui, vt vulgo & verè dicitur. Bellarminum duas personas in Christo cum Neftorio statuere; calumnia est digna Prædicante, cuius os & calamus calumniatorum principi & Archistratego seruit.

Ait Bellarminus: si Chriftus, vt Deus, mediator est, sequitur vnum è duobus, aut totam Trinitatem effe mediatricem, aut Chriftum non effe vnum Deum cum Pa-

Filim realiter à Patre & Spiritu fancto diffinguitur. Hçc A refpófio inprimis euertit hæreticorum affertionem; quia dicunt, Chriftum fecundum diuinam naturam fuiffe mediatorem, ergo mediator fuit fecundum id, fecundum quod à Deo, atq; adeo à Patre & Spiritu fancto non diftinguitur, quia à Deo Patre & Spiritu fancto fecundum naturam diuinam non diftinguitur. Deinde licet fecundu

276

Occlamat Mæuius:Peruertitur à lefuit a ftatus controuerfie, & affingit nostre Concordie, quasi afferat, Filium Dei executum mediationis officium ratione diuinitatis in se absolute considerata. Iterum sycophantatur Mæuius: Nam Bellarminus hoc exprobrat Concordiz, quòd diuinitatem Filij, e-B tiam cum natura humana in eadem Verbi hypostasi coniunctam, mediatoris officium obiisse tradat: Quomodocunque enim diuinitas spe-Actur, absurdum & impium est; dicere, Chriftum fecundum dininam naturam actiones mediatorias exer cuiffe: neque etiam ab impietatis labe excufari potelt Mæuius, cùm ait ; paßiuam mediationem magis in humanitate, quàm in dininitate éluxisse. Ex quo fequitur, passionem, crucifixionem, mortem, & id genus alia etiam in diuinitate Christifuisse, fed minus conspicua, vt loquitur Mçuius, magis autem conspicua, in bumanitate.

Filium Dei dicimu Medistorem, inquit Mæuius, non ratione socias, effentia, quatenus eam tota Trinitas communem habet, sed bypostaseos determinate. At Concordia non dicit, Christum fuisse Mediatorem fecundum perfonam determinatam; fed, fecundum naturam vtramque; atque adeo etiam fecundum naturam diuinam : aliud eft dicere; perfonam fecundum naturam diuinam; aliud personam secundum rationem determinatam personæ, Mediatoris munus exercuisse. Prius affirmat Concordia;& cum illa non semel Mæuius.Posterius asserit sibi contradicens ineptus Concordista Mæuius.Quid enim ineptius, hac Mæuiana assertione: quæ & distinctionem tollit inter Mediatorem, & eum, apud quem mediat? nam persona Filij etiam apud se mediauit, cum & ipsa pars offensa fuerit;& præterea tollit principium formale & immediatum, quo persona operationes mediatorias elicere & exercere debet. Quo quid ftolidius?

Videtur autem Mæuius portétum illud ſuum hic innuere, quod manifestius prodidit, in Controuersia de Vbiquitate, vt suo loco vidimus; nimirum non absolute Christum secundum diuinam naturam toti Trinitati communé, esse Mediatorem, sed secundum naturam diuinam in hypostasi Filij existentem, quasi non sit vna & eadem, & quidem vnica magis vnica, quæ toti Trinitati est communis; & quæ in Filij hypostassi exissi est communis; & quæ in Filij hypostassi exissi est communis est Patri & Spiritui santo, licet concipi à nobis possit, vt in solo Filio existit.

Ficul-

### Digressio contra Lutheranum Mæuium.

Ficulneum est autem hoc Mæuij præsidium. A Christum incarnatum effe dicimus , vt Deum , non quafi incarnatus fit refpectu abfolutifsima diuinitatis g, cum Patre & Spiritu S.communem obtinet, fed perfonaliter & in bypostafi Verbi determinate. Si enim fenfus fit; Chriftum vt Deum, hoceft, fecundum diuinam naturam effe incarnatum; negamus propolitionem effe veram; ineuitabiliter namque fequeretur. Patrem itidem & Spiritum fanctum incarnatos esse, cum quidquid filio secundum naturam primò & per se competit, commune sit Patri & Spiritui lancto; fi autem lenlus lit, Chriltum, vt Deum, hoc eft, vt hypostasin diuinam, incarnatum effe; concedimus propolitionem, fed nihil pro se hinc extundet Mæuius; Nam si tantum vellet Christum, vt Deum, hoc est, vt hypostasis B est diuina, fuisse Mediatorem; non secundum diuinam, fed fecundum humanam naturam, nemo ei litem intenderet.

377

Non oft filendum, à Mæuio hiciterum monftrofum illud, ne dicam, Arianicum; paradoxum infinuari; diuinam naturam incarnatam effe,nó eam, quz tribus perfonis fit communis, fed quz in hypostasi filij existat. Quo nihil à pietate & veritate alienius. Nam ne hæc quidem propofitio absolute vera est; dinina natura est incarnata, & figuando vel ista vel fimilis in Patrum scriptis occurrit, in bonum & commodum sensum trahi debet, de quo vide S. Thomam 3. p. q. z. a. 4. ad fecundum,& Gregorium de Valentia Tom.4.difp. 1.q.3.p.1.tantum abeft, vt verum fit; non illam diuinam naturam, quæ communis est tribus perfonis; sed quz, & prout in filio exstitit, incarnatam esse.

Sicut non fequitur, inquit Mæuius, Chriftin Deus incarnatus eft; ergo vel tota Trinitas incarnata eft, vel Chriftu non erit vna Deus, cum Patre & Spiritu fancto; quia incarnatio non eft opus nature, fed perfone; it a arowor Gillud eft; Chriftus Deus Mediator eft: Ergo tota Trinitas mediatrix est;vel nõ eritCbristus vnus Deuscu Patre: Mediatio enim i tarte ovor, a xa ta ya S i nosany , in a ov הו מאאשיר, מאאע לי דון לאומיבער שפיראופוקוצשי perfesta eft.

Abfurdum est, si proponatur, vt proponitur à Mæuio, qui absurditatem & impietaté opinionis Concordifice veteratorie velare conatur. At fi pro- D trospicio, hoc videtur velle ; no Christum, sed officiu , ponatur.vt ex mente Concordie proponi debet; Chriftus Deus vt Deus ; seu secundum naturam diuinam; mediator eft ; ergo tota Trinitas mediatrix eft, quia quidquid Christo fecundum naturam diuinam competit, boc soti Trinitati commune eft:vel certè Christus non erit vnus Dem cum Patre & Spiritu fancto; hoc, inquam, modo fiargumentum formetur, vt formari debet, fi quis nolit Sycophanta agere, omnis absurditas euanescit. Pari modo si quis assereret., Christum vt Deum, hoc est, secundum naturam diuinam, incarnatu esse, nullo modo essugere posset, quo minus concedere cogeretur.etiam Patrem & Spiritum sandu incarnatos esse. Sed cur Græce maluit quàm Latinè contradicere & refragari fuz

Concordiz, quz Chriftum fecundum natură diuină & humanam mediatorem & effe & fuisse adstruit? Quid Mauius? Mediatio non est facta nere plore, fecundum natura : fod focundum bypostafin. Et tamen, quoties iple Meuius & dixit & scripfit, Mediatione offefactam fecundum naturam ? Nunc nefcius quid affirmet aut neget; nó in natura, fed in hypoftafi Mediationem factam dicitat; hypoftafisergo Filij Dei in se est passa, crucifixa, mortua; quia ista fuerunt opera, vel potius au Súplara mediatoria.

Sed en aliam antilogiam. Mediatio fasta eft non in natura simpliciter, sed in bypostasi determinate. Antea dixerat; non effe perfectam in natura; Nunc restringit; non effe perfectam in natura fimpliciter ; fed in bypoflafi: Sequitur ergo quod antea, hypoftafin Verbi in le,& fecundum fe elle passam, crucifixa, mortuam, quia in le & lecundum le mediatoris munus peregit, fi vera canit Mauius. Eft quidem Filius Dei, feu persona Christi mediator, seu mediatrix ;& opera mediatoria peregit ; fed fecundum naturam humanam, & in natura humana; non in se & secundum se; aut in natura diuina, vel fecundum naturam diuinam.

Ait Mæuius. Valere hanc consequentiam. Perfona Filij Dei eft omnipotens ratione Deitatu, ergo, & Pater. at non valere iftam : Filins Dei paffus eft ergo & Pater. Nullius ponderisest hæc confecutio, fateor, at Bellarminus cam non texuit, sed Mauius, idque fuci faciendi caussa ; nam sic formanda erit ex Concordistarum placitis. Filim Dei paffus eft fecundum natură dininam ; erge & Pater passus est , quia q vni perfone realiter couenit ratione Destatis, id etia alis perfonis conenit,q babent eande Deitate. Hec argumentatio rectifsime ex hereticoru doctrina deducitur.

Ait Mæuius : Paßionë istam non esse fattam respectu effentiad natura dinina, quarenus est comunis tribus perfonis, fed ratione, ( decreto dsuino ) determinati officij , ad perfona fili, non Patris, aut Spiritus fancti , tantum pertinentis. Audio verború strepitus,& sine mente sonos. Concordiftæ palam affirmant; Christum fecundum natură diuinam egiste mediatorem : passus igitur est secundu naturani diuina; quia passio ad mediationem pertinet ; paffus ergo & Pater , & Spiritus sanctus; quia candé numero naturam cum filio habent. Sed cum verba Mæuij penitius inquod gerebat, paffum effe; Ait enim; passone factam tatione deserminati officij. Officium ergo palsione fustinuit. Festiue prorsus. Secundum qua naturam Christus hoc officiú gessit/Num tantú secudum hypostalin, vt Meuius satis aperte no semel innuit? Hypostasis ergo filij Dei in se. & secundum se passa est. Quis nisi infanus adeo delirat, vt hoc afferat? Cum hypostafis filij Dei æquè fit impassibilis & immortalis, ac natura diuina filij.

Post hæc plusquā anilia & febrilia deliria & fabulameta subiicit vanissimus Predicans hos turgidissimis, hoc eft, Hunnianis ampullis fartos thrasonismos. Vides, Iefuita, dilemma tuum, quam fit inepsum, g infulfum, abfurdum, a Bror & aBroxogor. Hifce

278

(0%-

379

## Digressio contra Lutheranum Mæuium.

contra, fivir es, bife vel vno verbulo. Paulò antea non A natur Prædicans primò hac exceptione, non audiminore vanitate & impudentia. Delirat me berele. penitusq infanit Bellarminus, nifi veritati isti splendidisima palma concedere velit. Quis hanc infolentifsima iactantiam non detestetur & exectetur, quando videt, indoctifsimum tympanotribam & agyrta nudius quartus ex Hunnij schola profectum, tanta vaniloguentia infultare celeberrimo, & in toto Chriftiano orbe ob virtutis, dignitatis & eruditionis præstantia decantatisimo Cardinali Bellarmino, cuius respectuMeuius nec puncti instar habet, neq; talis faltem eft, qualis pumilio comparatione viribus,& robore præpollentis gigantis. Sed hic Lutheranorum scriptorculoru mos eft; spiritu cereuisiario instincti, audacissime quosuis prouocant 3& quibusuis le anteponunt, B & cum maximas nugas agunt, maxime paratragœdiant ; quid enim attulit iste in hac, de Mediatore disceptatione, præter Arianas & Eutychianas iam olim damnatas stultitias & quisquilias ? Cui Stancarus, si viueret, acclamaret illud, quod olim acclamauit Melanchthoni lib.contra Caluinum de Mediatore: O infanum Grammaticum. O caput belleboro dignum.

Ait Bellarminus, Chriftum nó poffe effe Pontificé lecundum naturā diuinam, cp effe Pontificé &Sacerdotem intrinsecè & effentialiter includat esse creatură, & longe minoré eo, cui sacrificium offerre debet. Mentitur Mæuius; Bellarminú docere, Filium Dei no posse dici Pontifice; Filium Dei non poffe dici Sacerdotem. Nusquam hoc Bellarminus : C vt calumniatur Przdicans; fed hoc afferit; Filium Dei secundum naturam diuinam non posse dici Pontificével Sacerdoté. Tantum auté distant hz duz propositiones: Filine Dei no potest dici Pontifex : Et,FilimDei secundum diuină natură,non potest dici Pontifex; quantum fallitas & veritas diftant: Nam prior propositio falsisima est; posterior, verisima: licet enim no fit Pontifex fecundu naturam diuina; Eft tamen Pontifex secundú humanam.

Audin' Iefuita, inquit thrafonicus Prędicás.poft aliquot recitata ex scripturis testimonia, scriptură Filium Dei nominare Pontificem. & Sacerdotem. Non nesciuit, multo minus negauit Bellarminus Filiú Dei in scripturis appellari Pontificem & Sacerdotem; sed nesciuit & negauit Filium Dei secun- D dum naturam diuină in scripturis nominari Pótificem & Sacerdote. Itaq; quidquid verborum hic prolixe profundis, extra institută disputationem profundis; quia nemo it inficias, Filiú Dei fuisse Pontificem & Sacerdotem; hoc abnuimus fuisse tale secundum naturam diuinam. Hoc tibi Prædicans firmis argumentis oftendendum & euincendum incumbit; omissis cotumeliis & couiciis, quibus in Bellarminú debaccharis, quafi persona Christi diuidat, quando tecu & cum gregalibus tuis ita defipere renuit, vt dicat; Filiŭ Dei fecundum natură diuinam fuiffe Pontificem & Sacerdote. Luculentifsimum pro hac re S. Augustini teftimonium à Bellarmino prolatum eludere co-

endum effe Augustinum, vbi quid facris litteris diffonum doceat. Scilicet diffonum erit facris litteris quidquid sanctus hic Pater capitis tui fatuitati dissonum affirmarit, Secundò respondet Prædicans; Augustinum hæcverba: Secundum beminem Chrifim & Rex & Sacerdos effectim eft ; prosulifie, ad diftinguendam natură, non ad diuellendă per fon am. Quid inde ? An diuellitur ideo persona, si quis dicat; Christum seu Filium Dei tantummodo secundu naturam humanam, no fecundum diuinam, effe Sacerdotem & Pontificem ? Certe non magis diuellitur, quàm si dicas: Filium Dei tantummodo secundum naturam humanam mortuú esse. Víus ergo fuerit D. Augustinus illo modo loquendi gratia distinguendi naturas in Christo; vt tu dicis, quid Bellarmino officis? An ideo nó dixit, Chriftum fecundum bominem, hoceft, humanam naturam, Sacerdosem & Regem factum ?

Opponit Mæuius alium locum D.Augustini ex lib.10. Confess. cap. 42. vbi docet, Mediaserem interDeum& bomines debuiffe babere aliquid fimile Deo, & aliquid simile beminibus. Idem & nos pleno ore profitemur. Nec tamen ideo Christum secundu naturam divinam mediatorem fuisse credimus; nam nihilominus mediator, qua mediator, Deo Deitate similis fuit;& dissimilis naturâ humanâ; dissimilis autem hominibus Deitate; & similis naturâ humanâ. Vnde medius, hoc est, mediator inter Deum & hominem effe potuit, participans de vtroque extremo, & distans ab vtroque.

Producit denig; Bellarminus fat euidentia D. Cyrilli Alexandrini teftimonia. Nihil hic Mæuius, nisi quod obiter mussitat, seftimonia ifta non ledere cauffam Concordisticam; & doctrinam Cyrilli in boc articulo effe fatis orthodoxam, hoceft, vtipfeintelligit,Lutheranam. Lector confulat ipfa D. Cyrilli dicta apud Bellarminum, & confestim videbit, quam procul D. Cyrillus ab hac Hæreticorum stultitia abfuerit.

Accumulat deinde Mæuius varia pro fanatico fuo errore dicta Patrum, quibus prorfus nihil aliud confit, quàm Filium Dei fuisse & esse Mediatorem, Sacerdotem & Pontificem nostrum; quod verifsimum eft; at nullus Patrum dicit; Filium Dei secundam naturam dininam fuisse vel esse Mediatorem, Pontificem, Sacerdotem, &c.

Citat Przdicans Anfelmum lib.Cur Dem bome, capite septimo ita scribentem. Satufacere non potest, nisi sit verus Deus ; net debet , nisi sit verus bomo : fi bome tantum eft, non faciet; quia non poterit; fi Dem tantum non faciet, quia non debebit. Ad marginem allinitPrædicans istud hortamentum Arrige aures Iesuita. Quanta insulsisimi & inscitisimi balatronis iactantia; quanta infolentia, qui Bellarminum, ad hoc S. Anfelmi testimoniu, tanquam ad rem prius in auditam vocet; quo dicitur, Mediatorem & Redemptorem nostrum debuisse esse Deum & hominem, nec nisi à Deo & homine (ex suppositione divini decreti) mediatione

hanc

Digitized by Google

Digreßio contra Lutheranum Mæuium.

hanc peragi potuisse; Quid aliud Bellarminus A effet Deus & homo ; nequaquam vt secundum in tota hac de Mediatore disputatione docet? Satis de infulso Mæuio.

381

De Basileensi Rullo quid? Edidit is Tomo primo' Sylloges Thefium Theologicarum, difpu: tationibus Roberti Bellarmini oppolitarum, vt ipfe gloriatur, quo mercibus fuis Bellarminiani nominis hederá appolitá, promptiores emptores inueniat, disputationem de Mediatore : itemque aliam eiusdem argumenti Tomo tertio.

In ipfo titulo fe statim prodits Est enim iste: De Mediatore inter Deum & electos : quali Chriftus non fuerit Mediator inter Deum, & omnes homines, sed inter prædestinatos duntaxat; insigni impietate, & in vniuersalem Christi passionem B iniuriâ; cum sanguis Christi fuerit propitiatio pro peccatis nostris. & non pro nostris tantum, fed etiam pro totius mundi, vt dicitur 1. Ioan. 2. Hunc Caluinismum è vestigio rursum ingerit in descriptione Mediatoris, Mediator inter Deum & electos (imò inter omnes homines) est persona Deo Patri electos ( imò omnes, quantum est in se ) reconcilians, illing omnia merito suo obtinens & conferens, que ad eternam falutem funt necessaria. Postea verbose probare infistit, Christum, Deum & hominem, folum & vnicum effe Mediatorem, de quo non est dubium, si de co Mediatore loqui velit. qui dedit semetipsum redemptionem pro omnibus (Nota, non pro clectis tantum, sed, pro omnibus ) Talis enim mediator est solus & vnicus Theanthropm, hoceft, Deus&homo, Chriftus. At fi per illam C fuam particulam folm', excludere cogitet Mediatores inferioris gradus & conditionis, qui aliis adiumento funt ope & opera fua, præfertim intercessione; tum Rullus, vt Hæreticus, Sandorum hostis & osor, non audiri, sed explodi debet, neque enim fumma illa folius & vnius Mediatoris quoad redemptionem præcellentia, excludit alios minoris ordinis mediatores, potiffimum per intercessionem. De qua re præclarè fcripfit Gregorius de Valentia in tert. p. S. Thomæ q. 22. p. 2. Quapropter cauffæ nihil habet dicere Rullus, quo minus hanc fuam Thefin L V expungat. Errant lesuita, qui sanctos demortuos Mediatores hominum apnd Deum faciunt : citatque Bellarminum lib.1.de fan A. beatitud.cap. 2. Ingens D discrimen est inter Mediatorem illum vnum vniuerlalem, Christum Deum & hominem, & inter istos inferioris ordinis. Quocirca sibi mutuò non prziudicant.

Multa nugatus de functionibus Mediatoris, quæ ad rem non pertinent, vt funt, quæ blaterat de Christi Prophetico & Regio munere ; nam Prophetam & Regem effe diffin & a funt à mediatore munia. Tandem decernit Christum effe Mediatorem fecundum vtramg, naturam, diuinam scilicet & bumanam. Probat I. quiaidee dua natura funt vnita in Christo, vt secundum vtramg, effet mediator. Minimèverò, sed ideo præter cæteras caussas, duæ naturz in Christo vnitz sunt, ve mediator noster veramque naturam Mediatoris munus obiret. Quam ob rem non frustra facta est hæc naturarum copulatio, vt arbitratur Rullus.

Secundo probat. Pana pro peccati nostru non posuis sufficienter dependi à sola natura bumana, ergo & diuina interuenire debuit mediando. Respondeo, Antecedens effe verum, de fola natura humana nudè & præcisè spectata; Falsum, de natura humana lublistente in hypostasi Verbis Indeenim actiones naturæ humanæ infinitam dignitatem, immenfumque valorem contraxerunt : nam quod Danzusin generali Censura huius quinti libri ridere audet orthodoxos, qui dicunt, humanas Christi operationes infinitam dignitatem ex luppolito diuino contraxisse, satis indicat, quo spiritu caleat, præsertim cum palam affirmare non vereatur, operationes bumanas Christi, seiunstas ab operationibm nature divine, non plus valuiffe, quam operationes cuiuslibet alterius puri bominis. Huc enim tendunt eius verba: Agisur in contractibus ex pacto, in quibus promissum prestandum est, & quidem tantum. quantum promifum est, siue à Rege, sine à paupere promiffum exigatur : neg, facit dignitas fideiufforis , vt cum centum aurei debensur , non centum , fed triginta duntaxat aureorum folutio liberet debitorem. Hzc impius Danzus, non cogitans, vnam itidem operationem Christi, quantumuis in speciem minima appareat, infinito debito exfoluendo sufficere; nam si hoc cogitasset; minimèrude hoc exemplum protulisset; neque etiam affirmasset, perperam Catholicos scribere ; vel guttam sanguinu Christi potuisse nos redimere , propter dignitatem per*fona* Christi. Si id ita effet, inquit Danzus, strustra Chriftus mortem effet perpeffus. Minimèvero; quia copiosam voluit esse nostra apud Dcu redemptionem, non vno, sed plurimis, iisque omnibus infiniti valoris & pretij operationibus perfecta.

Ad Rullum; qui tertiò probat Christum secundum naturam diuinam fuisse mediatorem: quia Mediator debuit nobh Deum morte sua reconciliare; Hoc non potuit, nifi etiam fecundum naturam diuinam Mediator effet. ergo, &c. Respondeo, Minorem este Rullicam, friuolam, stramentitiam. Sufficiebat, vt Mediator esset Deus homo.

Quarro probat. Mediator debuit restituere amisfam iuftitiam, & vitam aternam. Hoc est folius Deitaru ; ergo etiam secundum Deitatem mediator fuit. Respondeo ad Maiorem, satisesse, vt Mediator restituat amissam iustitiam meritorie; quod tantum abest, vt sit solius Deitatis, vt ne conueniat quidem Deitati,qua talis.

Quinto probat. Quia Mediatoris est interpellars pro nobis. Ad quam rem neceffarium est, vt videat arcanum pectus Patris. Hoc non potest fecundum naturam humanam, sed diuinam; ergo etiam secundum diuinam mediator est. Respondeo, Christum secundum naturam humanam non posse scire arcana Patris ex viribus & potentia ipfius naturæ humanæ; lposse autem munere & concessu Dei.

Sextò

Digitized by Google

# Defensio (ap.9. Lib. V.

vtrosg perfectifime noffe debet; Cbriftus fecundum naturam bumanam non nonit perfectifime vtrosg, , fed folum fecundum diuinam, ergo, &c. Respondeo, Minorem esse falfam, quia Christus Mediator scientiâ beatâ & infusâ copiolissime instructus fuit, qua necessaria ad officium Mediatoris perseculsime nouit

382

Septimo probat. Mediatorem oportet federe ad dexteram Dei Patrie, vt per ipfum Pater omnia gubernet. Hoe non fit per humanitatem. Respondeo breuiter, omifsis aliis folutionibus, fatis effe, vt natura humana, secundum g Christus est Mediator, sedeat ad dexteram Patris non in se,sed in sua hypostasi.

Octauo probat. Mediatoris est perfecte bominibm reuelare voluntatem Dei. Hoc non potest facere secundum folam humanam naturam, ergo, &c. Respondeo, Minoré esse falsam; nam cum Christus secundum natură humană lit plenus gratiz & veritatis. poteft vtig; per solam humana naturam id prestare.

Nono probat. Quia Mediatorie est exaudire preces neftras & epitulari nebu; Hoc non tantum fecundum humanam, sed præcipuè secundum diuina naturam præstat Christus, ergo, &c. Respondeo, exaudire preces, & opitulari necessitatibus no-Aris, totius Trinitatis eft; non proprium Mediatoris. Exaudit nos etiam pater. An ideo Mediator ? Exaudit nos Spiritus fancius. An idcirco Mediator?

Decimo probat. Quia Mediatorem iubemur inue-С sare Hebr.1. Hos non competit Christo secundum naturam bumanam.ergo, &c. Respondeo, Minorem esse Caluinisticam. Nec pluribus opus est.

Vndecimò probat. Quia Mediatori eft facrificare. Iam Chriftue obtulit feipfum per fpirisum aternum Patri, Hebr.g.Respondeo.obtulit se Christus per spiritu æternum Patri, fed fecundum naturam humanā; ad hoc enim facrificium peragendum à Spiritu fancto impulfus eft. Hæc funt firmamenta Rulli. Sed quā infirma & vacillantia? Et tamen his fuis nzniis fubnectit hanc calumniam. Errant Iefuite. qudd Neftorij & Stancari bærefin ex Orcoreuocant , dum Chriftum fecundum humanā naturam tantum Mediatorem effe contendunt; citatq; Bellarminum lib. 5. de Christo cap.2. Num Iesuitz dicunt. Christum fecundú humanam tantum naturā io alio, ĝ diui- D no supposito subsistentem, & à natura divina diuulfam, Mediatoré effe? Num duas perfonas, cú Nestorio constituunt?Num diuiná Verbi hypostafin requiri negant; faltem vt principium Quod operis mediatorij, vt negasse videtur Stancarus?

### CAPVT IX. Oftenditur, Christum sibi etiam aliauid meruiff.



RABTER mendacia adfert circa hoccaput Danzus, duo argumentula ex Caluino, iam à Bellarmino difiecta: Alterum, Chriftum non fibi fa-

Sexto probat. Mediator inter Deum & bomines A dum bominem, ergo nec fibi aliquid meruiffe. Alterum : Si Chriftus meruit corporis gloriam, ergo multo magis gratiam & fcientiam. Vtriulque obiectionis folutionem inuenies apud Bellarminum.

> Iunius arbitratur, parum referre siue hanc, siue illam questionis partem amplectaris: quia tamen Bellarminus partem affirmautem tuetur, Caluiniq; nugamenta refellit, committere non potuit, quo minus Caluino suppetias ferret i sed Iunianas, hoc est, futiles & elumbes. Inter cæteros locos, quibus Bellarminus probat, Chriftum omnia illa fibi meruisfe,eft etiam ille Hebr.2. Videmus I E S V in propter passonem mortin, gloria & bonore coronatum. Vbi Iunius: Fallacia dinifionis committitur; nam illa verba: propter perpesionem mortie, non ad sequens membrum, sed ad przcedens pertinent, hoc modo, sed Iefum illum, qui paulisper fuit Angelu inferior factue propser perpessionem morsu , ridemus gleria & bonere corenatu. Iunio procliue crit, quiduis vel adstruere vel destruere, si ei integra siat verba diuina mutandi & transferendi potestas. Verba Apostoli fic habent. Eum autem, qui modico quàm Angeli minoratus eft, videmus lesum propter pasfionem mortugleria & benore corenatum. Neque aliter Grzcus textus:tametsi Beza odio meriti Chrifti, codem modo sua in versione, quo Iunius, textum transuertit & peruertit: Sed clarum est no cæcis, vel non cæcutientibus oculis, illud; propter passionem ; fignificare caussam, cur Christus gloria & bonore coronatus fueris : nam Chriftus non in passione modico quam Angeli minerarm est; fed in ipla naturz humanz allumptione; natura enim, quam filius Dei assumptit, minor & inferior eft, quam natura Angelica; & per cofequens Christus assumens naturam humanam minor Angelis euasit, przcise respectu humanz naturę; neque hæc minoritæ, vt fic appellem, in passione demum exstitit. Vult ergo Apostolus, Christum gloria & honore coronatum propter pasfionem, tanquam propter causiam meritori-

Adiungit Iunius. Hee eadem verba; propter perpessionem mortis; finem significant ex proprietate lingua.id eft, vt Cbriftus perpeteretur mortem . quod i&uynnue decent verba sequentia : Vt pro omnibus mortem gustaret, boc enim fignificat Da accufatino iunctum. Hoc Iunij responsum pro subtilitate ducerem, nisi stultitia esset. Quanta enim insipientia, fic verba Apostolica interpretari; Cum autem, qui modico quàm Angeli, minoratus eft, videmus I E S V M, propter passonem mortie, id eft, ve mortem pati poffet, gloria & honore coronatum. Si quis autem verba illa; propter paßtonem morti, transponere, & cum illis; mineratu eff; copulare velit; hyperbaton prorlus improbabile Apostolo affinget; nam si hoc dicere voluisser Apostolus : Christum minorem Angelis factum essent passionem mortis fubire posset; vtique zquè ac Beza & Iunius, verba illa; propter pasionem morti, cum prioribus connectere potuisset.

Pari

Digitized by Google

# Defensio (ap.9. Lib.V.

Philip.2. Propter quod & Deus exaltauit illu, &c. Quasi dicas, inquit, propterea, quid Dem summe abiesit fefe affumens bumanitate in vnitatem perfona, gratiamg, pnion's cum ea communicans, &c. Propiersa, id eft, propter banc vnionii gratiam in perfona , &c. eandem perfonam,etiam fecundum naturam bumanam , fumme fuiffe exaltatam : nam non propter spera bumanitatu ; fed propter Verbum adunatum perfonaliter bumanitas fubfiftens in Verbo exaltata fuit. Hæc omnia, vt verbo dicam, vanifsima & inanifsima funt; neq; enim illa: Humilianit femetipfum, factus obediens v/q, ad morrë ; morrë antem Crucis ad vnionem hypoftaticam humanæ naturæ in hypostasi Verbi factam pertinent; sed ad humilitatem, & obedientiá , quam Filius Dei iam homo factus, fecundum humanam natura, B menti gratia, addit; illud, Quefi: perque comfeu, vt homo, palam præ fe tulit, & cælefti Patri exhibuit; pertinent infuper ad passionem, mortemq: Crucis,quí vt homo, fuffinuit; neq; enim fensus est; quia Filius Dei, qua Deus, humiliauit fe & obediuit Patri fecundum diuinamnatură; naturam humanam in vnionem hypoftatică affumendo, propterea exaltanit illum Dem ; quia obedientia non conuenit Christo secundum diuina naturam, multoq; minus paísio & mors; fed vult S.Paulus; Chriftum, propter humilitatem, obedientiam, mortemq; Crucis, ( quz omnia Chrifto fecundum humanam naturam conueniunt, & vnionem hypoftaticam iam facta fupponunt) exaltatum, & nomine fupra omne nomen donatum; ita vt hzc exaltatio, & tam gloriofi nominis elar- C gitio, fit præmium & merces illius humilitatis, obedientiz, & mortis in Cruce à Redemptore nostro secundum humanam naturam obita.

385

Iterum infinuat hic Iunius fuum fæpiusiam inculcatum fomnium:Filium Dei fecundu formam Dei seu naturam diuinam in se,sese exinanisse,bumiliasse, & gloriam fuam, difpenfatione quafi depositam, post mortem recepisse ; & simul humanitatem exaltasse. Occurrit hoc loco factum Melanchthonis, qui in fuis locis communibus Halz Sucuorum Anno MD. XXXIX. excufis, locum illum : Pater clarifica me, &c. fic reddidit, teste Stancaro in libro de Mediatore cotra Calulnum:Reftitue mihigleria.Quod fi verbum clarifica feu glorifica, fignificat, restituere gloriam, vt blasphemat ille Grammaticus, verba Stancari refero, vide quid sequatur. Supra enim in eadem orationeChriftus patrem orans dicebat, fecundu Melanchtbonis interpretationem, restitue gloriam filio tue, vt & silius tuus tibi gloriam tuam restituat. Quale,quaso; bellü, ô Melanchthon, & qualix discordia fuit inter Patrem & Filium, quod Pater filium , & filius Patrem gloria & maiefate sua privauit . & postea ad proces filij , in concordiam fuerint redacti ? O infanum Grammaticum. ô capus helleboro dignum. Siccine de tanto Imperatore totius mundi Patre filicet, & Filio. & Spiritu fancto, vno Deo loqueris? At relitto ifto perturbatore totius Chriftianifmi intelliga. mu. G interpretemur verbum Azaler, vt iacet glorificare.scilicet, bonorare, clarificare, vt Augustinus interpresatur,celebrare, & gloriofum pradicare, vt vetus inter-

Pari candore diftorquet Innius locum illum Apres vertit; glorifica filium ruum, vi filiu ruu glorifice te. Illud verd; glorificame tu, Pater , ea gloria , quam habui,&c.de bumanitate Cbrifti , non de diuinitate , vt fupra vidimus, intelligitur : quod & Petrus Apoftolus in priore Epiftola cap x aperte oftendit, Deum dediffe Christo fecundum bumanam naturam gloriam. Et boc eft, quod poft refurrectionem dicebat Apostolis; Data est mibi omnis poteftas in calo, & in terra. Conclusium itag, eft , ô Caluine, doctrinam tuam de Filio Dei esse plane Arrianam , à qua refilsas quam primum, te oro, asg, objecto.

> Eadem, opinor, occinuiffet Stancarus Iuniosfi ex eius ore vel scriptis blasphemiam hanc audiuisset : Chriftum focundum dininam naturam fefe exinaniffe,bumiliaffe, obedientiam prestitiffe, & gloriâ suk exuiffe, exutamg, poftea recepiffe; tameth Iunius, lenimentitiam Oeconomiam ab impictatis macula fevindicare studet.

Citat Bellarminus Patres, qui docent, humilitati & obedientie Christi vsq; ad mortem datam este, mercedis loco, exaltationé & nominis omnia nomina præcellentis gloriam & maieftatem. Obstrepit Iunius strepitu prorsus Ariano. Patres loquuntur, vt Paulus, non de obedientia carnie, sed de obedientia Verbi in carne per dispensationem prastita. Non eft mens Iunij; Filium Dei seu Verbum secundu carnem, hoc eft, fecundum naturam humanam fefe humilialle, & Patri obediuille, vlq; ad mortés sed vult, Filium Dei seu Verbum in carne, hoc est, incarnatum; bumiliaffe & exinaniffe sefe secundum diuinam nacuram, bumiliatione & exinanitione Oeconomica fen diffensatina, vt non semel à Iunio vocitata est: per confequens, affirmat; Verbum incarnatum obediuiffe Patri fecundum diuinam naturam, difpenfatione quadam voluntaria; nec quidquam restat, quàm vt dicat aperte ( nam tacite hoc iam fapiusaffirmauit, & manifeste ex doctrina eius sequitur) Verbum incarnatum secundum dininam naturam morté Crucie suftinuisse. Que effata fi non sunt, quouis Arianismo deteriora; tunc fateor, me quid sit Arianismus ignorare. Sed de hac stulta impietate, iam fæpius diæum eft.

Ait Iunius: Verbum merendi & meriti alio fignificatu apud Patres accipi, quàm hodie vulgo accipiatur; probathoc etiam ex Missalis Romani D orationibus: Merear Domine portare manipulum fletw,&c. Item. Aures tue pietatu,&cancline precibus nofiris, &c. Teg. aterna charitate diligere mereamur, &c. Item, vt te perfecte diligere, & digne laudare mercamur, &c. Nelciebam, Iunium tam tritum & verlatum esse in Missali Romano. Nisi vitam eius ex vita, quam iple scripsit, nossem ; suspicio subiret, eum aliquando Monachum vel Sacerdotem fuiste; fed obstat historia vitæ eius, si tamen pura à mendaciis prodiit. Vtcunq; eft; ego non video, quomodo notio meriti.quam Iunius odit.exclusamque & explosam cupin excludatur prædictis locis; Rogamus enim Dominum, vt mereamur, hoceft, vt dígni reddamur, portare manipulum fletus & doloris. Quomodo hanc gratiam seu

digni-

# Defensio Cap. 10. Lib. V.

dignitaté aliter merebimur, nisi bonis & ex vir- A tute profectis actionibus, hoceft, meritis?Rogamas, vt Deum æterna charitate diligere mereamur. Qua ratione, nifi bonis operibus, hoc eft. meritis' Rogamus, vt Deum digne laudareme. reamur. Quo pacto hoc impetrabimus, nisi laude dignis actibus, hoc eft, meritie? In candem fententia accipi potest illud D. Ambrosij à Iunio citatu lib. de Fide Resurrectionis. Que mereri optanimu, nempe bonis actibus, cum meruerimus, abdicamus.

387

Ait Bellarminus. Melius effe, cæteris paribus. aliquid ex merito habere, quâm fine merito. Negatur, clamat funius. Nam Deus ex natura, non ex merito babes, alioqui prestabilior foret creatura merens, qua Dem ex natura babens. At Iunius attendere debeiectam materiam, & ad circumstantias perfonarum : non enim omnia sub meritum cadunt. Et inprimis nihil penitus corum, quz ad diuinam natura pertinent, respectu Dei; quia omnia hac Deo sunt naturalia, & nullo merito acquisita; neq; enim Deus, quatenus Deus, seu secundum naturam diuinam, quidquam mereri poteft; fed hominis, qua homo, est mereri ea, quibus eget: Et, cateris paribus, hoc eft, fi dignitas perfonz non impediat, neg; etiam indecentia aliqua inde nafcatur, melius eft aliquid per meritum acquirere,quàm fine merito; nam talis, præter rem, feu mercedem, g accipit exercet in super actu seu actus virtutis, qui per se etiā laudandi & commendandi lunt, ob peculiaré bonitaté, qua conftant. 🕻

Vidit ipsemet lunius hoc vel fimile quid ad primam fuam objectionem responsum iri: quocirca fubdit: Si excipere diffutator volet, fe de iu agere, quibus ex merito aliquid potest accedere, respondebitur, per/on & Filip Des nibil poffe Accedere, ergo ne ex merito quidem. Si personæ Filij Dei nihil potest accedere, quomodo accessit in tempore natura humana ad vnionem personalem assumpta? Quomodo nihil accessit person z diuinz, cum Sectarij contendant.perfonam diuinam, hoc eft.filium Dei, fapientia & gratia creuisse, more czterorum hominum ? Deinde. vt perfonæ Filij Dei fecundum dininam naturam nil possitaccedere, at potest fecundum humanam. Non ex merito, occlamat Iunius fed ex vnione perfonali, propter dignitatem perfone. D At Apoltolus, diuini sensus sine dubio callentior quàm Iunius vel Caluinus, diserte affirmat, exaltationem & gloriam corporis, nominifq; celebritatem per vniuerfum orbem diffundenda Christum humilitate, obedientia, & passione fua meruille; Propteres enim, id eft, propter humilitatem, obedientiam, & passionem Deus exaltauit eum, & dedit illi nomen, quod est super omne nomen. Deinde duo hæc non aduerfantur fibi abfolute, aliquid effe debitum ex vnione hypoftatica, & cadere sub meritum, præsertim si posteriore demu tempore acquiratur, quia bene fieri potest, vt idem pluribus titulis ac nominibus fit debitum. AitBellarminus cum S. Thoma, Chriftum om-

nia debuisse habere oprimo modo: Subsumit, Iunius: Dininmautem medauaft optimm ; omnia erge babuit Chriff m dixino modo. At gui gratia vnionu modu diuinus eft , meritum verò bumanitatis in fe bumanus. En quá rigidus sit Iunius censor, cum de merite agitur; tam autem facilis, cum degratia & scientia Christi disputatur; in hac enim contendit Chriftum fecisie progressus non secus ac alios homines. Hic nihil apud Iunium potest hypostaticz vnionis diuinus modus; vt corpore incrementa fumplit, lic gratiâ & scientiâ iudicio Iunij. At cũ de parta corporis gloria ex merito disceptatur, hypoftaticz vnionis diuinus modus in medium producitur, vt meritum excludatur, cum tamen gloriam corporis, & alia nónulla in ipfo vnionis bat ad reftrictioné illam, cateria paribas; & ad fub- B hypoftatice puncto no acceperit, fed longo pôft tempore. Quapropter ea, quibus adhuc carebat, mereri potuit; tametfi debita libi ex vnione hypostatica. Itaque modus diuinus aliquid acquirendi optimus est; sed per additioné illius modi,qui in merito confistit, non euadit deterior:vt taceam, etia ipfum modu adipiscendi aliquid p meritu, diuinu elle, pmanatenim ex diuina gratia, nó ex nuda natura humana: itemq; ex illa natura, quæ hypostatice Verbo diuino vnita fuit: Ex qua vnione meritum illud immensum valorem ac dignitatem contraxit; ita vt & hoc intuitu, iure optimo, modus per meritum acquirendi nominari queat diuinus.

Ait lunius : Humanam naturam non nifi inframentum dimnitatu effe. Etsi in quibusdă operationibus humanitas Christi diuinitatis instrumentú est, & quidem coniun flum; dicere tamen humanitaté non esse nisi divinitatis instrumentu, id nil aliud eft; g grandem fecurim fcelerata manu myfterio Incarnationis impingere : nam mysterium illud inuiolate cuftoditū tradit.vt naturas, ita & operationes naturarum in Christo manere inconfufas, ac proinde vtramq; naturam fuarum operationum effe caussam principalem, nó instrumentariam; nam vt in quouis homine natura humana naturalium suarum actionú principalis causa elt; ita & in Christo. Qui igitur docet in Christo naturā humanā nil nifi inttrumentu diuinitatis esse, is docet; humană Christinaturam nil ex se posse, sed ad omné actioné moueri debere à diuinitate, tanĝ à principali causia, quemadmodu quodlibet instrumentú nil ex se potest, nisi à primaria caussa ad actioné applicetur. Hocautem quàm cum Incarnationis articulo concinat, redè sentientium arbitrio dijudicandum relinquo.

### CAPVT X.

## Soluuntur argumenta (aluini.

🖁 E finis Annotationú Danzi in hunc librú discreparet ab exordio & medio, mentitur & calumniatur alacri-5 ter. I. Primam folutionem Bellarmini effe mibili. Quis hocaffirmat? Homonauci ac nihili.

11. Cal-

Defensio (ap. 10. Lib. V.

II. Caluinum loqui de perfona Chrifti. No de illa præcife, fed de perfona fecundum naturam humaná, & hoc refpe & abnuit perfonam Chrifti aliquid fibi meruiffe. III. Bellarminum agere de natura Chrifi diuina, que defeendit. Meminit quidem Bellarminus Filij Dei, qua Deus, vt Caluini argumentum profliget; át minimè dicit, Chriftum hac ratione fibi aliquid meruiffe. IV. Chriftum in forma ferui nilpotuiffe fibi mereri. Mendacium Battologicú. V. Creaturam de fuo creatore nibil mereri. V I. Hoc docere Chriftum. Luce 17. V. 10. Quære locum, & fi hoc Danæi affertú repereris, renuncia mihi. V II. Idem docere Thomam. V I II. Et quidem in Tertia Secunda q. 19.2.3. vbi hæc Tertia Secunda?

289

IX. Bellarminum suis omnibus aduersari, quando scribit. Christü in bac vita suisse in statu merendi: suisse enim comprebensorem. X. Prorsus esse advaror, à duiaror, & absurdum, vt quis sit comprehensor & viator. Cur, obsecro, secundum diuersos respectus? XI Hoc proinde esse, ac si quis asserts, aliquid omnibus suis partibus esse perfectum; & samen mancum aliqua suis parte, vel pluribus. Quis dicit, Christum fuisse perfectum comprehensorem, hocest, perfecte beatum, vndequaque & ex omni parte: omnibus sui partibus, etiam corporeis? Quis asserts comprehensionem seu beatitudinem illam Christi in terra degentis suisse perfectan, etiam quoad omnia accidentalia & accessoria ?

X 1 I. Mend Bellarminum seip sum euertere. Nam illum bic fcribere , animam Cbrifti acquifiuiffe fibi gloriam per actus repetitos & peractos in corpore. Sed mentitur Danzus, quia Bellarminus non sentit, nec indicat se sentire, quòd Christus fibi meruerit gloriam animæ, vt fatis colligitur ex principio cap. 9. nec de Christo loquitur hoc cap.10.Sed de communi modo, quo homines gloria corporis merentur, vt declaret, an hæc gloria sit accessoria tantum gloriæ animæ: qualis fi foret , non videtur posse cadere submeritum hominis iam secundum animam beati, quia fine merito alio illi debetur. Respondet Bellarminus, nec accessori am effe, nec fi effet, repugnare, quo minus beatitudinem animæ possidens vel meritus; nouo titulo mereri possit gloriam corporis, licet iam debitam. Nec in hoc repugnat Bellarminus omnibus Pontificiis, vt X III. mentitur Danzus.

X I V. Mend. Omnes Pontificios Doctores negare, lilud cadere fub meritum. quod eft ex alio confequens. Imò nullus difertè hoc dicit; vnus vel alter obliquè & obfcurè id infinuat, vt patet apud Suarez 3.p.q. 19. difp. 40. fect. 3. Omnes alij Scholastici aperte docent, Christum meruisse fibi gloriam corporis, tametti quid confequens effet ex gloria animz.

X V. Mend. Tale meritum pugnare cum illa regulanaturæ: Cauffs cauffæ eft etiam cauffs cauffati. Pugnat.quia axioma hoc non intelligis; fi intelligeres, non pugnaret. Nam meritum, cauffa illius effectus, non excludit aliam cauffam, nempe gloriam animæ, vt neque hæc, meritum: fed con-

II. Caluinum lequi de persona Christi. Nó de illa præcife, sed de persona secundum naturam humaná, & hoc respetu abnuit personam Christi aliquid diuerso<sup>®</sup>caussa genere.

> X V I. Mend. Nibil à Bellarmino ad fecundum Caluini argumentum refponderi. Videat lector Bellarminum & iudicet. X V I I. Dicere Bellarminum, in Dei Verbo nequaquam expressure ffer effe neque meritum, neg, passure fuisse. Nihil Bellarminus de passione; sed de merito: nam Christum pro se passione; sed de merito: nam Christum pro se passione; no bene tinnit. At pro se meruisse, nil absurditatis præferi.

> Vrget Danzus hanc argumentationem : Chriftus pro nobis est passim. Esto; & quidem pro nobis tantum : ergo non est passim pro se. Esto. Neque enim id affirmat Bellarminus; neq; italoquitur : sed hoc modo: in nullo scriptura loce legi propter nos tantum Christum laborasse. Quod verissimum est: Si dicat Caluinista : Christum non est passim pro se : ergo nec meruit pro se; concesso antecedente, neganda est consequentia, vt friuola & Danzana.

> XVIII. Mend. Bellarminum firibere, peccatum Adami fuiffe no veram cauffum Paßionis Christi, sed causfam duntaxat fine qua non : Et ideo eum manifeste Verbo Dei contradicere. Bellarminus nunquam dixit; no fuisse veram caussam; quamquam capitali crimine se no obstrunxisset, licet id asseruliset, (quia necest caussa efficiens, nec forma, nec materia, nec finis; occasio fuit. Finis passionis erat non peccatum, sed eius abolitio, & nostra à peccatis redemptio) fed ita loquitur ; Nos fuimus cauffa, fine qua Christus non fuisset passu. Quo loquendi modo putat ineptus ille excludi rationem veræ causa. & introduci tantum conditionem fine quanon: perinde ac fi diceret; eum, qui ita loquitur; Amma eft cauffa, fine qua bomo non viueret; abiudicare animz veram rationem causs, tantumque pro conditione fine quanon agnoscere.

> XIX. Reffonfionem Bellarmini ad tertium argumentum Caluini nibil valere. Quis hoc afferit? Homo, qui plus non valet, quàm hoc cius affertum.

> XX. Mend. Bellarminum facere Christi palfionem mercenariam. Remoue mendacem & calumniosum dicendi modum, si verax & candidus videri cupis. Num & Caluiniste passionem Christi mercenariam faciunt; quia credunt Christum per passioné suam nobis aliquid, tanquam mercedem, obtinuiste, atque adeo meruister

> > XXII.Mend.

## Defensio Cap. 10. Lib. V.

fententiaris. Imo nulli prorfus: quia nullus vnquam exstitit, qui non fateretur, Christum simpliciter loquendo gloriam corporis line paísione & morte per alios actus mereri potuisse.

391

XX111. Mend. Scholafticos docere, Chriftum ex fo. la morte fibi gloriam acquifiuiffe. Nullus vtitur hac voce, fola, quia nec Apostolus cam adhibuit: nam & actus, passionem & mortem Christi antegreffi, fuerunt meritory corum, quz Christus post paffionem accepit. Hinc Apostolus Philip. 2. non tantum nominauit passionem & mortem; tanquam causiam illius gloriæ; fed & humilitatem ac obedientiam, que ad cetteras quoque partes vitz Christi spectant.

XXIV. Mend. Bellarminum ad tertium Caluini B argumentum planè cacutire.

XXV. Mend. Bellarminum modd affirmare, modd negare Christum meruisse fibi, vt effet caput mundi. Bellarminus diserte negat, Christum sibi meruisse, vt effet caput Angelorum & fummo Dei Imperio potiretur, atque in co Dei maiestas resideret : quamuis addit, Christum mereri potuisse, vt efsec Iudex mundi, presertim in nouissimo iudicio.

His mendaciis & criminationibus huic quinto libro valedicere voluit Danzus. Quamuis mox in Censura generali, omnia fuiquam. que toto hoc libro effuderat, breuiter repetit, & propter tardiores in Epitomen redigits vt legentium oculis facile patere queant. Quam nihil eft, て cur speciatim refellam, quia nil aliud eft, nisi Battologicus aloģiz, infcientiz, lædoriz, maniz & pseudologiz Danzanz cento. Quale mendacium, Bellarminum dicere, perfectim effe aliquid ex nostro merito, quam ex Dei gratia babere. Vbi hoc Bellarminus? Quale mendacium Bellarminú scribere, suppositum mediatoris nostri. dininum effe oportuisfe,non ve naeuram bumanam (ibi vnieam fuftentaret ; fed vt actiones bominis Chrifti effent infinita dignitatis. Posterius quidem hoc verum ; sed vbi prius illud negauit Bellarminus ? Quid aliud est naturam hypostasi vniri, quam ab ea sustentari?

Nunc ad Iunium: qui solenni sua consuetudine omnia Bellarmini dicta in frustilla discerpit, vt frustillatim criminando.tutius crimine- D tur. Ait Bellarminus, neminem ambigere posse, quin Christo in forma serui aliquid defuerit ante resurre Gionem. Iunius. Defuit quidem bumanitati in fe, at non defuit in perfona, cum ea fuerit caro Cbrifi.Quid audio, Iuni?Num corpus Christi habuit gloriam corporis, qua post resurrectionem claruit, in persona Verbi? Non magis profecto, qua messem habeat, vel habere dici absolute possit is, qui cam habet in grano seu semente; & effe-Eum in suacaussa. An ideo electi iam absolute dici possunt, potiri beatitudine; quia cam habent in fua cauffa, hoc eft, in gratia diuina / Verbum, inquit lunius, omnia babuit. Non queritur quid Verbum in se habuerit; sed quid habuerit

XXII. Mend. Bellarminum contradicere omnibus A Verbum fecundum carnem feu humanitatem; quamquam non nisi improprie dicitur gloriam humanitatis Christi habuisse; quia non habuit illam formaliter, sed tantummodo eminenter, vt cauffa.

Obiicit Iunius. Caro eft inftrumentum Verbi; ergo nil potuit mereri. Respondeo, falsum esse carné seu humanitatem esse instrumentum Verbi in omnibus fuis actionibus, vt Caluinista fomniat; de cuius delirio cap. superiore. Deinde quidquid fit de antecedente, negatur Consequentia : Etsi non tam caro, seu humana natura, quàm Chriftus secundum carnem seu humanam naturam meruisse dici debet.

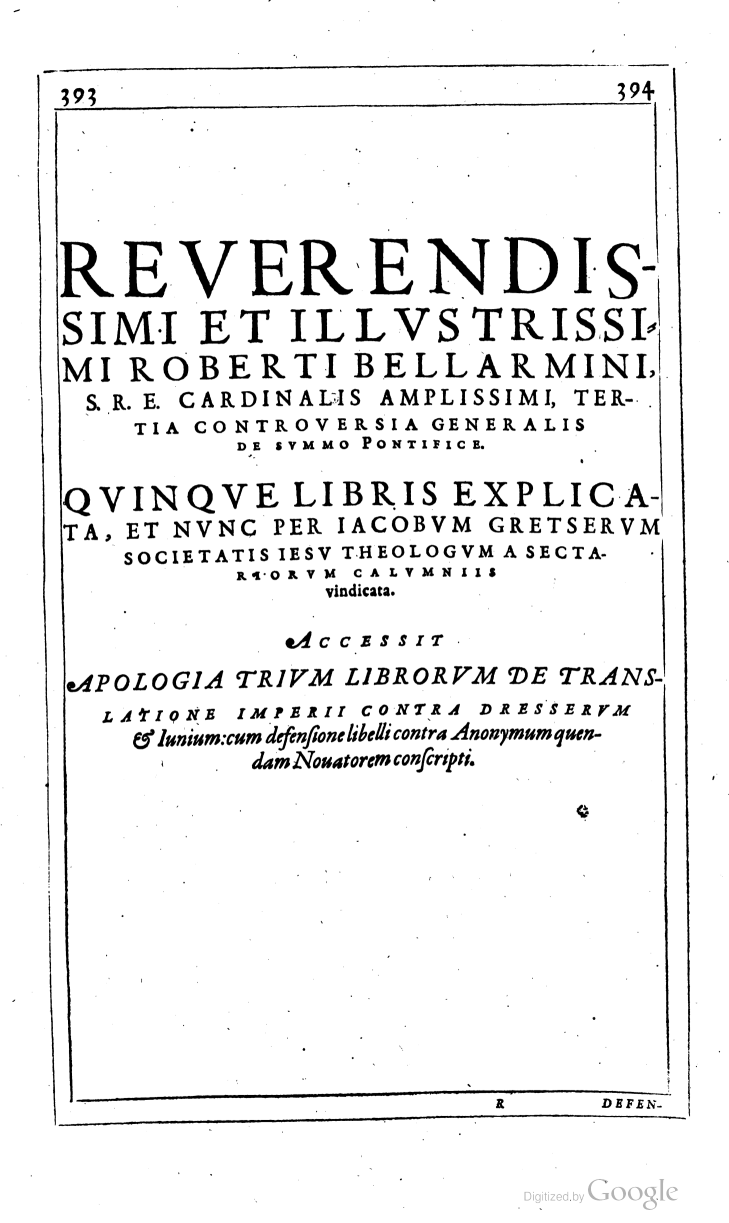
Fingit Iunius, Bellarminum hunc in modum argumentari. Cbriftus meritus eft nobis , & fufficiens fuit, vt mereretur nobu, ergo sufficiens fuit vt mereretur fibi, & reuera fibi eft meritus Negatur confequens, clamat lunius : probari non porest. Quidquid negas, id tuum eft,nó Bellarmini, vt& fequens fyllogifmus, Qui meretur alteri & fufficiens eft ad merendum alteri, idem meretur fibi & fufficiens eft , vt mereatur fibi : Cbrift us meritus eft nobu, & sufficiens est ad merendum nobu, ergo Christus meritus est fibi, & sufficiens est , vt mereasur fibi. Propositio Maior falfa est, inquit Iunius, si vninerfalem feceriu: ex parsiculari nibil fequitur. Seu vera feu falla fit Maior; no eft Bellarmini, fed Iunij: Nam Bellarminus cam hoc modo concepisset: Qui meretur alteri, & sufficiens oft, ve mereatur alteri, & caret aliquare fub meritum cadente ; idem mereri potest fibi, & sufficiens oft, vt fibimereatur. Postea subsumplisset: Chriftus meritus eft nobis , & fufficiens eft ad merendum nobin ;& caruit aliqua re fub meritum cadente; ergo Chriftus potnit fibi mereri ; & sufficiens fuit ad merendum fibi: ergo & de fatto fibi id, quod deerat, meruit ; quia affirmat bec Apoftolus ad Philippenfes fecundo. Quanquam absolute non est necessarium, vt quis re, quam mereri debet, careat: fieri enim potest, vt quis ante merita cum respectu ad illa futura, habeat przmium, vt explicat Suarez Tom.1.in 3.p. Difp. 10.sea.4. Deinde licet quis omnia sub meritum cadentia haberet, poffet ea nouo titulo mereri, fi status operantis vel aliud adiun&um, non excludat meritum.

Mereri, inquit Iunius, accessionem notat : Deo nibil potest accedere; non potest ergo mereri Dem. Quam vanitaté Iunius lupra politam hic reponit : quia non est satis ei semel ineptum fuisse; juuat ineptias repetere. Paucis respondeo, Deum secundum naturam diuinam nil posse mereri; posse autem fecundum humanam, quia hæc eft accèf-

fionis capax. Et hic pedem figamus. Gratiz Deo, qui nos ad finem huius secundæ Controuersize clementer perduxit.

Finis secunda (ontrouersia gene-ralie, qua est de Christo.

292



. .





Digitized by Google

### Defensio Præfationis.

Danzus suspicatur hanc à Bellarmino pro A Pontifice susceptam disputationem spe obtinédi alicuius luculenti facerdotij. Eodem confilio Genebrardum pro Catholica religione calamum strinxisse scribit: Bellarminum tamen à Pontifice non plus quam Genebrardum confecuturum; fumos nimirum & verba; non rem, non facerdorium. Verum licet certifsimus fim tam Bellarminum, quàm Genebrardum, non aliamente cum hæreticis in arenam descendisse, quam vt abouili Christi furibundos lupos arcerent, & Ecclesiz laboranti opem pro virili ferrent, diuinique nominis gloriam & honorem quà conferuarent, quà propagarent; fuorumq; laborum tandem in czlo zternum przmium reciperent; nemo tamen non videt, quàm mendax vates B fuerit Danzus, cum Genebrardus ad Archiepiscopatum Aquensem in Prouincia Apostolicz fedis gratia, peruenerit : Bellarminus autem ad galerum Cardinalitium, imò & ad Archiepiscopatum Capuanum, quo tamen sponte se abdicauit; palam faciens, quàm vehementi harum dignitatum cupiditate flagrarit.

399

Cætera Danzi mendacia funt, & conuicia in Romam & Papam; partem quoque thrafonifmi tenent: ex quorum numero ille: Ego te, Bellarmine, vel innitum in gyrum rationis reducam. & feroces illes & altes tuos pro tuo Deo Romano Spiritus, vero Deo bene fauente, comprimam accompescam. Tu ne, irrationalis lurco, in rationis gyrum quenquam reuocares; qui in infulfifsimis tuis Annotationibus vbique fluititiz, vt fic loquar, montes oftentas; rationis aut nihil aut perparum?

Sutliuius statim in vestibulo suz contra Pontificem & Bellarminum dimicationis demonstrare voluit, se perulantem conuiciatorem esse. Quo elogio cohonestatus est ab ipso Beza in Responfo ad Tractationem de Ministrorum Euangelij gradibus, ab Adriano Sarauia Belga editam. Conatur quidem Sarauia hanc notam, qua Matthæus SutliuiusDecanus Excestriensis à Caluinistarum Antelignano inustus est, depellere ; sed irrito conatu. Nam verè à Beza hoc encomio ornatum esse, protestimonio fuerit, (vt nulla aliadocumenta suppeterent) hæc ipsa, de qua loquimur, prafatio, in qua præter infinita in Pontificem D maledicta & conuicia, ex fannionum & Currarum chartis maximā partem defumpta, præter item mendacia crassisimo filo confuta, in Cardinalem Bellarminum, toto terrarum orbe illuftrifsimum,& ipfis etiam hoftibus.ob eruditionis magnitudinem, admirandum, petulantifsimè debacchatur, appellitando eum I. gloriofum & ftercoreum militem. I.I. Furiofum & Damoniacum lebusitam, III. Leonem vaferrimum. IV. Ballione Comico magis turpem, mendacem, & versipellem. V. Monachum'tribereticum. V I. Annibalem lebufiticam. Quid tibi videtur Lcctor? An non Beza iure optimo nominasser Sutliuium, petulantem calumniatorem, licet nullas alias lœdorias, totâ

vita iua, præter iftas in tantum virum, effudiffet? Sed Sutliuiana conuiciandi intemperies minime his finibus circumscribitur, Non tantum tota præfatio, sed & totus eius liber his gemmis exornatur. Quia enim verba illa Maiz, & duorum Apostolorum Petri & Pauli; Ecce ego ponamin fundamentis Sion lapidem, lapide probatum, & c.Bellarminus ad PontificéRomanum, fiue illius fedem refert, ideo, Sutliuij iudicio, non plus fapit Bellarminus, quàm lapis. At mirificilsimum eft. omnes Prædicantes Lutheranos, & omnes Ministros Caluinianos, qui vel scripturiunt, vel scriptităt. cum Bellarmino occupari, finó plus fapit quàm lapin ? Quid periculi vel detrimenti imminere potest rei Lutheranz ab illo, qui non plus sapit, quàm lapie ? Si non plus fapit, quàm lapie, quomodo igitur Bellarminus est disputator versurus, & declamator argutus, vt cum Stultliuius nominat! Quomodo ab eodem accensetur Iesuitis, qui, vt ait, funt bomines cati, callidi, aftuti, verfipelles, audaces, loquaces, fophift aque ftrenui? Num in eu, qui non plus fapit, quàm lapit, hac Epitheta conueniunt? An Sutliuius non tantum est petulans conuiciator; Bezz testimonio & iudicio, omni exceptione maiore?fed inconstans item, fibique contradicens conuiciator, qui furore & amentia ebrius nesciat, quid in miseram papyrum effutiat?

400

Tonat & fulminat, quòd Bellarminus locum de lapide angulari, ad Pontificem translulerit. VVirackerus quoque candem ob causam frontem pariter & nafum corrugar , in præfatione ad sus auditores quam Controuersiz suz quartz præmisit. Inexpiabile facinus, præsertim, cum Bellarminus publicè fateatur, verba illa przcipuè competere Christo; haud tamen ineptè Chrifti Vicario applicari posse, per sensum vide licst. quem vocant. accommedatitium, An non hoc perspicue oftendis Bellarminus ? Tu Sutliui cur non refellisti?Cur tantummodo vociferaris, hiftrionis inftar, sedem Romanam non esse inzdificatam lapidi angulari, de quo Propheta & Apostoli, sed arena, cano, sabulo:ita enim tu areno (m, soulofu, & canofus differtator loqueris, An non iplum Petri nomen & præclara illa Christi oratio : Tu es Petrus & super banc Petram adificabo Ecelefiam meam, & c. fatis perspicuè indicant, locum illum de lapide angulari possead Petrum Apostolum, eiulq; lucceflores, certo quodam lenfu applicari?

Senfisti, quod Bellarmin<sup>•</sup> ait, hostes sedisApostolicæ nullas vnquá generales synodos tanto té pore celebrasse in argumentum mutuæ consensionis & pacis.oggánis, vos intra X L. annes in vna Anglia multas synodos indixisse. Nú generales, nó modò respectu Lutheranorú, qui cóciliabula vestra ne vnius quidem asis æstimát, sed respectu etiá tuorum Caluinianorum? Num vnquam in Anglia vlla synodus celebrata est, quæ ab omnibus Caluinistis sit recepta? Mitte, filubet, decreta

Con-

# Defensio Præfationis.

Conciliabuli Londinenfis. Anno M. DC. fi rite A Ecclefia debellandos idonea, hortor, & moneo, vt coniun recordor, îniti Geneuam, vel ad Gallos Caluinistas, vel ad Belgas, vel ad Germanos, vel ad tibi viciniores Scotos, vel ad tibi viciniísimos Anglos Puritanos, videamus, num calculum (µum decretis illis sint adieauri. Quanquam certum est adiecturos calculum; sed atrum, non candidum: id clarum fit ex perpetuis contentionibus Caluinopapistarum Anglorum cum Puritanis, & ex mutuis, iisque aduersariis scriptis Bezz & Sarauiz. Annon digito quali intento te delignauit Beza, quando in Responso contra Sarauiam ita fcripfit? Conuiciatorem illum, à quo discrimen inter cuiusquerei ionis ( essentialia) & adiunctas circumfantias tollitur, & qui nos ridicule ad logicam doffrinam reuocat, qui aquo animo ferat? Quis iste couiciator? B An non Sutliuius: quem Sarauia vocat virum deaum, integrum & disimulandi expertem, qui schapham vocet (chapham? At grauior eft, critque in Caluinistartum SynagogaBezæ auctoritas, citiulq; quàm Sarauia fidé dictis suis inueniet; qui Sutliuium aliotitulo cohonestat, & conuiciatorem indigitat:Hoc nimirum est scapbam, scapbam:

Tris funt, inquit Sarauia, in quibus fine vllo Verbo Dei, ecclefia noftra à prisca antiquitate recefferunt. Primum est; Episcoporum abolitio; alterum, presbyterorum, G diaconorum temporariorum inuentio; G tertium, amborum officium, & functio. His tamen nouitius error, & nupernatus, paruo tempore aded altas iecit radices, vi e multorum animis posse euclis diffidam patrono, & defenfore Beza; propter opinionem, quam imbiberunt; cus ple- C rung plus tribuere solent bomines quàm veritati. Nam, hoc audeo dicere, fi Geneua abolitionem Epifcoporum non probaffet; & hospresbyteros. & diaconos non recepiffet; nemo, id effe faciendum in facris literis v fquam inueniffet, aut inueniret. Quandocunque in re quapiam ab antiquitate vniuerfali, & fibi confentiente, & per omnes atates conftante, receditur : opus est apertioribus verbi Dei teftimoniu, & validioribus argumentu, quam D. Beza in bac fuaresponsione attulit : qua tantum abest, vt me vel minimàm dimouerint à prima mea sententia;vt magis in ea confirmauerint : & iure Epifcopalem gradum, & presbyterorum, & diaconorum, re, & nomine Ordines, cum ea authoritate,quam Deus Apostolu, & futuru Ecclesia Epi scopis, & præsbyteris dedit, retineri, & restitui me deside raffe, & defiderare cenfeam.

Num tu, Sutliui, vllam cum alüs Caluinistis concordiam in aliqua generali Caluinifica fy nodo fanciri posse confidis, quandiu hzcnobis sententia mente sederit; Et Puritanis itidem sua, hoc eft, veftræ ex diametro oppolita : tameth pö tantùm in his tribus, sed in plurimis aliis capitibus capitaliter à Geneuenfibus difsidetis?

Porrò, eodem iure, hoç eft, optimo, quo Beza Sutliuium petulantem conuiciatorem nominauit, nominare eundem potuisset thrasonem. Ex infinitis thrasonismis, quibus omnes Caluinistæ huins chartærefertæ funt, hunc vnum paradigmatis loco accipe ': Omnes ego viros doctos, & pios. q**ni in** fibolaftica paleftra v/um, & arma babent ad boftes Au copiù communem piorum bostem aggrediantur, atque vt iftoslebufitas pralium redintegrantes fortiter pollans, fundant, fugent. Acies aduerfariorum iam pridem inclinare capit, & terga vertere; hi feli fuos pugnam detrectă tes in aciem reduxerunt , prelium g, fereftituturos (perat. fi bos vincamus ; & Cbrift us bonorem fuum , & Ecclefia libertatem,& nos omnes ius nostrum recuperabimus.Fortiter itaque agite ; & , fi non alium babeatu in boc certamine promptiorem, me ducem sequimini. Oftendam ego vobu, quomodo Iebufitas iftos facile vincere poßitu.Chrifti lefu aufpiciù pugnamu, & c.

402

Quis Pyrgopolinices, isto tam magnanimo & imperterrito, duce & auspice, certam victoriam, & victoriz przminm coronam fibi non fpódeat ? Quis Bombomachidem & Cluninstaridysarchidem istum non sequatur alacriter in prælium? qui domo egrediens proculdubio ea fuis mandata edit, quzille apud Comicum: Carate vi fkler dor meo sit clypeo clarior, quàm solis radij effe, olim cùm fudum est, folent, Vt vbi vfus veniat , contrà conferta manu, Oculorum prastringat aciem in acie bostibus. Nam ego banc macharam mihi confolari volo, Ne lamentetur. nene animum despondeat, Quia se iampridem feriatam gestistem, Qua misera gestis fartum facere ex bostibus.

Quid tibi ego dicam? quod omnes mortales fciunts Pyrgopolinicem te vnum in terra vinere virtute, & forma, & factu inuictifimu. Amant te omnes mulieres: nege berclè iniuria, Qui fis tam pulcber.

VVitackerus fua in præfatione multum cócionatur de zqualitate Episcoporum, quz olim in Ecclesia fuerit. Et tamen contra hanc ipsam ementitam, & abs se deprædicatam æqualitatem habent isti in Anglia Episcopos maiores Presbyteris & Diaconis, item Archiepiscopos Episcopis sublimiore gradu collocatos. Annon nouus partus VVitackeri ab editore Allensonio infcribitur Archsepifcopo Eboracenfi, Anglia primati ac Metropolita? An non hic maior eft, quàm lamefin, Episcopus Dunelmensis, quem ex eadem VVitackeriana fidelia dealbat Allenfonius? An Primas eft æqualis iis, quorum eft Primas? Dedicat Sutliuius VVitgifto Cantuarienfi Pleudoarchiepiscopo, & totim Ecclefie Anglicana Primati amplisimo suas aduersus Bellarminum nugas & gerras : vt & typographus Geneuenfis Danzanas, & fecundum fuum librum de Papana Ecclefia offert Pouelus successori VVitgifti, Bancroftie, cuius fines vlterius profert, & totius Britannia Primatem ac Metropolitam indigitat. Num ifte tatus Primas non est Maior cæteris?Et tamen VVitackerus de zqualitate Episcoporum hic verbosè ad suos declamitat, & ad populum phaleras iactat, Et paritatem inter Episcopos Catholicz Ecclesiz statui vult; quam nec à suis, & inter suos obtinere potuit, nisi Angli in Puritanos se transformari passi fuissent; renuente & relu-Gante Sutliuio & Sarauia; qui in ipía Anglia, aduersus Puritanos æqualitatem Ecclesiasticorú

> mini-R 3

Digitized by Google

### 40 I

Defens. Cap. 1. Lib. 1.

ministrorum statuentes, pro Ministrorum inz- A qualitate integris libris decertarunt. At sat de prælatione. Ad rem iplam accingamur.

403

CAPVT L

Proponitur quaftio , quodnam sit optimum regimen.

ANAEVS conjungithoc caput cum duobus sequentibus:mentiturque, eanibil pertinere ad regiminic Ecclefiasti-🕽 ciformam & rationem , & Bellarminū committere fallaciam & migrationem de genere ad genus. In huius mendacij communionem simili di- B &o venire voluit Iunius. Quod vt diluatur, obferuare oportet.neminem exCatholicis scriptoribus probare & confirmare Ecclefiz gubernationem & administrationem præcise ex politica gubernatione & administratione ciuilis Reipublicz, quà talis eft; vt sectarij calumniantur, sed ex gubernandi forma generatim sumpta: cum enim apud omnes in confesso fit, Ecclesiam egere gubernatione, atq; adeo reipfa gubernari; sequitur ca ad aliculus gubernatricis formæ præscriptum gubernari. Dico, alicnim guberwatrich forma : nec addo; cinilis feu politice : vt includam generalem gubernandi rationem, nec ad speciem aliquam descendam; cu enim quidquid gubernatur, ex aliqua gubernandi formâ C gabernetur, necesse est, vt & Ecclesia ex aliqua gubernandi forma gubernetur, quandoquidé, omnium confessione & concessione, gubernatut.

Suntautem vniuersim loquendo simplices gubernandi formæbonæ&laudabiles non plures, quam tres; Monarchia, Aristocrasia, & Democratia; & quatuor compositz. & ex tribus przdictis temperatz, quas Bellarminus enumerat. Cum ergo Ecclesia regatur, vt per se constat, sequitur, eam regi vel Monarchice, vel Aristocratice, vel Democratice, vel mixtim ex tribus prædictis fpeciebus. Nam Nouatores dum clamant, bas gubernandi formas pertinere ad politicam gubernationem; nesciunt quid dicant; nam in genere nec ad politicam, nec ad Ecclesiasticam gubernationem pertinent; fed ab vtraque abstracta atque abdudæ funts& ad vtramque per fuas certalque differentias contrahi posfunt. Itaque si velint has regiminis formas etiam secundum generalem fuam rationem ad Ecclefiasticum regimen non posse limitari ac contrahi, perinde faciunt, ac si dicerétigenus, vt animal v. g. non posseper differentiam restringiad speciem, ad hominem v.g. Deinde necesse est, vt nobis alias gubernationis formas alsignent, finulla istarum in Ecclesia locum obtinet.

Ad extremum ipsi seipsos euertunt;quia Sibrandus capite secundo prolixè contendit Ecclefiæ regimen effe Ariftorraticum. An non Ariftocratia, eft Politicæ gubernationis forma? Qua igitur ratione transfertur à Sibrando ad Ecclefiam ? Sutliuius lib. 1. cap. 7. ait, Ecclefie Politiam effe Aristocratia similiorem, quàm regno. Num & hîc conclamabit inficetus Danæus, ab his duobus suis symmystis committi fallaciam transitionis de genere adgenus? Nam Ecclefia regimen toto genere politice difpar is disimile est, vt inquit Danaus, tametfi mendaciter; nam specie dissimile est, non genere: in genere enim conueniunt Ecclesiastica & politica gubernatio, quia omnem gubernationem oportet esse vel Monarchieam, vel Aristocraticam, vel Democraticam, vel ex his conflatam : Neque vnquam dixit Bellarminus, vtei imponit Danzus, ciuile regimen toto genere ab Ecclefiaftico effe diffar : nam genere non discrepat, fed specie: Quocirca impudenter etiam mentiendi prurigini frena laxar Sutliuius, cum primis verbis primi capitis scribere non veretur: Bellarminum , totius huius controuerfia fundamentum in eo tanguam indubitato, ponere; Effe vnam & eandem Reipublica & Ecclefia administranda rationem. Nunquam hoc dixit Bellarminus, neque enim vna&eadem est Ecclesiæ & ciuilis Reipublicæ gubernandæratio fecundum speciem; sed longè diuersa : licet vna sit & eadem secundum generalem quandam rationem; quatenus omnis gubernatio est vel Monarchica, vel Aristocratica vel democratica, vel ex his mixta. Bellarminus certè nil aliud dixit ; quàm nemini posse esse dubium, quin & potuerit & voluerit Saluator nofter Ecclefiam fuam, comodogubernare, qui sit omnium optimus & vtilisimus.

404

Quapropter cum postea Sutliuius verbofilsime oftendere nititur, non effe vuam & eandem Reipublice & Ecclesie administranderationem ; non Bellarminum, sed suum figmentum oppugnat, & cum cerebri sui laruis dimicat, & quidem non fine-thrasonicis promissis. Nos, inquit, no postes quisquam putet boc argumentum alteriumeliorn Dartificie manu refarciri poffe , fundamentum boc funditus euertemus, & oftendemus longe disserfam & diferepantem effe Reipublica & Ecclefia administranda rationem. Subit in mentem illud Comici, Perinriorem bos bomine fiquu viderit, aut gloriarum pleniorem, quam illic est, me fibi babeto , & ego me illi mancupio dabo. Audi iterum Caluinista quod iam szpius audisti, vna est ratio Reipublica & Ecclesia administrandz non specie, sed genere; non specifica, sed generica : nam vnam candemque vtriusque administrationis genericam rationem esse; probatur testimonio Caluinistarum, nominatim Sibrandi, qui scribunt, Regimen Ecclesia potius esse Aristocraticum, quam!

Monar-

Digitized by Google

# Defens. Cap. 1. Lib. 1.

Monarchicum. Conuenit ergo in generico conceptu Aristocratica Caluinianz Synagogz gubernatio, cum gubernatione Aristocratica ciuili.

405

Nec quidquam efficiunt nugamenta Sutliuij contra hanc generalem conuenientiam. Ecclefia est corpus myflicum, non autem Respublica; vna item est Ecclefia, & omnia Ecclefia membra vnius sunt ciuitatis; vnus est Ecclefia fummus Pastor, & princeps I E S v S Christu; Ecclefia perpetud manet; Ecclefia nullie locorum aut temporum finibus circamscribitur; Ecclefia non nisi Christi legibus necessari tenetur; Denique Ecclefia falutem animarum spectat; Respublica, pacem externam; ergo Ecclesia & Reipublica administranda ratio ne genere quidem vna aut est, aut ess potest; nam huius argumenti breuitate includi potest, quidquid Caluinista loquacissimè garrit.

Respondeo, quidquid sit de singulis Antecedentis partibus, consequentiam esse vanissimam; quia si quid essicitur, hoc tantum essicitur, aliam esse specie, non genere, Ecclessiam & Rempublicam administrandi rationem. Quod nemo recté sentientium abnuiz

Mentitur Danzus, Bellarminum Écclefiaftici C regiminie stabiliendi, probandi, indicandi fundamentum ex Caluino petere & statuere. Quiverò; cum Bellarminus Caluinum in hoc argumento grauissimè non semel consutet, Caluinusque cam Ecclesiastici regiminis formam przscribat, quam omnes orthodoxi reiiciunt?

Mentitur iterum Danzus, Bellarminum Ecclefiaftici Regiminii formam ex Platone, Ariftotele, & id genne alis scriptoribus probare ; Vociferatur etiam Sutliuius in przfatione: Ex Ariftotele & Philofophu ferat (Bellarminus) se Monarchiam Pontificiam nobu probaturum, quam aly bactenus in Apostolorum *fcriptu frustra quasiuerunt*. His acclamat Iunius. D Arifloteles & aly Ecclefiam Dei & ordinem illius unpo Tror nescinerunt ; ac non secundum Deum philosophati sunt. Fumos vendunt sectarij isti fumiuenduli; nam Bellarminus minimè vult Ecclesiastici Regiminis formam secundum specificam & vltimam fuam rationem demonstrare ex Platone, Aristotele, aliisque scriptoribus Ethninis; sed ex illis docere studet; quz sit Monarchiæ ratio, quæ Aristocratiæ; quæ Democratiz; quz formarum ex his tribus coagmentatarum & temperatarum ; quæ fingularum fitnotio, quis conceptus, quæ vtilitas, quæ commoditas, que mutua habitudo, que

comparatio. Quz omnia profecto à nemine aptius petuntur, quàm à Philosophis, qui de his ex instituto subtiliter & enucleate disseruerunt : vbi enim Prophetz vel Apostoli de his Reipublicz formis ex professo aliquid nobis scriptum reliquerunt, vt hzc ex sacris litteris, exacte haurire ligeat?

Neque refert quod Plato, Aristoteles, & fimiles veram Ecclefiam, eiufque gubernationem in specie non agnouerunt, satis est, cos monumentis suis Monarchiæ, & cæterarum gubernandi formarum naturam, genium, commoditatem, vtilitatem, fines, & id genus alia eruditè explicasse; & explicata ad posteritatem transmissifie. Hæc enim quæ à Philosophis docte, & rerum naturis conuenienter disputata exstant ; Christiani accipiunt; & ad ea, quæin Christiana Ecclesia geruntur, accommodant: Etfi enim Ecclesia forma & gubernatio à Deo fit inftituta; attamen non contra naturæ ordinem instituta est; quia vt gratia non destruit naturam, ita nec naturæ ordinem rerumque quidditates peruertit. Cum ergo quidquid recte & laudabiliter gubernatur ; gubernetur vel Monarchice, vel alio ex supradictis modo, necesse est, Ecclesiam quoque simili quapiam

Vtigitur, quando quastio exfistit, de vnione hypostatica humanz naturz cum verbo diuino , rectè quis facit , fi ex Philofophia conceptum & rationem vnionin, perfone feu bypostaseos; itemque naiura bumane adducat, & ad propositum mysterium accomodet ; sic & disputaturus de Ecclesiastici Regiminis formai recte & ex præscripto Artis agit; si de Monarchiæ, aliarumque gubernandi specierum ratione & notione prius differat; nam quidditates rerum & definitiones anté intellectas habere oportet, quam quis in ipsam disputationem ingrediatur. Ista autem quidditates & defiritiones rerum plerunque nec expresse nec implicite à scriptura traduntur, sed supponuntur; & aliunde peti debent. Vbi enim docet scriptura, quid sit vnie; quid perfena, quid bamana natura, prout à persona distinguitur?

Vt igitur nil nili cauillator vel potius calumniator effet; qui vociferaretur, me mysterium Incarnationis ex Aristotele probare velle, eò quod ex Aristotele doceam, quid sit vnie, quid bypostasis seu persona, quid natura; sic & in præsenti argumento sycophantæ personam egregiè agunt Caluinistæ

R 4

noftri,

Digitized by Google

## Defens. Cap. 1. Lib. 1.

407

nostri, dum clamitant : Bellarminum Ecclesiafici A, merant: citatque Aristotelem lib. 8. Ethicorú Regiminiu formam ex Aristotele & Platone confirmare: non enim inde confirmat quà tale; sed ex Ariftotele & aliis tradit rerum rationes, notiones & definitiones, vt postea ad propositam disputationem accommodentur.

Rursum itaque mentitur Danzus, Bellarminum ex lliade Homerica probare formam Ecclefiaftici re-giminis; nihil enim aliud decimtatifsimo illo Homeri verlu:

Our agazor worverearin, &c. Bellarminus efficere contendit; quàm Monarchiam esse omniú administrandi rationum simpliciter loquendo excellentisimam. Hoc demonstrato, tum vlterius hunc in modum proceditur. Si Monarchia eft omnium optima; Christus autem optimam Ecclefiz regendz rationem proculdubio przscripsit, dubitari non potest; quin Ecclesiam Monarchicè regi voluerit.

Observandum est autem, licet Plato, Aristoteles, Homerus, similes, mysteria Christianz fidei no intellexerint; potuisse tamen cos aliquid scribere, & reipsa quoque multa scripsisse & dixisse, quz suo loco & ordine posita, disputationes de fidei quæstionibus multum illustrent; quod non tantum intellectum volo de enucleata illa & accurata rerum & effentiarum enodatione & explanatione; cuius gnarú effe oportet.qui de diuinis perite differere velit, sed & de quibuldam eorum dictis & effatis; quz merito C in certas classes distributos, ad quas classes or polica pro veritate, etiam cælefti & fupernaturali adstruenda assumutur : vt inde aliquid, quod adueríarij negant, comprobetur.

Mendacium insuperest, quod Danzus ait, Bellarminum, disputationem de Monarchia ingenij estentandigratia instituisse. Modestia Bellarmini&ingenium ab omnibus thrasonis prorfus abhorrens, fatis superq; hoc calumnio sum mendacium redarguit ; neceísitas enim hanc à Bellarmino accuratissimam de Monarchia disceptationem expressit; nam cum Caluinus velit omnium regendi formarum Monarchiam esse deterrimam, necesse fuit, vt infano hærefiarchæ os probe contunderetur, adductis vndiq; contra hanc tantam criminationem & infcitiam D copiis. Nec aliud responsat Iunius pro suo Caluino, quàm eum, hac in re, v/um suo iudicio. Vtique suo vsus est, sed stulto & deliro. Addit equi effe, vt & boc Caluini de Monarchia iudicium audiarar. Audiuimus, & quidem attente. Sed vt illud, ita& hoczquum eft, vt fi quis suo in iudicio deliret, prout delirauit Caluinus, iudicium delirij nomine notare liceat.

Sutliuius lib. 1. cap. 2. calumniatur, Bellarminum nibil fapere in rebus politicie . eum in ipfo diffutationis sue principio grauiter impegisse. & quasi arcem politica scientia euertisse. Qua de caussa ? Quia inter formas bone gubernationis ponit Democratiam, At Ariftoteles & omnes rerum polizicarum magiftri inter labes Rerumpublicarum, & non inter laudatas formas nu-

cap. 10. & lib. 3. Polit. cap. 5. Sed imperitissime. vt in telliges ex ipsis Philosophi verbis. aodutoias N'istra Ja reía: Tres funt Reipublice fpecies. Tou N' 🛥 sex Casens, ofor o Dopai rurmer totidemque declinationes & quafi barum corruptiones; of of Si par sontrias Bantoia Nézenv os neive quive rou Sunt verò Reipublica fpecies tres: Regnum fiue Monarchia, Aristocratia, & ea, in qua census attenduntur, quam Timosraticam appellare licet. τύτων Ji βohis wir i Banhoia, zeieis Ji i חµospatia. Harum optima est Monarchia; pessma Timocratia. Pelsima nimirum eft, non quod fit appixlans zei o Soed, labes & pernicies bona forma regendi Rempublicam ; de R quib. corruptelis postea demű agit Aristoteles, sedquia inter formas Reipublic zinfimű bonitatis locum fortitur : nam & pefsimum vinum vocare solemus illud; quod reuera vinú est secundum substantiam ; cóparatum tamen cum aliis, infimum locum tenet.

Eft autem hzc Timocratica gubernationis forma, popularis: sic dicta, quòd in ea honores dentur un apemer wi zar agiar, vtait Arist. lib. 3. Polit.cap.5.Quapropter vulgò ab Interpretibus & aliis nominari folet Democratica: quz, vt quidã Aristotelis Scholiastes annotat, in omnes, aut certè in plerosque, si naturam legibus accommodare velint, cadere poteft; in plerosque, inquam, eiusdem Reipublicz ciues, eodem censu dine certo magistratus perueniunt, & qui deinde in classe qualibet virtute excellunt, cæteris præferuntur.

Expositis tribus bonz gubernationis speciebus enumerat Aristoteles labes oppositas: Tapla Cans N Bandias wir, Tuestis Labes fen corruptio regni feu Monarchia est Tyrannů. Ariftocratia, Oligarchia. Timocratia, Democratia, En, inquiet Sutliuius, an non expresse numerat Aristoteles Democratiam inter corruptelas bonz gubernationis? An Democratia non est ober & capizlans nis nuoxφaπía; Video; fed tu hoc itidem videas, & in animum demittas tuum. Democratia vocabulum quando à Bellarmino & aliis, more iam vitatiffimo, inter bonas Reipublicz gubernandz formas ponitur, non vsurpari ea notione, qua vfurpatur abAristotele.cum corruptelis Reipublicæ accenfetur : accipitur enim vel pro ftatu Timocratico, vel abfolutè pro flatu populari, in quo bonum commune multitudinis spectatur & procuratur : quando to ani So s acis to xourdy to-אודביואדש שטעפיקסי, vt inquit Arift.lib, 3. Polit. cap. 7. & hæc forma politia, communi nomine apud Aristotelem dicitur: At cum Democratia labes est & corruptela Reipub. non iam multitudo commune bomum quærit : fed ror artiper, viilitatem egenerum, vt inquit Aristoteles lib. 3. Polit. cap. 7. edit. Basil. in fol. 1 5 8 2. vbi etiam Democratiam inter corruptelas me contries, numerat, Sutliuius igitur ambiguitate vocabuli Demo-

(74-

## Defen. Cap. 1. Lib. I.

cratie & fibi & lectoribus illudit; vt & in Monar- A Angli Regem fuum, vt in Politicis, ita & in Ecchiz nomine. Ait, Tyrannidem effe Monarchiā. Est Monarchia sed corrupta, oger zu mapin Cans, corruptio Monarchie : Vt Aristoteles loquitur. Est Tyrannis Monarchia; ficut acetum, vinum;& sicut homo mortuus, homo : æquiuocè nimirú, & fola nominis communione. Mentitur Caluinista cum ait, ex doctrina Aristorelis lib. 3. Politicorum cap. 5. Tyrannidem aquè dici Monarchiam ac regnum, verbis illis. xernir A nie Sauer tor wir worap-אַמי דאי שפיר דט אוויטי מחסראלאיטסטי פינאסלפיי, אבחאאביבי. Nominare folemus illam ex Monarchiù regnum, qua ad communem viilitatem respicit. Verùm ex hoc loco nõ magis rectè colligit Caluinista æquè propriè Tyrannidem dici Monarchiam; ac regnú, quảm fiex hac oratione mea; Illud ex animalibus no-B minare solemus rifibile, quod reipsa ridet vel ridere poteft : concluderet ; vocem ridendi zque propriè de prato viridante, ac de homine dici.

409

Obiicit Caluinista : Monarchia est vnim Princi patus, Ergo propriißime dicetur Tyrannic Monarchia, 8 Bellarminus stultissime pro Regno dixit Monarchiam, O Monarchiam Ariftocratia anteposuit. Respondeo. consequentiam, necassa quidem nuce dignam esse: non enim ta attendendum est à quo, quàm ad quid nomina fint vel primitus imposita, vel postea vsu loquentium translata. Nam licet Monarchiæ nomen vnius principatum denotet, attamen nunc, absolute prolatum, in bonam partem ab omnibus accipitur, pro illo nimirum principatu, in quo salus & vtilitas subditorum C quæritur;non commodum eius solius, qui præeft. Nec nisi stultisime reprehendit Sutlivius Bellarminum, Monarchiam pro Regno víurpátem, cum Aristoteles expresse tradat, Bannuar, regnum; effe Monarchiam; cumque hodierna etiamomnium recte sentientium consuerudo Bellarmino suffragetur: Nam Rex Hispaniæ vulgo Monarcha audit. Similiter Rex Galliæ. Et vtriufque Regnum, Monarchia:Et ipfimet Caluiniftæ Regem hodiernum Britanniæ Monarcham falutant, & Regnum eius Monarchiam indigitant. Num & isti stultisime agunt, quando Monarcham pro Rege, & Monarchiam pro Regno accipiunt?

Multa blaterat postca Sutlivius de speciebus Monarchiz, prorfus extra propofitum. Bellarminus de alia Monarchia no loquitur, quàm de illa, quz ad commune omnium fubditorum emolumentum dirigitur. Tu garri, quidquid voles. Vt vitilitigatoris nomen obtineas, eruditi certè disputatoris laudem nunquam adipisceris: qui cu sub Monarcha in Anglia degas, qué non modo in politicis, sed & in Ecclesiasticis pro capite tuo, hoc est, pro Monarcha, veneraris ; qua fronte audes pro Aristocratia contra Monarchiam declamare, odio Monarchiz Ecelesiastice Catholice Romane, quandoquidem ipfius Anglicanæ fynagogægubernatio, non eff Aristocratica, sed præcipue Monarchica, cum

clesiasticis caussis supremum caput agnoscant, eolque, qui huic capiti, hoc eft, Monarchæ Ecclesiastico, non anté multos annos fabrefacto, capita submittere nolunt, exquisitisimis suppliciis excarnificatos enecent?

410

Argumenta, quz pro Aristocratia contra Monarchiam Caluinista adducit, pleraque ex Buccanano, Bruto, & id genus aliis Monarchomastigibus, & popularis regiminis turbulentis præconibus delumpta sunt : & dissoluuntur à Guilelmo Barelaio lib.1.& 2. contra Monarchomachos : Et ad delirij huius confutationem fat nobis effe debet communis omnium propemodum nationum in contrarium existimatio; de qua Bellarminus cap.sequenti:cui tantæ consensioni, quiseditiosorum quorundam inanes ratiunculas anteponit, is iure stoliditatis & capitis parum sani notam subit.

Nec propter tam pauculos phantastas, qui simplici Monarchiæ simplicem Aristocratiam anteferunt, periclitatur fundamentum disputationis Bellarminianz de fummo Pontifice; neq; enim cuiuluis ex triuio fatuitas & inlipientia tanti roboris est, vt immota mouere, & inconcusta per beteroclisas fuas opinationes labefactare queat: alioqui ipsa religio nostra in discrimen veniret, cum non defuerint, ex schola Hæreticorum prognati, qui Deumesse, inficias irent: Qua negatione, ipsum Christiane religionis fundamentum subruitur; quantum quidem est ex parte ipfius negationis. Num ideo reipfa fubruitur? Num propter istorum sacrilegam perfidiam nurat & vacillat, quidquid huic veritati: Eff D E v s: superstruimus?

#### CAPVT II.

### Monarchiam simplicem simplici Aristocratia & Democratia prastare.

EMONSTRAT hoc Bellarminus vt copiofilsime, ita & eruditilsime omni argumentorum genere & ap-🚬 paratu, idque ipfius etiam Danzi iudicio, qui cum, obstupefactus probationum multitudine & varietate, aliud quod criminaretur, non reperiret, vociferari occœpit; Bellarminum ingenij oftentandi gratia , bane difputationem ingreffum effe. Et tamen Sudiuius, vt lippis & tonforibus palam faciat, fe à Beza iure ac meritò perulantem calumniatorem vocitatú effe, calumniatur hanc Bellarmini disputationem effe mucidam. enernatam, & ineptam: argumenta cius fimplicifima & ineptisima. Quid aliud vel ipie Beza à petulante suo calumniatore, exspectet?

Ait Bellarminus, conuenire in hanc fententiam, nimirum, Monarchiam fimplicem præ-

Aarc

### Defens. Cap. 2. Lib. 1.

stare Aristocratiz & Democratiz simplici, vete- A quia non immortales, aut immutabiles natura prin. res omnes scriptores, Hebrzos, Grzcos, Latinos, Theologos, Philosophos, Oratores, Historicos, Poëtas. Respondet Sutliuius, Ariftecratici noftri hanc Bellarmini iastantiam rident ; & ipfum magnifice mentiri dicunt. Agnoscis, opinor, iterum petulantem illum à Beza nobis depictum calumniatorem. Qui nam funt illi Aristocratici, nisi tenebriones nonnulli, ex Caluini gurgustiis in lucem progressi; qui cum Caluino, ex odio Monarchiæ Ecclesiastica; Aristocratiam simplicem supra Monarchiam simplicem extollunt. Et fi qui extra Caluini haram in codem luto hærent, ij & pauculi funts & comparatione aliorum, nulli. B

411

NegantAristocratici, inquit Caluinista, Bellarminu omnes Hebraos, Gracos & Latinos feriptores legiffe: quomodo ergo fiire potest omnes idem de Monarchia fentire? Ego verò nihil penitus dubito, Bellarminum, plures auctores euoluisse, imò & triuisse, quàm omnes Aristocraticos, hocest, omnes illos, qui paradoxum hoc amplectuntur, Ariftocratiam fimplicem Monarchia fimplici antecellere. Prztereanil dubito, Bellarminum plures auctores legisse, quàm Sutliuius vellegerit, vel lecturus sit, licet viuendo cornices superaret. Et vt omnes non legerit; affirmare tamen rectè potuit. omnes idem sentire; quia, vt hocpronunciemus, sufficit nullos veterum effe, vel de nullis constare, qui contrà sentiant aut senserint. Et vt vnus, vel alter, vel pauculi effent; nihilominus verè diceretur, neminé veterum dissentire; quia vnius vel alterius, vel pauculorum à communi femita exerrantium non folet haberi ratio; nec faciunt exceptionem: nec Sutlivius antiquum quempiam producere potuit, qui Monarchiam fimplicem Aristocratiz simplici postponeret.

Nam quod Franciscus Patricius Senensis lib, 1-de Inftitutione Reipublicæ cap. 1. dicit, veterem admodum & peruulgatam difceptationé effe inter præclaros Philosophos, quid præstantius fit Monarchia an Ariftocratia, id Sutliuium non iuuat; quia questio hec dupliciter disceptaripotest, & verò etiam disceptata fuit. Primùm, vtrum Monarchia fimplex seclusis omnibus circumstantiis præstet Aristocratiæ, seclusis itidem omnibus circumstantiis. & in hoc sensu tractatur hæc quæstio à Bellarmino, responde turque affirmatiue. Nec Caluinista vllum ex veterum numero proferet, qui negatiuam huius qualtionis partem defenderit: Et forfan Caluinus primus fuit, qui vt in aliis, ita & in hoc auius à vero & à communi sensuabiret. Secundo, potest quæstio illa tractari, inclusi, simulque spectatis tam Monarchiæ, quam Aristocratiæ circumstantiis. Hac consideratione fuere, qui negatiuam quæstionis partem amplectendam censerent : quibus ipse etiam Franciscus Patritiusaccedit, nam post varias Monarchiæ laudes & comoditates enumeratas, subdit tandem : sed cipes dedit, & eorum posteri, quod ab assentatoribus delicase admodum educati fint, deterioresé, plerunque euadunt:tutiorem vitam arbitrandam effe censeo benè morata Reipublica, quàm cuiusque principu. Illa siguidem diu turna, ac panè immortalu est; bic paruo temporu curricu lo senio ac morte conficitur.

Ex quibus planum fit Patricium Monarchia & Aristocratiam non præcise secundum sespe-Aasse, vt facit in hoc capite Bellarminus; sed secundum adiuncta & euenta; que hoc loco, vt & capite quarto Bellarminus excludit. Qua propter Caluiniana fide agit Sutliuius, cum Patricium Bellarmino obiicit; quandoquidem Patricius. vt ex ratione eius apparet, fimplicem Monarchiam non contulit cum fimplici Ariftocratia; sed vt vtraque substat circumstantiis: Denique quidquid in libris de Institutione Reipublicz senserit, in Opere certe de Regno & Institutione Regis, lib. 1. Tit. 13. Principatum feu Monarchiam omnibus aliis gubernandi formis anteponit. Testatur autem ipsemet, se hos libros post illos de Institutione Reipublicz elaboralle.

Obiicit Caluinista. Ariflocratia, est melior Tyrannide; ergo & Monarchiâ, probatur consequentia: Quia Tyrannie est species Monarchia. Respondeo, cósequentiam esse mucidam, eneruatam & ineptam; ncc probiorem eius probationem : quia Tyrannis C non est propriè species Monarchiz, cum sit apixCans & q 3regi, labes, peftis, pernicies & corruptio Monarchia, prout hoc vocabulo fignificatur vnius principatus, non fuam, fed publicam vtilitatem procurans.

Mentitur Sutliuius, exteftibus, quos Bellarmi nus produxit, aut nullos aut paucifimos Monarchiam Ari ftocratia anteferre. Ad Philonem respondet, eum no loqui de Rerŭpublicarŭ formi, fed de sosiu mŭdi admini ftratione, que non ad plures, sed ad vnum Deum pertinet. Sed hzc nimis magna eft Caluiniftz impudentia, cum meridiano foli tenebras inducere & induere nititur. An non loquitur Philo de Reipublicz administrandz forma; qui laudansillum Homeri versum : Multos imperitare malum D'est,&c. ait; eum non magie ad cinitates & bomines pertinere, quàm ad Deum? An ideo de administrandz Reipublicz modo non agit Philo, quiz dicit, Homericum illum versum magis pertinere ad mundum & Deum, quàm ad civitates & homines? Num hac locutione negat ad ciuitates & homines pertinere? Si dicam : hoc magis pertinet ad Bezam, quam ad petulantem calumniatorem Sutliuium; an ideo affero, id ad Sutliuium non pertincre ? qui iplam quoque Homerici Vlyssis decantatisimam lententiam, in aga Dor Torvereg. vin, peruertere & alio detorquere contra totius antiquitatis consensionem non erubescit. Ait, nec Homerum,nec Philonem per vnius Imperium Monarchiam; aut per convergevinv, Ariftotratiam intelligere; fed belli prafecturam, per coluxolegvinr verd multisudine

Impera

## Defens. Cap. 2. Lib. 1.

rum per hoc suum & suorum Aristocraticorum, hoc est, Caluinistarum commentum refragatur Sutliuius toti antiquitati, & in primis Ariftoteli, qui etiam in Metaphylicis hanc Homericam sententiam generatim accipiens, inde vnitatem primi Motoris seu Dei ostendit: Etsi enim Vlysse Homericus, seu potius ipse Homerus gnomen illam pronunciauit, occasione confufionls & anarchiz, quz tum in Grzcorum exercitu apparebat; ipfa tamen per fe generalis eft,& vbiq; multitudinem eorum, qui imperant, damnosam este affirmat; vt & vnitatem, fructuosam; neque enim inquit, in aya tor worverearly, in wordμe vel ingát, fed fimpliciter, in agasir Tohukarearin, õis rolearo isto õis Baoixis. Non est bonum vt multi im- B perent, Dominu vnu efte, & vnu Rex. Nam occasione vnius particularis facti sapè generales gnomæprogignuntur: quod & hic accidit. Et quomodo Philo versum hunc Homericum ad belli præfecturam folummodò retulit, cum dixerit, eum magis pertinere ad mundum & Deum;hoc eft, ad huius mundi, Deo przside, administrationem, quàm ad ciuitates & homines?

413

Ad hæc, quæ caussæ sudent, vt in bello sit Rex & Dux vnicus, cui omnes reliqui pareant, eædem euincunt alibi itidem Regem & ducem vnum & vtilissimum, & vitandis detrimentis accommodatissimum esse.

Occinit Sutliuius. In Regne, hoceft, Monarchia, fape plures imperant, vt Constantinus & Licinius, aliique eine college. Respondeo, quando plures erant & nominabantur Imperatores, tunc auralij dependebantab vno, aut non dependebant ab vno. Si primum; non crant plures Monarchæ fed vnus, nec plures Monarchiæ, fed vna; Nam Monarcha & Monarchia supremam, & ab alio independentem potestatem denotat. Si secundum; tum non vna; sed plures Monarchizilla Imperia erant, nec vnus Monarcha, fed plures; ficut iam Rex Galliz, Rex Hifpaniz, &c. plures sunt Monarchz, non vnus : certe plures fuisse tam Monarchas quàm Monarchias eo casu inde elucescit; quòd plerunque sua in prouincia quilibet, arbitratu fuo, quod lubebat, factitaret, ediceret, decerneret.

Citat Bellarminus Iustinum Martyrem, qui in Exhortatione ad Gentes dicit, vnius principatum à bellis dissidiisque solutum ac liberum essendere Idololatras; qui plures Deos, eosque inter se discordes, esse putarunt. Respondeo, Iustini senter tiam esse generalem, tamets prolatam occasione multitudinis Deorum, inter se rixantium, quam statuebant Ethnici, nam vt antea discum, quotidiano vsu euenit, vt occassione alicuius particularis facti, generales sententiz promantur & pronuncientur, vt antea discum: neque enim dicit lustinus. Vnius principatus à belis discidisque

Imperatorum in bello parum secum consentientium. Ve- A solutius ac liber effe joier. Conuicia & mendacia in rum per hoc fuum & fuorum Aristocraticorum, hoc est, Caluinistarum commentum refragaetis vindicandarelinquo.

> Citat Bellarminus S. Athanafium; qui in oratione aduerfus idola: Vt multitudo Deorum, nullitas est Deorum , it a quag necesse est multitudinem Principum id efficere, winulus effe Princeps videatur; Vbi autem Princeps no est, ibi prorfus disturbatio nascitur. Occurrit Sutlivius. Atbanafium no tam optimatum fta. sum, quàm persurbationem Reipublice & confusionem in imperio reprebendere. At qua ratione commodiffimè vitatur hæc perturbatio & confusio, an no per Monarchiam : idque iudicio S. Athanafijf Nam si defectus vnius principis est causa confusionis & disturbationis, seguitur, eius contrarium; nempe, vnum Principem effe cauffam ordinis & vnitatis. Loquitur Arbanafius, inquit Caluinista, de confusione, que sequitur ex bominum ambitione Principatum supientium. At hac confusio magis nascitur, vbi plures imperant, quàm vbi dútaxat vnus : nam quod plures confequi poffunt, à pluribus appetitur, tanquam à pluribus parabile.

Ad S. Cyprianum respondet Caluinista, en nibil babere, quod aduerfus Arsflocraticum flatum quifquam sanu dictum existimet. Hochabet S. Cyprianus; vnius imperium, quod confortis fit expers, este omnium optimum & præstantissimum, ac proinde illud ipsum in Deo itidem statuendum esse exclusa plurium deorum multitudine. An C nihil hoc pro Monarchia contra Ariftocratiam? Eadem est mens D. Hieronymi. Et tamen Caluinista nos itadementare tentat, vt credamus Hieronymum id quod voluit, non voluiffe: cõmendat enim vnius Imperium. Ait, ne Romam quidem sub ipsa sua primordia simul babere duos Reges potuisse. Quo indicat, plurium Regimen instabilius & infirmius effe, quàm vnius. Nam quòd Caluinista dicit, in Ariflouratico imperio effe summam imperantium consensionem; is credat qui volet; Ex natura certe rei difficilius est, vt quis cum pluribus consentiat; quàm vt lpse secum; prout in Monarchia contingit.

Rurlus dat Sutliuius euidens documentum, fe non temere à Beza petulantem calumniato-D rem & conniciatorem non ferendum, appellatum effe. Calumniatur S. Thomam Aquinatem effe leuem retum politicarum Auctorem. Sed hanc lædoriam fufficienter repellunt S. Thoma operat præfertim comentarij in Ethica & Politica Ariftotelis, & Opus de Regimine Principum, fi tamen ex eius officina prodiit; & alia eius monumenta, quz eum & ciuilis & moralis Philofophiz peritifsimum & callentifsimum fuiffe declarant.

Ait, Nullas leger de Republica, à Monacho, aut fratre Mendicante exfectandas effe: viufmodi bomines potiu decere, vr de nugis in circults & febolis garriant, quam ve Rempublicam traffent. Hactenus petulans Bezæ Calumniator : quem animaduertere decebat,

aliud

# Defen. Cap. 2. Lib. I.

cam tractare; aliud, de optima forma Reipublicz difputare; hoc posterius fecit S. Thomas, non prius. Posterius pro summa ingenij excellentia excellenter præstare potuit : Neq; enimadhoc absolute requiritur, vt quis Rempublica tracet. Nam & Aristoteles de Republicapræclare scripfit, & tamen vitam in schola non in foro contrinit.

415

Mentitur Caluinista locum S. Thoma 1. p. q.103. a. 4. nihil pro Bellarmino facere. Quomodo nihil facit, cum ex Monarchia in his terrenis, ceu optima gubernationis specie, vsitata, concludat, tanquam ex vniuerfali principio, etiam in diuinis vnum Monarcham, Principem feu Regem constituendum effe?

S. Thomam lib.4.contra Gentes cap.76.Re gnum seu Monarchia oligarchiæ potius, quàm Aristocratiz anteponere, mendacium es Sutliuianum:nam Monarchiæ fimpliciter dat primatum; nec opus fuit cam oligarchiæ præponere; cum nemo nesciat virtutem vitio esse anteponédam. Ellautem oligarchia ø See, vitium, & corruptio, non quidem Monarchiz, fed Ariftocratiz,vt ex octauo Ethicorum constat.

Etiam Platonis luculentissimum testimonium eludere gestit Caluinista; Ait; Platonem non loqui de regno fimplici, sed legibus temperato. Quasi verò Bellarminus à Monarchia bonas leges excludat. Quasi verò bonarum legum admixtio fimplicitati Regni seu Monarchiæ obstet; in qua C compositionem nullam facit nisi admixtio alterius gubernatricis formæ, vt Aristocratiævel Democratiæ. Falfum autem est Platonem non comparare Monarchiam optimatum flatui , feu Aristocratiz, quia expresse dicit, vnius dominationem bonis inftructam legibus optimam effe; gubernationem verò eam, in qua non multi imperant, mediam cenferi debere. Quæ hæc species in qua non multi imperant, alia; nisi Ariftocratia seu optimatum status? Nam de democratia seu statu populari mox subiungit : Multo rum administrationem; hoc est; Democratiam . omnibus in rebus debilem atque infirmam effe. Falfum insuper est, Platonem lib. 6. de legibus, optimatum statum supra Monarchiam laudibus euexisfe.

Aristotelis testimonium sic elidere molitur:eum lib. 8. Eth. cap. 10. non fimpliciter Monarchiam Aristocratiz antepoluisse, fed respectu concilianda amicitia, de qua eo in loco agitur. Nam lib.3. Polit. cap. 3. eum primas detulisse optimatum statui siue Aristocratia: insigni profectò vanitate, vt intelliges ex ipfis Philosophi verbis lib. 3. cap. vlt. irei d' tpers paqu'y ivas Ta's op-שמה שסאודהימר דעדשי גר מימץ אמוני בפוראי הימו דאי ניאל דמי מפוקשי לואסיטעשעוניאי. דטומטדא אל בהיי , כי א סטעלולא-אני. או בית היא מיטעדמידמי, אי געישי לאניא א אאלט טעד ליאפרל-ארי איזמו אמד מוזדאי, דשי עוזי מואצישע לעדמעווישי, דשי of apperr, webs the alport the Contr. Quis sutem tres of

aliud effe leges de Republica ferre; & Républi- A firmamus efferettas respublicas, barum autem necesse est optimam effeque administratur ab optimis viris buiuscemodi autemest, in qua contigit vel vnum quempiam fi mul omnibus, vel familiam totam , vel multitudinem an tecellere virtute, bis quidem vim, potestatemý, in se habentibus parendi, bis autem imperandi,propofica fibi maxime expetendâ vitâ.

> Quo loco non comparat inter se Aristoteles tres Reipublicæ formas; sed absolute affirmat, illam effe optimam, que ab optimis adminifiratur; fiue fit vnus virtute & æquitate optimus, vt accidere potest in Regno seu Monarchia, siue fint plures optimi, vt euenire potest in Aristocratia; fiue tota multitudo fit optima, Quod verissimum est; nammelior est illa Respublica, B quz à pluribus optimis gubernatur, quàm illa, quzab vno malo, vel pelsimo: & meliorilla, quz ab vno optimo, quàm quæ à pluribus malis vel peísimis. Sed hoc intuitu nó confiderantur ifiæ gubernationis formæ fecundum fe; fed vr fub-flant circumflantiis: quod eft contra præfentis disputationis hypothesin.

Vtautem Sutliuius glaucoma lectorum oculis offundat, priora duntaxat Aristotelis verba recitauit, omilsis posterioribus, quz ei iugulum incidunt.

Nec nifi infignitę cuiufdam vel imperitię vel malitiæ argumentum dixero, fi quis afferat, Ariftotelem in Politicis Regno seu Monarchizanteponere Aristocratiam; nam in tertio & quarto libro vbicunque aliquid ex sententia sua decernit, Monarchiam fecundum se spectatam disertilsime anteponit Aristocratiz: quod vel ex Elogiis illis apparet, quibus lib.5. Polit. cap. 2. Ban-Anar feu Monarchiam afficit, cum eam apomerai Seconine primam & diuinisimam noninat : tyrannidemque ideo deterrimam esse asserat, quòd fit à prima & diuinisima, hoc eft, à Monarchia, declinatio.

Ait Senecalib. 2. de Beneficiis, optimum effe ciuitatu fatum sub Regeiusto. Respondet Caluini-Ra; boc eum tribuisse tempori : aliter sensisse in libro Declamationum, vbiloquitur depramiis tyrannicidarum. & in ludo in mortem Claudy. At Critici aiunt, nó elfe eundem Senecam, qui ludum illum,& libros D de beneficiis, & declamationes scripserit; hos enim à patre, illum à filio prodiisse. Ipsi viderint. Ex ludo & Declamationibus nihil euincitur; quia ille in Tyrannum lusus est; Ista continent paradigmata etiam fictarum rerum; nec effata, multo minus oracula complectuntur, fed Themata de proposita materia probabiliter dicendi.

Addit in super Sutliuius. Senecam loqui fimpliciter de Regno feu Monarchia, non per comparationem ad Ariflocratiam.Quid aliud vult Bellarminus,quam Monarchiam fimpliciter confideratam effe omnium optimam Reipublicz formam: Si cft omnium optima; fuperat ergo ipfam quoque Aristocratiam. Si dicam; hominem esse omnium

416

anima-

### 417

# Defens.Cap. 2. Lib. I.

ipsopræfero cani, boui, equo, lepori; licet horú animalium nullam penitus mentionem faciam?

Ad testimonium Plutarchi occinit Caluini-Ra: Eum, Monarchiam, non cum Ariftocratia, sed enm Oligarchia 👉 Democratia comparare : id liquere ex inscriptione; & inde etiam planum fieri , Bellarminum Plutarchi librum vel non inspexisse, vel dolo malo sententiam eine corrupiffe. At dum iste Bellarminum vel negligentiævel imposturæ accusat; suam inleitiam egregiè prodit; nam vt ex toto Plutarchi commentario manifestum est, per Oligarchiam non intelligit Plutarchus vitium Ariftetratia oppositum, vt facit Aristoteles in Ethicis & Politicis, sed ipsam Aristocratiam : id planum fit ex B primis statim-Plutarchi verbis : Politia appellatur ordo & conftitutio ciuitasie, ad quam dizigantar actiones, quòmodo tres politia , id est , forma reipublica dicuntur : Monarchia, que vnius est dominatio. Olgarchia, qua pancorum: Democratia, qua penes populum fummam enbernationis ponis. Has etiam Herodotus libro tertio inter fe comparauis : videnturque effe presipue. Relique enim , intenfione, aut remißione barum orte, vitia potiu (unt, & corruptela, quam forma reipublica. quomodo in musice concentu modu, seu tonic principibus nimium, aut non fatis contentis, error incidit.

Hinc clarum relinquitur, Plutarchum tam in titulo, quam in contextu per Oligaribiam, non vitium,&corruptelam, led bonam formam Reipublice administrande intellexise, quam & C dessozpatizir in inge par, appellat: ex quibus ait, Per-(as elegiffe Monarchiam; Spartanos, paucorum Optimatum liberam dominationem scu Oligarchiam; Athenienfes, Democratiam. Postea subiungit: Qued ficiuils vire detur optio formam reipublica tanquam musicum instrumentum suo arbitratu capessendi ; nullam prosetto delegerit aliam, quàm Monarchiam, Platonis fidem fecusm.Ea euim fola potest perfectum istum, & orthium, fiue rectum virtutu tonum, & contentionem suffinere, & vtilizatem neque necessitatis, neque gratia causa inflectere. Relique, id babent, quòd ferè is, qui imperat, (ub imperio, & potestate est;&,qui gerit e4,,ipse geritur,fertur4;quod non babet vim folidam, & ftabilem , qualix est in monarshia. Quid euidentius, quàm Plutarchum hac oratione Monarchiā reliquis duabus bonis pro D bisque Reipublicæ formis anteponete? Vitium Oligarchiz proAristocratia sumptz repugnans, nominat Plutarchus Araseiar.

Cum Plutarchus in Solone dixisset: Athenis plurimas seditiones ortas esse, cum Democratia vigeret, addidit continuo:Vna autem superesse ratio videbatur ad falutem. & quietem , fires delata ad dominasum effent. Obstrepit Caluinista : Hac oftendunt Tyraunidem prestare Democratie potius, quâm Moparsbiam Ariftocratie,nam de bacforma ne verbum quidem vnum facit. at certum est, ipfum loqui de Athenienfium sinitate . qua ex feditione populi in tyrannidem incidit.

Sed hæc inania funt effugia. Nam vel vult Caluinista Tyrannidem præstare Democratiæ,

animalium perfectisimum; an non illum hoc A vt Democratia bonam Regiminis formam significat, & grauissime errat : quia licet tyrannis non sit proxime oser seu corruptio Democratiz, sed Monarchiz; attamen ipsa Democratia melior eft, quàm Tyrannis, semper enim res bona & integra, quà talis, melior eft, quàm corrupta; cum in corruptione quà talis, non fit ratio, led privatio entis: & per consequens, etiam bonitatis. Si autem per Democratiam intelligat vitium Timocratiz aduerfum, vt facit Ariftoteles lib. 8. Ethicorum, iterum vehementer hallucinatur: nam Aristoteles tertio & quarto Politicorum passim docet, inter politiarum parechases, Tyrannidem esse pessimam & deterrimam, eò quòd optimz & przstantisimz Reipublicz, que est Monarchia, aduersetur. Quod autem Plutarchus in Solone non meminit Aristocratiz, id nihil eft. Satis:eft, quòd dixit, tum demű Rempublicam Atheniensem in viam falutarem reductum iri, fiad Monarchiam seu vnius Principatum redigeretur: Nam eo ipío Monarchiam Aristocratiz prztulit: si n. Aristocratia prztulisset, potius Aristocratiam quam Monarchiam post tot seditiones saluti futuras affirmasset,

Citat Bellarminus testimonia Isocratis & Stobzi. Oggrunnit Caluinista : Multum se mirari Bellarmini audaciam, qui Isocratem suam sententiam probare dicat, & ex Stobeo presidium sue causse querat: neque enim Isocratem vel pnam rationem, aut verbum babere, quod pro ip/o faciat:tec Stobaum pro ip/o (uffragi. um ferre. Habet quidem ille caput boc titulo, 871 rashisor unrapyia : fed eius fententiam aduerfarius non insellexit. bec enim ideo dixit Stobaus; quia & iyranno, & infimo cuique videtur pulcrum dominari. nullus autem apud ip/um dixit Monarchiam effe optimam reip. formam , aut cam Ariftecratie preftare.

Non satis admirari queo audaciam huius Caluinista : qui neget, Isocratem in Oratione, cuius inscriptio; Nicocles; quidquam de excellentia Monarchiz supra alias Reipublicz formas dicere, cum non procul ab orationis exordio fusisime demonstret Monarchiam Oligarchiæ (fic enim appellat, quam alij Ariftocratiam vocant) & Democratiz przftare: ita vt ad caput illius disputationis margini hæc verba Lutheranus Isocratis Editor VVolffius adiecerit : 577 µ0ray sía n de su ror contror. Monarchiam effe optimam ex Reipublicæ administrandæ formis.

Quod ad Stobzum attinet, vanitatem Caluiniftæ redarguit titulus feu capitis feu fermonis, quemiple agnolcit: 87 162 in pereçia. Optimam & pulcherrimam effe Menarchiam, exomnibus nimirum Reipublicz formis; & hoc feu lemma seu thema ostendit postea Stobaus, more fuo, variis auctorum testimoniis. Nam quod iste dicit, neminem apud Stobæum dicere, Monarchiam effe optimam Reipublicz formam, intolerabile commentum est, vt intelliget, quisquis vel obiter Stobæum inspexerit. Nec refert, quod & Tyrannum & Tyrannidem nominat;nam hæc

S

voca-

### Defens. Cap. 2. Lib. 1.

419

vocabula fæpe in bonam partem pro regno & Rege, accipinntur, maxime apud Ifocratem, cuius reftimoniis hoc ipfo in argumento Stobæus vititur & nititur: de quo genere eft & illud apud Virgilium : Pars mibipacie erit dextram tetigiffe Tyranni.

Ad auctoritatem Perfarum ex Herodoto, refpondet Caluinista, Persis quidem Monarchiam optimam fuisse visam; sed aliorum aliud esse estimation estimation estimation rum iudicium set fanius, & veritati propinquius; vtrum hominum plurimorum & vetustisimorum; an eorum, qui nudiustertius aut quartus, Monarchiz odio, Aristocratiam super omnia extollere instituerunt.

Ad Homerum repetit Caluinista sum Coccysimum, de quo fatis iam supra, cum de Philone sermo esset. Tautologiz & ineptiis suis appingit hanc thrasonicam coronidem. Arque ita videre lices, bunc gloriosum sophistam, qui omnes scriptores Hebraos, Gracos, Latinos, Theologos, Philosophos, Oratores. Historicos, Poëtas in aciem producere visu ess, nunc ab omnibus desertam, nudum, & solum ex prelio fugere. O iactatiam. Tune Pseudologiis & lœdoriis Bellarminum sua armatura denudaris? Ne ad vnum quidem testimonium à Bellarmino prolatum, quidquam respondisti, quod micam rationis vel eruditionis saperet.

Probatsecundo Bellarminus Monarchiæsupra cæteras Reipublicæ formas præstantiam ab C auctoritate diuina: na Deus ex viro fecit omne genus hominű, & c. Mirum effet, inquit Caluinista, fi Dem Monarchiam omnibus Rebufpub. pratuliffet , cum Gipfe aliam probarit, G tot bomines sapientes aliud Respublica genue elegerint. Respondeo. Deum etiam alias Reipublicz formas probasse, quia & aliz bonzsunt, licet non tam bonz, quam Monarchia: alios autem, quamuis sapientes, Aristocratiam potius, quàm Monarchiam elegisse; quia non obligatur quis, vt eligat optimum; fatis eft; vt bonú & probum amplectatur. Fatetur Caluinifta, Deum ex vno produxiffe omnos, fed addit; inepte inde concludi, Monarchiam effe preftantißimam Reipublice formam. Sed dum Caluinista hanc collectionem ineptiz infimulat, ipfe non parum ineptit; An non enim, qui de præftantia Regni feu Monarchiz scribunt, ab vnitate argumenta & firmamenta suz sententiz petunt: nominatim Fraciscus Senensis lib. 1. de Regno Tit. x 11 1. cuius auctoritate Caluinista capite superiore Bellarminum premere voluit?

Citat Bellarminus S. Chryfostomum Hom. 34. in primam Epist. ad Corinthios, dicentem: ideo virum & fæminau nó pariter ex humo exstitiste. sed virum ex humo; fæminam ex viro, quòd Deus voluerit.inter homines essen no Democratiam. sed regnum. Oggerit Caluinista. Non ita colligit Chryfostomus, sed potius omnes amoris vinculo coniunctos esse debere, vepote ab vno principio profectos. Hoc quidem asserit Chryfostomus, sed A cam ob caustam id asterit, quod omnes ab vno principio, & ab vno capite profecti simus:vnitatem enim seu identitatem principij & capitis, plurimum momenti ad mutuam charitatem coferre. Nam finune quidem tantum, inquit S. Chryfostomus, quia locis disidemus, alienos nos inuicem effeputamus; Si generis totius duo principia exstitisfents, quid futurum fuisse credis ? Itaque veluti à capite quodam vno totum bumanigeneris corpus depidet. postea cum, muliere condita, videri posset, quasi duo generis humani principia essent; ait Chrysostomus; Deum per matrimonium illa iterum in vnum redegisserunt enum bi duo in carne vna, & faminam viro susserunt enum bi duo in carne vna, & faminam viro fubisciffe, ve vnitas imperij conferuaretur, idque eam ob caustam, quòd generatim loquendo, vnius imperium melius fit, quàm plurium.

Idem Chryfoltomus ait, Deum voluisse in domoesse Regnum, seu vnius Imperium, non Democratiam : & hoc propterea, qudd inter aquales soleat esse anulatio. Obiicit Sutliuius: Chrysoftomum non dicere inter omnes bomines debere esse Monarchiam; boc eifalsd à Bellarmino affingi; Nec Bellarminus dixit; debere esse inter omnes bomines Monarchiam ex Chryfostomi sententia, sed, Deum ex vno principio fecisse genus humanum, vt ostenderet, vnius imperio, nihil melius aut præstantius esse; & vt inter homines Regnum, non Democratia esset : quòd ab vno dependere, sit, generatim loquendo, res ad charitatem, pacem & concordiam longè accommodatissima.

Probat candem sententiam Bellarminus à naturali propensione ad Monarchicum regimé. Occurrit Sutliuius, Prima in mundo Respublicas Aristocratia, quàm Monarchia fuisse similiores: Sed hoc affirmattantum, non probat, Bellarminus autem contrarium perspicuè ostendit.

Secundò dicit Sutliuius. Neminem se alteriu imperio sponte subilicere, esse enim omnes ad libertatem propensos, pro qua retinenda multi mortem oppetere non dubitarint. Sed hæc nimia est imperitia. An non ciuitates, Respublica, & regna, sunt cœtus hominum, qui sponte conuenerunt, & vnum vel plures ex tota multitudine voluntariè elegerüt, cui cæteri obtemperarent? Quzlo, quis coëgit Ilraelitas, vt fe Regi Sauli fubiiceret? Nam quod omnes dicuntur ad libertatem propensi, id de illa intelligitur, quam tollit seruitus seu seruilis conditio: nam seruitus contra vel præter naturam est; non autem subiectio, qua quis Monarchico vel Aristocratico, vel Democratico Imperio fubditur; Neque enim ferui funt ciues fed liberi;nec seruis imperant Reges & Optimates, sed liberis, & pro hac ciuili libertate tuenda, multi vitam promptè profuderunts ne in tyrannos, vel in nouam Reipublicz administratione ab víitata abhorrentem, delaberentur.

Ait Caluinista : laud maxime effe naturale, quod est aquifimum, at nibil iniquim quàm vt meritis pares bonoribm fint inaquales. & roïs òpoloss, un iorss, inquit Aristoteles lib. 3. politicor. c. 1 2. Tr oppelesrisiv,

420

**งั**วร

## Defens. (ap. 2. Lib. 1.

Tre Siquer, Era zueur aras warrer. Si autem bomines non | A populi. Quam hoc verum fit, abunde teftatur faappetunt naturaliter monarchiam, abfurde dicit Bellarminue, omnibus penèrebus inditam effe bane naturalem propensionem. Respondeo, Assumptionem este falfam; neque ab Aristotele lib.3. polit. cap. 12. alias 16. ex propria fententia afferitur; fed eft obiectio eorum, qui contra waulanzoiar leu plenum Regnü disputabant, vt patet ex hac clausula capitis: Que igitur adferunt, qui differunt contra regnum, bac ferme funt, sed non est insuetum Sutliuio ca, quz Auctores ex aliorum mente adferunt, iplis contra mentem fuam affingere.

42 I

Ridet Caluinista, exempla apum, gruum, armentorum & animantium rationis expertiu, à Bellarmino enumerata. Atqui non folus Bellarminus; sed & illi, qui ex professo de rebus B Politicis scribunt, his exemplis vtuntur; vt nihil dicam de S. Cypriano, & S. Hieronymo, quos Bellarminus testes laudat; quibus aliquid faltem reuerentiz à Caluinista deferendum erat: quem moneo, caueat, ne connicium illud: Arme. thin boc lebufstarum, qui Antichriftum fibi in Regem ele gerunt, non plus sapere, quàm pecora campi : recidat in caput elus,& in vniuersum Caluini gregem.

Obiicit Caluinista. Aristotelem illo suo di &o: folum hominem effe animal politicum lib. 1. Polit. cap. 2. ingulare totam Bellarmini argumentationem. Quafiverò Bellarminum hoc Aristotelicum diaum feriat:Nam propriè loguendo solus homo eft animal feciale, quià folus eft animal ciuile; Attamen huius proprietatis quædam veluti vefti- 🕻 gia eluce feunt etiam in nonnullis brutis animātibus, vt notum apud omnes, quibus odium Ecclesiasticz Monarchiz oculos non effodit.

Oggannit Caluinista. Percos non sequiducem. Orid tu hic cum porcis, de quibus nullum verbuin Bellarminus! Obiicit. Multa animantium ge nera libere absque duce vagari. Neque Bellarminus affirmauit omnibus ducem esfe; fatis est, si ali quibus. Occinit: non omnes apes babere Regem. Ite rum dico, satis esse, si quædam sub Rege degat. Quanquam nescio vnde Sutliuio tanta notitia apum, vt quz fine Rege viuant, tam exactè norit.

Ait Bellarminus, gubernationem Reipublicz Hebrzorum plane fuisse Monarchicam. D'etz. Sutliuius, vt hoc argumentum diffoluat, primò omnium Bellarminum bominem ineptisimum appellat : vbi rursus judicium Bezz de petulante calumniatore & conuiciatore approbare cogor. Addit, hoc fomnium iam antea refutatum. Vbir capite superiore. Quid ibi Caluinista? Monarchiam demum introductam in illum populum, posteaguam terram promißionie iam multos annos poffederant. Vcrùm vt antea non habuerint Principes titulo Regum, at habuerunt titulo Ducum & Iudicum. An Moles non fuit fummus Duxillius populi? An non & Iolue, & qui hos lecuti,Iudices?

Ait Caluinista : Moy/en & reliquos nibil feciffe, nifi ex confilio & auctoritate Principum & feniorum cra historia. Et vt verum esset, tamen vnius Principatui nil obstaret; nam & Monarcha cum suis in Monarchia adiutoribus & administris, quorum opera necessariò eget, de rebus gerendis deliberare folet, & verò debet, cum vnus omnia solus sat dilucide peruidere nequeat : sic tamen eorum confilia exquirit, vt fummum arbitrium fibi retineat.

Ait Sutliuius : Summan potestatem leges ferendi, indicandi, bellique & pacie negotiorumque publicorum, fuiffe penes fummum confeffum Hierofolymitanum, quem Indai-Sanedrin dixerunt ; citatque Sigonium lib.6. de Republ. Hebr. cap. 7. Respondeo, magnam fuissehuius concilij auctoritatem; sed dependenter ab vno principe in politicis quidem politico; in rebus verò Ecclesiasticis, à summo sacerdote. Nam & hodie fumma eft auctoritas Parlamenterum in Gallia, & Prztoriorum Regiorum in Hispania; & tamen nemo est, qui ideo neget Imperium Galliz & Hispaniz Monarchicu esse; eò quòd omnes senatorum Curiz Regi subdan-

Obiicit Sutliuius Iofephum; qui lib. 4. Antiq. cap. 6. ( edit. mea cap. 8. ) ita fcribit. Arifio cratia, & visa, qua ex ca degitur, ves optima est, nec vos capiat defiderium alterim Reipublica : Sed praftat, vt bac (Reipublica formâ) consensi în legum & vestra ipsorum potestate fitu: Satu enim est Deum babere presidem : Refpondeo, Iofephum, vt & Sigonium lib.t. de Repub. Hebr. cap. 5. citatum à Sutliuio vocasse imperiú illud anteSaulem, Aristocraticú improprie,quòd, (vt rectè hic docetBellarminus) Deus potius populi illius immediatus Rector & gubernator effet, quam homo, qui vices Dei gerebat; & ex lege scripta, seniorumq; consilio omnia administrabat; tametsi primo illi Duci minime æquales effent;vt fieri folet in Ariftocratia, vbiomnes; qui ad clauum Reipublicæ sedent, pares sunt, vt dignitate, sic & potestate, si quidem sit pura Aristocratia. At isti, maxime Sigonius, Imperium illud Hebrzorum eam ob cauffam præcipue faciunt Aristocraticum, quod in eo lex potissimum cu Deo dominata fuerit. Que certe non est notio autratio Aristocratiz propriè di-

Benignior est Iunius, quàm Sutliuius. Non enim abnuit Imperium Moyfis, Iofuz & Iudicú fuisse Monarchicum; sed ait, fuisse extraordinarium, Horum Monarchia, inquit, ( si ita appellare libet ) fuit extraerdinaria. Extraordinaria prorsus responsio & opinatio. Quis vnquam dixit; Moyfen, quà politicus Princeps erat, extraordinarie functionem illam administrasse? Quis de Iosue hoc velsensit vel docuit? Quis item de Iudicibus, qui hos duos populi Ifraëlitici Duces fecuti sunt? Extraordinarie vocatus sit Moyles ad populi Israëlitici gubernationem. Num propterea ad extraordinariam functionem vocatus eft? Cuiulnam munus ordinariŭ erit, fi Moyfis.

S 2

422

Ioluz

#### Defen. Cap. 2. Lib. I.

B

losuz & similium extraordinarium fuit? Nec A ne. Tuquidem nos reges, sed ita, vt ab imperio scio, qua mente Iunius affirmare audeat idem tandem agnoscere Bellarminum infra cap. 27. Num eo loco agit Bellarminus de político Principatu Moyfis? Num dicit, Moyfis ciuile populi regendi officium fuille extraordinarium? An nó apertissime loquitur de summo Potificatu, hoc est.de potestate Spiritali & Ecclesiastica Moysis, quam ait in Moyle fuisse extraordinariam, ratione scilicet successionis, quatenus non Moysi, fed Aaroni in fumma illa dignitate fucceffum est: vt Tom. 1. lib. tertio fusius explicatum est. De ciuili Moyfis potestate nihil penitus dicit Bellarminus infra cap. 27.

423

Falfum eft & illud, rem ad Principes tribulium & fenatum Ariftocraticum rediiffe, postquam Moyfes & Aaró fuo munere funt perfuncti : Citatque cap. 11. Num. & Iud. 1. Sed in libro Numeroru, nihil aliud scribitur, quam Moysi datos esfe sepruaginta viros, qui ci in administratione populi adiumento & leuamento effent: quod Monarchiænil repugnat; quia fummum imperium penes folum Moyfen erat, & omnia, quæ gerebantur, dependenter à Moyfe gerebantur, vi núc quoque accidit in statibus Monarchicis.

Polt mortem Iofue ylque ad fulcitatos & costitutos Iudices videtur in Israële status Aristocraticus viguisse, vel potius Interregnum fuisse: neque enim absolute fit Aristocratia, quando exspectato Principe, Dei vel hominum electione futuro, optimares Rempublicam administrant. Sed hoc Bellarmino non officit, nihil enim agit de statu hoc intermedio; sed de imperio fingularium perfonarum, Moyfis & Iofuz;& ludicum, vt Samuelis, Samfonis,&aliorum : nā quòd oggerit Iunius horum iudicum non fuisse Monarchiam, sed cemporarium subsidium & extra ordinem ad vindicias Reipublice; idque constare ex Gedeonis exemplo ludic. 8. Et ex flipulatione lepbte lud. 11. Et ex que rem bene gefferant, eu extra ordinem delatas primas ad obitum v/que:Id Iunianis plasmatis securus annumera: quia Gedeon constiturus est à Deo dux & Iudex populi Iud. o.postea deuictis Madianitis confenferunt in eius imperium vniuerfi Ifraëlitæ Iud.8.Dominare noftri tu & filius tuus,& fili<sup>o</sup> filij tui,quia liberasti nos de manu Madian : quibus verbis non Aristocraticum, sed Monarchicum Imperium ei, posterisque eius detulerunt. Nec obstat responsum Gedeonis : Non dominabor vestri. neque dominabisur in vos filius meus, fed dominabisur vobis Dominus : hocenimideo dixit, quod Iudices efsent quasi Vicarij & proreges Dei, vt docet hic Bellarminus; qui illa in Republica primas in gubernatione, modo quodam peculiari tenebat; vt supra cum Bellarmino diximus. Stipulatio illa Iephte pro nobis facit : Nam certus effe volebat de Imperio Monarchico, fi victoriam de filiis Ammon reportasset: Et Israëlitz absolutum imperium ei detulerunt; non adiecta hac conditionon excludantur optimates.

Probat præterea Bellarminus Monarchiæ super cateras Reipublica formas præilantiam ex co, quod Ifraëli post Iudices dati sunt Reges, vt Saul, Dauid, Salomon. Obiicit Sutliuius, Dee hunc ftatum displicuisse; nec posse optimum Reipublica ftatum cenferi & Ariftocratic anteponi, qui Deo difplicuerit. Occinit etiam Iunius : Reges vitio in Rempublicam Hebraam introductos. Deut. 18. 1. Reg. 9. Respódeo, ipsam Monarchiam per se Deo nec olim displicuisse, neque iam displicere; alioqui displiceret illi etiam propria ipfius gubernatio, qua Monarchica est : Displicerent etiam hodiernz Monarchiz, quarum nonnullz sunt potentisimæ& fortunatissimæ; sed displicuit Deo, quod populus Israëliticus Monarchia illa, in qua ipse, Bellarmino testáte, quasi proprius & peculiaris Rex regnabat; contentus esfe noluerit; sed eam concupierit, cuius Princeps vniuersum Regnu, vt proprium possideret, & quasi hæreditario iure ad filios nepoteíque suos transmitteret. Recinit Sutliui<sup>e</sup>:Nibil magie effe stultu, quàm illud in Reguo repreben/um putare, quod est optimum , banc enim Regui fummam effe laudem; quòd iure ad proximum agnatum deuoluto omnia de regno contentio & disceptatio sollitur. Respondeo, Deum non hoc præcise reprehendiffe; sed quòd se excluso, & quasi de auita posfessione deiecto, tale regnum elegerint : Nam Deus non tantum erat Dux & gubernator Hebrzorum generali illa ratione, qua resomnes regit & gubernat, sed peculiari & propria quàdam ratione; ita vt visibiles illi Duces & Iudices tantummodo vicariam functionem, respectu Dei, obirent, vt docet Bellarminus.

Ait Sutliuius : Bellarminum aduerfari facrielieteru : eas enim docere ideo reprebensum fuisse populum Ifraëliticum, quòd Regem petiiffet, non quod tyrannum. Quid tu de Tyranno fomnias ? Nullum verbum Bellarminus de Tyranno, vipote cui exploratiffimum fuerit, regnum ab Ifraëlitis expetitum,& à Deo postea comprobatum, non fuisse tyrannidem, fed probænotægubernandi formam. 1mpiè egerunt Hebrai petentes Regem;non pracisè, quà Regem petebant; sed quà cum iniuria D'Dei, qui per hanc Monarchiam à peculiafi illa fua regendi populi. Israëlitici functione quodammodo excludebatur.Inftat Sutliuius. Abfurdum fuiffet alium Regem postulare, si quem antea babuisfet: & facile refpondere Samuel populo potuiffet, & diceres cur Regem quaritie, cum iam Regem babeatie? Respondeo.Ifraëlitas, quando regebantur à Ducibus & Iudicibus, habuisse Reges, ( nam & Iudices vocabantur Reges, vt patet Iud. 18. In diebu illir non erat Rex in Ifraël. Et cap. 21. In diebwillin non erat Rex in Ifraël, sed vnusquisque, quod sibi rectum videbatur, hocfaciebat.) Sed non habebant Regemeius fortis & conditionis, cuius erant cæteri, qui hoc nomen vlurpabant : nam variæ funt Monarchiæ species, variz limitationes & restrictiones; vno

verbo,

### Denfenf. Cap. 2. Lib. I.

verbo, varia genera, vtiple Caluinista ca. 2. ex A fateatur, Abrahamum, & alios Patriarchas, Re-Aristotele docet. Hinc ipsimet seniores Israël no petiuerunt fibi à Samuele constitui qualemcung; Regem: fed talem postularút, qualem vniuerfe babent nationes. Et, erimus nos gaoque ficut omnes gentes, habendo nimirum Regem absolutum, qui non sit quasi peculiaris vicarius Dei;sed independente potestate vtatur.

Hic autem dicat velim Aristocraticus & Monarchomastix Sutliuius, si Aristocratia simpliciter est meliør, quàm Monarchia, cur, vt scriptura loquitur, vninerse nationes, & omnes gentes Monarchiam seu Regnum potius elegerunt, quàm Ariftocratiam?In/anum fuiffet,inquit Sutliuius, fi Rege optimo abietto tyrannum petuffent, quod tamen Bellarminus putat. Iniuriam facis Bellarmino, nihil ille de Tyranno:nec Saulem à Samuele vndum, & à Deo confirmatum pro Tyranno habet; sed pro legitimo Rege; Necvitio, sed legitime Saul eft electus & defignatus Rex; tametfi origo vel potius occasio huius legitimz electionis & defignationis fuerit populi improbitas, & in Deum impietas.

Admodum petulanter inequitat Sutlivius Bellarmino, quòd scripserit, Patriarchas in veteritestamento regia potestate fuisse przditos. Hec, inquit calumniator, Bellarmini arguit infignem fulsisiam Gimperisiam, qui passifamiliae & Regu iura domum & Rempublicam distinguere non potuit. Hzc tna, Caluiniane, oratio, luculenter oftendit, non С immeritò petulanti calumniatori encomio te à tuo Beza cohonestatum esse: Nam quomodo iura, domesticum & regium discriminentur, multis annis antè nouit Bellarminus, quàm tu Excestrensis Pseudodecanus creareris: Quòd enim oggannis, vbi non est nifi vna domus, ibi non effe cinitatem aut regnum, sed tantam im domesticum, id affcris,quod tibi firmo aliquo argumento demon-Arandum incumbit, vnde enim tibi constat, totam familiam Abrahz vna in domo & lub vno tecto habitaffe? que tanta fuit, vt capto Loth, & abducta eius substantia, statim trecentos decé & octovernaculos in aciem educere, & hoftes perfequi potuerit.tametfitu Caluinista in vocabulis infidias struis, quasi vnica familia vel domus ex Bellarmini sententia, nominari possit ciuitas, vel regnum; quod primo intuitu perqua absurdum auribus accidit. At nihil Bellarminus dehoc, num ciaitatie vel regni vox, in vnica domu quadrare queat; quia nó ignorat abAristotele,& aliis hæcnomina aliter víurpari; fed affirmat, Patriarchas habuisse regiam, hoc est, principalem potestatem, & id inde euincit; quia bella gesserunt, vitæque ac necis potestatem habuerunts quæ ius æconomicum seu domesticum longè transcendunt: neque enim ideo przcisse ius vitz ac necis quis polsidet, quia iure œconomico pollet. Quod fi domum seu familiam illam Abrahz, v. g. Sutliuius non vult appellare Regnú; afficiat quocunq; libuerit nomine, dummodo

gis seu Principis potestate fuisse præditos, quæ absolute loquendo à nullo vel pari, vel superiore dependeret, & ea, quz principis erant, libere ageret : nam quod Caluinista vitz necifque au-Coritatem Patriarchis ex inre domeffice conucniffe fcribit; nimis infulfum est ac imperitú: fi enim hzc potestas ex iure æconomico przcisė, quà tale est; proflueret, omnibus, qui illo iure pollent.competeret; At contrarium verum effe, nemo fanæ mentis ignorat.

Vt Bellarminus oftenderet ius regium competiuisse Patriarchis, protulit exemplum Iudz Gen. 38. qui nurum luam, quæ scortationis fuerat accufata, igni adiudicauit, neque tamen Iu-B dam vllum fenatum confuluisse aut rogasse. Respodet Iunius. Vrrumg, falfum:non enim Iudas morri adiudicanit, It Indez, Vir nondum fenex, acque extranem in alieno agro, cui pater & fratres natu maiores e rant, sed vt accusator irroganit mortem. Vt quis fit ludex, nil opus, vt ztate annolum Priamum luperet:aut patre & fratribus natu maioribus careat. Certe Iudam vt Iudicem , propria auctoritate nurum ad flammas damnasse, arguméto est abfolutum illud mandatum cius: Producite cam , vr comburatur. Nec meminit scriptura, ad hanc fen tentiam, eiulq; executionem, alterius quàm Iude nurum & arbitrium interuenisse:Itaq; statim subiicitur : Que cum duceretur ad pænam, mifit ad focerum suum dicens, &c. Neque etiam hic vlla mentio Iudicum in portis vrbium sessitare & lites cognoscere ac dirimere consuetorum, que consuetudo, postea demum, constituta Hebrzorum Republica, nata est:necChananzis, inter quos tum verfabatur Iudas, in víu erat. Itaque vanum eft illud Iunij gloffema, quod hic, vt & in fcholiis ad sua Biblia, adducit: Iudam iußiffe, vt duceretur nuru ad portam, non ad patibulum. Mirú, fi Iunio verba illa: Producite eam, vt comburatur; non patibulum, sed portam sonant. Et vnde nobis certum testatumg; faciet apud Chananæos eundem viguisse morem, qui inter Hebrzos posteris szculis obtinuit, vtius à Iudicibus dicerctur in ciuitatum portis?Nec refert, quod Iudas tunc in aliena terradegeret : nam & Abraham in peregrina terra versabatur, & tamen Gen. 14. aduersus quatuor Reges bellum gessit.

Obiicit Sutliuius, Moyfen & Aaronem cum mandata ad populum Ifraëliticum baberent, congregaffe cun-Aos feniores filiorum Ifrael: boc autem non facturos fuiffe, nifi apud optimates & seniores imperium fuisset : citatq; caput quartum Exodi. Inanis obiectio. Nam tū Moyles necdum Principem & Ducem populi Israëlitici reipsa, & in actu exercito egerat, sed vtageret, à Deo in solitudine monitus & designatus fueçat; vt igitur à populo reciperetur & agnosceretur, an non saltem seniores conuocate, iisque vokuntatem & iussa Dei sibique demádatam provinciam patefacere oportuit?

S 3

Deinde



### Defens. Cap. 2. Lib. 1.

Monarcha, fi quando Optimatum Concilium conuocet, & cum illis de communi Reipublicz vtilitate deliberet? An non idem fit in Anglia, in qua iste Caluini discipulus degit ? Moysen, Iofue,Samuelem, & Iudices nunquam nominauit Bellarminus Reges; sed corum imperium vocauit Monarchiam. Et vt reges nuncupasset, an no scripturz exemplo setueri posset; quz Iudices vocar Reges, vt supra dictum. Nec obstat, quod garrit de magna corum potestate, qui principes in populo Israëlitico erant: nam & nuncin Imperio Romano ingens est Principum & quarúdam Rerumpublicarum potestas in faderibus persutiendu, in dividenda terra, & legatu mittendu, & tamen omnes subiiciuntur vni Monarchz, vide-B licet Imperatori.

Probat praterea Bellarminus excellentiam Monarchiz supra czteras Reipublicz formas ex proprietatibus eius, quarum prima estOrdo, quia Monarchia magis est ordinata, quàm Aristocratia vel Democratia, & aptior ad conferuationem pacis. Refpondet Sutliuius, ber potim Ariftocrasie competere, quàm Monarchie. Si ita elt, cur nó suadet suis Britannis, vt, dimissa Monarchia, Aristocratiam in provincias suas introducant? Suadere hoc incipiat Caluinista. Nos interea contemplabimur, quz przmia suasor iste sit reportaturus.

Accuratius, inquit, feruantur leges in Ariffocra-C tia, quàm in Regno, cum Rex fit legibus folutus, multag faciat contra, aut faltem prater leges. Et hoc nouum argumentum eft, quo popularibus fuis fuadere poterit, vt malint esse Aristocratici, quam Monarchici. Miror, qua fronte hæc chartis illinere audeathomo, qui in Regno, & sub Rege degit, & qui in Ecclesiasticis quoque negotiis & quzstionibus Regem pro capite agnoscit ac veneratur:nam longe commodior eft, per se loquédo, inMonarchia,quàm in Aristocratia leges custodiendi ratio, cum omnes vni subsint ; & ab illo ablq; discrimine ad officium compelli queant. Illud autem: Regens folutuns effe legibus; no fine moderamine accipi debet: Vt paucis expediam, folutus eft quoad coattionem , no quoad directionem. D

Addit Caluinista: Homines in Aristocratia eo melius effe moratos, quò minus pro delictis sperant veniam. Contrà verò fieri in Monarchia; samq, ob cauffam in Pontificis Regne emnia sceleribus redundare. Hiciterum grandem securim popularibus suis impingit; quos, quia fub Rege & in regno degunt, minus bene moratos, & ad scelera audentiores facit, quàm Caluinianos in Batauia, qui Aristocraticam vel Democratică vitam viuunt. Nam quòd hîc dePontificiorum flagitiis declamitat, id non est ei dandum crimini: Nam nisi in criminandi arte infigniter exercitatus effet; nunquam à Papasuo Bezapetulans calumniator audisset. Si Epitomen quandam san&imoniz Caluinianz ex

Deinde num ideo Rex non ett Rex hoc ett. A ipio Caluino, & Caluinifta Polanoà me concinnatam spectare cupis, consule meum Bauium & Mæuium ; & Panegyricum Mifenicum. Illud itemmeretur præmium à Monarchicis Anglis tibi persoluendum, quod ais; Arifiecratia minus effe obnoxiam fedmionibus , quàm Regnum. Si ita est, cur populares tui, expulso politico & Ecclesiastico suo Monarcha, non conuolant ad Ariftocratiam ? Forfan paulò polt Ariftocraticis tuis rationibus ipfi Deo perfuadebis, vt Monar. chiam fuam in Ariftocratiam transformet: przfertim, fi, vt Caluinista dicit, Aristocratia est em nium firmißima & robuftißima : & ad diuturnitatem & ftabilitarem accommodatissima : si vera canitiste Anglus, iterú mirari fubit, cur Angli Monarchici nó è vestigio incipiant esse Aristocratici. Quis enim patriz tantus est ofor, qui cam non cupiat esse quàm firmissimam, robustissimam, maxime diuturnam & stabilem.

428

Ait Caluinista; absurdum effe, dicere; facilius ciuitatem ab 1900 regi, quàm à multis; nam plures oculos, pluravidere, quàm vnum. Et hoc, vbi Monarchicis tuis Anglis perfualeris, tum ad nos regredere, & num illud nobis itidem persuadere queas, experire. Sed piget referre plures huius hominis vanitates ex Buccanano, Bruto, & id genus aliis Regum hoftibus', & Ariftocraticis Democraticilque flabellis corralas, quas iple Bellarminus fatis diluit, vt & Guilhelmus Barclaius, in opere contra Monarchomachos, hoc eft, contra Buccananum, Brutum, fimiles.

Illud vt fæpe iam teftatus fum etiam atque etiam mirarer, hominem, sub Monarcha & in Monarchia degentem , hzc contra Monarchas & Monarchiam in chartas exfpuere aufum fuiffe, nifi compețtu haberem, omnia ista ex imma ni quodă odio Monarchiz Ecclesiasticz in Catholica, Apoftolica & Romana Ecclefia fundata proficiíci. Nec tamen isti ex Anghia, Romanz Monarchiæ obtrectatores, animaduertunt, se sua vineta czdere, dum abs se Pontificiam Monarchiam cædi existimant, quandoquidem & ipfi olim, prôpudor, fæminam; nunc Regem Politicum pro capite, hoc eft, pro Monarcha, lynagogz luz lulcipiunt & lulpiciunt.

#### CAPVT III.

Monarchiam Aristocratia & Democratia admixtam vtilioremeffe in hac vita, quàm fimpli**cem** Monarchiam.

Ix attingunt Prædicantes hoc ca-put. Inter cætera probat Bellarmi-nus, in veteri teltamento fic diuini-tus Monarchiam fuiffe conformată vt Aristocratiam & Democratiam aliquo modo admixtam haberet:habuisse enim Hebrzos vnų

fiue

## Defens. Cap. 3. Lib. 1.

fiue Ducem, fiue Iudicem, fiue Regem, qui toti A tie admixtam, effe fimplici Monarchia viliorem atg.pramultitudini imperaret, & hoc ad Monarchiam pertinere. Habuisse item multos Principes minores, de quibus Exod. 18. & hoc ad Ariftocratiam spectare. Fuisse item ex omni plebe, & no tantúex vna aliqua tribu assamptos principes, vt ex eodem cap. 18. & ex Deut.cap.1. colligitur. & hoc aliquatenus Democraticum statum concernere.

429

Iunius. Fugit bominem differentia fori iudicialu, 🕑 fenatiu fiue iudicij publici. De foro iudiciali ad dirimedas lites & cau∬as terminãdas agitur Ezodi 18.& Deut. 1. De confilio verò ad politicam Reipublica administrationempertinente, Num. 11. Isaque nihil probat ex tei diner(a biftoria.

Mirificus est passim Iunius in procudendis B nouis & ad rem nil attinentibus diffinctionibus: Bellarminus hoc loco nil aliud docere voluir, quàm Monarchiz Hebrzorum fuisse aliquid de Aristocratia & Democratia admixtú. Quod cum Prædicans iste falsitatis couincere deberet; concionari ingreditur de differentia fori iudicialin, & (enatus fine indicij publici; & cauillatur, Bellarminum perinde facere, as ficentumuiralia indicia sum fenatusconsultis confunderet. Nimirum qui calumniari semel in animum suum induxit, is si aliude non suppetat, ipse sibi calumniandi materiem fingere debet; ne penitus obmutescere cogatur. Neque locum illum ex Numeris protulit Bellarminus. Et licet protulisset, zquè commodè, quod proposuerat, inde confecisset; nempe Monarchix, aliquid de Aristocratia & Democratia adiunctum fuisse : Falsumque eft, & à Iunio confictum, cos Iudices, qui Num. cap. 11. constituti sunt, non fuisse litibus & controuerfiis forenfibus cognoscendis & componendis præpolitos, led tantum ad deliberationes de Republica delectos. Nam Moyfes abfolute petiit sibi in regimine illius populià Deo adiutores dari. Non poffum, aicbat, folus fuftinere huns populum, quiagrauu est mibi. Cur grauis, nisi ob multitudinem controuersiarum & litium / Cui Deus: Auferam de fpiritu tuo, tradamque en, vt suftentent tecum onus populi, & non tu folus graueru. Quibus verbis, pollicetpr Deus Moyfiadiutores & adminifiros non tantùm in deliberationibus de Repu- D blica, quæ forfan Moyfen non adeo moleftabant & excruciabant; sed indefinite in omnibus negotiis, atque adeo etiam in litibus & quastionibuspopuli cognoscendis & dirimendis. Nam si has omnes Deus humeris Moyfis impofitas reliquisset, parú leuamenti Moyfi attulisset:nemo enim ignorat, plenum moleftiz opus effe, controuersiis &vitilitigationibus vulgi cognoscendis & decidendis vacare.

Non est hîc prætereunda Mortoni Anglicani frons inuerecunda; qui Bellarmino opprobrat, quasi contradictorias has duas propositiones. Monarchiam fimplicem ex fimplicibus Reipublica formis effe opsimam: &: Monarchiam Ariftocratia & Democra-

stantiorem. Sed Mortonus, vt fere vbique, ita & hoc loco; id eft, p. 2. vaniloquz fuz Apologiz lib. 2. cap. 1. impostorem agit;nam secunda propolitio non est Bellarmini; quia cap. 3. diserte dicit; Monarchiam Aristocratiz & Democratiz admixtam,effe vtiliorem, non absolute; sed in bas vita, & propier natura bumana corruptionem : hoc eft, per accidens ratione cireumstantiarums non per fe & pracuel. Quocirca capite sequenti simpliciter, directe & absque vlla circuitione decernit Bellarminus, Monarchiam cæteris Reipublicæ formis antecellere.

Hinc & in auras abit alia à Mortono fabricata antilogia.Dicit Bellarminus hîc cap. 2. Monarchiam simplicem excellere cæteris, quia etiam Deo competit. At lib. 2. de Christo. cap. 6. S. Igitur prima; ait idem Bellarminus; Beatitudinem effe summum bonum, vnum verd & insigne bonum effe confortium aqualium. Ex quibus nascitur, Mortono obstetricante, hoc dilemma : Optimum est effe folum : & tamen fummum bonum est babere confortium equalium, Quam non conherent? inquit Mortonus. cui assentior, si loquatur de Mortonicis, hoc est, suis mendaciis. Sunt enim, vt funiculus exarena connexus. Audi Caluinista. Trinitas personarum, atque adeo consortium diuinarum personarum in eadem numero essentia, non tollit Monarchiam; nam vteft vnus Deus; licet tres fint personz; fic & vnus est Monarcha, omnia gubernans, quamuisin personis trinus. Itaque fummum bonum eft in diuinis, habere confortium æqualium, fed talium, qui non modò voluntate ac perpetua consensione; fed & effentiå ac naturå fint vnum & idem : quæ identitas facit, vt Monarchia verè cum perfonarum multiplicatione subsistat. Sed Mortonus, vteft argutus, ita ratiocinari videtur : Tres (unt in divinis per/ona; ergo Monarchia non habet locum in diuinu; fimiliter ac fi diceret : Tres funt perfone in diuinie; ergo non est vnue Deue omnia gubernans ac moderans.

Eiusdem generis sunt relique antilogie, quasMortonus ex fanatico suo cerebro extudit. & lectori contemplandas propoluit : Ethin illis nullæ Bellarmini vel alterius Catholici scriptoris cotradictiones, sed Mortonici capitis admodum grauiter læsi circumuolantia phantalmata, verè & valde dilucide elucefcunt.



CAPVT

Digitized by Google

Defens. (ap. 4. 5. 6. Lib. 1.

С

CAPVT IV. (ircumstantiis seclusis, Monarchiam simplicem absolute & simpliciter excellere.

43<sup>-</sup>

CCVSAT Bellarminus Caluinum, quod Aristocratiam Monarchiz antepoluerit, seclusis omnibus circumstantiis. Occlamat Danzus, Caluinum cum Arifeocratiam prafers Monarchia spectare bunc mundi fatum, qualu est, qualifque futurm est vfque ad confummationem feculi. Sed métiri Danæum, perspicuè docent verba Caluini à Bellarmino recitata ex lib. 4. Instit. cap. 20. S. 6. Equidem fi in se confiderentur tres illa, quas ponunt Philosophi, regiminuforme.(quid eft rem in fe confiderare, quàm confiderare illam feclufis circumftantiis, & quafi ab omnibus aduentitiis denudatam? ) minime negauerim , vel Ariftocratiam vel temperatum ex ipfa & politia (hoc eft, Democratia ) statum, aliu omnibu longe excellere. An non funt fat clara hæc Caluini verba? An non sat clarè vanitatem Danzi redarguunt? Nam quòd in posterioribus editionibus errorem suum agnouit & emendauit; nú ideo sequitur, eum prius turpiter non errasse, cum Aristocratiam in se spectatam Monarchiz antetulit

Valdestomachatur Iunius; quòd Bellarminus Caluino prioris sententiz mutationem & expunctionem exprobrauit, nemini enim vitio dari, fi fua recognoscat, & meliora reddat; ipfum Bellarminum hoc factitasse. Respondeo, mutationem fententiz & cognitionem lucubrationum suarum non verti vitio illis, qui modestiz memores, scribunt, & asserunt, vt homines, labi & hallucinari faciles. At fi quis hæreticorum, Caluini, Lutheri, Melanchthonis & fimilium ritu, non modo scriptitet; sed & sua placita, verisima, immota, inconcussa, & ex iplarum scripturarum penetralibus deprompta thrasonice iaaitet; & postea post tot thrasonismos, mutet, demutet, vertat, inuertat: ac prius probata, improbet; is merito culpatur. Qua de re dixi multa contra Iunium & alios sectarios libro secundo D buis; sed si quid habuit, id totum habuit ex de iure prohibendi libros malos & noxios.

2

Obiicit Bellarminus Caluino contradictionem. Qua dum Iunius eum liberare studet, laterem lauat. Summa huc redit, Bellarminum nefiire diferimen inter bas duas locutiones : in fe , & per fe. At optime nouit Bellarminus, has duas phrases discriminari duabus diuersis præpositionibus, fensu autem conuenire, prout à Caluino vsurpatur; nam fiue dicas rem in fe confiderari; fiue per fe confiderari; hoc dicis; eam feclufis circumstantiissecundum solam suam substantiam seu rationem effentialem confiderari. Cum ergo Caluinus dicit; Aristocratiam excellere, siin se considerentur tres illæ formæ; cumque mox ad-

dit; hoc non esse verum, fiper se considerentur; quid aliud agit, quàm quod fibi contradicit, vel potius quid dicat, nescit, aut non-intelligit

#### CAPVT - V.

#### Debeatne Ecclesiasticum regimen esse Monarchicum.

VRMVRATDanzus.J. Bellarminum velle implere paginas. II. Eum velle lectorem otio abuti. III. Eum 🐨 šte G romotifima adfifcere. IV. idque eq mente, vt fui ingený industriam oftentet. V. Bellarminum aut fe euertere ; aut pugnantia dicere, & cum Caluino consentire. Quid ita ? Quia contendit toto hos opere Ecclefia regimen effe Monarchicum, & quidem plane; & tamen bie negat. Vbi vnquam scripsit Bellarminus, Ecclesiz regimen esse Monarchicum planè, hoc eft, pure, fine vlla admixtione ex Aristocratia & Democratia? Monstra, oro, locum si potes; Ni monstraueris; quis alius habeberis, quàm is, quivt esfes, iam pridem tot tuis matzologiis & alogiis commeruisti; qui grauissimas Bellarmini disputationes non nis mendaciorum & conuiciorum obtusissimis hastis oppugnas. Iunius hic præter fuum Negatur, nihil adfert.

#### CAPVT VI.

#### Ecclesia gubernationem non esse Democraticam.

On est sui absimilis Danzus, etiam hocloco, omnia Bellarmini argu-menta prosternit his suis arietibus. Verbosu est bic scriptor in toto isto capite, non neruosus. Nibil probat. Quis hoc affirmat? Danzus. Quisille? Hic taceo. Notusiam est. Addit. Episcopos olimnon à solu Episcopie, excluso populi suffragio, creatos fuiffe : Quid hoc ad rem? Numideo regimen Ecclesiasticum fuitaliquando Democraticum ! Quanquam nil populus in Electione Ministrorum Ecclesiæ vnguam jure diuino haconniuentia vel concessione Pontificum; vt do-🔁 t Bellarminus lib. de Clericis cap. 7.

Ait Danzus, neminem suorum dixisse aut scripsisse Ecclesia regimen effe mere & pure Democraticum, quidquid Bellarminus cauilletur. Atqui Bellarminus nulli ex Lutheranis vel Caluinianis hanc sententia attribuit; tantum dicit, Illyrici iudicio, Democratiam habere in Ecclesia primas partes : Ariftocratiam, lecundas. Nega, fi audes, (quanquá quid non audes ? ) hanc effe Illyrici opinationcm.

Iunius, vt alias vbique, ita & hic reuocat mihi in memoriam illud Homericum : misunin ales Tarta, 20 aug destoint inner Vbique enim

textum

## Defens. Cap. 7. Lib. I.

B

textum Bellarmini in frustilla concidit & lanci- A ne Caluinista Bellarminus ! An nihil aliud volút nat, ita vt nec pes nec caput vni reddatur formæ. Ait Bellarminus ex Eusebio lib. 3. Hist. cap. 4. colligi, Dionyfium Arcopagita à S Paulo Athenarum constitutum esse Episcopum. Obstrepit lunius : Herum quidem nibil Eusebine. Quomodo nihil? An non funt hzc ipfifsima Eufebij verba? Addeiu, (qui Apostolis successerunt, & ab illis constituti funt Episcopi)Areopagitam illum, Dionyfium nomine, quem in Actie Apostolorum post Pauli concionem in Arcopago apud Atbeniénfes habitam ; ad fidem conuersum fuisse, Lucas in Actis Apostolorum scribits (AA. 17.) quemá primum Ecclefia Athenienfis Episcopum defignatum, alius quidam Dionyfius Ecclefie Corinthiorum pastor, scriptor sane perantiquus, narrat.

Ait Bellarminus : Neftorium à Conftantinopolitano Episcopatu depositum per Ephesinam fynodum, mandato Cæleitini, Papæ Romani, idque testari Euagrium lib. 1. cap. 4. Iunius. Negatur.Hac no funt Eusgry.Quid?An no apudEuagrium ita loquuntur Patres Concilij Ephefini, caulam reddentes, cur Neftorium depoluerint? Ecclefia Canonibus, sũ Epiflolá fanctifimi Patrin noftrice collega Calestini, Episcopi Ecclesia Romana necessario compulse, idg. non fine crebris lacrymic, ad banc severam fententiam contra eum pronunciandam venimu.

#### CAPVT VIL

Ecclesiasticum regimen non esse penes principes seculares.



433

OCIFERATVR Danzus, Bellarmi-num principibus pii/g, magistratibus omnem omnino potestatem in Écclesiam adimere. Nec femel hanc criminationé effudifie contentus eft, sepius cam occinit, cum Bellarminus ius Ecclefiam tuendi,& verum Dei cultum propagandi & propugnandi Regibus & principibus ex officio copetere, copiose doceat lib. de Clericis cap. 18. & in hoc iplo etiam capite idem diserte tradat.

Mox crepat Danæus: Fallacias à non confequente. A non cauffa pro cauffa. A ditto fecundum quid , ad diaum fimpliciter. S. Gregorium Magnum & Gelafium laudatifsimos Pontifices nominat acerri-mos pioru magifiratuum boftes. Blaterat nefcio quid D de Pontificia culine & Romane nidore. Vno verbo,licettotam Danzi ad hoc caput responsioné diftillare conareris, neguttam quidem rationis exprimere poss.

Ad extremú stolide gratulatur Bellarmino, quòd factus sit Caluinista. Latetur salum, inquit Danæus, iam Caluinista est, & bene sentit prioris sue fententia & erroru panitens Bellarminus. Orcus, opinor, lætaretur, non cælum, fi vir tantus Caluinifmum amplecteretur. Cur Caluinista Bellarminus: Quia dixit. Reges debere effe legum diuinarum custodes. Ipsorum esse edictis & pænis impedire blafphemias, hærefes, facrilegia. IdeoCaluinifiæ? An non docent, iudicium de religione & interpretationem legum diuinarum pertinere etiam ad Principes ? Num hoc Bellarminus, vel vllus orthodoxus sentit?Inspice, quefo, oculis apertis extrema verba huius capitis, & caput decimum leptimum libri de Clericis, & fortè intempestiuam tuam gratulationem retractabis.

Vehementer exardescit Danzus, quòd Bellarminus scripfit, Christianos Reges przesse hominibus Christianis, non ve Christiani, sed ve homines funt. Arbitratur hoc cum summo Christianorum principum dedecore coniun-Aum. Sed meminisse debebat Danzus hoc mil lies à Luthero totidem verbis fuisse assertum, cu alibipassim, tum in libro, quatenus politico magiftratui fit obtemperandum : vt taceam Philippú Melanchthone; qui in suis Disputationibus, que exstant in operibus eius Theologicis, ide frequentissime inculcat: tametsilonge alio sensu & animo, quàm Bellarminus, qui eam solummodo ob cauffam ait;RegesChriftianos fubditis Christianis, non præesse, vt Christianis, quòd iudiciú de rebus ad Christianam fidem pertinentibus, non spectet ad Reges & Principes politicos:quare sub ista ratione Christiani, quà tales, hoc est, ve legibus extra notionem, arbitrium, interpretationem & iudicium Regum politis ducuntur & reguntur; à tribunali Regum & Principum fæcularium liberi funt.Quod verum est:licet iisde, alio respectu iura dent, vt Christiani sunt, hoc eft, vt Reipublicæ politicæ ad Christianam nörmam conformata membra funt; & vt Reges ac Principes Christianz religionis tutores sunt, custodes, nutricij & propagatores : Sic enim Christianos, etiam formaliter, quà tales, tueri ac custodire debent. At Lutherus & Hzretici Chriflianum, vt talis eft, & sub quocunque Cbriftianifmi respectu ab omni prorsus tam Ecclesiastico quàm politico imperio folutum pronunciant. Quod somnium pulli orthodoxorum in menté venit.

Iunius æquis auribus audire non poteft, quòd Bellarminus dicit : Henricum VIII.AngliæRegem fe caputEcclefiæ conftituiffe.Et certeab æquis auribus non nifi inique hoc accipi poteft. Sed cur Caluiniftæ Germani, Galli, Belgænon vrgent fratres suos Britannos, vt ab hac amentia defistant;& quod à Rege illo contra cómunem omnium seculorum sensum, patratum eft, ad fuccessores non derivent?

Commemorat Bellarminus ex Sulpicio exemplum Maximi Imperatoris, qui poculum fibi, vt omnium nobilissimo, à pincerna oblatu, misstad S. Martinum, qui non recusauit, led primus bibit, & postea non Imperatori, sed Presbytero suo calicem tradidit;nullum existimans digniorem, qui post se biberet. Hanc hilloriam eludere conatur Iunius partim iocis, partim

calum-

Digitized by Google

# Defens. (ap. 8. Lib. 1.

calumniis: Ait chim; for fan fitiuiffe Martinum ez or 4- A tione din babita, eag, de cauffa Imperatorem ad eum mififfe calicem. At nihil de fiti Sulpicius, quem credibile est, melius nouisse, quo consilio Imperator scyphum S. Martino obtulerit, quàm hunc ex Holandia Caluinistam ab zuo S. Martini tam remotum. Nec S. Martinus siti periisset, licet Imperator iple ante Martinum bibiffet. Ergo quidquid Maximus egit, id argumentum honoris & reuerentiz erga Episcopum & facerdotem fuit. Et quid si ruffice Martinus egisse diceretur, ait Iunius. Et quid si Iunius vel cauillatorem, vel calumniatorem, vel vtrumq; agere diceretur, fi in co facto rusticitatis S. Martinum accusaret, quod ei omnis antiquitas semper laudi dedit? Nibil borum, ait Iunius. Bene haber. Absoluit Caluinista S. Martinum à rusticitatis nota:sed ita, vt cam transferat in Sulpicium, qui Martini vrbanitatem nescimerit, nam vel Iosephi exemplo Gen. 4 3. conftat homines conditione inferiores non folere ad principes rem, quam miferint, remittere, aut eu calicem tradere. Sed nihil efficis hisce frophis : nam non quzritur, cur S. Martinus calicem non remiserit, sed cur Maximus S. Martino priusquam sibi calicé offerri voluerit; Item cur S. Martinus Presbytero fuo eundem calicem porrexerit, vt ante Imperatorem biberet ? Tam hoc, quàm illud; tam ab hoc, quàm ab illo factum dicimus, Sulpicium fecuti, ob reuerentiam & przeminentiam dignitatis facerdotalis : neque vlla atramenti fui fufione feu sparsione hæc sepia hanc veritatis lucem obruet.

435

### CAPVT VIII. Ecclesiasticum Regimen non esse pracipuè penes Episcopos.

I R C A hoc & lequens caput præcipue fe diffundunt Sutliuius & Sibrádus. Nec prorfus muti funt Danzus & Iunius. Itaque Sutliuius lib. 1. cap. 5. hanc ponit affertionem : Ecclefiastice politie externam formam ad reip. ftatum Ariftocraticum proxime accedere;& ei fimiliorem effo, quam regno, aduerfu Bellarminum lib. 1. cap. 8. Sibrandus verò lib. 1. cap. 2. iftam. Exclefiaregimen effe Ariftocraticum. Ifte totum Ecclefiz regimen facit Ariftocraticum : Ille proxime ad Aristocratiam accedere dictitat, quod miror, cum Sutliuius Anglus Regem suum pro supremo capite Ecclesiz Anglicanz habeat, à quo cateri omnes Episcopi & ministri Ecclesiasticideperdeant, vt vicarij : Et sub Regetotius Angliz primatem constituat suum Pseudoepiscopum Cantuariensem. An in Aristocratia vilius primar locum haber? Sed misso Primate, de Rege dicamus : An non tale Regimen potius est Monarchicum, quàm Aristocraticum? An fortè Sutliuius Regi suo hunchonorem nuper etiam Synedrio Londinensi concessum.non cocedits

Caucat læsæ maiestatis & perduellionis crimé: Ná hoc tanto scelere omnes illos sese obstringere, qui Regem caput Ecclesiæ Anglicanæ esse inficiantur ; definiuit non ita pridem ex tripode suo Pseudosynodus Londinensis.

Vt autem omnia nugamenta, quz Caluiniste adducunt, clarius & dilucidius confutari poffint, videndum est ante omnia, ex quibus optimatibus isti Aristocratici Ministri suam Ecclefiasticam Aristocratiam concinnent : neq; enim inter se concordant. Nam Puritani, quales Sibrandus, Danzus, Iunius; & multi ex Anglis, Scoti, Belgz, Germani, Galli, & omnes extra Angliam Caluinista, Aristocratiam istam conficiuneex pastoribus, quorum est Sacramenta admini-B strare, & Euangelium annunciare, & ex doctoribus, ad quos pertinet (cripturam tantùm interpretari , yt (ana dottrina inter fideles retineatur, & ex gubernatori bus, seu senioribus, qui vnà cum pastoribus (quos interdum etiam Episcopos nominare audent) morum cenfur a prafint : & ex Diaconu, quorum aly Eleemofynas colligunt & diftribuunt ; alij agrotu & pauperibm adminiftrant. Ita Sibrandus cap. 1.

Senioribus fuistribuunt aliquando nomen Presbyterislicet hoc honoris& dignationis vocabulo, fæpius paftores fuos afficiant: fub Paftoribus comprehendit Sibrandus doctores; & per Doctores illos intelligere videtur, qui in aliqua Academia titulo Doctori publice & legitime infigniti funt: tamotfi, refragante Beza, in extremo fuo libro contra Sarauiam, vbi diferte fcribit Academias posse fedulis difcipulis tribuere, quod merentur pietatis & eruditionis testimonium, quod fit illis apud Ecclesias, quast designationis cuiusdam loco Docendi verd ius & unitoritatem reipfa docendi, folam illis Ecclesiam, ordine legitimo, certo loco concedere, fi ve re doctores effe & baberi velint.

Pastores aiunt omnes divino jure inter se esse aquales; neque vllum superiorem altero. Hanc zqualitatem festiuè ridet Sarauia Caluinistain Apologia libri sui contra Bezam cap. 3. Tanta est, inquit Sarauia, nature vin, ve vincat etiam eos, à quibus impugnatur : aqualitatem inter Ecclefia pastores, qui Apostolin successerunt, D. Beza esse oportere, aliique plures cum eo bodie contendunt : & eminentiam D autoritatis Episcoporum damnant tyrannidizcim ipsi interim aqualitatem , quam profitentur , minime obferuet: nec enim, vt maxime velint, poffunt.Verum quidem illud est: naturam expellas furcalicet, víque recurret: Conft at enim ip fum D. Bezam collegie fuis effe longe fuperiorem: & Ioannes Caluinus , dum vixit, plus autoritatis in suos collegas babuit, quàm bodie Anglia primas in coëpifcopos exerceat. Nota loquor, vt impudentu fuerit negare, quod res ipfa clamat, & scripta corum testantur. At, bas maior autoritas (inquies) non fuit imperij, sed meriti. Nihil referre arbitror, quomodo aqualem poteftatem collegis quis eripiat. In deliberationibus , vbi alicuim nomen, atas, eruditio, gratia, plus ratione valent, libertas aut nulla, aut certe imminuta intelligitur. Que autem vilia, bonefta, iufta, & cum ratione confentanea funt,

i

436

perifi-

## Defens. Cap. 8. Lib. 1.

D

verisimilius est, & semperfuit, potius à magnis nominib. A cruditione, vel fauore & gratia apud Principes quàm à valgaribus proficifei: O in viro dotto, atque in fene plus creditur ineffe iudicij, quàm aut in iuuene, aut in viro indocto. Iuuenes plerunque funt imperiti rerum;& bomines indottinatur â minu vident, & minu sciunt:quocirca bominem imperitum, & iuuenem, & indoctum, fententie viri dotti, & grauis fenettate, & multe experientia, refragari, eig. etiam fi melius fentiat; fuum iudicium praferre, temeritas est. Quod fi quid ingenui pudorie in iunene fit, quamuie verius, & melius fentiat, non tamen audebit (quod nec decet )contradicere fens: quod tamen fi fecerit, cum modeftia, & eo decoro, quod etatem, & conditionem suam decet, non erit tamen pondui fenrentia tam graus, ficut sa, que à D. Beza proficiftetur.

437

Synodi cuiusdam càm recitarentur, me prafente, sanones, voi ventum erat ad illum canonem , qui aqualitatem inter verbi Dei miniftros obferuandam mandat: O in primu cauendum, ne Verbi Dei minifter Verbi Dei miniftro, aut diaconu diacono pracipiat: fratribus, qui ibi aderant, teftatus fum, mibi non difplicere canonem: fed non prim me probaturum, quàm autores illim in Verbi Dei miniftris omnia paria efficerent. Nature, rerumque ordinem dosere, vt faltem fenes pracant , prafinté, iunioribm; &, vt ipfi iuuenes fenibus obsequantur , & obtemperent: item, ve doctores pracepta tradant difcipulis: atqui coftat. inter Ecclefiarum paftores, tantum atatis effe diferimen, vt patres & aui innioribus feniores effe queans. Item eruditionis, & dottrine, qua alij alios superant; vt aliqui magiftri, & dottores effe poßint aliorum. At illud difirimen (inquies) canone illo non tollitur ; aperta illa effet infania, Sed age, numnam regiminis ordo minu ab ipfa natura manat, quàm illa ip/a, que nunc commemoraui ? qui in focietate nullm est, wifi fit, qui pracipiat. & qui obtemperet. fed (inquies) plures imperabunt paucioribus : rette quidem;nifi bac, qua dixi, vim afferrent legi, facerent g, vt panciores (vel etiam vnus) reliquos ad fe traberent. Quati autem fit apud Geneuates bodie vnim Beza autoritas, & quondam fuerit ( illaudatæ)memoriæ Ioannis Calnini, binc apparet ; qued etiam exteri, ab ipforum pendere voluerint /ententia: vt. quod ipfi probaffent, reciperent; quod improbaffent, reiiserent. Quid enim in dubiu rebu à remotifimis Europa partibus Geneuam curritur, mittitur, scribitur, vt D. Bezam adstipulatorem babeant sue fententiat infaniunt profetto, qui boc faciunt ; fi nulla D. Beza est pracipua autoritas. Vnde, qua fit vnins Beza domi fupra fuos collegas eminentia , difci potest: & quomodo inter collegas equalitatem queat observare, iudicent alij. Quod me attinet , ogo malle Bezam habere legitimu Epifcopum,quàm collegam tyrannum.Nam,quidquid aut in fe affumit supra cateros, aut ei tribuitur plus quàm cate ru, contra aqualitatis legem fit: & eatenus tyrannis quadam est: qua nulla effet, nifi contra legem, quam fibi conftituerunt, fieret.

Hæc Caluinista Sarauia: & quidem verè: nã verbo Aristocratiam,communemque omnium pastorum zqualitatem sectarijiactant. Vbirem propius inspexeris, vnlus impotétissimum dominatum, hoc eit, szuissimam tyrannidem reperies. Nam qui vel senio, vel eloquentia, vel valet, is imperium in alios fibi arripit. Contrà mutiat, siausit, inferioris subsellij & nominis Prædicans vel minister. Præmium minimè optabile è vestigio reportabit. Testatum hoc faciunt exempla Lutheri ipfius, & Smidelini, (quorum hic Papam Germanicum feu Sanonicum fe appellitari haud zgrè ferebat)qui omnia pro imperio agebant, & vel in minimo punctulo sibi aduersantes, immaniter persequebantur.

Apparuit itidem hæc gqualitas manifeftifsimè, quando à quinque vel lex Prædicantibus liber Concordiz est confectus, & omnibus aliis fymmystis, fynergis, ludimoderatoribus, Aedituis & vespillonibus violentissime obtrusus:mirabili Aristocratiz tantis laudibus deprædicatz in Oligarchiam transformatione; fi tamen ex fenis illis patribus patratie & atratie, Concordiz Architedis quini non vnius, hoc eft, Smidelini mancipia erant : à cuius, velut Monarchz, vultu & nutu obsequentissime pendebant.

Nec consentiunt inter se Caluinista de Diaconis & senioribus, Nam Geneuz & alibitemporario officio,& lummùm,annuo, funguntur. Et Diaconis quidem prater curam pauperum & colligendz ftipis, nihil relinquitur:nifi diftributio calicis cum Geneuenses cœnant ; quá miseram Geneuensium Diaconorum conditioné miserabiliter deplorat Sarauia in libro de ministris Ecclesiasticis, & in defensione huius libri contra Bezam. Inter cetera fic lamentatur:

Deploranda quidem res est diaconatus Christiani fubuerfie : fed, quid eius profanatio ? quando ad collectionem, & diffributionem eleemo/ynarum annuam traducitur. Perfonatos diaconos prorfus reiicio; fed annuos diaconos, vbi poffunt baberi perpetui, non probo : & , cùm olim tres partes fuerint diaconie, ad vnam, que pauperum curam babet, effe redactam, &c.Quis Apostolus,quis ex Patribus, noftros aut presbyteros, aut diaconos annuos agnofceret veros effe, & legitimos? Veritas, & integrit as verum (emper retinenda est , etiam fi eas propter ter aporum iniquitatem non babeamm. Non est sperand a diaconatus refirmtio, ficut nec presbyterorum reformatio, apud eos, qui nessiunt, nec scire volunt, quis sit, & quis fuerit olim diaconatus Chriftianus: & quo'a fit, & fuerit olim veru prefbyterium: & qui in bac re plus vnim, aut duorum feriptorum tribuunt opinioni, quàm toti, fibique confentienti antiquitati; non rette iudicant, &c.

Quid cauffa fit, tur calicis administrationem exciptat D.Beza, nifi quia Geneue fit, & D.Caluino, initio ita placuit, n.n video : fed doleo voluntatem plus quàm veritase v alerez & plus diacono, fi modò diaconus, quàm prefbysere, fi mode presbyter, in facramentoram administrations tribui, &c. Si D. Beze reddenda effet ratio, cut calicis adminuftratio concoffa fit diacono potins, quàm panú; & num non aque panem Domini administrare posit . fisut calice; quid plu, minusúe fit in boc, quàm in illo: & cur sam provinciam credant diacono, & non presbytero;quid diceret , ego libenter audirem. Nibil temerè feciffe Patres in bac re iudico: fed illorum diaconi, erant veri diaconi;&

adillud

### Defens. Cap. 8. Lib. 1.

diu digné sua vocatione viuerent : quod de Geneuenfibm diaconu dici non potest. Imitatione quidpiam facere, vbi non est cademratio, rexe (nhia est. fed boc abfurdum est, diaconos presbyteris fasra myfteria porrigere,&c.

Videtur huic Caluinifiz abfurdum, Diaconis in synagoga Geneuenst fieri potestatem difribuendi calicis tam laicis, quàm senioribus, hocest, laruaris presbyteris, candemque potestatem non fieri iplis senioribus seu Presbyteris. Nimirumomnia naturæ præpostera legibusire debentapud istos, quorum professio planèest przpostera.

Ve Diaconos, fic & presbyteros feu feniores annuos Geneuenses acerrime insectatur idem Sarauia ; & contra corundem propugnatorem C bat, fideAristocratico EcclesizImperio yel pau-Bezam, totis castris dimicat. Ex male intellecte loco Pauli in quinto capite priori ad Timotheum, inquit Caluinista; multi, (hoceft, omnes Geneuenses, & Geneuenfium affeclæ ) bodie inter presbyteros nouam differentiam collegerunt, alienam prorsu à mente Apostoli, qui nibil minus cogitauit, quàm téporarios presbyteros, qui vnum atque alterum annum regerent Ecclefiam, discernere à perpetuis pastoribus, qui verbo Deigregem pascunt. Nam apostolica litera nullum presbyterum in Ecclefia Christi agnoscunt, cui superius posita descriptiones non conneniune, R.c. Et tamen Geneuenfes hos fuos commenticios & stramentitios Presbyteros & seniores toti mundo inuito, obtrudere sudent.

Sed ferendum non est, inquit Sarauia, ve orbi vni- C uerfo mos vnim vrbu, & paucorum quorundam, qui laboribus fuie autoritatem, & nomen aliquod in Ecclefia obtinuerunt, error legem praferibat; vt eum feriptura fenfum recipiamus,quem ipfi maximè probant : & ea fit fola verègubernaude Esslefie vera ratio , quam recepit Geneua. Plerique, qui cam fecuti funt, imitatione id fecerunt magu, quàm iudicio,&c. Quid caussa cst, cur ex vna Geneuensi vibe, & populo, iudicium fecerint primi borum feniorum inuentores, de ceteris om nibus nationibus? Quod Geneue perpetui seniores haberi non posuerunt, idcirco nullibi? Acquum ne fuis ex flatu vnius parue Reipublice, & populi vnim ingenie vniuerfum populum Christianum aftimati ? Adeone vbique terrarum felices in bat te quendam fuére omnes Ecclefiz, & earum felicia tempora, ve te poßint?

Ita Sarauia de Geneuensium: hoc est, Puritanorum Aristocratico Senatu: qui tamen, fi constare sibi velint, laicum Magistratum & principes politicos, qui alioqui nec Pastorum, nec Doctorum, nec Diaconorum, nec Seniorum officio in Ecclefia funguntur, excludere non poterunt, quandoquidem & ipsi sunt diuinarum legum interpretes, & religionis arbitri vel iudi-

Sarauia cum Anglis, quos Calninopapiftas indigitant, iure diuino Episcopos supra Presbyteros collocát : & Presbyteros Diaconolq; fingút, non quales Geneuenses fabricarunt, sed quales,

ad illud minifterium ordinati; no, in annuum, fed quam- A vt aiunt, verm habuit Ecclefia: Imò & Archiepifcopos, Primates & Patriarchasagnofcynt; & aduerlus Bezam tuentur, vt& corum dignitatem, splendorem, magnificentiam, diuitiarumque affluentiam, colque & appellationibus, comitatu, famulitio, ornatu, & amicu vix à Catholicis discriminant : ridentq; Geneuensem illam Paltorum, Diaconorum, & Seniorum deformé formam. Isti tamen Angli, cum de Aristocratico suo senatu agunt, vix diserte explicant, quos in illum fenatum recipiant. Nam Regem excludere, nefarium fuerit, cum fit caput. Er tamen Sutliuius Anglus in tota sua verbosisima de Aristocratico Ecclesia Regimine disputatione, Regis sui nuquam meminit. Qué pudere debelulú mutiret; cum Angli in fidei Quzstionibus Regépro capite agnoscant, idq; toties repetitis synodorum decretis sanxerint; necalios ab hoc fuo Aristocratico (verius Cacistocratico) senatu exclusos velint. Nam audi rem prorsus admiráda & omnibus feculis ante inauditam, à Sarania nobis denarratam. In celebrata fynodo anno Domini M. D. LXXXVIII. innentus es: numerus concionatorum, & catechiftarum in bos Anglia regno septies mille quadringenti fexaginta tres : inter quos numerabantur Dectores Theologia, titulo ab Academii bonorati, centum quadraginta quinque; & veriu/que iurie triginta vum. Baccalaurij Theologia, trecenti quadraginta octo; artium Magiftri mille offingenti, viginti inric Baccalaury viginti & vnu; & liberalium disciplinarum nongenti quadraginta fex ; catechifta bie mille feptingenti quadraginta fer. Quis ta Papiaicus fit. qui hunc tantu confeffum non admiretur & suspiciat, præsertim cum in illo etiam Baccalaurij compareant? Quis non amplectatur hanc Aristocratiam, abiecto è veftigio omni Monarchico Imperio/Sed cur Sarania Regis, hoceft, Monarchæ, & omnium Archiepiscoporum, Episcoporum, Presbyterorú, Diaconorum capitis in Regno Anglicano nullam penitus mentionem fecit ? Cur non faltem eius, vel corum, qui Capitis vicem gesserunt?

44 0

Cum insuper Sarauia, magnus Sutliuij contra Bezam encomfastes, ideo in Geneuensi Ecsevieres perpetues habere potuerint, bodie nusquam babe- D clesia concordiam conferuatam dicat, quòd cæteri omnes ab vno, finon nomine, at certè re & auctoritate, supremo dependerent; coque ipfo fignificet, Monarchicum præcipue imperiú, ad vnitatem & mutuam confensionem elle aptilfimum ; & propterea Episcopos Presbyteris; & Episcopis Archiepiscopos, & his Primates anteponat; cur Decanus iste Regni, in quo degit, & conditionis suz adeo obliuiosus est vt Aristocratiz, hoc est, dominatui plurium inter se zqualium omnia largiatur? Audi, obsecto; Sutliui,quid przco tuus de Monarchico imperio,etiam illo, quod nomine quidem tali caret, re autem ipla ciulmodi est sentiat. Scire vultie, quid concordiam Geneua bactenus tantam inter paftores

aluerit,

Digitized by Google

#### Defens. (ap. 8. Lib. 1.

D

alneris, & alatt Habent, quem negans, & quem noluns, A num tantum Episcopum. Nam quidquid scribat dominu Beza, aut sentiat, nunquam mundo persuadebit, eum in collegio, & deliberationibus, & in tota Ecclessia gubernatione, autoritati, & ponderi sententia sua aliu collegio fui cedere, ficuti loco prasidentia. Eadem babetur de loanne Caluino opinio. Quod nec Zanchim disimulanit, quando suam sententiam de Episcopis, & Archiepiscopis exposuit: Sed vis etiam, (inquit,) neque vetera illa bona Graca, neque bac noua male Latina verba obsissent, ibi tamen solent est aliquot primarij, penes quos feré tota est autoritas, & C. Videtin quomodo secos nos natura pis reducit, ynde sugimui?

441

His przmissis accedamus ad Sutliuij & Sibrandi rationes, quibus affertiones suas de Ariflocratico Ecclesiz regimine flabilire volunt.Si-B brandus, ita filogizat, acutissimenimirum, vt iam in primo Tomo millies vidimus. Qnemadmodum Apostoligubernarunt Ecclestam, ita etiam nunc administrari debet. Sed Apostoligubernarunt eam Ariflocratice. Ergd & nunc Aristocratice administrari debet. Maior eff certa, inquit Caluinista. Minor probatur Adi 15. connenerunt igitur Apostoli & presbyteri, vt de hoc negotio difficerent.

Respondeo, negando minorem. Ad probationem Respondeo, conuenisse Apostolos & Presbyteros, sed dependenter à Petro, tanquam à supremo capite, sicut & in Concilio Tridentino conuenerunt Episcopi & Ordinum Religiosorum Generales; sed dependenter à summo Pontifice. Nonne in ipsa Anglia coëunt in synodum Archiepiscopi; Episcopi, alij, non absolute; sed dependenter à suo capite, quodaiunt esse Regemt

Secundus Sibrandi Syllogifmus. Quod à paucie, ii/g, pracipuis pari iure administratur, id regitur Arifloeratice. Sed Ecclefia, à paucie, iirá, pracipuis pari iure administratur: Ergò Ecclefia regitur Arifloeratice. Relpondeo, Maiorem effe veram de paucis, qui pari iure Rempublicam administrant independenter ab vno, & fummo capite: non autem de illis paucis, qui omnia faciunt cum habitudine & relatione ad vnum & fummum caput, vt fit in Ecclefia. At Episcopi & Presbyteri passure etiam. Non nego; fed sub vno generali pastore, cui omnes subduntur, & sub cuius curaipfi quoque, vtoues Christi, pascuntur.

Tertius Syllogi (mus. Qui ab/que presbyterorum confilio nibil facere audet, ille non mon archicos, sed atifocraticos gubernat. sed Episcopu in primitina Ecclesia ab/que presbyterorum consensu nibil facere audebat. Ergo Episcopu in primitiua Ecclesia non monarchicos, sed aristocraticos gubernabat. Respondeo, quidquid sit de maiore, aut accipitur minor vniuersaliter, aut particulariter. Si vniuersaliter; ita vt (ensus si; nulu Episcopu aliquid facere audebat sine presbyterora confensa. negatur Minor. Si autem Minor sumatur particulariter: hoc sensu; quidam Episcopus in primitiua Ecclesia absq; presbyterorum cofensu nihil facere audebat; tum nihil est ad rem,

(tametsi falsa sit, quia nullus vnquam Episcopus italigatus fuit, vt ei nihil, niß com Presbyterorum luorum consensu facere liceret, )quia non quærimus hie vtrum regimen Catholicæ Ecclefiz fit Monarchicum respectu cuiuslibet Episcopl:sed num respectu voius; nempe eius, qui est fucceffor Petri, & Christi vicarius: & hunc nihil vel fuisse vel facere ausum absq; consensu presbyterorum suorum, Sibrandus nunquam ostédet. Ex quo apparet conclusionem quoque nullius pretij effe. Nam fi fit vniuerfalis; erge walku Epifcopus in primitiua-Ecclefia monarchice gubernabats statim negabitur; quia falfa est de illo Episcopo: cui dictum; Pafte oues meas. Si autem fit particularis; ergo quidam Episcopus,&c. nihil efficiet; quia no est bona consequentia; Quidam Episcopu non gubernas monarchice, ergo nullus. Quidam bomo non est albm, erge nullu. Quanquam imperium, particularis etiam Episcopi, respectu presbyterorum luorum non est Aristocraticum ; sed potius Monarchicum, cum illis iura det, non vt par paribus, nec vt fuppar, fed vt fuperior inferioribus; & pastor, ouibus.

442

Ad exemplum S. Cypriani omnia ferè negotia Maiora coram Clero & populo tractare confueto, iam cap. 6. refpondit Bellarminus, eú nullalege coactum, fed fponte fua hoc feciffe. Ad dictum S. Hieronymi refpondit iam Bellarminus cap. 8. cur Sibrandus refponfum hoc ne attingere quidem voluit?

Quartus Syllogi mus: Vbi ab/g feniorum confenfa nibil agitur, ibi omnia gubernantur ariflocraticos. fed, in Ecclefia primitina ab/g feniorum cofenfa nibil agebatur. Ergd in Ecclefia primitiua omnia gubernabantur ariflocraticos. Nego maiorem. Nam& Reges politici, quos conftat verè effe Monarchas, abíque confiliariorum fuorum confilio rarò aliquid faciunt; & tamen non ideo non funt Monarchas: aliud enim eft.nihil facere fine feniorum, tanquam fibi fubiectorum, confilio; aliud nil facere fine feniorum confilio, tanquam fibi parium. Hoc Monarchiam euerteret: illud nequaquam: quia Monarchiz non repugnat habere & audire confiliarios & eorum confilia fequi.

Profert Sibrandus dictum illud Ambrofij in cap. 3. Epift. I. ad Tim. Et fynagoga; & poftea Eclefia habuit feniores, fine quorum confilio nihil agebatur. Ex quo etiam Beza & affecla, suos leniores temporarios & annuos extundere tentant : acriter obnitente Caluiniano Sarauia lib. de Grad. Ministrorum, cap. 12. & in eius Apologia contra Bezam. Ipfe vult, Ambrofium loqui de presbyteris, hoceft, senioribus, atate & annie, non de Presbyteris ordinatione & officio, fed fiue de illis, fiue de his, fine de vtrifque loquatur Ambrofius; nihil pro Aristocratia inde extunditur; quia multa ab Episcopisolim ad seniores referebantur, non necessitate : sed quia Episcopis vtile ac falutare tum videbatur, confilium feniorum in gerédis negotiis diligenter exquirere. Postes

T

mos

#### 443

## Defens. (ap. 8. Lib. 1.

mos iste desiit, aucha Ecclesia; & desierat iam té- A neque Episcoporumin sua Diæcesi gubernatio pore ipfius Ambrofij. Multa hic nugatur Sibradus,vt. Episcopum & presbyterum idem habere officium. Nil differre Episcopum à Presbytero, & vice versa : quz nugamenta refellit Bellarminus in libro de Clericis.

Quintus Syllogilmus: Quidquid communi presbyterorum confilio gubernatur, boc gubernatur ariftocratice. Sed Ecclefiæ gubernabantur olim communi presbyte rorum confilie : Ergd Ecclefie gubernabantur olim Arifiocratice. Respódeo, Maiorem esse veram de co imperio, quod administratur communi presbyterorum confilio independenter ab alio, tanquam à superiore; falsum autem de illo imperio, quod administratur à presbyteris ; dependenter ab vno, tanquam à superiore. Priore sensu falsa est B Minor; nunquam enim Ecclesia ab vilis Pref. byteris gubernata est independenter ab Episcopo proximo & immediato; quem Ordinarium loci nuncupamus; vel à supremo Pastore, Petrisuccestore, Christique Vicario.

Obiicit Sibrandus dictum illud Hieronymi in cap. 1. ad Tit. Antequam diaboli instinctu studia in religione fierent,&c. Communi presbyterorum confilio Ecclefia gubernabanter : Ex quo colligi videtur, Ecclesiam sub prima sua incunabula Aristocratice gubernatam fuisse. Varia adferuntur responsa ad hoc D. Hieronymi dicum, vt patet apud Bellarminum hic, cap. 8. & in lib. de Clericis cap. 15. Mihi, repaucisme hincexpediam, videtur dicendum; S. Hieronymum sensisse, initio, C cum Ecclesiz particulares angustis adhuc terminis circumscriberentur, nec esset copia hominum idoneorum, qui Episcoporum titulo, Ecclefiis ab Apoltolis przficerentur, presbyteroru communi confilio Ecclefiarum fingularum gu bernationem fuisse commendatam : sictamen, vt eas dependenter gubernarent ab Apostolis: ex quo fit vt regimen illud non fuerit Aristocra ticum, quia hoc est absolutum . & à nullo supe riore dependens. An non iam quoq; fieri potelt, vt Ecclesiz vel inter Ethnicos vel inter Hæreticos, vbi nulli penit' sunt Episcopi. administretur communiPresbyterorum confilio? Num ideo hoc regimen erit Ariftocraticum?Minimè verò, quia vbicunque Catholici sacerdotes & Eccle D fiastz aliquam Ecclesiam vel ex Ethnicis, vel ex Hæreticis, vel Schismaticis colligunt, collectaque gubernant, cam non aliter, nisiex nutu & arbitrio expresso vel tacito summi Pontificis, tanqua summi Pastoris, gubernant. Idem initiò factum, quado presbyteri Ecclesias particulares gubernabant:paulo post, magno incremeto adauctis Ecclesiis, oriri cœperut dissidia; quibus vt mederentur Apostoli, singulis Ecclessis proprios dederút Epilcopos, lupra presbyteros, qui ius tã Ecclesiis, quàm ipsis presbyteris dicerent : delato imperio ad vnum, quod antea penes plures erat, quanquam Aristocraticum propriè non erat;quia no erat independens; quemadmodum

proprie & absolute Monarchica est;quia pendet à superiore, nimirum à summo Pontifice.

Ait Bellarminus:hancD.Hieronymi sententiam nihil Caluiniana Aristocratiam iunare; sed contrà maximè le dere : quia Hieronymus non dicit, in prima Ecclefia viguisse Aristocratiam presbyterorum, & fuisse illud bonum regimen, & paulatim postea per abusionem aliquam, introductam effe à malis hominibus Monarchia: fed è contrario affirmat, Ariftocratiam, quz initio erat, quia non benè fuccedebat, & plurimæ inde oriebantur seditiones, & schismata, communi orbis terræ confilio in Monarchiam effe mutatam. Ad quz Sibrandus: Tot ferme committit Bellarminas mendacia, quot verba proloquitur. Acprimum, quod dicit, schismata, & seditiones ex Ariflocratia orta effe, verum non est. Illa enim non ex Ariftocratia fed ex superbia corum, qui Ariftocratico regimine abute. bantur, orta funt. Vt per se schismata & dissidia ista non fint nata ex Aristocratia, seu plurium Optimatum imperio; at per accidens inde exstiterunt, dum ex communi illo presbyterorum cœtu vnus hunc, alius alium cæteris anteponit. An non ipfemet S. Hieronymus plurium Regimen in vnius humeros translatum scribit, vt schifmatu feminatollerentur. Quod quid aliud eft, quàm abolità illà Aristocratiæ impropriæ formå; prius regimen in Monarchiam commutatum effe? Aptiusergo vaius Episcopi imperium ad pace & concordiam conferuandam visum est, quam plurium presbyterorum.

Æque faljum est, inquit Sibrandus, qued dicit Bel larminus, Ariftocratiam communi orbis terra confilio in Monarchiam mutatam effe. Si tibi hoc displicet, cu S. Hieronymo litiges licet: nam ipfe expresse affirmat; postea, schismatibus tollendis, in tere erbe decresum effe, vt vnus de presbytern electus superponeretur ceterie. Nec verum est, ait Sibrandus, Hierony mum boc dicere, Monarchia enim nulla mentio apud Hieronymum, Vtvocabulum Monarchiæ apud Hieronymum non exstet; at exstat resipsa. An non nominat vnum de Presbytern electum, ceterifque fuperpofitum, ad quem omnin Ecclefie cura pertineat? Quid hoc aliud est, quàm esse Monarcham, seu Monarchico imperio pollere? Nec Aristocratiz vocabulum vlurpat hoc loco S. Hieronymus, & tamen Sibrandus, & alij nonnulli ex purioribus Caluinistis, hinc suam Aristocratiam extundere moliuntur.

Subiungit Sibrandus. Hane matationem dicir Bellarminu tempore Apoftolorum factam effe. Sed & boc falfum est : tempore enim Apostolorum nulla Monarchia fuit in Eulefia (Tuquidem dicis, sed nil probas) Apoftoli quidem conflituerunt Episcopos, ( ergo & aliquatenus Monarchas in suz quemque diæcesi quamuis dependentes ab vno supremo, cui di-Aum fuerat: Pafce ones meas.) Sed illi communiser yocabantur presbyteri (de nomine non contendo) & inter se aquales erant. Hoc nullus Catholicus

docuit,

# Defensio Cap. 8. Lib. I.

docuit, sed Hæreticus Aërius cum suis Aërianis, vtin libro de Clericis demonstrat Bellarminus: quem quod Sarauia lib. de gradibus Ministrorum cap. 23. & in Apologia huius libri in castris Aërianis collocat, luculentam iniuriam viro optimo & doctifsimo irrogat. A fina vocari Episcoporum congregatorum caput; nequetamen Cyrillum suiffe Monarcham per vniuersam Ecclesia. Respondeo, ex subiecta materia & circumstantiis considerandum esse. Hac consideratione adhibita, quis non videt, S.

Obiiciunt : banc mutationem factam effe tempore Apostolerum, aperte scribit S. Hieronymu. Nam tunc facta est; quando dicebatur in populu : Ego sum Pauli, ego Apollo, ego verd Cepba: At ista iactabantur tempore Apofeolorum.vt notum est ex S. Paulo : ergo & translatio illa Regiminis à pluribus Presbyteris in Episcopum, facta est tempore Apostolorum.Inter cæteras solutiones, quas Bellarminus adfert, hæc postremum locum obtinet: non loqui Hieronymum de regimine vniuersalis Ecclesiæ, sed solum particularium; nam Hieronymum disertis verbis docere lib. 1. contra Iouinianum Petrum fuisse caput totius Ecclesiæ à Christo constitutum.

Ad quæ Sibrandus. Aut enim non loquitur Hieronymu bos loso de vniuerfali per tot am Esclefiam Monarsbia, aut non agit de particularium Esclefiarum regimine tantum. Ambigo, num Sibrandus hæc verba sobrius effuderit. Certè sobrium animum non olent. An non expressè dicit hæc postrema solutio, S. Hieronymum loco supradicto non nisi de particularium Ecclefiarum regimine agere?

Pupugit Caluinistam, quòd S. Hieronymus licit; Petrum à Christo constitutum caput, vt ichiimatis tolleretur occaiio. Obiicit; Hieronymü non dicere, Petrum totius Ecclefie capat conftitutum effe: |C fuiffe enim caput vnius Collegij, nimirum Apostolici. Respondeo, si Petrus caput, hoc est, Princeps Apostolorum fuit, ergo multo magis reliquoru inferioris fortis & conditionis ad Ecclesia pertinentium. Nam qui est Princeps Principum, & caput capitum, is proculdubio etiam eft Princeps & caput inferiorum.Nec S.Hieronymus limitat illam capitis præeminentiam in Petro ad collegium Apostolicum; sed indefinite dicit, vnum, nempe Petrum, constitutum esse caput, vtschismatistolleretur occasio. Quò fignificat, cum vniuersale caput respectu omnium fuisse constitutum; quia vbiq; & inter omnes tollenda fuit occasio schismatis.

Obiicit Sibrandus: Petrum effe caput, & Petrum D effe Monarcham, non effe vnum & idem : poffe enim aliquom vel autoritate, vel ordine, vel oruditione caput dsci, noc tamen ideo Monarcham effe. Refpondeo, etiamfi abfolute loquendo hæc duo non reciprocentur; fi quis tamen fit caput vniuerfale, eundem etiã iure optimo Monarcham effe, cum indepédentis potestatis plenitudinem possideat. At Petrus fuit caput vniuerfale : nam generatim & indefinite illi dictu est: Passe oues meas; ergo & Monarcha. Quanquam nil vetat, etiam quemlibet Episcopum in su diæces v caput, sic & Mosarchã vocari, cum eius potestas à nullo in ea Diœces, fed à folo vniuerfali pastore dependeat.

Obstrepit Sibrandus : Cyrillum in fynodo Ephe-

men Cyrillum fuiffe Monarcham per vniuerfam Ecclefia. Respondeo, ex subiecta materia & circumstantiis confiderandum effe, num capitis nomen vniuersim, an verò particulatim accipi debeat. Hac confideratione adhibita. quis non videt, S. Cyrillum tantúmodo respectu cœtus illius, qui Ephefi collectus fuerat, vocatum esfe caput: quia enim vices Pontificis Romani gerebat, primas in fynodo illa partes tenebat;& per confequens, fynodi caput crat; Exquo nemo cum ratione concludet, eum fuisse caput vniuersale per totá Ecclesiam. At de Petro, cum caput appellatur, diuersa ratio est, quia absolute caput dicitur, non determinate respectu huius vel illius cœtus. Caput nationum vocatur S. Paulus à D. Gregorio, quia doctor omnium nationum fuit : vel quia diuinitus, vt alij Apostoli; potestatem & iurisdi-Aionem in omnes omnium nationum Ecclefias accepit; quamuis dependentem ab vno summo paftore Petro.

440

Occinit Sibrandus. Prudentius vocat Betblehem caput orbu:neque tamen Pralatu Betblehemiticus est per tosum orbem Monarcha : Chryfoftomus vocat Ausiochiam caput orbu:neg, tamen Episcopus Antiochenus est Monarchaper vniuersum erbem. Respondeo, eam ob caus. lam hoc non lequi; quòd nec Prudentius Bethlehemo, nec Chrysoftomus Antiochiz capitis nomen tribuerit, ob regimen & gubernationé Ecclesiasticam; sed ille quidem ideo, quòd Chri-Aus in ca vrbe natus fuisset; hic autem, quod inter orientales vrbes Antiochia, amplitudine & magnificentia facilè primasteneret. At si dixisfent; ille Bethlehemum; hic Antiochiam effe caput orbis in gubernatione, seu in regimine Ecclefiastico;recte colligeremus inde, penes huius vel illius ciuitatis Episcopum residere Ecclesia fticz potestatis Monarchiam.

Sutliuius lib. 1. cap. 5. suam Aristocratiam pluribus quidem, sed plane ficulnis argumentis stabilire conatur, quæ breuiter percurremus & refellemus : nam pleraque alibi in hac de Pontifice controuersia discutiuntur. I. Christu dedit omnibu Apostolu vnam & candem ex aquo potestatem , er gonulluseratinter illos Monarcha .Probatur. Quia fcriptum eft Lucz 6. Vocauit difcipulos fuos & elegit duodecim ex ipfis, quos & Apostolos nominauit. Relpódeo breuiter, omissis illis, quz alibi dicenda erunt, antecedens effe falfum: Maiorem enim dedit illi, cui dixit; Pafce ones meas. Ad illud Luca.6. respondeo, eo tempore fuisse pares, quia reipsa Christus nullu designauerat caput. designaturus post refurrectionem fuam verbis illis: Pafce oues m c 14

II. Apostoli pariter misi funt ad predscandum & Apostolatus munus peragendum. Matth. 28 Euntes docete omnes gentes, &c. ergo pari potostate omnes. Respódeo, consequentia esse straminea. Illud Lucz 9. Connocatis duodecim Apostolis dedit illis potostatem super omnia damonia, &c. antè contigit, quàm Christus

.

T 2

ex duo-

Digitized by Google

#### Defensio Cap. 8. Lib. I.

447

liquis omnibus præficeret. Quanquam neq; ex hocloco paritatem, quoad inrifdictionem, etiam ante defignationem Petri ad Monarchiam Ecclefiafticam , rectè exículpes. At Apoftoli acceporunt eadem mandata : ergo eandem poteftatem : Eadem non quozd omnizsied quozd quzdzm; nam folus Peerus accepit illud mandatum: Pafceoues mew; omnes; nulla excepta; ipfos etiam Apoftolos; (nam & hofme dubio eranointer oues Chrifti) independéter, indefinite, non ad vllum locu vel gregen timitate, cum privilegio transmittendi hane poreftansplenitudinem ad pofteros, ferie perenni, abfque vilo defectuis periculo.

III. Onnes speficie ale prime than Matthis amen dite volle quizanque diganningter. Refpon-tico, omneneriepille dancs ufet hon plonitadnem ciaaitan, ubeefs aon intispendencompo reftarem al Perro ;: nec cum privilegio illam riafmittendischurgengengen auf marten mart

IV. Paties ve Oppiagus: Anbrofius: dicot Apoftolis parte possifiare dasma Belinini deco hocinto ligendum deparinato fen siguatitatespo tilaris prædicandi & doçendi visiqui overtarum, abiqme vila certa locoram prafinitions de prateriputo ne; non aquon de parirare independencia e ind iccorium hunds potestarias and potestas spo folorum detro dependebismeripfiquoqpe, It oues de grege Chrifti, et dan fabilicie bantur. Fuir infuper aliorum Apostoierum porcitas inzqualisposestati Petritatione fuccessionis; vtia **ສກເອນທີ່ເປັດເ**ທີ່ມີ. ກໍ່ ຄະດາການບົບ, ແມ່ນ

V. Kapefoli quost vizetunt pattipotestateEcclesiam administration Hosprobletone eget Aic, Hyner ex cap. 2. Martin vbrinh Finishio dehao Arifio cratica advialitute Nam' do Petrus, Joanes, Iacobus, dederune Paulo & Barnabe desmaniq cictatismon coincic omnimo dum zqualiunem; nam & hovedam tempore Pontier Romanus dat dexterum focietatis Epifcopio & le confirmaris, nec proprerea illos fibi udzquata i.i.shi

VI. Apostoli pariter delignarom Epifcopos,& cos, qui fibi fuc ceffuricefentiergo cunnes fuerunt pares. Respondeos eriam hodie à Capitulis Clericorum defignati Epifeopos; stab Epilcopisiam confectatis colectari elocios Epi scopos; nec tamen ideo seguipomnes Episcopos eandem cu Romano Pontifice potestaté habere.

VII. AA. 6. eliguntur Diaconi communi confilio. At ductu Petris & dependenter à Petro; volente & confentiente Petro. Etiam hac ztate communi Ecclesiæ consilio, damnatæ sunt Lutheranorum & Caluinianorum hærefes. Num ideo non eft vnus in Ecclefia Princeps & Monarcha?

VIII. Leges de fanguine, fuffocato & idolothytin late funt Act. 15. communi confensu. At przfidente Petro. Etiam leges in Concilio Tridentino facta ant communibus suffragiis : sed adstipulante, confirmante, & præfidente Pontifice.

IX. Petrus noluit folus controuerfiam illam de lega-

ex duodenarioApostolorum numero vnum re- A libus definire : ergo non fuit reliquorum Princeps. Acute. Noluit, ergo non potuit. Qua consequentia? Etia Pontifex Romanus noluit excitatas à Luthero & Calumo controuerfias folus, ablq; Tridentino Concilio, definire; Num propterea negauitse effe Ecclefiafticz Hierarchiz Principem?

X. Chriftu, non cos, qui Petrum, fed cos, qui Ecclefiam audire detrectarent ,babendos , tanquam Etbnicos & publicanos decernit ; ergo penes Petrum non fuit Monarchia Ecclefiastica. Respondeo ad Antecedés, Christum nomine Ecclesia intelligere Pralatos Ecclefiz; & in his quoque fummum, qui eft Petrus & successor eius : Item Ecclessam, at non acephalam, & capite truncatam; fed cum Prziatistin quorum numero przcipuus eft Petrus, & B is, quiPotto suscedit.

ica Aip Suttinips; fieri non poffe, ve nomine Ecclefia itefigner us Bicefoit Alonarcha:nam Ecclefiam effe congremaironemen plantan & in vno confiftere, fi proprie lo. guaniur, non pefer Quanta vanitas. Quali verò, vt nomen partisopromominetotius, fic & nomen Kithdias pio aquine partis, prafertim pracipua. watcipi nuqueat, aur non foleat. Si Regealiquid ulogruensesdicam ; boe in regno decretum effe; an tquad coneral ordinariam loquendi consuetudi--cafen committel An non & regnum plurium congregationem &cœtum denotat/Omnino,fiabl que tropo vsurpetur. At si tropus interueniat, nihil vetat, quo minus nomen hoc ad vnum re ftringatur.

Patres Matth. 18. nomine Ecclefia folam fidelium multitudiné velAriftocratiam illam pluriū optimatüinter faparium intelligere, figmétum Sutliuianum estostam conomine vel Ecclesiam cu Pralatis; atquedeo cum fuo fummo Pralato; met Prælatos, strin his etiam fummum, intelli Min.

gunt. Di bicit Satliulus; non effezquum, vi ab vni ungali Ecclefia viichatur , nifi u , qui vniuerfalu Ecclefia decreis repugnen Sititas ( non enim disquiram, nú hoc fit verumquandoquidem ab Ecclesia meritifsimo etiamaikitur, qui decreto particularis Ecclesiz contumaciter & prefracte fele opponit) fed num decreto vniuerfalis Ecclefiæ non repu gnat; qui repugnat decreto vniuerfalis & fummi in Ecclefia capitis? Ait : ex facris litteris conflare, multos elle constitutos Ecclesiz przpositos. At non Ariffestatices, vt Caluiniani fomniát; fed cùm inter se dispares; tum vni summo subiectos, & à nutu illius dependentes. Num in Puritanú transformatus es , ô Sutliui? fi omnes funt pares: quorlum tuus Cantuariensis primas in Anglia?Quorfum Eboracenfis Primas? Quorsú Archiepilcopi lupra Epilcopos? Epilcopi lupra presbyteros, presbyteri supra Diaconosi

D.

XI. Prima Christi Ecclesia ab ipfis Apostolu fundata, non babuit alios fummos Rectores & iudices, quàm Epifcopos & Ecclefia prafidentes in fynodo legitima congregatos:Summi ifti fuerút: at respectu inferiorú: Non fummi, respectu eius, cui dictum est : Pafce

449

XII. Argumentum confuit Sutliuius ex variis Conciliorum historiis, quasi quidquid vnquam in fynodis geftum eft, id Aristocratice, hoceft, per pares optimates geftum fuerit: cum nullam legitimam fynodum vniuerfalem, vel particularem nominare queat, quz libi lupremum ius arrogarit, excluío Petro, hoc eft, fuccessore Petri: cui, vt suo Principi, omnia concilia, Christispiritu instincta, primas detulerunt. Prætereo mendacia, quæ Sutliuius pleno cornu fundit. Nam in hac ipfa disputatione de Pontifice crebrò recurrent. Hoc fit vice omnium. Ipfos Pontifices Romanos vidiffe & confeffos effe fummam potestatem penes consilium generale effe. ( Scd nú pc- B nes folum? Num penes illud, excluso Pontifice Romano, vel incluso quidé, sed vt ceteris Epifcopis zquali? Num quis dixit, penes concilium esse hanc potestatem, vt penes cœtú Aristocraticum, in quo omnes parest ) Er non alibi rebu Ecclefie turbidu remedium inueniri potuiffe. Qui nam funt hi Pontifices, qui hoc tam aperte confessi? Nominat Iulium I. qui Athanafie unllum auxilium ferre potuerit, licet ei bene vellet. Ideo ferre non potuit;quia Hzretici nimis potentes & hzreticus Imperator obsistebant. Etiam hodie Pontifex Romanus Episcopis Anglis, Hibernis,&c. opem ferre nequit, propter Hæreticorum violentiam &impotentem tyrannidem. An ideo à nobis pro Ecclefiz Monarcha non fuscipitur? Idem iudicium esto de antiquis Pontificibus, qui oppressis opem ferre non valuerunt.

X I II. Olim fumma potestas erat penes contilium septuaginta seniorum: Respondeo, in horum numero fuisse etiam summum sacerdotem, à quo czteri, vt à supremo, dependebant: vt laté dictum priore Tomo lib. 3. de verbo Dei.

XIV. Prouinciales Ecclefia reguntur à fynodis pronincialibus : & ab illis leges & regulas accipiunt : ergo & vniuer/alu Ecclefia ab vniuer/alibu fynodu regi, & viuendi regulas accipere debet.Respondeo ad antecedens; Regi ab illis, sed non excluso Episcopo, tanquam omnium & omnibus superiore : neque tamen tantùm à synodis particularibus particulares Ecclesiz reguntur, viuendique normam acci-D piunt;fed& à solo Episcopo rationem viuendiq; regulas conlequi possunt, imò & reipla consequuntur, tametsi semper dependenter à supremo pastore, non tamen dependenter à sibi subiectorum presbyterorum concilio. Idem contingit respectu vniuersalis Ecclesiz, quz & à cóciliis vniuersalibus regitur; vitæque ac fidei regulas accipit, at non excluso pastore supremo; Idem vero beneficium à solo pastore summo & vniuersali/consequi potest.

XV. Probat Sutliuius Ariflocratiam Caluinianam teftimonio Patrum: quæ omnia nihil alind probant, quàm conciliorum effe, lites de quæftionibus fidei cognofcere, diiudicare, & terminare. Quis hoc nelcit? Sed num à Conciliis excluditur Pontifex Romanus? Num Patres illum excludunt? Num Patres dicunt, folum Pontificem, etiam absque concilio, hoc non posse facere? Num aiunt, vllum robur velauctoritatem inesse decretis conciliorum sine expressa vel tacita summi Pastoris approbatione coditis?

XVI. Legi natura & rationi maxime confentaneum est, vt que ad omnes pertinent, communi confilio ftetnantur : nam ea omnes facile probant, qua à communi Ecclefia confenín anteritatom babent, contrag valde diflicent; que pro vnins arbitratu & libidine cuntti imponuntur. Si hzc ratio proba eft, tum fequitur, non tantum Aristocratiam, sed puram putam Democratiam in Ecclesiam inducendam esse: tum enim populus crit oblequentissimus, finon tátum Optimatum, sed & suo assensu & suffragio decreta condantur ac promulgentur. Eadem Democratia pellet quoq; Aristocratiam & maximè Monarchiam ex ciuili Republica. quia tum demum leges populo gratz acceptzque erunt, finon fint Optimatum vel Regum statuta, sed plebis scita. Quam pulchre suffodit & perfodit ifte Monarchomachus non tantum Monarchiz Ecclesiasticz, sed & politicz fundaméta:idque sub prætextu Aristocratiæ; cum tamen fpiculs, quz vibrat, ipfam quoque pro Democratia Aristocratiam feriant. Audi Caluinista. Leginaturz, & rationi maxime confentaneum est, vtoues à suo pastore se pasci sinants caque pascua saluberrima censeant; ad que à pastore fuo aguntur: illudque pabulum, quod ipfis à pastore apponitur, optimum & sibi maxime conducibile ducant : quia & legi naturz & rationi magnoperè aduersatur, vt oues suum iudicium iudicio legitimi fui paftoris anteponant.

XVII. Ratio fuadet, Christum singulis Ecclesiis profexife, & en tribuife, que ad fidei confernationem & morum disciplinam constituendam neseffariasunt : ergo uon Monarchiam, fed Ariftocratiam instituit. Respondeo, negando consequentiam; quia Monarchia fidei, paci, & concordiz tuendz, & schismatibus impediendis tollendisque aptissima est : vt iam fæpe vifum: nec refert, quòd hæc Monarchia lógè lateq; diffunditur, quia Rectores & Pastores subordinatos habet, qui particulares Ecclesias regunt & palcunt. & ne quid detrimenti capiat, vigilanter attendunt; jussa supremi Rectoris, & Pastoris capellere & facessere prompti. Obserua hic vertiginem Sutliuij. Supra cap. 2. asperè & calumniosè exagitauit Bellarminum, quod diceret,Patriarchas,vtAbraham,Ifaac,Iacob,regia potestate fuisse przditos. Nunc cape hzc eius verba. Abrabam & facerdos erat , & inftar Regi, familia sua prafuit. Similiter Isaacus. Iacobus. Reforbe igitur conuicia, que prius in immerentem Bellarminum euomuisti.

XIIX. En tandem vltimum arietem, eumq; validiísimum.Olim fub lego natura quilibet erat facerdos & Rex in domo fua, abíque v no communi & generali

T 3



Mon 17-

### Defensio Cap. 8. Lib. I.

#### 45 I

Monarchas ergo & nunc sub lege Christi idem contingut. Antecedens probatur, exéplo Abrahz, lfaac, lacob; qui fuis familiis præfuerunt: Sed & ante ip fos, & post corum excession feniores singuls prapositi sunt singulis familin. In Acgypto quot erant Patriarche, tot erat sacerdores aquo iure præditi. De lob dubium nö est, quia, ipse sacerdores aquo iure præditi. De lob dubium nö est, quia, ipse sacerdores aquo iure præditi. De lob dubium nö est, quia, ipse sacerdores acus i - obtulit enim sacrificia pro filin sui. Melchisedesh & Rex erat. & sacerdos altissimi. Adami etiam liberi Cain. A Abel sacerdotes suisse videntur. at inter istos nullü nos eminuisse videmus, qui supra omnes alios sacerdotes, imd supra omnem Ecclessam potestatem babuerit.

Respondeo, hoc ideo in statu legis naturz euenifie; quia fideles necdum in vnum quafi corpus coaluerant. Posteris téporibus cum ex pluribus familiis vnus cœtus &vna Ecclefia collecta B eft, ftatim vnus Princeps datus eft, qui omnibus cum imperio przesiet: vt patet de Moyse : & his, qui hunc confecuti. Etiam olim, nondum constitutis Rebuspublicis, quilibet paterfamilias suorum Princeps erat. Nunc aliter se res habet. collectis in vnú Reipublicz corpus hominibus. Idem&in Ecclesiastico seu spiritali regimine cogita. Hæc funt Sutliuij pro Aristocratico Ecclesiz Regimine firmamenta. Quz hominem Anglum, Regem pro Monarchia in politicis & Ecclesiasticis negotiis agnoscente & venerante difputare aulum effe, vehementer, vt iam no femel dixi, miror, debebat faltem Monarchæ fui honoriparcere; fi proprij tam prodigus erat, vt mallet videri Geneuensem Aristocratiam, quam Anglicanam Monarchiam comprobace ျ

Nunc accingit se Sutliuius ad refutationem Argumentorum, quibus Bellarminus probat Ecclesiz regimen non este przeipue penes Episcopos, hoc est, non este przeipue Aristocraticum.

Primum argumentum elt. Nulquam legi in fcripturis fummam potestaté collatam effe concilio facerdotu. Respondet Sutlinius: Si rette argumentari voluiffet ; disere debuiffet ; f**umm**am poteftate generali concilio nufquam datam legi. Minimèverò hoc dicere debuit Bellarminus, quia disputat contraCaluinum, qui fumma potestatem in cœtu feu concilio Presbyterorum collocabat:cótra hunc affirmat, nuíquá legi, Concilio facerdotú feu presbyterorum inter se pariú, summam potestatem collatam esfe: cum Presbyteri nó interfint conciliis cum potestate feredi suffragij, nisi teneant locú aliquorum Episcoporum. Ná nec in veteri teltamento fynedrio collata eft fumma potestas, sine summo sacerdore. In nouo autem hocpeculiare est, quòd ius suffragij no competit, nisi maioribus Prælatis; non autem Presbyteris, infra przlatorum dignitatem constitutis. Vide Bellarminum lib.1.de Conciliis, cap.15.

Sibrandus cóciicit hanc primam Bellarmini probationem in hunc fyllogifmum : Quod ex feriptura non babet aufforitatem, boc eff abiiciendum. fed boc dogma, fummam poteffatem collatam effe concilio | [acerdotum , non babet auctoritatem ex feriptura : Ergo abiiciendum. Respondet Sibrandus, muteriftatum controuerfia, non enim docere Caluinum ; fummam Ecclefia potestatem concilio facerdotum collatam effe , fed dicere;Iuri/dictionem in visin corrigendu effe penes fenatu Ecclefiafticum. Calumniatur Sibrandus: Caluinus enim spiritalem potestatem diserte senioru suorum concilio attribuit; spiritalem, inquam,que non tantum ad censuram morum & correctionem vitiorum, fed & ad cognitionem doctring pertinet : licet enim ipfe duplicis generis presbyteros seu seniores statuat; alios, quos pastores nominat, quorum przcipuum munus, concionari, & facramenta administraresalios, quib. potifsimu cura difciplinz acmorum incumbit; attamen penes integrum hoc seniorum cosistorium seu conciliabulum, vult Caluinus potestaté cognoscédi doctrina & mores adæquate residere;vt clarè liquet ex lib.4. Inftit. cap. 11. 5.5. & feqq.

452

Bellarminus vocat fummam poteflatem. Occlamat Iunius, nulli in boc mundo fummam poteflate con cedi, banc foliChrifto referuati, otiam à Caluino. Summa eft, non abfolute; fed in fuo genere; nimirú, pofl Chriftum; & in hac militantis, & visibilis Ecclesiz administratione.

Danzus vociferatur, Bellarminum, non de buiffe fcribere : CONCILIO SACERDOTYM. (ed fenierum; Corrige, fi lubet, textum, quandoquidem sauerdatie nomen ferre non potes, quod profecto Caluinianis presbyteris seu senioribus non competit. Corrige igitur texum, vt dixi,& lubstitue finieres; facies id no inuitoBellarmino. Hoc tantum à teimpetrari fine, vi infanire definas. Infanis enim, quando his maledictis Bellarminū infectaris. I. Mifsificator es: occifor Chrifti. Le uiticus Sacerdos; non Cbriftianus fenior & presbyter, (cribe, non Caluinianne fenior, & presbyter, & al-(entiar ) III. Bellarminm est homo in tenebru natm. IV. In clauftrin educatus. V. Nec per infomnium veram Ecclefiam vnquam vidit. VI. Totam vitam fub miferrimo & corruptifimo Ecclefie Papifice flatu vizit. Pollicetur fe docturum Bellarminu. Quids Abditifsima fcilicet mysteria; & quz Bellarminus pridé in Cal uino legerat, & accurate refutarat. I. Episcopum & presbyterum effe eundem. Effe duo presbyterorum genera de quibus paulo antea. II. Quatenus cura & guber natio Ecclefia & gregis suo cuiusque Episcopo & presbyteru in eadem Ecclefia delettu competat. III. Quomodo eiu(dem gregn & Ecclefia cura tum ad Paftorem & pres byteros illisu, tum ad pium eiu/dem magiftratum , prafertim fummum , communiter persineat. Hacomnia fe Bellarmino explicaturum profitetur Danzus: sed diuersis scholis, & petit Minerual. Dabimuss fed ferulam, neque enim aliud didastrum mereris, cum quid de his Caluinus delirauerit, com: pertissimum habuerit Bellarminus : vt patet ex hac præsenti disputatione, & ex alia de Clericis.

Nam quod ais, Caluinum folum & primum ab bine nongentis annu verum Ecclefia Dei regimen orbitetrarum reftituisse, id ftrenuc negant Sarauia, Sueli-

Digitized by Google

uius

## Defensio Cap. 8. Lib. 1.

uius, & alij Caluiniani in Anglia:nec immerito, A exercerent : fingulos enim Apoftolos potuiffe quia cœtum illum seniorum ex suo cerebro Caluinus extudit, vt non modò Bellarminus, fed & Sarauia contra Bezam fusisime ostendit : nec vllum fundamentum eius in scriptura vel patribus exstat: testimonia enim Patrum Tertulliani, Cypriani, Irenzi, aliorum, quz profert Sibrandus, hoc tantum euincunt, veteri Ecclesiz fuisse visitatam disciplinam & censuram morum ; & quidéper seniores seu presbyteros exercitam, sed num ideo per tales seniores, quales nobis in officina Geneuenfi procudit Caluinus?

453

Ait Bellarminus locum illum Matth. 18. Vbi due veltres congregati fuerint in nomine mee, ibi fum in medie corum:nihil facere ad cœrum feu concilium feniorum; cum in quemuis conventum fidelift in nomine Domini collectú quadret, iglo Cal-, uino tefte lib. 4. Inflit. cap. 9. §. 2. Et gerte fi Si. brandus hoc luum seniorum concilium hoc loco firmare & stabilire velit; dabit, occasionem exoptatisimam non modò Geneuensibus artificibussfed vniuersis omnino Caluipianis, detres Aandi iusia & imperata, quz à Presbyterorum Caluinianorum synedriis proficiscuptur : Nam cuiuis procliue erit dicere; fibi & duobue vel sribue aliss in nomine domini collectis , aliser vijum effe faciendu vel fentiendum, quàm flatuerit feniorum Concilium. Sibi eque Deum adeffe ac illis ; eque fibi ac illis celestem veriratem ex promisso Christi reuelari. Quo se vertent i-Ai seniores in his angustiis deprehensi?

Mentitur Sibrandus, Bellarminum hocex Caluino argumentum texere : Quod om nibus catibu autoritatem conciliat, hoc conciluis nullam autoritatem confert. Sed boc dictum.Ergd, Mox figmentum à le magna voluptate fabrefactum, non minore iucunditate demolitur. Refpondeo, inquit, Maiorel effe falfam. (Si falla eft, tuo vitio falfa eft; quiatu eam formasti, non Bellarminus.) Quedenin em. nibus congregationibus auctoritatem tribuse, bes einns concilius authoritatem conciliat.nam & concilia funt congregationes. Nunquam negauit Bellarminus aliquid ex hoc loco pro conciliis colligi possesilud videlicet generale : Christum ope sua adustere illis, qui in nomine suo pie congregantur; sed abnuit, hinc determinate firmari posse concilium illud Presbyterorum, cui Caluinus fuum imperium in rebus Ecclesiasticis tribuit. Quod tam verum est, vt ipse Calainus id confessus fuerit.

Criminatur deinde Sibrandus, Bellarminum velle, nil opus effecoilin. Qnomodo hoc vult Bellarminus, qui duobus libris de conciliis concilioru auctoritatem & necelsitatem, vt fulilsime, ita & docfifsime afferuit? Hoc hîc contendit: Nullum effe in scripturis locum, quo demonstretur, concitio Presbyterorum seu seniorum summá collatam effe potestatem decernendi & statuendi de rebus Ecclestasticis. Nec opus fuisse concilio feu cœtu seniorum ad hoc, vt Apostoli, corumque discipuli, acceptamà Christo potestatem & nunc etiam Epifcopos poffe, docere, baptizare, foluere, ligare, ordinare ministros.&c. Hic eft fenfus & fcopus Bellarmini. Quocirca nugas agit Sibrandus, cum hîc extra rem de caussis & necessitate conciliorum declamitat, absque vero aduerlario, licet non fine vmbratili, quem ipfesibi confinxit.

Secundum argumentum Bellarmini ducitur ab incommodis, que Ecclefia pareretur, ficius regimen effet Aristocraticum; quia ferè semper careret Rectoribus: Et vt plurimum hemo effet, qui commune bonum curaret, &c. cum enim Optimates inter fe fint pares, non possint communebonum, ytpar eft, administrare, nisi vel congregati fint, vel aliquem elegerint communi confenfu Magiffratum, cui omnes phediant. quemadmodum Romani fuos consules eligebant: At in Ecclefia rarifsime congregamur Qprimates ad generale concilium sc. Respondet Sutliuius : boc argumentum ; fiquid valet, contra Pontifices Romanas maxime valere. Na fifumma porefi as nos fit nifi peues illos, qui femper vinunt , tum non effe penes Romanos Pontifices ; basenim mori ; fepe vacare Pontifisatum, non moda per menfes, fed & per annos,

Dig; Galuinista, vbi dirit vel scripsit Bellarminus lummam in Ecclefia potestatem non esfe nisi penes illos, qui semper viaunt ? Hoc nisi monstraueris, hogsunm responsum non reputaboresponsum, set somnium.

Secundo relpondet Sutlinius, non necessario řequiri, ve illi, peneš flor est famma pozestas, femper ačtu congregentut ; fatu eff, Apostolos feriptu nobu doctrinam Chriftittadidiffer, Broncilia antiqua controuerfine de fide fratuisfe, & poffe nune concilia congregari, quoties Deo visum est principum mentes spiritu suo permouere. Nil efficis Caluinilia. Nam ve in aliqua ciuili Republicanecesse non sit Optimates, qualibet exorta controuerlia; congregari; sed sape lites & quæstiones persiteras inter absentes transigi pofsint; hoctamen'in Ecclesia, in quauis controuersia, difficillimum, imò impossibile moraliter effet, quia vtEcclelia, ita& Optimates eius per totum terraru orbem diffunderentur. Quo-D tum donce sententia sigillatim exquireretut; quid damni non subiret Ecclesia? Secus se res haberin ciuili politia Aristoctatica; cuius Optimares fere in vno locorefident. Quocirca non incommodè imperium, quamuis latè prolatum, administrare possunt. Nam quod scripturas ab Apostolis nobis relictas habemus, & tonciliorum decreta; parum emolumenti controuersiis componendis adfert, dum quo quisque est peruicacior, eò scripturas ad capitis sui phatalmata audacius inflectit : & veterum conciliorum scita impudentius reileit. Quam item arduum sie vniuersalia concilia colligere, hoe præsertim rerum statu, satis exploratum exiftimo.

Ŧ

Ŧ

Sibran-

### Defensio Cap. 8. Lib. 1.

C

D

Sibrandus proponit suumne delirium an A Bellarminiargumentum?hocfyllogifmo : Refpublica Arifiocratica fere femper destituitur rectoribut. Ecclefia non femper deftituitur rectoribus. Ergò Ecclefia regimen non est Ariffocraticum. Respondeo, Maiorem non effe Bellarmini, fed malè feriati Sibrãdi. Nunquam enim dixit Bellarminus generatim, Aristocraticam Rempublicam ferè semper destitui rectoribus; sed speciatim ait hoc euenturum effe in Ecclefia, fi Aristocratice gubernaretur, propter Optimates, hoc eft, Epifcópos. & vt Caluiniani volunt, Presbyteros toto terrarú orbe cum & in Ecclefia diffuso, quorum sentetiz, litibus ortis, vix exquiri possent, (vt exquiri debent, vbi omnes optimates habent ius dicé- B dz sententiz ) sine grauissimo Ecclesiz damno. Quid enim damni non acciperet Ecclesia, si exspectandum esset, donec omnes omninò toto terraru orbe dispersi Optimates sententiam suam dicerent' Itaq; quidquid postea Sibrandus, ve loquacissime, ita & futilissime de Aristocratico Ecclesie regimine deblaterat, vanissimis, & mox euanescere consuctis sumis annumera: quianil aliud adfert, quain inanes tautologias, battologias, seu Battotautologias, Cenologias, & eius quodprobandum erat; assumptiones.

Danzus concedit hoc quod Bellarminus obiicit, eucnire, vbivnum & idem negetium numere commendatur pluribus fimul aquali iure:von autem cum eiufdem negotij,& corporiu partes pluribm demandantur. fua cuique nimirum, de qua fua parte postea rationem reddant finguli. Qued fit in Ecclefiaftice regimine noftre & vero. finguli enim seniores babent suam quisq proninciam procurandam, de qua reddunt per septimanae rationem. At vbieft Aristocraticum regimen, tum vnú & idem negotium pertinet ad plures pari iure & potestate przditos: hzc enim est Aristocratiz ratio & notio. Nam quod Geneuenses seniores rationem reddere coguntur per fingulas feptimanas administratz prouinciz, quero; num illis, quibus rationem reddunt, fint pares potestate an impares? Si pares, habemus ergo Aristocratiam. Si impares; quæro, num imparitas hzc fit folum respectu vnius, an plurium. Sirefpectu solùm vnius : iam ergo Monarchia, vel aliquid Monarchicum erit : quia Monarchia vel aliquidMonarchicum eft, vbi vnus reliquis omnibus potentia supereminet. Si autem hæcimparitas est respectu plurium; tum aut oligarchia, ener si waplaCans Ariftocratiz crit, aut ipla adhuc vera Aristocratia : Et consequenter, nascentur incommoda, que Bellarminus enumerat. Quanquam Bellarminus non agit de regimine particularis, fed vniuerfalis Ecclefiz; nã fieri posset, vt fortasse Ecclesia particularis non

incómode gubernaretur aliquandiu Ariflocratice tametfi Sarauia exifiimat Geneuz iam aliquádiu concordiam inter Ministros ipsos, & inter plebem confetuatam esse, non tam propter Aristocraticum seniorum cœtum, quàm propter vnius Caluini puta, & postmodum Bezz, dominationem.

Ait Danzus : seniores Geneuenses libenter, & prompte, & facile conuenire. At Bellarminus non dixit, quid Geneuz fiat, aut fieri possit, sed quid fieret, si vniuersalis Ecclesiz regimen Aristocraticum effet. Nam optimates vniuerfalis Ecclefi# nec facilè, nec promptè conuenire possunt; quia toto terrarum orbe disperguntur. Latius autem patet, opinor, orbisterrarum, quàm mænia Geneuz: de cuius Presbyterorum cœtu Aristocratico quàm fit ad cócordia aptus, hæc Sarauia Caluinista in Apologetico contra Beza: Secundus à Caluino nunc Beza Geneuensem regit Ecclesiam in parua Republica, cum collegie numero paucie, nempe ad jummum octodecim, fi cum pafteribus dettores numeres; erestoia illis bebdomadisa est , & sirculari : & presbyteri, & diaconinoni & annui : quamdin in tranquillo ftatu degitur:omnia quidem bene (e babent: fed fi quando acciderit difeidium inser Eccleftarum miniftros. qui populo, & magiftratui gratiofi erant , facile impartes dinidetur cinitae : que malum nullum petest accidere gravine; tadem fasilstage dividetur & presbyterium : & femel di nifum vulgu tumulsuabitur. & partes fouebit. In boc cafu , qui serte non femper vitari potett , quid fiet ? Magiftratus interponet fuam aufteritatem. Bene quidem : fed in quam partem inclinabit ? Imperatores Romani fuam auctorisatem interponere dißidiu Epifcopi coacti funt: fed non lemper en datum fuit, fauere melioribus : factiones, & fattiofos turati funt. At nibil buim modi fub bos regimino adbuc experti fumus : Experientiam igitur magiftram quaritie ? fi citra periculum, & irrepayabila damnum, eine magifterium baberi poffet, bene effets fed , ve in naufragio , ita bic bu poriclitari non licet.

Ibidem oftendit Sarauia alio exemplo, vel potius alia hypothefi, quàm periculofum fit in EcclefiaAriftocraticum imperium, vbi nullus fuperior; omnes zquales : Cogitemus Galliam reie-Eu Romanis fuperfitionibm, puram recepiffe filij Dei doBrinam : & eam, quod abfit, gubernationis Ecclefie formam, quam dominus Beza opinatur effe diuinam, admififfe: num calamitatibus, quibus omnes omnium feculorum Ecclefie fueruut fubiette, quarum caufas imputat Epifcopis, liberam fore credit? & fi tune, quando Epifiopis reliquam ministrorum verbi Dei multisudiuem in officio continebant, vt fynodos legitimas nullas conuccare poffent, cogebantur tamen finodi contra finodos; & qued fanxerat vna, damnabat altera : fi tunc concurfabant bue illus Epifcopi, quid non feciffent, fi parès

0MN # \$ \$



## Defensio (ap. 8. Lib. 1.

B

omnes fuiffent presbyteri Epifcopis, & Epifcopi Patriar- A sbu? Si pausi, paris potestatis agrèpasem, & dottrina concordiam retinere potuerunt : poteriunt ne pro vno fex centi, aut bis , teruè mille eiusdem autoritatis ministri? Nec valet, quod qui/quam dicet 3 bonis legibus coërcitu iri peculatia ingenia; leges illa, quib'id fiet, aqualitate, de qua tag pro atin, & focin difputatur, tellet in aqualitate aquè iniquum erit,paucos imperare pluribus, atque vnum Epifcopum. Concilium nationale, quo trecenti conuenerint paftores, mille aut decies mille collegit; quidquid aliorum nomine fignauerint procuratores, legem non dabunt : nifi multitudini probutur, aut accedat autoritat, cui parere teneantur. Iniqua enim effe poterit aut, fi non fit iniqua; buiufmodi videbitur , & contentiofi controuerfiam de sa mouere poterunt ; & contra decretum factum à trecentu, conuenient quadringenti, & amplius. At magistratus id nonferet; non Geneuenfis, cuim inrifdictionin angufti funt termini ; & ministre Ecclesiarum paute : quique, quantumuis negent, ab vnius fententia prhåent.

457

Hzc Caluinianus Sarauia; cuius rariones, fi quid efficiunt pro tollenda Aristocratic equalitate; & introducendo vnius in vna diæcesi imperio; valebunt itidem pro introducendo mius in tota & vniuersali Ecclesia imperio; vtomnis litium & controuersiarum amputetur occasion vel si ortz sint, expedita eas sopiendi &veritatem definiendi suppetat ratio.

Citat Bellarminus Hieronymum, qui dicit Alexandrino Episcopo nihil ese iuris in Palaftina, Idem de eodem ait afferere Chryfoftomu respectu Thraciz. Oggannit Sutliuius. Qua igitur impudentia Pontifez Romanue falcem fuam in totius or binmeffem immittit ? Nulla impudentia, ô Catuinista; sed æquitate summa; quia est vniuersalis pastor, cui non definite, sed vniuersim dictum: Pafce oues meas. Iunius oggerit, bune effe bumanum ordinem , non diuinum ; ve extra fuam Diæcefin Epifcopu nil posit. Respondeo, vt nullus Episcopus, præter Romanum, in vniuerfum orbem Imperio potiatur, ordo diuinus est, non humanus:sed vt hæc vel illa Diæcefis, his vel illis terminis finiatur, neque latius proferatur, ordo humanus estinam humana dispositione, Episcopatuu termini fixi funt.

Tertium Bellarmini argumentum: Si in cœtu Optimatiú súma effet potestas; quo numerosius cogeretur conciliú, eò plus haberet auctoritatis: neque vnquam euenire posset, vt minori Concilio plus tribueretur, quàm maiori. Sed hoc est falsum, vt exemplis allatis docet Bellarminus. Danzus ab hoc & sequentibus Bellarmini Argumentis, facillime fe expedit; clamitando nimirum, ea effe nibili: & paralogifmum à figura diction u, vel ab accidente. Omnia, que Bellarminus ad Caluini argumenta refpondet effe pror su futilia & inania. Quàm fortis & inuictus Bellarmini debellator & expugnator Danzus; Quàm validis lacertis icus in Bellarminum librat? Quis huic heroi coronam non decernat. & quidem triplicatam; velne Pontificia videatur, quadruplicatam?

Sibrandus Bellarmini ratiocinationem hoc malè farto fyllogilmo veltit: Què fenatuin Ariflocratia est numerofior, eò babet plus autoritatis. Sed numerofifimum in Ecclefia Concilium, non femper habet plurimum auctoritatis. Ergd, Ecclefia non regitur Arifto cratice, Respondet Caluinista. Inter politiam ciuilem & regimen Ecclefiasticum effe magnum discrimen. Omnem enim politiam continere in fe autocratoriam. At hic confona voce Sibrandum infcitiæ postulabunt politicorum Aristotelicorum Magistri ac Professores; cum enim tres sint Politiz seu Reipub licz formz, Monarchia, Aristocratia & Democratia, fola prima Autocratoriam complectitur, vel potius est ipfa Autecrateria. Optimates coniun-Ai, inquit Sibrandus, funt aurospároger. Neg: hoc cocedent politices Magistri, nisi nouus huic vocabulo fignificatus indatur; nam avrospáras proprièsonat vnum, penes quem est summum imperium : at in Aristocratia non est vnus; sed plures. Nec in vno Optimate adæquate refidet potellas, sed in singulis inadæquate; in omnibus adzquate, nec illi omnes coniuncim funt avroxpároper, fed potius totum illud ex omnibus optimatibus conflatum, automáros dici deberet. fi quis hoc nomine abuti vellet.

458

Negat Sibrandus, in Ecclefia effe avroxparoeiar Sed nos negationem eius probatione destitu tam susque deque habemus. Ait Sibrandus; mini fros Ecclefia neque de doctrina, neque de moribus nouas leges ferre poffe. Quo igitur iure nouam for-C mam'regiminis præscripsit Caluinus synagogæ Geneuenfi? Que iure tot Caluinianorum in Belgio, Galha erBritannia fynodi, tot leges, & vt ipfisetiam wodane lubet, Canones architectate funt? Que de judicandi & dijudicandi fynodorum decreta fingulis concessa facultate, deque fynodorum erroribus Sibrandus lingua volubili detonat; protritz & fæpius iam auditæ funt neniolæ alibi refutatæj& iterum in disputatione de Conciliis refutandæ.

Sutliujus calumniatur, Tertiam Bellarminirationem non multum à deliratione discrepare, nam vi Concilia generalia auctoritatem babeant fatu effe, vt omnes Episcopi legitime vocentur, & rette secundum Canonicas scripturas definiant. Si conuicium suum Cal-D'uinista ad responsum suum transferret.conuicij naturam exueret: non enim ignorat Bellarminus, vnde Concilia auctoritatem habeant, nempe à fummi Pontificis approbatione, ex qua certò concludimus, omnia in illo concilio fecundum canonicas scripturas & traditiones definita effe.Sed loquitur ex fectariorum hypothefi, qui volunt, Ecclesiz regimen esse aristocraticui hocest, corú, qui paris sunt inter se auctoritatis & potestaris, nã si id ita esset ; tum profectò, quo concilium ex pluribus optimatibus conflarer, eò maioris auctoritatis elle deberet; quià multitudo optimatium non patũ facit ad al cioritaté decretorum & legum: at hoc in Ecclefia non fit

vtpro-

### Defensio Cap. 9. Lib. I.

ve probant exempla, que Bellarminus pro- A tia: & quamuis ibidem dicat: in alio loco, nempe tert.

459

Quarta Bellarmini ratio. Ecclesia permiciosior effet Ariftocratia, quam Democratia, cum harefes potus ab optimatibus, boc est, ab Episcopis & Presbyteris, quam à plebeiu, & olim excitat a fuevint , & bodie excitentur. Sutliuius nil aliud reponit, quàm quòd in noftros Episcopos & presbyteros venenatam linguam stringit,& Pontificem Romanum maledi-Ais incessit. Ad quod agendum nil opus erat Decano Excestriensi; quilibet de triuio scurra hocpræstare poterat. Hoctamen non displicet, quod ait, bos Epifiopos & presbyteros herefeun fatoresfuisse, non de sua, hoc est, Caluiniana, sed de Papistica Ecclesia: exierunt enim à nobis, hoc eft, à Catholico cœtu, non à vobis, qui necdum C ex profundo lacus Lemannij, vel potius Auerni exstiteratis.

Sibrandus hunc fyllogismum Bellarmino affingit. Qui funt baretici, sllinon debent Ecclefiam re gere. Sed aliqui Episcopi, & presbyteri fuerunt beretici. Ergo nulli Episcopi & presbyteri possunt Ecclesiam regere. Mox demolitur Sibrandus huius lyllogiimi monstrofam laruam. Refpondeo. inquit, confequentiam effe fallam. Cuius culpa, nifi tua? qui fi Bellarminifententiam candide ad Syllogisticam formam redigere volebas, ante omnia calumniatoris & sycophantz mentem exuere debebas. Quandiu enim hanc retines, spes nulla est, fore, vtaliquid fincere proponas. Syllogifmus certe suprapositus Bellarmino in mentem nunquam C venit, vt nec ifte: Nulli heretici poffunt Ecclefiam regere. Quidam Episcopi, & presbytert funt haretici. Ergd nulls Epsscopi poffunt Ecclesiam regere. Tua sunt hac phantasmata, non Bellarmini argumenta. Texit hic oportunissime Catalogum Paparú, quos hæreticos fuisse clamitat. Sed Catalogus hic non est Paparum, qui Hæretici fuerint.sed mendaciorum Sibtandicorum Index: Tot enim médacia effudit, cuot Papas tanquam Hzreticos in illo censu posuit.

Dictumillud D. Hieronymi, quod Bellarminus ex lib. 1. contra Iouinianum recitat : Ex duodecim vnm eligitur, vt capite confituto, fchifmatie tolleretur occafio : ait Iunius; non esse Hieronymi, wniuerfale concludente, v[u-pari.

In vtroque lunius solenne suum tenet; hoc eft, temeritatem, quiduis audacter affeuerandi. Licet enim S. Hieronymus hanc obiectionem Iouiniani præmittat : cap. 14.( At dicis ; fuper Petrum fundatur Ecclesia ) paulo post tamen ex suo fenfu & propria mente fubdit ; non propterea supra Petrum fundatam esse Ecclesiam, seu, quod idem eft, non propteres Petrum, non Ioannem; constitutum esse reliquorum caput, quòd coniugiú, in quo olim Petrus vixerat, anteponendum fit Virginitati; fed vt occafio fchifmatis & discordiz przeideretur : Hoc totu asseueranter affirmat S. Hieronymus ex sua sentenMatth. 18. Super omnes Apostolos Ecclesiam fundatam dici:tamen hoc ipfo,quod postea scribit,vnū,hoc eft, Petrum, conflitutum effe caput, fatis perípicuè indicat, Ecclesiam peculiari quadam ratione supra Petrum zdificatam este, qua non sit zdificata supra cateros, cum nullus ex cateris costitutus fuerit caput, sed solus Petrus.

Acquè vana est altera lun: j obiectio, Bellarminum expropositione particulari vniuersalem efficere: quo innuere videtur Caluinista ; non valere hanc confequentiam : Inter duodecim vnus petrus eligitur. vt , capite conftituto , fchifmatin tollatur occafio: ergo Petru fuit voriu Ecclefie caput. Sed confequentiam hancesse probam & legitimam, suprà ostésum est contra Sibrandum. Non enim dicit S. Hieronymus; Petrum Apostolorum folummodo fuisse caput, sed indefinite, fuisse caput coffitutum. vt schismatis tolleretur occasio, hoc eft. vt pax & concordia conferuaretur; vel, vt pacis & concordiz conferuandz aptifsima ratio iniretur: At pax & concordia non tantum inter Apostolos, sed in tota Ecclesia conferuanda erat; oportebat igitur vnum totius Ecclesiæ caput có-. stituere, vt eo constituto, vbique schismatum tolleretur occasio.

#### CAPVT IX.

Regimen Ecclesiasticum pracipuè Monarchicum effe debere.

NTEQVAMSibrandus & Sutliuius Bellarmini argumenta difioluere incipiunt, integrum exercitum inaniŭ & friuolarum rationum pra matuniquibus demonstrari arbitrantur, Ecclefiasticum Regimen non esse Monarchicu, quas copias breuiter nos recensebimus, & lustrabimus, vt earum vis & potentia magiselucescat. Ordiamur à Sutliuianis.

1. Omnis Monaisba aut est Rex, aut Tyrannus: Sed qui Ecclefia prafidet;u nec Rex nec Tyrann<sup>o</sup> effe debet :oigo necMonarcha Respondeo, si Regis nomé in maiore accipiatur ea notione, qua hodie vulgo víurpafed Iouiniani: Item male à Bellarmine, ex particulari D tur, Maiorem no effe vera, poteft enim quis vere effe Monarcha, hoc eft. vnicus & abfolutus Dominus in sua ditione absque vllo Regis nomine seu titulo. Si autem vocabulum Regis latius sumatur, tum dico, Monarcham Ecclesiasticum, effe Regem, fed spiritalem, & Ecclesiasticum: nó temporalem & politicum : cui non obstat illud Luca 22. Vos autem non fic: quia hîc no prohibetur officium Regis Ecclefiastici vel Politici; sed faflus, & arrogantia, & inclementia erga fubditos: Quò etiam respexit S. Petrus priore sua Epist. cap. 5. vbi iubet, vt qui Ecclesiz przsunt, non segerant, ve dominantes in clerie, hoc est, ne fint ex corum Dominorum & Pastorum numero, de quibus exstat querimonia diuina:

Ezech.

## Defensio Cap. 9. Lib. I.

ipfos, &c. Lac comedebatis & lanis operiebamini , &c. gregem autem meum non pascebatis. Quod infirmum fuis non confolldaftit, & quod egrotum non fanaftit. &c. fed cum aufterscate imperabatis eis, & cum potentia. Eadem est sanctorum patrum mens:non enim primatum improbant; sed fastum & ambitum primatus. nam fi primatus absolute prohibitus est in Ecclefia, cur Sutliuius fuum librum dedicauit Primatitetius Angles, Pleudoarchiepiscopo Cantuariensi ? Cur non & huic suo occinit illud? Vos autem non fis. Neque vt dominantes in Cleric. Scilicet Anglia fuum habebit Primatem , faluo iure diuino; & in Ecclesia Dei Primatem vniuersalem agnolcere, nefas erit?

461

Idem argumentum verbosè, vt folet, obie-Aat VVitackerus. Netamen verbolitas fastidium pariat; prudenter hac subtilitate temperandum cenfuit: Matth. 20. volebant lacobus & loannes in regno Christi primatum tenerezaltero sessionem ad dexteram ; altero, fessionem ad finistram ore matrie , ambiente & efflagitante : At Christin respondit : nescitu , quid petatu. Poteftu bibere calicem , quem ego bibiturus sum? imò & boc : Reges gentium dominantur eu ; Non ita erit inter vor. Ergo Christu probibuit omnem primatum Ecclefidficum.Febricitabat proculdubio VVitackerus,quando hæctam arguta fomnia in chartam referebat. Quis confideratis sacri contextus Matth. 20 & Lucz 22. circumstantiis non aduertit, fi aduertere velit, Christum vtrobig; non primatui absolute; sed tali primatui, qualem ani C mo efformabant, Iacobus & Ioannes, simulque ambitioni obuiam ire, & ad humilitatis studium & zmulationem discipulos incitare voluisse? Neque enim vnquam dixit Christus; neminem ex discipulis fore primum, vel primatu donandum; quod vno verbo indicare poterat, fi omnes inter se zqualis potestatis & auctoritatis esfe decreuisset : quo ipso discipulis omnem hac de re disquirendi & disceptandi occasionem præcidisset : imo diserte oftendit, aliquem cæteris primum, & maiorem constitutum iri; cui etiam hæc præcepta dedit: Qui voluerit inter vos primus effe; erit vester feruus. Et; Qui maior est in vobie, fiat ficut iunior; & qui praceffor est ; ficut ministrator. Cur non apertè & palam dixit ; fuperfluè cos de Primo & Maiore disputare; nullum enim fore talem? Quid opus erat Primo & Maiori viuendi & a gendi præcepta dare, fi nullus corum crat fututus primu & maior?

Argutum eft & hoc VVitackerianum fomnium. Si Chriftus Monarchiam Petro promifisset Matth 16. Tu es Petrus, & fuper banc Petram,&c. Apoftoli sa de re postea minime contendisent; cum scivent iam antes Petro effe designatam. Respondeo, hoc non sequi : nam Apoîtoli ante Spiritum fanctum acceptum longè etiam clariora Christi dicta, quàm hoc fit, non funt affecuti; vt erat illud Domini, Ioan. 11. Lazarus amicus nofter dormit: Et parabolicz

Ezech. 3 4. 'Va Pafforibus Ifraël , qui pascebant semet- A conciones Christi cum alibi, tum Matth. 13: vt alia huius generis præteream; imò ne illa quidé, quzillis clarissime de sus post triduum resurre-Aione non femel prædixerat, satis perceperunt. Quid ergo mirú, fi & illius Mat.16.promifsionis Petro face vim non penitus intellexerunt? tametli ex hac Christi pollicitatione, & ex aliis itidé indiciis haud obscure colligebant, Petro primatum à Christo datum iri:& fortè cam ob caussam hæcinterillos de primatu contentio sub ipsum Christi ex hoc mundo discessum, exorta fuerat.

> Non iniuria autem miretur quis hunc Anglicanum disputatorem, qui non animaduertat; fe fua & fuorum vineta cædere; cum Epifcopos adeo ab omni primatu & externo dominio ac splendore abiunctos esse cupit ; cu ipsi Caluinista in Anglia duos habeant primatus, & geminum Primatem, Cantuariensem & Eboracélem:iplumque Regem omnium,iplorum etiam Primatum, Primatem constituant, & caput vniuersale totius Anglicanæ Ecclesiæ iaditent. Et fi Regisillius Imperium per totum orbem diffunderetur, haud dubie, vt nunc totius Anglicanz lynagogz ; fictune torius vniuerfalis Ecclesiz caput Regem illum falutarent; nec quidquam, iudicio eorum, committeretur contra illud: Vos autom non fis; vt nec iam quidquam contrà committitur, cum Pseudoepiscopis Anglicanis, bie bonos defertur, verba funt Sarauiæ Caluinistz, ve inter nobiles & proceres regni venseantur. (Vbi manetillud, cum glossis vestris? Vos autem non fic. ) Archiepiscopis inter Duces, & magnos Regni Officiarios locus cum Clementia titulo datur. (Vbiillud, ô VVitackere ? Qui potestatem babent super eos, benefici vocantur : Vos autem non fic. ) Et Cantuarienfi consocia ante omnes proceres & magnos Regni Officiarios est attribata; & primu par Regni dicitur. Ceteri omnes Episcopi inter Barones locum tenent, & eo nomine titulo Dominorum bonorantur. Hæc Sarauia.

> II. Prater Chriftum nullus dici potest vel Princeps Pafterum , vel caput vninerfalin Ecelefin : vel fponfus eiufdem:Respondeo, hzcomnia eadem facilitate negari à nobis, qua asseruntur à Sutliuio. Visibilem enimEcclesiz cœtum habere oportet visibile caput, & vifibilem Principem, cuius tribunal adiri, vox & responsa audiri ab omnibus queant : Visibili insuper sponse competit visibilis sponsus. Sed probat Sutliuius suum affertum: quia scriptura 😋 patres elogia illa seu Epitheta soli Chrifo tribuunt. Affertionem video ; at nullam probationem; nisi forte vult, vt probationis loco accipiamus calumniam, quam fubiungit : Iftar appellationes Romano Pontifici fine blafphemia tribus non po∬e.

Inftat, i. Petri quinte, vocatur Chrifim, Paftorum Princeps ; ergo Romanue Pontifex won est Princeps pafterum. Respondeo ; negando consequentiam : quia & Christus est Princeps Pafto-

Digitized by Google

## Defens. Cap. 9. Lib. I.

Paltorum, absolutus nimirum, & omnium, etia A ptuario depromptum eft; minifirum effe, & caput ipfius Pontificis; perpetuus,& primarius.Et Pótifex eft Princeps paftorum; sed sub Christo; & vt minister ac vicarius Christi, præterea Christus in hac militante Ecclesia est princeps pastorum, fed inuisibilis, neque enim visibili specie iam inter homines degit : Pontifex itidem eft Princeps Paftorum in hac militante Ecclefia, fed vifibilis.

452

III. Argumentum. Paulm Christum appellat caput corporis Ecclefia. Coloß. 1. ergo Pontifex Romanus non est caput Ecclefie; quia vnim corporis, vnum debet effe caput, non plura. Idem argumentum obiicit ex fuo Caluino VV itackerus. Respondeo, negando confequentiam: quia alia ratione caput est Christus, & alia, Pontifex. Christus, absolute, Pontifex, fub Christo. Christus inuisibile: Pontifex, visibile. Nec absurdu est, vt corporis metaphorici & mystici ( quidquid sit de corpore physico) plura fint capita fibi mutuò fubordinata;ná & in Regno eft Rex & Prorex. Rex eft caput, Prorex est caput. Sed cum discrimine. Ille; primarium & abfolutum;hic; primo fubordinatum & vicarium.

Obiicit Sutliuius : Chriftus dicitur caput propter excellentiam, & propter plenitudinem gratia; & quia ab eofluit sensus d' motus fidei in omnia membra : bac non competunt Pentifici. Respondeo, nihil aliud hinc effici, quàm Pontificem non effe illud abfolutum & primarium Ecclesiæ caput, quod non modò C interris, sed & in calisnullum superiorem suo in genere habeat:Nam Chriftus eft caput Ecclefiz per excellentiam propter vnionem hypoftaticam; at Pontifex caput eft per ministerium; & ab co criam, tanquam à ministro &vicario Chri-Iti, ad omnes Ecclefiz partes recta & falutaria fidei dogmata per controuersiarum definitioné & declarationem deriuantur. Conuicia Sutliuij, quz hic in Pontificem vomit, facile contemnit, imò & elidit immota & inconcussa Petri petra.

Calumniatur VVitackerus, ex Bellarmini fentětia fequi. Papam aut no effe caput Ecclefia;aut effe caput Ecclefia vitiofum, alient & fine Chrifto.Quade cauffa? Quia Bellarminus dicit, Papam non effe caput D Ecclesiz cum Christo, sed sub Christo. Sed quis non detestetur tantam sycophantiam, quandoquidem planum apertumque est, Bellarminum nil aliud voluisse, quàm Papam non esse Ecclesie caput eiusdem rationis cum Christo ; & zquale Christo: Sicut Prorex non est caput Regni cum Rege; hoceft, par Regi; fed fub Rege, hoceft, lubiectum & fubordinatum Regi. Itaq: hzc confequentia: Papa non est caput Ecclefia cum Chrifto, boc est, aquale Christo, ergo Papa est Ecclesia caput sine Chrifo: VVitackeriana eft, fiue quod eodem recidit, impostoria. Nec dissimilis genij suntalia, quz hîc ventose & verbose de capite principali & miniferiali garrit: illudq; ex intimo ignorantiz próeffe; effe contradi foria : Sicut membrum effe,& caput esse in corpore. Que so te, an caput humanum non est membrum corporis humani?Num prorex nonest caput Regni, tametsi Ministeriale, respectu Regist

464

Ait Sutliuius, Pontifice non poffe fine iniuria Chrifti & Ecclefia vocari fponfum , quia violaretur eius pudor, fiplares baberet fons. Et tamen non violatur pudor pudicissimę synagogę Caluinianę in Anglia; quæ præter plures partiales sponsos, habet vnum sponsum, quem ipse Sutlinius in epistola sua dedicatoria nominat totius Anglia Primatem; hoc eft, sponsum fupra omnes sponsos;& huic primati seuprimario suo sponso adiŭgere cogitur adhuc B vnum alium; nempe fuum Regem, quem nifi reus maiestatis effici velit, fateri debet supremum caput Ecclesiæ Anglicanæ, hoc eft, sponsum precipuum, & tamen Christus est sponsus illius synagogæ, vt quidem Sutliuius piè credit. Et Episcopi sunt etiam sponsi, quilibet suz particularis sponsa; hoceft, Ecclesia. Num & hic pudor huius sponse per tot sponsos læditur? Num & hic monstrolum corpusper tot capita efficitur? Rex est caput Ecclesiæ Anglicanæ. Prima Can tuariensisest caput eiusdem Ecclesiz. Quilibet EpiscopusEcclesiz est caput suz particularis Ecclesiæ, Hic nihil portentosi apparet; quamprimum autem in Ecclesia Catholica tale quid à Caluinistis conspicitur; mille larua & lemures Sutliuio & sociis ante oculos circumuolitant.

IV. Argumentum. Chriftus nullum conftituit Ecclefie generalem Monarcham: erge, & c. Respondeo, Antecedens este falsum. Falsitatem monstrat illud : Tibi dabo claues Regni calorum, &c. &, Pasce oues meas. Nec obstat locus Apostoli Eph. 4. alios dedie Apostolos, alios Euangelistas, &c. Nam & inter Apostolos dedit Apostolorum, quin & omnium caput & principem, vt schismatis tolleretur occafio.

V. Apoftolus diligenter enumerat vniuer(os Ecclefia Dei magiftratus & ministros 1. Cor.12.quo/dam po/uit in Ecclefia Deus , primò Apoftolos, &c. in quibus nume rat etiam gubernationes, & c. Sed nulla bic fit mentio vniuersaliu Monarcha. (Hoc codem argumento vtitur etiam VVitackerus : Et clamose in dicto Apostoli loco, Papam fibi monstrari cupit) Respondeo I. multo minus fieri mentionem Primain Cantuariensis Caluiniani; aut Regis politici; tanquam capitis & Monarchæ generalis Ecclesiz Anglicanz. II. Respondeo, neq; Geneuensium seniorum & presbyteroru annuoru & temporariorum vllam hic fieri mentionem. In quo vel ipsum symmystam tuum Sarauiam tibi iudicem fero. III. Respondeo, sub Aposto. lorum nomine comprehendi etiam illum, cui dictum est, Pasce oues meas, vnà cum omnibus priuilegiis quibus à Christo donatus est; ergo etiam fub Apostolorum nomine comprehenditur

vniuer-

## Defensio Cap. 9. Lib. I.

vniuerfalis Ecclefiz Monarcha; vt taceam, ean- Animirum facetiis condire volebat macrologidem vniuersalem & Monarchica potestatem etiam sub vocabulo gubernationum includi ; nam præter gubernationes particulares, instituit Christus sua in Ecclesia vnam vniuersalem gubernationem & administrationem reliquis omnibus præsidentem ac iura dantem. Ex quibus in fumum abit VVitackeriana itidem matzologia, qua hîc chartas ventolisime infercit.

465

Valde infectatur Sutliuius, & cum illoVVitackerus, Bellarminum, quòd scripserit, cæteris quoque Apostolis summam concessam esse potestatem; sed soli Petro ordinariam, hocest, ad successores transmittendam : Si enim alij itidem Apostoli summa potestate praditi fuerint, tum Petrum non fuiffe Monarcham , & per confequens , neg, Ecclefia regimen Monarchicum. Ne fæui, ne fure, mi Caluiniane Decane. Summa fuit hæc potestas respectu terminorum & obiectorum; quia vbiq; & omnibus, ablque discrimine, Euangelium annunciare, & in omnibus prouinciis & regnis acceptam potestatem exercere poterant, libere & absque vlla restrictione; at summa non fuit respectu Petri, à quo, tanquam à capite & princi pe, & vroues à pastore, vno verbo, vt à Monarcha Apostoli omnes dependebant. Successum eft quidem & aliis Apostolis; sed non in illa plenitudine potestatis, qua Apostoli pollebant: neque enim aliorum Apostolorum successores toto terrarum orbe potestatem suam exercere postunt.vt postunt successores S. Petri. Quibus C hunc in modum explicatis diffluit tota VVitackeriana ex ampullis & sesquipedalibus voca bulis contexta declamitatio, ficut fluit cera à facie ignie: cuius totus fundus est inscitia, si non nequitia.

Necillud facit ad palatum Sutliuij,& VVitackeri quod Bellarminus dicit, responderi etiam posse. Apostolum loco cit. non delineasse Hierarchiam Ecclesiz; sed tantùm enumerasse variadona; quæsunt in Ecclesia. Recinit Sutliuius; quali verd Apoltoli , paftores & doctores non lint ex facruministeriu, & non pertineant illa clarißima lumina ad Apostolica Ecclesia bierarchiam. Quasi verò Bellarminus ignoret, tres prædictos gradus, licet ad Ecclefiasticam Hierarchiam alioqui pertineant, D duntaxat temere affirmat? posse tamen alio respectu considerari, vt sunt dona duzdam & charismata à Deo Ecclesiz cocessa. Et hoc modo hic spectari posse satquadeo Apostolum hic perfectam Ecclesiasticz Hierarchiz formam efformare non voluisse; etiam inde planum fit.quòd è vestigio subiungit ea, quæ omnium confessione, non sunt gradus Ecclefiastice Hierarchiz, sed dona; vt funt virtutes, gratia curationum, opitulationes, genera linguarum, &c. Nec moramur scurrilem VVitackeri sarcasmú: Apostolum in delineandis Hierarchiis parum accuratum fuisse; quod illius inscirie, inquit. tribuendum videtur, qui Pontificias Hierarchias nefcierit. Si cum fuo Dionyfio deliberaffet,non tam ignaru rerum iftarum fuiffet. His

am fuam VVitackerus, ne auditores in fchola, quibus hæc dictabat, tantis cenologiis offensi, fastidio afficerentur.

VL Argumentum. Vnitas Ecclefia feruatur abfq. aliquo fummo in externa Ecclefia gubernatione Monarcha: probaturex Apostolo Eph. 4. solluttiferuare vnitatem spiritus in vinculo pacis. Vnu corpus, & vnus spiritm, ficut vocati est in vna spe vocationie vestra. Vnus Dominus, vna fides, vnum bapsi/ma.

Refpondet Bellarminus; vnum Papam & vnű Monarcham comprehendi in illis verbis: mum corpu. & vnu fpiritu; vt enim in corpore naturali ideo seruatur vnitas membrorum, quia omnia parent capiti; ita quoque tunc in Ecclesia ser-B uatur vnitas, cum omnes obediunt vni.

Oggerit Surliuius: bec nimis absurde dici. Nam Apoftolus aut corpus intelligit myfticum, quod caput,babet Christum ; aut corpus accipit absolute , absq relations ad caput. Verouis modo accipiamus nibil hac verba ad Papam persinent, qui non est buim corporis mystici caput, ( ipfi enim myftici corporis caput vifibile ponere non folent) sed corpus folidum, & inutile corpus terra. Hic iterum laudare cogor iudicium Bezz, qui Sutliuium perulantem calumniatorem & conucciatorem nominauit. Ingenio Sutliuij nomina hæc appolitisime conueniunt, vt iam fæpius, visum; & fæpius in decursu disputationis huius videbimus. Ad argumentum Respondeo.nos intelligere illud corpus mysticum, quod caput inuisibile, abfolutum & in fuo genere independens habet Christum: Visibile autem caput, hoc est, caput sub capite Christo, haber Romanum Pontificem, Petri successorem. Et quodnam corpus myfticum intelligunt Angli, quando Regem suum aiunt effe caput corporis Ecclefiæ Anglicanz? Num illud, quod caput habet Christum? An corpus accipiunt absolute, sine habitudine ad caput ? Mendacium eft autem, quod Caluinila dicit, nos mystici corporis nullum visibile capue ponere.

V11. Nullus erat, Apostolorum temporibus, visibila & fummu Ecclefia Monarcha; ergo. &c. Respódeo Sutliuiú vix mereri fidé, quando probat, quia perperam probat: quanto minus audiridebet, cum

VIII. Nullus Apostolorum Apostolis reliquis leges dedit, aut cos ad munus Apostolicum vocauit. ergo, &C. Respondeo, antecedens, quoad primam partem, non effe certum; Et vt certum effet; quæ tamen hæc consequentia effet? Petrus non prascripsit reliqui Apostolis leges, ergo non potuit illis leges prascribere,vs caput & princeps omnium. Quali verò necelse sit, vt quidquid quis in alios potest, id faciat, præsertim si illi, sponte sua, sine præscripto legum ftrenuè exequantur ea, quæ funt fui muneris. Ait Caluinista. Petrum babuisse paria cam caterie mandata. · Paria quoad omnia; nego: quoad quædani, concedo. Nullus Apostolorum accepit hoc mandatum eo penitus fenfu &|

466

modo:

### Defensio Cap. 9. Lib. I.

B

modo: Pasce oues meas; quo id accepit Petrus. A IX. Post Apostolorum occasum nullus toti terrarum orbi Prasettus est Monarcha. Hic iterum audio affertionem à probatione nudam. Obiectiones ex S. Ambrosio, Hieronymo, Cypriano iam capite superiore expedita sunt.

467

X. Nullum sub lege natura vel Moysis babait Ecclefia vniuersalem Monarcham, ergo neg, temporo gratia constituendu est vniuersalu Monarcha. Respondeo, de tempore legisMosaicæid falsum esse: quia summus & vniuersalis Monarcha erat Moyses, item Aaron; postea successores Aaronici; de lege naturæ, nil mirum: quia necdum sideles in vnum cætum externum coaluerant. Itaque singulis fidelium familis ipse patersamilias, vt caput & Rector prærat.

XI. Si vnus omnibus imperaret, reliquis Epifcopis fieret iniuria. Cur enim hic potius omnibus imperet, quàm aliis? Perinde ac fi diceret; fi Cantuariensis in Anglia Episcopus est primas seu primus; si Rex ipse est caput Ecclesiæ per totam Angliam dispersæ, reliquis Episcopis luculenta irrogaretur iniuria; Cur enim ille potius est primasiquàm alius? Cur Rex potius est caput Ecclesiz, quàm aliquis Episcopus ? Itaque, vt Sutliuius dicer, subesse aliquam huius rei caussam, ita meminetit etiam in nostro proposito subeffe causfam, cur Petrus potius.eiulque luccesfor imperet omnibus aliis, quam aliquis alius; nam Petro & successoribus, nullisque aliis dixit Chri-(tus : Super hanc Petram edificabo Ecclefiam meam. Pasceoues meas. Pontificis Romani potestati generalinemo bonus sciens volensque vnquam reclamauit : quidquid hic Caluinista garriat. Et si causse non nisieo loco rectissime terminantur, vbioriuntur; cur in ipía Anglia deferuntur ad laruatum primatem caussa & controuersiæ alibi in regno illo ortz? Cur aliunde deferuntur ad ipfum itidem Regem?

XII. Non conueniunt eadem leges & caremonia omnibu bominibus; neg, fieri potest, vt vnu omnes regat, ergofieri nequit, vt fit vniuerfalin Monarcha. Respondeo, hic non agi de cæremoniis; nam quæ indifferenres sunt, pro natura locorum & hominum mutaripossunt. Vniuersales quædam cæremoniæ, vr obseruare diem Dominicum; festa Apostolo- D rum, & alia nonnulla; item Quadragefimam, abstinentiam à carnibus feria sexta & Sabbato; & id genus alia instituta, cur omnibus conuenirenequeant? Vnum non posse regere totam Ecclesiam per subordinatos ministros, falsum est; nam & Princeps politicus latifsime diffufum regnum regere potest, sed per ministros eam ad rem destinatos. Addit denique Sutliuius, es omnia, qua infra disputaturm fit, Pontificie Monarchiam euertere. At fiex principio de reliquis coniecturam facere licet, meliora & firmiora his, quæ hucusque allata sunt, non exspectabimus. Nugarum & quisquiliarum integra plaustra secure nobis polliceri posfumus.

Syllogista Sibrandus aggreditur Bellarminum fyllogilmorum acutilsimis lpiculis. I. Qui non dominantur aliu,illi non funt Monarcha : fed inter ministros Ecclesia nemo dominatur aliu; Ergd, exminifiris Ecclefia nemo est Monarcha. Respondeo, Minorem esse Sibrandicam: cui nullum robur accedit ex illo Luce 22. Vos autem non fic: quia hic non prohibetur dominatio, sed dominationis abusus, vt supra diaum. Mox Sibrandus etiá Chriftum syllogizantem ridiculè inducit hoc modo: Qui non dominatur, ille non eft maior. fed ex vobis nemo dominatur. Ergò, ex vobu nemo est maior. Nego Minorem; non enim dixit Chriftus: nemg en vo bu dominatur, aut dominabitur; fed, vos autem non fic; ideft, non fastuose, non cum austeritate & potentia, vel potius, impotentia dominabimini. Conuicia Sibrandi in Pontificem, quz largiter eructat, non magis sedem Petri concutiunt aut labefactant, quàm vndæ marinæ marinam rupem. Quid frangitur & eliditur? Fluctus an scopulus ? Pleraque sunt scurrarum & sannionum maledica & opprobria: tanti non facienda, vt vel pedem propterea moueas.

14. Qualem Hierarchiam facra scriptura non instituit, talem & nos instituere non debemus. Sed sacra scriptura non instituit Monarchicam Hierarchiam. Ergd & nos talem instituere non debemus. Respondeo, Minorem esse falsam, qua nullo firmamento fulcit, quod non sit iam euersum, vel suis locis euertendum; niss forte Minori suz immotum præsidium in co collocatum arbitratur, quod tertio quoque verbo Romanum Pontiscem tyrannum, & regi men cius, tyra: nidem appe! lat.

Quod Christus ad Ecclesia vnitatem confernau-III. dam non iudicauit idoneum, boc ad eam neceffarium non est : sed Monarchia Papa Romani est illud , quod Christw ad vnitatem Ecclefie conferuandam non iudicauit idons am. Ergò Monarchia Papa Romani non est necessaria ad Ecclesia vnitatem conservandam. Respondeo, Minorem esse falsam: nec probatur ex illo Ephes. 4. Vnum corput, vnu fpiritut, &c. de quo supra contra Sutliuium. Neque alia firmamenta pro stabilienda Minore inuenio, quam conuicia & probra in Pontificem; quz Sibrandus fœcundo de pe-Aore vbertim promit. Illud est acutum, quod ait,corpue Ecclefia cum capite Chrifto collatum, effe acephalum ; non effe igitur aliud caput Ecclefia prater Cbrifum; Respondeo, esse acephalum hoc respectu per comparationem ad caput inuifibile, & supremum, nullique in fuo genere fubordinatum; non autem effe acephalum per comparationem ad caput visibile; quod in Ecclesia militante cóspicuum esse debet. Et loquor de cotempore, quo sedes Petri non vacat, nam tum corpus Ecclesiæreipsa acephalum est ratione capitis visibilis,quo tunc caret, tamet finon ratione capitis inuifibilis, quo nunquam caret. At quid Sibrandus per has abstractas corporis considerationes & comparationes efficere contendit/Num ideo verè corpus hominis est acephalum; quia cor-

pus



## Defensio (ap.9. Lib. I.

corporis etiam fine capite confiderari poteft? In qua Republica fingulu reipublica membru da-IV. ta est fua portio, in ea vni alicui non data funt omnia, & vniuerfa. Sed in Ecclefia fingulu membru data est sua portio. Ergd vni non funt omnia, (s vniner/a data.

Respondeo maiorem esse falsam : sed eam Sibrandus manifestam pronunciat : nam singulu portionem, & vni omnia data effe funt contradictoria, inquit Caluinista. Sed in qua schola sunt hzc contradictoria? In Lemannica, opinor. Perinde ac si diceret. Regi alicuius amplissimi Regni datam eisetotam & plenam potestatem; & fingulis proregibus & prouinciarum przfectis portionem; contradictoria sunt; nam si omnis potestas data est Regi; quomodo datur singulis B brandus, quicunque enim serum est, ille non est Dolua portio? Etiam Christus omnem potestatem habet: Data est mibi, inquit, omnis potestas; & tamen Caluiniani Episcopi habent quoque singuli suam portionem potestatis; id quod nec Sibrandus, nec Sutliuius diffitebitur. Quomodo suam portionem obtinent.si Christus omnem potestatem habet ? Imò quod plus est, ex sententia Caluinianorum in Anglia Rex habet vniuerfalem, hoc est, omnem potestatem in Ecclesiam Anglicanam, fine vllo Episcoporum prziudicio, quia vnicuique sua portio nihilominus intacta manet. Videtur Sibrandus admodum subtiliter de potestate ratiocinari sicut de re quapiam materiali, ( puta de pane aut vino , ) quæ quo in plures partes distribuitur, eo minor efficitur; C nec tota penesvnum exstare potest. Quasi verò eadem sit ratio potestatis; hæc enim ita cóparata eft, vt integra in vno perfeuerans, & per partes aliis, qui fint in regimine supremi illius adiutores & administri, demandari ac committi pofsit, proutei, qui potestatis plenitudine pollet, videbitur.

Quinon eft caput vniuer sa Ecclefia, ille non est Mov. narcha in Ecclefia. Sed Papa Romanus non est vniuer/e Ecclesia caput. Ergd Papa non est Monarcha per vniuer-(am Ecclesiam. Respondeo, negando Minorem; quam probat Sibrandus. Chriftm est caput Eccle. fia ; ergo non Papa. Dicamus nos. Christus est Episcopus Ecclesiz, etiam cuiusuis particularis; ergo Londinensis ille, qui se nominat Lon- D dinensem Episcopum, non est Episcopus Londinensis Ecclesiz. Christus est caput Ecclesiz Anglicanz; ergo non Rex Angliz. Chriftus eft primas Ecclefiæ Anglicanæ, ergo nó VVitgiftus ille, cuius nomini nænias fuas inferiplit Sutliuius. Sed de consecutionis huius inanitate abundè iam supra.

Qui non est idoneus & sufficiens ad vniuersam VL Ecclesiam gubernandam, ille non est Monareba per vniuerfam Ecclefiam. Sed vnus homo non fufficit ad vniuerfam Ecclefiamgubernandam. Ergð, vnu bomo non eft Monarcha per vniuerfam Ecclesiam. Respondeo, Minorem esse fallam; quia vt vnus sit sufficiens, satis est, si sit sufficiens per subordinatos mini-

pus cum capite conferri, & truncus seu moles A stros. Nam vt ipse Monarcha omnia per fe immediate peragat, necesse non est; vt patet quoque in Monarchiis politicis, quarum nonnulla fuerunt, & funt maxima; & tamen ab vno administrantur optime; sed per subordinatos proreges & præfectos. Maledicta ad Sibrandum remisfa volo.

470

VII. Qui ratione fui ipforum nibil funt, ratione autem officij ministri sunt. & aliorum sunt, codemá, respectu vnam funt , illi non Monarcha, neg, Domini, fed ferui, & inter se aquales sunt. Sed omnes ministri ratione sui ipforum nibil funt; ratione autem officij ferui funt, & aliorum funt , codemá respectu vnum sunt. Ergd omnes ministri, non Monarche, neque Domini, sed serui, & inter se aquales sunt. Maior est per se vera, inquit Siminus.

Respondeo I. Si horribilis iste syllogismus aliquid virium haberet; ipfos etiam politicos Monarchas Christianos, imò & alios è medio tolleret. Nam quiuis Christianus, ratione sui ipfius, per humilitatis affectum, nihil effe debet, quia modeste & humiliter quiuis de se sentire debet. Et quid absolute est homo, nisi vapor ad modicum parens ? Idem politicus Monarcha ratione officij, minister est; quia bonum commune & subditorum omnibus modis ex officio procurare tenetur. Minister etiam Dei est, quia Dei vice fungitur. Idem Monarcha, aliorum est, quia aliorum vtilitatibus studere obligatur : Monarcha quoque politicus cum subditis vnum est, quod attinet ad humanam naturam; erit igitur & iple politicus Monarcha non Dominus, fed seruus. Caucant igitur sibi Monarchz politici ab hoc Sibrandico fyllogifmo; ne per eum fuo de throno deturbentur , & in ordinem vulgi redigantur.

Respondeo II. hunc eundem fyllogismum cuiuis etiam Episcopo Caluiniano, siue Anglo, fiue Geneuensi, fiue Batauo, imò & toti Geneuensi Consistorio, quantum, quantum est, omnem porestatem adimere, & in seruorum stationem detrudere. Quia etiam Caluiniani ministri, respectu sui ipsius, nihil sunt, ratione autem officij, ministri sunt; & aliorum sunt.codemque respectu vnum sunt; ergo nullam habent in alios potestatem; sed serui sunt; & zquales aliis, &c. Neque marito ius in coniugem; neque patrifamilias ius in familiam per hunc fyllogilmum constabit, vt fatebitur, quisquis Maioris conditiones ad ius mariti & Oeconomicum accommodare voluerit.

Respondeo III. directe falsam esse Maiorem, fi intelligatur de affectu Christianæhumilitatis, & de ratione officij; quæ exigit, vt qui in potestate constitutus est, communitatis com-moda priuatis anteponat. Vera autem est Maior, fi intelligatur, de co, qui vere nihil eft; hoc est, nulla sublimiore potestate & dignitate infignitus, & qui aliorum minister est ratione sub-

V 2

iectio-

Digitized by Google

### Defensio (ap. o. Lib. l.

471

iectionis; & qui ita elt aliorum, vt fimul etiam illis fubiugetur; quique vaum est cum reliquis officij conditione & lege. Sed hoc sensu falsa erit minor. Falfum enim eft ministros Ecclesiaficos respectu suipsius nihil ese; quia ministri Dei funt, & dispensatores mysteriorum Dei; ergo aliqua potestate præditi fallum item, miniftros Ecclesiz este aliorum seruos per subiectionem; fallum, omnes inter fe vnum, hoc eft, pareseffe. Neque hzc colliguntur ex illo 1. Cor. 3. Quid igitur eft Apollo ? Quid verd Paulus ? Ministri eius, cui credidiftu, & vnicuique ficut Dominus dedit : noque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, & co Sed qui inerementum dat Dem. His enim verbis minime vult, Ministros nihil esfe; sed Deo adleribi debere, quidquid emolumenti in proximos conferunt. Nec ex illo omnimodam æqualitatem inter Ministros recte inferes. Qui autem plantat, & qui rigat, vnum funt. Quia vnum funt lecundum generalem ministerij rationem, non secundum particularem; vnum funt ratione finis, quem fibi propositum habent, qui est salus animarum : nam ministros Ecclesiz secundum particulares & determinatas suas rationes aliquo discrimine secerni, liquet ex illo Ephes. 4. Et ip/e dedit quoidam quidem Apostolos, quoidam autem Prophetas, alies verd Ewangelift as ; alies autem Paftores & Dotte res,&c. Alijergo Apostoli; alij Prophetz, alij Euangelifiz.alij Paftores & Doctores; non ergo vnum funt, id eft, æquales inter fe fecundum particulares officij fui rationes.

VIII. Quos Chriftus codem modo mittit , hot eft, quos eidem minifterio, codem modo prefecie, & mandauit, vt illud eodem modo, & propser cosdem fines, & in codem subietto administrarent, illi sunt equales. sed Apostoli funt illi, quos Chriftus, &c. Ergo. Respondeo, Minorem esse falfam : Misit eos eodem modo generatim ; non speciatim ; quia nullum, præter Petrum, misit cum hoc mandato secundum peculiarem suam rationem considerato: Pasce exesment, Quzhuic Minori fuz fulciendz fub. iicit, anilia fomnia funt; quia nil aliud probant, quam ministros Ecclesiz effezquales fecundum generalem ministerij, & finis, quem spectant, rationem; quo pacto omnes etiam fabri ad idem zdificium construendum conducti pares funt ; & tamen si à generali ratione ad particulares deuenias, magnam inter illos inæqualitatem inuenies; & vnum itidem architectum reliquis omnibus supereminentem.

1X. Sitotu mundu debet ab vno gubernari in ik. qua ad religionem pertinent, debet etiam ab vno gubernari in ik. qua ad politiam pertinent. Sed bet non. Ergo net illud. Refpondetur, negando fequelam; quia Ecclefiatoto terrarum orbe diffufa, eft vnum corpus myfticum, vnumquo regnum fpirituale; at non eft neceffe, vt totus mundus in politicis & temporalibus rebus fit vnum regnum ; imò nunquam accidit, vt vnum regnum effet; nul-

lus enim vnquam exítitit, qui totius mundi Monarchiam teneret.

472

Occlamat Sibrandus, ve Ecclefia eft vnum regnum,ita etiam totum mundum effe vnum regnum: Totum enim mundum, respectu Dei, effe vnum regnum ; Deum effe regem totius orbis notius effe , quàm vt probari debeat. At fi Deus eft Rez totius orbis . inquit Sibrandus, sequitur totum orbem effe eius regnum : Si igitur Ecclesia, quia est regnum, ab vno visibili Monarcha gubernari debet , sequitur & totum orbem propter candem cauffam ab vno visibili Monarcha gubernari debere. Rcspondeo, Sibrandum nil præter & supra solitum, esse acutum. Acutior tamen nonnihil fuisser, fi animaduertiffet, non satisesse constituendo vni vifibili totius mundi Monarchz, quòd B mundus respectu Dei sit vnicum regnum, eiusque Rex & Monarcha vnicus, Deus; sed præterea requiri, vt fit vnicum regnum respectu hominum : nam si Deus ita totius mundi regimen politicum instituisset; vt omnes homines ad vnum numero imperium pertinere voluifset; vtique vnus totius mundi Rex & Monarcha constitutus esset. At quia Deus regimen mundi non ita instituit ; fed in plura regna & imperia diuisit; nihil opus est vno totius mundi Monarcha. At ex facris litteris & aliunde fcimus, regimen Ecclesiasticum ita à Deo esfe conformatum, vt non tantum respectu Dei, sed & respectu hominum sit vnum regnum, necessariò vnus Monarcha in hoc regno constitui & admitti debet. Cztera, quz Sibrandus contra Bellarminum deblaterat, nil aliud funt, quam ebrij cuiusdam male consute onvecie & næniæ.

Postquam Sibrandus & Sutliuius demonfiratiue, vt ipli fomniant, demonstrarunt, Ecclefiæ regimen non esse Monarchicum; refutare ingrediuntur argumenta Bellarmini, quibus hoc capite nono ostendit gubernationem Ecclesiæ præcipue esse Monarchicam. Prima Bellarmini ratio : si tres sunt regiminis forma; Monarchia, Aristocratia, Democratia, & iam probatum est, Ecclessa gubernationem, nec Democraticam, nec Aristocraticam esse debere: quid aliud superest, quàm vt sit Monarchica ?

Sutliuius hîc firenuisime allaborat, ne Beza videatur mentitus, quando eum petulantem calumniatorem & conuiciatorem nominauit. Immanibus enim calumniis, pseudologiis, infectatur Bellarminum, absterso omni pudore, veterum scripta torquere. II. Mentiri. III. Minutias omnes consectari. IV. Probationes, quibus oftendere conatus sit Ecclesia regimen, non esse Aristocraticum, viris dodu nil aliud videri, quàm verbossificmas nugationes & delirationes. V. Omnem Bellarmini disputationem. quàd Monarchia sit omnium formarum respublica gubornanda optima, esse vino aqua mixto dilutiorem. VI. Et viro dotto indignissimam. VII. Ipsum Bellarminum hanc suam fententiam refeliere : cum cap. 3.

dicat 5

### Defensio Cap.9. Lib. I.

dicat; Monarchiam Ariftocratie & Democratia admistam, effe optimam Reipublica formam; non igitur optimam effe Monarchiam, vt in capite focundo decernitur. Sed Caluinista aduertere noluit, Bellarminum cap. 2. loqui de Monarchia simplici, vt opponitur Aristocratiz & Democratiz, itidem simplici, & absque circumstantiis consideratz: in tertio autem capite de Monarchia inclusis circumstantiis. Quo animaduerso, omnis euanescit antilogia & calumnia. VIII. Bellarminum ex duobus mendaciu inferre banc conclussionem: Ecclesia regimen effe Monarchicum. Videtur Sutliuius Danzo palmam mentiendi & criminandi præripere; & hanc tantam gloriam ex Lemanno lacu in Angliam transferre velle.

Danzus ait. primum Bellarmini argumentum este huiusmodi. Est opus aliquo capite ministe rialiin Ecclesia, ergo Ecclesia regimen est Monarchicum. Mentitur Danzus; argumentum hoc non est Bellarmini; sed refellens obiectionem quandam Caluini, dicit; Ecclesiam vniuersalem.cum sit corporalis & visibilis egere capite generali, & vno aliquo visibili summo iudice. licet Christum pro capite inuisibili habeat & agnoscat. Iunius nil aliud ingeminat; quàm illud sum: Negatur. Negatur.

Sibrandus Bellarmini probationem hoc fyllogifmo complectitur. Tantum funt tres regi minis forma; Democratia, Ariffocratia, & Monarchia. Sed Ecclefia regimen non est democraticum, neque aristocraticum; ergd Monarchicum. Nihil aliud respondet Caluinista; quàm anteaà se ostensum, Ecclesia regimen este Aristocraticum. Sed quàm erudite & feliciter hoc demonstrarit, vidimus suo loco.

Vt autem cognoscas, quàm Sibrandus sitin gignendis syllogismis feracis ingenij, etiam huncex prima Bellarmini ratione fyllogifmum exscalpit: Quod in politis eft optimum rogimen, illud etiam in Ecclesia est optimum regimen ; atque co Dem Ecclefiam gubernari voluit. Sed Monarchia eft optimum regimen in politia. Ergo & in Ecclesia optimum regimen eft Monarchicum , eog, Dem Ecclefiam gubernarivoluit. Respondeo, inquit Caluinista, maiorem non effeveram : Multa enim funt in politia optima : qua ne D quidem in Ecclefia funt licita. Vt, bominem facinorosum externa vi coërcere in politia est laudabile, & necesfariam, Rom. 13. in Ecclefia, est illicitum. Matth. 26. At Bellarminus non dixit; quod in politia. hoc eft, in Republica ciuili, est optimum regimen, hoc etiam in Ecclesia est optimum regimen; sed absolute asseruit, Monarchiam simpliciter speciatam esse optimum regimen, ac proinde cogitandum esse. Deum, Ecclesiasticum regimen voluisse esse Monarchicum, cum proculdubio non nisi optimum esse voluerit. Vbi autem tradit scriptura, in Ecclesia illicitum effe vim vi repellere ? Tametfi enim Sibrandus in Caluiniano Euangelio magnos pro-

dicat; Monarchiam Aristocratia & Democratia admi- A gressus fecit, vix tamen vsque adeo perfestam, effe optimam Reipublica formam; non igitur optimam effe Monarchiam, vt in capite secundo decernitur. Sed Caluinista aduertere noluit, Bellarmi-

374

Ait Sibrandus. Politiam administrare est regnare; Ecclesiam verd administrare, non est regnare, sed ferwire. Est feruire, non per subiectionem, sed propter obligationem, qua ij, quibus Ecclesiz gubernacula commissa sunt, subditorum commoda & vtilitates procurare obstringuntur. Quo intuitu rectte dixeris, etiam in politico regimine, regnare esse servire, cum politicus quoque Princeps, emolumenta crediti sibi populi przcipue ob oculos habere debeat.

VVitackerus in Controuersia sua de Pontif. Quæst.1. cap.2. multa fabulatur & satuatur de Monarchia, nec audet apertè, vt Sutliuius, eam Aristocratiz posthabere, memor, si rectè coniicio, se in Monarchia, non in Aristocratia degere. Itaque quod Sutliuius manifeste in scena, & coram tota cauea actitat; hoc iste facitlatens post siparium: Et post multa diuerticula tandem ait; Etiamfi Monarchicum regimen optimum foret , non fequi tamen , Ecclefiam Monarsbice regi debere. At curnon sequiturs Annon credibile eft, Christum modo optimo, præstantisimo. & excellentisimo Ecclesiam suam gubernari voluisse? Ait VVitackerus, inepte facere illos, qui ex Philosophorum sententiu docere ve Clint, quam formam regenda Ecclefia Chriftus prascripferit. Nemo hoc docet, ex Philosophorum fententiis; fed istudex Philosophorum placitis, hoc eft, exipfius nature dictatis, docetur, Monarchiam esse omnium Reipublicæ formarum præstantissimam, simpliciter loquendo: Et hoc posito, infert Theologus; hanc conclusionem : Ergo Chriftus Ecclefiz regimen voluit effe Monarchicum, quia credibile est optimum institutorem, non nisi optimam formam elegiffe.

Postea logodædaliæ suæ frænoslaxare incipit VVitackerus; & verbosissime declamitat; Cbristum seu scropturam esse omnium controuersiarum iudicem; nullum bominie iudicium esse infallibile. Deum esse audiendum, non Papam. Papam neminem continere in officio, imd omnia officia ab illo peruerei; Et si quæ sunt huius farinæ alia, triuio, quam literario gymnasio longe digniora.

Illud est festiuum; solum Christum esse Pasterem & Episcopum animarum nostrarum. Quorum ergo Episcopi & Pastores Anglicani sunt Episcopi & Pastores? Num corporum solummodo, non animarum? Nomen Pastori & Episcopi zquiuocè dici de Christo & aliis Pastoribus ac Episcopis; assentior, si VVitackerus non de orthodoxis, sed de Caluinianis & Lutheranis Pastoribus, Superintendentibus & Pseudoepiscopi hoc intelligat. Quàm verò regio professori turpe

**V**3 -

c ſt

Digitized by Google

## Defensio (ap. 9. Lib. I.

eft hoc mendacium. Ex Papistarum senten- A cum decem virginibus, cum patrefamilias, cum Rege tia, Papam cadem ratione Monarcham effe, qua Chriftui est Monarcha : Papam easdem partes gerere in Ecclefia,quas Chrift u gessit : Officium,quod Papa gerit, non aliud effe, quàm quod Chriftus géfsit.

475

Acuta eft & hæc VVitackeriana consequen-Chriftus est vnus ac proprius Ecclefia Catholica tia. Rex & Monarcha : ergo Papa est Monarcha Ecclesia improprim & alienw. Antecedens est Bellarmini; confequentia VVitackeri ; & idcirco illud verum ; hæc, falfa : nam Chriftus eft Monarcha vnus & proprius; sed inuisibilis, sternus, perpetuus; Pontifex est Monarcha vnus & proprius, sed visibilis; & supremo illi subiectus; cuius potestas cum vita terminatur, alio in eius locum subeunte. Nec Pontifex dicitur Monarcharespectu Christi; sic enim potius Vicemonarcha eft ; fed respectu subditorum in hac mllitante Ecclefia contra fpiritalia nequitia in caleftibus depugnantium.

Mendacium VVitackerianum eft, Bellarminum dicere, ideo Cbriftum effe vnum & proprium Monarcham Ecclefia quia Ecclefiam spiritualiter & inuisibiliter regit at moderatur. Exquo infert VVitackerus alia duo mendacia, nempe, Papam non effe Ecclefie Monarcham quia Ecclefiam vifibiliter non inuifibiliter regit. Item Christum, quando in terris affe-Babili specie degebat, non fuisse Monarcham Ecclefie. Sed hæc febriculosi Caluinistæ deliria sunt; non placita ex Bellarmini assertis dedua.

Porrò que contra hanc Bellarmini rationem, totamque de Pontificis Romani Monarchiam disputat Philippus Marnixius, nil opus attingere; quia Marnixius iste nihil aliud est, nifi Lucianus Belgicus, omniaridere & ioculariter subsannare docus; quem si in mortario contuderis, nil nisi iocos & dicteria de dictis melioribus expresserieris, vt dolendum sit, istum non vixisse antiquis temporibus, omnibus profectò mimis, parasitis, & scurris palmam præripuisset. Nihil ad eum vllus Plautinus Ergasilus, Gelasimus, Artotrogus, Peniculus. Fame periissent, adeo nihili & nauci cum hoc collati apparuissent.

Secunda Bellarmini ratio ducitur à similitudine, quam habet Ecclesia mortalium hominum cum Ecclesia immortalium Angelorum. In hacenim eft vnus fummus Princeps; ergo & in ista nostra. Danzus clamat esse fallaciam ab accidente; Confundi enim formam regiminis externam., cuminterna, que est Christi spiritus. Nihil est Danæo facilius, quàm quiduis diceres fiuead rem; fiue extra rem; nihil difficilius, quam probare. Num ideo confundit quis externam hanc Ecclefiz administrationem cum illa Angelica in cælis, vel vice versa; quia externam hanc per smilitudinem illius supernz illustrat ? Num & CHRIST v s regnum czlorum qui filio suo fecit nuptias, cum homine, qui canam magnam preparauit, cum sagena missa in mare, & omnis generis pifes congregante, & cæteris confudit, quia ab his omnibus similitudines seu parabolas pro regni cœlorum natura nobis declaranda petiuit?

Sutliuius oggrunnit, varia effe buim sopbista in boc argumento peccata ; nam primò certius cognoscitur ftatus Ecclefia bominum, quàm Angelorum, ridiculum est erge notum per ignotum probare. At licet hoc ita effet, tamen non propterea Bellarminus notum per ignotum probaret : sed summum, ertius per minus certum. Nam fi certior est status Ecclesiæ hominum, quàm Angelorum; est er-B go & iste certus, quamuis non tam certus ac ille: At non ideo ignotum est ; quod tam certum non est, quàm quiddam aliud. Deinde Bellarminus disputat cum illis, quibus non modò certius est Ecclesiæ regimen esse Monarchicum; sed quibus id ne certum quidem est: imò quibus certum est, Ecclesiæ regimen non esse Monarchicum. Iure igitur assumplit, tanquam quid, quod propter auctoritatem scripture & patrum his certius esse deberet; nempe, Ecclesiam Angelorum, regi ab aliquo vno principe Angelo infra Deum, monarchicè,

Obiicit Sutliuius, effe magnum discrimen inter bomines & Angelos : hos effeimmortales; illos, mortales; hos fimul effe creatos; bomines successive nasci. Hos varia habere ministeria ab bominibus aliena; esse immutabiles; cos semper vnam legem constantisime seruare; homines mutari & inftabiles effe : non ergo fieri poffe, vt homines gubernentur Monarchice, licet Angeli ita regantur. Nec quidquam deerat, quam vt Sutliuius diceret ; Homines effe bipedes ; Angelos nec bipedes, nec tripedes, nec quadrupedes. Homines constare duabus manibus, duabus auribus, duobus oculis, vno capite; bac omnia deeffe Angelu. Immani igitur interuallo distare bomines & Angelos, nec fieri posse, vt fi Angeli vni Monarche fubiiciuntur ; bomines quoq, vni principi subdantur.

Ait Sutliuius, nihil huc facere illud Apostoli, cum Hebr. 8. dicit , Sacerdotes deservire altari & vmbra caleftium : non enim sermonem esse de calefti Angelorum politia, sed de calestibu praceptu, qua Deus dederit Moysi in Monte. 1dem propemodum oggerit VVitackerus. Sed dormitaffe oportuit istos Caluinistas, quando hæc in chartam effutierunt; quia expresse loquitur Apostolus de Sacerdotibus, qui in tabernaculo Deo offerebant munera & facrificia; namistos dicit deferuire exemplari & ymbre celestium. Quid quxsoobstat,quominus per vmbram & exemplar calestium intelligamus illam externam Ecclesiæ antiquæ formam; in qua omnes reliqui ministri vni summo sacerdoti subiiciebantur, & ab eius nutu ac imperio pendebant, ad imitationem cælestium, hoc est, Angelicæillius Hie-

rarchiz

Digitized by Google

### Defensio (ap.9. Lib. I.

rarchiz sub vno principe in cœlis institutz?Probabilis prose est hac loci Paulini explicatio; tametsi non apodiaica, & prossu cuidens; pro qua neque à Bellarmino allata est. A sunt à praui perturbasionibus, ing, defideriu, qua bonum statum aut euersunt, aut corrumpunt, non abutuntur dignitate & potentia sua, vnde metuendum non esse tyraunidem degeneraret eorum Monarchia; Homines au-

477

Obiicit Sutliuius: Gregorium lib.4. epiftol. 12. ne verbum quidem vnum de Angelii facere, ant corum politia. Nelcio, qua Bellarmini editione vlus lit Sutliuius, Mea Ingolftadienfisin folio 1601. notat epift. 52. Quam fi Sutliuius confuluifiet, reperiffet vtique, quod fein epift. 12. non reperiffe quiritatur. Oggannit Caluinifta. Bernardum non dicere; effe candem politiam noftra Eccleste, & Angelorum. Nec Bellarminus dicit, Bernardum hoc affirmare; fed iftud : Ecclestiam militantem nominari in Apocalypfi nouam Hieru/alem; quod ad exemplum cœleftis illius ciuitatis inftituta & conformata fit. Quod Bellarmino ad confirmationem argumenti fui fufficit.

VVitackerus clamitat : Gregorium & Bernardum sepius sequi commenta sui cerebri, sine austoritate verbi. Neruosa solutio; quianititur austoritate verbi, sed Caluiniani, cui solenne, conuicia in sançtos Patres vibrare, idq; ex sui cerebri phantasmate, sine verbi cœlitus delapsi austoritate. Luciseri similem esse, Austore Gregorio, qui nomen Monarche dessett; credam, cum in Gregorio legero; & credam, non sine glossa.

Oggerit VVitackerus: Colligi quidem ex Grego rio Angelos effe potestate impares; at non vnum effe inter Angelos summum Angelum. Sed VVitackerus non C debebat verberare auram, sed attendere, cui probando Bellarminus fanctum Gregorium produxerit, non enim alio fine hoc fecit, quam vtostenderet, gubernationem Ecclesiz militantiseffe fimilem Angelicz Hierarchiz: Idem, & non aliud, euincere voluit auctoritate B. Bernar disnon autem illud: quod Bellarmino affingit VVitackerus; vnum effe fupremum Angelum, qui cete rn omnibus presit. Nam hoc postea aliunde osten dit Bellarminus. Quocirca impostorem agia VVitackerus, cum Bellarmino tribuit, quzipfe ex Caluiniano suo cerebro extudit: Calumniatoris autem partes egregiè suffinet; quando expostulat cum Bellarmino, quòd non protulerit Patres Bernardo & Gregorio antiquiores : & hoc ideo D factum criminatur, quòd nullus inter antiquos de tam putido commento fomniaverit. At cui no fat antiquus D. Gregorius, ei, suspicor, ne antiquissimum quidem satis antiquum fore, Si quis vel ex primo szculo proferretur, quid aliud diceret VVitackerus, quàm quòd paulò pòft occinit? Fides noftra non ex bumanie, sed diuinie testimoniie pendet.

Scd en fubtile VVitackeri argumentum; tametfi nihil ad Bacchum, cum Bellarminus necdum agat de vno Angelorum principe & Monarcha, fed tantúm generatim de fimilitudine, quæ est in Hierarchiæ Ecclefiasticæ & Angelicæ gubernatione. Angeli, inquit VVitackerus, liberi ftatum aut euertunt, aut corrumpunt, non abutuntur dignitate & potentia fua, vnde metuendum non effet, ne in tyrannidem'degeneraret eorum Monarchia;Homines autem peruersi sunt natura, & superbo ingenio praditi: ergo licet inter Angelos vnm reliquis omnibus Monarchice praeffet, haud fequeretur, idem in Ecclefiaffico regimine contingere. Respondeo, hoc argumentum non magis pugnare contra Ecclefiasticam Monarchiam ac contra politicam. Nam fi fuperbia humani ingenij, & periculum abusus ac degenerationis in tyrannidem obstat, quò minus Monarchia locu in Ecclesia habeat, obstabit etiam, quò minus ei in Republica ciuili locus relinquatur, cum arrogantia dominandi, abusus & tyrannis vbique fint intolerabilia, & fummopere fugienda Quod fi his periculis plerique mortalium minime absterriti fuerunt, quò minus Monarchiam czteris politicz Reipublicz formis præponerent; causse nihil est, cur metu huiulmodi periculorum Monarchiam ex Ecclesia eliminent.

478

Vociferatur Sutliuius & vnà VVitackerus, non poffe probari,quod dicit Bellarminus; vnum Angelum cateru omnibus aut olim prafuiffe, aut nunc praese. Hæc enim nec scripturam, neque Patres tradere. At duobus hisce Caluinistis non puris, oppono Caluinistam Puritanum Iunium, qui hic ista. Etf boc controuerti potest, tamen ne opinioni recepta nos de industria aduersari puter, vitro cocedimus. En quam liberalis Iunius; quàm verò parcus & restrictus cum VVitackero Sutliuius ex eadem Caluini schola discipulus: qui tam temerè opinioni, vt Iunius vocat, recepte fese opponit. Cui fat verifimilitudinis conciliat Bellarminus ex capite 40. lob, vbi Bebemoth, id eft, Diabolus, dicitur principium viarum Domini. Et ex cap.14. Isaiæ, vbi Diabolus comparatur Lucifero stellæ candidisimæ, &c. Obiicit Sutliuiùs. Non jequi, Behemoth est figura Diaboli, ergo Diabolus omnibus Angelis præest. Hanc consequentiam non texuit Bellarminus, fed Diabolus, hoceft, ille, qui Bezz petulans talum niator & conuiciator núncupatur. Nam Bellarmini argumentum fic instituendum effer; fi quis candidus Theologus, & non futilis lædorologus effet. Per Behemoth apud lob intelligitur Diabolus, & quidem is, qui principium viarum Do mini, hoceft, qui omnium excellentifsimus erat: ergo iste ante lapfum Angelis przerat: quia zquum est, vt omnium excellentissimo ceteri subiiciantur.

Obiicit Sutliuius: Neque banc confeguentiam valere: Diabolus fignificatur apud Ifaiam per Luciferum, fellam lucidifimam & pulcherrimam; ergo ille Diabolus, quicum boc fiella comparatur, reliquis Angelis ante lapfum imperauit. Cur non valet hæc confequentia?' cur faltem verifimilis cenferi nequit; accedente præfertim fanctorum Patrum & onfenfu? Nam quod Iunius ait, & Sutliuius tjuoque innuit, aliud effe capus focundum ordinom nature cuiuf-

4 que

### Defensio Cap.9. Lib.1.

**sia: Angelorum,**qua Angeli.caput effe poffe bunc vel illum ordine naturali ipforum: At Angelorum, qua Ecclefia ele-Eta funt, caput effe Christum in ordine gratia, qua electi funt : & patres de capite fub priore capitie confideratione locutos; non fub pofteriore; id nihil eft; nam Bellarminus non vult primum Angelum fuisse caputAngelorum in ordine gratiz, quali vt vigor à capite in catera membra defluit, fic gratia ab hoc lupremoAngelo in inferiores deriusta fuerit:quia gratiam & gloriam dabit Dominus: Sed vult; hunc Angelum, qui natura sua caput, hoc est, przitantissimus omnium aliorum erat, fuisse tiam caput Angelorum, quoad przlationem feu przfidentiam; Decet enim, vt vbi ordo aliquis est; sicut proculdubio in Angelorum ordinibus fum- 🖪 mus ordo est; ibi is, qui omnes gratiz & naturzdotibus 20 ornamentis antegreditur, omnibusitidem przsitacimperet: deque hac przsi dentia loquuntur Patres, quorum dica quzdam clariota funt, quàm vt Iunianis nebulis inobscurari queant: vt cum Isdorus dicitlib.t. de fummo bono : Prim creates exflitit ordinis pralatione, non temporie quantitate. Et loquitur de præcipuo Angelo, qui post ruinam per antonoma fiam Diabeli nomen fortitusest. De quo ibidem Isidorus. Primatum babuisse inter Angelos Diabolum. ex qua fiducia cecidit, ita vt fine reparatione liberetur: cuius pralationis excellentiam Propheta bis verbis an nunciat : Cedri non fuerunt altiores illo, &c. An non expresse loquitur Isidorus deprimatu prælatio- 🕻 ficij , principem ordinu facere : non (equi autom; Diabolus nis?

479

Bedaquoque in cap.40. primum vocat. Quis primus, nisi qui aliorum caput? Sanctus Gregorius homil.34. ait cum cunctie' Angelerum agminibus pralatum effe.& lib.32. Moralium cap. 24. alias 18. Deum hunc Angelum fecisse reliqui eminentiorem. Quid hocest; nisi eum constituisse aliorum caput? De hac primatus eminentia ait vaticinatum Prophetam Ezechielis 31. Cedrinon fuerunt altieres, &c. Addit; reliqua Angelorum agmina huicprimo Angelo, nec prelato: nec equata. Addit, cum effe prelatum cateru legionibus. Reliquam Angelorum multitudinem fuisse ei suppositam. Illum fub se positas babuisse supernorum spirituum legiones. Eiuídem primi Angeli statum vocat S.Gre-D gorius celfitudinem principatus: ipfum autem; pralatum Angelie Angelum. An non hæc om nia fignificantillum primum Angelum fuissereliquorum caput? non folum quoad naturam, fed & quoad przsidentiam & przlationem?

Tertullianus quoque libro 2. contra Marcionem cap.10.nominat illum Angelorum eminentißimum;ad quem omnia pertineant; qua Ezech.28. qualiad principem Sor pronunciantur : Iubetur Propheta sumere planctum super principem Sør feu Tyri. & tamen, Tertulliano tefte, in perfona principie Sor seu Tyri, ad Diabolum pronunciatur, quidquid huius expostulationis & quasi obprobrationis in co capite habetur: Fuit igitur & ipfe

que in suo genere, & aliud secundum ordinationem gra- A princeps seu Rex; quandoquidem, tanquam ad principem seu regem, expostulatio cum illo per Prophetam instituitur.

Quocirca fatis admirari nequeo frontem Iunij, qui scribere non erubescit, sententiam, quam ei tribuit Bellarminus, non effe Tertulliani; fed ipfi affingitur, inquit. Continuisset se lunius ab hac tam præcipiti affeueratione, fi Tertullianum vel obiterinspexisfet.

Ait Iunius, banc Patrum opinionem de primatu vnim non effe ab auttoritate Scripture, fed ex opinione. Quasi verò Tertullianus, S.Gregorius, Beda, Isidorus, alij non muniant hanc suam sententiam testimoniis scripture ex Ezechiele & Isaia. Quod Caluinus Gentili dixit in refutatione prothescon; Tibi verò non adeò facile erit folo virulente lingue tue flatu totum fanctorum chorum euertere : hoc & lunio diaum volo:nam licet Patres fine Scripturz testimoniis hoc affirmarent; illis par effet credere, non tibi. N*am fi tibi plu*, quàm illu omnibul nos fidem putas babituros, temerarium est: Cognolces, opinor, tua verba prolata in Samosatenianum quendam in libro tuo de Trinitate) h plus à te reritatu effe, quàm ab illu putas, non potes profetto, quin etiam impim audias. Quis enim ita defipit, ve tam mul tos viros praclaros timentes Dei , amantes veritaris , ftudiofos Scripture, omnig inftrumento, quod opus est. municifimos, nibil ad piesatem credat (apuiffe; vnum te àva vuner Lyncen oculis omnia peruidiffe?

Ait lunius : Bellarminum falli; & exprincipe malefuit princeps maleficij, ergo & ordinu : nam etiam maneipiis interdum contingere, vt principes fint maleficiorum, & principatum non obtineant. Parum abest, quin Iu nio regeram id, quo ipfeSamofatenianum fuum perculsit : Te quidem aut infigniter ignarum, aut naui ter impudentem oportet effe, dizerit quispiam, qui de re **bus non lectic , ac ne v**ifis quidem, pronuncies tanta auda cia; aut fi forte viderie, tam proterne aufis affirmare. Quid enim euidentius, quàm Patres & Scripturas loqui de principatu illius Angeli ante laplum; qua principatus przeminentia iplo primo suo ortu insignitus fuit, eaque claruit vsque ad fuam & fuarum affectarum ruinam ! Et licet postea etiam primus fuerit, atque adeo princeps maleficij;ante tamen, quàm per superbiam & elationem mentis à Deo recederet; princeps Angelorum fuit; vt diserte patres testantur; & aperte ex cap. 28. Ezechielis, & ex 14. Ifaiz colligitur.

Sutliuius mentitur, testimonia Cyrilli, Hieronymi & Augustini, à Bellarmino citata este aliena à proposito; neque enim propterea probari Luciferum reliquis Angelis præfuisse, quia isti dicunt; eum Diabolum effe, hoc eft, per Luciferum apud Isaiam Diabolum fignificari. At Bellarminus minime voluit hoc ex testimoniis przdiaorum Patrum euincere; sed istud duntaxat. Per Luciferum apud Isaiam intelligi Diabolum; Hoc polito vlterius progreditur hunc in modum.

Non

### Defensio (ap. 9. Lib.I.

C

lucifero, hoc eft, stellarum maximæ & pu!cherrimz, sattem quoad apparentiam & vulgi opinionem; quàm, quia vt hæc stella inter alias primatum tenetific & Diabolus ante cafum primas tenuit inter Angelorú choros,& hoc etiam probat Bellarminus auctoritate S. Gregorijlib.32. Moralium, vbinouem illos lapides, qui apud Ezech.28.quibus primus Angelus veltitus fuific diciturs interpretaturnouem Angelorum choros, qui hunc Angelum, tanquam principem suum, circumsteterint.

481

Vociferatur Sutliuius, Gregorium non dice re, nouem Angelorum choros circumstetisse illum Angelum, tanquam luum principem; led ipsum fuisse en opersum, quia cos quasi vestem ad orna-B mentum babuit.' Nec Bellarminus dixit, hzc, quz protulit, effe ipla D.Gregorij verba: neque enim. verba annumerare voluit, fed fenfum : qui alius non est, quàm quem Bellarminus expoluit, nam primum illum Angelum tenuisse super cæteros, principatum,S.Gregorius apertissime suprà no semel affirmarat, vt ante vidimus: postea dicit, hunc primum Angelum fuisse nouem Angelorum choris opersum. Quz eft hzc opersio, feu quale hoc operimentum; nisi Angelorum circumstatio, qua hunc circumuallabant? Qua de caussa, nis quia corum princeps erat? Ethzcipla circum statio indicatur à S. Gregorio, etiam illis verbis: quia eos (nouem Angelorum choros) quafi veflem ad ornamentum babuit: vestis profecto homini circumadiacet: eumque circumdat: fiautem reliqui Angeli fuerunt primi illius quasi vestes ad ornatum, quis non animaduertit, illos ei fuisse fubiectos,&inferiores?An non vestes subiiciuntur ei, cuius funt vestes?

Subdit S. Gregorius de primo Angelo: Quorum (Angelorum ex nouem choris) dum claritatom transcenderet, ex corum comparatione clarior fuit. ergo alij inferiores ipfo erant, eumq; circumftabant, vt ex oppositione mutua, sublimitas &maiestas eius supra cæteros magis eluceret.

Iunius intonat: Has S. Gregorij & aliorum Patrum interpretationes nec veras nec proprias effe. Nam locus Iobi, inquit, de elephante agit belluarum principe ; (ecundus ex Esaia , de rege Babylonia ; tertius ex Ezechiele, de rege Tyri. Patres autem vera, & propria locorum fignificatione abludentes, dixerunt ifta allegorice, atque allegoriam vnam, de re vnæßeciatim diftam ad alte ram transfulerunt. Allegorica interpretationes, sinon (unt loci propria. & deftinata, nihil omnino probare poffunt. At vt hzc omnia allegorica effent; fenfum tamen sanctorum Patrum nobis patefacerent, nimirum, iudicio eorum, fuisse vnum Angelum, qui reliquorum dux & caput effet; Deinde, cum eiusdeloci in scripturis possint este plures literales fenfus, velib.3. primi Tomi Defenfionis diximus; mirum videri non debet, fi loca illa Iob, Isaiz & Ezechielis, etiam litteraliter, de Diabolo accipiantur, vt factum videtur à Patribus. Imò

Non aliam ob caussam comparatur Diabolus | A quando sub & in persona alterius aliquid dealiquo dicitur; non minus in illum dicitur, quam in eum, qui eius quafi personam gerit.

482

Inuerecundior eft VVitackerus, qui criminatur falfum & ridicalam effe, affirmare, per BehemothDiabolum fignificari. Et hoc dictum yult bona cum Gregory venia. Ne dubita; mitis semper fuit S. Gregorius. Impudentiætuæ proculdubio potius miseretur, quàm indignatur. Sed cur tibi falfum & ridiculum, quod tantus vir tradidit? Quia Behemoth, de quo Iob, comedit herbam, ficut bos; & lumbos;offa.neruos, caudam babet; Sed borum nihil comperis Diabolo. Trade te, oro, in disciplinam fanctissimi Gregorij. Inuenies, quomodo hzc omnia in iplo Cacodamone, tametli tropice, inuenias, Ait VVitackerus, non multum valere, quod patres Ifaie 14. per Luciferum intelligunt Diabolam. Tantum hoc valet, ve valorem eius tuis calumniis nunquam fis labefacturus; & multo minus hoc tuo mendacio, cum feribis: Hieronymum in cap. 14. 1/aia per Luciferum intelligere Regem Babylonu; ac prainde Hieronymum perperam à Bellarmine citari. At cedò Caluinista; num per Luciferum solum Regem Babylonis intelligit, sanctus ille Pater, excluso Diabolo, & cafu eius? Vt dura tibi frons fit, vix mmen tam duram fore credo, vt id absque ambagibus afferas, cum mens & verba Hieronymi fint clarifsima.

Ait Sutliuins : Ve consederemm, Lucifernm reliquie Angelu prafuiffe parum tamen boc bonorificum effet Pontifici Romano eum exemplam (ue prelationis à Lucifero petere : & Bellarminus boc loco planè preuaricatus videtur, qui Pontificom fuum Lucifero, & Dixbolo, quem germano modo imitatur,in Monarchia Ecclefiaftica fimilem faur. Hic iterum approbo facum Beza, qui Sutliujum petulantem salumniatorem & conusciatorem appellauit. Verè enim talis est; quid enim hoc responsum eius aliud est, nisi calumnia & lædoria? Quia Pontifex Romanus non habet pro exemplo suz Monarchiz Luciferum in Diabolum malitia fua transformatum, & ex Angelo lucis Angelum tenebrarum factum; fed prout verfabatur in gloria & magnificentia, quz Ifaiz 14.& Ezechielis 28. accurate describitur: Itaq; à Luciferi hoc modo speciati Monarchia argumétum ducit Bellarminus ad Monarchiam Ponuficis; Eftne hoc Pontificem Diabolo similem faceres Ne ipse quidem Diabolus hoc affirmarit, pudentior hac in re Sutliuio.

Obiicit Sutliuius, Scholasticos docere Luciferum non ex supremo, sed ex inferiore Angeloru ordine fuisse. Aut loquitur Sutliuius de omnibus Scholasticis, aut de aliquibus: si illud: palam mentitur;nam plerique & przcipui Scholaftici,& in his S. Thomas I.p. q.63.tradunt, Luciferumex supremo Angelorum choro fuisse. Si hoc: cur nullum particularis orationis fignum adhibuit! Neq; verò ægrè feret, fi Bellarminus, & nos cum illo, paucos multis, & ignobiliores nobilioribus posthabeamus.

Ait

### Defensio Cap.9. Lib.1.

patum obtinere S. Michaëlem, & probat ex cap. 12. Apocal.vbi dicitur, Michaël & Angeli eins. Petulans calumniator Bezæ Sutliuius hoc spiculo in Bellarminum fe infert: Perinde facit, quasi nobis fomnium narraret fuum. In verbüenim Ioannü nullum est buius coniecture fundamentum. non enim de omnibus angelu loquitur; sed de iu, qui cum Michaële aduer sus diabolum depugnarunt. Praterea,per Michaelem hoc loco nonnulli intelligunt filium Dei. Atomnes Angeli, qui non cecidêre, pugnarunt contra Luciferum & asseclas eius; omnes enim pessimis machinationibus progloria Dei constanter se opposuerunt. Num tu censes vllum fuisse tam residem, qui pro conditoris sui maiestate tuenda, non ceperitarma? Forfan existimas aliquos prælij il-B lius velut otiofos spectatores fuisses vt viderent, in quam partem victoria inclinaret. Quare Sutliuianum mendacium est, nullum huius sententiz in verbis Ioannis esse fundamentum. Cur enim nominatur Michaël, nisi quia Dux & Princeps cœlestium illarum copiarum erat? Nam quod Sutliuius obiicit, quofdam nomine Michaëlu intelligere filium Dei, id nec proprium nec literale eft.

483

Porro inter quoldam eft etiam VVitackerus; qui hoc acutissime probat. I. Danielu 12. intelligitur nomine Michaëlis Deus seu filius Dei, ergo etiam Apocal.iz. An non egregia probatio, quz ab incerto ad incertum, & ab co quod negatur, ad id quod negatur, procedit? II. Apocal.i9.v.11.vi- C dit loannes cœlum apertum: Et ecce, inquit, equm albu ? & qui fedebat fuper eum vocabatur Fidelin & veraz, & cum iustitia iudicat, & pugnat: Sed iste eques & pugnator non est alius,quàm Dem;ergo Apocal.12 per Michaëlem cum Dracone pugnantem nemo alim intelligisur, nifi Deus. An non conclusum fortiter & efficaciter?Homilie in Apocalypfin, ex quibus VVitackerus nonam citat, non funt S. Augustini, fed Tyconij Donatista, vi monent viri doci, & in his Ribera noster prolegom.in Apocalypsin.lntelligit ille quidem per Michaëlem, Cbriftum; fed impropriè.

Ait Bellarminus, in officio Ecclefiastico S.Michaëlem disi prapositum paradisi & principom calostis militia. Hic iterum Sutliuius artem suam sachitat : Inopte', inquit, allegatur Ecclesiasticum officium, quia refertum est innumeris inoptis & mendacis. Sed ex his innumeris si vel vnum annumerare calumniator cogeretur, proculdubio in primo numerandi conatu deficeret, nisi tam crass este velimus, vt ineptias & mendacia este nobis persuderi sinamus, quidquid inepti isti & mendaces pro talibus traducunt.

VVitackerus verbosè accufat officium Ecclefiafticum, quafiea, que Christi sunt. Angele transcribat, & ex Angele Christum, & ex Christe Angelum faciat. Nec capere potest, quomodo Michaël poffit falutari caput, hoc est, princeps Angelorum, fine prziudicio Christi. Verùm hæc & fimilia nil

Ait Bellarminus: post casum Luciferi, princitum obtinere S. Michaëlem, & probat ex cap. Apocal.vbi dicitur, Michaël & Angeli eius. Petuas çalumniator Bezz Sutliuius hoc spiculo in Ait Bellarminus: post casum content of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se

> Iunius obiicit : Incertum effe, num Michaël Angelorum princeps demum post aliorum ruinam factus fuerit, potuisse enim fieri, vt Michaël vniuersitatu Angelorum princeps fuerit inde à creatione, & bonorum princeps permanserit; diabolu verd in ipso lapsu. & inde à lapsu printipatum malorum tenuerit. Nec Bellarminus hanc de successione S. Michaëlis in principatu sententiam, vt omnino certam & exploratam, attulit, sed vt Scripturis consentaneam, & à fanctis Patribus affirmată; nempe, eum Angelum omnium supremum ac caput fuisse, qui cecidit, & alios secum in perniciem traxit. Hac sententia posita, fieri non potuit, vt S. Michaëlà primo suo conditu princeps omnium Angelorum exstiterit.

> Cæterum fiue hoc, fiue illud acciderit, Bellarmino fatis eft, ita Angelorum vniuer fitatem primitus ab auctore suo informatam instructamés esse, vt omnes vni capiti & principi subiicerentur non modò, qua Angeli, vt agnoscit & concedit quoque ipse Iunius; sed & qua erant Ecclesia quædam electa & triumphans; Nam fupremus ille Angelus, vtique in Ecclesia illa electa Angelica caput & princeps erar; ergo & illius Ecclefies quid enim aliud eft Ecclesia illa, quàm Angelorum beatorum cœtus & collectio? At Chriftmest caput Angelice Ecclefie : ergo nullus Angelm : Refpondeo negando consequentiam : quia Christus ví Deus & homo, eft caput supremum: Angelus caput sub supremo. Nihil est autem absurdum in eadem Republica esse duo capita, quorumalterum alteri fubordinetur.

> Negat Iunius vllum Angelum recté dici prapofitum paradifi. Negat item fatis piè S. Michaëli, 2liisque Angelis nonnulla tribui, quz in officio Ecclefialtico, in folenni S. Michaëlis fefto leguntur. At merito non indignabitur Iunius, fi vniuerfalis Ecclefiz confuetudinem vnius vel plurium Caluinistarum iudicio anteponamus. Credibile enim est Ecclefiam melius nosse, qui tituli S. Michaëli & allis Angelis competant, quâm Caluini sectores; ex quorum numero Sibrandus hunc syllogismum quasi ex fensu Bellarmini confectum, apportat.

> Quemadmodum inuifibilis beatorum Angelorum Ecclefia in calo adminifiratur, ita etiam vifibilis bominum in terra Ecclefia adminifiratur. Sed inuifibilis beatorum Angelorum Ecclefia in calo adminifiratur per vniuerfalem prapofitum, prater Chriftum. Ergo & vifibilis in terra militantium Ecclefia debet prater Chriftum per alium vniuerfalem prapofitum adminifirari. Mox, abfoluto fyllogifmo, impigrè mendacia fundere incipit; quæ iam in Sutliuio profligata funt: Sutliuius enim diligenter in fuam farraginem Sibrandicas pfeudologias, alogias & cenologias transcripfit.

> > Nequeo

Nequeo tamétacitus præterire hanc Sibran- A |angustis finibus circumferipta fuerit, progressu di fubtilitatem.10b.40.dicitur de Behemot: Ecce Bebemot quem feci tecum, berbam tanquam bos comedet: fed diabolus ante lapfum non erat iumentum, quod berbam comedebat ; ergo qua in illo capite dicuntur , intelligi nequeunt de supremo Angelo, qui pòst in Diabolum per malitiam fuam euafit. Subtilifsimum & prorfus Sibrandicum argumentum : cuius acumen tum demum digne admiraberis, fi ex lib.32. cap.10. & ex lib.33. cap.1. Moralium S. Gregorij discas fani nomine defignari voluptates & vitia carnis, quibus Behemot, hoc eft, diabolus æquè inhiat & faginatur ac bos fæno. Sed hac Behemotica & fænca subtilitate beauit nos iam supra VVitackerns

485

Tertiam rationem pro Monarchia Ecclefia- B flica sumit Bellarminus ex Ecclesia veteris Teftamenti, in qua femper fuit vnus, qui omnibus præerat. Sutliuius huic argumento nihil reponit, nisi criminationes & mendaciloquentiam. Vt, bec argumentum nulle alio fundamente niti, nifi infigni Bellarmini ignorantia in populi Ifračlitici politia; fummam enim potest atem fuiffe penes Sanedrin collectum ex principe & fenioribus populi. Hoc Talmudiftas, boc Sigenium; bec alios decere. Etiam ifto tempore fumma potestas iudicandi negotia Ecclesiastica est penes Concilium generale collectum ex Episcopis & Pontifice fummo; & tamen Ecclefiæ regimen dicimus esse præcipuè Monarchicum:quia in cœtu Episcoporum non nisi dependenter à Pontifice potestas summa refidet. Idem factum C cogita in veteri Testamento. Vbi & in Concilio, & extra Concilium princeps facerdotum;dux & caput omnium aliorum iudicum erat.

Nec obstat, Iudices in fingulis ciuitatibus constitutos fuisse, vt mandatur Deuter.16. quia nunc etiam in variis ciuitatibus sunt Concilia & confiftoria Ecclefiaftica ; omnia tamen vni fummo principi, Romano Pontifici, subiecta: & a fingulis ad hunc conceditur appellatio, quemadmodum olim apud Hebrzos concedebatur à particularibus iudiciis ad vniuerfale illud Sanedrin.Abiathar autem fummum facerdotem, iudicauit Salomon non tam vt Rex, quàm vt Propheta; de quo alibi. Quam formam Reipublica posterioribus seculis Iudzi amplexi fuerint, pa- D rum moramur, quia de ca loquimur, quz ante Chriftum fuit.

Ait Sutliuius: Ex duobus alin capitibus idem argumentum Bellarmini nullum & inualidum oftenditur. Primò : Faciliu: est , vnum bominem vnius gentis , quàm totim orbh Ecclefia praeffe : non ergo fequitur ; fi fummm facerdos Iudzorum Ecclefiz prafuit , vnum debere nunc toti terrarum orbi praeffe. Idem occinit VVitackerus, & quidem verbolissime. Respondeo, facilius esset, si ille noster vnus toti orbi per se, sine administris, przesset. At non przest hoc modo per fe toti terrarum orbi, fed per alios, quos fibi in gubernatione adjutores adsciscit. Et quamuis aliquando, ipía etiam Hebrzorum Eccleíia, tamen temporis, latissime per mundum diffusa eft:ita vt Act.2. dicatur : Erant autem in Hierufalem babitantes Indei, viri religiofi ex omni natione, que (ub celo off. Et tamen huic tam fusè disperso Ecclesiæ cœtui, disperso, inquam, etiam ante Christi Domini passionem, & synagogæ abrogationem, facile præerat vnus Pontifex seu sacerdos summus;ergo & nunc Ecclefie Catholice per difiun-Aissimas & remotissimas orbis terrarum prouincias propagatio & diffusio non obstabit, quo minus facile ab vno summo pastore, interuentu ſubordinati ministerij, gubernari & administrari queat.

486

Ait Sutlivius: Eriam fine vno Monarcha vnitatem Ecclesia feruari poffe. Sed num tam commode, expedite & feliciter? Ait, vnitatem Ecclefia non feruari ob vnum Monarcham, fed quando vnisas fpiritus feiuatur. 👉 vnus Deus colitur, & vna fides retinetur, & omnes denig in vna veritate fecundum Apostolorum doctrinam consentiunt. At vt hæc omnia obtineantur, quid aptius,&accommodatiuseft, quàm vt fit vnus princeps, à quo omnes dependeant, & qui om+ nes de fide exortas controuersias infallibiliter definire ac decidere possit?

Est autem perquam ridiculum, hoc VVitackeri deliramentum. Christiani ex remotisimis regionibm, puta ex Indiu, Sinu, Iaponiu, non poffunt adire Pontificem Romanum quoties lubet: imò quidam vel potius plerique corum nunquam possunt, ergo Romanus Pontifex non/est tam longe di-Rantium caput. Hoc argumento efficiet Caluinista, Regem Hispaniz non esse caput Politicum corum, qui in Infulis Philippinis, in Moluccis, & alibi in remotissimis prouinciis degunt; quia plerique corum nunquam , tota vita fua , poffunt adire Regem Hifpania. Si Caluinista dicat, sufficere vt adire possint Regis ministros: idem & à nobis nostro in proposito sibi responsum arbitretur.

Occinit Sutliuius : Non ita etat vetu Teftamen. tum figura noui, vt vniuerfa Ecclefia veteriu difciplina in Ecclefiam transferenda fit. Habuit enim vetu Teftamentum templum vnum, factificia plutima, Sacerdotum, & Leuitarum ordines , facrasy, coremonias, & leges, que ad Ecclesiam Christi nullo modo pertinent. Neque dixit Bellarminus, ita vetus Teftamentum fuisse figuram nouisvt ea quz in veteri gerebantur, omnia determinate in disciplinam Christianz Ecclesie transferenda & transcribenda fuerint; sed omnia, quz gerebantur in veteri Ecclesia przfignificasse, faltem generali ratione, id, quod gerendum erat in noua: cum igitur in illa fuerit summus facerdos, qui reliquis omnibus iura dabat, &, vt princeps przerat, quid ni & hanc eius Monarchiam crederemus fuifle typum Monarchia in Ecclefia Christiana instituendz?

Nam quòd Sutliuius ait; illud Apoftoli 1.Corinth. 10. Hac omnia contingebant illis in figura ; non intelligi de czremonialibus, fed de moralibusi

### Defensio Cap. 9. Lib. 1.

isse typum & figuram corum, quz in Christiana Ecclesia gerenda erant, anile est delirium ex rudissima quadam ignorantia prosedum. Quis enim, preter istum, tam hebes est ac stolidus, qui nesciat legalia ilta sacrificia Ecclesia veteri vsitata; fuisse typum & figuram facrificij Christi aliquando in cruce peragendi?vt taceam alia legalia priscz Ecclesiz instituta, quzomnia futurorum fuerunt vmbra: An hæc facrificia non erant cæremonialia? Erantne moralia fecundum illas circumstátias, cum quibus diuinitus fuêre præscripta? An non, que in lege erant moralia. Christianos quoque obligant, non quidem ex vi legis Molaicz, sed naturalis, vel nouz illius, quam Christus Redemptor noster tulit?

487

Oggannit Sutliuius. Iam ceffaffe vetere s illas vmbra & figura. Cessarunt, sed num ideo cessauit id,quod abumbrabant & przfigurabant? Defiit Manna, desiir agnus paschalis. Num ideo desiir Euchariftia? Desiit summus Pontificatus legalis feu Aaronicus, desiit, inquam, in se, sed non in figurato suo. In hocenim durat & durabit vsque ad confummationem szculi; frustrà circumla. trantibus & circumfrementibuts hæreticis canibus.

Mentitur autem effrænate prorlus & intolerabiliter Sutliuius, cum hæc de Bellarmino effutit. Bellarminus non tantùm aquitatem moralem, qua ceremoniu admista erat, seruari postulat, & ad ceremoniasalludit;fed vniuerfum vetwTeftamentum (T ceremo-C nias iam pridem abrogatae refitui;vult.Idcirco.vt Aaron erat fummu olim facerdos; fic nunc fummium effe debere facerdorem, autumat. Quid non ausit hic homo, qui tam profligate in publico omnium eruditorum consession mentiri audeat? Vbi enim vel minimo indicio istud, quod ei Caluinista imponit, Bellarminus infinuat?

Iunius hanctertiam Bellarmini rationem effugere nititur distinctione figura, cam enim dici equinoce: vn am effe, quam vocamus exemplum; alteram, propriam fiue destinatam, que embra vel typus dicatur: Ex figura prioris generis nibil concludi neceffariò ; ex figur s propria, optime concludi id reuera effe aut fore, quod fi guratum est. Summum Pontificem olim in veteri Tefta mento fuiffe typum & figuram propriam venturi Christi. D vel vmbram legalem fuiffe, cuius corpus est in Cbrifto. ergo aut fummu Pontifex leuiticus, inquit Iunius, est adbuc ex lege , & Chrift w nondum exhibit w ; aut Chriftus est exhibitus. & vmbra illa discessit, cuius corpus est in Chrifto: Coloß.2.7. Hebr.7. & fegg. Nam propterea fummu facerdos in lege Staxpittude vocabatur vnetus, Leuit. 3. Ó paßim.

Hzcomnia tot anfractibus inuoluta, friuola funt& merz vmbrz. Nam fiue figuram voces exemplum seu exemplar; siue ei id, quod possidet, nomen relinquas, figuramque nomines; fiue aliquo alio vocabulo indigites; semper habet aliquid, quod fibi respondeat tanquam repræsentatum repræsentanti:vnde fi Pontifex veterisTe-

hoc eft, non caremonialia, led moralia duntaxat fu- A Itamenti fuit figura, alicuius rei gerendæ vel instituendz in nouo; vel si fuit exemplum seu exemplar, ad cuius conformationem aliquid faciendum & delineandum erat in Christiana Ecclesia,oportet; vt ei aliquid in Christiana Ecclefia respodeat. Respondet illi Christiu, inquit Iunius, & cum illo VVitackerus, sanguam capus Ecclefia. Non abnuo. Sed num solus Christus / Annon typus ifte, vt iple in fe erat visibilis, habere debet repræsentatum seufiguratum quoddam visibile, hoc eft, visibilem summum sacerdotem, qui femper in Ecclefia przfens fit, & ab omnibus audiri & adiri queat? Nam ne vno quidem verbulo probant Iunius & VVitackerus, Pontificem illum in veteri lege visibilem, & semper pre-B sentem; non fuisse typum nostri Pontificis visibilis & in Ecclesia semper præsentis; sed vbi omnia attentius inspexeris, futilem & omni ratione destitutam vaniloguentiam deprehendes: vt& in his, quæ lunius annotat ad hoc Bellarmini affertum : Difficilius feruari vnitatem in maiore multitudine quàm in minore; & maius periculum effe, vbi funt plures boftes fidei, quàm vbi funt pauciores. Hic Junius, vt tenebras soli obducat, confugit ad rationem (cu proportionem arithmeticam & geometricam; quz tantum huc faciunt, quantum numeri rationales & irrationales Euclidis, vel partes continui communicantes & noncommunicantes in phylicis.

488

Multum etiam inanium verborum profundit de differentia inter Christum & Pontificem legalem seu Aaronicum; quasi de hoc sit quzflio, nemoque sciat, quanto inter se discrimine leparentur PontifexAaronicus,&ChriftusDeus ac homo. Oggerit Iunius: Chriftum longe effe poten tiorem conferuandæpaci & vnitati fidei in Ecclefia,quàm fuerit Pontifex Aaronicus feu legalu in fynagoga 3 nil ergo opus nunc Pontifice bomine, qui fit Ecclefie caput. Re spondeo, etiam in veteri Testamento potuisset Deus per se conservare pacem &vnitatem in populo lfraëlitico;& tamen conftituit caput vifibile, & fummum principem, cuius interuétu concordia & vnitas fidei farta tecta præstaretur; quia ordinatia erga homines ministeria vult ab hominibus obiri: pari igitur modolicet Chriftus lolus Ecclesiæ regendæ fufficiat, noluit tamen ablq; humana opera cam folus proximè & immediate gubernare; sed homines humano modo & ministerio regisatius duxit, constituto, ex hominű cœtu, Vicario, qui vices fuas obiret. Et (i hæc Iunij phantafia aliquid ponderis haberet, etiam particulares Epifcopos & Presbyteros è medio tolleret: quia Chriftus fufficiens eft gubernandis Ecclesiis particularibus. Quid ergo opus est Episeopis illis in Anglia ? Quid opus senioribus Geneuenfium / Quid opus capite illo vniuerfali Ecclefiæ Anglicanæ, quod Caluiniftæ lupra capita particularia polucrunt & impolucrunt?

Sed en syllogismum ex pharetra Junij; Qui ager maximè omnium fidem & diligentiam defiderat,eum &

Ċ

## Defensio Cap.9. Lib. I.

administris curari nocesse est. Ecclesia autem ager est eiusmodi: ergo , & prafentiam Domini, & administrorum operam desiderat. Respondeo, hoc argumento, si quo robore pollet, euerti quoq; caput illud vniuerfale Ecclefiz Anglicanz;fieri enim no potelt, vt Ecclesiz per totam Angliam dispersz, semper fint sub oculis ipsius Domini, hoc est, Regis, qui Ecclesiæ illius caput vniuersale constitutus est. Si Iunius, vtpote Puritanus, respondeat; obiectioné hanc ad se non pertinere, vtpote, qui caput & Monarcham illum Ecclesiasticum non admittat; at pertinet certe ad Sutliuium, VVitackerum, alios que fymmy stas Anglos, qui respondebunt, ad felicem gubernationem necessarium femper omnia habeat vel habere possit; hoc enim non modo phyficè, fed & moraliter impoffibile rectè censeri;sed requiri vt per administrorum attentos & vigilantes oculos omnia, quoad licet, intueatur; & hoc non modo fieri posse, sed & sufficere, vt patet etiam in Monarchiis politicis, quz ab vno prosperè gubernantur, licet earum termini latissime proferatur; quia ille vous per Proreges & Vicarios omnia quasi ipsemet præsens intuetur. Quod igitur Caluinista Angli in fua Ecclefiaftica, & in Monarchia quoque ciuili euenire, & fațis effe affirmant; hoc etiam in nostra accidere & sufficere credant : nam & sub oculis Domini eft, 'quod eft fub oculis corum, qui fideliter vices Domini geru**n**t.

489

Post hunc Columelle dicto, tanquam columna, fubnixum fyllogifmum fubtiliter admodum disputat Iunius de variis generibus Totius, de toto communi, de toto vniuerfali, de toto in quantitate:& hec omniaeam ob caussam, quòd Bellarminus dixit; totum Teftamontum vetus fuisse figuram noui. Scilicet hoc totum Testamentum hanc adeo scrupulosam de tete disputationem exigebat; mirorque non allatam à Iunio illam quoque de tote quaftionem : Num totum reip/a diftinguatur à partibus, an ratione tantum ? Quistam lusciosus eft, qui non videat, qua notione sumatur totum, quando quis affirmat totum Teftamentum fuifse figuram noui? nimirum pro complexo seu aggregato omnium eorum, quz in veteri Tefta- D mento vel ex præscripto legis gesta, vel diuinitus instituta fuêre. Institutionem ergo summi Pontificis, vel potius iplum lummum Pontificem, fuisse typum non modò Christissed & Pontificis nostri; Bellarminus demonstrat, cui & hîc & alibi Iunius nil reponit, nifiBattologicos fuos Coccyfmos; & negationes probatione carentes; & hanc futilem consequentiam : Legalu Pontifer fuit typus Christi , ergo non eius Pontificis , quem nos stasuimus. quasi verò idem typus non possit plurium rerum effe typus: An agnus paíchalis non fuit typus facrificij in cruce peragendi ! & tamen vix puto, vllum fore Caluinist**am,** qui inficias cat, pariter foisse typum Eucharistiz;

fub oculie domini effe, (ve de apiario Columella dicie) & ab 🔥 feu ve ipfi libentius loqui amant , cana Dominica.

Fecerat Bellarminus mentionem facrificiorum veteris Testamenti, quæ præfigurarint sacrificium in Cruce, & id, quod víque ad finem fæculi in Ecclefia immolatur. Iunius aquinocationes & vniuocationes inculcat; & vbi omnia plana & expedita funt, ipfe tamen zquiuocationum quafi dumos reperit, & magno nifu demetit; pofitisque,quas iple finxit, aquiuocationibus, quiduis postea, quasi dictator quispiam, ex cathedra, absque vlla probatione definit: Quapropter pro auctoritate sua affirmat , Improprie & aquiuoce dici veteric legis facrificia fimul fuiffe typos eius facrificij, quod nunc offertur. Nam aut facrificium crucis, inquit, idem non effe, vt caput & Monarcha fuo in conspectu p est facrificium, cum eo, qued nunc offertur in Ecelefia, (eft idem, quoad hoftiam feu rem oblatam, non eft idem quoad modum & circumstantias) atque boc verum vniuoce. (Quid est verum vniuoce? An sacrificium crucis esse vniuocè & verè sacrificium? An facrificia antiquæ legis verè & vniuocè fuisse typos sacrificij in Cruce? Atomnia ista verè etiam affirmantur de lacrificio, quod nunc in Ecclesia perpetuò immolatur; nec contrarium vlla ratione demonstrare potest Iunius.) Aut oppofitè dicitur facrificium Crucie, & id , quod in Ecclefia fit ad commemorationem illius; atque boc fenfu facrificia veteru Teftamenti non funt typi facrificij Christi, & eius, quod in Ecclefia fit, sed tantum sunt typi sacrificij Cruci, & eius quod in Ecclefia fit, antitypa, vt Apostolus ait ad Hebraos 9. 24.

Solet Iunius vbique propemodum difficiles fectarinugas, & ita fcriptionem inflituere, quafi abditifsima lectoribus apponat; quæ vbi propius inspexeris; nil nisi vana nugamenta appareant. vt& hic, cum Antitypa profert; quali vero antitypon non fir illud, quodest avri rumou, loco & vice typi, seu id, quod typo tanquam significatum seu repræsentatum respondet: quo pado vsurpat hanc vocem sandus Petrus prima epistola capit. 2. de sei nuãe avritures sus su la fá-Mique.vbi baptismus Christianus nominatur antitypum ne xiCari, arca Noë, in qua ab exitio diluuij quidam conservati fuerunt. Et cur antitypum, nifi quia baptismus, vt figuratum; respondet arcæ vt figuræ? Interdum tamen ipli typi&figuræ, nomine composito pro simplici vsurpato, dicuntur artitura, vt Hebr.9. v jap eis zeien einte azia ด่อนักองของ Xeisos เล่งท่าบพล รอง ลักทอเของ, boc eft, 17pos , formas de figuras verorum: quo sensu licet sacrificia veteris Testamenti dicuntur eius, quod nunc in Ecclesia offertur, antitypa; idem tamen est, acsidicerentur 1991, quia compositum nomen pro fimplici vsurpatur: nec folùm huius, sed & illius, quod in Cruce peradum est; hoc respectu fuere sacrificia illa antiqua armruma. Neque verò fi sacrificium Crucis, & illud, quod nunc in Ecclesia offertur, inter se conferantur, dici poffunt antitypa; quia nec facrificium Crucis fuit typus sacrificij Eucharistiz; neque hoc,

figni-

Х

## Defensio (ap. 9. Lib.1.

491 fignificatum feu figuratum illius; cum fit lacri- A ficium in memoriam facrificij in Cruce oblati institutum; vt & in commemorationem illius, quod Christus incruente in vltima cœna obtulit. Quod fi vtrumque velis vocare antirypon, quatenus typo veteris Testamenti respondent; facias licer: nil delinques : sed Iunio inuito facies : qui ctiam circumcifionem & baptifmum inter fe antitypa fuiffe ait. Non refragor, dummodo nemo neget, circumcifionem verè fuisse typum baptifmi. Appellentur deinde antitypa,cò quod reprælentans & reprælentatum, fignificans & fignificatum fe, relatiuorum inftar, mutuo ponantactollant; appellentur, inquam, hocmodo; sicut in relationibus vtrumque terminum nominare folemus, relatum, feu relatiuum : nullus B intercedet, dummodo ipía veritas non subruatur; & per verborum præstigias obruatur. Satis de Iunio.

Danzus ad hanc tertiam Bellarmini rationem, de qua nobis sermo est, respondet, esse fallaciam ab ignoratione Elenchi: vt hoc probet, mentitur, Bellarminum fingere diuer (a effe eadem. Etne hoc mendacium careat comite, confestim addit & hoc : Deum diferte vetuiffe, ne in neub Teftamento fit alius fummus Pontifex in bac vifibili Ecclefia, prater Christum : citatque cap.7. vers. 15. 16. 23. 24. & cap. 9. verf. 24. 25. epiftolzad Hebrzos. Tu confule hæc loca, si repereris, quod Danæus asserit, patiar, vt mendacij culpa a Danzo in me tranfferatur. Posteatam atrociter mentiri & calum- C niari Danzus incipit, vt Bellarminum, quem veritate vincere non poterat, videatur mendaciis & criminationibus obruere voluisse. Sed frustra : veritas semper caput attollit, tametsi infinitis sycophantiarum spiculis appetita.

Sibrandus hunc conficit syllogismum ex Bellarmini argumento : Quemadmedum Ecclefia Iudaica ante Chriftum administrata est ; ita & Ecclesia Christiana per Christum administrari debet. Sed Ecclefia Iudaica ante Chriftum administrata est porapyros. Ergo & Ecclefia Chriftiana post Chriftum povay x w ad ministrari debet. Respondeo, inquit Caluinista, Maierem effefalfam. Cur fecifti fallam? An non tibi integrum erat, veram Maiorem condere? D Nunquam dixit Bellarminus, eodem prorsus in omnibus modo administrari debere Ecclefiam Christianam, sicut administrata fuit Iudaica, non enim ignorauit magnum effe inter vtriulque gubernationem discrimen, si quis ad particularia descendere velit; sed dixit; quemadmodum vetus Ecclesia ab vno summo capite administrata fuit ; sic etiam administrari debere nostram ab vno summo Rectore; quandoquidem legalis ille facerdos fummus, figura fuit eius, qui in noua Ecclefia aliquando inftituendus erat. Itaque Sibrandus loquacitate sua non refellitBellarmini Maiorem, sed propriam vanitatem & impudentiam.

Illud lepidum. Eum, qui prater Chriftum, alium Pontificem constituit, aut negare Christum venisse, aut oftendere se ab co solo seruari non poffe. Verumque impium, ait Sibrandus. Omnino impium. Sed quandonam hoc ex Bellarmini argumento extundes? Num ideo significamus Christum non venisse; quia præter supremum & inuisibile caput Christum, agnoscimus & veneramur aliud visibile, quod vices Christi in terris gerat? Num & in veteri Testamento existimabant se ab vno Deo servari non posse, quòd præter Deum, aliud caput haberent? Num & hodie Angli profitentur seà folo Christo servari non posse, quia, præter Christum, statuunt vniuersale caput Ecclefiz fuz, ipfum videlicet Regem; & przter hoc caput, multa particularia, vt Primates, Archiepiscopos, Episcopos? Quasi verò Christus nos non seruet ac saluet, quando nos seruat & saluat interuentu & ministerio sui Vicarij, & aliorum Ecclesizministrorum. An non seruat nos Chriftus, quando feruamur & faluamur per baptilmum?

Ait Sibrandus: Totum regimen veterie Teftamenti , & ante omnia Pontifex , erat vmbra Chrifti. (Num folius?) Vt ergo folus Pontifex er at fummus facerdos in veteri Testamento; ita folus Christus est summu (acerdos in nouo. Nego confequentiam : quz forsan valeret, si Christus, vt Pontifex ille Aaronicus, si non idem numero; saltem idem succesfione & officio; semper in Ecclesia, specie & habitu visibili, præsens esset; at cum visibilem suam præsentiam fidelibus subtraxerit, oportet, vt eius vicem alius visibilis summus sacerdos subeat. Haud aduertunt autem Sectarij, se his suis desiramentis non modò vniuersale caput visibile, fed & omnia particularia de medio tolle re. Nam si ideo non potest esse vniuersalis Pontifex visibilis, quia Christus est vniuersalis totius Ecclefiz Pontifex; fequitur, neque particularium Ecclefiarum Sacerdotes, Ministros, Episcopos, & capita constitui debere; quia Christus similiter est particularium Ecclesiarum sum mus Sacerdos, Pontifex, caput. Si hochic non obstat', cur in vniuersali Ecclesia impedimento ester, quò minus, præter Christum, visibile Ecclesiz caput constitueretur, & ab omnibus religiose colerctur? Obiicit Sibrandus. Pentifex antiqui Teftamenti pro se & pro populo obtulit. At noui Teflamenti Pontifex non pro fe; fed tantum pro populo obtulit. Hebr. 7. 17. Respondeo, hæc & alia, quæ in epistola ad Hebrzos dicuntur, intelligi de supremo illo Pontifice Christo Deo & homines iis tamen minime excludi alium sub hoc supremo, noui Testamenti Pontificem, qui & ipse pro se & pro populo offerat, & in hoc perfe-Aè adzquetur typo suo, Pontifici Aaronico, qui itidem pro se & pro populo hostias immolabat, quòd & iple peccatis obnoxius el-

Sed

Digitized by Google

## Defensio Cap.9. Lib.1.

493 tè remittit argumentum Bellarmini in caput Au ctoris. Quemadmedum gubernabatur Ecclefia veterio Teftamenti, ita etiam gubernari debet Ecclefia noui Teftamenti : fed Ecclefia veteris Teftamenti , gubernabatur per vnum fummum facerdotem tantum. Ergo & Ecclefia noni Teftamenti tantùm per vnum, fummum facerdotem administrari debet. Respondeo, si ad Minorem adiiciatur hæc ynica vocula : Vifibilem : me fyllogilmum non repudiaturum, fed conceffurum, quantus quantus eft:nam vt Ecclefia veteris Teftamenti non gubernabatur, nisi per vnum summum Pontificem visibilem; fic & Christiana Ecclesia non debet gubernari nisi per vnum summum Pontificem visibilem.

Inftat Caluinifta : Vom sansummode fuit Pentifex in veteri Ecclefia; quia Chriftu nondum erat Pontifex , vtpote nondum incarnatus : ergo & iam vnus tantummodo debet effe Pontifex. Refpondeo , vt antes; fi de vifibili loquatur; non abnuimus; fi de inuifibili & vifibili prioris Vicario , negamus : quia cum Christus noluerit perpetim specie & schemate visibili in Ecclesia militante versari; neceffe fuit, vt fibi aliquem furrogaret, qui vifibili specie inter mortales degeret; hominesque modo ipsis consentaneo gubernaret, & ad opratum salutis portum dirigeret ac deducereta

Quartam rationem petit Bellarminus à variis similitudinibus, quibus in scriptura Ecclefia describitur, comparatur enim exercitui, regno, ouili, domui, & id genus aliis, quæ docent, debere esse vnum in Ecclesia, qui aliis præsit. Clamat Sutliuius: Nullum argumentorum geneu effe imbecillius, quàm boc à fimilitudinibus & metapboru: Sed vt hoc generatim verum effet; tamen verum non est de argumentis ductis ex metaphoris, quas scriptura nobis tradit : Cur enim vocat scriptura Ecclesiam exercitum , cur domum, nisi quiavt in vno exercitu bene constituto & recte ordinato; eft vnus dux; & in vna domo vnus paterfamilias, & in vno Regno, vnus Rex; fic & in Ecclesia est vnus generalis dux, vnus paterfamilias, & vnus Rex. Deinde vt argumenta à metaphoris sumpta per se non effent admodum robusta; multum tamen virium acquirunt coniuncta cum aliis, prout hîc à Bellarmino coniunguntur cum aliis.

VVitackerus intonat: similitudines non efferigide interpretandas, nec nimium vrgendas; rumpi enim funers, fivitra modum intendatur. Ne metuas Caluinista. Nihil incommodi nascemer, licet similitudinem Ecclesiæ cum exercitu explicemus co modo,quo eam explicat Bellarminus. Tualiud quiduis potius vis; sed parum refert, quid tu velis & declamites, quandoquidem quidquid verborum fundis, extra rem & arbnus fundis, vt fileam criminationes, quibus VVitackerus caninam/fuam facundiam vbique exornat. Alle-

Sed en Sibrandus perquam festiue & argu- A goricum fenfum negat Thomas effe argumentatiuum, inquit Sutliuius. At nosse debet Hareticus; argumentationes, quas hîc exstruit Bellarminus non fumi ex allegeris, prout allegeria vocabulum vfurpatur à fan do Thoma, & aliis Theologis; séd ex metaphoris: atque adeo ex litterali fenfu, nam & metaphoricus fenfus ad litteralem pertinets vt docent Theologi cum fancto Thoma prima parte, quastione prima, articulo nono & decimo. Quocirca fi dicam : Ecclefia vocatur in fcriptur a exercitus ; Regnum, domus; ergo babet ynum fummum Ducem', Regem , patremfamilias ; ex sensu litterali, non ex allegorico, qui est species sensus mystici, seu spiritualis, argumentum deduco.

494

Nec illud; ex (enfu fpiritali feu myftico, non duci firmum argumentum : aliter intelligi debet, quam eum certo moderamine, vt libro tertio prioris Tomi declaratum est, vbi de sensibus scripturæ disputauimus. At philosophi negant argumentum fequi à fimili, nisi in quantum per omnia simile. Quinamisti Philosophi tam hebetes & hocnomine prorfusindigni? Cur corum nomina non edidisti? Si non nisi ab illo simili, quod per omnia fimile eft, argumentum rectè concluditur; malè ergo Christus fecit quando à tot similitudinibus & parabolis minimè per omnia fimilibus tot argumenta fumpfit, vt diuina mysteria auditoribus dilucide ob oculos poneret. Certe decem virgines, quarum quinque prudentes & quinque fatuz; & cœna illa magna, quam parauit homo quidam, & centena talia minimè per omnia sunt similiaiis, quorum explicandorum gratia, ca Christus adhibuit: quia fufficit aliqua & aliqualis similitudo vel analogia ; & proportio; vt notum omnibus, qui norunt vim & naturam illius argumentationis, quz exemplum dicitur. Confirmat fanctus Paulus refurrectionem mortuorum à similitudine grani in terram iacti, putrefacti, & postea rursus, magno cum fœnore & decore excitati. Num grani refuscitatio per omnia similis est resurrectioni hominum

Mirum, Sutliuium ad caput decimum quintum, epistolz primz ad Corinthios, non attexere hæc verba:Cogitare debuit Paulus,nullum effe ar gumentorum genw, quàm boc à fimilitudinibus & meta phorie imbecillius. Allegoricum fenfum negat Thomas effe argumentatinum. Philosophi negant argumentum fequi à fimili, nifi in quantum per omnia fimile. Quid ergo tu, Paule, à grani putrefacti excitatione argumetaris ad refurrectionem hominum? Quid ab impari claritate stellarum, ad imparem claritatem beatorum?

Ecclefia est exercitus, inquit Sutliuius, fed myfticus: corpus, sed mysticum : sponsa, sed in mysterio. Quid tum? An ideo sequitur, huncexercitum mysticum, hoceft, eum, cuius arma non funt carnalia, fed spiritalia; non habere visibilem ducem;

> х 2

## Defensio Cap.9. Lib.1.

#### 495

& hoc corpus myfticum, vifibile tamen; carere vifibili capite; & hanc fponfam myfticam, afpectabilem tamen, carere vno fponfo, qui fub afpectum cadat?

Obiicit Surliuius: Ecclesia babet in calo inuisibilem ducem, caput, fronsum, nacalio eget. Cur ergo Angli, quos inter & Sutliuius, præter hoc inuisibile caput, statuunt aliud visibile, nempe Regem? Cur non sunt contenti illo vno inuisibili? Christus est etiam primas Ecclesia, sed inuifibilis, est Episcopus, & Archiepiscopus: Cur præter huac inuisibilem primatem in cælo, ponunt alium Cantuariz? Cur in particularibus Ecclesis duces & capita sub aspedum cadentia constituunt, cum vt Sutliuius dissert, sufficiat folus & vnicus Christus on a

Occinit Sutliuius : Ecclofiam femper manere, idea opus effe, ve babeat femper manentem ducem, fon-fum, femperque durans capus, bos est, Christum; G quidem folum. Iterum impingis Monarchiz Ecfiafticæ Anglicanæ fecurim, Nam finullus potelt effe Dux, caput , fponfus Eccleliz, nili qui perpetim manetstum Rex Angliz non poterit effe caput Anglicanz Ecclefiz, quia non'femper durat, sed intercidit ac moritur : nec primares vel Episcopi duces, se præbere quibunt, quisque gregi suo particulari; quia tandem definunt elle, extremumque diem explent. Quid ergo dicemus / An fatis effe; vt eiufdem Ecclefiæ semper visibilis; sit semper idem visibile caput, idem dux & sponsus visibilis; idem, inquam, finon numero; at officio & fuccelsione? Nam ne in veteri quidem Tellamento perpetim erat vuus numero dux, vnum numero caput, & vnus numero sponsus Ecclesizillius; nam, vtait Apostolus Hebr.7. alij quidem plurer fatti funt facer dotes, ideirco quòd morte probiberentur permanere. Co bic autem, ed quod maneat in aternum, sempiternum, ba bet (acerdotium, &c.

Quod verò ait Caluinista, Rempublicam Vene torum effe vnum corpue, & tamen à pluribue regi, Ro mani item Imperij aliquando duos fuisse Imperatores. aliquando plures; licet effet vnum corpus : id nihil ad rem facit : quia Scriptura nunquam vocat Ecciefiam corpus Ariftocraticum, fed absolute corpus; corporis autem absolute positi vnum est caput fimpliciter, non per aggregationem, vt fit in Ariftocratico regimine. In Romano item Imperiolicet duo vel plures Imperatoris nomen gererent, vnus tamen præ ceteris femper eminebat; vel, quod aliquando factum, diuerías orbis terrz prouincias ditione tenebant, & quilibet portionem sibi commissam arbitratu suo administrabat. Nec Bellarminus inde argumentationem lumir, quid factum lit, vel fieri polsit; fed quid in regno propriè & stricte sumpto fieri foleat; in quo certe quatenus vnum regnum est, non nifi Rex vnus inueniri folet.

١

Reliqua, qua Sutliuius effutit, documen. to funt; Sutliuium fine vlla iniuria à Bezapetulantem calumniatorem & conulciatorem nominatum esse. Destitutus enim rationibus Caluinista', quibus Bellarmino se opponat, atrocifsima conuicia accerfit, vt vim Bellarmini abs fe & fuis repellat. Hinc vocitat Bellarminum, Monachum audacisimum : Pontificem Romanum; terram, seu potius pondus inutile terre, quem omnes pij optent; vna cum biren fun lefuitu vlera montem Carmelum deportatium. Papam effe à Deo terre afflictum, velut polypum, indiesque magie afflictum irs. Bellarminum ad fuum Ponsificem impie desorque. re, que Christi sint proprie, & Patrum scripte impie torquere contra fententiam. Pontificem , prater verbi famem & meffem mali , nibil familia difpen/are. Pontificem effe naun Ecclefie euerforem, indignisimum, cui duorum scalmorum nauicula committatur. An vllus erit, qui Bezz iniuriarum actionem scribar, ob elogium petulanti conuiciatorie & calumniatorie in Sutliuium collatum ? An non hoc encomium promeruisset, licet nullas alias, exceptis istis, criminationes eructasset? Et tamen fingulæ pagellæ his phaleris infigniuntur.

496

Danzus pauculis verbis rem nobis dat transa actam, *ineptifimam* appellitando hanc quartam rationem. Huic cunco, quis non cedat nodus?

Iunius nil nisi, Negatur, negamu. Aquiuscationes, & inualidas vires argumentorum ab alegeris & fimilitudinibus crepat; nisi in subtilitatibus numerare velis ea, quæ de vniuocis, æquiuocis & analogis adeo acutè disputat, vt nudiusquartus ex Logicorum schola prodiisse videri possit: quæ omnia si accuratius excussers, nil præter crasso sumos & nebulas Caluinianas reperies.

Sibrandus, more suo, hocest, prorsus sycophantice hos duos inconditos syllogismos Bellarmino affingit. Quod sum aliquo comparatur, de eo dicuntur omnia illa, quasunque de eo dicuntur, cum quo comparatur; sed Ecclesia comparatur sum exercisu, corpore bumano, muliere, regno, domo, ouili, G naui. D Ergo, quasunque de exercitu, corpore bumano, muliere, regno, domo, ouili, G naui dicuntur, ea etiam de Ecclesia reste dici possunt. Maior ne ab inepto quidem, nedum ab eruditissimo Bellarmino vel poni vt vera, vel concedi vt vera posset.

Hinc infert, inquit Caluinilta. Quis infert? Non Bellarminus, sed tu. Et quomodo infers? Vt is, qui frontem & mentem amisti. Quid ergo infers? Quacunque de exercitu, corpore, muliere, regno, domo, ouili, & naui dicuntur, ea eriam dicuntur de Ecclesia. Sed, de regno dicisur, quod babeat vnum regem; de exercitu, quod babeat vnum Imperatorem; de corpore, & muliere, quod babeat vnum caput: de ouili, quod babeat vnum pastorem; de domo, quod babeat vnum

difpen-

#### 497

### Defensio Cap.9. Lib.1.

difpenfatorem; de nani, quòd babeat vnum gubernato- 🗚 rem. Ergo de Ecclefia etiam dicitur , quòd babeat vnum fummum facerdotem, & u est Papa Romanus. Respondee, Maiorem effefalfam, inquit Caluinista. Falfa est vtique; At non est hac Bellarmini propositio, led tua confictio: que Bellarmino neque fomniando incidit; quis enim adeo omnis eruditionis eft expers, vt nefciat, non effe neceffe, vt omnia, que conueniunt ei, quodalicui metaphoricè tribuitur, affirmentur quoque de illo, cui tribuitur? Nam Christus vocatur metaphoricè leo; num ideo quadrupes, vel iubatus dicitur, quialeo talis dicitur? An non fatis est ad metaphoram hanc, vtleo iste metaphoricus; & proprie dictus, in fortitudine & robore analogice conueniant? Sic & in proposito satis est Bellar- B mino, in Ecclesia, quando in facris litteris comparatur cum exercitu, domo, naui, regno, ouili, vel quando vocatur exercitus, domus, nauis, &c. reperirialiquid commune cum exercitu,domo,naui,&c.etiamfi in aliis pluribus plurimum discrepent. Hoc autem commune vtrinque, confistit in vnitate vnius capitis. Curenim nominatur Ecclesia exercitus ordinatus, nisi quia, vt in exercitu bene ordinato, est vnus summus dux aspectabilis, cuius mandata & iusia omnes audire & exegui queant; & ad cuius imperium omnes mouentur; fic & in Ecclefia vnus itidem supremus visibilis dux cæteris omnibus præsidet, qui per se & per administros sibi subietos, minoresque duces totam illam fidelium C multitudinem in campum educit, & vt contra spiritales hostes fortiter dimicet, instituit. Eadem est ratio de domo, naui, &c.

Itaque quando Maiorem illum sui syllogismi, vel potius vtrumque suum syllogismum verbosè oppugnat, figmentum fui cerebri oppugnat, non argumentum Bellarmini. Nam si quis rationem Bellarmini in argumentationis aliquam speciem coniicere absque imposturis cogitet, fic vel fimili modo rem instituet. Ecclesia visibilis vocatur in scriptutis exercitus bene ordinatus; ergo inter cateras caussas etiam propter vnum fupremum ducem visibilem nominatur bene ordinatus exercitus. Probatur D consequentia. Quia nil magis exercitum efficit bene ordinatum, quàm vnus supremus & visibilis dux; ergo bene ordinatum effe, quod huic fpirituali exercitui conuenit, maximè etiam in hoc exercitu proficifcetur ab vno supremo & vifibili capite.

Obiicit Sibrandus, vt & VVitackerus, idee Ecclefiam comparari cum exercitu, quod contra carnem, Satanam & reliquos Dei boftes femper pugnet; (fed ordinatè, & quidem admodum bono ordine; ergo sub vno duce, coque visibili, quandoquidem & ipía Ecclesia est visibilis exercitus) Comparari cum corpore bumano, quòd fingula Ecclefia membra arttıßimè inter fe & cum capite Chrifto iuntta fint

(fed sub capite vno visibili, quia & ipsa Ecclefiaeft corpus visibile; visibili igitur capite eget; ne visibilis eius species inter homines videatur monstrosa, carens capite visibili) Comparari cum fonsa, quia Ecclefia à Chrifto, vt sponsa vnice diligitur & quia ei fidem coniugij cafte feruat. ( Sed num hzc fponfa visibilis caret capite & sponso visibili?) Comparari cum regno, quod Ecclefia Christiani omnes fint subditi. ( Se d Ecclesiz, vt regnum est, hoc eft, vtab vno summo principe regitur ; hoc enim denotat Regni vocabulum.) Comparari cum ouili, quia omnes Christiani cibo spiritali à Chrifto pafcuntur. (Sed per ministerium vnius fummi & vifibilis pastoris. ) Compararicum domo, quia omnes Cbriftiani, tanquam domeftici, fe mutui officiis inuant, & Christi beneficiu fruuntur.) Sed sub vno supremo visibili patrefamilias; nam cum domus & familia fit vifibilis, oportet & vnum fummum patremfamilias visibilem este. ) Comparari cum naui, quia omnes illi, qui funt extra Ecclefiam pereunt. ( & hoc ideo quia funt extra nauim illam, quz ab vno fummo visibili gubernatore regitur.) & quia Ecclefia tanquam nauis perpetuis calamitatum fluctibus exagitatur: (at non fine fummo nauclero; coque visibili, qui nauim fluctibus & procellis obiectam dextrè & perite ad portum dirigat.)

Ad extremum hanc texit Sibrandus cauil lationem seu potius sycophantiam. Ecclesia vocatur mulier, ergo est multitudo aliqua , qua vnum Monarcham babet. Miratur Sibrandus in hoc argumento lesuiticum acumen; Et ego, Caluinianam malitiam, & recta peruertendi perennem pruriginem : Hæc enim consequentia non est Bellarmini; sed ista: Ecclesia visibilis comparatur mulieri speciosz, hoc est, sponsz Canticorú septimo, cuius sponsus sit Christus : ergo Ecclesia visibilis habet quoque caput visibile: Quz enim sponsa visibilis, & quidem speciosa sponsa, caret visibili capite, & sponsor Instat Sibrandus. Si ideo Ecclefia est multitudo babens vnum caput; quia comparatur mulieri speciosa seu sposa ; sequetur etiam Autichriftum effe multitudinem babentem vnum caput, fed bec Bellarminus non concedit, quia libro tertio de Pontifice, capite fecundo, loco fecundo, ita fcribit: quia enim Ancschriftm vocatur homo peccati. vt habetur epistola 2. ad Thessalonicenses capite 2. ideo non est aliqua multitudo, que Monarcham babet, sed est tantúm vnica perfona. At mulier tam est fingularis sumeri quàm homopeccati; fi igitur à muliere, cum qua Ecclefia confertur, rette colligitur, Ecclefiam effe aliquam multitudinem, quavnum Monarcham babet, oftendat aduerfarim in lefuisica Logica aliquam cauffam, qua ex homine peccati non aque colligere posim. Antichriftum effe aliquam multitudinem, qua vnum atiquem Monarcham baber. Hacenus nugacifsimus Caluinista, cuius quanta in aniloquentia non fine petulantia? Quis enim vnquam dixit; Ecclesiam ideo effe multitudinem, quia comparetur cum muliere fpeciofa,

X 3

[eu

499

Defensio (ap.9. Lib.1.

D

nit? Et tamen huic delirio totam vanitatis & loquacitatis suz molem superstruit. Hoc dicimus cum Bellarmino, Ecclefiam, quæ eft multitudo, fiue multorum in vnum aggregatio, feu congregatio, comparari cum muliere speciosa seu ponfa ; Ex quo hanc argumentationem conficimus, Ecclesia, quz est visibilis multitudo, comparatur cum muliere speciosa vel sponsa visibili; ergo Ecclesia, que est visibilis multitudo, habet & visibile caput. Probatur consequentia; quia omnis mulier speciosa seu sponsa visibilis habet caput visibile. Hic noster discursus est, qui Sibrandicam de Antichristo calumniam sirpitus eradicat. Nam Antichristus non est nomen collectiuum', seu mul- B tuta est, fidelibus in vnum quasi Reipublicz titudinis, sicut est Ecclesia; sed est nomen, vnum, certum & singularem hominem denotans, si propriè sumatur, vt patebit suo loco, licet ergo hic Antichristus in Scripturis appelletur bomo peccati, non ideo, nisi stulte, colliges, eum esse multitudinem, quæ vnum Monarcham habeat, quia probare debes, Antichristum esse nomen; quod multitudinem significet. Et hoc probato, dispicere poteris, num quia multitudo illa Antichristi nomine lignificata, homo in scripturis nuncupaturi deo vni capiti fubiîcienda fit.

Ex his concidit quoque tota VVitackeri inropia, seu Rhetoricatio, qua hic chartas complet, & illud perpetuo inculcat; esse caput, C ducem, sponsum vnum huius exercitus, domus, corporis, nauis, &c. cui Ecclesiz nomen; sed hoc caput esse Christum : Quasi quaftio fit de inuifibili; non de vifibili vno capite, duce, principe, sponso. At nil opus visibili. Cur ergo Angli statuunt suz Anglicanz Ecclesiz caput visibile supremum & vniuersale, intra regni illius limites? Putat VVitacke rus fieri non posse vt quis sub capite humano fæliciter contra Satanam dimicet. Er tamen Angli sub suo Rege, tanquam sub capite vni uerfali Ecclefiz Anglicanz viriliter contra Diaboli copias sese dimicare autumant,

Quintam rationem petit Bellarminus à primordiis gubernationis Ecclesiastica. Nam Christus in his terris visibiliter degens Eccle fiam administrauit regimine Monarchico, non Aristocratico, vel Democratico: ergo & nunc debet esse regimen Monarchicum, alioquin non esset eadem Ecclesia; quandoquidem, vt Aristoteles docet, tamdiu manet eadem ciuitas, quamdiu manet eadem Reipublicz forma. Refpondet Sutliuius, & cum illo VVitackerus,effe aliam rationem Ecclefiç,& aliam politiç externæ; illam in vno domo fubfistere posse ; at cluitatem, nisi ex pluribus familiis non conflari. Non quæritur hoc, Caluinista, sed num eadem futura esset Ecclesia, si hodie regere-

(en fonfa? Cuisano hoc vnquam in mentem ve- | A tur Arittocratice, pottquam olim, Christo in terris degente, gubernata fuit Monarchice, confitentibus id ipfilmet Sectariis. Nam quod Sutliuius infinuat, hæc talia mutari posse salus identitate : perinde est, ac si diceret, Salua identitate specifica, posse hominem esse irrationalem; olim quidem rationale ad effentiam specificam hominis pertinuisse; sed hodie rem aliter se habere, posteaquam Caluiniana lux non modò Theologiz, fed & Philofophiz illucere cœpit. Nec refert, quòd olim ante Ifraëlitas in formam Reipublicz redactos non regebatur Ecclesia ab vno vniuerfali Monarcha; sed à fingulis fingularum familiarum capitibus; quialoquimur de ea Ecclesiæ forma, quæ insticorpus collectis, quod factum in populo quidem Israëlitico sub Moyse, & deinceps semper víque ad hæc nostra tempora.

500

Obiicit Sutliuius: Vnitatem Ecclefia non confiftere in externa fpecie gubernationis , fe d in vno Deo, vna fide, vno baptismo, vno Christo. Adde, & in vna Christi vicario, Petri successore; quisquis enim ab hoc recedit, ab vno Deo, ab vna fide, & ab vno Christo, atque adeo ab vna vera, fancta, & Apostolica Ecclesia recedit: aliamque specie Ecclesiam, vel potius speluncam, sibi condit, quantum cunque suauiter deeno Deo, de vna fide, deque vno CHRIs T o sibi blandiatur: & prurientes aures scalpat.

Occlamat Sutliuius: Chriftum nunquam mori; non ergo egere successore. Nec nos Christo successorem damus, fed Vicarium: Nec Pontifex fuccef for Christi est, sed Petri, & antecessorum suorum, qui cum mortales fuerint, successoribus indigent; qui in locum vacuum substituan tur.

Danzus expedit se tribus verbis. Luca vigefifimo fecundo diferse vetari,ne Ecclefia Regimen fit Monarchicum. Vetus nænia. Millies decantata; nunquam probata.

Iunius recinit, non effe necesse, ve caput Erclesie fit visibile: Nam & olim in Perside fuisse Monarchiam; & tamen plerosque Reges uunquam prodiffe in conspectum popularium. Quid tum? Attamen verè & naturaliter visibiles erant; & videbantur itidem à nonnullis, & eorum responsa & edicta, & rerum controuersarum decisionès & solutiones euidenter à subditis audiebantur. Quod satis erat : nam & hodie Pontifex à paucis videtur: si illi, qui eum vident, conferantur cum innumerabili illa fidelium multitudine per totum orbem dispersa, qui eum non vident.

Obiicit infuper, Iunius : ture tantummodo bgmanoconflitui Epifcopos particularium locorum, & Bellarminum ab hoc iure bumano vitiosè argumentari ad im

diui

# Defensio (ap. 9. Lib. I.

50 I

cubi dictum est; iuris divini est, esse aliquos Episcopos particularium locorum in Ecclesia nam inter czteros gradus dedit Deus Ecclesiz suz etiam Paftores Eph. 4. Sed hoc iuris eft humani, vt in hac vel illa Ecclesia sit Episcopus, vtque terminieius his vel illis limitibus circumscribantur; hoc iuris humani eft; fed Bellarminus hinc non petit argumentum; fed inde; lure; diuino funtaliqui Episcopi & Pastores locorum, seu Ecclesiarum particularium; ergo etiam iure diuino debet esse vniuersalis quidam Episcopus & Pastor, qui vniuers Ecclesiz curam gerat. Nimirum, Iunius vbique subtilitatibus diffluit & circumfluit, vt & paulò antea, quando fuspicatus est verbailla Ambrosij, vel alterius auctoris, in cap.3.ad Tim. Demu Dei eft Ecclefia. Cuius H o-DIE RECTOR EST DAMA'SVS: farturam effe, vtiple loquitur. Et cur Caluinianus iste fartor leu farder fuspicatur effe farcturam, nifi quia primatum Pontificis Romani, nimis luculenter legentium oculis repræfentat? Et quia in *farðura* parum præsidij collocatú cernebat, rancidulum nescio quid balbutit, de schismate, quod tempore electi Damasi exstitit; & acutisime insuper adiungit, dicum illud fic effe intelligendum: Domu Dei eft Ecclefia Romana, cuim bodie rector ef Damafus : Licet enim Auctor huius commentarij vniuerfim loquatur de Ecclefia, nullamque penitus refirictionem addat, neque etiam Au-Aor ille vllam habuerit occasionem, hanc potius, quàm illam, & in his quoque suam nominandi; Iunius tamen admodum sapienter vidit, eum, de Romana, vt est particularis Ecclesia, loqui; & hocideo duntaxat vidit, quia ei in optatis est, vi de hac tantummodo, non autem de vniuersali Ecclesia locutus sit.

Sibrandus hunc fyllogifmum architectatur <sup>:</sup> Quemadmodum Christus ante pasionem Ecclesiam adminiftrauit, ita eam adhuc adminiftrat. Sed tum administrauiteam Monarchicos. Ergd Christw eam adhuc Monarchice administrat. Respondee, inquit Caluinifta, Maiorem non effe simpliciter veram. Neque Bellarminus dixit fimpliciter, quoad omnia, debere administrari Ecclessam, sicut administrata fuit à Christo ante passionem; sed dixit; ca forma gubernationis iam quoque illam administrari debere, qua administrata fuit à Christo ante pasfionem : hanc autem fuisse Monarchicam : ergo & nunc debere esse Monarchicam. Itaque cum Sibrandus Maiorem illam, generali latitudine fumptam oppugnat; non cum Bellarmino, fed cum phasmate à se conficto dimicat.

VVitackerus negat, affirmari à Centuriatoribus Chriftum rexiste Ecclefiam Monarchicè, Audiatergo Centuriatorum verba Cent. 1. cap. 7. colum. 268. Ets verè effet summus saterdos, vt erat Psal. 100 pradictum, tamen ritulum sibi arrogare noluit, ne externam dignisatem & potentiam videretur affecta.

divinum. Fallitur Iunius: Nam vt iam fupra alicubi dictum est; iuris divini est, este aliquos Epifcopos particularium locorum in Ecclesia; nam inter cæteros gradus dedit Deus Ecclesiæ suæ etiam Pastores Eph. 4. Sed hoc iuris est humani, vt in hac vel illa Ecclesia sit Episcopus, vtque ter-

> Oggannit VVitackerus; si Christus fuisser visibilis Monarcha Ecclesia, tum vno tempore duo suissent visibiles Monarcha Ecclesia, nempo Christus. & summu Pontifex Aaronicus. Respondeo, hoc non sequi; licet enim Christus, qua homo; ester Dominus Synagogz; nó tamenerat secundum humanam naturam sacerdos Synagogz, hinc nec summus Pontifex Synagogz, quia non fuit sacerdos Aaronicus; sed secundum ordinem Melchisedech. B Hinc Bellarminus non dixit; Christum, vt Pontificem, seu vt summum sacerdotem, Ecclessam abfolute gubernasse regimine Monarchicos sed restricte dixit: Ecclessam à Christo congregatam, hoc est. Christianam, formaliter, qua talis, capisse initid babare regimen visibile & externum Monarchicum.

Illa VVitackeriana emblemata & erotemata; Num fimilin Papa Chriftus fait ? At quos ille Cardinales, quos Archiepifcopos, quam pompam babuit? An etiam dominatum temperalem exercuit, & triplicem coronam gefauit ? hzc, inquam, & fimilia fumuana infperfit logodzdaliz fuz VVitackerus, vt fannionibus exvulgi face gratum faceret, iifque faliuam, nouo condimento, moueret.

Sextam rationem petit Bellarminus à simili. In particularibus locis conflituuntur particulares Episcopi : & supra hos, Metropolitani ; & his sublimiores, Primates, & Patriarchz. Decet igitur, vt fit etiam vnus aliquis, qui omnibus præfideat. Vociferatur Sutliuius: Bellarminum affumere id tanquam certum , quod in controuerfia eft pofitum : & mox ex faucibus impuris ingentem maledi-Aotum rumulum in summum Pontificem & Bellarminum exfpuit. At fi quis dicat, petulantem hunc valumniatorem & conuisiatorem, (ita à Beza. Caluinistarum Patriarcha, indigiratus eft Sutliuius) prz furore & rabie exczcatum, nefcire quid blateret; nulla eum iniuria afficiet. An enimid, quod in quaftione verfatur, fumit ille, qui argumentum fic formate Particularibus Ecclessis dantur particulares Episcopi & Pastores; ergo etiam vniuerfali Ecclesiz attribuendus est Episcopus & Pastor vniuersalis. Scifne, Caluinista, quid in quastione versetur? An non istud? Num vniuersali Ecclesiz dandus sit Pastor vniuerfalis? An hoc affumit Bellarminus? An non ex diuerso, & apud vos concesso, istud concludit? Pudeat te huius tuz vanitatis; vel si nihil pudoris superest, sume aliquantulum mutuum; vr faltem aliquo rubore tuz genz tingi poflint.

Danæus vibrat illas fuas haftas : Argumentum Bellarmini effe à dicto ferundu quid ; & à petitione principij. Bene fit vobis, ô fallacia, & quidquid veftri

| X 4 gene- | * 4 | gene- |
|-----------|-----|-------|
|-----------|-----|-------|

### Defensio Cap. 9. Lib. I.

generis eft. Præclaram operam Danzo nauaus: A junnus, fi vniuer fim lumatur; nec forma fyllogif. Ablq; vestro subsidio si esser, vix habuisser, quod ad Bellarmini argumenta responderet. Nunc tam elinguis nunquam eft, quin, veftro nomine obiecto, tanquam terriculamento quodam, imperitiores absterrere queat.quo minus propius ad confiderationem argumentorum Bellarminianorum accedant.

Sibrandus profert hunc fyllogifmű ex lua, non exBellarmini theca. Quemadmodum fingula vrbes, Gfingula provincia gubernantur : ita totus terrarum erbis administrari debet. Sed fingula vrbes zubernantur per fingulos Epifcopos : & fingula prouincia. gubernantur per fingulos Metropolitanos. Ergd, totus mundus per vnum Papam regi debet. Refpondeo, Maiorem non effe verã, inquit Caluinista. Tibi id imputa, si vera non est. B immediate peragant. Ne in privata quidem do-Gur non fecisti veram; quia Maior à tua manu est.non à Bellarmini? Nunquá enim dixit Bellarminus, eodem prorsus modo vniuersalem Ecclesia gubernari debere, quo gubernantur singulz; fed par effe, vt ficut fingulz à fingulis Paftoribus & Episcopis reguntur; ita etiam vniuersalis Ecclesia regatur ab vno Pastore & Epifcopo.

Obiicit Sibrandus. Petrum monere . vt Epifcopus pascat cum gregem, qui penes se est : rectim igitur colligitur.neminem debere alienum gregem inuadere; sed quem libet debere gregem fibi à Des commissum pascere, & ab aliene abstinere. Quis hac nescit? Sed num alienum gregem inuadit, qui in omnes particulares greges diuinitus accepta potestate per illud mandatum : Pasce oues meas; omnes verbo & do-Arina pascit? Cuius cum proprius sit grex vniuerlus, oportet quoque singulas vniuersi illius gregis portiones eiusdem proprias effes quibus qui particulatim præsunt, non nisi dependenter ab illo fummo pastore præsunt. An non & Angli, præter capita particularia, vniuersale quoddam caput Synagogæ fuæ constituunt? Num & hic vniuersalis Pastor totius gregis, atque adeo etiam particularis cuiulq; cœtus curam gerens, alienum gregem inuadit? Confulat Sibrandus Decanum Sutliuium; videamus, quid responsi relaturus fit.

Sed en alium fyllogifmum ex mendaciorum 'D promo condo pectore Sibrandi. Quemadmodum vnius vrbis Ecclefia adminifratur;ita totim orbis Ecclefia administrari deber; Sed vnius Vrbis Ecclefia sape immediaté per vnum virum tantùm administratur, Ergd, torius orbu Ecclefia fapè immediatè per vnum virum tantùm administrari debet. Vides Bellarmine, inquit calumniator, quorfum te adigant tua argumenta.

Video,quorlum teadigat effrenis tua Sycophantandi libido, nempe ad deploratam & delperatam impudentiam. Nam lyllogifmus ifte est tuus; non Bellarmini. Tua petulantia & improbitas hoc fyllogifmi monftrum procudit, nó erudita mens & scita manus Bellarmini. Maiorem, vt antea dixi, non agnoícit pro sua Bellar-

mi cóftat, vt vel tirones in Logicis deprehé dent; Et sensus Minoris falsus quoq; & fallax est ; quia necesse non est, vt particularis quoque Ecclesiz Episcopus & Pastor omnia immediatè per se agat; hoc enim fieri nequit, præfertim in amplis lateque diffusis diœcesibus, quales pleræque in Germania; sed satis est, vr per subordinatos & delegatos Pastores, Parochos & Presbyteros, gregem fibi commissum pascat. Si hoc satis est particularium locorum Episcopis & Pastoribus; quanto magis vniuersalis Ecclesiz pastori sufficiet ? Scifcitare ex Sutlinio, Sibrande, num Paftor ille vniuerfalis Ecclefiz Anglicanz & Paftores, hoc eft. Episcopi huic subiecti, omnia per se mo necesse est, vt omnia immediate ipse paterfamilias agat.

504

VVitackerus hoc loco fudat & zstuat. & inter angustias deprehensus, oculos in omnem partem versat, vt dispiciat, si qua euadendi via sefe offerat: nam si cum Caluino & Geneuensibus omnes Ministrorum Ecclesiasticorum gra dus potestate & auctoritate pares faciat.timet, ne lapidetur à fuis Anglis; si autem impares sta tuat, veretur, ne in Caluini offensam incurrat. Quid ergo agit ? Loxiam & Vertumnum, nec tam quid iple, quam quid Caluinus lentiat . exponit; nec quid absolute, sed quid ex Caluini mente responderi debeat, tradit : Etsitandem posito alien# person#, quam induerat, habitu; perspicuè satis, quia luculento mendacio, sensa sua patefacit.

Caluinus noftrig, omnes, inquit, banc Metropolita norum & Primatum Hierarchiam non à Chrifto vel Apo ftolu institutam, sed Ecclesia auctoritate introductam esse firibunt : Hoc indicat Caluinista, auctoritate & potestate omnes ministros Ecclesiasticos iure diuino effe pares; nullú altero maiorem; & hoc omnes Caluinianos docere. Quod effrontibus figmentis annumeres licet. Nam Hadrianus Sarauia fuit Caluinista, & quidem Minister; & ta men fusisime in ipla Anglia contra Geneuenfes, aliofque Puritanos, nominatim aduerfus Bezam, distinctionem Episcoporum à Presbyteris; & Archiepiscoporum, & Primatum ab illis, tanquam iure diuino introductam, defendit; gemi no opere de hac questione publicato, in quoru altero ex professo Bezam refutandum suscepit. In codem argumento versatus est Sutliuius Caluinifta Anglus, qui animum Bezæita exulcera uit, vt cum petulantis conuiciatoris & calumniatoris cognomento cohonestaret. Fuerunt & alij Cal uinistæ; qui idem certamen certarunt, vt apparetex Sarauia. Qua igitur fronte afferit Anglus VVitackerus, omnes Caluinistas de hisgradibusidem cum Caluino, hoc eft, cum Beza & Geneuensibus sentire, quorum phlyarias, quarum partem aliquam transcripsit hie VVitackerus, Sarauia copiofisime refellit?

٨ť

Digitized by Google

## Defensio Cap. 9. Lib. I.

At nunt os VVitacketianum intuere. Citauerat Bellatminus fanctos Pontifices Leonem & Gregorium. Quid VVitackerus? De bu, nil aliud reffondeo. quàm nos ifforam dictis non teneri. (Et nos multò minus dictis Caluini aut VVitackeri)nam re rant Epifcopi Romani, fic natiua quadam illius vrbin, Gr infita ambitione rapiebantur ad munus fuum verbin ornandum, G fedem plus aquo efferendam. Hac videlicet eft illa frons reuerens & pudibunda, qua iffi Chami, camo & frano dignifsimi, veterum patrum libtos lectitant, & ad cenfuram vocant.

505

Septimam rationem fumit Bellarminus ex Ecclefiæ propagatione: Ad hane enim vnum caput requiri ; & vix post Apostolorum tempora fidem infidelibus per alios esse fle traditam & annunciatam, quàm per illos, quos Romanus Pontifex miserit. Quod pluribus exemplis demonstrat Bellarminus.

Calumniatur Sutliuius, tot effe huim argamenti peccata & valnera, quot fententias. Nam primò, abfurdum reputat, quod Bellarminus ait. particulares Episcopes non posse mittere predicatores in alsenas pronincias. Er cur tibi hoc videtur absurdum; cum particularis Episcopus nihiliuris autiurisdictionis in alienas prouincias habeat? At Chri stus dixit Apostolis : Exenntes pradicate Euangeli um omni creature : boc, inquit Sutliuius, non tautum Apoftolos, fed & corum fucceffores obligat. Affentirer, fi Caluinista aliquid probationis adferret: Nunc cum tantum aiat & lallet, affenfum cohibeo; Etsienim Episcopi, qua tales, sunt Apostolorum fuccessores; non fuccedunt tamen Apostolisin illa plenitudine potestatis & iurisdictionis exercendi suum munus indiscriminatim toto terrarum orbe : Excepto successore S. Petri, qui in potestaris & iuris plenitudinem subit. Miror, Sutliuium istum, odio Romanz cathedrz palam contra suz Synagogz consuetudinem. & praxin declamare. Mittat Caluinianus Episcopus Londinensis vel Eboracensis Ecclesiastas in diæcesin Cantuariensem; num primas ille Cantuariensis hoc patietur ? Mittat iste primas concionatores Leidam vel Geneuam, eo fine, vt Anglicanum Caluinifmum introducant, expulso spiritu Puritano; quid pramij reportabunt isti concionatores / Num tolerabuncur?

Non diffitemur aliquando à particularibus Episcopis missos essentia de comunemitti Do ctores & Pastores ad gentes, quibus veræ fidei lux nondum illuxit; aut si olim illuxit, postea rursus occidit; nam hæctalia nec fiunt, nec facta sunt, nissi cum expresso vel tacito consensu pastoris summi; à quo cum Caluinista dicit; non emitti pacie nuncios & pradicatores Euangelij, sed potius pradatores, belli incendiarios stabella seditionum, ficarios & venesses, qui bonos viros iugulent: iterum planum testatumque facit, Bezam à vero non

conniciatorem eum ipfum appellauit, qui has tam atroces lædorias in chartam effudit : qui mox infigni impudentia contumelias exornat, dum inficiari non veretur, S. Bonifacium a Gregorio fecundo Pontifice Romano in Germaniam Euangelij docendi causta este mistum, itemque Augustinum & socios à S. Gregorio, & S. Kilianum à Conone Pontifice. Siccine nihil remanebit in historia diuina vel humana. quod Caluinianus genius fubuertere non tentet, fiad guftum eius non faciat? Quid teftatius, quid exploratius historiis, quas iste vultu ferreo negatum tendit ? Videatur vita S.Bonifacij, & S. Kiliani, vtraque notis & notationibus Serarij nostri illustrata: Legatur Ecclesiastica Historia Bedz; quis tam blennus erit, qui pre iftis hunc calumniatorem audiendum cenfeat / Cui religio non fuit in ipfum S. Auguffinum virulentam suam linguam stringere, quippe quem dicat ; timide ad veteres Anglos accessife; parum aut nibil prastitisfe; crudeliser & superbe se gesfiffe. Hæ funt gratiæ, quas Caluinisticus alastor Apostolo Anglorum Augustino persoluit. At iam antea lux Euangelų in Angliam, & Germaniam. illata fuerat. Num in omnes eius partes ? Num ita, vt accensa vbique clarè perpetim rutilaret ac micaret? Num ab illis, qui non legitime missi mediate vel immediate a summo pastote? Quantam barbariei syluam; quantas in-C credulitatis, ignorantiz & Ethnicz impietatis tenebras sancti illi viri in Anglia & Germania repererint, docent monumenta paulò ante laudata.

300

Acculat Sutlivius Bellarminum, quafi mala fide verba innocentij primi recitet. Sed calumniatur iterum Caluinista-proterue & effrenate; nam Bellarminus non Voluit recitare verba Innocentij, sed sensum. Considera autem, an non fit idem vtriusque huius locutionis sensas. Bellarminus fic fcribit : Innocentius primus in Epiltola prima constanter affirmat, per omnem Hifpaniam, Galliam, Africam Ecclesias esfe funtas per eos, quos Petrus aut eius successores in hoc opus miferant. Ita Bellarminus. Innocen-D'tius verbatim in hunc modum: Praferiim cum fit ntanifoftum, in omnem Italiam, Gallias, Hifpanias, Africam atque Siciliam, infulasque interiacentes, nullum instituisse Ecclesias, nisi eos, quos venerabilu Apofolus Petrus, aut eius fucceffores, confituerint facerdo tes. Hactenus Innocentius, de cuius mente & fensu num vel vnum iota subtraxit Bellarminus ? De fensu , inquam , verba enim ad verbum recitare non instituerat. Et tamen Caluinianus iste malam fidem Bellarmino iterum, iterumque exprobrat.

Quid vero mirum, fi in Bellarminum infiliat, qui petulantia fuam ab ipfo Innocentio, tanti nominis & existimationis Pontifice, coërcere non valuit? Nam mendacij eum postulat, tum

pro-

#### Defensio Cap.9. Lib.I.

propter iam recitata dicta, tum quoque propter | A licam statem subsecuta sant ? At hzc omnia, hoc, quod mox subilcit. Aut legant, fi in bu prouinsin alim Apostolorum inuenitur, aut legitur docuisse. Nec acquiescere dignatur Apologiz seu explicationi, quam Card. Baronius Tom. I. Annalium, Anno Chrifti L X I. Num.5. adfert; & eam duntaxat ob caussam non acquiescit, vt Innocentij conuiciis infectandi occasionem non amittat. Nam quòd varios numerat, qui variis in locis Euangelium annunciarint; num ideò sequitur, cos auctoritate S. Petri, vet successorum eius, illas in partes, prædicationis caussa, non venisse? Quid, quod fine scelere dici potest, nec S. lacobum in Hifpanias, nec S. Paulum Romam, & in alias orbis partes concessisse, nisi ductu & auspiciis Pebernatoris, & hoc respectu Innocentium scriplisse id, quod scripsit. Die Caluinista, num inexpiabili facinore le obstringet, qui in hanc sententiam Innocentij dicum acceperit?

507

Non difsimilia nugatur circa hoc Bellarminiargumentum Sibrandus: qui in limine nugamentorum suorum hunc syllogismum collocat. Qui propaganit omnes Ecclesias, ille est Monarcha in Ecclefia. Papa propaganit omnes Ecclefias. Ergd Papa est Monarcha in Ecclefia. Sed Sibrandus femper manet Sibrandus, hoc eft, cauillator & em Sime. Nam ficandide agere voluisset, argumentum longe aliter formasset; sed quia & hoc & alia non format ex Bellarmini rectifsimo, fed ex suo distorto & deprauatisimo sensu, fit, vt non nisi mon- C stragignat. Nam disputator fuci & fallaciz expers ita argumentum instituisset. Cuius auctoritate, mediatè vel immediatè, omnes Ecclesiz orthodoxz fundatz & institutz sunt; is est caput & princeps Ecclefix. Sed Romani Pontificis auctoritate, mediate vel immediate, omnes aliæ Ecclefiz fundatz funt ac inftitutz ; ergo Romanus Pontifex est caput & princeps Ecclesia. Vel hunc in modum. Oportet in Ecclesia este aliqué cuius auctoritate Euangelium in vniuerfo orbe propagetur; sed hic non est alius præter Romanum Pontificem, &c.

Observandum est autem diligenter, Bellarminum suo in argumento expresse restrictione istam ponere, vt dicat, post Apostolorum tempera. D V 1 x inueniri. Ecclefiam per alios effe propagatam , quàm per eos, quos in opus Dei milerant Romani Pontifices. Quocirca frustra batuit Sibrandus, cum hic ex Nicephoro refert, Simonem zelotem percurriffe Africam. Mattheum pradicaffe in Ætbiopia; fimiliter Mattbiam; lacobum & Paulum in Hifpania. Crefcentem à Paulo miffum in Galliam. Marcum predicaffe in Ægypto. Eunuchum in Æthiopia. Inanem quoque operam lumit, & verba mifere perdit VVitackerus, quando maiore adhuc inani loquentia nobis denarrat, vbi quisque Apostolorum, & multi ex Apostolicis discipulis Euangelicam doctrinam prædicarint. Num hæc feriunt Bellarminum,quiloquitur de temporibus, que Aposto-

quoru meminit Sibrandus, VVitackerus, Apostolicis temporibus gesta sunt : Et exempla de Simone, Iacobo & Paulo Innocentij fententiam tangunt; at quomodo fine noxa tangant, prius explicatum dedimus.

Nec prztereundus est Sibrandi stupor, qui cum legisset S.Kilianum à Conone Papa missum ad conuerfionem Franconum, per Francones intelligit Gallos,& extra omne propofitum probat anteCononem & Kilianum temporibus Irerzi & Tertulliani, fuisse in Gallia Ecclesias; quasi verò S. Kilianus ad Gallofrancos, seu Occidentales Francos missus sit, non ad Germanofrancosseu Orientales Francos, quorum ditio hotri, tanquam fummi Pastoris & Ecclesiastici gu- B die etiam Franconia audit. Vel sola rerum à S.Kiliano gestarum inspectio hunc Sibrandi stuporem discutere potuisset; si Sanctorum vitas tam libenter inspiceret, quàm Caluini Institutiones.

> Danzus mentitur I. hoc effe Bellarmini argumentum: Ecclefia Des eft propaganda, ergo Romanie Pontifex eft caput Ecclefia. Mentitur II. argumentu Bellarmini, effe fallaciam à non confequente Quanquam, fi de argumento quod Danzus finxit, fermo fit, non grauate concedam, id effe ftoliditatis Danzanz non obscurú specimen. Mentitur III. Bellarminum argumentari à falso prafupposito. Mentitur IV. Hos faljum presuppositum in eo confiftere, qudd poßit Romanus Pontifex ius in alienas diæcefes vsurpare. In alienas diæceses nullum ius víurpare poteíl; cum omnis diœceíis fit Pontificis, vt fummi & vniuerfalis paftoris. Mentitur V Bellarminum infamare Deum suum Romanum. Deus Bellarmini est is, qui czlis & terris ab zterno imperat; non ille, qui, vt Vicarius, Ecclefiz Dei præfidet. Mentitur VI. Bellarminum facere ex Pontifice inuaforem & vfurpatorem rei aliena. Qua rationequzio? Iunius quoque, vt Sibrandus.cum capitis sui vmbris digladiatur, non aduertens, velsi aduertit, dissimulans; Bellarminum non loqui de temporibus Apostolicis, sed de illis, que hectempora sunt subsecuta, vt antea monuimus.

> Octauam rationem sumit Bellarminus ab vnitate fidei, quz conservari nequit, nisi sit vnus lummus iudex, in cuius fentétia omnes acquiefcere debeant. Occurrit Sutliuius. In lege natura & Moyfis fine tali iudice vnitatem fidei conferuatam fuisse; ergo & iam confernari posse. Sed de lege Mosis mentitur, vt fusè probatum tomo primo libro tertio,& alibi fæpe. In lege naturæ nil mirum nó fuisse talem iudicem, quandoquidem fideles necdum in vnam quasi reipublicz formam coalucrant. Quàm verò angustis finibus tunc circumscribebatur fidelium numerus ! Quàm lentè fides crescebat & propagabatur? Quàm modica erat czlestium rerum cognitio, & apud quam paucos ? Reliqua que Sutliujus attexit. conuicia sunt, digna illo, qui à Bezaperulans ca-

> > lumnia-

## Defensio (ap.9. Lib. I.

lumniator audiit. Mentitur & criminatur impu- A tera, quæ Caluinilla in Pontifices despuit, pudentet, à Pontificibus introductas effe Harefes Angelicorum, Simonianorum, Carpocratianorum, Armenorum,Collyridianorum,Pelagianorum : & alias infinitús. Eia, Sutliui, an non iam leuior est tuus stomachus, poliquam tot mendaciorum retrimenta tam largiter euomuisti? Concilium generale inter Caluinistas & Lutheranos; imò inter solos Caluinistas, tum sperare poteris, quando flumina in caput alta fuum relabentur, conuerfo curfus ordine; Et quando Caluinista Belgici, Gallici, & Germanici absque nauigio ad primatem Cantuariensem peruenire poterunt.Et hic libro fuo primo & insectationibus in nonum caput Bellarminifinem imponit Sutliuius; qui capiti quarto huius sui eiusdem libri hunc dedit titu B ant. Vbi nescio, quz aura, nisi Machianellica, vel lum : Monarchiam Pontificie Romani , quam Bellarmi. nu probat, nibil ferè babero cum bene institutis Monar. chiu commune aut simile. Sed nil adfert responso egens; nam mera ructat conuicia, haufta ex cœnosis Balzi, Apiarij, & id genus aliorum balatronum lacunis. Nil ingenuo disputatore dignum inuenias, licet vt inuenias non vnam, fed plures lacernas accendas.

Danzus nodum hunc viitato fibi gladio lecat; Argumentum Bellarmini effe à dicto fimpliciter ad dictum secundum quid. Parum pensi habet Danzus, quam fallaciam nominet, dummodo vnam nominet, iam satis superque responsum existimat; mirumq; mihi accidit. quomodo hic non potius nominauerit Ignorantiam Elenchi.vel petiti | C enem principij, quia æque multum his in aciem eductis promouisset. & forsan plus.

Dum porro Danzus fallacik suis tam impigrè contra Bellarminum rem gerit; non legnius instat à tergo Iunius cum illis suis grauis & leuis armaturæmilitibus; quorum nomina; Æquiuo catio: Negstur. Inconfequens. Falfum. Difsmile. Ni bil ad rem. Figuratë dictum , Metaphorice dictum; non analogice. Non sequitur. Apage nouitates iftas; vt præteream aliorum fortissimorum velitum nomi na, quibus hoc caput oppugnat.

Syllogista Savvbrandus sic syllogizat: Quod omnes Cbristianos in vnitate fidei conservat, illud est in Ecclesia necessarium. Sed Monarchia Papa Romaniomnes in vnitate fidei conferuat. Ergd Monarchia Papa D Romani est in Ecclesia necessaria. Respondee, inquit Caluinifta, Minorem effe falfam : Imò verifsima eft, quidquid contra restites, vt probatum lib.3 Tomi prioris ; neque vnquam in zternum secarij inter se consentient ; quandiu vnum caput respuent, à cuius nutu omnes dependeant.

Addit Sibrandus hunc quoque fyllogifmū : Summus in Ecclesia Iudex conferuat omnes in fidei vnitate. Sed Papa eft fummus in Ecclefia Iudex. Ergò Papa consornat omnes in fidei vnitate. Exagitat deinde syllogismum Sibrandus quasi petentem principium. Exagita, quantum lubet; & vti lubet, nihil ad Bellarminum; quia fyllogifmus ifte non prodiit ex Bellarminiana, sed ex Sibrandica officina. Ce-

ra puta sunt conuicia ex ganeonum lustris & gurgustiis petita: vt. Gregorium VII occidiffe fex Papas, vt Papa fieret . & conieciffe Deum suum panaceum (ita impius blasphemat) in ignem, ve feifeitaretur **euen**tum pugn**a** contra Henricum (u(cepta. Leonem decimum fuisse riforem omnu religionu : & alia huius fz= cis, quibus Hæretici clamatores fe, & alios iucunde pascunt.

VVitackerus admodum hîc est lepidus. Loquacifsime & garrulitate plufquam iuuenili, ne dicampuetili, nobis perfuadere nititur, non opus effe omnimoda fidei vnitate; fufficere, fi Christiani de rebui vninersis, hoc est, de præcipuis & generalioribus capitibus, qua sunt fidei, idem plane sentifaltem Semimachiauellica VVitackeri pećtus afflauit. Nam qui Christi spiritu agitur, is certissimo credit; omnia, quæ fides proponit; firmiter, explicite vel implicite, credi debere; neque quemquam scientem volentemque contumaciter deflectere posse, etiam à minimo fidei decreto, si quod est minimum; absque hæreseos nota, æternæque falutis iactura. Quod verò ait VVitackerus ; in bis generalioribus & necessariis capitibus posse feruari vnitatem fidei ab/g, vno fupremo Ecclefia/tico Monarcha; affentirer, nifi me remoraretur implacabilis illa Lutheranorum & Caluinianorum circa Eucharistiam Christique personam dissensio. Quod fi VVitackerus hzc duo dogmata numerat in adiaphoris, de quibus diuería & aduería fentire liceat, nihil superest, quam vt cum Trinitariis quoque dexteram iungat. & articulum de Trinitate non pro summo & necessario reputet.

Posthze soluit Bellarminus argumenta fe-Aariorum, quibus probare conantur, Ecclefiæ regimen non effe Monarchicum. Solutiones allatrat Danzus imposturis, criminationibus, mendaciis, Fallaciù à non cofequente ; à ditto fecundu quid; Et id genus aliis missilibus, quz Danzus ex pharetra sua copiosè depromere folet. Nil opus in his diutius immorari. Quis enim vel obiter Danzanum librum inspiciens, auctoris vanitatem ignorate poteft?

Easdem solutiones arrosere suis dentibus, Sutliuius, Iunius, Sibrandus, VVitackerus, quorum ineptias & cauillationes dispulimus iam initio huius capitis. Nam fi quz infcitiz VVitackerianz in hoc capite non funt repercuffz; repercutientur alibi; Et quid necesse est, nugas; quoties reponuntur; operos è refellere; cum pleraque tam leues fint, vt sponte sua auolent. Quid enim difficultatis in his consecutionibus? Vnicuique nostrum data est gratia pro mensura donationu Cbriffi, ergo in Ecclesia non est vnus aliquis Monarcha, qui plenitudinem potestatis habeat; quia vnicuique data est sua portio. Respondeo, consequentiam cum sua probatione esse futilem : Nam & Petrus & successor Petri, Romanus

Ponti-

Digitized by Google

## Defensio Cap. 10. Lib. I.

sura donationis Christi : Mensura autem huius donationis eft illa; Tibi dabo claues regni cælorum, &c. Quodcung, foluerin, &c. Quodcung, ligauerin. Et quamuis hæc gratia seu potestatis concessio sit quædam plenitudo respectu subditorum;Est tamen certis mensuræ terminis circumscripta ratione Christi, qui Pontificis potestatem cam esse voluit, quæ ad rectam Ecclesiægubernationem necessaria esset.

Eiusdem roborisest hæc objectio: Ait Apofolus : Vnum corpus, vnus fpiritus, vna fpes vocationi, vnu Dominu; Vbi nil de vno capite & Monarcha apparet. Quomodo nil? An putas tu corpus illud vnum, cuius Apostolus meminit, qua visibile, defiitutum effe vifibili capite? Nec aliud ha- [B]buit VVitackerus, quod ad hoc Bellarmini refponfum responderet, præter hanc calumniam : Nifi Bellarminus omnium confidentißimus effet Theolegerum, nunquam ifta ad Papatum comprobandum sorqueret.

Iam quid perfequar illas ftipulas? Aliquando Ecclesia esfet acephala. (Quid mirum, loquendo de visibili capite; vacante sede D. Petri? An non haud pridem Synagoga itidem Anglicana Acephala fuit, mortua Regina, capite illius cœtus?) Vnus homo non poteft totam Ecclefiam gubernare. (Cur non per delectos & fubordinatos Ministros?) Chriftue dixit : Regnum meum non eft de bos mundo. (At quis nescit, Christum locutum de regno politico & temporali, non de Ecclesiastico & spirituali?) Christu non ascendiffet in calum,fi Ecclefia vtile vel neceffarium fuiffet babere capat visibile, sed mansiffet in terra. (Et quantum temporis est, ex quo VVitackerus, vel Baccalaureus eius Allenson, per diuinam reuelationem hoc cognouerunt? Neque enim aliunde tanti arcani certiores effici potuerunt. ) Omnia vestra sunt 2. Cor. 3 fine Paulus fine Apollo, fine Cepbas. Ergo nullus est in Ecclesia Monarcha. VVitackerus dicit; boc argumentum tam effe acutum, vt eiu aciem (plumbeam, opinor)Bellarminu refermidarit. Et quis non trepidet.cumplumbeo pugione punctim petitur? Etiam Cephas.etiam fucceffor Cephz, fummus Pontifex, eft fidelium; quia communi fidelium vtilitati feruit : nec alia eius instituendi causta D tonare, intonare, detonare, retonare conatus fit, totum ilfuit,quâm publicum Ecclesiz emolumentum,& Sanctorum confummatio.

Etiam sequens VVitackerianum telum tam eft acutum, vt aciem eius toto pectore perhorrescam. Paulus scribens ad Corinthios non monuit Cepham effe Ecclefia Monarcham; Ergo,&c.Quis horum misilium vim vsque adeo penetrabilem sufferat?

Necomittenda hæcargutia. Sicut misit me Pater, fic ego mitto vos : Ergo Petrus non fuit caterumaior, sed par. Acute prorsus collectum. Finio. Quis enim modus fit, fi præterea perfequi velim, quæ V Vitackerus ex patrum teftimoniis vndique ex hac controuersia comportatis, aduersus Eccle-

Pontifex gratiam & accepit & accipit pro men- | A | fialticam Monarchiam pari fagacitate differit? cui, si adhuc superstes foret, suaderem, vt suo sodali Sarauiz, se in disciplinam traderet, gratia discendi cum alia, tum discrimen Episcopià Presbytero, iure dinino constitutum. Sed quia VVitackero confilium hoc nimis eft ferum; bonum facum Baccalaureus Allenfon fecerit, fiid fibi amplectendum exiftimet. Certè VVitackerus vel suo, vel Baccalaurei sui vitio, vbique Puritanum redolet; Fortè quia desperauerat, se Episcopatum aliquem ex illis viginti quatuor, in quos Caluiniana Anglia.tefte Sarauia, diuifa eft ; adepturum.

512

#### CAPVT X.

Proponitur tertia quastio, & probatur Petri Monarchia exloco Euangelij Matth.16.

Ostova mantegressis capitibus demonstrauerat Bellarminus, Ec-🐒 clefiafticum Regimen pręcipuè effe Monarchicum, aptisimo ordine delcendit ad illam quæftionem; Fueritne Apoftelus Petrus Ecclefie totius caput & princeps loco Christi. Affirmantem partem doctifsime & copiofifsimè explicat & tuetur, primùm exillo Christiad Petrum dicto Matth. 16. Tu es Petrus, & Juper hanc Petram, & c. Et tibi dabe claues regni calerum, & c. Vbi fingula ad rem pertinentia huius promifsi momenta, accuratissime, & optima methodo expendit. Qua accuratione,copia,varietate & infigni argumentorum dispositione commoti sectarij in rabiem propemodum vertuntur, przsertim Danzus & Sutliuius, quorum ille in totum hoc caput tot fermè conuicia & mendacia eructauit, quot verba. Enumeremus pauca ex multis, vt lector videat, quibus iaculis iftæ ex inferis emissa cohortes immotam Petri cathedram, & inconcussam Bellarmini pro ea dispu tationem appetant.

Principio an non furiosi hominis est hzc oratio? Quidquid Bellarminus pro suo Ioue Capitolino lud fumm & strepitm verborum fuit, non fulgor, non lux, nonfulmen. Et istud primum sit hoc loco à Danæo prognatum mendacium. O si & vltimum in toto opere. Sed irritum est votum. Nam vtin continui diuifione nunquam venitur ad vltimam partem; fic nec in libris Danzi ad vltimum mendacium,

II. Mend. Hune errorem (de primatu Pontificis fortifsime defendendo ) fuisse totum sette istiu ( societatis nostræ) perniciessisme fundamentum: Remoue Caluinista, si potes, verborum calumnias, iisque remotis, ausculta parumper. Confirmandæ societatis caussam habuit Pontifex tum primatus Petri & fuccessorum eius, tum

vniuer-

Digitized by Google

#### 51 I

### Defensio Cap. 16. Lib.I.

vniuersim totius Catholicz fidei defensionem. A Quia enimindies nouz exoriebantur leaz, non abs re fore visum eft; si ad veteranos in Ecclesia Catholica milites, qui strenuè aduersus Christi & Petri hoftes dimicabant, recens etiam ifte manipulus adiiceretur, vt aucto exercitu fortius impressioni hostili resisteretur.

III. Mend. Hanc fedam (focietatem nostram) primum in Hispania sobolescere capisse. Nam Lutetia primordia & quasi incunabula societatis vidit, non Hifpania.

IV. 1am tunc banc fectam, fub ipfa feilicet exordia, à Pontificibue Romanie, à Monarchie alie omnibue fuiffe damnatam,repudiatam, reiestam. Mendacia hæc refellit abunde Historia de vita B.P.N.Ignatij, tam illa, quæ à Ribadencira, tam illa, quæ à Maffeio B scripta.

V. Mend. Iesuitas facere ex Christo sectarium.Imo vos sectarium facitis, quia Caluinistice impietatis auctorem, atquadeo Archicaluinistam facitis.

VI. In voto & in dogmate lefuitas babere boc : Pontificem effe caput totsus Ecclefia & fupra concilia. De voto non tantum ineptus, sed & mendax es: Nam quale votum hoc effet : Vouco Pontificem Roman. effe sapat totias Ecclefie, & fupra concilia. Si verò ita concipiatur. Vouco me crediturum firmiter, Pontificem Romanum esfe caput totius Ecclesiz & supra concilia; nihilominus mentitur Caluinista; quia in formula votorum nostrorum hæc vouendi ratio non continetur, vt notum omnibus, quibus formula illa nota est.

VII. Mend. Iesuitas bac vouisse, ve aliquam commendationem apud Pontifices nancifiantur. vt mendax est de voto, ita & vanidicus de fine voti.

VIII. Mend, Alin Monachin liberum effe credere, Romanum Pontificem effe caput totius Ecclefia. Nemini hoc liberum eft, qui in Catholicorum grege numerari velit.

IX. Mend. Sorbonam damnare eos, qui dicunt, Romanum Pontificem effe caput totius Ecclefie. Minimè verò; quia licet schola illa cam sequeretur opinionem; quæ generale concilium Pontificianteponit; non tamen abnueret, iure diuino Pontificem Rom. Ecclesiz totius caput esfe. Neque etiam damnaret illos, qui credunt Pontificem fupra concilium esse; tametsi ab illis dissenti D pius nobis ab hoc, aliisque Nouatoribus reciret; fed aliud eft diffentire; aliud damnare.

X. Mend. Ab omnibus bonis & più viru damnari eos,qui credunt, Pontificem Rom.totius Ecclefie caput effe; & supra ipfa concilia generalia eminere.

XI. Mend. lesuitas tribus religionis votis addidiffe boc quartum : Romani Pontificii velut fummi totius Ecclefia capitu & fupra concilia agnitionem, fidem, & de fensionem. Inaudiit videlicet aliquid Danzus de quarto voto obedientie circa missiones à summo Pontifice iniun cas, impigre & ablque reculatione suscipiendas, id nunc vel ex inscitia vel ex malitia distorquet ac deprauat.

XII. Mend. Nisi Pontificia syrannidis defensores nos preberemus, fore vs ab omnib.monachu dilaniaremur.

XIII. Mend. Nos Monachin cane peius & angue exofos effe.

514

XIV. Mend. Bellarminum in ipfo statim ingressu falli & fallere turpisime.

XV. Mend. Bellarminum plures interrogationes in vnam confundere.

XVI. Mend. Bellarminum boc loco ita argumentari. Petrus à Christo Ecclesiarum caput constitutus est, ergo Papa Romanus est caput omnium Ecclesiarum. Nihilhocloco Bellarminus de hac consequentia. In solo Antecedente, seu eo, quod Antecedens asserit.probando,occupatusest.

His luculentissimis mendaciis præsuppositis.rem ipsam aggreditur Danzus, nouisque pleudologiis Bellarmini disputationem lancinat&lacerat; de quibus postea.

AEque propemodum vanus & mendax eft Sutliuius qui mentitur lib. 2. cap. 1. Bellarminum vbig, diligentiam suam iastare. Vnde hanc generalem ia clantiam colligit Caluinista? Quia Bellarminus initio-huius decimi capitis ita loquitur: Explicatum est bactenus & satu diligenter, nisi fallor, probatum, Monarchiam effe optimum regimen , & eiufmodi regimen in Ecclefia Christi effe debere. Propter hæc verissima pariter & modestissima verba, perpetui thrasonismi arguitur Bellarminus, sed à thrasone,gloriarum plenissimo, qui si vel centesimam eruditionis Bellarminianz partem possideret, pauonis instar, se circumspectaret, cum in hac sua mendicitate, & curtissima supellectile pas-C fim se insolentissime efferat; qui, boni ominis causfa,mentitur; Bellarminum ex loco Matthæi, nibil adificare nifi nugas meras., & longos logos ; & claue errante fententiamChrifti distorquere. Mox occlamat; Petro nibil boc loco datum ; fed tantummodo promiffum. An non hoc ipfum monet Bellarminus? An non idem aperte verba futuri temporis indicant? Ædifisabo, tibi dabo . &c. Sed cum Deus fidelis fit, vtique id quod Petro hoc loco pollicitus eft, alicubi reipla dedit. Et vbi dedit, nili Ioan. 21. cum soli Petro præcepit: Pasce oues meas. &c. Nam quod dicit Sutliuius, illud, quod Petro Matth. 16. promiffum eft, postea omnibus Apostolu ex aquo exhibitum esse; Io-AN. 20. id afferit quidem Sutliuius, sed fine probatione. Itaque nihil hîc addo: quia hæc nænia fænetur.

Ait Sutliuius: Omnem vim argumentationis Bellarminiana fundatam effe fuper metaphoras ; at fymbolicam Theologiam non effe argumentatiuam , teftibus scholasticis: Quocirca ex boc loco non posse euinci Petro totius Ecclefie Monarchiam donatam effe. Submurmurat etiam VVitackerus nescio quid de metaphoris. Simili infcitia argumentum quoddam Bellarmini eludere & effugere volebat Sutliuius capite superiore. Nam quidquid sit de illo dicto; Theologiam fimbolicam non effe argumentatiuam, vel; ex fenfu mystico feuspiritali non posse duci argumentum; quando argumentum exftruimus ex aliquo fcripturarum loco metaphoris constante, non ar-

Y

gumen-

Digitized by Google

ípirituali, fed ex fenfu litterali; nam metaphorz ad sensum litteralem spectant, vt notum est. Im que licet Matth. 16. voces Petre adificandi clanium, foluende & hgandi; motaphoried viurpentus; fenfum tamen litteralem, non fpinitalem officiung; Eumos non abstrulum & abdinum ; fed planum & obunum; quia nistiquis fpontevelit czeutire; liquet vnde & à quibus hædnomina fint fumptal & ad quid fignificandum loco illo Matthe 16 tranflatai Itaque nibil adrem: fabit \$. Augusti nus à Sudinio citatus; neque enimille lague eff vnus ex illis, anos implicitation figuraryon inuolucra: oblcuros & ad intelligentiam difficiles dubiosque reddunt. VVitackerus nominas promilsionem Deuro factant mensphericam, Non reprehenderem.nis fub hac phras maligna man tem celaret; qua est ; promisionen hang est incertam; quod confermetaphoridissiocabuliss perinde ac fi omnis metaphorica, locutio incerta effet : cum fæpe euidentia & perspicuitate sua propriamquoque orationem viricat.

Obiicit Sutlinius : Si ex fimiligudine fundamen ti & clausum argumentars licet spoffernus nonex bac loso colligere. Pettum nou babuille fumman potestatem, nam claues dantur à patrefamilias aconamo in domo : & sans tor in vibe claues custodis : quorum tamen non est summa in domo. & ciustata potefhei. Respondeo. Christum S. Petro non dediffe qualicunque modo claues; fed independenter à quocungihomine; & cum potestaris plenieudine: Quodeung, liganeris fuper ter- C ram.&c. Quodenng folueri fuper terram i&c. Sinc ylla exceptione autrefirictione. Dedit ergo illi claues.vt fumma Oeconomo, seve fummo janitori Itaque dupliciter datis claufibus inflitui potelt Octonomus & ianitor ; primo, abfoluge, & cam potettatis plenitudine. Deinde testricte & præfinite. Priore modol non posteriore, dans clauibus, infliturus eft S. Petrus Occonomus & ianiror cæli.

In elificio, inquit Sutlivius, nen poteft nifi vnum. effe fundamentum, & ber fubdutto fundamento, rait adi fictum. At Petro mortuo manet Esclofia. & ipfo adhacaje uente Christim erat, & perpetud erit Biclefie fundament rum. Respondeo, cum meraphorice aliquidalicui tribuitur.non effe neceffe.vtomnia, que que à qua petitur metaphora, conueniunt, inuenian, tur in remetaphorice fignificata; prout ad fimilem cauillationem capite superiore respondimus; sed sufficere. vt vtrobique sit alique similitudo vel conuenientia. Itaque vt in ædificio quopiam materiali, illud dicitut fundamentum, quo torum zdificium nititur & fustentatur; fic & in spiritali Ecclesie zdificio id dicitur fundamentum.cuius auctoritate Ecclesia tota fulcitur, conferuatur, & quafi portatur. Iam quòd materialis ædificij vnum duntaxat est fundamentum (quamquam & iplum materiale fundamentum in primarium & fecundarium diuidere, nihil vetat ) spiritalis autem ædificij duo vel plura; id

gumentanur ex fensu mystico, fymbolico, seu A nobis non officit; quia satis est, vt sit conuenienspirituali, sed ex sensu litterali; nam metaphorz ad sensum sitteralem spectant, vt nosum est. Imque licet Match. 16. voces Perresedificandi clanium, gestar.

Quid, quòd ipfi sectarij, velint nolint, in my-Rico Ecclefiz adificio plura fundamenta statuere coguntur contra morem, qui in externis istis gdificiis obseruatur, vbi, vt aiunt, vnius est vnū folummodo fundamentum. Nam guin Deus, vt Deus, sit fundamentum Ecclesiz, non, vt opinor, inficias ibunt. Et tamen.præter hoc fundamensum, flatungeriam Christum, vt homo eft, pro Ecclesiz fundamento, nec solum Christum; sed A Apostolosae Prophetas. En quot vnius zdi-B& hicintonat Sutlinius ? In adificio non poreft, nifi mum fundamencum effe. Quomodo ergo Ecclefiz fundamentum Deus, Christus, vt homo; Apoftpli.Prophetz ? Ruomodo etiam ciuitas illa fuperna, de qua Apocal: 21. habet duodecim fundamenta; cum fit yna ciuitas ? Quomodo itidem pon suit Ecclesia mortuis Apostolis & Prophetisicum subtrassio fundamento, ruere soleat, edificiúm, yt argumentatur Sutliuius?

Discatigitur Caluinista, non esse necesse, vt omnimoda vtrobique, hoc est, in vtroque fundamento, materiali & spirituali, reperiatur similitudo, sufficit, si aliqua : Nam vt subtracto fundamento ædificium corporale sublistere nequeat, vel ad exiguum temporis spatium, id tamen in spiritali Ecclesiz adificio non vsuuenit; quandoquidem primarium fundamentum, nempe Deus & Christus, perpetim manet; quo fit, vt & Ecclesia sublistat, quamuis subtracto secundario fundamento, ad aliquod temporis spatium, donegaliud in eius locum substituatur; quanquam si fundamento hoc diu careat Ecclesia, id non nisi graui cum iactura fiat; Et si nullum penitus alight fundamentum in prioris locum sufficerepur; non posset Ecclesia de potentia Dei ordinaria salua perstare; quandoquidem ita à Chrifiginlituta est, vt portæ inferi contra eam præualere nequeant, non nisi vthoc visibili fundamento nititur.

Inftat Sutliuius: Euertetur Pontificum Romanorumex bacfimilitudine primatus. Nam si fundamentum fundamento succedere non posit, tum Pontifices Romani in fundamenti ratione Petro succedere non debent, nec possunt. Respondeo, vtin materiali zdificio fundamentu fundamento succedere nequeat, posse tamen in spirituali; neque oportere, vt vtrinque sit omnimoda similitudo.

Ait Sutlluius. Cbriftum no dicere, fe fuper Petrum, fed fuper Retram adificaturum Ecclefiam fuam. An non probat Bellarminus, eundem dici Petrum Petram? Cur non refutasti, si probationes displicebant? Obstrepis. Ad rem non facit, qudd Syriace Cephas & Petrum & Petram fignificat; bane enim ambiguitatem fuffulit Spiritus fantius, qui super Petrum dicit Ecclefiam fundatam effe. & non super Petrum : & Petram, & Pe-

17H18

#### Defensio Cap. 10. Lib. I.

D

trum diferté diffinguit. Quid fi Interpres Grzcus ex Hebrzo, hoc eft, Syriaco, (ifto enim fermone nó improbabiliter credunt nonnulli Euangelium à S. Matthzo confcriptum fuiffe) non fuftulit, fed fecit, fi qua eft, ambiguitatem ? Nam Syriacè dixit Chriftus; Tu es Cepbas, & fuper bunc Cepbam edificabe, & c. vtrobique eadem voculâ pofitâ. Cum fuas ob cauffas Grecus Interpres primo loco pofueritmafculinum; fecundo, faminină vocabulum eodem tamen penitus fenfu, vt demonstrat Bellarminus.

\$17

Oggerit Sutliuius. Petrus proprie, & secundum primarsam verbi fignificationem loquendo , dici non poteft Ecclesia fundamentum. Quis dicit Petrum propriè dici Ecclesiz fundamentum, referendo proprietatem ad vocem fundamentum ? Fundamentum proprie dicitur, de co, quod externa hæc & fub aspectum cadentia zdificia fundat & sustentat. Metaphorice transfertur ad spiritualia. Quid infuper de primaria fignificatione nugaris? Si primariam vocas propriam; fatemur, nec Petrum, nec Christum, nec Deum, primaria, hoc est, propria lignificatione fundamentum effe, sed metaphorica: fi in ipfa metaphorica fundamenti fignificatione vnam statuis primariam; aliam, secundariam; tum rurlus fatemur; Petrum, respectu Christi, non esse fundamentum Ecclesiz secundum primariam fundamenti rationem;nam hęc præcellentia Christo competit; sed secundum fecundariam: Chriftus enim eft primarium fundamentum; Petrus & successores, secundarium. Quz de fundamento Christo & pro hoc fundamento, dicta Patrum Sutliuius obiectat, foluuntur à Bellarmino, hoc & fequenti capite. Sutliuius solutiones Bellarmini immoto vultu dissimulat, & ita le gerit, quali ad hæc obiecta nihil a Bellarmino vel aliis fuerit responsium.

Sibrandus auspicatur suum librum secundu ab hoc fyllogifmo ex Bellarmini difputatione confecto, vt quidem iple arbitratur. Quem Chrifim dixit Ecclefia fundamentum fore, illi promifit Monarchiam per vniuerfam Ecclefiam. Sed Petrus eft ille, quem dixit Ecclefia fundamentum foro. Ergo Petrus est ille , cui promisit Monarchiam per vniuersam Ecclesiam. Vt hunc fyllogifmum à se exstructum rursus demoliatur, multa præmittit Sibrandus. Primò, effe argumentum figuratum, ex figura autem nihil certi colligi posse. Sed hanc inscitiam castigauimus paulo antea in Sutliuio, scilicet ex sensu litterali, tametsi metaphorico, nihil certi contludi potest. Quz Theologia,quz Philosophia hoc docet?Secundo præmittit, fundamentum dici proprie Gimproprie. Proprie, super quod edificium fundatur. Ecclesie igitur fundamentum proprie acceptum effe folum Cbriftum. Observa hic Sibrandicam ignorantiam. Fatetur fundamentú de Christo & aliis figurate, hoc est, tropice & metaphorice dici, & tamen simulaffirmat de Christo propriè dici. Num quod de aliquo metaphorice dicitur, proprie de co dicitur?Improprie,inquit.eff fundamentum,quo res aliqua

rum diferte diffinguit. Quid fi Interpres Grzcus ez A quous modo nititur ; ob banc cauffam etiam illud funda-Hebrzo, hoc eft, Syriaco, (ifto enim fermone no improbabiliter credunt nonnulli Euangelium à fenerat ; vel quod in ea adificanda occupatum eft.

His positis, respondet, Maiorem effe falsam; sundamenti enim vocabulum, bac posteriore impropria, non illa priore & propria notione vsurpari. Verùm à quo? A Sibrando. Qua de caussa? Quia ei italibuit. Si aliter libuiss Sibrandicis gerris, Bellarminus euidenter ostendit. Petrum non communi & lata illa, sed peculiari & stricta ratione dici Petram. hoc est, fundamentum, cui Ecclesia inzdificata str. Cur ad probationes Bellarmini obmutuit Sibrandus ? Cur non vel extrema manu tangere tentauit?

Si, inquit Sibrandus, accipiatur fundamentum in prima fignificatione, tum Minor eft falfa. Solus enim Chriftu bocmodo fundamentum dici potest. 1. Cor. 3. Falsa effet; fi tuz suppositiones, absque vlla viteriore disquisitione, reciperentur. Sed quia friuola sunt,& stramentitiz, non est, quod eas moremur. Nam præter duas notiones fundamenti metaphorice fumpti, allatas à Sibrando, datur media inter duas ill<mark>as extremas ; ne</mark>mpe, vt quis fit *fun*damentum non primarium, vt eft Chriftus, neque etiam vulgare folummodo & commune omnibus, quorum ope, opera & doctrina Ecclefia aliquo modo nititut ac fustentatur; fed peculiare, infra tamen Chriftum; licet supra modum illum communem; cuius ratio in hoc confisit; vt omnessipli etia Apoltoli, ab co dependeant ; iplum autem fundamentum à quocunque alio homine in hac militante Écclesia sit liberum ac independens. Et hoc modo Petrum fuisse, & succesforem Petri hodie esse fundamentum Ecclesiz affirmamus; nec affirmamus tantum, fed & probamus,& hac notione sumi debet fundamenti in Maiore fyllogifmi Sibrandici : & fic fua quo= que constat Minori veritas.

Obiicit Sibrandus: Chriftu non dicit; Tu es Petriu, & fuper te adificabo Ecclefiam meam.&c.Refpondeo, illum idem dicere, fed aliis verbis. Occinit. Non effe idem Petrum & Petram. At nihil probat. Probationem poflulo, vel euerfionem corum, quibusBellarminus oftendit, eundem dici Petrü & Petram. Ad teftimonium S.Augustini ex ferm. 13. de verbis Domini respondet hic Bellarminus. Sibrandus responsionem intactam preterit. Quo consilio, nifi quia quod contra hisceret, non inueniebat?

Sed en argumentum ex infolubilium nume ro. Apoffolus diferte dicit, néh poffe aliud fundamentum poni, quam Chriftum 1. Cor. 3. Sed poffe aliud fundamentum poni quàm Chriftum; yt Petrum, Papam; & nöpoffe aliud fundamentum poni, quàm Chriftum, funt contraditeria. Quis vel ex czlo Angelus ab hac contraditeria. Quis vel ex czlo Angelus ab hac contraditione nos etipiet? nifi forfan fuccurrat ipfe Apostolus; qui fideles, hoc est. Ecclessim, fupra fundamentum Apostolorum & Propbetarum zdificatos affirmat Eph. 2. Et tamé fundamentum aliud nemo

¥ 2

ponere



# Defensio (ap. 10. Lib. 1.

ponere potelt, præter id, quod politum elt, quod Allus ex Synergis tam duro vultu effet, qui fe in est Christus I Es vs. Si ergo Apostolus fine vlla contradictione potuit alia Ecclesiz fundamenta ponere, præter illud 1. Cor. 9. quia hîc de primario, alibi autem de secundariis fundamentis locutus eft; cur in Chriftum nos iniuriofi effemus, fipræter primarium illud fundamentum, quod est Christus, agnosceremus & veneraremuratiud, quod respectu quidem Christi est secundarium; comparatione auté aliorum minus principalium; primarium?

Ait Sibrandus : Super Chriftum edificare Ecclefiam nibil alind eft, quàm cam Chrifto per fidem inferere. fed dicere cam Petro & Papa perfidem inferi, impium eft; ergo dicere cam (uper Petrum vel Papam adificari impium bet, tum paululum mutatum efficiet; neque fupra alios Apostolos Ecclesiam zdificatam esse; quia impium est dicere, si non desipit Sibrandus; Ecclefiam effe zdificatam fuper Petrum, ergo impium etiam erit dicere; effe ædificatam fupra cæteros Apostolos, cum adificari Ecclesiam (uper Perrum & alios Apostolos, nil aliud sit, quàm inseri Petro aling, Apoftolin per fidem, vt quidem Sibrandus affirmat: Et fi hoc, Savvbrando iudice, impium est, in Petro, cur non & in reliquis Apostolis, imo & Prophetis? Nam & supra hos testatur S. Paulus fideles esse zdificatos. Impius ergo erit S. Paulus, qui Ecclefiam Apoltolis & Prophetis Inædificatam dicit, cum hoc nil aliud fit, fi non delirat Sibrandicum acumen, quàm Apostolie & Pro- C phetis per fidem inferi; quod Sibrandus impium reputet.

Cupit Caluinista scire, quid inter has duas propolitiones interlit. Chriftmadificat Ecelefiam fuper Petrum : Et Petru adificat Esclefiam faper : Cbriftum. Sane posterior bac propositio , inquicaibrandus , ipfis etiam aduersarin testibu vera est. Gennino vera est; quia Christus zdificat Ecclesiam super Petrum, tanquam super fundamentum secundarium. Et Petrus zdificat Ecclesiam super Christum, tanquam fundamentum primanium. Imo Christus zdificando Ecclefiă super Petrum tanquă super fundamentú secundarium, pariter ædificat Ecclesiam super seipsum, tanqua super fundamentum primarium; & Petrus zdificando Ecclefiam D super Christum, tanquam super fundamentum primariú, zdificat cam super seipsum, tanquam super fundamentum secundarium.

Danzus clamat, super fidem Petri adificatam effe Ecclefiam. Hoc, quo fensu verum fit, quo falsum; fuse hic explicat Bellarminus: Oggerit Danzus: Petrum non pro se solo ; sed & pro aliu Apostoliu audiuisse illud : Tu es Petrus, & juper banc Petram, &c. At reclamant fingulæ propemodű totius orationis apices.Si Christus dixisser Danzo:Tu es Danaus, & super hunc Daneum edificabo Ecclefiam Geneuenfem : Et tibi.Danae,dabo claues regni calorum,& quodcung,ligauerie super terram, &c. an vllum ex symmystis in potestatis confortium admitteret ? An'vlhanc potestatis plenitudinem intrudere auderet ?

Incredibile dictu eft, quàm mihi arrideant illa Danzi verba : Christus vsus est fæminino genere (dicens, super banc Petram) quod Petro masculo conuenire non potest. Sibrandus bene mereri volens de fuo in Caluini Euangelio adiutore, hanc fubtilisimam cogitationem Danzi, mox hac syllogiftica veste indueret. Famininum non potest conuenire masculo. Petra est fæmininum ; & Petrus masculinum. ergo Petra non potest conuenire masculo Petro. Quo nos vertemus, vt stultitiæ huius acumen declinemus? quod non ablimile huic. Famininum non poteft conuenire majculo. Manu eft fæmininum; Danaeft. Si hoc argumentum quidquam ponderis ha- B m, masculinum; ergo manu non potest conuenire masculo Dan**ao.** Neutrum non poteft conuentre masculo ; Brachium eft neutrum ; Danau masculinum ; ergo brachium non poteft conuenire mafculo Danao. Quàm acutè omnia Danzus. Appellauit olim Christus Apostolos lucem mundi, Vos eft in lux mundi. Ipie Chriftus nominatur lux vera. An non aduolabit Danzus, clamitabitque; non ita. Apostoli funt generiu masculini : lux, fæminini : non igitur lux affirmari poteft de Apo-(tolis; neg, etiam de Cbrifto, quia & Cbriftu masculu eft; lux, fæmininum quiddam.

Iunius carptim agit, veteri instituto. Vt probet Bellarminus per hanc Petram, intelligi ipfum Petrum, ait; hoc colligi ex pronomine demonstratiuo Hanc, quia demonstrat aliquam Petram, de qua paulò antè Dominus sit locutus: Proximè autem Dominus Petrum vocauerat Petram. Syriacè enim loquebatur, & Syriacâ linguâ Petrus dicitur Cephas, vt habemus Ioan. 1. Cephas autem Petram fignificat omnium confenſu.

Ad quæ Iunius. Negamu affumptionem iftam: nam Simonem filium Iona, (vt liber quidem babet Canonicus) Petrum, non autem Petram vocauerat : id eft, vt Grammatice loquar, ex appellatius nomine fecerat proprium, quod ipfi inderet. Quem petis aut feris Iuni? An Bellarminum ? Certe non : quia nunquam negauit Simonem filium Ionz vocatum effe Cepham; fed ex hoc loco euincere vult, Cepham fignificare Petram, atque adeo Matth. 16. Petrum & Petram vnum idemque effe, cum Chriftus Syriacèloquens vtrobiq; codem Cepbe vocabulo fuerit vfus: dicens; Tu es Cepbas, & super bunc Cepbam adificabo Ecclefiam meam; prout etiam in hodierna versione Syriaca vtrobique idem est Cepbe vocabulum : Et quamuis Christus ex appellatiuo fecerit proprium Ioan.1.id tamen Bellarmini proposito non obstat; quia Matth. 16. Christusin vtroque loco vsurpat vocem Cepbe pro nomine proprio, non pro appellatiuo, tameth fuppolito appellatiuo. Res exéplo clarior euadet. Chriftm. absolute loquendo, est nomen appellatiuum; significatenim vnctum; hoc appellatiuum factum eft proprium, quia ad Redemptorem noftrú tranflatum eft. Si quis iam dicat. Tu es Chriftus, & fuper

te Chri-

# Defensio Cap. 10. Lib. I.

que Christi vocabulú pro nomine proprio vsurpat ! Eadem est ratio vocabuli Cophe in nostro proposito. Quapropter fumos venditat lunius; cum dicit, Bellarminum equinocatione fallere, quod wam eandemg, vocem vno tantum mede accipi iubeat propter vnitatem illius terminationis. Non przelse propter mitatem terminationi vno duntaxat modo, nempe pro proprio nomine accipit Bellar, minus vocem Cepbe, fed quia omnes circumftantiæ fuadent, vt vna eademque ratione vtrobique accipiat. Germanis Cephas feu Petra dicitur din Rels. Si quem igitur, cui hoc nomen obtigiliet. alloquerer hunc in modum : Dubift din Seisiono auff difen Belfen wil ich all mein Doffilung fesen. An non vt priore, fic & posterioreloco nomen gets B pro nomine proprio vlurparem par anti 6 and

52 E

In fecundo membre, inquit Iunius, non loquitur Chriftus de Petro, quem proxime nominauerat, fed de Petra abs qua dictus est Petrus, id est, de dettrina fidei, quam confitebasur Petrus. Audio dicente, & folenni coccyfmo regerentem, quod iama Bellarmino profigatum est. at cupio audire probantem. Num pro oraculo nobis obtrudes, guidquid somuas ? Illis obtrude, quos libra & zre mercatus CS.

Ridet Anacletum quod dixerit apud Gratianum d. 22. C. Jacrofantta Cephas fignificarecaput. Riferunt iam pridem, fed corum rifum erudite pridem compescuit Turrianus noster lib. 2. contra Magdeburgenses cap. 3. 1.00

Ait Bellarminus illud: super bane Petram no posseatio referri, nisi ad Petrim quia Christus Syriace loquens dixit : THAN Gephaster Auper ber Ber pha, feu super bunc Cepham, &c. quali diceret : Tues Petra, & fuper banc Petram edificatio. Ecclefiam meam. Oggerit Iunius suum illud Negamu. Quamob rem ? quia cum vertit; Tu es Petra,ementitur Bellar, minus exemplar Grecum, cuius femper inde à principio authentica fuit auftoritas in Ecclefia Dei. At exemplar Græcum minime repugnat, quo minus Latine illa, où a nires, fic reddamus ; Tu es Petra. An non enim rires significat Petram? Nam quod Iunius ex Varino ait, Petrum Atticie effe, Petram, Met Verifimile videri, Euangeliftam vel Interpretem eine Atticife me vei veluisse,inane effugium est: Grace enim doctis notissimum est, vocem aires, idem simpliciter effe, quod near & sites apud Homerum, Xenophontem, Callimachum, alios, nec przcipuus huius temporis lexicographus, Iunij in Caluini schola commilito, quidquam de hoc Atticifino admonuit. Et vt verus Atticismus esset num tamen adeo infolens cenferi deberet, fi vocabulo Attico Interpres semel vsus effet !

Obiicit Iunius. si Cepha in becposteriore membro nomen effet proprium (ermone Syro , nunquam fuiffet Euangelifta pronomen demonftratiuum , hanc ; ei prafiz xurm : quod Hebrau, Chaldau, & Syru eft vitiofißimum : nec Grammatica folùm, fed ratio naturalu abiicit. Ite-

te Chriftum,iastabe emnes cura meat : an non vtrobi- A | rum dicat lunius ex tripode fuo leges, quibus vt absque discussione subscribamus, basilice edicit. Nam quod apud Latinos & Gracos viitatum est ; vt aliquando maioris emphaseos & energiz gratia, nomini proprio przfigatur pronomen demonstratiuum; id neque apud alios vitiolum ele snec rationi naturali contratium. Nam fi quis dicae : Hanc ego Petrum , bunc Paulum, bune Ioannem pettuin ; prog. meritie excipiam : num co fermone viitur; duem ratio naturalis respuit? I B S v S proculdubio nomen eft proprium; Et tamen Ade suppressentiur pronomen demon-Bratium, nonemennin Lacino& Graco, fed Win rexes Syrols over Tremelius, Iunij in. vinnes fodaties a getite Histofibua, qui affumptu eft è midge im anderstaben

Ait Bellarminus Interpretem Gracum nofuille prano loco ponere vocem Para, quod comodies cehlereenomen maleulinum, quam fæmininum gloogsibuere; Et poften noluisse dietre, thi thus off , led the neurs to wored , vt vitarct ambiguitatom Vociferatur luntus. Quam male fibi conftat, qui uberrat à veritare? (vel Caluiniana gens fatis superque id testatum facit. ) Argurprim negabas ambigunn effe, tum redderes verba Christis tu es Cepbs, & fuper hoc Cephs, & c. vel, in el Petra, & fuper banc Petrant : nec Grace magin ambiguum effe poteft. fi idem qu'il Gephu Jignificent wires, & witze promifcue. Ira fo exploraturus implicat artifex : contra enim ex parlatate voon Matthew indicavit fignifications diferi men. Solers es Tauflandi artifex. Voi dixit Bellarminus, a orioffo serbiguum illude Tues Cepta, & fuper hos Cepba, & c. vel, Tu es Petra, & fuper banc Perison Metucambiguum elle dixits rieque non ausbignum, quia mullum de ambiguitate verbum feeir. Non ligitur male fecum Bellarminus concinit, vtifie criminatur.

in Porro per Petrum & Perram, verbisillis; Tu es Petru , & fuper hand Petram , &c. idem non fignificari decem argumentis enincere nititur VVitackerus. Peixie non rupen, fed dunsanat lapidem figuificat, at Ecclefia:non in lapide ono, sanquam in fuo proprioque fan dumente , fed in altifima firmifimag, rupe colleftie. Respondeo I. VVitackerum cogitare debuiffe Christum hæc verba non protu-D lisse Grzee, fed Syriace; neque etiam ab Euangelifta Grace, fed Hebraice feu Syriace, scriptis comprehensache. Syriace antem vtrobique ponitur vocabutum Ceptae. vt iam fæpe dictum; Ar opba fen cephar, refte ipfo VVitackero, Petram, rupens, cantem, scopulum fignificat. Interpresergo, qui in Gracam linguam transtulit, iure censetur; vt Petram, fic & Petrum accepisse pro supe. a : 0

II. Oppono VVitackero fymmystam fuum Iunium, qui fatetur, & ex Varino docet, Pstrum, Attice pro Petra, rupe, caute, seu scopulo accipi; ve antea vidimus, Nil mirum ergo, fi & interpres cadem notione vocabulum Petri vfurpauit.

> Y 3 111.Si

523

Defensio Cap. 10. Lib. I.

111. Si Petrus & Petra non fignificant idem. tackeri cogitatio, vel potius phantafia, vnum lapidem seu faxum, non posse esse fundamentum Matth. 16. sequitur, Grzcum Interpretem male zdificij, quia imaginatur fibi lapidem duntareddidisse textum originalem S.Matthæi; quanxat manualem, vt fic loquar, qui scilicet manu vido pro vocabulo Cepha priori loco posuit nomen Petrus, cum, vt vult VVitackerus, Petrus nó brari & iaci potest : quasi vero nequeat este vel fignificet omnino idem, quod Syriacum Cepba, vnum faxum, vel vnus lapistam vaftus, qui fa-& Gracum alres, sed FE'RE Idem inquit VVitabricam quampiam sustentare potissit. vt omitckerus. Atquis mentis compos credat, Intertam hic non attendendum ad corporalem mågnitudinem seu vastitatem lapidis vel saxi, quia pretem S. Matthzi minus exploratum habuisse, quid Cepbs & Petrus significent; quàm ædificium Ecclesiæ spirituale est, non materia istum ex Anglia logodzdalum Caluini discipule; sed ad soliditatem & firmitatem, à qua Christus, de spiritali Ecclesiæstructura loquens, melumð I V. 👘 Respondeo, etiam Petram apud Gracos sitaphoram sumpsit. Itaque licet verum esset Angnificare interdum lapidem (eu faxum, vt notat tecedens huius argumentationis : Vnus lapis, seu faxum vnum , non potest effe fundamentum integrum. iple VVitackerus ex Heliodo, qui dicit : #lregs & Xes n'v izerres; quo indicat, inquit VVitackerus, B adifici materialu, ergo nec vnu lapu spiritualu; boc illis lapides, non rupes, in manibus suisse. Si igitur est one homo immota soliditate à Deo donatue potest quis VVitackeri instar, cauillari velit; dicere effe fundamentum fpiritalis adifuij Ecclefia ; hæc t2poterit, non tantum primo loco per nomen Pemen consequentia nullius ponderis foret; quia tri non intelligi rupem; sed nec secundo loco per in lapide metaphorico & spiritali, non attenditur quantitas seu moles corporalis; sed virtus, nomen Petre; quandoquidem Petre etiam lapidem significat, & quidem vnum lapidem. Non soliditas, & immota firmitas. Et si rudis ac inconcedit autem vilo modo VVitackerus, suam dolata VVitackeri de lapide somniatio valeret. Ecclesiam ædificatam este super lapidem, sed firtum celeberrimum illud Isaiæ oraculum euamißime altisimaque rupi innixam tradit. Quapronesceret. Ecce ego ponam in fundamentis sion lapiprer futile etiam est, quod ait VVitackerus; Sidem ; lapidem probatum , angularem , pretiofum, in funmonem à Christo appellatum Petrum; non Pedamento fundatum. Qui lapis fundamentalis, quis tram; nam Cepha feu Cephas ab eo cognominaalius est, nisi Christus Dominus? Quz alia tus est; quod æquè rupem significat ac lapi-Sion, nisi Christiana Ecclesia ? Vides ergo vnum dem. Ar Spiritus sanctus Ioan, 1. vocabulum lapidem posse esse Ecclesiæ fundamentum ; Et C Gepbas interpretatus est per vocabulum Petri, quidem integrum & adzquatum; neque enim Baccalaureum VVitackerianum tam impudennon Petre, inquit VVitackerus; Tu vocaberi Cetem fore arbitror, vt Christo eiusdem generis. phas, quod interpretatur Petrus : fignificauit ergo Spiritus fanctus, Simonem, non fore petram ordinis ac dignitatis fundamentum in sustenseu rupem; Sed Petrum, hoc est, saxum seu lapitanda Sione attribuat; quasi lapis iste probadem : Ioannemque meritò secutus Interpres tus & pretiolus tam late fe non extendat; vt to-Matthzinon vertit; Tues Petra; led; Tu es Petru. ti ædificio solus, suo in genere, sustentando sufficiat. Si igitur hic vnus lapis potest esse Quanto conatu quantas nugas agit VVitackefundamentum Ecclesia, & quidem primarium; rus. Quali verò non æquè promptum lit dicere; Euangelistam & Interpretem Matthæi vocur Petrus; qui, interprete VVitackero, intercem Perrus accepisse pro petra; vsurpasse autem pretatur lapie, non posset esse fundamentum masculinum, quando sermo ad ipsum Simoeiufdem Ecclesiz fecundarium / Vbinunc ergo sunt tot ac tanti illi VVitackerianæ logodiarnem filium Barionæ dirigebatur , quòd in virum virile nomen aptius quadret, quam fæmirhæz thrasonismi de Petro & petra, de rupe & ninum,quando iple compellatur, vel per impolapide? D litionem nouum nomen sortitur. II. VVitackeriargumentum. si Petram Chri-V. Respondeo ad VVitackeri argumentum; ftus aut fecisset, aut designasset perram Ecclesia ; dixis live Petrus fignificet petram, five lapidem, five fet Euangelista; non où d atres, sed, i atres, quanvtrumque, fiue faxum, fiue rupem, fiue caudequidem de singulari petra locutus fuisset. Respontem, sine quid aliud durum, solidum, firmum, deo I. Euangelistam non scripfisse Græce, sed parum interesse. Nam oratio Christi est meta-Hebraice, seu Syriace : nec Christum Grzce lo phorica; qua Ecclesia inconcussam immobilicutum, sed Syriace. II. Respondeo, observatatem & conftantiam indicare voluit. Indicationem illam grammaticam de articulo, non tur autem ista immobilitas quocunque ex præ-

dictis nomine fignificetur. Nam vt id ratione fundamenti immotum est, quod petra, rupi,

cauti fcopulo inzdificatum eft; ficitidem immotum est, quod saxo seu lapidi, tanquam funda-

mento, incumbit. Et puerilis prorsus est VVi-

esse perpetuam, præsertim, quando ex adiunctis circumstantiis satis liquet, ad vnum certum & fingularem, id quod dicitur, dirigi; vt quidem in proposito accidit. Nullus enim ex circumstantibus dubitauit; quin Christus verbis illis : Tu es Petrus; Petrum Apostolum allo-

quere-

#### Defensio Cap. 10. Lib. I.

queretur, ac defignaret. Sed faciamus Græcè di- A i nil ergo infuetum cenferi debet, fi & hic perra ci; où d' & winge; an ideo VVitackerus concederet,Petrum effe petram? An non statim recurreret ad delitamenta sua toties iterata? Petrum.non effepetram, sed lapidem. Addo, mox declarari satis, de qua petra prius sermo fuerit; cum dicitur, w دَسَ مَسْ مَعْ مَعْ مَعْمَ que verba alium non denotant, nifi illumde quo immediate affirmatum fuerat; Tu es Petrus.

III. VVitackeriargumentum : Vetw Interpres aliter fenfit;quande tranfiulit.Tu es Petrus,& (uper banc petram. Hoc argumentum foluit Bellarminus. Solutionem intactam relinquit VVitackerus. Qua de caussa / Argumento huic appendit VVitackerus hanc appendicem. Petrus Latine, nespetram, nec lapidem fignificat , fed est proprium nomen viri, B deriuatum à petra. Hic iterum meminisse debebat VVitackerus, nec Chriftum Latine locutum; nec Matthzum Latine scripsisse, nec eius Grzcum Interpretem: sed nostrum vulgatum; qui quod in Græco reperit, fideliter transtulit. Cum ergo Petrus fit nomen origine non Latinum, fed Græcum, & ex Græcia in Latium traductum; non tam quærendum eft, quid apud Latinos fignificet, quàm quid apud Grzcos, vt & quid Cepba apud Syro sPetrum autem apud Græcos fignificare petram adeo dilucidum est, vt id Beze in capite 16. Matthæi hanc confessionem expresserit : Dominus Syriace loquens nulla v/us est annominatione, (ed vtrobique dixit, Cepha, quemadmodum & vernaculum nomen Picrrc tam de proprio , quàm de appellatiuo old Cdicitur. In Graco quoque sermone Petrus & petra non re, (Nota VVitackere, & tu Baccalauree Allenson ) sed terminatione tantum differunt. His certè verbis Beza primo vestro argumento omnes neruos, immò ipíum iugulum incidir.

[ V. VVitackeriargumentum: Chriftus 19-1ensos & ugragamas abfolute & fimpliciter, loqui. tur in prasenti, ou di, Tu es Petrus, non in futuro, Tueris. At illum non nunc fecit petram, aut teftatus est effe petram, quemadmodum placet Iesuitä. Qua re cum Simon Ione filius iam Petrus fuerit, fed non: dum petra, sequitur Petrum alium esse à petra, & iam ante illi inditum Petrinomen fuerat, quemadmodum ex Marco, capite tertio constat. jillum nunc Ebristus a- D gnoscit sires, fuisse nune the strear negat lesuita.

Respondeo, vim & neruum huius argumenti esse mendacium. Vbi enim dixit Bellarminus, Petrum non fuisse petram; quando Chriftus dixit; Tu es Petrus, & super hanc petram, &c. Monstra, oro, locum. Petrus vtique iam tunc petra etat, quia Petrus & petra non re, fed fola terminatione differunt ; vt paulò antea dicebat Beza. Dices. Beelefia nondum erat adificata fuper Petrum , ergo Petrus necdum erat petra, quando Cbriftus verbailla protulit. Refpondeo, negando consequentiam : quia nil mpedit, quo minus petra leu rupes. cui zdificium Superstruitur, prius sit, quàm ipsum zdificium: prius fuit, quàm ei ædificium Ecclesiæ imponeretur. Nec refert, quòd petra hæc, passionis tempore, concussa est: quia petre huic non est concessa omnimoda immobilitas, & illabefacta conftantia, nili postquam Ecclesia ei inzdificata elt; quod polt paísionem & refurrectionem Domini accidit.

526

Quintum VVitackeri argumentum: Petra Ecclefia verbu illu: cm mury ry atrea fignificata, Est vna numero, nam roury HANC vnam numero reminducit. At Pontificij, quando dicunt, Petrum effe factum Ecclefie petram, non vnum Petrum intelligunt, fed vniuersos Petri successores, quod cum muity ty whtep conftare nequit ; nam vnim rei eiu/demqúe numero, nulla cogitari successio potest, quia non eademres sibi succedit.

Respondeo, etiam hoc argumentum niti mendacio. Nam vocabulo illo demonstratiuo, HANC, nonaliam petram fignificatam dicimus, præter illam vnam numero, de qua Dominus in eadem periodo dixerat; Tu es Perru, Cr. que petra vtique vna numero eff. Neque ad successores Petri ideo przcise totam illam promissionem Matth.16.Petro factam pertinere dicimus, quòd Christus Petro dixerit: Super bancpetram adificabo, Gr. quia verba hzc vera esse possent, licet quidquid ibi Petro promissum est, soli Petro, non autem successoribus eius promissum fuiffet; sed alias rationes habemus, de quibus Bellarminus lib.2. cap.12. & lequentibus, cur potestatem & immobilem soliditatem Petro promissam, ad successores quoque Petri spectare credamus.

Deinde falsum est, quod VVitackerus tanquam certum sumit, vocabulum demonstratiuum H Æ C, vel H A N C, demonstrare tantummodo vnum numero indiuiduum, feu vnam nu**me**ro naturam indiuidualem; quia etiam demonftrare folet ac poteft vnum fpecie, vnumque genere;&vnum aggregatione feu fuccelsione,con. tinuatione, & virtute, vt cum dico, apprehenso quopiam flore: Hic flos etiam in borto meo creftit.certe non hic idem numero, sed specie. super hune Danubium adificabo pontem; certe non super hunc, nisi continuatione. Sequenti anno boc tempore regre. diar. Quomodo hoc tempore, nisi successioner Itaque licet quis affirmaret; demonstratiuum illud banc, in Petro demonstrasse quoq; Petri succeffores, prout quali virtutes & habitudine qua: dam ad illum; aliquo modo in Petro erant; nifil tamen contra naturam pronominis demonfiratiui affereret. Genes.2. dixit Deus Adamo. In quocunque die comederie ex eo, morte morierie. Si quis post hanc diuinam asseuerationem dixisset; Hie homo morietur fimul ac de vetita arbore quidquam gustauerit '; certè non solum & vnicum Adamum demonstrasset, sed omres etiam illius posteros, & successores, of in illo virtusliter continebantur : quar doquidem certum

¥ 🗼

Digitized by Google

éA

## Defensio (ap. 10. Lib. 1.

& vnicum præcisè Adamum, fed ad illum, vt erat velut seminarium totius humani generis pertinuisse. Idem, fi bic accidisse arbitreris, nihil à vero alienum senties.

527

Sextum VVitackeri argumentum: Petrus Non fuper fe.fed fuper Christum Ecclefiam per labores fues adjficauit;ergo non Petrus fed Chriftus aff petra & fundamerum Ecclefia. Respondeo ad Antecedens, Petrum fuper fe & fuper Christum ædificasse Ecclesiam: fuper le, vt fuper fundamentom fecundarium; fuper Christum, vt super fundamentum primarium. De quo ism lupra fufiasi

Septimum VVitackeri argumentum:Sequere tur Petrum iam non effe Ecclefia millioniti fundamentu. Efto, cofenfu, quo Petrus in his terris degens, B de Witzskerianprum argumentorum denario. fundamentum fuerat;& hodie eft Paulus V. legitimus Petti luccellor. Obfiait VV itackerusi Mar tuo Petro Ecclefia fatim corraiffer; quia adificium tolla bitur fubrratte fundamente Respondeo, hoc non fe qui:nalicerid fiat in edificits corporalibasi ton elt tamen neceffe, vi contingat hi Arit Quita (pit) toali,qualisell Eccleria, queen inflitutoris copt mi conditoris arbitrio dependen qui Ecrefian ita architedatus, vt etiam fine + fibili espite;faltem aliquandiu, lubliftere quean De guoian w auin e $e_{i}$ alatf ur f urf unna eilibi plura.

Odruchi VVirackeri argunichtum perkiter Interpres Latinus verterit; Tal Paras HOR, Tal perra; fi Petrin & perra idem. Tutti telpondie Bellatminus, id es cauffa facto , quot Interpreti vilum S facrit commodius fore, vi Graceloquensviro malcollnuhrfichien tribuerer; anierfiyidebar codem rediresticer vercifier Intigeral & juprist perrami & t. Chins Persia & prita device different; fod fola terminatione, wipfe Bezadocet: Reclnit VVitackerus, in meraphoru eria feminina vinis tribut Quis negati Neq; enim Interpres ideo abainuit à faminino votabulo, qued Petro ffibuinequi ret, fed quila atbitrabatur orationem fore com modiorem, fiprimo loco matculinam voculam and sudjan vlurparet.

Nonum VVitackeri ärgumentum : Siper of Ter, intellexiffet ip/am witter, in alsere lose dixiffet id Di TUTO TO CITOY. At baber, Ent Ty eltid.

Refpondeo I. hoc non legui, quiapara & Pa rrw re non differunt, fed folaterminatione, vt dk cit Beza, & quidem vere. TI Refpondet Bellar minus, id factum ad explicandam meraphorani & vitandz ambiguitatis grafia. Oblitepit VV tackerus, nullam futuram fuiffe am biguisarem licer di xiffet کا بنته بې هاروه. Sed Caluinifta affirmat 🕊 tùm;nihil probat:nam metaphoraiqua Chriftus elt vfus, logè dilucidius explanatur per pinavo cabulum, quàm per nomen Privi, cum illud lon ge fit communius & tritius; quis fieri poteft, W licet duo vocabula idem fignificent, alterum tamen altero fit clarius & notius; nam vinum & remeum idem fignificant; obscutius tamen est hoc quàm illud. Et fi dixisfet & vire to afre dubium

eft comminationem illam Chrifti non ad folun A fuisset, num super Petrum przcise, vt hominem priuatum, hoc nomine appellatum, an verò, vt supra rupem immobilem ac inconcussam, Ecclefiam zdificare constituisset: quam dubitationem fustulit, politoparre vocabulo.

X. VVirackeri argumentum: Si Petru fuifet petra Gifundamensum Eulefie, vontinuo Ecclefia corruiffet: Petru enim flatim in articulas de morte & refurrettione Chrifts impegis : atque corruit : cique Dominus ait; vade post me Sarava, Gandalum es mibi, dec, Sed multiplices nugas agit V Vitackerus, Namlicettunc Petrus corruisler, quod fallum eft Ecclesia non corruisset, quia Betro nondum inzdificata fuerat. Numruentepetra ruit & zdificium, quod perre labenti nondum est impositum? Hactenus Nuncpla vitras ord. 8

in Perperasionelligendum effe ipfum Petrum Apoftoium, probat poft hac Bellarminus ex Pamibus Danaus facillime à Patrum auctoritate feferexpedieiNon + bf ann inquit, Patrum difta varia his imore a Bellaren mo: Est enim boc genus argumenti fallania à non ianifa, pro rate fa: Dixit bic Augustinus, Atba Waffin Dec. Erge, Waren filles artisulus. Male colligitur. Net mini fider hoffrahamissum plantie, & dittie , fed folo Det weife fisiere nititianser os Optima refpontio, in qua tibenter conquietcel quilquis Danzo non dif finilis Audifsimilis èvenigio ingeret Danzoil Inde Caluminin Refutatione Prothefean Gentilis: Tibi verd non adeo facile erit folo virulenta tualingua fine, totum fan foram chorum enertere. Patres, Doctores poftri funt se facturum literarum finceri In verpreses; quibus; qui Danzos & fimiles cœle. Him myfteriommon tam tractatores, quàn temeratores anteponit; is vere milet eft ac mile rabilis, ma in , juion

Sutlivius intonat, wil op w fuiffe tot concernation Patrum teftimanin fe de fuernen negare . fuper Petram alique mode fandurum Ecclefiam; eo failicer, que fuper a lior Apofteles zaificara fit. Vorum teltimonia Patrum plus cuincuntmempe, modo quodam peculiar Riper Petrum axfiructam effe Ecclefiam, quo no frex fructs faper cuteros Apostolos.

IV Gitar Bollarminus Concilium Chalcedonen fe, in cuius Actione tertia nominatur S. Petrus D peres derrepide Exclefiz Catholicz. Sutlivius dieit; yo nibel basacan illa synodo reperire potuisse. Fortè non quæfait Borte oculis vel vagis vel nictantibus quafiuit, quisbigicur mirum, fi nil reperit? Quando quaren da fint D. Petri fuccefforum e togis; plerumque caligant'Sectarij, etiam media meridie Quis mim nefcit in A&3. Synodi Chalcedonenfis exibare hac verba. Ter beatifimm Grommi bande digh unit. Berem Apoftolm, qui est petra G srepito Casholina Bertefia: O reita fidei fundamentum Caumator Viviacherns;Synodum dicere:Paris eff; non Juie: Evremen Petrus tune non erat pe tra Boclefra; fed Leo: Imo stat. fed in Leone, lucceffore fuoi Satimins paratum habet aliud phar mach, nem pe, Synodom nil aliud voluifie, quim

Petrut

\$28

#### Defensio Cap. 10. Lib.1.

Petrum effe fandamentum, quod commune fit cum aliis Apoftolis, & nullam tribuat Petro Monarchiam. Idem refponfum dat Iunius. Idem generatim refpondet VVitackerus ad omnia Patrum teftimonia. At Patres huius Concilij loqui de fundamento, quod peculiari quadam ratione Petro, non autem aliis Apoftolis congruat; cùm inde pateți quòd aliorum Apoftolorum nemini hoc elogium in illa fynodo tribuatur, fed vt proprium Petro, magna cum emphafi proferatur, tum quia Aĉ.1. Romanam Ecclefiam caput omnium Etclefiarum pronunciant; quod nunquam fecifient, fi Petrus non alia quadam ratione, quàm cæteri Apoftoli fundamentum Ecclefiæ fuiffet.

Affirmant ibidem iidem Patres nunquam licuiffe congregare Concilium. & nunquam quoque congregatum effe.fine auctoritate Sedia Apostolica. Vnde hæc prærogatiua Sedi Apostolicæ; fi Petrus non nifi communi ratione fundamentum Ecclefiæ fuit?

Obiicit Iunius: Non exponitur in illa fynedo locus Matth.16. Vt non exponatur, at eo alluditur; nam quia Matth.16. Petrus dicitur petra', cui inædificanda fit Ecclefia, ideo Patres Chalcedonenfes Petrum nominant petram & crepidinem Catholicæ fidei. Quo ipfo exponitur etiam locus Matth.16. quia Patres illi, tot numero, tanti fanctitate, per petram Matth.16. non Chriftum, non fidem, vel professionem fidei fimpliciter spectatam, sed Petrum Apostolum intellexerunt: quod probare Bellarminus instituit.

Ait Iunius: Eo ipío quod petra & crepido dicitur. non ergo petra fundamentalis est. Qua de cauífa, quefo? An petra non potest este fundamentum? An crepido ad fundamentum inepta est? Imò nihil magis fundamentale, seu accommodatius ad firmum fundamentum censetur, quam petra & crepido.

Inculcat tandem Iunius bomonymias feu aquiuocationes: Chriftum vniuoce effe petram, reliquos partisipatione gratie. An non concedit aperte Bellarminus, Chriftum effe petram Ecclefix primariam: Petrum tantummodo fecundariam, refpecu Chrifti; tametfi peculiari ratione, non illa communi, qua cateri, fiue refpectu officij, fiue beneficij, vt loquitur Iunius?

Profert fecundò Bellarminus S. Ambrofij D verfus à S. Augustino itidem citatos: Hoc. ip/a petra Ecclesta, canente, culpam diluit. Occurrit Sutliuius, petra nomen v/urpari bic lata notione, qua etiam caterit Apostolis quadrat. Fallit & fallitur hæreticus: nam S. Augustinus non ignorabat Petrum esse petram & fundamentum, eo modo, quo reliquis Apoftolis, & Prophetis petræ nomen quadrare potest; optimè enim exploratum habebat locum Illum Apostoli; superadisicati supra fundamentum Apostelorum & Prophetarum; pertinere itidem ad Petrum; sed ambigebat; num peculiari ratione & propria, Petrus Matth. 16. petra nomen adeptus esset, & pro affirmatiua parte laudat hos S. Ambrofij versus, in quibus ferebatur & canebatur

mini ore Matth. 16. celebratam, fuper quam Ecclesia sit ædificata. Et quamuis S. Augustinus huius sententiz non fuerit omnino certus, lectori tamen liberum relinquit; vt vel hanc, vel illam, quz per petram, Christum ipsum intelligit, amplectatur. Vbi noua prorfus & audaciísima crifi Sutliuius, affirmare non veretur:verba hæc fan-Ai Augustini lib.1. Retrad. cap.21. Harum autem duarum sententiarum, qua fit probabilior, eligat lector. effe gloffema; & repugnare contextui. Viditne vllum vetustum Codicem, qui his verbis careat / Aut qua tandem ratione contextui aduersantur? O frontem Caluinisticam, quàmomnis pudor & rubor funditus tibi deperiit? Quid firmum fixumue manebit, nisi huic Critice temeritati frenum iniiciatur, & fibula imponatur? Qua vehementer etiam eget, Iunij effrenis licentia, qui, vt Ambrofium & Augustinum nobis eripiat, inaudito commento fingit, in illo fancti Ambrofij Hymno, petre nomine intelligi ipfum Chriftum, & verba fic construi & exponi debere. Hee, nempe gallo gallinaceo canente, ipsa petra Ecclefia;Cbriftus:diluit culpam Petri.Aut (fi mauis)ipfa petra Cbriftm , diluit Ecclefia culpam, id est, pierum mane innecantium nomen eim.Quod inanifsimum figmentum aduersatur primum directe S. Augustino, qui certò credidit, beatissimum Ambrosium petre nomine, co in versiculo intellexise Petrum Apostolum. Secundò aduersatur omnium illorum sensui, quorum ore hymnus ille decanta. batur, crant autem isti non pauci; nam vt ait fanaus Augustinus, hic fen/w, nempe petram esse Petrum Apostolum, cantatur ere multerum, in ver fibm beatifimi Ambrefij. Gre. Tertio aduerlatur omnium illorum sensui & consensui, qui hactenus hymnum illum S. Ambrofij in laudibus matutinis vel priuatim recitarunt, vel publicè decantarunt. Omnes enim per petram intellexerunt Apostolum Petrum. Quartò aduersatur menti & fenfui S.Ambrofij, cuius S.Augustinus, & illi innumeri, quibus hucusque hymnus ille in vsu fuit, longè callentiores fuerunt, quàm Caluinianus iste przco. Quintò aduersatur contextui: Nam S. Ambrofius vocabulo diluendi alludit ad largas & amaras illas lacrymas, quas Petrus profudit; verbum igitur dilait, ad Petrum pertinet, non ad Christum; nam Petrus fleuit amare, non Christus: fletuque illo contractam negationis culpam diluit, ergo & epithetum illud : Ip/a petra Ecclefie ; ad Petrum, non ad Christum pertinet

520

Nec fauet somnio Iuniano inuocatio Chrifti, quæ paulò pòft subicitur : I = s v labantes respice, & nos videndo corrige, si respicie, laps stabante, stetueg cupa soluteur. Nemo enim non videt hanc apoftrophen ad Christu dirigi. Sed num ideo & illa Hoc, ip so petra Ecclesie, etc. Imò versiculus ille: Fletug cupa soluteur, statis indicat; vt stetu culpa Petri soluta est, sic & stetu diluta esse; vt à Petro, diuinæ

gratiz

Digitized by Google

## Defensio Cap. 10. Lib.l.

D

gratiæ beneficio, per fletum foluta cit; fic ab eo- A & aquiueca ingeminat, Christumque vniuocepedem per fletum dilutam esse: atque adeo illud: Hos, ipfa petra Esclefie, tanente; culpam diluit; ad Pc= trum pertinere; quia illud diluir, ad lacrymas Petri respicit.

521

Ait Bellarminus: Teftari S.Auguftinum iam fuo tempore coptum cani ex verfibe Ambrofij, Petrum effe petram, super quam Dominus Ecclefiam ædificauit. Non fic Augustinus, inquit Iunius, fed hot tansum dicit: qui fenfue etiam cantatur, ore multorum in versibus beati Ambrosij, (imò beatisimi textus habet)id est, que fensu non dixit Ambrofim. sed accipiunt multi illa bymni Ambrofiani verba. En diabolica clarissima quæq; obscurandi temeritatem. An non dicit S.Augustinus, cani in versibus Ambrosij Pe-Ecclefia? Audiamus S. Augustinum: Dixi in quedam loco de Apostolo Petro, quòd in co, tanquam in petra, fundata fit Ecclefia, qui fensus (nempe in Petro, tanquam in petra, fundatam esse Ecclesiam ) etiam cansasur ore multori in verfibus beatifimi Ambrofij, &c. Quideuidentius, quàm S. Augustinum dicere; in illo hymno cani, Petrum effe petram, super qua Dominus Ecclesiam zdificauit / Quid à vero alienius, quàm Augustinum scribere, huic versiculo hunc sensum fuisse afficum preter mentem & intentionem S.Ambrofij? An non ipfemet vidit hunc intellectum verficulo illo Ambrofiano fubsterni, & quidem ex primi Auctoris sentéria? neq; dixit S. Augustinus: Vulgu cantantium in bunc fensum accipit versiculum Ambrosianum, verum contra G Ambrolij exfpectationem & voluntatem ! Sed abfolute affirmat, sensum illum cantari ore multorum in verfibus beatifimi Ambrofij: Et cur ait, ore mul. torum; nifi quia iam tunc in multis Ecclefiis hymnus ille concinebatur?; Scripferunt nonnulli ex Iureconfultis libros de fingularibu intellectibu seu nouis legum sensibus & interpretationibus. Dolendum est Iunium, industriam suam ad hoc argumentum non conuertisse. omnes profecto fictione fingularium intellectuum longilsime post le reliquisset.

Tertiò ptofert Bellarminus Origenem homil.5. in Exodum, vbi vocat Petrum,magnum Ec clefie fundamentum, & petram folidisimam, super quam Christus fundanit Ecclesiam, & c. Responsat Sutlivius & cum illo VVitackerus, Origenem etiam aliu Apo ftolis, quin & quibusuis Christi discipulis, petra uomen largiri; sed alia notione, quàm cum Petro singulatiter tribuitur, de quo iam supra. Addit Caluini-Ra. Origenem diferte refellere corum fententiam, qui Petrum existimant fingulariter fuisse Ecclesie fundamentum. Idem respondet Iunius. Sed debebantisti attédere, quid hocipfo capite ad Origenis teftimonium respondeat Bellarminus, nemper Origenem Tract.1. in Matthzum non explicatie locum illum, Tu es Petrus, Crc. literaliter, fed allegoricè, seu in sensu accommodatitio, vt fusè ostendit Bellarminus. Cur nihil contrà mutiunt lunius & Sutlivius? Nam quod ille rurfus minocal

tram, Petrum & reliquos Apostolos, imò omnes fideles equivoce petras facit, id non multum abit à febrili delirio, certe à fumo imperitorum oculis obtenebrandis sparso, nihil discrepat, de quo iam supra.

Sibrandus hunc fyllogifmum nectir, & quafi Bellarminianum proponit: Quidquid dixit Origenes , boc est verum. sed Petrum esse illam petram , super quam Christus adificauit Ecclesiam fuam, dixis Origenes. Ergo Petrus est illa petra, supra quam vniuët sa Ecclesia adificata est. Sed de hoc fycophantico fyllogizandi vel potius calumniandi modo, lape dictum est Tomo superiore: vbi Sibrandus vsq; ad nauseam eo víus est. Testimonium Origenis eodem prortrum effe illam petram, super quam sit adificata B fus pacto, quo Iunius & Sutlivius, eludere conatur, Sibrandusifed iam accepit responsum in Iunio & Sutliuio. Nam quod præterea loquaciter mentitur, fuiffe multos Papas contra quos porte infero preualuerins: id criminatoris iure facit; vt & eius, qui furore in Pontifices ebrius, nil potius ducit, quàm maledictis cos, quos peísime odit, vbique proscindere.

Quartò citat Bellarminus S. Athanasium, in epist. ad Felicem Papam, scriptam nomine Synodi Alexandrinę,& exstatTomo 1. Conc.in Act. Felicis I I. vbi dicit : Tu es Petrus, & fuperfundamen tum tuum Ecclefie columne ; id est ; Epifcopi, funt confirmara. Iunius, Sutliuius, Sibrandus, V Vitackerus, reuocant in dubium fidem huius epistola. Sed vt liquidò exploratum non fit, num hac epiftola ab Athanafio & Synodo Alexandrina procefferit; attamen contrarium necdum est ab vllo demonstratum : nam quod Sutliuius obiicit, banc epiffolam (ummas tribuere laudes Felici, qui, viuente Liberio, ab Arianii in fedem Romanam intru/us fuerit; id parum efficit; nam licet Felicis ingressus fuerit vitiosus; postea tamen, quando Liberius cum Atianis communicare cœpit, pro legitimo Pontifice agnitus & palam habitus est, vt suo loco videbimus. Necobstat, quèd hacepistola ait, appellationes vndique ad Epifcopum Romanum fieri debere; quia hac mente fuisse S.Athanasium, reipía docuit, quãdo toties Romanz ledis opem contra hostes suos implorauit, & per appellationem ad fummum Pontificem aduerfariorum machinationes declinauit.Nec contrarium in Niczno & Africano fexto Concilio fancitum eft; vt fingit Sutliuius: de quo infra; loco proprio.

Obiicit Sutliuius : hanc epistolam dicere, Rome prime Euangelium predicatum faisse ; boc autem ab Atbanafio dictum effe, ab omni verifimilitudine abborrere. Sed Sutliuius detorsit aliquo modo epistolz verba, vthaberet ansam texendæ calumniz: Aitenim, fancitum effe iam olim, vt cauffz Épiscoporum Romam deferrentur, quò huius Ecclesiziudicio discuterentur, indéque sumerent wormam, vnde Ecclefia fumpfere pradicationis exordium: quia quzcunque Ecclesiz siue tempore Apostolorum, fiue postez fundatz funt, non nisi depen

denter

## Defensio Gap. 10. Lib.1.

denter à fummo Ecclesiz pastore Petro, siusque A Ecclesia, sed propter alias cauffas, nempe propter fidei exsuccession fundatz sunt.

533

ż

59 E

24

ġ.

13

8

11

es:

20

łø

NL,

e f

Tr.

må

Pote

lett

122

en H

eipis

COP

)11(2

achi

(21)

fiosi

icth

dil.

**R**Å

ocpt

100

aufe beios meret rdam rolio-

epen. ;0(0 Sulpicatur infuper Sutliuius hanc epiflolam primitus latinė fcriptam ob illam annominationem: 19/a (Ecclefia Romana) the mim facer vertex, in que omnes vertuntur. En allufionetis in hisvocalis Latinis: Vertex, vertuntur. Quafi verd hullus hterpres vila vriquam paronomiafia vilos fuerit, quz in textu primogenio quemi vertobat; no exfliterit: Reudeet Caluiniffa in memoriam, quid multi de fibino & primo apud Dabielem fondante Quid fi Orzee fcriptum fuit: and paronomia supor met fin notione aliquantulum nouzi quid tum? Semper hoc ius fuit Ecclefiafticis ferificues as

Acculat quoque Sutlivies optiotam, quali verba Christi peruerterit fos contex dixiste Chris Bum; Ta es perms, & superfundations units, & e Sed, tu es Perms, & super hand persons, & ebec duren minime fatturam faisse Atbandition Relpondeo, Aus corem huius repistolar non wolf willo verbarim reddere verba Christi, Red fanlum. Inspan mitig prorsus crimmis.

Iunius quiritatur; Bellendidin baitiarereste piftele. Qua de cauffa? Quia non recitatura lareq cedentia, quizfequétibusii init derogamyfac ea legamus, vi céditiones priefe formantine, beconge genda cenfuit Surius; queris pontus fuainterois det, vi elaum claus pellere doffumi abhé vi la Surioj de Ecclefia Dei optime meriety volvai cagunata criticz illius audaciz fuérit juis lundus omaises parte exundat.

Obiicit lunius: Non dich fuper se, fed fuperfand av mentum tuum , id est , non facte Partum fundamentum; fed Chriftum , vel aberrinam Petri & Apofolorum ; Ger Hic iterum Idententum remeritatis fuz fpecime luppeditat nobis lunius; Nam tota illa epiftote ferme nil alfuð ægir, guðm 🕫 öflendat Pontificem Romanum, elle caput, principem & fundas métum omnium Ecclefiarum Etilla ad Felicetty verba, que Caluinista eludere molitur, apertisia me ad Pontificem pertinent. The stenim Petrus, fits quitepistola, alloquens Felicems & fuperstantas mentum taum.hoc eft, fuper teiqui Pett us esi es por tra, Ecclefie kolumne, Gre. tibi funt confirmaties hice oft; tibi,vt Petro, feu petrz, hoc ell'fupre fondame to innituntor Nec illa verba: Significania Deeplas cite paternitati vestre, &c. que à l'Unid valde vege he d tur,adeo perípicua funt, vtin AtlianafRith, vela lios convenire nequeant. Non enim hoevolunt Athanalium, & alios Rome ordinatos fuind E pilcopos; fed cos approbationem cum externo honorisinfigni, nempeftola, à fancia Romana Ecclefia accepiffe. Hinc contidire illud; quod quidam arbitrantur, his verbis ipfum Felicem Episcopos Acgyptios, de lus ordinatione cer-With Ball it tiores facere.

Quintò profert Bellartififitis & Baflium;efut ait: Perrus proper fidei excellentiain Belefia edificationem in feipfum fufcepit. Relpondet Sutilits, ber refimonium aduerfari Bellarmino, uon enim vi Monusbam

cellentiam, accepiffe hanc dignitatem. Ita fermè etiam VVitzckerus. Acutum fanè responsum. Quasi dicamus Petrum vt Monarcham, fundamentum Beclefie confritutum effeitenon potius hoc ipfo, quòd fundamentum, & petra Ecclefiz conftituviseft; factum quoque effe Moparcham Ecclefiæ : Improprie, impuit Sutliuius, fundamentum dietus es Petrus, Nam étiamfipetra fit, inquit Bafilius ferm. de pa itentia, non tamen w Christu petra fed vt Petrus petra. Idem respondent Sibrandus & Iunius, Frufira, nam Petrusnon oft primarium fundamentum,fi cum Christo comparetur, fed Christus: & hoc voluit S. Bafiline o nee tamen lequitur, ideo non effe fundamente in fecundarium, quamuis peduliari quada ratione, qua reliquis Apostolis menquadren Nam quod Suthuius, Petrum improprie fandamento nominat, nihil eli quia & Christusianproprie fundametum es meraphorhonimirum qummemo ignorer, fundamenumproprie a abstracopoin materialibus dunand polificiis poperini

534

(212) Aiffirmationigenes Tract 1. in Matth. omnes Bidates effectingenileuren munds, & petras. Ex quo un dir Sibban fui bianc argumentationem. Vt Petria eff chriftin dellarmunds, ita eff & petras (ed Petrus triceff ubriftin dellarmunds, ita mes non funziefun fandainstitut actificalizatione Frime: Fallun igitur erit illis de fichelibus horeft, Ecclesia fapeta dificatu fuper afundamentam upofiolerum & Proplaterum, & . Se Wuch: Pundamenta aim (Ecclesia fapeta dificatu fatitud i fundamenta aim (Ecclesia) in monthul fantita id effertes posites: Augustinus, apofioli & Prepherie, 1930 1163112

umvrad formäargumenti respondeam, fiqua esmett forma bonstar, negari potes Maior. Vt eiljur Petrus vadetti cum czteris A postolis rationectivisti & univ nomina & elogia participet; negamius tamen illum nó alia ratione elle petram, propiter illud: Ta er Pitru & super bau settam. & ca Doinde, negare lizebit Minoremquia princeps, caput, fundamentum & petra Ecclesis proculdubio magis peculiari ratione lux múdiæ Christa nominabitus; quim czteri; cum sit communis doctor Ecclesiz & cudex, qui exortas contronervises infathibili sertirudine dividicare, definires; totumer, fidelium czteri potest.

In su In Bargi belandus a Quiliber Apofielus dicitur lux, new ynod sofe toininen illaminer, fed quod Deus eins mirifferioad illaminentiachamines ytetur, ergo quiliber otiain Apofiulus dicitarperes, non quod ipfe Ecclefiam fui-Banvor, fed guod Deus eins miniferio ad Ecclefiam fufentandamestatur. Mira & mire implexa involucta. Apoftolus dicitor tux, non quod ipfe hominem illutomer: Er dicitor tux, quod ipfe hominem illutomer: Er dicitor tux, quod ipfe hominem illutuninet; et dicitor tux, con quod ipfe hominem illutuninet; et dicitor tux, guod ipfe hominem illuturinet; et dicitor tux, guod ipfe hominet illuminet; et inftrumentum illuminat, certè illuminar. Et quis ta tardo firingenio, qui nefciat nomen lucu.

Apofto-

## Defensio Cap. 10. Lib. l.

Apostolis præcipue datum à fpiritali illuminatione, qua totum terrarum orbem illustraturi erant ? Mirabilis est iste gryphus. Apostoli dicuntur retra; hoc est, fundamentum Ecclessa, non quòd ipsi Ecclessam fundent ac fustentent. Et: Apostoli dicuntur petra dixi; si consideremus vnde nomina hæc translata fint, nec Christo, nec Petro vocabula petra, lapidin, fundamentum Ecclessa, quia fustentant Ecclessam of fundamentum Ecclessa, quia fustentant Ecclessam fundat & fustentat, id vtique Ecclessam fundat & fustentat. Vig; adeo argutus est Sibrandus, vt vbique antilogiis scle illaqueat.

Sextò citat Bellarminus S. Gregorium Nazianzenum, qui ait; Petrus petra vocatur, atque Ecclesia fundamenta fidei sue credita babet. Respondent Iunius, Sibrandus, Sutliuius: Nazianzenum petræ nomen sumere impropriè, proutomnibus Apofolis communeeft. Sed falluntur: nam perre no. B men peculiari quadam ratione Petro hîc tribui, argumento eft, quòd Nazianzenus ait: Petrum effetalem petram, cuius fidei etiam Ecclefie fundamenta concredita fint; hoc est, quo tanquam primario, post Christum, fundamento & basi, ipsi etiam Apostoli, Doctores, & alij, quibus Ecclesia nititur, fustententur ac fulciantur. Nam quod Sutliuius ait; Nazianzenum dicere: solum Christum dice petram; mendacium est; quia Nazianzenus non vtitur hac particula exclusiua: Et vt maxime vteretur, excluderet fundamentum eiusdem cum Chrifto modi & generis, non aliud fub Chrifto.

Syllogista Sibrandus fymmystis suis argutior, infolubilem nobis nodum necht ex hoc Nazianzeni dicto : Illud, quod alicui concredirum est, C & u, cui illud concreditum est, non funt idem. At fundamentum Ecclesia eft id, quod Petro concreditum est; & Petrus est ille, cui hoc fundamentum concreditum est, ergo Petru non est ip fum fundamentum.Scitifsime.Sincerius tamen egisset Sibrandus, si vocabulo fundamenti in plurali cum Nazianzeno vti voluisset; sic enim magis apparuisser, Nazianzenum loqui de fundamentis, à petra leu fundamento; quod Petrus appellatur, distinctis. Sed quia fundamenti nomen numero fingulari in fyllogifmum fuum intulit, Respondeo ad Minorem, fundamentum Ecclesiz esse id, quod Petro concreditum; non illud, quod ipsemet Petrus est; sed diuersum, quodex Apostolis, aliisque constat: Ad conclufionem dico; Petrum non effe illud ipfum fundamentum, quod sibi concreditum habet; sed essealiud excellentius sundamentum; cui omnia alia minoris ordinis fundamenta sint commissa. VVitackerus respondet, Nazianzenum hoc dixisse, quod in confessione Petri adificata sit Eccle*fia*, fed quàm hæc responsio verbis Nazianzeni quadrer, inspectio eorum abunde docet.

Septimò citat Bellarminus S. Epiphanium, qui ait: Dominus constituit Petrum primum Apostolorum, petram firmam, super quam Ecclesia Dei adisicata eff. Respondent Sutliuius & Sibrandus nomen petræ impropriè vsurpari à S. Epiphanio. Vnde hoc probant? Quia hæresi 69 dicit Epiphanius, Christum dici columnam, quia est sundamentum verita-

nomen improprie tantum tribuitur Petro. Iam fupra dixi; fi confideremus vnde nomina hæc tranflata fint nec Christo, nec Petro vocabula petra, lapidia, fundamenti proprie tribuuntur, quia proprie de remateriali enunciantur; si auté postea in metaphorica fignificatione perfistendo; dicere libeat, nomina hac Christo propriètribui; quia tribuuntur ei primario; Petro impropriè, quia tribuuntur ei secundario respectu Christi, lis erit de folonomine; consensus in re. Siverò per illud improprie, intelligant Caluinist communem illam rationem, qua omnes Apostoli dicuntur petra & fundamentum Ecclefiæ; negamus hoc fenfupetre nomen S. Petro ab Epiphanio tributum: nec contrarium probant Sectarij, quamuis summa contentione id afferant. VVitackerus dicit Petrum dici ab Epiphanio petram, propter fidem. At hoc nobis non aduerfatur, fi loquamur, vt debemus de Petri fide, & Petri non vt priuati, sed vt pastoris Ecclesiz. Sicenim fides Petri verè est fundamentum Ecclesiz, vt recte notat Bellarminüs.

526

Octano citat Bellarminus S. Chryfoftomum dicentem: Dominus air; tu es Petrus, & ego super te adificabo Ecclesiam meam. Alibi vocat basin Ecclesia. Oggannit Sutlivius, & cum illo Sibrandus & VVitackerus: Petrum vocari bafin Ecclefia, & Ecclefiam dici super Petrum adificatam ; propter fides confessionem & fortitudinem. Hoc nobis satisest, dummodo secarij in hac fua lententia perfistant:nam & fides Petri recte dicitur fundamentum Ecclesiz, vi iam ex Bellarmino notabamus. Addit Sibrandus; Chryfoftomum dicere, Ecclefiam fuper Petrum adificatam effe, quòd Petrus eam fuper Christum adificauerit. Vbinam hoc Chryfoftomus? Num homil.55. in Matthæum, quam citas? Hienihil aliud reperio, quàm hoc. Super hanc petram, id est, in hacfide & confeßione,adificaboEcclefiam ineam.Hoc nil contra nos. Loquitur enim S.Chryloftomus de fide & confessione Petri, in qua nunquam desectura adificauit suam Ecclessam; quod idem est ac dicere: Ecclefiam effe fuper Petrum zdificatam.

Iunius cavillatur, Ecclefiam effeædificatam fuper Petrum, ex Chryfoftomi fententia, non vr fuper fundamentum, fed vr fuper columnam. Ingeniofa diftinctio columna & fundamenti. Quafi columna & fundamentum hic non æquivaleant; idá; intelligamus, cuivs auctoritate Ecclefie ædificium fuftentatur, five poftez columnam five fundametum appellare libeat. VVitackervs de bafi multa garrit, fed omnia extra propofitum.

Nonò citat Bellarminus S. Cyrillum Alexandrinum, Pfellum, Theophyla & um, Euthymium: qui vocant Petrum fundamentum & petram Ecclefia. At non excludunt reliquos Apoflolos, inquit Sutliuius, cum Savvbrando & VVitackero. Imò excludunt ab hac peculiari & propria ratione, qua fundamentum & petra Petro competunt; vt manifeste patet ex illorum verbis, que Bellarminus recitat.

Iunius

Digitized by Google

#### 537

### Defensio Cap. 10. Lib. 1.

lunius clamat: Ex allegoria nibil probari. Non quæ- A sputetur. Iunius clamat sermonem illú quadraritur, quid ex allegoriis probari queat, sed quid Psellus de Petro senserit, sensit autem eum esse Apostolorum Principem, super que Dominus in Euangelio se Ecclesiam suam ædificaturum promiserit. Hunc verò animi sui sensum explicuit occasione eius, quod in Canticis scriptum eft; Crura eius ficut columna marmorea : quod fiue recté, fiue perperam ad Petrum retulerit; ipfe certè planum teltatumq; fecit, iudicio suo. Petrum esse Apostolorum Principem & Ecclesiæ fundamentum. VVitackerus Pfellum vocat obfurum. Scilicet fi Caluinista fuisiet, fole lucidior fuisset.

Latinos, & inprimis Tertullianum, secundo Cyprianum, tertiò Hilarium. Sutliuius, Sibrandus, Iunius, VVitackerus, perstant in sua imaginatione; Perrum dissperram & fundamentum Esclefie communi cum caterie Apostolie racione. Sed teltimonia Patrum in medio sunt; inspiciantur, & ex inspe-Aione vanitas istorum diffugiet. Clarifsimum S. Hilarij dictum in cap. 16. Matth. 6in nuncupatione noui nominu felix Ecclefic fundamentum ; & c.6 beatus cali ianitor, hoc quali loliginis fucco alpergit Iunius. Hec difputator accipit aquinoce, que de petra, non autem de Petro enunciantur. Imò & de Petro. quia enunciantur, de illa Petra, quz audiit : Er fuper hans petram adificabo. &c. Hac autem petra. non est alia, quàm ipse Petrus: quia pro petra ha- C bet S. Hilarius illum, quem paulo post sic affatur. O beatus coli ianitor , cuim arbitrio claues aterni adicus traduntur, cuius terrestre induium, praiudicata auctoritas fit in calo.

Quarto citat Bellarminus S. Ambrosium, qui dicit, Petrum dici petram, quòd tanquam Saxum immobile totius operie Chrisfiani compagem moleg, cotineat. Obiicit Sutliuius: Ambrofium alibi explicare fententiam fuam : nam in lib.de Incarnatione eum docere;non carnem Petri, sed fidem Ecclesia fundamentum effe. At fidem non absolute; fed fidem Petri; quod idem est ac dicere, super Petrum ædificatam effe Ecclesiam, vt concedit ipse Bellarminus. Dices. Bellarminus reprehendit in Erafmo, quod fidem dizerit Beclefie fundamentum. Cum illud iplum D ipfemet nune affirmet. Verum Erasinus non Petri fidem, sed fidem absolute sumptam pro fundamento statuit; in quo reprehensionem meruit; & hoc ad marginem Hilarij in cap. 16. Matth. inepte prorfus alleuit : vbi nullum de Fide verbu exstat, vt ostendit Bellarminus.

Oggerit Sutliuius, & cum illo Sibrandus víque ad nauseá. Ambrosio alibi omnes Christia nos effe Petras. Non abnuimussied nó illa peculiari ratione, qua Petrus est Petra. VVitackerus dicit, in Ambrofio nihil effe, quod no fit comune cateri Apostolin. Sed dicit tantū Vbi probationes ? Semper etiam hoc milcet VVitackerus. Ambrofium & alies patres nihil de fuccessoribus Perri dicere; cu hic de solo Petro, non de successoribus eius di-

gelsimum leptimu, ex quo teltimoniu Bellarmi nus petiit, non effe Ambrofij, sed Maximi:id pridem animaduertisse doctos, &stylu clamare. Hoc scilicet restabat, vt Crisis opitularetur rebus desperatis. Sit fermo ille S. Maximi. An ideo pondus teftimonij eneruabitur ? An non & Maximus eft auctoritatis suo nomini non imparis in Ecclefia Dei? Nam quod Iunius Bellarminum accufat, quasi seu Ambrosij seu Maximi verba muranerit, calumnia efts nam illud in actionibus. pro in nationibm.erratumTypographicum elt,non Bellarmini deprauatio.

Quintò, in medium prodit S. Hieronymus Post Gracos patres producit Bellarminus B qui ait: Secundum metaphoram Petre, recte dicitur ei (Petro) zdificabo Ecclesiam meam super te. Idem de sede Petri loquens super bans Petrã. inquit, adificatam Ecclefiam fcie. Respondet Sutliuius; hoc contra Bellarminum facit, nam fi (edes Petri fis Esclefie fundamentum, tum non Petrus. Similiter, vt fi diceret; fi fides Petri est Ecclesiz fundamentum; non ergo iple Petrus. Quali verò, qui fedem. hoceft. officium. auctoritatem, & potestatem Petri, Ecclesiæ fundamentum statuit, nó iplum Petrum pro Ecclesiæ fundamento habeat Si dicam;doctrinam &eruditionem Magistri, effe fundamentum scholz, an excludo ipsum Magistrum. in quo doctrina illa ineste

Quocirca ineptit hie VVitackerus, cum verbosè contendit, distingui hac : Ecclesiam esse adisi catam fuper Petrum: fuper catbedram Petri, fuper Petra. super dostrinam, confessonem & fidem Petri; formali ter scilicer, quafides Petri, non vepriuati hominis, sed vt publici & vniuersalis pastoris : Nam omnibus istis locutionibus vnum idemque reipfa fignificatur. Friuola est & illa VVittackeri obiectiuncula Hieronymus dicit; Ego nullum primum, nifi Chriftum fequer, ergo Hieronymus non habuit Romanam fedem pro Peira Ecclefie, quia alioquituto. potuisset, imo necessario debuisset dicere. fe Damafum fequi.Sed VVitackerus oculos & mentem aduertere debebat ad particulă illam, Primum. Aitenim fe, nullum primum, nempe, vt fi dei suz auctorem & incæptorem sequi, nisiChriftum: nam quod Damasum, vr fidei Christianæ fummum Antistitem, doctorem & interpretem fequatur, tota Epistola illa 57. vt & quæ subiun gitur, 58. fingulis propemodum syllabis clamat.

tunius hic iterum vt & VVitackerus, Bellarminű corruptel z postulat : quod pro vocabulo, illam, posuerit, Hanc. Qualis corruptela : cum idem prorfus fignificetur; fiue dixerit S. Hieronymus : Super illam Petram : fine , fuper hancpetram, Ecclefiam edificatam fcio; quia manifestisime per illam, seu per bane Petram. Petri sedem intelligit: nam quòd Iunius solità audacia dicit, per Petram intelligi Chriftum, non Petrum aut Cathedram cius, vanissimum commentum est. Sicenim lo quitur S. Hieronymus Damasum compellans:

Z

beatitu-

Digitized by Google

## Defensio Cap. 8. Lib. I.

beatitudini sue, id est, Cathedra Petri, communione confocior: juper illam Petram, nempe super Cathedram Petri, adificatam Ecclefiam scio. A qui cui successi , videte. Hac mens S. Augustini, hic apertissimus sensus sensus in Ec-

Obiicit Sibrandus cum Sutliuio : Hieronymä lib 1. contra Iouinianum dicere; Ecclefiam ex aquo (uper Apoftolos adificatam effe; & omnes claues regni calorum accepife. Eandem obiectionem ingerit VVitackerns. Refpondeo, hoc intelligendu de Apoftolis præcise, quà Apoftoli funt: fic enim pares funt, cum hac tamen paritate iungitur quædam imparitas, quatenus vnus reliquorum omnium caput conftitutus eft, vt fchifmatis tolleretur occafio, vt in eodem opere contra louinianum D. Hieronymus loquitur. An non & membra corporis præcise qua membra, funt inter feæqualia? Ettamen caput vtique præftantius eft, quàm pes aut manus.

Sextò citatur S. Augustinus, qui in Pfalmo contra parté Donati. Numerate facerdotes vel ab ipfa Petri sede:ipsa est Petra, qua non vincus inferorum porta. Et ferm. 15. de San dis dicit, Petra aChristo fundametü Ecclefie nuncupatum ; Jupta quod Ecclefiaftici edificiij altitude confurgit. Respondet Sibrandus & Sutliuius: Augustinum hanc sententiam retractasse lib. 1. Retract. cap. 21. Mentiuntur; nam in illo ipfoloco Retractationum liberum relinquit S. Augustinus lectori, vt eligat, quam volet, opinionem. At hos de electione affumentum est; inquiút Caluinista. Quo auctore? Qua fider Num veterum codicum (uffragio ? Minimè verò; sed au-Aoritate nescio cuius Simonis Gulartij ex Caluinianis castris ignobilis lixz, quem tanti pédimus,quantiSibrandum & Sutliuium:qui rurlus oggannit; Augustinum Serm. 13. de verbis Domini reprehendere illos, qui super homines udificaee volebant Ecclefiam; dicentes; Ego fum Pauli , ego Apol to, ego verd Cephe. Merito iftos reprehendit S. Auguftinus, fed num fimiles illissqui Ecclefiam fuper Petrum ædificatam prædicant ? Certè non homines, sed Christus, super Petrum ædificauit Ecclefiam fuam Itaq; quod Chriftus fecit, hoc, vt redè fadum profitemur & laudamus. Quod verò Corinthij illi agebant, qui ex imprudentia & nimio erga suos doctores amore, alterum al teri przponendo, lites ferebant, & charitatem D scindebant, id minime approbamus.

Iunius ab insita sibi temeritate nil recedens, priorem S. Augustini locum sic interpretatur. Numerate inde ab eo tempore, quo Petrus in Ecclesia sedit, & Apostoli, nimirum sinecdochicos vuà comprebensi. Quod sepius testatus sum, id denuo testor, me vix vidisse sectarium proiectioris audacie in Patrum dictis deprauandis. & peruersarum interpretationum nebula obscurandis, quàm si tiste Iunius. Quid enim senteniz S. Augustini magis aduersatur, quàm hzc eius si con Ait S. Augustinus, Donatistas alloquens: Numerate sacerdotes vel ab infa sede Petri, hoc est, numerate feriem Pontificum Romanorum ducto exordio à Petro. Et in ordine illo Patrum (Pontificum Romanorum)

hic apertissimus sensus. Iste tamen proiecta fró te. Numerate facerdotes ab co tempore,quo Petrus in Ecclefia fedit; & quo federunt in Ecclefia Apostoli : Cum dereliquis Apostolis S. Augustinus nullum penitus verbum faciat; & impossibile sit numerare sacerdotes, qui in Ecclesia post Apostolos vixerunt, nisi ad certam sedem sen Cathedram deueniatur. Etquis veterú vnguam per sedem Petre aliud intellexit, quàm Cathedram Romana: ad cuius successionem, vt alibi tā Donatistas quàm alios Hareticos, ita & hic eosdem Donatistas S. Augustinus ablegauit, communi patrum exéplo, qui contumaciam fimul & nouitatem hæreticorum ex successionis serie, præsertim Ecclesiæ Romanæ, reuincere & redarguere conlueuerant.

VVitackerus in Criticum transformatus, mutaret libenter Ip/a, in Ip/e, vt ad Petrum referatur, non ad fedem Petri. At quid lucri inde reportabit? An non etiam tunc conficietur, Petrum elfe illam Petram, fuper quam zdificata eft Ecclefia? Quàm verò hocad VVitackeri palatum, eo fenfu, qui verus eft, non eo, quem cum gregalibus fuis comminifcitur VVitackerus? qui etiam cauillatur per sedem Perri non posse intelligi successionem Episcoporum feu facerdotum : Quali quif quam fit, qui præcise per Petri sedem successione intelligat; & non potius per integra D. Augustini verba: Numerate facerdotes vel ab ipfaPetri fede, hoc est, numerate sacerdotes, qui sedem Petri tenuerunt? An hzc non indicant successionem ! Nec quilquam dicit. iplam luccelsionem Epilcopo rum in sede Petri, dici Petram: sed ipsam Petri fede, in quaista successio, Petram nominamus.Sed te nebrionibus tenebris omnia inuoluere, nulla penitus est religio.

Obstrepit Iunius. Duplicem fallaciam struit Bellarminus. (Tu, Caluinista, duplicem Pseudologi am.) Vnam, amphibolia, cum sedem Petripro Ecclessa Romana bic accipit (Atqui pro hac Ecclessa accipiendam esse, luce dilucidius est ex S. Augustini oratione & intentione; quidquid tu, Caluiniane Cace, sumi, contra hanc lucem euomas.) Secundam, sigura distioni, cum locutionem istam, ab ipsa sed Petrisperinda accipit, ac si inipsa sede Augustinus dixisset. Sed mentitur Iunius. Nam Bellarminus non alio sensu D. Augustini verba accipit, quàm eo, quem præ se ferunt; qui est iste; Namerate sacerdotes, ab ipsa Petrisede, id est, illos, qui ab exordio sedis illius sibi mutuò successer.

Vltimò profert Bellarminus S. Maximum, S. Paulinum, S. Leonem. S. Gregorium. Sutliuius & Sibrādus chordâ câdem perpetim oberrantes respondent, Petrum dici Petram & fundamentum communi cum cæteris Apostolis ratione. Sed verba Patrum hanc interpretationem nó admittunt, vt patebit consideranti. Garrit etiam Sutliuius nescio quid de firmitate, & soliditate fidei, seu confessionis, quam Petrus edidit.

Sed

#### 540

#### 54 I

## Defensio (ap. 10. Lib. 1.

quàm vulpina hæreticorum diuerticula; quandoquidem côdem sensus recidit, siue super Peerum fiue super fidem & confessionem Petri Ecclesia ædificatam profiteamur, vt Bellarminus aperte fatetur.

Iunius præter suas aquinocationes, quibus vbique rem gerit, & communem illam Petre rationem, totics ingeminatam; vix quidquam adducit, nisi magni pendendum quis censeat, quod S. Leonem conuiciis incessit, eumque in caussa Petri & sua nimis byperbolicum fuisse dicit, insigni sanz documento observantiz in sanctos Patres, qua istorum pectora flagrant.

Postquam Bellarminus probauit, Petram Matth.16. effeipfum Petrum Apoftolum, demó- B strare aggreditur, Petri nomine non intelligi omnes fideles, vt volebat Erasmus, qui opinionem suam stabilire conabatur ex Origene Tract. 1. in Matthæum. Respondet Bellarminus: Origenem allegorice locum illum : Tu es Petrus; explanaffe, non literaliter. Vociferatur Iunius. Imd an agogice, fiue analogice, ac non allegorice. Imò allegorice, quidquid tu contrà mussites. Sed sumendo allegoriam late pro sensu spiritali seu mystico, sicenim & Bellarminus fumpfit : Nec aliter fuum Anagogicum vel analogicum sensum accipere hoc loco potest Iunius, cum clarum fit, expositione Origenis non effe anagogicam, ftricte famendo Anagogen: exploratumque item in scholis Theologicis habeatur, sensum analogicum non este propriam speciem sensus literalis vel mystici seu spiritualis, sed affectionem vtriusque.

Mox relabitur Iunius ad veterem illam nxniam, Petrum Origeni effe Petram communi omnibus Apostoliu ratione. Sed vbique defit probatio. Ait-Bellarminus, fi omnes fideles sunt ista Petra, de qua Matth. 16. super quam fundatur Ecclesia. omnes erunt fundamentum. Clamat Iunius, Negatur ista consequentia. Mox iterum insulse declamitat de fundamento propriè & impropriè di-&o. At fiue hoc, fiue illo modo sumas fundamentum, non euades, quò minus concedere debeas, omnes fideles esse fundamentum; quia fundamentum est illud, quo ædificium fundatur, neque hanc notionem & Etymologiam nominis quisquam sanæ mentis inficiari potest; si ergo omnes fideles fundantEcclesiam, vbi erunt reliquæpartes huius ædificij, vt parietes, & te-&um?

Sutlinius ait, non effe abfurdum, vt vniuerfi fideles fint fundamentum, hoc enim non obstare,quo minus subeant vicem aliarum quoque in hoc ædificio partium:nam nostro iudicio,Petrú, & Romanos Pontifices super Christum fundari, & tamen fundamentum & Petram dici. At dispar est ratio,& quidem admodum dilpar:nam relpectu primarij fundamenti, quod Christus est; scimus, omnes fimpliciter homines effe spiritualis huius lædificij partes, quandoquidem, omnes fundā-

Sed iam vidimus, hæc & fimilia nil aliud effe, A tur in Christo, vt in suo primario fundamento. At inter has iplas partes vna eft, quæ respectu cæterarum proximum à Christo, hoc est, secundarium fundamentum eft, propria fibi & peculiari ratione, cum cæteris non communi. Hoc respectunegamus, Petrum vel Pontificem Romanum, quà talis eft, effe ædificij huius partem; prout pars à fundamento distinguitur, & fundamento innititur; neque enim'Petri legitimus successor, quà talis, alio fundamento in hac spiritali domo nititur, quâm Christo, primario fundamento, tametsi vt homo priuatus rectè etiam pars huius ædificij dici queat, & niti quo que leiplo, vt Pontifex, hoceft, vt fundamentum Ecclesiz est. Si igitur omnes fideles promiscuè effent Ecclesiz fundamenta, eo modo, quo Petrus, vel etia generali illa, qua cateri Apostoli, pastores & doctores, fundamenta Ecclesia nominantur, profecto nulli huius ædificij parietes, relinquerentur, nullumq; tectum : Nam vbi omnes ex aquo sunt fundamenta, aliæ partes locunullum indeniunt. Necquidquam occurrit ipfi etiam VVitackero, quid adhæc responderet; præter maledica & conuicia.

Ingentibus contumeliis lacerar Sutliuius Bellarminum;quòd hic dixit:sensum proprium, &immediatum, & literalem loci illius; Tu es Petrus, & fuper banc perram, &c. effe hunc, vr per petram intelligatur Petrus: Vociferatur Sutlíuius. Mirum, ni pra fludio erga juum Pontificem infanniat Bellarminu. Quis enim vnquam, prater ipfum , dixit ; hes С verbalitteraliter effe accipienda & proprie? Litteraliter hæc verba effe accipienda, omnes illi concordi voce dixerunt. & etiamnum dicunt, quibus perspectum est, sensum metaphoricum ad sensum literalem pertinere : seu, sensus litteralis veram speciem effe. Si hoc à suo VVingiffie non didicit Sutliuius, Minerual, si quod persoluit, reposcat licet. Propriè item illa verba accipiuntur, non respectu ad metaphoram; sic enim sensus metaphoricus non est proprius; sed respectu ad generalem illam fundaméti rationé, qua cæteri Apo: stoli, Prophetz, pastores & doctores Ecclesiz fundamenta appellantur. An non ipfi Caluiniflæ Iunius, Sibrandus, Sutliuius, in ipfometaphorico Petre & fundamenti significato, propriú D, sensum flatuunt, cum toties clamitant; Chriftu propriè esse Petram & fundamentum Ecclesiæ; improprie Petrum ? Si ipfis fineinsania metaphoricum fensum certo respectu nominare licet proprium, cur tanto piaculo fe obstringere censendus est Bellarminus, quando idem facit?

Ait Bellarminus : non posse dici Ecclesiam effe'zdificatam superfidem absolute, & sine relatione ad Petrum.Respondet Sutlivius; Quasiverðnon fatis fit nobis Ecclefiam effe fundatam fuper fidem aut confessionem Petri cum respectu ad Christum, vt omnn eneruetur argumenti Bellarminiani vie & efficacia.Si fidem Petri nominas, eam ergo fidem non abfolute, sed cu relatione ad Petrum consideras.Qua

> Z 2 confide-

> > Digitized by Google

## Defensio Cap. 10. Lib. I.

cósideratione, annon fatetur palamBellarminus A idem esse dicere *super Petrum*, & *super Petrifidem*; Ecclesiam esse fundatam, cum Petrus ratione indefectibilis suz fidei sit petra firmissima, totam Ecclesiam sustentans: quz Petri nunquam defecura fides Deum seu Christum sine dubio respicit?

543

Contrà argumentatur Sutliuius. Petru per se subsistit, Fides Petri supra Christum recumbit. Ergo non est idem dicere; Ecclesiam effe ædificatam super Petrum, Or super fidem Petri. Perinde ac fi quis diceret, non effe idem; scholam effe adificatam super magistrum; hoc est, niti auctoritate & doctrina Magistri;&.,fcholam effe adıficatam fuper doctrinam Magistri 3 quia Magister per se subsistit; doctrina in obiecta sua fertur,& in iis quasi recumbit. Subtilis prorsus & Sutliuio non indigna obiectio; qui videtur fibi ima ginari, fidem Petri fic fupra Chriftum recumbere, quemadmodum S. soannes in vltima cœnasupra pedus Domini recubuit : quali verò fides aliter in Christum tendat, quam vt in auctorem, & vt omnisadus intelledus in obiedum suum, tanquam in terminum, ferri solet.

VVitackerus hîc, præter morem, fubtilis eft: nam per fidem & confesionem Petri, intelligit Chriftum, & hoc fuo inaudito intelle&u Caluinum & Lutherum in concordiam redigit. Si fides & cófessio Petri estChristus, quia aliquando fides accipitur pro obiecto fidei, seu pro co, quod creditur; vt dicit VVitackerus, fequitur, cuiufeunque | C etiam alterius fidelis fidem & confessionem, esse Cbriftum; quia credit & confitetur Chriftum, qué Petrus credidit & confessus est. At bono stomacho eum esse oportet, qui sibi persuadeat acum tendentem in obiedum, & ipsum obiedum no differre, sed vnum idemque esse. Post hanc in**leitiam fit VVitackerus Battus, & ea, qu**æ lupra de Petro & petra ineptè garriuerat, ineptius núc reponit. Quz non tango, tacta iam fatis fupra.

Oggrunnit Sutliuius: nunquam afferunt Patres, Petrum obtinuisie, vt effet Petra , propter meritum fidei,vel,effe fundamentum Ecclefie refpectu Petri.vt mentitur Bellarminu. Video tibi non fatis effe métiri ablolutè & fine iniuria alterius; nifi mentiendo alium eiufdem culpz infimules.QuidiAn nóDdicunt patres, Petrum promeruisse, vt effet petra & Princeps Ecclefiz; An non vidifti hæc apud Bellarminum ex S. Hilario verba; supereminentem beatafidei (ue confessione locum promernit. Quid est Petrum beatz fidei suz confessione promereri fupereminentem locum, nifi promereri, vt fit princeps, caput, & fundamentum Ecclefiz ? Illud alterum de fundamento Ecclefie respectu Petri, zquè friuolum eft figmentum, quandoquidem Patres aperte dicunt; Petrum esse petram, basin & fundamentum Ecclesiz, vt iam vidimus, visuri illud lzpius.

Tandem verbosum hoc suum caput coronat Sutliuius Battologica & tautologica coronide: & quæ iam crebrò abíque probatione nobis decantarat; iterum omnis probationis expertis infulsè ingerit, scilicet vt spissem posit componere librum.

NecIunius suis in excerptis carpit aliquid, quod fingulari refutatione egear, nisi quis exspecar, vt quoties Iunius illa sua ingeminat: Negatur confequens:bos disitur proprie, bos improprie, bos un zensixos; hos analogice; boc effentialiter, boc communitatione; hoc peculiari ; boc non fimpliciter : boc wert n : boc negamu, verunque negamu; ego femper ineptiz Iunianz lectorem commonefaciam, quasi ignotum fit, Iunium non alia.quàm huiulmodi nauci & retu (a spicula in Bellarminum vibrare. Apsge nugas istas nugacissimas, clamat ipsemet Iunius B sub finem huius capitis : Silere tamen nequeo, quam Iunius fit acer vindex honoris Augustiniani. Dixerat Bellarminus sententiam S. Augustini natam fuisse ex Hebrai sermonis ignorantia, quòd putarit Cepham, hoc est, Petrum, non idem effe cum Petra, fed denominatiuum Petra, quafi Petrinum vel Petreium. Hic Augustini caussidicus ex schola Caluini fidelissimus." Hac reprebensione Augustinus quidem in speciem petitur ; at reuera Mattham Euangelista configitur, qui Grace scripfit (quo arguméto id probas?) aut quisquis fuit interpresipfi'. Hæcomnia mendaciis secure deputa; quia fiue Matthæus scripserit Hebraica veteri, siue Syriaca lingua; fiue Graca; & fiue Apostolus, fiue vir Apoftolicus hoc Euangelium in Græcam lingná transtulerit, nullam penitus vel illi vel huielitem mouet Bellarminus; quia Matthæus, fifcripfit Syriace, Cepbam vtrobique eodem fignifica tu, nempe pro petra sumplit, & Gracus Petrum & petram pro codem poluit.Quiaidem est : Tu es Petru & super banc petram, &c. cum his: Tu es Petru, & fuper bunc Petrum,&c. Tu es petra , & fuper hanc petram,&c. Tota quastio est de S. Augustino; quem ait Bellarminus, vim nominis Cepbe non fatis aflecutum, quia existimanit non esse petram vel jaxum, fed denominatiuum Petre vel faxi; atque adeo fenfum hunc effe; Tu es Cepbas, seu Perrus, hoc eft, Petrinus seu sazeus & super banc petram,&c. Quod fecus habet, vt oftendit Bellarminas.

Exfurgit & VVitackerus pro defensione S. Augustini contra Bellarminum. Scilicet his defensoribus, hoc est, summis Patrum contemptoribus egent sancti Patres. Quam enim VVitackerus sit reuerens Patrum, docent hac eius in fanctum Epiphanium conuicia. Quam deislin testimonin (allatis ab Aërio haretico) inepté ac pueriliter Epiphanius responderit, omnes videre posfunt,&c. Miror tantum Theologum, qui sibi sumpsit, ve omnes bareticos resutaret, non vidisse quam surpiter ballucinaretur. Similia'reuerentia specimina pasfum reperies in VVitackero.

Poftquam Sibrandus lib.2. de Pontificibus, tribus primis capitibus, hoc caput decimum

Bellar-



## Defensio Cap. 11. Lib. I.

Bellarmini futiliter oppugnauit, fubiungit de- A inceps duo alia capita quartu videlicet & quintum, quorum illo probare nititur; Petrum non effe fundamentum Ecclefie; hocautem ; Chriftum effe vniuersa Ecclesia fundamentum. Sutliuius primo capite libri fui fecundi idem argumentum verbosè tra-&at, & longe adhuc loquaciùs feu VVitackerus, seu VVitackerianus Baccalaureus. Sed omnia corruunt partim ex dictis, partim ex dicendis, partim hac diftinctione adhibita : Chriftum effe primarium Ecclesiz fundamentum; Petrum secundarium, fed tamen proximum infra Chriftum, (tametfi VVitackerus, audita hac diffinctione, ringitur) Reliquos Apostolos, doctores & Pastores Ecclesiz fundamenta esfe, sed generali quadam ratione; quatenus omnis ille, cuius B doctrina & auctoritate Ecclefiz zdificium fustétatur, fundamentum dici poteft.Nec necesse est, vtiftos Battologos & Tautologos Barrohoy virtas & TOUT OLO y VIVTHS , quocunque amentiæ impetu, abripiuntur, perpetim inlequamur. Mirifice porrò excellunt duo isti Caluiniani Sibrandus & Sutliuius in eiusdem reiloquacissimis iterationibus, vt quis corum nænias decies & fæpius regestas vix fine stomachi euersione legere queat.

545

### CAPVT XI. Quidsit super petram adificari Ecclesiam Matth. 16.

N frustillis Iunij ad hoc caput, nihil inuenio, quod non per se euanescat. Indignatur, vt & V Vitackerus, quòd Bellarminus dixit, aduersarios parum laborare quid sit super petram ædificariEcclessam. Contumesiose distum, inquit lunius. nam reuera magis & religiosius de edificatione laborant, qui eam nouerunt Christo imponi oportere, quàm ÿ, qui Petro. Quasiverò, qui Petro eam impositam credunt, Christum excludants & cum super Petrum ædificant, non pariter super Christum ædificents illi autem, qui se fuper Christum ædificare fe runt; excluso Petro, non potius super suum cerebrum, quàm super Christum, fabricam, quam moliuntur, ædificent.

Danzus arbitratur hoc & feptemdecim capita, quz fequuntur, fine damno fuo & fuorum pratermitti potuisfe. In quo me adflipulatorem habet; quin & hoc addo, totam de Pontifice Controuerfiam, fine vllo Caluinistarum detrimento potuisfe vel non nasci, vel natam mox interire. Sed nosse debet Danzus, Bellarminum non co fine ad scribendum mentem appulisse, vt hærefi prosit, sed vt obsit; magno corum bono, qui hæreseos labe infecti sunt : quemadmodum & Medicus non commentatur de morbis, ve morbis prosit, sed vt is, qui morbis distinentur, opem ferat.

Mentitur Danzus, Bellarminum vi veritatis adastum sfateri, etiam reliquos Apostolos esse Ecclesia fundamenta, & quidem eodem duntaxat modo, quo Petrus est fundamentum Ecclesia. Inspiciatur solummodo Bellarminus in hoc capite, è vestigio in fumum abibit Danzana vaniloquentia. Obiicit, Petrum & reliquos Apostolos tantùm fuisse ministerialia fundamenta; ergo paria: Idem occentatad nauseam vsque VVitackerus. Respondeo, consequentiam nullius esse paria: Idem occentatad nauseam vsque VVitackerus. Respondeo, consequentiam nullius esse paria: ergo omnes inter se funo pares. Num necesse est, vt ministri omnes in Aulis Principum inter se sinter se parigitur eerit cocus Aulicus przecto Aulico. Etlanio, Cacellario: quia omnes sunt ministri Aulz.

VVitackerus fuam Logodædaliam hîc egregie exercer. Quam fi ex liberrimo, in quo exultat campo, limite quopiam circumscribere velis, offerent se tibi hæ vel similes morologiæ. Fundamenti est suftinere, & ab interitu vindicare : solus Chriftus bos potest, ergo folus Chriftus est fundamentum Ecclesia. II. Caussa efficiens adificationic non est fundamentum, quia fundamentum est quiddam internum & pars adıficij, cauffa verd efficiens est aliquid externum, neque vlla pars adificij ; fed Petrus est cauffa efficiens adificij Ecclefia ; ergo non est fundamentum. Tu Maiori VVittackerianz, hoc eft, delirz & anili, fubiunge. Sed C brifins est cauffa efficiens adificij Ecclefia. Apoftoli funt cauffa efficiens adificij Ecclefia. Qua Minorem VVitackerus reiicere no poterit. Tum infer hanc conclusionem. Erge Christus non eff fundamentum Ecclefia. Ergo & Apoftoli non funt fundamentum Ecclefia. Et tamen VVitackerus, ad rauim víque clamitat; Cbriftum effe fundamentum Ecclefie, & quidem vnicum : cui vnico fundamento cogitur postea adiungere aliud, nempe Prophetas & Apostolos, supra quos Ecclesiam zdificatam esse S. Paulus aperte tradit. His & huius generis aliis fumis perquam crafsis illudit VVitackerus fimplicium oculis. An non enim craffisimus fumus eft ? Architettu edificij non eff fundamentum adificij. Petrus est architectus adificij Ecclefia; ergo Petrus non est fundamentum adificij Ecclefia. Si quidquam momenti in hoc informi delirio inest, euincet nec Christum, nee Apostolos suo quodam modo esse Ecclesia fundamenta, vt iam antea dicum est. Quz VVitackerus contra Patrum testimonia deblaterat, alibi partim profligata sunt, partim adhuc profligabuntur.



Digitized by Google

### Defensio Cap. 12. Lib. 1.

B

#### CAPVT XII. Quis fit ille, cui dicitur, Tibi dabo claues Matth. 16.

547

ANAEVE circa hoc itidem caput nil nifi Danzus eft. Przloquij loco Mentitur. I. Bellarminum acum agere. II. Bellarminum conari tenebras minus oculatis offundere. III. Bellarminum pro parabolica fignificatione, ponere debniffe : an agogicam & metonymicam, aut fymbolicam : nam parabolicam effe ineptisimam. An igitur ineptifsimz erut tot parabolicz fignificationes & representationes, quibus facra fcriptura frequétissime vtitur? Qui vnquam vel fando audiuit, clamat Danzus, effe parabolam, cum quidpiam procuratorio alterius nomine gerimus: velut, cùm quis fai Principis nomine legatus clanes vrbis alicuius accipit. No-Eurne te Intemperie. Bellarmine, agebant, cu bac scriberes, & boc parabolam appellares. Mænades, opinor, te, Caluinista, exagitabat, quado istas crimina tiones in chartam exspuebas: Non dicit Bellarminus, esfe parabolam, cum quis procuratorio nomine claues ciuitatis accipit; quis enim tam cœcus eft, qui non videat; actionem illam effe rem veram? Sed in hoc ait parabolicam fignificationem latere, quòd procurator ille vel legatus nihil potestatis pro se accipit, sed pro illo, cuius personam gerit, nam vt recte dicit Bellarminus, tunc vnum per aliud parabolice fignificatur, 🕻 quando res verè gesta, nulla proponitur, sed aliquid verifimile fingitur ad aliud fignificandum: quod hic fit; nam licer illa externa clauium traditio fit res quædam vera & realis; nulla tamen hîc res verè gesta est ratione potestatis in ordine ad procuratorem seulegatum; quia nihil potestatis ei confertur ; sed tota illa actio parabolue fignificat & reprzientat, eam potellatem, quam is accipit, cuius personam procurator sustinet. Hæc fi effrenis Danæi mens confideraffet; forfan in tantas lædorias non erupisset.

Iunius oggerit; diuilionem in fignificationem leureprælentationem hiftoricam & parabolicam non effe fufficientem. Nam terrium pratereagenu effe representationis, quòd fit ès wien, fiue D partiarie : Cum qui & suam priuatam personam gerit, & perfonam communitatu; fuoque pristato nomine; quatenu communicatin pars est , partialiter; & nomine item communitatie, vel potine communitae per ip/um aliquid communiter accipit : Et hunc suum significationis & repræsentationis modum contendit Iunius obsernatum in traditione clauium Petro facta. Verùm vtifte, quem adfert, reprælentationismodus, locum alicubi habere possit. & reipla itidem habeat; attamé in prælentilocum nec habet, nec habere poteft; vt multis rationibus oftendit Bellarminus, quas lunius arrofit quidem, sed non erosit, vt postes videbimus. Et merito à Bellarmino prætermisses est : cum

A fectarij plerunque dicant, Petrum, vt fingularis homo est, nihil accepisse; sed præcise vt gerebat personam Ecclesia, atque adeo eo pacto se se habuisse, vt fe habet procurator, vel legatus, qui accipiendo claues ciuitatis, nihil pro fe; sed totam potestarem pro Domino suo accipit.

Sed Iunius, cateris acutior, animaduertit id, quod toti communitati traditur vel traditum creditur, pertinere ad singulas partes communitatis, etiam sigillatim sumptas : quo fit, vt Petrus non plus potestatis acceperit, quàm quilibet alius Fidelis, qui communitatis illius, hoc est, Ecclesiz, pars est, ex deliratione lunij, non ex veritatis sensu. Sed de his poflea.

Ait Bellarminus, Petrum non parabolicè, fed hiftoricè perfonam Ecclefiz gessisse, itanimirum vt ipse vere, principaliter & immediate claues acceperit, & simul eas accipiendo significauerit, vniuerfam Ecclefiam fuo quodam modo deinceps accepturam : atque adeo illud; Tibi dabe; personam Petri designare : quod copiosè Bellarminus demonstrat. Respondet Sutliuius, argumentum proplenitudine poteflatu Petro conceffe ductum ex bie verbie; Tibi dabo claues regni czlorum, &c. multu nominibus effe vitiofum. I. quia bic nibil Petro datum est, fed promiffum duntasar. An non hoc palam affirmat Bellarminus ? Promisum est hic aliquid Petro. Sed quid ? Plenitudo clauium, seu potestatis. An Christum tu mendacem existimas, qui quod tam asseueranter pollicitus est, non perfoluerit?

Secundò dicit Sutlivius, nullas hic promifsas effe Petro claues, quas non acceperint etiamalij Apostoli Matth. 18. & Ioann. 20. Sed dicit tantum, non probat. Claues fortiti sunt & reliqui Apostoli, & hoc asserut Patres: Sed plenitudinem clauium &independentiam à quocunque homine, solus Petrus : neque vilus veterum hanc Petri prærogatiuam cum cæteris Apoftolis communem facit.

Tertio obiicit Battus Sutlivianus : nibil hie Petro datum aut promissum, quod non etiam reliquorum Apostolorum commune fuerit. An non latis tibi erat hoc semel absque probatione asseruisse? Quid opus erat hac inani repetitione / Bacchatur in illos Auctores, qui docent, folum Petrum Immediate à Christo, reliquos Apostolos à Petro potestatem accepisse. si id ita effet, inquit, fequeretur reliquos Apostolos non fuisse Christi, sed Poeri Apoftolos. Nihil minus sequitur, quia Turrecremata, de cuius opinione Bellarminus infra capa 23. non dicit reliquos Apostolos à Petro accepiffe. Apostolicam porestatem, fed Episcopalem conferna tionem: Nam potestaté & functioné Apostolicam acceperuntApostoli immediate ab ipso Christo, vt notum est ex historia Euangelica. Deindel

licet

Digitized by Google

# Defensio Cap. 12. Lib. I.

potestatem à Petro accepissent, sequela tamen Sutliuij futilis foret; quia Petrus constituendo Apostolos, eisque Apostolicam potestatem impertiendo; Chrifti, non suos Apostolos fecisiet; Sicuti iam Epilcopi, quando facerdotibus conferunt potestatem Ecclesiasticam; non suos sed Christi seruos faciunt.

549

Obilcit Sutliuius. Si foli Petro clauium fumma potestas data fuiffet, tanquam Petri, & non vt Ecclesia & Apoftolorum per/onam gerenti, tum mortuo Petro, ru umnie clauium intercidiffet. Respondeo, hoc non sequi, nam vt postea probabit Bellarminus; traditio clauium regni 'celerum, ad Petrum & omnes fuccesfores eius spectat. Gessit autem Pet. us ali quomodo personam Ecclesiz, vt antea dictum, B fed non eo modo, quem Hæretici fomniant.

Oggrunnit Sutlinius. Si per clanes intelligeretur fumma poseftas, tunc omnes facerdotes effent fummi Pontifices; & Apostoli, quibus certu est, datas fuisse claues, om nes aquales fuiffent Petro. Respondeo, hoc no sequi; non enim dicimus claues in facris litteris vbiq; fignificare summa potestatem. sed illas claues, que Petro promisse sunt Matth. 16. summe potestatis indices esse dicimus. Ista nec dantur facerdotibus, nec reliquis Apostolis vnquam fuerunt datz.

Cauillatur denig; Sutliuius: bine confici, non Re ges ; (ed lanitores & clauium cuftodes ; fummos effe Rerupublicarum moderatores. Ecclefiz fummus moderator fuit Petrus, & nunc est fuccessor Petri, clauiger fummus, & fupremus cæli ianitor. Nihil hoc prziudicat politicis Regibus & principibus; quorum gubernationem Ecclesiastica Monarchia minimè euertit.

Czterum Petro immediate & principalitet claues regni calorum collatas effe, oftendit primò Bellarminus ex circumstantiis orationis Christi. Ex pronomine, inquam, Tibi. Ex nomine primo Petri ; Beatm es Simon. Ex nomine Patris fui. Bar Iona. Filius Iona. Ex nomine recens impofito : Tu es Peirus, &c. Sutliuius varia hic nugatur, & multifariam criminatur, omnia furfum derefellit. Refutationes dissimulat, ne garriendi occafio przeidatur, vt ; Petrum nomine omnium claues regni calorum Accepisse. Petrum loco omnium Apostolorum ad Christs quastionem respondisse. Petrumgesisse personam seu figuram Ecclesie;& id genus alia, ad quæ Bellarminus sigillatim & accurate respondet. nam Petrus pro se, pro sua persona, & veinfra oftendetur, pro suis duntaxat successoribus claues regni czlorum accepit: Quia dictum eft, illi; Tibi dabo claues regni calorum; tibi, qui me confessus es, ex reuelatione cælefti; tibi Petro, tibi Simoni, tibi filio Ionz, nec nomine aliorum vel Ecclefiz, aliter has claues hoc eft, plenitudinem clauium

licer Apostoll, etiam Apostolicam functionem & A & fummam potestatem accepit; quàm quatenus erat, vel futurus erat caput Ecclefiz;nam & ciultas aliquo modo accipit, quod princeps cinitatis accipit. Item quatenus acceptam potestatem cum Ecclefia, hoceft. cum reliquis Ecclefiz Ministris partialiter communicare debebat; nam ipsa plenitudo potestatis cum nullo alio communicari poteft; imò neque Apostolis à Christo communicata effitametsi iurisdictionem in totu terrarum orbem à Christo acceperint; quia non acceperunt independenter à Petro, nec cum priuilegio eam transmittendi ad posteros. Nomine item omnium Apostolorum respondit, non ex eorum commissione; vel delegatione, vel, vt corum praco; led vt eorum os, & caput ac princeps futurus.

Hoe nibil aliud eff, inquit Sutliuius, quàm fomnium nobie suum narrare; oftendat enim, monarcham fuisse, & folum accepiffe claues, yt eas alis communicaret. oftendat, inquam, Petrum aliis Apoftolin eas communicaffe, bic certamen cernitur in boc cardine caufa vertitur. Hic fecimen fui ingen y oftendere potest , quid ergd ceffat? Quâm animose. Quasi vero Bellarminus hoc no accuratissime ostenderit. At tu hanc ostensionem non vides. Quid mirum? Oculis cares. Si ipfe Petrus ex beatorum sedibus descenderet, & hanc veritatem tibi fan & affirmaret, argumentisque comprobaret, nescio num ei fidem habiturus esfes. Monarcha, & Princeps Ecclesia nondum quidem reipsa erat S. Petrus, quando hanc confessionem edidit; sed iam diuino decreto & designatione Christi taliserat. Hinc cum Patres aiunt eum respondisse nomine aliorum, vt principem,& vt caput aliorum; ad id respiciunt, quod iam diuino decreto sancitum, & paulò post reipsa perficiendumerat. Si tibi modus iste loquendi Patrum non arridet; dic Petrū nomine aliorum respondisse; quatenus alij Apo stoli responsum Petri per approbationem quodamodo fecerunt fuum : fic enim oscorum aliquaratione factus est, quemadmodum quiuis os aliorum dici potest, qui loquitur, quæ alij suffragio suo tacitè vel apertè confirmant. Et sanè. non iniuriâ miraretur quis , cur , si præclara illa confeisio non tantùm per approbatiolarmini argumento, que iplemet Bellarminus D'né, fed aliquo propiore & magis proprio modo nem totam ad Petrum direxerit, & quidem in fingulari: Beatris es Simon , Bar Iona; quia caro & fangun non renelauit tibi. Cut non dixit? Beati efth vos Apostoli, quia caro & sanguis hoc vobis non reuelauit. Item. Et ego duo tibi; quia tu es Petrus, & super banc petram,&c. Cur non dixit? Et ego duo vobu : quia vos estis Apostoli, & Super bos Apostolos edificabo Ecclesiam meam. Item. Ei sibi dabo claues regni calorum, &c.Cur non? & vobie dabo claites regni celorum. Item, quodcuq, liganeris, &c. quodcung, folueris. Cur non? quodcunque ligaueritu,&c. quodcunque foluerith,&c: tam vt confelsio ad omnes spectauit, prout spectauit, finon mentiuntur lectarij;fic & mettes confessionis ad

Z 4

550

omnes

Defensio Cap. 12. Lib. I.

set, Christus non vnicú Petrum allocutus fuisset.

551

Perquam ridiculi verò funt aduerfarij cum ex singularibus vocabulis pluralia nobis cudút: cum, inquam, illis : Beatur es Simon Bar Iona. cft idem, quod : Beati eftie vos Apoftoli : & tibi : idem, quod vebis, & su, idem quod ves : & Petrus, idem, quod cateri Apefteli. Et duo illa verbailiganeris, folneris : idem , quod ligaueritis , folueritu, &c. Egregij profecto sunt isti non modò numerorum, sed & rerum transformatores. Mentitur autem Sutliuius. Cum ait ; Postea difplicere Bellarmino , quoi dixit: Petrum nomine omnium respondisse. Vbihoc displicet Bellarmino? Vbi hoc reuocat? Mentitur iterum, cum ita loqui Bellarminum fingit : Petrum nomine omnium respondiffe, ipsum onim nescienti- C bu reliquie quid dicturus effet, pro reliquit respondiffe. Non sunt hæc Bellarmini verba, sed Sutliuiana mendacia, vt & hoc.quod fubnectit. Bellarminum bac in re non tantum litigare cum Chryfoftomo, Hieronyme, & Augustine, sed & sed impositam fibi à Beza calumniatoris personam, hic quoque Sutliuius strenuè agit: nam reliquos Apostolos nesciuisse, quid Petrus responsurus effet, donec responsum reipla audierunt, inde liquet; quia Christus manifeste testatur, responsum hoc Petroàcalesti patre fuissereuclatum. Petro, inquã, & quidem foli : quia caro & fanguiu non reuelauit tibi, fed Pater mens, qui in calis est. Qua igitur ratione scire potuerunt, quid Petrus responsurus esset, antequam responderet, cum probabile sit, hanc C reuelationem eo ipío temporePetro fuisse facta, quando CHRISTVS discipulos interrogauit: Quem dicunt homines esse filium hominis?

Ait Bellarminus. Si Petrus nomine omnium, videlicet vt przco, aut vt commissarius, respondisser; runc hoc fecisser, vel quòd czteri hac prouinciam illi demandassent, vel quòd sciret, quid illi responsuri essent : neutrum dici posse ostendit Bellarminus. VVitackerus audacter affirmat , Apostolos Petro respondendi partes mandasse. Vbihoc scriptum? Profer testimonium. Sutliuius hæc regerit. Quasi verð nibil aliorum nomine agamu, quod non illi mandant, aut nos acturos effe (ciftorum, cum ponte aliorum negotia fuscipimus, que nec mandantur, nec sciuntur. Luculenter oftendit, hoc ex Iuris scientia exemplo, quam considerate & pensiculate omnia sua Sutliuius in chartam referat, nam actio negotiorum gestorum dicitur apud Iureconsultos illa, que alicui datur ex quasi contra-&u, vt fi quis negotia mea fine mandato meo gelfit;vt fi cum absensessem, vincam meam coluit. Huicego, licet nullus inter me & illum contra-Aus intercesserit, teneor tamen actione negotiorum gestorum, si quid expendit, sumptusue fecit. Num & Apostoli czteri obstringebantur Petro actione negotiorum gestorum ; aut Petro talis

omnes spectare deberet. Et si ad omnes spectal- A actio aduersus alios Apostolos competebat? Sed ob quz, oro, negotia, à Petro pro Apostolis fine corum mandato gesta? Mirum nî ob tantă Iuris cognitionem Decene huic prima faltem laurea in ca facultate decernatur.

> Fortè per actionem negotiorum gestorum intelligere voluit, (Si ineptè, quid tum? Non semel in vita sua ineptiit Sutliuius) Petrum spote sua, absque vllo mandato, suam & czterorum caussam egisse apud Christum, seu suo & aliorum nomine confessionem illam edidisse. At vnde huic suz assertioni fidem conciliabit! An inde, quòd Christus omnes interrogauit, quid de se sentirent homines ? De interrogatione res est liquida. Liquet etiam hoc:nil valere hanc VVitackerianam & Sutliuianam colequentiam. Interrogauit Christu omnes ; ergo Petrus loco omnium respondit, co sensu, quem Haretici ex Euangelio exsculpere volunt. Nam Petrus profua persona caleftilumine divinitus derepente collustratus in eximiam illam confessionem prorupit. Vnde & tota promissio ad personam Petri in numero fingulari dirigitur; quod minimè factu fuisser; fi promisfailla ex aquo ad omnes Apostolos, atq; adeo ad totā Ecclesiā immediate pertinuisient.

At Petrus gerebat figuram & typum Ecclefiz, vt patres testantur. Non abnuimus. Quid inferst ergo non ipfe principaliter & immediate accepit claues, sed Ecclesia. Negatur consequentia. Perinde est, ac si quis dicat : Aaron summus facerdos gerebat typum Christi; ergo non ipse, sed Chriftus principaliter & immediate fummum Pon tificatum Aaronicu accepit, Non valet confequé tia; quia Aaron non parabolice, fed biftorice gere bat figuram Christi:vt & Petrus Ecclesix;hxcau tem lignificatio feu repræfentatio confifiit in re aliqua verègesta, tametsi rem aliam gerendam præmonstrante & præfigurantes neque sunt hæc elabendi rimæ, vt calumniatur Sutliuius. fed veritatis declaratio, & stultitiz Sutliuianædetectio, quando ita desipit. Petrusgerebat 19pum Ecclefia; ergo promiffa illa , Tu es Petrus,&c, & tibi dabo claues regni calorum, non funt Petri propria : Sed eius cuius gerebat typum. Similis est hæc collectio huic: Aaron fuit typus Chrifti; ergo Pontificatus ant ; & non fit in Iure stiam actio negotiorum ge- D ille legalis no fuit proprius Aaronis, fed Christi: Salomon Rex pacificus, fuit figura Christi Regis, ergo Regnum illud temporale & politicum non fuit proprium Salomonis, sed Christi. Pul chrè& argutè.

> Ridiculus est autem VVitackerus, cum Christum hoc modo cum Petro loquentem inducit. Fuifti, & es natura filiu Iona, carnali ingenio praditus, sed nunemutatus es in alium bominem, postquam patris mei munere me Dei filium agnoscis, atque in mocredis. Iam eris non Simon , fed Petrus , propter fides fabilitatem, folus nomine, fed rei fignificatione non folus: Et tibi dabe claues, non tamen foli tibi. Egregiam paraphrasin, quæ rem secariis transactam daret, Si os VVitackeri, os Christi esset. Quis risum

> > conti-

#### Defensio Cap. 12. Lib. 1.

Christi Interpretem audit ? & quidem, quò vanitas fit plaufibilior, oratione Christo affictat

593

Ait Bellarminus, Petrum immediate & prin4 cipaliter accepisse claues. Obiicit Sutlinius : Si per, Principaliter, intelligat proprie; tum falfum est, quod dicit: Siper, Principaliter, intelligat perfonaliter, tum non negamu eum eas accepiffe;fed hot contra nos non facit. Respondeo, neutrum per hunc terminum Principaliter fignificari: Tametfienim Petrus claues & proprie & personaliter, hoc est, ipse pro & in persona sua accepit; tamen cum dicimus, eum claues Principaliter accepiffe, nil aliud volumus, per se ad Petrum & in Petro, tanquam in vitimo fuo termino, fuisse terminatam; neque alios aliter respexisse, nisi vt has claues, seu hanc potestatem Petro traditam aliquo modo participaturi crant.

Sibrandus omnia inconditis fyllogifmis inuoluit. I. Cuicunque sunt claues calorum immediate à Chriffo data, ille est monarcha in vniuerfa Ecclefia: fed Petrus est ille, cui illa immediate à Chrifto data funt. Ergo Petrus est monarchain vniuerfa Ecclefia. Refpon deo, inquit Caluinista, Maiorem non effe vniuer/aliter veram: claues enim dantur Domino & feruo: Si Caluinianus ifte fillogift aliquid ad Maiorem adieciffet, quod necessario adiici debet, vt Bellarminianæmenti conformis fiat, nempe hoc; tuiunque funs claues calorum immediate à Chrifto data, co modo, qui Matth. 16. describitur, ille est Monarcha.&c. tum vera effet Maior;& vera itidem cum eadem additione Minor, verusque totus syllogismus, quem hunc in modum Sauubrandus formasset, si disputator, non cauillator esset. Quocirca cum phantasmatis fuis batuit postea Sibrandus, quando verbosè probat, aliis etiam datas effe claues regni calorum;Quis negat? Sed num plenitudo clauiú & independentia à quocunque alio homine in hac militante Ecclesia! Pergit fyllogista noster.

II. Cui Chriftw claues dabit, ille est Monarcha, fed dabit cas Petro, ergo Petrus off Monarcha. Multablaterat de hoc fyllogismo : qui constabit si Maiorem ita formes : Cui Christus claues Matth. 16. promissa dabit, ille erit Monarcha.

III. Qui pascit oues Christi, ille est Monarcha. fed Petrus pafeit oues Christi, ergo Petrus oft Monarcha. Hos argumentum, inquit Caluinista, nibil facit ad tem, non enim questio est, cui Christus omnes sud oues pascendas commiserit, sed cui claues dederit. Si argumétum hoc non eft ad rem ; cur tu illud hoc loco ex mera nequitia obtrudis? Ná Bellarminus cap.12. in cuius defensione versamur, non disputat de hoc Christimandato; Pasceones meas, &c. sed infra cap. 14. Cur tu ex sua quasi statione reuulsum, hucimportune rapis? Quanqua, vt hochic obiter dicam, Monarcha eft, quisquis pascit omnes

contineat, quando tam bellum promissionis A oues Christi, eo pacto, quo id Ioan. 21. Petro demandatum eft.

1 V. Quod Petrus (uo, & Apostolorum nomine accepit, boc non accepit fingulariter. Sed promißionem clauium accepit fuo, & omnium Apostolorum nomine: Ergo non accepit fingulariter. Respondeos Minorem este fallam, eo fensu, quem Hæretici animo suo informant; Falfitas patet ex iis, quz prius contra Sutliuium disseruimus. Neqs asseritur à fanctis patribus in sensu hæreticorum.

Ait, vel faltem innuit Bellarminus; Reliquos Apostolos non sciuisse quid Petrus responsurus esset. Occinit Sauubrandus, hoc esse falsumsiam enim sæpe talem cofessionem in Collegio Apoquàm potestatis illius traditionem primario & B stolorum fuisse factam. Sed vbi? Quando? Monftra. fodes, locum. Negat, foli Petro factam reuelationem. At nos Christo credimus:qui Petro fignate & definite dicit : Non saro & fanguiu renela uit tibi, sed pater meni.

Occinit Sibrandus, multos antes similem confessionem de Christo edidisse, ve centurionem Matth. 8. Domine non fum dignus, vt intres fub tettum meum; &c. de quo Dominus: Non inueni tantam fidem in 1/raël. Item Matth. 11. Gratias tibi ago, quia bac reuelafti paruulu,&c. Et mulier Chananza Matth. 15. Eriam Domine, nam & catelli,&c. Ad quam Saluator, O multer magna est fides tua.

Respondeo, li hæ confessiones fuere similes C illi, quam Petrus edidit, cut Petro tam larga& ampla merces ob confessionem suam est decreta, non autem aliis? Cur Petrus tantis laudibus ob hanc confessionem eue dus, qua palam confessuset, Christum este filium naturalem Deis atq adeo Deum de Deor Num hoc confessus est Centurio verbis illis ? Demine non fum dignus &c. Num & mulier Chananaa illis? Esiam Demine, na & catelli, &c. An non hzc de Christo, tanquam de Propheta duntaxat eximio, & miraculorum patratore admirando, pronunciarunt, non cognitaeius dininitate? & tamen vere affirmare li cuit Christo de Centurione; se non inuenisse tátam fidem in Israël : Et de Chananza; magnam effe fidé eius:quia ex Ifraëlitis nullus dum Chrifto dixerat; ipfum abfentem abfenti zgro, per Đ vnicum verbulum, falutem & incolumitatem conferre posse: quod fuit argumentum magna in Christum fidei, qua gentilis ille Centurio imbutus erat; & in Chananaa conftantiailla & perseuerantia in petendo, ingentem fidem arguebat; qua fibi firmiter persuaferat, Christu, posse filiz înzà Dzmonio vexatz mederi.

Illud : Reuelasti ea paruulu; fiue referatur ad Apostolos, siucadeos, qui Apostolis prædicantibus, Christo crediderant, non fignificat, explicite illis reuelatam fuisse diuinitatem Chrifti, ficuti postea Petro reuelata est; fed reuelatum illis faisse future & mox introducende pouz legis statum, nouumque legislatorem Christum generali quadam ratione & notione:

Obstre-



### Defensio Cap. 12. Lib. 1.

Obstrepit Sibrandus. Cum Chriftus à Ioanne A architectetur. Ex qua cupidine natus est & iste. baptizatetur, pater palam è calo confessi est, Cbristum effe filium fuum, Matth. 3. Non agimus de confeffione cælestis patris, cui vtique quis filius suus ester, optime exploratum fuit, sed agimus de cofessione publica S. Perri, quarimusque, num similis quæpiam ex cælefti reuelatione hanc antecefferit? Ait Sibrandus. Multos ex calefti illo teftimonie scire potuisses Christum esse filium Dei naturalem.Sed num Apostoli id scire poterant, qui quando Christus à Ioanne baptizatus est, nondum ad Apostolatum vocati fuerant? Num & illi ipli, qui intererant, quando hoc testimonium de cælo intonuit, aliter quam de naturali filio Dei id accipere & explicare non poterant?

Loquacifsime postea nugatur Sibrandus de B Apostolorum æqualitate; prorsus tautologice & battologice; quiaiam cadem infulse oggefferat ;& quidem non semel : Breuiter dico, quod iam szpius dictum: Acquales fuerunt, przcise, quà Apostoli; inzquales, quatenus vnus caput omnium constitutus est, vt schismatis tolleretur occasio : Sicutiomnes Regis Ministri, przcise quà ministri, æquales sunt: inæquales, quatenus hic præfectus Aulæ; ille stabuli; hic reipenuariz.&c. In Anglicana Caluini fynagoga omnes Episcopizquales sunt, quà przcise Episcopi; inæquales; quà vnus nempe Cantuariensis, Pri mas; reliqui infra hunc Primatem. Inzquales, quatenus alij Episcopi; alij Archiepiscopi. Ċ

Post varios nugacissimarum gerrarum anfractus hunc affingit Bellarmino syllogismum: Ex quo orta est facerdotalu vnitas, ille est Monarcha. Sed Romaest illud, ex quo facerdocalis vnitas ortaest. Ergo Petrus est Monarcha totins Ecelefie. Vide & ride fycophanticum huius Caluinist ingenium : qui cos fyllogifmos Bellarmino affingit, quos vix fomnias fabricaret. Et tamen in his vanissimi sui cerebri ludibriis demoliendis mira cum iucunditate occupatur Sibrandus. Sed destruat, prout volet, non nostra argumenta, sed inania sua figmenta destruit: nam si quis ex iis, que Bellarminus de sententia quadam Cypriani disserit, syllogismum conficere vellet; fic rem institueret. Ille, à que vnitas Ecclefia defumitur, est Monarcha. Sed à D Petro & à fucceffore Petri vnit as Ecclefie defumitur, ergo Petrus & fucceffor Petriest Monarcha. Huic fyllogifmo quid deeft? Ad cuius normam suum quoq: enormem emendauit nonnihil Sibrandus, cum infrà hunc fyllogifmum procudit. A que vnitatis origo est, (in Ecclesia videlicet)ille est Monarcha; fed illa est à Petro. (Adde,&à fuccessore) ergo Petrus est Manarcha. Nihil habeo, quod hic culpem. Sibrandus iterum, more ebrij vel lymphati, multa tautologice & battologice garrit, quz omnia ventis in auras difflanda committo.

Tam autem fyllogifmorum auidus eft Sibradus, vt etiam ex folutionibus, quas Bellarminus adhibet ad hæreticorum obiecta, Syllogismos

Radix, & Matrix Ecclefiarum est monarcha. Sed Roma est radix , & matrix Ecclefiarum. Ergd Papa est monarsba. Agnofcis, opinor, me etiam tacente, improbitatem Caluinisticam cum in aliis, tum in hoc, quod terminos mutat; & loco Rome in Minorepolitz, ponit in conclutione; Papam : infigni fycophantiæ documento. Si qui dicat; Ecclesia, que est radix & matrix omnium Ecclefiarum, illa tenet Monarchiam feu principatum inter omnes : Romana Ecclefia est radix & matrix omnium Ecclefiarum, ergo Romana Ecclefia tenet monarchiam seu Principatum inter omnes : iam disputatoris laudem & nomen, exuta cauillatoris & conuiciatoris appellatione, promerebitur.

Sed en non fyllogismum sed coccysmum. Quod omnes Apostoli acceperunt , hoc folus Petrus non accepit. Sed omnes Apostoli claues acceperunt. Ergo non folus Petrus. Et è vestigio eundem coccysmum to, tidem verbis repetit. Quid huic Batto faciass Quis non videt, Minorem esse falsam, si intelligatur de clauibus prout Matth. 16. describuntur, & Petro promittuntur? has enim, prærer Petrum, nullus Apostolus accepit.

Sed ecce tertio eundem coccysmum cuculus noster iterat, tametsi nonnihil variatum. Quod tota Ecclefia accepit, boc no accepit folus Petrus. Sed clauës accepit tota Ecclesia. Ergò, non solus Petrus. Totam Ecclesiam accepisse claues Matth. 16. Petro promiss, verum non est, nisi certo quodam sensu, dequo iamacum supra.

Ex eo, quod S. Hilarius dicit; Petrom fidei suz confessione supereminentem promeruiffe locum; hunc fyllogifmum necht Sibranelus : Qui praeminentem locum babet, ille vel folia, vel peculiari modo accepit claues. Sed Petrus babet praeminentem locum. Ergo Petrus vel folus, vel peculiari modo, accepit claues. Hoc argumentum est ridiculum, inquit Galuinista: Tuo vitio ridiculum est; non nostro. Tu formator & plasmator eius es, curnon finxisti belliùs & concinnius? Respondeo, inquit Caluinista, Maiorem effe falfam. Cur non fecisti veram? Nam S. Hilarius vocat locum, quem Petri confessio promeruit, supereminentem : hoc eft, reliquorum Apostolorum lociseminentiorem. Si igitur Maior fic reformetur : Quipropier confessionem fidei supereminentem , boc est caterie eninentiorem locum promeruit, ille folus & peculiari modo claues accepit : vtique vera crit maior, licet Caluinista frendeat, & tabelcat.

Danzus przter mendacia & conuicia sibi propria nil adfert proprium, quod iam in Sutliuio & Sibrando non fit profligatum. Necaliquid noui in VVitackero reperies, przter nouam loquacitatem. Observanda tamen sigillatim venit scurilitas illa simul & mendacitas Danæi, cum ait, Bellarminum dicere, mortuo Pontifice, clauesveuolare in calum, & sistere se in manibus Cbrifi: Non ita loquitur Bellarminus; fed hunc in

modum;

# Defensio Cap. 12. Lib. I.

modum; mortuo Pontifice, claues non perire; nectamen remanere formaliter in Ecclefia, nifi quatenus communicatæ funt inferioribus ministris; sed manere in manibus Christi. Hæc sunt Bellarmini verba. Quæ si Danæus intacta teliquisset; occasionem huius suæ sycophantiæ texendæ non habuisset: Mira claues, qua volent: G sapientes, qua melius, quàm Bellarminus Magister in suo Israël, suum verum autorem Christum agnoscant, G ad eum redeant. Exclamare libet; Agnoscit bos., G assinus possesser suum, G claues suum autorem, verùm Bellarminus Frat. eum non agnoscit. Ha, Monache assentator, G secta Hesustarum peccatrix, aggrauata iniquitate, semen malignum, ait Isaias cap. 1. Hactenus Bøuoxbæs Danæus.

557

Nec quidquam aliud supererat, quàm vt B contumelias luas exornaret citatione llaiz, quafivatem hunc criminationum fuarum fuffragatorem, imò Auctorem haberet. Etiam VVitackerus, vel, fi mauis, VVitackerianus Baccalaureus, scurriliter prorsus & Lucianeo ritu scurratur de his clauibus. Audi partem leuitatis Caluinisticz, ne dicam, mimicz. Manent claues in manibus Chrifts. Ita Chriftus Papa perfonam gerit : Sed Papa fe Chrifti perfonam gerere ait. Sic ifta in circulum commeant. Petrus, Chrifto : Petro Papa : Papa Chriftw: Cbrifto Papa fuccedit. Sed quomodo funt in manibus Chrifti ? Num bu viitur Chriftus, an non? Si viitur , id non minus benè faciet, quàm, Papa; & fic nibil opus evit Papa,&c. Si Chriftus non vtitur illis clauibus . ergo funt in Christi manibus otiosa, & verendum, ne rubiginu aliquid contrabant, & c. Infulfum lefuit a commentum fuit, Chriftum scilicet à Papa moriente claues suscipere, eafque, ve depositum quoddam seruare , donec Rome in Conclaui Cardinales de nouo Papa confenserint. Igitur ad nouum Papam, quomodo claues deferuntur? Dantur illi, inquit, à Chrifto.Quomodo? Qui Chriftum vidit vnquam claues Papa dantem?&c. Si tradit, fubinde tradit nouo Pontifici , nifi dicemus tum Chriftum Gregorio XIII. claues tradidiffe , quando eas Petro tradi dit.&c. Hzc & fimilia si histrio effunderet, exploderentur. Nunc à Regio professore profe-Aa, tantùm non adorantur à Caluiniftis.

Nec multò modestior est Sutliuius; qui clamitat, Christum non dedisse Ecclesse, quod ipse ab eadem repetiturus esset ; vt hic misere delirans Iebusita semniat. Vbi dixit Bellarminus, Ecclesse aliquid à Christo datum, quod ab illa repetiturus esset imò ne à Pontifice quidem claues vnquam repetit ; sed cum lege communi & necessitate in Pontifice manere nequeant, quando moritur; ait Bellarminus, eas manere in manibus Christi; postea, electo nouo Pontifice, neque adferri ab eo claues, neque illi dari ab Ecclessa, fed à Christo, non noua traditione, fed antiqua institutione.

Vociferatur Sutliuius, Cbriftum in Petri perfona Apostolis potestatem dedisse, qua non modò in viuentibus Pontificibus Romanis, sed etiam illis sublatis semper exerciri posit à Cbristi Ecclesia: Pontifices nibil babere à

Cbrifto, nec à Petto, sed quidquid babent, boc à Cardinalibus sarissime mercari. & turpissime postea vendere,&c. Quæ ex mimorú & fannionum Topicis à Sutliuio petita funt : ad quæ meritò etiam remittuntur.

Iunius vix aliud crepat, prætet illa sua sole nia: Inconsequens. Antecedens falsum:propositio aquiuoca, Acquinocatione fallit. Acquinoce. Falfum. Negatur diftinctio:Falfa diftinctio Fallit figurâ dictionin & homonymia. Inconfequens à parte ad totum affirmatiue. Hæc & fimilia tela spargit Iunius forti dextera in Bellarminum, quorum penetrabili efficacitati, quis murus, licet aheneus, non cedatiprzsettim si intermisceantur conuicia: ex quorum numero est illudin S. Leonem toto Catholico mundo decantatissimum & celebratissimum Pontificem; Leo expandens suas fimbrias & phylatteria ambitiosius fuiffein fimilitudine bonorie, ait quandam discretionem potestatu;no ergo fuit im Surapla feu potestatu aqualitas. Quid plura? Consulatur Decretum& Decretales,nunqua id Pontifices Romani dabunt ipfis aut inter (e, aut apud alios effe potestate pares. Et cur non, fi præcise spectemus Episcopos, secundum rationem communem Episcopatus/Quemadmodum omnes eiusdem Reipublicz ciues, præcise, quà tales, pares inter se funt honore, consortio, & potestate; & tamen cum hac paritate copulatur imparitas ex aliis respectibus, & ex dissimilitudine officiorú nata. Plus enim potestatis habet conful aut prztor in Republica, longeq; dignior & maior censetur, quàm alius ex simplicium ciuium cœtu.

Dicta nonnulla S. Cypriani, pro primatu S. Petri & Ecclesiz Romanz, quz Bellarminus citar, vt foli Petro claues traditas fuisse probet, deprauat Iunius, vt audacissime, ita & infulsisime contra expressum textum & sensum S.Cypriani. Vice omnium hic vnicu specime exhibebo. Lib. 4. Epift. 8. ad Cornelium vocat B. Cyprianus cathedram Petri, Catholice Ecclefie matricem & radicem. Vbi Iunius:Matricem. & radicem vocat Cyprianus germanam (vt ita dicamus) Catholica Ecclefia ftirpem in priuata quag Ecclefia, adnata sues quád. fiue frutications bareticarum, aut schismaticarum oppositam. Tu enim, exemplicausa, Roma Orthodoxi Cornelium Epi-(copum, Nouatiani Fortunatum inflituerant contra Cornelium. Itaque Ecclesia orthodoxa loci dicebatur matrix, seuradix; schismatica verd auegouds, i aeee-Chásnµa fruticatio adnata. Sic ortbodoxa Romana Ecclefiamatrix non aliarum Ecclefiarum refpettu, fed fibifmatice, illius Nonatiane, que Rome erat, dicebatur.

Hactenus Iunius; quæ omnia nil aliud funt, quàm offuciz & nebulæ; quibus lucis ifle ofor, veritatis lucem exftinguere nititur; non enim ait S. Cyprianus, Ecclefiam Romanam effematricem, & radicem fui ipfius; fed, eam effe marricem & radicem Catholica Ecclefia; totius nimirum & vbiq; terrarum diffus.Nihil enim matrix aut radix appellatur comparatione fui ipfius, fed refpectu alterius, quod inde procedit & exfurgit. Cum ergo fanctus Cyprianus Ecclefiam nominet

WAITS-

5.58

## Defensio Cap. 12. Lib. I.

matricem & radicem, & infuper diferte explicet; cu- A & reguntur. Hæc omnia, cum annotatiunculaius rei matrix & radix fuerit, nimirum Catholicz Ecclefiz, infignis profectò impudentiz argumétum est, mentem S. Cypriani ad id detorquere, cuius S. Cypriano nunquam in menté venit. Quàm absurdum, dicere; Romaná Ecclesiam dicimatricem respectu schismatica Nouatiana, qua tunc Romzerat/ Peperitne Romana Ecclesia febifmaticam illam, ceu mater filiam, vt respectu eius dici possit matrix ? Cedo, num dicit S. Cyprianus, Romana Ecclefiam effe matricem, fcbifmaticz Nouatianz / An non expresse dicity effe matricem Catbolice Ecclefie? Et tamen audet Caluinianus iste Przdicans, non folum hunc S. Cypriani locum peruerfisime peruertere, fed & fimiles, à Bellarmino ex Epiftola ad Iubaianum pro-B latos; quos mentitur Caluinifta de quauis Ecclefia particulari orthodoxa dici posse. Quo nihil à Cypriani seusu alienius, vt intelliget quisquis vel ipfam Epistolam S. Cypriani, vel restimonia inde à Bellarmino exferipta, perpenderit.

Pari artificio peruertit Iunius clarifsimum illum locum ex Epift. 55. B. Cypriani. vbi contra Hæreticos.Poff ifta adbuc infuper Pfeudoepifcopo fibi ab Hareticu conftituto, nauigate audent & ad Petri Cathedram, atque ad Ecclefiam principalem, unde unitas (acerdosalie exorta est , à schifmaticie & profanie literat ferre, nes cogizare, cos effe Romanos, quorum fidos, Apoftolo pradicante , landata est , ad quos períodia babere non paífit acceffum: tan quam fi diceret, inquit lunius, ip/u Ron mana Ecclefia ferme auttor fuit ifine connentionic inter C omnes Ecclefias .vt rixa amouerentur : O nuns cam litern ; & fermone appellare audent, ve labefattent per cam , fi pote, fanctum boc vnionis, & connentionale institutum ordinie & pacie publice caufa, inter omnes iam olim recepsum. Hic verd noum interpres, vnitatem facerdotalem. exponit vnitatem facerdotu , cui omnes fubfint : quod Cy-Priano und' bras in mentem venerat.

Quảm cœca eft hærefis, quàm incogitans & præceps. Conatur tenebras offundere clarifsimo S. Cypriani testimonio; & tamen hoc tam imperite præstat, vtquidquid fumi sparsum est; id Cypriani locum ne attingat quidem. Nam primò vocat S.Cyprianus Ecclesiam Romanam, Petri Cathedram. II. Eccle/iam principatem. Cur nifi,quia Romanus Pontifex czterorum caput eft D & princeps/III. Palam teltatur;perfidiam ad hanc Ecclesiam non habere accessum; hoc est, fidem eius nec defecisse, nec deficere poste. IV. Hine ortam elle vnitatem facerdotalem. Hoceft, propter communionem cum hac principali Ecclefia, omnes sacerdotes, hocest, omnes Episcopos & ministros Ecclesiz censeri vnum; atque adeo dulci vnitatis & concordiz vinculo colligari : nam res participatione vaius, vnum fiunt, vt docent Philosophi. Si sacerdotalis vnitas ab hoc vno capite nascitur, ergo & vnitas gregis, hocest, Ecclesiz; quia cum quo pastores particulares vniuntur, cam eodem vniuntur etiá greges particulares, qui à pastoribus illis pascuntur

rum fuarum præstigiis Iunius obtenebrare vellet; minime affecutus eft, quod voluit:Sed ea effutiuit, quibus à proposito nihil alienius fingi potuisset: nam sive conventum fuerit inter Romanum Pontificem, & Epilcopos Africanos, vt caussa decideretur, vbi crimen admissum erat; fiue non; de hoc enim alibi dispicietur; integra & intacta menent primatus elogia, quæ S. Cyprianus sopora voce, in Romanam Ecclesiam confert.

Mentiturautem Iunius, quando dicit; Bellarminum, per vnitatem facerdotalem, intelligere vnicatem facerdotic, cui emnes fubfint, quod Cypriane und' orug in mentem veuerat, inquit Iunius. Quid mirum?Quia mendacium hoc nondum in capite tuo fabricaueras: nam Bellaminus aperte per vnitatem facerdotalem, intelligit vnitatem, qua Ministri Ecclesiæ inter se deuinsti sunt;&hanc dicit à Petri cathedra, & ab Ecclesia principali exortá effe.

Inter cateras obiectiones, quas fectarij producunt, vt probent soli Petro non esse datas claues, proferunt etiam illud Christi ad Apostolos Marth. 18. Quacunque alligaueritis super terram,&c. Ex quo colligi viderur, omnes Apostolos zquafiter claues regni calorum accepiffe. Respondet Bellarminus, varias effe huius loci expositiones, aliter enim exponere Origené, aliter Theophy lactum, aliter Caistanum, corum tamé interpreationes minus propèad veritatem accedere.

Vociferatur Sutlivius, Bellarminum sativ andacter pro imperie suo tebusitico, horum explanationes relicere : nec tamen aliquid melius adferre. Vbique sedulam dat operam Sutlivius, vt planum nobis faciat, Bezam non fuisse mentitum, quan do cipetulantu calumniatoru & conuciatoru teftimoniam dedit. Teftimonium hoc verifsimum eft; & vt verissimum omnibus appareat, ipse Sutli uius impigrè elaborat. Qualo, mostra vel vnicu verbulum, in referendis horum Autorum fententiis à Bellarmino adhibitum, quod audacia oleat, vel animum irreuerentem & infrunitum erga scriptores illos indicet?Vix risum cohibere queo, cum Caluinistas in medium prodire cospicor, vthonorem sanctorum patrum & Ecclefiasticorum scriptorum sartum tectum prestent, cum nihil impudentius & petulantius aduerfus fanctos patres Caluinistico spiritu excogitari qu**cat.** 

Ait Bellarminus loco illo Ioan. 20; Auipite Spiritum fandum , quorum remiferitis peccata, 8:c. non dariomnem potestatem clauium, sed tantum potestatem ordinis ad remittéda peccata, & hoc certum effe. Oggannit Sutlivius. Vnde boe feit?Facilis respósio. Ex iplo sacro cótextu hoc scit:quia potestas eo loco concessa, determinatur expressè ad peccata. Obiicit. Liset poteffas illa determineter ad pescasa, erit tamen amplißima, cum non folùm pænitentia, sed etiam leges & cefura circa peccata versentur.

Amplif-

:559

Defensio (ap. 12. Lib.1.

cuius finibus ipse Dominus hanc potestatem circumscripsit, nempe in genete temittendi vel retinendipeccata; non autem in genere legum & cenfurarum, & czterz Iurifdictionis Ecclefiaflicz : nam remittere peccata non est ferre leges; nec retinere peccata est excommunicationis vel alterius cenfuræ pæna aliquem afficeres fed eft præcise per Sacramenta pænitentiæ & baptifmi à peccatis liberate, vel peccatorem, in eo flatu, in quo versatur, relinquere.

561

Inftat Caluinifta : Chriftus mifit difcipulos , ficut ipfe à Patre suo missus fuerat ; ve Isan, 20. scriptum est; sed Chriftm à Patre miffu est poteflate amplisima praditus, ergo. cre. Respondeo, si Sutlinius hoc argumentum nimis vrgere velit, tum eum non modò omnes Apostolos & Ministros Ecclesiz inter se omnino pares effecturum; fed & pares Chrifto, Si hocabsurditate non vacat, dicendum erit, illud ficut; vtalibi, ita&hic non fignificare omnimodam similitudinem, sed aliqualem proportionem in hoc nimirum litam, quòd licut Chriftus à cœlesti suo Patre legitime, ad salutem hominum procurandam miffus ek fic & fuos Apoftolos legitime mittat ad falutem hominum pro curandam; cuius procurandæduo modi exprimuntur & concedutur apud S.Ioannem, nempe remissio & retentio peccatorum; nam & hzc nil aliud spectat nisi vtilitatem ver elus, cui peccata retinentur, vel aliorum quibus feueritatis exempla multum emolumenti adferre folent: tametfi C recte dicit Bellarminus verbis illis : Sicut mifit me Pater, drc. Apostolis etiam iurificitionis clauem effe datam, vt iam videbimus.

Ait Bellarminus Matth. 18. nullam effe Apostolis datam potestatem, sed tantùm promissam; datam autem post Refurrectionem : Ioannis 20. cum Dominus 3d Apostolos dixit: Pax vebi, ficut mifit me Pater, Gr. his enim verbis eis poteftaten: seu clauem Iurisdictionis attribuisse, & fecisse cos quafi legatos, & nomine fuo gubernatores Ecclefiz: fequentibus autem verbis : Accipite Spi ritum sanctum, quorum remiseritu peccaea, & c. dedisse Apostolis potestatem ordinis,&c. In vltimacœ na factos facerdotes;post refurrectionem, etiam Episcopos. Hzc&id genus alia Sutliuio bilem concitarunt, nec tamen, preser calumnias, quid quam contrà adfert. Vitio item vertit Sutliuius Bellarmino, quod dicit ligare effe maius, quàm præcise retinere peccata; quodque preter claues Ordinis & Iurifdictionis, nullas alias agnofeat. Subiungit postes Calumniator: Que omnia funt aded neua, & vereribu Patribu inandira, ve nullum pro fe teftem ex illo numero citare poßit: adedque abfurda.vt fi aliqued borum nouorum dogmatum negauerie, non babeat aduerfarine què progrediatur. Inania verba audis, & nihil przterea, quam inanilogiam mox reponit,cum quzrit;quie dizerit Bellarmino;Matth. 18. Apostolu nil effeconceffum, sed tantummede promisfum.Rationes ex ipfis facris litteris, defumptz,&

Amplifsima erit, fed vno duntaxat in genere, A circumftantiz non paucz Bellarmino dixerunt, nihil Matt. 18. datum Apostolis, sed tantummodo promissum, Curnon refellisti?nisi forte conuiciari, sit refutare.

56Ż

Quid enim aliud funt hæctua, nifi conuicia & mendacia ? Que à Bellarmino adferuntur pro confirmatione fue fententie, figmente funt bominum fomnientium potim. quèm folide demonstrationes Theologice difputantium, neg, enim verifimile est cos, qui ad Apoftolatum vocati funt , alia opus babuiffe ordinatione; aut fummos Apoftolos , prater officium Apoftolatus, fuscepiffe munu Epifcopatus, quod Apoftolatu minus est. Quocunque te vertas, Apostoli ante vitimam cœnam non fuêre facerdotes, vbi enim vnquam facræliterævel obfcurifsime infinuant, Apoftolos corporis & sanguinis Christi conficiendi potesta-R tem accepiffe antequam Eucharistia institueretur?Quocit ca non poruerunt effe facerdotes, licetiam effent Apofioli: finon facerdotes, ergo nec Episcopi, cumordo Episcopatus necessario ordinem sacerdotij præsupponat. Et quamuis Apostolatus, qualis maxime fuit post Resutreaionem, Apostolis iam in Sacerdotes & Episcopos confectatis simpliciter maior & excellétior lit ob multas prerogatiuas, quàm limplex Sacerdotium, vel Episcopatus;ante tamen nouisimam cœnam & refurrectionem maior & excellentiornon erat, nifi fecundum quid, quatenus schiert ille discipuli, qui Apostolorum nomen tulerant, Christo ceteris familiarius inherebant; ab coque immediate potestatem pradicandi, infirmos curandi, mortuos excitandi, & Damones expellendi acceperant. Neque vnquam legimus, Apoftolisanterefurrectionem datam poteflatem clattium remittendi vel retinendi peccata, que potestas in illos quadrare nequibat, quando necdum facerdotes erant.

Nonum est.inquit Sutliuius, claues quas Chriftus coniunxit, parare. Quis feparat? Certe non Bellarminus: cui religio effet, separare, quas Christus coniunxisset. Si autem separat, quas Christus non coniunxit, nihil piaculi admittit: fed piaculo veftro, quiomnia in vnum conflare fludetis, refistit,& quidem iure optimo.

Ab/urdum eft, inquit Sutliuius, exiftimare, Petrum, confestui ordinarium pastorem , per verba illa , pafce oues meas ; & non reliquos Apoftolos per illa verba, predicate Eusnigeliumschm non alia ratione pafcantur ones Christi, quam per predicationem Euangelij. Non alia ratione pasci oues, quam praditatione verbi Dei, fallum elt. Multz enith funt aliz pafcendi rationes, inter quas Sacramentorum administratio. Petrum vocat Bellarminus præfectum & paftorem ordinarium, quia ei in plenitudine clauium, hoc eft, potestatis, successium eft,& succedetur víque ad finem mundi. Reliquos Apostolos nominat legatos, & quafi extraordinarios Pastores, quia potestatis illius, qua post Petrum, plenam acceperant, nullum successorem, reliquerunt: nam quod Sutlinius ista mer as offucias &

nugai.

## Defensio Cap. 12. Lib.1.

nuga, appellitat; id condonandum elt ei, quem A us: hoc abjurde fingi. Sed Caluinistam absurde men-Caluinistarum Antesignanus Beza petulantem conuiciatorem & calumniatorem indigitat: Caluinista, Caluinistam. Quid ni credamus, Bezam à vero in nominis huius impositione non aberrasse?

563

Quod infuper dicit, Paulum fine ylla ordinatione potestatem celebrandi cænam, & vsum clausum, & pastoru officium adeptum effe;affentirer,nifi obstaret c.13. Acuum, vbi describitur, quando & quibus ceremoniis S. Paulus ad Episcopalis honoris culmé, ita Spiritu sancto iubente, euceus fuerit.

Valde pugnat, inquit Sutliuius, Apostolos accepisse à Christo iurisdictionem, & tamen à Petro pendere, & ab ipfo claues accepiffe. Non divit B'ellarminus, alios Apostolos accepisse claues à S. Petro; sed accepisse trum. Cur Bellarmini sensum & sententiam peruertis?Mentitur Caluinifta,Patrum iudicio,non distingui ligare & reinere peccata. Stipitis potius quam Patris aut Doctoris honefta appellatione dignus fuerit, qui inter hæc duo nullam differentiam cernere queat, cum vt rectè dicit Bellarminus, (quod&exipla vocabulorum notione liquet)retinere peccata, sit peccatore in statu peccati relinquere; ligare autem, nouum præterea vinculum addere.

De sententiis S. Cypriani pro primatu D. Petri iam sztis dictum est : neque Sutliuius, przter nouas calumnias, deprauationes & pleudologias, quidquam adfert.

Ex Hilarij sententia omnes Apostoli claues C funt adepti; sed plenitudiné & independentiam clauium, folus Petrus. In testimonio S. Hierony mi acculat Sutliuius Bellarminum mendacij ; at non fine mendacio; nam lib.1. contra Iouinianti, vbi dixerat ex æquo fuper omnes Apoftolos edificatam fuisse Ecclesiam, secundum generalem nimirum fundamentirationem; mox adiungit; vnum tamen ex omnibus constitutum fuisse reliquorum caput." An capiti non subisciantur membra cætera? Sed en rem admirandam. Qui fupra tam incenfo animo pro Origene, Theophylacto & Caietano contra Bellarminum stete rat, vt eorum honorem defensam daret; is nunc, quantus lanctorum Patrum cultor fit, euidenter demonstrat;vociferans, de Leone Magno Pontifice D non multum laborandum effe, quid ille pro prarogaeiua Petricomminiscatur : solere enim illum de Petrologuentem, omnia vberius dicere, vt suffragetur fibripsi. Hic videlicet honor est, quem isti habent S. Patribus: Vbivel minimum eorum caufe aduerfari videntur, maledicis libere configuntur.

Responsiones & explicationes, quasenodandis difficilioribus quibuídá S. Auguítini dictis, Bellarminus erudite adhibet; iste miserrime diflorquet & lacerat, & omnia conuiciis ac mendaciis turbat, implicat, & obscurat : Ait Bellarminus: Petrum ex sententia S. Augustini, quando claues Ecclesiz accepit, gessisse figuram Ecclesiz non parabolicè, sed historicè. Occlamat Sutliuitiri liquet ex illis, quæ Bellarminus initio huius capitis de vtroq; repræfentandi modo difputat; & nos fuprà itidem pro Bellarmino: & ipfe Sutliuius initio dixit; parum referre, fiue hiftorice, fiue parabolice Petrus figuram Ecclefiz gessiffe dicatur, sed apud illum forte parum interest; at non apud nos.

Occinit: Petrus non potuit effe tota Ecclefia, ergo ipfe non potuit totam Ecclefiam historice representare. Argurissime. Qualidicat: Isaac filius Abrahz non potuit esse totum nouum Testamentum, hoc est, totusille populus, qui sub nouo Testamento victurus erat; & Ismaël non potuit esse torum Testamétum vetus, hoc est, totus ille populus, qui sub a Christo, tametsi cum quada subiectione ad Pe- B'veteri Testamento degit, ergo nec ille potuit esse figura noui Testamenti, nec iste antiqui. Rex non potest este tota illa multitudo, quæ est in regno;ergo Rex non potest este typus regni, atque adeo neque regnum repræsentare. Acutè.

> Acutius eft, quod sequitur, Si Petrus vere, id est, historice,erat figura Ecclesiastum non accepit claues nomine fuo, id est, pro fe, fed alieno, boc est, pro aliu. De hac stultitia iam.dixi supra.Similis est huic. Si Abraham pater Israëlitarum credentium, fuit figura Christi; verionnium fidelium Patris, sique, vt typus Christi, filium Isaac accepitstum eum non accepit historice pro se, sed pro aliis, seu pro Christo; quia typus nihil pro se accipere potest. An verò verè & historicè, Abraham, figura Chrifti, pro se non accepit filium?

> Obiicit Sutliuius contra id, quod vlterius ex fententia D. Augustini Bellarminus disputat : *si* Petrus it a fuit figura vit a actiua , cùm audiuit , lequere me, &, cùm accepit claues Ecclefia; vt Ioannes recumbens (upra pectus Domini erat figura Ecclefia triumphansis; O quado dictum est, fic eum volo manere, vt Augustinus dicit, & hic valde affentitur: tum Petrus parabolice erit figura Ecclefia militantic, vt Ioannes triumphantic, quod ipfe antea negauit : & Petrus non erit biftorice figura Ecclefie militantis; quia Ioannes verè, aut biftoricè non erat Eccclefia triumphans. Nec obstat, quod verè Ioannes in pectus Domini in perfona fua recubuit: nam redditio fimilitudinis non est in subatione, ve vult Bellarminus, (ed in fimilitudine Ioannis ad Petrum, quatenus Ioannes erae figura Ecclefie triumphantu, vt Petrus militantu.

Quis credat Sutliuium fuisse sobrium, quando hæc tam inepta, & malè cohærentia in chartas exfpuit? Ad quævt directe respondeam, nego sequelam. Si qua est. Confirmationem aio potius esse stultitiam, quàm probatione. Quid enim ftolidius? Ioannes vere & hiftorice non fuit Ecclefia triumphans:ergo verè& hiftoricè non fuit typus Ecclefia triumphantu, vt vult Augustinus. Perinde ac si dicas:Melchifedech, Moyfes, Aaron, Dauid, cateri, uon fuêre verè & historice Christus; ergo non fuere typus Christi. An requiritur, vt id, quod vere& historice est typus alterius; sit vere & hiftorice illud, cuius eft typus? An non reipfa di= ffinguuntur typus, & typo reprzsentatum? Iam

Digitized by Google

## Defensio Cap. 13. Lib. l.

verò, quàm fatua funt illa: redditio fimilitudini non A eff in cubatione; fed in fimilitudine Ioanni ad Petrum. Similitudo in hoc confikit; ficut Ioannes fuper pectus Domini recumbens fuit typus Ecclefiæ triumphantis: fic Petrus claues accipiens, fuit typus Ecclefiæ militantisi fed Ioannes verè & hiftoricè fuit typus Ecclefiæ triumphantis; ergo & Petrus verè & hiftoricè fuit typus Ecclefiæ militantis.

565

Ait Calninista: Augustinum concedere Petro inter Christi discipulos primatum & Apostolatus principatum: non tamen concedere, eum este reliquorum Apostolorum principem, vt moderatorem, & Rectorem & Pastorem ordinarium. At quid aliud est, primatum tenere; quàm primatem esse? Et quid aliud, primatum tenere; quàm aliorum Principem, Rectorem, & Gubernatoré B esse An Caluinianus primas Cantuariensis non esse An Caluinianus primas Cantuariensis non esse An Caluinianus primas Cantuariens non indeo, quia primas est? Quid insuper est principatum Apostolatus tenere, quàm Apostolorum principem esse. Et quid esse Apostolorum principem, nisi esse corundem Rectorem & Gubernatorem?

Clamat Sultliuius, falfum effe omnes prafules à Petro habuiffe claues; nam Apoftolos immediate claues à Petro accepiffe.Quid opus hac monitionet An non iplemetBellarminus, Apostolos'diserte excipit? nam quod addit Caluinista, Bellarminum dicere;Petrum accepisse claues, vt toti fanca Ecclefiz, hoceft, vniuersis fidelibus communicarentur, id effrons eft Caluinista mendacium: Apertè enim non semel dicit Bellarminus, Petrum accipiendo claues gessisse figuram Ecclesiz, hoc est, totius cœtus Ecclesiasticorum ministrorum, quibus pro officio cuiulque claues à Petro communicandæ erant : nam quòd præterea addit Bellarminus de illa locutione S. Augustini : Petrum, quando accepit claues, fuiffe figuram totius Ecclefia fancta, id est, omnium iuftorum & viuorum membrorum corporis Chrifti; minime vel ipfe, vel S. Augustinus fignificare vult, omnibus iustis & viuis Ecclesiz membris claues communicari eo modo, quo communicantur Ecclesiæ ministris, sed nemini peccataremitti, quantumuis baptizetur vel reconcilietur, nifi ad eum extendatur charitas Ec- D clesiz, & fiar membrum viuum columbz, ac proinde particeps orationum aliorum lustorum.

Ex his ruit etiam Polylogia VVitackeri, & quidquid teltimoniorum malè intellectorú de Apostolorum zqualitate ex Patribus comportauit ac corrasit, & logodzdalia sua in immensum dilatauit. Ad omnia iam responsum est. Quid opus coccysmis? CAPVT XIII. Quidintelligatur per claues Matthai 16.

VAs statim in exordio fallacias repe-rit fallacissimus Danzus non in hoc capites sed occasione huius capitis in fuo cerebro. Alteram, a petitione principy: alteram, ànon confequente; vnà cum vno mendacio; quod eft; Bellarminum ita hic argumentari:Petro data funt claues, boc est, fumma poseftas; ergo & Romanin Pontificibus, Petri fuccefforibus: non infert hoc loco hanc conclusionem Bellarminus; sed solum disquirit, quid per claues Matth. 16, intelligatur: postea suo tempore & loco, hac, qua de Petro disputata sunt, ad Romanum Pontificem accommodabuntur. Sed est hoc in more Nouatoribus positum, vt cum aliorum, tumBellarmini ordinatisimam disputationem intersecent, misceant, turbent; in quo artificio mirifice excellit Sibrandus, nam & capite fuperiore, cum Bellarminus, nil aliud phare instituisset, quàm Petropre & in fue persona principaliter & immediate datas effe claues; Sibrandus varios fyllogifmos nectere cæpit, in quibus perpetud Monarchiam &principatum inculcavit;quafi Bellarminus eo loci probare instituisset, Petro in & pro fua persona immediate & principaliter datam fuisse Monarchiam totius Ecclefie. Hic scilicet est illorum in nostris resellendis candor, hec sinceritas.

Sutliuius lib.2. cap.4. Battum firenuè agit: & quæ iam fæpius dixerat, iterú reponit. I. Claues, de quibus Matt.16. datas smnibus Apoftolis. II. Quod confirmat ifto mendacio. Hec dicere Origenem. Hieronymam, Hilarium. I I I. Id antea abs fe often fum. Vbi? I V. Iftas claues de quibus Mattb.16. fecundum plenitudinem fuam & amplitudinem non folum Apoftolis. fed & inferioribus pralatu datas effe. V. Hoc affirmare Bafilium. Cbryfoftomum, Hieronymum. V I. Idem docere febolafticos Theologos, & in bis Lembardum.

Ex his mendaciis colligit Sutliuius aliud: nempe, per clauss Matt. 16. non poffeintelligi fummam poteffatem in omnem Ecclefiam, vt docethic Bellarminus, qui fententiam fuam probat primò ex ipla clauium metaphora; qua in fcriptura principatus denotari folet, vt patet Ifaiz 22. de Sobna & Eliacim. Item Ifaiz 9. Apoc. 3.

Respondet Sutliuius: Argumentum à metaphoris, & fimilitudinibus, nifi voi Scripture similitudines illas probant, nibil habere firmitatis. Subsumo ego; sed has metaphoras & similitudines clauium pro principatu & sumna potestate probant facræ Scripturæ, quia illas vsurpant; vt allatis exemplis o= stendit Bellarminus: ergo argumentum à metaphora & similitudine clauium à Bellarmino formatum, solidum est ac firmum.

Ait Sutliuius : Dat Christin Petro claues. Hinc, fi qui colligeret, Christum (e, aut sua omnia Petro dedere, ve selent vitta vrbes, qua tradunt claues, nonne u plane deli-

2 3 V faret?

# Iditio fimilitudinis non

## Defensio Cap. 12. Lib. I.

taret?fimilie etiam est bas clauis metaphora. vtiq; deli |A in illo Chrifti promitio : Et tibs dabo caues regni cararet, fi crederet, Chriftú, vt à Petro deui@ú, Pe tro dediffe claues. Non deliraret aute, si diceret, tradicasesse Petro claues, præcisè vt supreme potestatis infigne, ita vt fimilitudo vtrinq; fit non in tradente, fed in re tradita.

567

Obserua autem inconsideratam huius Caluinillæstultitiam. Non fert, vt Bellarminus pro Ecclesiastice potestatis plenitudine argumentetur ex metaphora clauis, & tamen ipfimet Se-Aarij, exmetaphora clauium, quam Scriptura vlurpat, argument ätur, vt inde lue lynagoge ministris potestatem afferant. Scilicet, quando ipfi à meraphoru argumentationem instituunt, solida prodibunt argumenta; infirma verò, quàm primum nos vel eminus aliquam metaphoram ad B aliquid concludendum affumpferimus.

Respondet secundo Sutliuius; Nusquamin ca ralogo summorum sacerdorum populi Dei, aliqui huiü nominu reperiuntur Pontifices circa ifta faltem tempora. Nihil de eu lojephus, nihil Nicephorus, qui tamen juccef fionem Pontificum Iudeorum diligenter deferibit, fcripfif. fe viderur! Ex verbu verò Scripture colligere licer, eos non fuiffe (ummos Pontifices. Sobnam enim hunc, non Pontifisem , jed thelaurarium , aut fortham fuiffe dicit : eiufdem erram lois eius succefforem Elsachim fuiffe probabile est Varablus Elischim, aula regia exverbis Propheta praficiendum fuiffe put at Eadem occinunt Iunius, Savv brandus: &, poft multa in Pontifices conuicia, VVitackerus. Sed hæcomnia refutauimus iam Tomo 1. lib?1. cap.12. Vbi actum de Auctoritate |C Irbri Iudith. Quo lectorem remitto.

Respondet tertiò Sutliulus:Non fuisse in summo Pontifice veteris Testamenti summam Ecclesia admini fratione. Hoc facilius a Caluinista dicitur, quàn probatur. · ide quæ dicta Tom.t.lib.3.de fumme controuersiarum iudice.

Vr Bellarminus illustriorem reddat locun Ifaiæ 22. de claue domus Dauid ablata a Sobna & tradita Eliachim, filio Helciæ, citat illum e eodem Propheta cap.9 Factus est principarus eiu Juper humerum ein. Oggannit Sutliuius: Non fier hiementionem alicuius clauis. Efto, at alluditur ad morem, quo in traditione potestatis claues hu meris imponi solebant, vt ait Bellarminus, & clare colligitur ex lfaix 22. Et dabo clauem domu D, tur Sibrando hac cauillatio : Claues ab vrbe fefe de-Dauid (uper humerum eius.

Obiicit Sutliuius: Per clauem Dauid intelligi po testatem regiam. At regiam facerdotalem,& spiri talem; que etiam Petro per claues data. Neque Eliacim, filius Helciæ regiam potestatem politi cam per claues accepit Ifai 22 fed lacerdotalem. Clamat Sutlinins: Chriftum longe alia ratione habuif fe claues, qu'àm facerdotes. Quis abnuit? Quid opus probare, de quo nemo ambigit?

Danæus oggerit : Per clanes intelligi poteftatem; fed non fummam, multaque Scripturæloca agglo merat; vbi clauie restrictius vel laxius sumitur. Fumos vendit, quia non quaritur, quomodo clauis alibi accipiatur; fed quomodo Matth. 16. lorum.

Iunius clamat: Per clauem denotari non fummam poteftate; fed minifterialem. Idem occinit Sutliuius. At nihil vetat eandem potestatem dici summam & minsfterialem hocquidem, respectu Christi, cuius Petrus, vt& successor Petri, minister est: illud, respectu reliquorum omnium, qui sunt de Ecclesia, qui omnes huic potestati subduntur, vnde etiam iure optimo, illorum respectu, summa nominatur.

Sibrandus lib.2. cap. 9. lepidifsimas confequentias ex capitis sui officina nobis depromit. 1. Claues Sobne adempte. & Eliacim date Efai 22.fignificant Monarchiam in Beelefia. Ergo & claues Petro data fignificant Monarchiam in Ecclefia. Si formaffet Sibrandus Antecedenshoc modo: Claues solna adempta. & Eliacim data fignificant Ecclefiafticum prin ciparum. Geluculentius fuisset, & ad approbationem concinnius. Sed maneat Antecedens, vt à genitore fuoSibrando conceptum & editum eft; nihil moror : verum eft , non falfum ; vt fomniat Caluinista: & nugz funt, quz de Sobna & Eljacim blaterat, queque exferipfit Sutliuius, dignus tali magistro discipulus, ineptus inepto, rudis rudı;fed de his;vt dixi,fusè actum eft Tomo 1.

II. Claues Christo data fignificant Monarchiam, Reue lat.3. Qui habet clauem Dauid, Ergo & claues Perro data significant Monarchiam. Negat Caluinista con le'quentiam:non enim, inquit, dantur Chrifto & Petro claues eodem modo. Quis eodem modo tradi ait? Christo divinitus datæ sunt independenter ab omni homine;Petro depédenter à Christo.Chri fto, vt Domino; Petro, vt Domini Vicario. Et ta men vterque Monarchiam habet, tam Dominus quàm vicarius: Sicut & Prorex, cui Rex indepen denter à quocunq; alio homine poteflaté dedit Monarchiam habet;& ipfe RexMonarchiam ha bet;sed ille, dependentem à Rege; hic fimpliciter independentem à quocunq; alio fuperiore.

ProbatBellarminus etiam ex communi more per claues fignificari potestatem. Quando enim vrbes deduntur alicui principi, offerunt ei claues in lignum lubicaionis, & ci, qui inftituitur æconomus in domo, claues tradi solent. Hinc nasciditura principi oblata, fignificant fummü imperium. Ergo & claues Petro date fignificant fummum imperium. Refpondet Sibrandus, confequentiam effe falfam: quia vrbs claues offerens. Jubmittit fe eius imperio, cui claues offert Christus verò dans claues Petro, non submittit se eius imperio sed oftendit se effe Dominum eius. Nulla igitur est fimilitudo inter vrbem per clauium mißionem fe Regi dedentem, & Chriftum Petro claues dantem. Imò verò maxima est similitudo in hoc: quod vt principi per claues fumma in vrbem poteftas daturi fic & Petro per claues fumma in omnes potestas data est:licet in hoc sit difsimilitudo, quod princeps, qui claues accipit, in ipfos ctiam dantes accipiat potestatem, non autem Petrus in Christum cla-

568



ùcs.

nes regni cælorum fibi largientem: fed hoc non A Vide & deteftare Diabolicam fycophantandi obstat, quo minus per claues potestas, & aliquádo etiam summa potestas, significetur; non enim necesse est, vtin similibus omnia sint similia. Si Caluinista simile similius desiderat; accipiat Rezem tradentem proregi claues alicuius regni. Hac traditione omnes regni illius incolas proregi fubiicit, excepto feiplo; idem & hîc facum cogita à Christo respectu Petri.

569

Sutliuius oggerit: Vrbes victa nullam babent potefatem se dandi.Bellarminus non loquitur de vrbibus victisifed de vrbibus, que deduntur; fiue dedantur sponte, siue coacte. Nam vrbium simpliciter vi, absq; conditionibus, occupatarum, dominium & potestaté victor, etiam absq; clauium oblatione fibi vendicare potest.Quanqua victos | B quoq; constat crebro victoribus occurrisfe cum clauibus misericordiz obtinendz gratia.

Ait Sutliuius: Ciaitates no femper dedi fummo principi.Quid hocad ré?faciamus dedi fummo principi:quia exempla fingi &refingi posfunt, donec ad propositum quadrent.Addit Caluinista.Principes non existimare se aliquid adeptos ex illa traditione clanium. Mentitur Caluinista, & quotidiane experientiz aduersatur; nam omnes principes quando claues alicuius ciuitatis se obtinuisse vident; Dominos se ciultatis illius factos credunt. Et loquor de cafu, quo seriò, non dicis solummodo & honoris caussa, claues adipiscuntur.

Danzus mentitur, Bellarminű ex hac humana confuctudine fic argumétari : Clauium traditio potestatic concessionem fignificat, ergo suprema & summa. Criminatio hzc eft, non argumentatio. Satis eft Bellarmino, per clauium traditionem fignificari traditionem potestatis:que vtrum summa sit, an infra summam, ex circumstătiis iudicari debet.

Ex œconomi exemplo cudit Sibrandus hanc confequétiam : Claues aconomo data fignificant (ummum imperium.Ergo& clanes Petro data fignificant /ummum imperium. Respondet Caluinista, Antecedens effe falfam. At tuum eft, non Bellarmini: nam Bell**arminus** *aconomi* **exe**mplo, nil aliud efficere inlituit, quàm per traditionem clauium lignificari potestatem traditam, quę vtrum fumma sit, an certis terminis circumscripta, ex circumstantiis diiudicari deber.

Ridiculum est auté, quod obiectat Sutlivius, slaves aconomi, effe materiales;claues Ecclefia, fpiritales: Quid tum ?An ideo inter illas nulla est fignificationis similitudo & proportio, nulla conuenientia?Etiam verbum Dei est spiritale:& semen corporale. Et tamé femen est verbain Dei. Gratia est spiritualiss& aquæ olim ex petra largiter manantes potumque sitienti populo prebentes erant corporales; ergo nulla erat inter has & illam proportio, nulla fimilitudo?

Sibrandus calumniatur : Primum Bellarmini à clauibus petitum argumétum ad hanc formam reduci debere. Aliqua claun fignificat imperin. Aliqua clauis est Petro data. Ergo Papa Romanus est Monarcha.

pruriginem;quaCaluinianus iste, totus quantus quantus, infectus est à vertice vique ad pedum plantas.Huim fylogifmi vanitatem ipfi pueri rident, inquit asyllogisticus Caluinista. Et multo magis vanifsimum fyllogifmi huius fabrum.

Secundò per claues Matth.16. fignificari fummam potestatem, probat Bellarminus ex illo: Quodeung, liganerie, etc. Nam in scripturis ligare dicitur, qui przcipit, & qui punit. De przceptis loquitur Dominus Matth.23. Alligant, inquit, onera grania, & importabilia in humeros hominum, &c. Dc pænis. Matt. 18. Quecung, alligaueritin fuper terra, & c. Hicenim etiam Caluino teste loquitur Domin' de cenfura excommunicationis. Ligat enim Ecclesia cos, quos punit pæna excómunicationis.

Respondet Sutliuius, hoc argumentú nó magis,quam funem ex arena ligare.Qua de caufa,ô calumniator? Quia, vt ligare quanded, fignificatet precipere & punire;non tamen propterea per ligandi poteftatem summa Ecclefia regeda potestas designaretur.nam, multi precipiunt . & puniunt , quibm tamen summa non competit pereftas. Respodeo, Sutliuius animaduertere debebat; Christum Petro dixisse, sine vlla exceptione vel limitatione:Quedcung, ligauerin, etc. Quedcunque folueru, &c. fignificauit ergo fe Petro lummam & absolutam, ligandi & soluendi potestatem concessurú. Nec obstat, quòd etiam Matt. 18.generatim Apostolis dixit:Quacungalligaueritie super terra; quia potestas hic Apostolis pmissa, & Ioan.20. data non cratindependens à Petro, nec ratione successionis ordinaria, vt ia sepius dictú.

Occlamat Sulpitius : Fullum est ligare Matth. 18. idem fignificare, quod punire, & pracipere, aut quod alligare.nam.omnes facerdotes babent poteflatem ligandi, & foluendi; qui tamen no habent potestatem leges condendi, aut puniendi ; neg. poffunt onera grauia fuper bumeros aliorum alligare, licet libenter bocfaciant, & liberos populos ligare milere discupiant. Ita petulans Bezæ calumniator: qui nullam maledicédi occasionem przteruolare finit: nam primò Bellarminus no dicit hoc adæquate ex c. 18. Matth. colligi; sed generatim ait; in scripturis ligare elle pracipere & punire. De præceptis probat ex illo: Matt.23. Alligant onera grania & importabilia, & c.id cft, grauia & intoleranda ferút & edunt præcepta. De pœnis probat ex c.18. Mat. Quecung, alligaueritis; vbi ipfemet Caluinus fatetur de pœna excommunicationis fermonem este. Est auté perquam ridiculum, quod negat ligare & alligare locis citatis idé fignificare: nimirú, vinculum aliquod alicui imponere; nam Matt. 16.& 18. idem omnino eft verbum. zj o sav Shoys Ba אוֹה שָאוֹר אָשָר או אווויסי. etc. לסע בבי לאסידי באו אוֹה שיוֹ ג ג גע Anuira à roiegro, Matt.23. fic habet Grzcus cotextus. Aquoiver 28 corria Bapla. Quid eft Aquadens, nili New vel Show, vincire, ligare, alligare. Vel pueros confulat Sutliuius, vt tandem tam pueriliter calumniari definat.

Quod autem multi funt, qui habent potestatem ligādi & foluendi, non autem puniendi vel

2 3

leges

### Defensio (ap. 13. Lib. I.

folutam, fed certis finibus circum fcriptam, & ad (olam remissionem vel retétionem peccatorum redactam ligandi potestatem. Quanqua quiuis etia confessarius suo modo ligandi, hoc est, pracepta ferédi potestate pollet; Tenetur enim pœnitens salutaribus confessarij monitis moré gerere; & pœná impositá persoluere, ex particulari lege à spiritali patre sibi indica. Liberos populos auide à facerdotibus ligariscriminatio effSutliuiana: Nullus enim vnguá víg; adeo arctis legibus obstrictus fuit in Catholica Ecclesia, quàm arctis obliganturAngli à PseudoepiscopisAnglicanis; vbi velint nolint, sub crimine lase maiestatis obligantur credere & publicè profiteri actueri, regem, & nuper reginam, fupremum Anglicanz Ecclefiz caput & gubernatorem effe. Taceo, alia onera prorfus intelerabilia & impertabilia, quibus isti falsi Doctores subditorum ceruices penitus opprimunt; quod etiam ex conciliabulo Londinenfinon pridem celebrato liquet.

Cupit sibi Sutliuius oftendi, vbi Petro sit exhibitum; quod Matt.16.fuit promissum. Procliuis responsio. Ioan. 21. Pascevues meas. Num acquiefcis? Et vt fcriptu non effet, vbi Chriftus promifsa exsoluisset; nefastamen foret dubitare, cum Deus non fit ceu homo, vt mentiri possit.

Danzus hoc argumento Bellarmini argumétum eneruare tentat: Potestatem ligădi accepit Petru tantum ministerialiter, ergo non summam: quia potestas ministerialu non potest effe summa : Respondeo, con- C sequentiam cum sua probatione meritò censeri inané: quia etiam ministerialis potestas summa eft, fi fit indifcriminatim in omnes fubditos, nemine excepto;licet à maiore quopiá dependeat; eig; subordinetur, quemadmodú potestas Pontificis dependet à Christo, eiq; subordinatur. Na si hæc subordinatio & dependentia impediret, quò minus potestas aliqua nominaretur & censeretur summastum ne ipsa quidé potestas Christi summa effet; quia dependet à Deo eigs subiicitur. Imò nulla esfet summa potestas, cum omnis potestas infra diuinam à diuina dependeat.

Sibrandus coniicit Bellarmini argumentu in hunc fyllogifmum: Que quidlibet ligatur, & feluitur, id est fumma potestas.Sed claui Petri quidlibet ligatur& foluitur. Ergo clauiu Petri est fumma potestas. Respodet Caluinista; Minorem effe fal/am : At certe falsa non eft, nifi falfum fit & illud: Quodcung, ligauerin, & c. Il lud Sibrandus nunquá perfuadebit Sutliuio, vel alteri eiusdé sortis Anglicano Caluiniste. Humanie legibue confitentias adstringi non poffe. Contrarium & verbo & exemplo docent Angli;etiam illi, qui vitimo synedrio Londinensi præsentes fuere.

Post multiplicé argumétorum profluentiam, impudenter mentitur Sibrandus, Bellarmini argumentum ita reconcinnari & reformari debere : Clauibus Ecclefia tantùm peccata ligantur,& foluuntur, eag junt omnibus Apostolis ex aquo data. Ergo Papa est Monarcha in Ecclefia. Quis non videat hunc

leges condendi; non obstat; quia habent no ab- A. Caluinistam omnem pudore prodegisse: & verecundiam in postremis ducere? Cuius rei euidens signum est hæcitidem criminatio, cum ait Bellarm.ex illo c.23. Matt. alligant onera grania, tale argumentum formare. Chriftus reprebendit eos, qui populum bumanis legibus ligant. Ergo Papa bomines bumanin legibus ligare, & ab iifde abfoluere potest.Vel; Quod Chriftus probibet, boc Papa licet. Chriftus probibet, confcientias humanis legibus ligari. Ergo Papa licet confiientias bumanie legibus ligare. Quis huic Sectario vel micam ingenuitatis superesse credat in tam proies Aa & effrenata mentiendi petulantia?

VVitackerus admodum ingeniosè Bellarminum premit. Idem verbum ligandi vsurpauit Christim. Matth. 16.& 18. Ergo Petro, nil amplius, /quam ceterie Apoftolie dedit. Ex hadenus didis fatis elucefcit, B quàm fit arguta hac collectio.

Profert ad extremu Bellarminus ple S. Chryfoft.& S.Greg. Magnű, quorú ille hom.55. exponens promissionéPetro facta, dicit, Petro comissioné vniuer/um orbem terrarū, Ċ ip/um factū paftorem,caputą Ecclefie. Vociferatur Sutliuius, Bellarminü Chryfostomi verba describenté falfi crimine se adstringere;non enim hoc dicere Chryfoftomű, fed, Perrum vnsuerfo orbi prapofitum, & paftorem Ecclefia futura confiunin. Quid, obsecro, hzc verba differunt à Bellarmini verbis, fi fenfum fpectes? Neg; enim Bellarminus verba Chryfostomi, sed sentétiam reddere voluit. An no ea in homilia fapius nominat S.Chryfostomus Petrum es, verticem feu coryphanm & caput Apoftolorum, & Ecclefia paftorem; Ecclefiz, inquam, non huius vel illius; fed indeterminate; totius ergo: neque enim huius potius, quàm illius Ecclesiz pastorem constituit, qui nullam prorfus Ecclefiam speciatim expressit.

Ait Sutliuius : Teftimonium Chryfoftomi à propofita quastione alienă esse; hic enim agi de fignificatione clauium, de quibus ne gry quidé Chryfostomus. Itáne verò! Negry quide Chryfoftomus de fignificatione clauium? An non dicit; Petrum verbis illis: Tibi dabe claues, &c. defignatum pastorem & caput EcclefiziAn paftore & caput Ecclefie constitui, non est idem, quod claues regni cœlorum omnia soluendi & ligandi, hoc est, summam potestatem Ecclesiz gubernande & administrande accipere? An nihil facit ad indagationem, quid per claues fignificetur; quod præterea ait Chryfostomus, perclaues Petro promiss, denotari magnam potestatem. & doni magnitudinem ineffabilem? Quz eft hzc ineffabilu magnitude doni, nifi fuprema Ecclesiastici regiminis potestas, quam accepit Petrus?qui firmitate sua immobilie adamantie naturä superet, terrarum orbe reluctante, vt inquit S.Chrylostomus;qui du ibi dicit: Petrum à Chrifte vninerse orbifuiffe prapofitum; an non indicat, per claues illas plenitudinem Ecclefiasticz potestatis designaris

Addit Sutliuius : Chry/oftomum nibil tribuere Petro, quod non itidem Aliorum Apostolorum sit commune. Mentitur Caluinista. Nam Petrum vocat in hac homilia Chryfoltomus os, caput, verticem feu corr-

pbaum.

Digitized by Google



# Defensio (ap. 12. Lib. I.

ybaum Apostolorum.Num simile quid de vilo a- 🗛 lio Apoftolo pronunciat i Num quis alius ex Apostolorum cœtu est os, vertex.corphans seu antesignanus & caput aliorum Apostolorum?

573

Similia propemodum cauillatur Sibrandus circa hoc S. Chryfoftomi teftimonium, cuius tauillationes, ex scripfit, vt folet, Sutliui': nifi quod Sibrandus consecutiunculam nectit: Petre vniusrfus orbis est commiffus, ergo claues fignificant Monarchiam; adde, cauillationum vitandarum gratia; claues Petro Matth. 16. promiffe. Quo addito, ruet, quidquid hic Sibrandus fatuatur.

S. Gregorius dicit; Petro totius Ecclefiz curam fuisse commissam. Occurrit Sutliuius: Nibil boc ad claues. Imò, velis, nolis; quia S. Gregorius dicit, illis verbis : Tibidabo claues regni calorum ; Pe- | B tro totius Ecclefie curam fuisse commissam Manifeste ergo indicat S. Gregorius, iudicio suo, claues Matth. 16. nil aliud fignificare, quàm fupremam Petri in vniuersa Ecclesia potestatem; ideo etiam eundem Petrum, omnium Apostolorum principé eodem loco nominat. Quocirca mentiturSutliuius, quando dicit, nibil Petro tribui à Gregorio, quod non itsdem reliquorum Apostolorum sit sommune. Cui, oblecro, Apostolo, præter Petrum, competit.vt fit omniumApoftolorű Princeps?

Sibrandus denuo consequetiam architectatur.Petro totim Ecclefia cura commissa est;ergo claues Monarchiam fignificant. Respondet iple Savvbrandus: Nullam partem consequentie effein Antecedence. Cuius vitio,nifituo?Nam fi confequentiam formaffes, |C prout oportebat, in hunc videlicet modum: Erge clanes Matt.16. Petro promiffa , Monarchiam fignificant; iam pars aliqua consequétis esset in Antecedéte: atq; adeo cauillatio tua nunguam nata fuisset.

Adhibet Sibrandus fecundam folutionem, neque se, neque ingenio suo indignam : nempe; Gregorium in bac caussa non debere audiri , vipote in propria. Item, Gregorium effe fabulatorem. Simili propè inuerecundia vritur Danzus: Ista corruptie sam Ec clesie temporibus à Patribus prolata fuisse, & cum male toen Matth. 18. intelligeretur , quare perperam illa à patribu diei. Ergone iam tempore D. Chryfoftomi & S. Gregorij Ecclesiz status corruptus erat; & locus ille Matth. 18. vel potius 16. malè intellige-S.Gregorio Caluinianum lumen non æquè feliciter, ac Danzo illuxisse; qui mentitur, Bellarminum fic argumentari. Hot dixit Gregorius Magnus : erge eft fidei articulus, irrefragabiliter admittendus. Non eft hæcBellarmini argumétatio, sed Danzi fictio. Nos fic argumétaremur, si argumentari liberet. GregoriusMagnus & ante illumChryfostomus; vterq; & eruditione & fanctitate clarifsimus: dicuntsPetro, ytApostolorum capiti & principi, totiusEcclesie cură fuisse commissamise per claues Petro promissa denotari summant Ecclesiz gubernandz potestatem;Danzus,Sutliuius,Sibrādus, & cæteri Nouatores nuperi & indocti id negant:illis ergo potius, quã his habenda eft fides,

574 Postquam Sibrandus de Petri clauibus strenuè delirauerat.omnino mihi perfuaferam,delirationum fore finem. Deceptus fum. Iam enim víque ad finem libri fui secundi de integro delirare & cap.10.verbolisime probare incipit ilaues non effe Monarchiam, fic loquitur cauillator, hoc eft, per claues non defignari fupremam Ecclefiaflici regiminis potestatem Petro traditam. Nec quidquam adfert, præter istos coccysmos; elaner omnibus Apoftolin effe conceffus : omnes Apoftolos equaliter claues accepiffe. Hoc fcripturam, boc Patres, boc Ecclefraffica monumenta testari. Capite vitimo longisimos exorditur Sibrandus logos, de hac quastione, quid claues Ecclefiz fignificent. Vbi Caluiniano spiritu instinctus, otiosisime de satisfactione Christiper fidem apprebendenda, deque modo quo Christus, & quo Minister peccata remittindeclamitat; Et post infanam vociferationem infilit in Bellarminum, qué contradictionis arguit. Qua de caussa? Quis capite pracedente disputans cotra Caietanum dixit; tum demum calum bominibus aperiri, cum foluuntur à peccatu. Ex quo colligit Sibrandus, etiam, ex sententia Bellarmini, non latius quid effe ; ligare & foluere, quàm remittere & re-Tinere peccata: Et tamen capite decimo tertio agens contra Caluinum becinficiatur. En infolubilem antilogiz nodum. Quem quis soluet, si non Sibrandus bipenni sua suppetiatum accurrat? Omniú enim comodissime dissoluctur hic fanaticus & phantafluus nodus ab eo, qui eum nexuit, hocest, ab ipfo Sibrando : At quia fortè nolet phasma suum demoliti, demoliamur nos illud: Et quidem folacius in lucem extractione, quod fiet fi formâ Dialecticâ, Sibrando tantopere amatâ, amiciatur in bunc modum. Bellarminw scribit tum demum bominibus calum aperiri, quando folnuntar à peccatu ; Contradicit igitur fibi, quando postea dicit ; aliquid amplins effe ligare & foluero, quàm remittere & retinero percata. Quis tam cœcus est, qui non videat has duas propositiones sibi contradictorie opponi: Calum bominibus tunc aperitur, quando à peccatis solunntur : Et 3 ligare & soluere amplius quid est , quàm remittere & retinere peccata ? Ego hactenus perfuafus eramad contradictionem nevessariò requiri, ve altera propolitio sit negatina; negetq; directe batur? Quàm dolendum eft; S. Chryfoftomo & Dfid, quod altera affirmauit; nunc experior, etiam ex duabus affirmatiuis en unciationibus in fchola Sibrandica contradictionem procudi, nouo videlicet & antehac inulitato artificio. Non mirum. Indies redditut mundus ingeniofior & artificiofior; & Sibrandus mendacior, vr cum ait Bellarminum; oppugnando sententiam Caluini de clauibus, oppugnmenon Caluinum, fed Augustinum, Hilarium, & ipfum Chriftum : hoc dictum fi nomine genuino sit afficiendum; effrons mendacium appellabitur; vt & hoc, quod Caluinista dicit, negure Bellarminum, Petro Matth. 16 claues fuifsepromiffas; non inficiatur hoc, vt fingit ifte figulus; fed hoc coniundum negat: Claues Feire effe promiss Matth 16. & datas Ioan. 20. hoc, inquam,

2 4

coniua-

coniunctum negat, non autem folam priorem Al coniun di huius partem: vt perfidè calumniatur Caluinista. quia claues soli Petro Matth.16. promisse, data funt ei 10.21. verbis illis; Pasce oues meas.

Dices ; Bellarminus capite superiore fatetur claues Apoftolis promissa, datas effe Ioan. 20. & 21. Relpondeo,Bellarminum loqui de clauibus qua Matth. 18. vniuersis Apostolis promisse fuerant, & de clauibus, foli Petro promilsis Matth. 16. Illas datas ait Ioan.20. has Ioan.21. Vbi hîc vlla contradictio? Et tamen audacissimus Nouator illustrissimo & eruditissimo Bellarmino his verbis proiectissime inequitare audet. In omnibus fere argumentie vel petit Bellarminue principium, vel adigitur ad principiorum negationem, vel semetip sum contradictorie implicat. Cætera, quæ Sibrandus deblaterat, B nihil aliud funt, quàm yawr > neu , & fabulamenra, qualia ne ab ebrio quidem exspectes.

Non possum tacitus hoc loco præterire, acutissimum VVitackeri acumen, vnum scilicet ex illis; quibus ait, se Pontificiam clanem perdere velle. Si Chriftue Petro Papalem potestatem promisit, tum dedit. Vtique. Et quidem Ioan. 21. cum Petro dixit; Passe oues meas. Quzrit VVitackerus: Nunt solum dedit, an non ? Respondeo, nunc folum, id eft, foli Petro, summam potestate tribuisse. Subdit VVitackerus. Si nanquam, nifi nunc; quando igitur data eft Apostolis potestas summas Respodeo,cæteris Apostolis nuspiam eiusmodi simpliciter potestatem datam effequalis data eft Petro verbis illis: Pajce eues meas. Acceperunt quidem Apoltoli loan.20. potestatem summam ratione minerfalitatin & obietti;at non relpectu independentia & fuccesionia.

Pergit VVitackerus. Si prim dedie Apostoliu summampotestatem, quando illis claues commisit, tum aut omnes facti Papa funt , aut potestas clauium Papalunon eft. VVitackeriana, hoceft, futilis obiectio; & vtroque membro claudicans : Nam binnes non funt facti Pape, quia non acceperunt potestatem respectu etiam independentiæ & successionis simpliciter summam, vt antea dicum; & potestas clauium summa tam quoad independentiam, quàm quoad fuccessionem, verè Papalie est; qua tantum abest, vt plumbeo suo pugione V.Vitackerus euertat, vt ne tangat quidem : nam quòd fubiungit; Confläter à Bellarmino defendi, cateris Apo- D videntur isti haussifie à Donatistis, V Viclephistis, folis summäpoteftate effe concessam; mentitur, fi velit. vt reuera vult Caluinista Bellarminum docere, reliquisApostolis paré quoad omnia cum Petro potestatem concessam esses fummam, ea, vt fic loquar, fummitate; qua potestas Petri summa fuit. Cætera in Sutliuio & aliis iam funt profligata.

XIV. CAPVT Soli Petro dictum effe à (bristo : Pasce oues meas. Joan.21.

ANAEvspoft varia conuicia, Junius item & Sutliuius clamant, nil opus fuisse huius rei probatione, seenim 🕽 non negare, foli Petro dictum effe :

Pasce eues meas; quastionem totam in co versari, num verbie iftie foli Petro Monarchia & vniuerfalie in totam Ecclefiam potestas conceffa fuerit. Verum, vt hoc alterum Bellarminus duobus sequentibus capitibus demonstraret, merito præmisit tractationem huius quæstionis, num ad solu Petrum verba illa pertineant; przfertim, cum non omnes sectarij cum tribus istis Caluinianis consentiant. ita vt libere & diserte fateantur, hæc verba soli Petro fuisse dicta; sed velint, ea etiam ad cæteros Apostolos, seu ad Ecclesiam spectare; quemadmodum & illa Matth. 16. Tibi dabe claues regni calerum, &c. in quorum numero censetur ipse Caluinus, vt docet Bellarminus, vt & VVitackerus, cui fingulare est plurale; Pasce, scilicet, Pascite. Et vt prædicti Caluinistæ non errent in hoc, quòd ad folum Petrum illud; Pafce ones meas; pertinere exiflimant; errant tamen.quando tradunt, & VVitackerus cum illis, hzc verba nullam aliam ob caussam Petro dicta; nisi ve eriplicie negationie probrum trina confessione elueret, profitendo palam suumerga Chriftum amorem. Eft enim hæcvna quidem caussa.cur Christus vna interrogatione fua, & vno ad eam Petri responso contentus non fuerit, sed triplici vti & triplicem responsionem à Petro audire voluerit; fed non est hzc sola & vnica caussa, vt isti contendunt; sed & alia.eaque potisima, vt scilicet Christus promissum Matth. 16. Petro factum exfolueret.

576

Nec sancti Patres, quos Caluiniste citant; C | contrarium docent: Verè enim dicunt; Petrum. trina interrogatione & confesione trinam compen(affe negationem. Item,tring negationi tedditam srinam confeßionem : Præterca, Petrum ter confeffum effe per amorem, qui ter negauerat per timorem : hæc, inquam, & fi quzalia huius generis ex Patribus proferuntur, vere affirmantur; sed interim Patres non excluduntid, quod in tota hac actione erat præcipuum, nempe collationem fummz & vniuerfalis potestatis factam soli Petro, vt postea ostendet Bellarminus.

Falfum est autem, quod Iunius & Danzus ablque vlla probatione, quafi pro comperto, lumunt, Petrum negatione Christi excidisse ab Apostolatu; in eundemg, restitutum esse Ioan. 21. Hoc figmentum & id genus aliis, qui peccato mortifero iplum officium seu Ministerium Ecclesiasticum amitti cenfebant.

Deinde, si, vt isti somniant, Petrus per negationem Apostolatum seu discipulatum amiserat, cur vbique ante triplicem confessionem Ioan. 21. fa@am numeraturPetrus inter difcipulos? Ioan.20. Cum ergo ferdesset die illo, vua Sabbatorum, & fores effent clause, vbi erant discipuli congregati, &c. An non in his erat quoque Petrus ? Ibid. Gauifi funt erge discipuli vise Demine. An non cum his & Petrus? An non cum aliis audiit Petrus ista? suut mifit me Pater, & ego mitto vos, &c. Accipito Spiritum santium, &c. Num hzc Petro cum aliis dixisset

Chri-

Digitized by Google



577

### Defensio (ap. 15. Lib. I.

D

Chriftus, fi Petrus nec Apostolus, nec discipulus amplius fuisser; sed hanc dignitatem postea demum recuperasser? Quid, quòd statim à Resurrectione iusser Angeli, vt bonus exoptatusque de Christo excitato nuncius ad Petrum perferretur? Dicite discipului eiuu. & Petro.

Acculat Danzus Bellarminum malz fidei propter Caluinum, quem ait, non negaffe; foli Petro illa verba: Palce oues meas; diéta fuiffe, hoc ei à Bellarmino affingi. Audi ergo ipla Caluini verba lib. 4. Inftit. cap. 6.5.3. Hinc colligere licet, auti illa Chrifti voce, nibil pre aliu datum Petro: (ergo non foli Petro dictú fuerat; Pafce oues meas; fi hoc mandato nil peculiare acceperat) aut Petrum, ius. quod acceperat, sum aliu ex eque communicaffe: fi communicauit ex aquo cum aliis; vt vult Caluinus; intellexit ergo ad fe folum non pertinere illud; Pafce oues meas; ergo & ad alios. Non ergo fecit Bellarminus Caluino iniuriam, quando ei hanc fententiam attribuit.

VVitackerus hîc artem Danzanam & Savvbrandicam factitat, & argumenta Bellarmini peruersissime peruertir. Nam toto hoc capite nil aliud oftendere vult Bellarminus, quàm foli Petro dictum effe; Pafce oues meas. Huc omnia fua argumenta dirigit; fiue ex nominibus Petri fiue aliunde petita. Quid VVitackerus ? Mentitur, Bellarminum ita argumentari. Vocat Chrift Petrum, Simonem Ioannie, cum ei claues promifit, & oues pascendas commisit : Ergo ei principatum bis verbis tradidit. Hoc eft nugari in re feria, inquit VVitackerus, vel, quod creditu procliuius, VVitackerianus Baccalaureus. Imò hoc est mentiri in referia. Nam ex hac cópellatione nil aliud collegit Bellarminus, quàm foli Perro dictum cfie : Pafce ener 11 C.A.

Calumniofior adhuc eft illa cauillario, vel fi hoc nomen nimis mite; mendaciloquentia; hoc delirium effe Bellarmini : Solus Petrus ter negutit Chriftum, ergo princeps Ecclefie folus Petrus eft. Sulpicor VVitackerianum Baccalaureum non pauca ex Sutliuio & Savybrando, & in his etiam hoc vanissimum commentum in VVitackerianas laceras & dispersas schedas transtulisse. Etsià dica citate & vanitate VV itackeri nihil huius generis alienum cenferi debet ; qui pasce oues meas ; ad fo lum Petrum non pertinere, subtilissime probat hunc in modum. Omnes presbyteri iubentur pascere oues Christi; 1. Petri 5. Idem mandatum acceperunt om nes Apostoli; ergo soli Petro non est hac sura demandatà. Idem afferunt sancti Patres. Respondeo,omnes iussos este pascere oues; sed sub Petro, pastore supremo. Hoc verba Christi, hoc Patrum testimoniavolunt; nil aliud. Qua vnica obferuatiuncula collabitur tota VVitackeriana garrulitas; qua & auditores in fchola olim proculdubio obtudit, & nunc lectores suos obtundit: nifi Polylogiz huius vanitas ab Editore Baccalaureo pro-

fluxerit.

#### CAPVT XV.

## Quid significet PASCE, Joan. 21.



A N AE VS, vetustifsimo fuo more, à maledictis hoc caput aufpicatur. & maledictis terminat, ne finis fit difpat exordio. Vocat Bellarminum hominem communi fenfu destitutum; qui

578

ex verbo. Pafce, Petri Monarchiam, & imperium in totam Ecclefiam flabilire velit, cum pafcere fit verbum generale; & nil aliud fignificet , quam fuppeditate alimentum. Similia ferè Iunius. At Bellarminus non ira crude & nude ex verbo, pafe, argumentatur, vt fingunt fectarij; fed fimul iungit eas mandati B huius circumstantias & conditiones, vt plane & dilucide appareat ,verbum passendi eo loco non fignificare qualemcunque pascendi actionem & functionem, sed cum summa potestate copulatam; vtrationes,quas Bellarminus adducit.manifeste euincunt. VVitackerus intonat : Pasiere, etia alin copetere. Fateor, fed fub cura & nutu Petri. Etiam aliorum effe ouibus pabulum procurare. Non abnuo: fed ductu & auspiciis Petri, tanquam supremi procuratoris.

Suauiter ridet SutliuiusBellarminum ob ista verba: Non proprie dicitur pascere alium, qui cibum quacung, ratione ministrats de qui procurat ac prouidet alteri cibum. quod certe prapositi & gubernatoris est. Falsum est, inquit Sutliuius, cur enim non pascunt, qui cibu dant ? Non negat Bellarminus pascere, qui quomodocunque cibum præbent; sed negat proprie dici pascere. Dic, Caluinista, quis proprie pascit Regis aut Principis alicuius Aulicos? Cocus an Rex? Rex an dispensator? An non proprie Rex, cuius sumptibus & impensis cibus paratur?

Ait Caluinista Bellarmini dictum efferidiculum: nam fi pafcunt ili , qui cibos tantum proturat, multo magu, qui cibos diffribuunt, & efutientibus frangunt panem.

Iterum quæro; quis pascit magis proprie aulicos? Num Rex.qui fua impensa & auctoritate cibos comparat, an procurator, per quem coparat; an cocus, qui cibos præparat; an Minister. qui cibos paratos in mensam infert? Etiam cómuniloquendi confuetudine testari solent famuli, se ali à suo bero; nec panem pistotis; vel cibos coci, sed pané & cibum Domini sui se manducare profitentur. Signum igitur eft, cos proprie à Dominis palci & ali; iplosque Dominos proprie dici pascere. Panem à Christo fidelibu fractum intercipi à Pontifice ; Petulantis calumniatoris conuicium eft; qui ait; verbis illis Christi à Bellarmino citatis Lucz 12. Qui . putas , est fidelis diffenfator at prudens, &c. cauffam Bellarmini euerti. Oftendune enim , inquit . Oeconomes & d'fpensatores pascerefamiliam, esiamfi fummam non habeant poseffatem: Nihil hîc de fumma potestate ex solo pastendi verbo extundenda Bellarminus; sed hoc folu; pascere proprie effe eius, qui super familiam constitutus eft, fiue qui przeft, & necessaria ad victum cum

aucto-

## Defensio Cap. 15. Lib. I.

auctoritate parat. Et hunc in finem adduxit dicum illud Christi de dispensatore super familiam constituto; ve det illu in tempore tritici mensuram: Nam summam pascendi potestatem demonstrat ex toto illo: Pasce oues meas; per oues enim intelligi vniuersam Ecclessam, sequenti capite docet.

579

Nec obstant illa Bellarmini verba : Nobis difficile non erit, ex hac ipsa voce passes demonstrare summam potestatem illi attribui; cui dicitur : Passe ones meas. nam non vult exipso vocabulo, passe, seors simon summam potestatem posse euinci, sed ex illo cum sequentibus duabus voculis iuncto.

Mox Sutliuius iterum dentes stringit in Pótificom : Eum wec fidelem, nec prudentem diffenfatorem B efe. Fortè ideo, quia non dar gregi fuo Caluinianas filiquas, sed probate note triticum. Obiicit. Pontifex eft Oeconomus , Minister & feruus ; ergo non eft Monarcha, Ecclefiasticus scilicet. Quid responderet Sutliuius, fiquis hoc argumentum ad au-&orem suum hunc in modum remitteret? Rex Britanniz est Occonomus, Minister & seruus Dei; ergo non est Monarcha Britanniz. Dicet, opinor, Monarchiz in homines non aduersari fubiectionem & seruitutem respectu Dei. Idem ergo fibi à nobis dictum existimet, quod attinet ad Pontificem, qui licet, respectu Dei, sit dispenfator, feruus, minister; respectu tamen Ecclesiz, Monarcha eft; cum ipfe omnia in Ecclefia independenter ab vllo homine, tanquam à superiore, gubernet. An non & Vicerex respectu Regis, famulus est?Et tamen comparatione subditorum, Princeps eft.

Verbum miguurs, quo víus eft S. Ioannes, idem effe, quod, pasce regendo & prafidendo, probat Bellarminus, etiam ex Homero, qui Regem vocat would value, pastorem populorum : At quis nefcit Reges pascere regendo & przsidendo ? Respondet Sutliuius, ridicule verborum scriptura interpretationem peti ex poëtarum (criptů. Vnde vis vt Grzcorum verborum genuinam notitiam petamus, finon ab illis, qui Græcæ linguæ fummam peritiam habent? Si de Anglicani cuiuídam vocabuli fignificatione lis nafceretur; an non meritifsimo recurreretur ad eum scriptorem, qui, omni- D um iudicio, Anglicani idiomatis callentifsimus effet? At in scripturu vocabula non significant idem, quod extra scripturas. Ridiculum caput. Quasi verò scriptura significationes nominum mutare foleat. An non panin zquè panis est, in scriptura; ac in Virgilio vel M. Tullio? Sí quis contenderet, aprovin Grzca oratione Dominica. non effe id.quod panem nominamus; aliusque ex Homero obiiceret; derer apud Homerum prorsus effe illud, quod à Latinis dicitur pante : cerebrosus autem ille regereret: Ridiculum effe ex Homero docere velle, quid in Grzca oratione Dominica vox 🎝 🗢 fignificet; an non omnium irrifui & ludibrio fe exponeret?

Occinit Sutliuius. Etiamfi Matth.2. & Aposalyp. 19. woupairour fit regere; neceffe tamen non effe, rt eandem notionem subiectam babeat 10an.21. Cur necesse non est, quando onnes circumstantiz clamant; woupairour etiam apud Ioannem esse regere & presidero? quandoquidem verus woupled & pastor gregem non tantum pascit suppeditando cibum; sed & regendo, ducendo, dirigendo, defendendo, castigando.

Apud Mattheum & in Apocalypfi loquitur Spiritus fanctus de regno Christi, inquit Sutliuius, hic au tem loquitur Chriftus de Petri ministerio & officio pastorali, quod à regno & dominatu longe abeffe debet. Quid? An non & Ecclesia militans dicitur in scripturis regnum, idque frequentissime ! An non & ipsi fideles generatim, regale facerdotiŭ. 1. Petri 2. Nunquam legisti illud t Fecifi nos Deo nostro regnum. An hoc de Ecclesia militante intelligi nequit, licet ad triumphantem przcipuè spectet ? Nunquam legisti in Euangeliis? Simile eft regnum calerum decem virginibut, &c. An talia loća non explicantur de præsenti regno Ecclesiæ? Et quamuis hoc pastorale & regalePetri officium, sit respectu Dei ministerium; est tamen absolutum officium ratione fubditorum, obiturque regendo & przfidendo, non tantum alimenta præbendo, abfque aliis paftori congruis actionibus. Etiam hic peruertit VVitackerus Bellarmini argumentatationem: quia hic nihil aliud probare instituit. quam pefere effe itidem regere & przsidere.Non autem ita argumentatur. Pafiit, ergo eft jummu Pafter : nam de hoc cap.seq.videbitur.

Citat Bellarminus S. Chryfoftomum S. Auguftinum, & S. Gregorium, qui per verbum pase, Ioan. 21. przfecturam & potestatem regendi significatam tradunt. Obstrepit Sutlinius : Chry/e. ftomum non tantum de Petro loqui, sed etiam de omnium Paftorum & Epifcoporum officio. Sed Caluinifta nihil ad rem respondet ; non enim hic quaritur; Vtrú verbum illud : Pasce, Ioan. 21. dictum sit soli Petro; nam hoc iam capite antegresso probatum & definitum eft : fed quid verbum pafce, fignificet; num pascendi officium coniuncium cum przfeaura & regimine; an pascendi officium fimplex, omnique gubernatione & præsidentia destitutum / Significare pascendi functionem cum regimine hoc capite docet Bellarminus : cui nil officit, quod idem verbum. pase, vt aliis itidem Pastoribus tribuitur; fignificet przfecturam, ex Chryfostomi sententia; quia nemo Catholicorum abnuit, etiam alios, præter Petrum, & eius fuccessorie pastores cum przfectura; fed paftores sub cura pastoris supremi ; & prafectos supremo przfecto subditos. Hzreticis, przsertim Sutliuio, Sibrando, & aliis, contra quos agimus, solenne ests turbare, quz Bellarminus aptisfima methodo connexuit.SoliPetro dicta effe,illa verba : Pasce oues meas, capite superiore docuit. In illis verbum, pasce, fignificare præfe&uram& regimen. & pastionem cumjauctoritate præsi-

dendi,

581

### Defensio (ap. 16. Lib. I.

dendi, ducendi, defendendi, caftigandi, hoc ca- A pite probat Bellarminus. Sequenti capite oftendet: litud pasce oues meas; fignificare potestatem fummam & abfolutain. Quid Hæreticus, Sutliuius, VVitackerus, & alij ? significat quidem verbum,palce, potestatem ; at non fummam. Significat prefecturam; fed non supremam; Patres fatentur, per verbum pasce; indicari munus regendi. An ideo fammum ? Paftores nominantar à patribus rectores. An ideo (upremi? Hzc responsa quid aliud sunt, quàm ludibria, elusiones & illusiones, cum hîc minimè quæratur, num passe summan potestatem & præfecturam; Sed num potestatem & præfecturam fignificet. Et tamen totam suam vaniloquentiam huic imposture & sycophantie inedificat. At nisi Nouatores omnia miscerent, sapè frau-B dibus & imposturis texendis occasionem & materiam non reperirent.

Sibrandus lib-3.de Pontifice cap.1.hoc fyllogilmo,tanquam Bellarminiano,nos bear. Cui diaumelt ; palce oues meas ; ile of Monariba per uninerfam Ecclefiam. Sed.foli Petre diamm eft , palce ques mcas. Ergd folm Petrus oft. Monaycha per vninesfam Ecclefiam. Refpondet Caluinifin, Maierem effe felfam. Falfam non effe, liquebit sapize fequenci, whi à Bellarmino fusè probanic. Der quidquem Sibrandus ad falfitaten eius demooftrandamadducit; nifi illas meniase Ideo: Betto ter dicingo; Pafce ones mean ; quod tai Doutin min meg affet ... And hog iam fupra respondimus. Polica difundit se Caluinifta in nugas nugacifsimass re Betrum ab alie Apoftolis non fuiffe pro Movaritre agnicem : Petrum ad Samaritanos fuiffe miffam ; ommibne spafiel ugraceptum datu pafcends ones Chrifts : Marging: Predicate Enan gelium omni croatara ; vt alia muita generis nugamenta transitiam, quorum pars sponte sua con cidit ; pars fuis locis refelletnes paresen dichs ruit. me):

Mox vt battologicam fuam difputationent concinniorem reddar, calumnias in Pontificem Romanum plenis faucibus eructar, veritus, opinor, fore, vt pro legitimo Calumifta non reputaretur, nifi id conuiciandi impotentia planum teftatumque redderet. Serio dicam, me vix credere poffe, Sibrandum ad fcriptionem contra Bellarminum fobrium vnquam accefsiffe. Ita vbique defipit ac delirat: & inaniloquentia fua omnia furfum deorfumque verfat & reuerfat; & fæpius iam dica, iterum iterumque recinit: vel certe, fi fobrius talia chartis illeuit; aut infigniter ignorantem; aut egregiè improbum effe oportet; qui his futelis & hac omnium rerum inuerfione, veritatem ex aperta luce in Cal-

uinianam caliginem retrudere cogitet.



CAPVT XVI. Quodverbis illis : Joan. 21. Or E s MEAS, vniuerfa Ecclefia fignificata fit.

582

OTAT Bellarminus, Christum bis dixiffe : Pafce Agnos meos. Et femel ; pasce oues meas. tameth cnim in Graco textu femel tantum eft; pafce Agnos: Et bis; paste oues. videri tamen textum Græcum librariorum culpa corruptum, qui in fecundo loco scripserint zeilan, cum scribere debuissent estana, facile autem vnum Iota potuisse excidere. Ad quæ Danæus: Mirus es artifex, Bellarmine, qui, vi tuam in lingua Graca peritiam, (qua certe perquam exigua eft) oftentares, etiam Gracum facra firipture textum corrumpere versins non es : tam es religiofus; G ablg, vilius Codicis nous, vel Peteris fide mes Cana, pro es Cara nabis fubfistuere aufus es. Tu verò Danze miruș es calumniandi & mentiendi opifex, qui vt nobis tuam in Sycophantandi palastra exercitationem, (que certe perquam eximia est ) often-tares luculentisime mentiri voluisti, à Bellarmino factum contextum corrumpi: nam lecundo loco legen dum elle meléana.non meléana, probat Bellarminus ex Ambrolio, & S. Maximo; Et ex goltra vulgata trapilatione Latina; & ex omni-bus Latinis codicibus, qui fecundo loco confanter habont Agny; quo indicatur ab omnibus illis in Gracolectum fuille me cane, non me ca m.nequeenim noster Interpres & fancti Patres tam imperiti fuerunt, vt fecundo loco verterent & legerent, agnas, fi Gracus textus ocicane, non

Accedit, quòd & verfio ex SyroGuidonis Fabricij Agnos habet, licet Caluinianus Tremelius aliter reddiderit; nimirum; Palcemihi greges meos. Quo fit, vt parum etiam moremur VVitackeri & Chamieri contra hæc mescane vociferationes & fulgurationes. Securè quielcunt, sub eorum, quos dixi, auctoritate; vt proinde infilientium suporum impressionem minimè reformident.

Addit calumniator Danzus; Vr ingenium iflim (Bellarmini) omnes norint, etiam in fuos ipfos Epifiopos contumeliofus eft, qui eos ouibus faminis, quam Agnis mafculis comparare malit; nimirum. qudd meminiffet, mulierem, & meretricem appellari in Apocal. c. 17. borum Epifcoporum caput: & eum, qui in facra friptura nominatur Agnus Ioan. 1, v.29. Apoc. 5. v. 6.8 effe Chriftum Dominum.cui nibil, fimile habent ifti Bellarminiani Epifcopi, licet cornut mitras babeant.

Dixerat Bellarminus, per Agnos bis repetitos posse intelligi Iudzos & Gentiles ; perque Ouer terrio loco positas Episcopos, qui sunt veluti matres Agnorum: Itaque Petro à Christo curam commissan Agnorum, hoc est, populi Iudaici; & Agnorum, seu ouicularum, hoc est, populi

genti-

iftos pepererunt in Chrifto, qui funt Apoftoli & Episcopi. Hinc scurrilitatis sur sumpsit Danzus occafionem : quia enim Bellarminus Episcopos per oues fignificatos (cribit : faminis eos contume-.iose comparat ; cum eos potius per masculos agnos fignificatos dicere debuerit; hoc enim Episcopir fuisset admodum bonerificum. At si Bellarminus ideo contumeliosus est in Episcopos; contumeliosus itidem fuerit Christus in vniuersos Christianos, quos sape, præsertim Ioan.10. Ouiam nomine defignat. Cur hoc, fi Oui hominem muliebris fra-Aique animi denotat?

Sed Danzus calumniam istam proferre voluit, vt haberet ansam aliquid dicendi de meretrice Babylonica, omnium Caluinistarum auia: B lum Meas extenditur, quàm certum est, duo esse qui biliosè admodum ftomachatur, quòd fe inconsulto, Bellarminus ausus fuit disquirere & disputare, quid Christus per Agnos, ones. & oniculas indicare voluerit, Hoc, inquit, eft nodam in feirpe quarere, & in lente vnguentum. Sutlivius quoque horribili voce intonat. Hoc myfterium nibil aliud eft, quàm delirantic Iebusita somnium, & male sundatum ipfim commentum. Etiam Iunius; futiles inceft as g, allegorias crepas. Chamierus lib. 3. de Pontifice difinctionem ridiculam nominat: que nulli veterum in mentem venerit. Similia VVitackerus. Ita ifti, quado non est, quod soliderespondeant, rem conuiciis transigere, & lectoris animum alio auertere stolide contendunt: quasi vero Christus frustra & absque vllo Mysterio gradatione illa ab C Agnie ad oues vsus fuerit; & huiusmodi explicare fit delirare, vt calumniatur VVitackerus: præfertim cum id fit fanctorum Patrum exemplo & aufpiciis. Iunius & Sutliuius digerere nequeunt, quod Bellarminus ait; verbis illis; Paste ones meas; ipsosetiam Apostolos fuisse Petro, tanquam paftori, commendatos. Hos nullus dixit Patrum, clamat Sutliuius, nec, ex aliquo indicio colligi poreft. Iuniusgarrit nescio quid de sallacia à non distributo. An non Bellarminus expresse dicir,& probat ratione & auctoritate ; per illud : Oues meas; vniuersè omnes omnino oues Christi, esse intelligendas; nulla penitus excepta? An non eft. hoc vocabula illa: Oues meas; satis distribute & ample vlurpare? At folus Dem vniuerse poteft omnes ouespa- D fti hoc loco effe reipla vniuerfale, vt Bellarminus scere. Nimirum, vt summus & ab omnibus simpliciter independens Pastor, qui pascit omnes oues.quæ funt.fuerunt, & erunt: at & Pontifex, iusfu & nutu Dei, hoc potest; sed vt Dei Vicarius; & qui officij sui aliquando rationem Deo reddet. Nec omnes omnium temporum oues Dei, fed eas, que funt fuo tempore & Pepeificatu, pafcit.

Obiiciunt; Etiam alios Apostolos accepiste curam pascendi oues Cbristi. Num vniuersas vniuerse, nulla excepta?

Citat Bellarminus S. Leonem dicentem ; Petrum a Christo præpositum esse omnibus gentibus, omnibus Patribus, & omnibus Apoftolis.

gentilis, & ouium, hoc eft, eorum, qui Agnos Alunius. Les ad feripturam non fatie attenderat : negamus it ag, illius dictum. Scilicet tu attentior es, ad scripturam, quàm S. Leo. Attentior vrique, sed attentione Caluiniana, veritati non eruende, fed obruendænata.

584

Argumentatur etiam Bellarminus ex particula MEAS. Cum enim hac vocula absque vlla restrictione addatur ad nomen Oues, manifeste indicatur, eas omnes oues Petro commendari, ad quas extenditur pronomen MEAS, certum eft autem illud MEAS extendiad omnes fimpliciter,&c.ergo,&c.

Junius. Maior eft aquiuoca. Nam omnes oues, fi vniuerse accipit, negatur. Atqui tam certum est, Petro commendari omnes illas oues, ad quas vocabuparia; tria, imparia : quia Chriftus generatim dixit Petro; pasce oues meas: apertissimum igitures; Christum Petro commendasse omnes illas oues; ad quas pertinet pronomen MEAS. Si quis Dominus diceret absolute & indeterminate famulo suo. Passe eues meas : an non omnes illas ei pascendas committeret, ad quas vocabulum Men extenderetur? Si quis absque vlla tacita vel exprella restrictione Junio diceret : commendo tibifilios meos 3 An non commendaret omnes, quos illud, MEOS, respiceret ? Par ratio in proposito. Si Iunius intelligeret, quid diceret, porius Minorem negaffet, quàm Maiorem equinocationi accusallet. Et tamen huic suz insipientiz subnecht hanc expostulationem. Qui nostrum bunc disputatorem docuit; ex propositionibus indefinitis, que quidem. contingentes funt, vniuerse concludere? Anesi. Vere 10 gituinil funtnifi xñez. Nam dictum illud Chri-Ati; Pasce oues meas; sensu vniuersale est; licet verbissit indefinitum. Itaque sicut ex hac propolitione : Homo eft animal : recte infero : erge om ni homo eft animal; quia antecedens est vniuersale fensu; fic cx hoc: Pafie oues meas, rectè colligitur : ergo omnes; propter rationem, quam red dit Bellarminus. Etiam Chamlerus occinit : Propositionem Christi, esse indefinitam; indefinitam autem propositionem non semper equiualere vniuersali, probat aliquot exemplis scripturz: Superflue protsus: quia nemo hoc negat, sufficit nobis dictú Chrihic clare probat; licet, fi verba spectemus, sit indefinitum.

Sutliuius clamitat : Hee nibil aliud funt, quam nugamenta; Tua videlicet responsa; Ais; & tecum Chamierus : Apoftolis mandatum datur docendi emnes gentes; (fed fub Petro. ) Vnde & ouilelpfis commiffum eft. (Sed fub Paftore fupremo Petro.) Non tamen pastores intelliguntur vocabalo ouium ; vbi de docendis & pafcendu ouibus eft fermo. relatio enim mañifeftam infert distinctionem. Respondeo, etiamsi in aliis locis, vbi in communi pluribus committitur potestas docendi & pascendi; vt in illo: docete omnes gentes, &c.ipfi Doctores & Paftores formaliter, qua tales.non includantur in eorum numero. quos iu-

bentur

Digitized by Google

## Defensio Cap. 16. Lib. I.

Aores & pastores alibi, includi in eorú, qui docendi & pascendi sunt numero; si scilicet, præter pastores inferioris ordinis; constituatur aliquis vniuerfalis, cui omnium ouium, hoc eft, fidelium cura committatur. Quod Ioannis 21. factum affirmamus; vbi ipfi paftores & doctores refpeau Petri, pastoris supremi, vocabulo enium comprehensi sunt, vt Bellarminus demonstrat. Itaque hîc folus Petrus opponitur ouibus, & abillis distinguitur. Czteri quamuis alio intuitu pastores & doctores; ad Petrum tamen relati, oues funt, fub cura & tutela Petri.

585

Obiicit Sutliuius. Cum ex Metaphora pendeat omnie buiw argumentationie vie, non est ea extendenda vltra scripture limites. Quis vltra extendit? Certe B non Bellarminus, qui longius verba hæc non extendit.quam ipfa extendi velint; & apertifsimus eorum fenfus permittat.

Probat Bellarminus etiam ex communibus loquendi formulis illud M B A s,addirum ad vocem Q v E s, fignificare omnes oues Chrifti, nulla excepta : nam qui dicit ; Relinque mea bona filiu men : fine dubio nihil ex fuis bonis, nec vllum ex suis filiis excludit. Respondet Iunius. Testator ipfe communiter relinquens liberu , facit vt communu fit, indinisag bereditas , quam si dinisist , non fuisset vnim tota bareditas, id eft, vniuscuiusg. Bellarminus non attulit hoc exemplum alio confilio, quam vt oftenderet; voculas MEA & MEIS ad omnia bona.&adomnes filios teltatoris pertinere ; ergo & in proposito; cum dictum est Petro; Pasce oues meas; illud MEAS facere; vt mandatum illud ad omnes omnino Christi oues extendator. Si, quo ad alia, est in exemplo testatoris & Petri dissimilitudo, ea nihil ad rem; nam Petrus folus fuit; cui dicum : Pasce oues meas. Quare solus hanc pascendi omnes Christi oues prouinciam iniit. Si quis testator; ita testamentum conciperet: Relinquo fitto meo bonamea. An excluderetur vlla bonorum pars, quæfilio illi, non cederet?

Ait Iunius. Euerti ift am prarogatiuam Petri ex quo docetur, indiui fam & communem in folidum fuiffe administrationem Apostolorum Christi. Quis docuit hanc administrationem verbis illis : Pasceoues meau; fignificatam; fuiffe indiuifam & communem om- D nium Apoftolorum ? Bellarminus hoc non docuit, nec vt doceret, teftatoris exemplum attulit, vtantea visum; nec Iunius docuit, neq; vnquam docere poterit; tametsi non semel inaniter hoc affeuerauit; iterumque affeuerat hoc caffo fyllogilmo. Si Petrus prarogatiuam babet, non funt communia omnia. Concedo Maiorem: At communia funt omnia; Nego Minorem.

Sibrandus lib. 3. de Pontifice cap. 3. & 4. more fuo, prorsus stultescit, vt non sanz, sed emotz mentis hominem loqui, credere meritò queas. Omnes vniuersim oues Petro fuiffe commiss, probat Bellarminus etiam hoc afgumento. Vel commendauit Christus Petro oues suas omnes.

bentur docere & pascere : posse tamen ipsos do- A vel nullas, vel aliquas certas & definitas, vel aliquasindefinitas; nihil horum dici poteft, præter primum, vt-oftendit Bellarminus. Respondet Sibrandus, Perro fuisse commendatas omnes ones Chrifti,que ab homine passi debuerunt ; Apostolos verd ab bomine passinon debuisse. Cur non debuerunt? An non & ipfioues Christi fuêre? Si Christus Petro dixillet; Pafeenermens; præter Apoltolos; probabilitatem aliquam Sibrandica cauillatio haberet ; qua nunc destituitur, quando restrictio illa non est a Christo, sed à Sibrando cótra mentem Christi. Ait Caluinista. Apostolos non effo vila in re edoctos vel instructos à Petro; ergo Apostolos non comprebendi subillin verbin : Pasce oues meas. Respondeo, etiamfi antecedens effet verum, confequentiam tamen nihil valere. quia pastoris non tantum eft pascere docendo, sed & regendo, mittendo,dirigendo,& przfidendo; quo paĉo Petrus czteros Apostolos pascere potuit. Deinde, illud præceptum : Pasceones meas ; omnibus scilicet paftorali officio competentibus modis , intelligitur cum códitiones fiscilicet oues egeant actuali pastione pastoris; si quæ oues ita sunt solertes & benè inftitutz, vt acuali Petri cura & directione non egeant, sed ipse sibi omnia necessaria procurare queant.tum nó opus habent, vt ius fuum lummus paltor actu in cas exerceat; fufficit, vt lub generali lummi palloris cura pakantur, & iniufizomnia faciant;quzalizoues agunt iufiz.

Adiungit Sibrandus, argumentum Bellarmi ni etiam ex boc capite infirmum effe , quod petatur ex allegeria. Mirum dictu, quàm ifti vbique cum allegoria fua delirent. Est quidem locutio illa: Pafce oues meas; metaphorica; sed plana & expedita; quia constat enidenter omnibus, exceptis iis, qui sponte oculos occludunt, vnde & ad quid hæc metaphora à Christo Domino sit sumpta. Num ex sensu metaphorico, qui & ipse literalis eft, firmum argumentum duci nequit? Quis vnquam allegoricum fensum Theologice sumptū miscuit cum metaphorico, præter istos, qui iis de rebus disceptant, quas non intelligunt ; vel præ malitia intelligere nolunt, vel præ flupiditatenon poffunt?

Postea cap. 4. verbosè incipit probare Sibrandus; Petrum non fuiffe paftorem Apoftolorum; & citat multa Patrum teftimonia, perperam intellecta. Sitotam Sibrandi vaniloquentiam in cópendium redigere velis, hzc exibit Epitome. Deus, non Petrus vocauit Apostolos; Deus non Petrus inftituit, & pradicatum mifit Apoftolos : ergo Petrus non fuit pafter Apostolorum. Quali vero Deus aliter vocauerit, vel docuerit, vel prædicatum miferit Apostolos, quàm vt erant oues Christi Petro post resurrectionem Christicommittenda. An à Deo vocari, doceri, institui, mitti, nemo potest; qui ita vocatur, docetur, instituitur, mittitur, vt vel iam reipía ínblit, vel aliquando fubilciendus fit Petro, tanquam supremo passori, vt omnia ab illo dependenter agart :

b -

#### 586

Ait

### Defensio Cap. 16. Lib. 1.

Ait Bellarminus; Petro omnes fimpliciter A elle Apoltolorum præcipuum? Cum ergo Theo-Christi oues commissa esse, tradiab omnibus priscis patribus; Sutliuius, Beza teste, petulans calumniator; impudenter dicit Bellarminu, banc effe fententiam omnium Patrum : neg, enim vnm eorum Apoftolos Petro, tanquam oues , commissos fuisse dicit. At Patres dicunt, Ouile & omnes oues Chrifti Petrofuiffecomendatas; in quibus vtique erant & Apostoli. An non Apostoli erant oues Christi? Ait Sutliuius; Patres quidem dicere; Petro commiffas effe oues Christi, (ed non negare, quin eadem reliquie Apostolie commissa fuerint. Commifie fuerunt, sed non co modo, & ca amplitudine ac prærogatiua, qua Petro. Prius dicunt Patres; non hoc posterius. Addo: cum soli Petro hæc verba; Pasce oues meas; dicta tradunt, fatis perfpicuè negant, poteftatem, quz il- B Bellarminum docer, quomodo Petrus fuerit Alis verbis Petro tradita est, cum cæteris non fuisse communem. Imò quidam, vt Theophylacaus, disertè dicunt, soli Petro eam potestatem traditam, non alij aut aliis. Et Patres expresse Petrum Apostolorum principem & Corypbaum vocant, ergo etiam paftorem, vt hic de paftore agitur. Vide Bellarminum infra cap.24.

587

Caput hoc claudit petulans calumniator Sutliuius infigni calumniarum in Pontifices Romanos centone. nempe ex loco Ioannis eorú cauf. lam funditus cuerti ; Eos enim non pascere, sed mactare & perdere Chrifti oues, nec effe Chrifti amoru Vicarios. aut Ecclefia paftores, aut Petri fusceffores , fed potius ma-Etatores gregie, & filios eiue, qui bomicida fuit ab initio, & germanes Antuhriftes. O Beza, non poffum facere, C quin laudem tuum iudicium, cum hunc Caluinistam non solum iudicasti; sed & palam nominasti petulantem calumniatorem & conucciatorem. Vcrè talis est. Et vi alia documenta deforent ; an istud, quod hoc loco dat, non satis luculentum effet ?

Pergit Iunius frustillation Bellarmini argumenta vellicare. Testimonium S. Leonis à Belłarmino adductum, quia nimis apertum erat, hoc conuicio reiicit. Hoe Chriftu nunquam dixit. (imò,velis nolis, Matth.16. & Ioan. 21. dixit; Petrum omnium fimpliciter effe præpofitum)*Lee fi* dixit, rugientis borret vocem Ecclefia : fcribe; Caluiniana Synagoga. Nam vera Ecclesia fan & Leonis vocem non aliter accipit ac vocem eius, qui Chri- D sti in terris vicem gessit; quique & fanctitate & eruditione inter omnes suzztatis facile primas tenuit.

Vitio vertit IaniusBellarmino,quod non exfcripferit, ea, que Theophyla cus fententiz à Bellarmino citatæ subnectit. Quæ illa? Hæc nimirum, quibus Theophylactus caussam reddit, cur foli Petro, non alteri curam & præfecturam vniuersalem ouilis sui commiserit; qudd videlicet eximim inter omnes, & totim Apostolici chori os effet; vtq. intelligeret, probrum triplicis negationis iam expunctum effe. Hæc Theophylacti verba adeo non lædunt Bellarmini caussam, vt eam vel maxime adiuuent; nam quid eft effe os totius Apostolici cætus, nifi

phylactus dicit, Petro vniuerfi ouilis Dominici curam commissam, & non alteri, quòd os, hoc eft, caput Apostolorum effet; Vtique hoc ipfum quod Bellarminus demonstratum cupit, asserit. Nam quòd de trina negatione adiungitur, non obstat; quandoquidem hæc quidem caussa fuit, vt triplicem amoris professionem Christus à Petro exigeret; verum nec fola, nec potifsima cauffa fuit; sed illa; vt totius gregis sui curam Petro, tanquam supremoPastori, crederet, ad hocenim tam excelfum munus, voluit Redemptor, vt Petrus trina dilectionis protestatione viam fibi fterneret.

Danzo Minerual debet Bellarminus; quia postolus circumcisionis, Paulus autem preputij. Audi Danzum docentem. Quod laborat Bellarminus,vt Pauli locum Galat.2. y. 7. explicet, fic eum iuuo,Ó eo estu, in quo sudat , libero : nempe id , quod Paulus scripfit, datam fibi praputij, Petro verò circumcifionis curam intelligendum effe, non exclusiue, & negative, quasi bac cura fols à Chrifte in eam partem mandata fit Petre, vel Paulo ; sed principaliter, & potisimum duntaxat, vt pracipue circumcifionis prouinciam susciperet Petrus; Paulus autem praputij. An non hoc iplum Bellarminus expresse & diferte docet? An non tota Bellarminiresponsio huc dirigitur; & in hoc ipso,quod Danæus, tanquam nouum & inauditúm, producit, tota confistit? Quantz solertiz, quanti acuminiselt, ex Bellarmino exfcribere, quibus Bellarminum abs te instrui, & abomnizstu expediri, thrasonico vultu iaces.

Cætera, quæ Danzusannectit furiolæ sunt infaniæ, & amentes in Bellarminum debacchationes; Ex quibus vna; Mirum eft Bellarminum vel tam iguorantem effe, qui ista nesciat; vel tam impudentem, qui negare, fi fiint, audent & velit. Sed vbig fic peccat ifte, quia & mentem & ventrem (uo Romano Pontifici iampridem addixit; sed & linguam. Quid, yon negare Monachus audeat ? Hzc nimirum funt robora& firmamenta, quibus Danæus in omnibus propemodum pagellis Bellarminum oppugnat.

Multa folent Nouatores argumenta confarcinare ex Epistola ad Galatas, que hic accurate à Bellarmino diffoluuntur. 111ud : Dexteram mibi dederunt Societatie : ait Bellarminus , fignificare quidem: Petrum & Paulum focios fuisse in officio prædicandi, sed non prohibere, vt intelligamus Petrum fuisse maiorem Paulo in officio gubernandi. Nam & scripturam lib. 1. Reg. cap. 23. dicere : Iuit Saul & focy eine : Et tamen eandé scripturam Saulem ; Regem ; cæteros autem , feruos eius facere. Iunius vrget vocabulú mmoria, quo vlus Apoltolus; eo enim communionem predicationi G gubernationu defignari. Scd, vt ita effet num ideo fignificaret omnimodam equalitatem gubernationis?ita vt in potestate gubernandi Petrus & Paulus penitus aquales flatui debeant? Non negamus fuisse inter Petrum & Paulum nurwylar

588

fiuc

## Defensio Cap. 17. Lib.I.

fiue comunionem potestatis gubernatricis, seu A entibus ad Dei verbum decretz sunt. Porro luregiminis; sed negamus, hanc communionem fuisse in vtroque parem; aut hanc paritatem ex vocula zonwria, pro qua Interpres nofter, Societatem vertit, extundi posse. Plane enim à vero abhorret, quod Iunius dicit, zorverlar, vbicung, fimpliciter de hominibus enunciatur, aquabilitatem communionie notare folere. Quo nil vanius. Nam omnes eiufdem ciuitatis ciues, & omnes eiusdem regni incolæmmerias habent ciuitatis & regni; Anideo omnibus par est gubernandi potestas in ciuitate vel regno? Omnes fideles xourwrlar habent in Ecclesia ; omnes Caluiniani in Caluiniana Synagoga. An ideo omnes in Ecclesia & item in Caluiniana Synagoga pari potestate gubern'atrice pollent ? Pari vanitate admodum vrget VVita- B ckerus Aziar xorrarias, dextram communionis feu focietatis; quali oporteat omnes fimpliciter effe pares, qui dexteras societatis iungunt ad Euangelij prædicationem. Potuiffet V Vitackero hanc phantaliam eximere domestica Angliz consuctudo; In qua primas Cantuariensis dextras vtique cum reliquis Pseudoepiscopis iunxit. Nec tamen patietur se cæteris parem fieri vel haberi. Nam primas non esset, nisi reliquis maior esset.

589

Ad illud ex 1. Regum, clamat Iunius : Falfum, nam scriptura vbig, dicit : Saulem & viros, seu bomines eins. Confulantur Hebraaverba. Attanta nó eft apud nos Iunij auctoritas, vteius intuitu, auctoritaté veteris Interpretis nostri in postremis ducamus. Benignior est VVitackerus, qui dicit, se nolle de C verfione nostri Interpretis cum Bellarmino contendere. Habemus benignitati gratiam.

Ait Bellarminus; verba illa S. Pauli; Mea nibil refert, quales fuerint, qui aliquid videntur effe : iudicio libri Smalcaldici , prolata effe ad contemptionem Petri & Ioannu, Iunius. Bona verba,queso; nam nibil exffat eiufmodi. At filegas Tra&atum illum Smalcaldicum de potestate & primatu Papa, ipfi libro Concordiz infertum; facilè intelliges verum à Bellarmino scribi, & Smalcaldicos satis insinuare, omnia illa à S. Paulo fcripta in Petri, Ioannis aliorumque contemptionem.

Reprehendit Bellarminus Smalcaldicos, quod hæc verba Apostolo tribuerint; Quividebantur effe aliquid nulla mibi mandata dederunt : neque enim exstant in Paulo. Scelus permagnum fcilicet, inquit ironicè Iunius : quèd ille generale verbum, & vniuerfalem negationem, ad eam speciem, que agitur, resulerint : Dicit enim Paulus; Nibil praterea mibi adiecerunt, ergone mandatum quidem. Aliud eft, Iuni, explicare & paraphrasticè reddere verba S. Pauli, quod licet, dummodo sensus verus constet; aliud, citare verba, tanquam verba Pauli, quz in Paulo non reperiuntur. Posterius hoc fecerunt Smalcaldici ; Expressè enim allegant verba illa, tanquam Paulina; Qui videbantur effe aliquid . nulla mibi mandata dederunt : Cum tamen nusquam in Paulo exstent. Quocirca meritò dicit Bellarminus, istos metuere debuisse plagas, quæ adiicinij explicatio vanaest; non enim dicit S. Paulus, nihil penitus fibi effe collatum, feu adiectum. feuiniun aum ab iis, qui videbantur effe aliquid; fed senihil doctrinæ ab Apostolis cæteris accepisse, cum à Christo de omnibus diligenter instructus fuerit.

#### ČAPVT XVII.

Explicatur prima prarogatiua fanti Petri ex mutatione nominis.

? Osтova и Bellarminus copiosè & erudite explicauit ac defendit, quæ ad promissionem & institutionem primatus Petri pertinebant; nunc eandem rem ex przrogatiuis beato Petro concessis probare & confirmare aggreditur. Obseruandum autem eff, vt cauillationes & Sycophantiz Prædicantium clarius elucescant, & melius declinentur, non adferri hæc priuilegia, quafi ex fingulis feorfim & absque respectu ad alia, vel etiam ad principalia reftimonia de promissione & inflitutione primatus Petro concessi, necessarium argumentum exstrui queat; sed quòd si non necessaria.faltem admodum probabilis inde argumentatio duci pofsit; fi prærogatiuæ iftæ fumantur coniuncim ; vel cum habitudine ad principalia testimonia, que de primatu in scripturis exstant. Quanquam non inficior iplas etiam prærogatiuas fingulas verifimilem probationem nobis suppeditare; si sumantur non precisè & abstracte ab omnibus conditionibus & circumstantiis antegressis, vel comitantibus, vel consequentibus, sed vt his omnibus affecta sunt.

Illud infuper ima mente reponatur, quod alibi monitum, & ab Aristotele sapius monetur, non effe parem vbique certitudinem, robur, & efficacitatem in omnibus argumentis requirendam : sed sufficere ; vt nonnulla non plus, quàm verisimilitudinem veritati, quz probanda suscipitur, afferant. Nam vt fatuum est in quacunque materia eandem argumentorum certitudinem & euidentiam quærere, fic æque ftultum eft, pa-D rem vim ab omnibus probationibus; in eadem materia; postulare.

Quod S. Hieronymus lib. 1. contra Iouin. cap. 14. fcripfit de exercitu hominum, idem & de exercitu, vt fic loquar, argumentorum vsurpari poteft. Numquid, quia in exercitu fortisimu quing, eligendus est, idcirco non assumentur & infirmiores, cum omnes fortes effe non poßint ? Si exercitue viribue tantum conftaret, & non etiam numero militum ; abiicerentur imbecilliores; nunc, & secundarum, & tertiarum virium gradue Affumitur, vt turba & numero exercitus compleatur.

His observatis, audiamus, quid Prædicantes de his Petri prærogatiuis,& de accuratifsimo labore, quo eas Bellarminus explanat & tuetur. prædicare incipiant. Danæus clamat, Bellarmi-

b 2

num



#### ¥ T ·7 1 ....

| 591 Defensio                                                  | ap         | 59:                                                         | 3 |
|---------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------|---|
|                                                               |            | præsens este, sed illud per constitutum ad id Vi            |   |
| bis collegiffe. Inutitis & nimium prolixus labor eft          |            | carium gubernare & administrare. His & simili               |   |
| Calumianis, quorum causse priuilegia ista Petro               |            | bus circumstantiis cocurrentibus, recte prima               | ÷ |
| concessa nihil emolumenti pariunt: præsertim                  |            | tum ex prærogatiuis quoqstali personæ conces                | - |
| accuratissime & dilucidissime anteomniu ocu-                  |            | fis confirmamus & stabilimus ; & huius ge                   | - |
| los pofita & exposita, sic, vt & à czeutiente videri          |            | neris sunt prærogatiuæ, quas Petro Deus largi               |   |
| queant. Nimis hic labor Caluinianis est proli-                |            | tus est, de quibus in presenti Bellarminus di               |   |
| xus, quia nimis molestus, addo & damnosus,                    |            | Iputat.                                                     |   |
| Caluinismi enim vanitatem lucutenter patefacit                |            | Addit Danzus, Prinilegia & prarogatine alicu                | 1 |
| & redarguit.                                                  | ľ          | ab alio concessa illim subiectionem arguunt ; & in eo longe |   |
| Ait Danzus; Bellarminum volviffe effe prolixum,               | ľ          | effe inferiore jummo gradum oftendunt & probant. Quis       |   |
| ve Caluiniftas tadio tot & tam inepta Regendi afficeret. G    | ł          | negat ; Petrum & Petri successores subiici Chri-            |   |
| mole tam craßi voluminis obteveret ? poffet. Nihil in         | F          | lto, & inferiorem Christo gradum renere ? As                | E |
| hac disputatione de prerogatitals Petri, ineprum;             |            | num ideo. quia Christo subiiciuntur, non erun               |   |
| nifi apud inepros fectarios ganous quidquid                   |            | Monarchz respectu hominum in Ecclesia mili-                 |   |
| progloria celitum, prziertim S. Peris, differitur,            | B          | tante degentium? Etiam Rex politicus Christo                |   |
| ineptum efficam folum ob califiansquia fouens                 | ľ          | fubditur; & tamen nemo abnuit, eum in fuo re-               | • |
| de & amplificande haren apten mon oft. Nee vie                |            | gno Monarcham effe. Tandem in totam hanc de                 |   |
| lum libro fuo Bellarminus obterere propoli-                   |            | Petri prærogatiuis disputationem duas catapul-              |   |
| tum habuit, mili herelin, cui per has & id genus              | ľ          | tas vibrat Danæus; quarum alteram; Ignoratio-               |   |
| alias exactas de claboratas difputationes gulas               | i.         | nem Elenchi: alteram ; A non cansequente indigitat.         |   |
| liditur. Hint fante Przeicantium vociferatios                 | ·ľ         | lam ergo tota tantæ machinæ ftructura funditus              |   |
| nes & debacchationes. In what toullaters to satur             | 2          | concidit,& fragore suo omnia longe lateq; com-              | , |
| Si tu, Danze, legere nolebas Bellarminidi.                    | 1          | pleuit. Quam fortis bellator Danzus, qui, du-               |   |
| sputationein, cur legisti ? Quis et ad Itelioneni             | 1          | plici emisio misili, rem tantam transactam dare             | ; |
| computiti nec quidqua caulle dicere pores, eur                | 1          | poruit                                                      |   |
| de profixitate conqueraris qualidoquidem tata                 | 1          | Nec minor est virtus Sutliuij, qui & ipsein-                |   |
| firmis es humeris & lacertis; ve tibi-quint labor,            | ŧ.         | ftructus ex hoplotheca Sibrandica non difsimi-              |   |
| quamun alioqui grann ; reddatar leuitas fuellis , quod        | 1          | libus armis dimicat. Argumenta, inquit, à praroga-          | 1 |
| tu ipfe dete hie profiteris menon diffentiente;               | <b> </b> ; | tiun ducta, funt inepta, infulfa, ftulta ( Prædicantium     |   |
| a loquaris de labore mentioner de calumai                     |            | encomia audis) & rifu potius, quam accurata aliqua          |   |
| andi, quitibi tam facilis oft quamilogui & ra                 | 1          | responsione resellends. Adjunge igitur tibi aliquem         |   |
| dere                                                          |            | Democritum, qui tibi in ridendo suppetias fe-               |   |
| Ais. Litet Bellarmine bu prarogatitie concedantur,            | li -       | rat; fi forte præ nimio rilu periculum tibi im-             |   |
| baud tamen indéfequi; primarum Ectoffecompotere Pe-           |            | pender, ne crepes. Et vinobis gustum aliquem                |   |
| rre. Negamus 'hoc non lequi , prefertim f                     |            | præbeat, quàm argumentationes ex prærogati-                 |   |
| prærogatiuz istæ consideren tur tom un ciki in                |            | uis fint ridiculariæ, hunc fyllogifmum apponit              |   |
| ter fe; & cum habitudine ad principalia teffi-                |            | ex culina Sibrandica. Cui nomen mutatur, ili Chri-          |   |
| monia de promissione & infilturione prima-                    | 1          | ftin Monarchiam per vniuerfam Ecclefiam confirmanie.        |   |
| tus. 1 a experience and file blutte as a count                |            | Simoni nomen mutatur. Ergo eft ei Monarchia per vni-        |   |
| Inftas. Non fequieur : quod fi quis fabilitas à princi-       | 1.         | uerfam Ecclefiam confirmata.                                |   |
| pe fuo preclara aliqua; multag, prinilegia acceperit i idem   |            | Refpender, inquit Sibrandus, & ex illo Sutliui-             |   |
| vicarius, & rotius regni caput fre. Aliu eniti eft praroguti. | 1:         | us, Maiorem non effe veram. Vestra culpanon est ve-         |   |
| ue, eliz capitis ratio. Nec multe prerogative regen saut      | ŧ.         | ras quare non fecifis veram? Bellarminus hunc               |   |
| caput faciunt; fed fola primaria illa dignitas , & autori-    | 1_         | lyllogilmum non cudit, nec ex doctrina eius cu-             |   |
|                                                               | D          | di potest, si quis verum fjllogiftam, non sycopha-          |   |
| rum in eodem regno potestatum. VVitackerus quo-               |            | tam agere velit. Nam vt initiò dixi, istæ præroga-          |   |
| que verbosissime declamitat . non valete hanc                 |            | tiue non nude & trude inspici debent, vt quidem             | • |
| consequentiam. Petrus babuit multa prinilegia ;               |            | ab istis fannionibus inspiciuntur & proponun-               |   |
| ergo fuis princeps Apostolorum. Ident 'oggerit Cha-           |            | tur, sed cum mutua ad se inuicem habitudine.                |   |
| micrus.                                                       | 1          | cum fingularum circumftantiis, & cum respectu               | 4 |

Respondeos præcise ex ipsis priuilegiis.qua talia, non colligi primatum, alioqui omnis, qui priuilegiu in regno vel ciuitate impetraret; primatum obtineret; colligi tamen inde, si finteius generis priuilegia, que vel primatum dandum. vel datum partim aperte indicent; partim tacite infinuent; præsertim. suppositis eidem personæ factis de primatu promissionibus, ab co, qui suo in regno non voluerit visibili specie perpetim

cat; ergo boc non fecit fine ratione; ergo ideo; quia olim ei difturus erat : Tu es Petrus, & super banc petram adisicabo Ecclefiam meam, præfertim cum mutatio nominum nunquam à Deo, nisi grauem ob caufsam, fiat; iam non cauillationem Sibrandicam vel Sutliuianam, vel VVitackerianam, vel Cha-

ad potissima de primatu testimonia. Itaque si hoc vel simili modo argumentu instituas; Chri-

ftus Petro indidit nomen, quod faxum, feu rupem fignifi-

mieria.

## Defensio Cap. 17. Lib. I.

mierianam, sed argumentum viro graui di- A uult, Kannaiten sice Kannaniten; & Thaddaum, fiue gnum efficies. Indam, Lebbaum : nihil de hoc scriptura ; imò cum

597

Iunius negatimutationem nominiu effe prarogatinam Petri. Sapientior ergo est suis Symmistis. qui hoc liberaliter concedunt. Addit. Non fa-Bam nominis mutationem, fèd cognominis fou agnomun impositionem, vt oftendisur verbo i=iDuxs, superposait, Marci 3. ideft, conintanoriones. At nos ad primam huius nominis impositionem prouocamus.que exftat Ioan. 1. où di niner à gis iera, où zansier unga, ô spunydistes altes. Thes Simon filin Ione; The vocaberia Cephas, qued interpretatur Petrus. Vocaberis Petrus, inquit Christus; Et ita ferè semper postea vocatus est, vt rectèmonet Bellarminus. Deinde im-Sura nontantum est superimponere; sed & impone. re; hinc Marci tertio ipsemet Beza verbo, impo-B fuit, fua in versione, vsuseft. Dices: Apud S. Marcum verbum iniones de Petro & filiu Zebedai Iacobo & Ioanne, quos vocauit Boanerges, v/urpari. Si ergo boc potim fit cognomen, quàm proprium nomen, vt fatetur Bellarminus, etiam Petri appellationem potius fore cognomen, quàm proprium nomen. Respondeo, hoc non lequi; nam Petrus femper Petri nomen postearetinuit; & vix vnquam nisi hocnomine in sacris litteris appellatus fuit ; At Iacobus & Ioannes nusquam postea ab Euangelistis nominantur Boanerges. Ex quo patet, fuisse tantum cognomentum, non proprium nomen: Et vt Petri nomen fuisset tantum cognomentum Simoniss atramen prærogatiua non euanesceret. Quzri enim nihilofecius posset; cur Deus, Simoni, filio Ionz; Petri cognomentum tribuerit; & cur hoc cognomenita inualuerit, vt plerumque in scripturis Apostolus iste non vocetur Simon, fed Petrus; vel Simon Petrus? An non cam ob caussam, quia Christus Petro aliquado dicurus erat, & iam de facto dixit ! Tu es Perrus. & super bane petram adificabo Ecclesiam meam. Quamuis enim prius dixiffet Chriftus : beatus es Simon Bariona; postea tamen hoc nomen non repetiuit Chriflus; neque enim ita promissionem inflituit; & ego dico tibi, quia tu es Simon Bar Iona 3 & Juper bunt Simonem,&c. Sed ; quia tu es Petrus, & super banc petram, &c. Necrefert, quòd, vt Prædicantes oggerunt, Petrus postea aliquando simonin nomine est appellatus: id enim non arguit, Petri nomen non fuisse proprium; quia potest quis plura propria nomina habere, vt docet quotidianus vsus, & nunchoc, nuncillo, & interdum vtroque nominari. Nec verum est, quod Iunius dicit; Petrum hoc nomen adeptum, vt distingueretur à Simone Cananeo. Nam quando Petro Christus dixit, Ioan.1. Tu vocaberiu Cephas, Simon ille nondum ad Apo-Aolatum vocatus fuerat, & per nomen Cananzi. satis distinguebatur iste Simon à Simonealio; ficut is, qui vocatur Ioannes Baptista, satis distinguitur à quocunque alio, qui simplex duntaxat Joannis nomen obtinet. Falsum eft & illud,quod Iunius innuit; Simonem istum à Chrifto nominatum Cananeum, siue, vt Iunius mauult, Kannaiten fiue Kannaniten; & Thaddaum, fine Indam. Lebbaum: nihil de hoc scriptura; imò cum ad Apostolatum Simon ille venisset, iam Cananzi appellationem nacum fuisse, fatis apertè indicatur Lucz 6. Vbi ista, si unissante di resr. Simonem, quem & Petrum nominauis. su si si unis ror servicurer foratio: Simonem, qui vocatur zeletes; vbi infinuatur, iam antea vulgo hoc nomine affici solitum, nec illud à Christo adeptum fuisse.

594

Sutliuius, cum Chamiero & VVirackero obiicit illud Aa. 10. Accerfe Simonem, os Brugsanu a6re. qui cognominatur Petrus. Vnde apparet Petri nomen non fuisse proprium, sed cognomen. At notum est compositum sæpe idem esse quod fimplex, vt dinann ide quod aninn, & omenender quod unde, przfertim cum Euangelista loannes, vbi primam hanc impositionem describit, verbo simplici vsus fuerit, od zandio, Tu vocaberu, &c. & Lucas, or wromann, &c. quem nominanit Petru, &c. Deinde Petri nomen licet proprium, dici potest cognomen, quia ad proprium accessit. Ad extremum, licet Petrus cognomentum, non proprium nomen fuisset, quid lucri Nouatores inde facerent? qui, præcipue VVitackerus & Chamierus, Optatum Mileuitanu, & hoc antiquio rem Anacletu valde suauiter rident, quod dixerint, Cephas Grace fignificare caput. Sed hunc petulantem rilum iam lupra latis caltigauimus. Nec responso dignor conuicia. quibus VVitackerus C propter Optatum, insecatur Bellarminú. Optati verba clara sunt. Ipsa per se V.Vitackerianas nebulas disiiciunt.

Illud omnibus leporibus lepidius eft, cum Danzustali argumento Bellarminum aggreditur. Omnes pij & vere in Christum credentes , sunt Petri & Petra;quia petram Christum babent 1.Cor. 10.7.4. Ergo Petri nomen non est proprium nomen Petri. Antecedens conftat ex 1. Petri 2. v. 5. Deliramentum hoc eft simile huic. Multi alij vocantur Ioannes; multi, Martini; multi, Lamberti; ergo Joannes non eft proprium nomen Caluini; nec Martinus Lutheri; nec Lambertus, Danzi. Deinde loco nominato D. Petri non appellantur fideles =(re) aut altpas. fed xitu (artie, Lapides vini. Si dicas, eôdem D'recidere, non refragabor; tantummodo Caluinistam cogitare volo, Lithum Misenum Heidelbergensem Caluinianum ægrè paffurum, vt Litbi nomen Danzus fibi vendicet. Illud quoque fecum reputet : nomina, quæ omnibus fimpliciter conueniunt, non censeri propria, nam & oui omnibus verè credentibus competit, nec tamen vllum fore tam excordem credo, qui afferat, proprium nomen singulorum Christianorum effe vocabulum oun : nam vt quid proprium fit, necessariò aliquatenus restringi, & ad certos limites coarctari debet: quod non fit in vocabulo ouie, & id genus aliis.

Citat Bellarminus S. Leonem, qui asserit. Petrum factum petram à petra Christo; & funda-

b-3 mentum

### Defenfio (ap. 18. Lib. I.

nrentum à fundamento Christo. Danzus vociferatur, Leonis te/limonium effenibili. Applica ad restart, Leonis te/limonium effenibili. Applica ad restart, Leonis te/limonium effenibili. Applica ad restart, teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis te/limonium effenibili. Applica ad restart teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis teonis t

Sibrandus clamitat, S. Leonem regire. Rugit, sed vt Leo ille de tribu Iuda, non vt ille; qui rircumiens, querit quem deueret. Ex cuius dicto, inquit Sibrandus, infero banc in modum. Que funt Chrifti propria, illa funt Petro communicata ; fed effe effentsalem filium Dei, Gredemptorem mundi funt Chrifto propria; B ergo cum Petro communicata. An non est loc Christum de loce fue deterbare, inquit Sibrandus, & Perrum in lecum fuum conficence. & ex Papa Deum facere, imd fupra Deam exchere ? An non eft hoc infigniter delirare? Nam S. Leo non dicit ea, que sunt propria Christi vel Dei este communicata cum Petro effentueliter, seu vt S. Bernardus loquitur, Jubstanniue; sed per participationem. Exempli causia este dicitur proprium Dei essentialiter; illud tamen per participationem habent etiam aliz creaturz; no quòd ipfum effe diuinum in fe habeant; fed quia illud in fuo effectu participant. Eodem prorfus sensa dixit S. Leo, Christum voluisse, vt quod ipfe erat; Petrm itidem ellet; non per estentiam; fed pet effectum & communionem. Et tamen fanaticus iste Caluinista S. Leoni inequitat, & quetit ; qua fronte Leo aufin fuerit , Petrum Ecclefie fundamentum conflicuere, cum nemo aliud fundamentum powere posse, pracer iam posicum, quod est Christus I ES VS. O singularem Calumista buius impudentiam, qui tanto Patri tam proterue & flagitiose infultare audet, non vilo S. Leonis merito; fed ex fola improbitate & nequitia. VVitackerus post petulantisimamin S. Leonem inuediuam ex odio & infcitia profectam; fie Bellarminum affatur. Aut defende tuum Lzonem, aut define pofibac nos talium Leonum vocibus terrere. Iam defensus eft, & quiden facile. Quid enim pronius, quam impudentiam & calumaiam à tanto patre depellere?

### CAPVT XVIII.

Explicatur fecunda prarogatiua ex modo , quo ab Euangelistis Apostoli numerantur.

E C V N D A Petri prærogatius eft, quod ferè femper in enumeratione Apostolorum siue omnium, siue quorundam, primo loco nominatur Petrus. Hinc Sibrandus hunc texit syllogismum planè Sycophanticum; Qui semper primo lo-

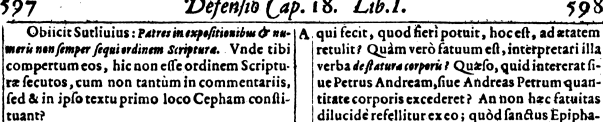
loco ponitur. Ergo Petrus eft Monarcha. Bone Deus, exclamat Sibrandus, quibu conujciu nos exciperent lefusta, fi noftra dogmata talsbus nugis defenderemus; Ego tamen in non connicior, fed ferid ago Deo gratias, Papa tyrannidem calibus quifquilin fundatam effe. Ego vero Ecclesiz Catholicz gratulandum censeo, quòd res eo iam adducta fit; venon nifi Sycophantiis, fallaciis & imposturis appeti queat : nam fyllogilmus, quem Sibrandus cudit, Bellarmino nunquam in mentem venit; absurdior enim est vel primo intuitu, quam vt ab eruditisimo Cardinali proficisci potnerit. Nam si quis candide ageret, is ex doctrina Bellarminihunc in modum argumentationem instituetet. Petrus ferè semper primo loco ponieur in Catalogo Apostolorum vel omnium vel aliquorum; & quando vltimo loco nominatur, id fit, quia inftituitur gradatio à minoribus ad maiores, vt ostendit Bellarminus ; quodque primo loco ponitur non contingit, vel propter inlignia priuata dona, quibus czteris antecelluerit, vel propter ætatem, vel propterea, quòd primus ad Apoflolatum vocatus fuerit; ergo hoc facum elt cam ob cauffam, quòd effet aliorum Apostolorum dux & princeps. Item, Petrus non tantum ponitur primo loco; fed & à S. Mattheo expresse nominatur primm; non ratione ztatis, nec vocationie, nec priuatarum dotium, ergo ratione dignitatis. Quid in his argumentatiohibus non est verifimile? Quid à ratione abhorrens, præsertim cum vtriusque Antecedentis partes Bellarminus accuraté confirmet ? Ex quibus ruit etiam vanitas VVitackeri & Chamieri.

Obstrepunt Satliuius, Sibrandus, Danzus, Chamierus, VVitackerus, non femper nominari primo loco Petrum ; id liquere ex cap.2.ad Galat vbi dicitur ; Lacobus, Cepbas, & Ioannes. An non hunc iplum locum attulit & explicauit Bellarminus ? Sed videtur Sutliuio & VVitackero perquam absurdum, quod Bellarminus dicit; non effe certum, num hoc ordine ipfe Paulus Apoftolos illos enumerauerit; Ambrofium enim, Hieronymum, Augustinum in textu & in commen-D tario Petrum primo loco nominare ; idemque? facere in fuo commentario D. Chryfoftomum. Responder Sutliuius, mibit magie affe absurdum., quam codices originales ad feripta Interpretum, tunquam regulam ad spus inflettere. Non 2bnuo, id este absurdum, si id siat temere, si verò considerate & cum ratione fiat, omni absurditate vacat; vt hic factum; vbi meritò suspicamur, ordinem fuisse mutatum, quandoquidem tanti Patres primo, non secundo loco Cepham seu Petrum collocant. VVitackerus & Chamierus valde prudicant vulgatam lottionem ; & confensum umnium Codicum. Nec BELLARMINVS CODtra nititur. Tantum monet, quid suspicionis Patres illi moueant.



### 595

### Defensio (ap. 18. Lib.1.



Sed en validissimum à Sutlivij manu arietem contra Bellarminum. In Scripturu noui Teffamenti collocantur epiftola Petri post epiftolas Pauli & Iacobi; ergo non est verum Petrum (emper vel plerumque prime lece neminari. Forfan aliquid virium in hoc argumento incifet, si ordo ille epistolarum ab aliquo Apostolo aut Euangelista esset. Deinde Lutherus iam huic argumento pennas incidit: nam epistolam D. Iacobi, epistolis S. Petri in suis Bibliis postposuit. Ad hzc Sutliuium animad B uertere oportebat, Bellarmino fermonem esfe, vbivel omnium Apostolorum, vel aliquorum catalogus texitur.Ordinem autem illum epiftolarum Apostolicarum este vel complecti catalogum Apoftolorum ; quis vnquam dixit aut fenlit?

Oggerit Sutliulus, & cum illo VVitackerus: Aliquem in enumeratione Apostolorum debere prime loconominari. Ita elt; led cur lemper, aut ferè lemper Petrus ? Num hoc cafu factum ? Ait, inter fe cios, collegas & fenatores vnum femper effe primum, qui tamen reliquis non prafit: Inter tres illos adolescentes,qui in ignem Babylonicum iniecti fuerunt, Sidrach primum numerari ; nec tamen eum fociù prafuiffe. Respondeo, fieri quidem posse, vt quis primo loco nomine- C tur & numeretur, & verè etiam primus sit, nec tamen cæteris cum poteftate præfit, vt contingit in catalogis corum, qui in Academiis Doctorum & Magistrorum titulo insigniuntur; hic tamen primum effe & primi appellationem habere; eiu modi primatum denotare, qui cum przeminentia potestatis coniuncus sit, planum redditur, fi hæc prærogatiua non seorsim, sed vna cum aliis, que circa Petrum euenerunt, consideretur ; præsertim cum principalibus illis locis, vbi Petro primatus cum potestate & auaoritate vel est promiss, vel reipsa exhibi-

Citat Bellarminus fan dum Epiphanium hæ refist. quæ eft Alogorum, dicentem : Andream fuife natu grandiorem Petro. Junius impudenter in fan-Aum Epiphanium inuchitur, cumque per ludi brium appellitat bonum fenem, qui contra Alegor feribens, & à veritate, & à traditionibus non parum aberrawrit. Nec tamen vllum errorem adduxit Iunius, quo criminationem suam aliqua verisimilitadine vestiret, & vt in chronologia S.Epiphanius nonnihil titubaflet, num ideo hoc Caluinianæ lingue spiculo verberandus erat? Negat deinde Iunius, Epiphanium dicere; Andream fuisse Petre fenierem: nam verba Epipbanij effe ambigua ; referri poffe vel ad atatem, vel ad ftaturam. μικροτίζυ όντ 👁 τῶ 🛥 ότρυ تَعْ يَوْنَعُ سَمَة المَا الله Si ad atatem quoque referri poffunt, cur ergo reprehendis Bellarminum,

retulit? Quàm verò fatuum est, interpretari illa verba de ftatura corporie ? Quzlo, quid intererat fiue Petrus Andream, fiue Andreas Petrum quantitate corporis excederet? An non hac fatuitas dilucide refellitur ex co; quòd fanctus Epiphanius adiecit; 70 gebre me ininiac, Petrum fuiffe Andreaminorem. An zore nie uniec, tempus atatu, fignificat flaturam leu magnitudinem corporu?

Ait Bellarminus : Hieronymum contra louinianum lib.1. cap.14. non dicere; Petrum fuifse omnibus Apostolis seniorem. Falfum, clamat Iunius. Sed falso:nam fanqus Hieronymus tantùm dicit: Petrum fuiffe feniorem Ioanne. Quarens enim cur supra Petrum, qui maritus fuerat, non supra Joannem, virginitațis gloria & integritate præcellentem Ecclesia fundata fuerit, subiungit : Æfati del sumes, qui a Petrus fenior erat; ne adhue adolefiens, Acpene puer, progresse atatu bominibu praferretur. Bellarminum infra libro fecundo capite nono dicere; Petrum amnibu spostolu seniorem fuiffe; Iunianum eft mendacium, & quidem admodum effrons; quia hoc non afferit ex sua, fed ex Veleni Hgretici fentenția, cuius obiectionem quandam recitat, & postea confu-

romeni helle restan allæte att le**der** 

···· Air Bellardsimus - Apollohum In'illo I. Corinch. 1. Bee fum Pasti . ver milo ? ver Copba , oge Chiftis alcendiffe & Potrum, proper dignitatems proximum fub Chrilto poluido Sutlivius. Abfardum eft Paulo tigettute preponi 's polle, qued tamon futurum effects fi Bellarmini progressiowen admittereman, Nilab fundi, fi Paulus extramilizare & modestia Apotto digniore; loco repositi. Quod autem nonha his in locis Petrusvitimo loco nominatur, et Marci 16. Dicite difcipulu eine & Petro, & 1. Corinthy Stin curri Apofoli : & frates Demini, & Cephassid primacui non officit; nam vlrimusnominatur, non vtvltimus, fed vt caterorum dux & capate Ceteris enim tacité tantum nominatis , Betri ; tanquam præcipul & omnium coryphai ; expressa mentio institui-

Damhafit lunius & Sutlivius Bellarminum, quasi Grace lingue imperitum, quod ex Ignatio ad Smyrnenles dicat; Chriftum post Refurrectionem veniffe all cos, qui circa Petram erant : nam apud Gracos, i and alter; idem effe, quodi altro; i and anárara, idem quod à anárar. Calumniator eft, quisquis hzc, quz Grzcarum literarum tyronibus nota sunt, Bellarmino Græce & Hebraice peritifsimo ignota effe arbitratur. Nec fittam, fed veram ignorantiam linguz Grzcz prodit; qui locutionem illam semper hoc duntaxat modo accipi putat; quia certum est vsurpari ea etiam fignificationel, quam expressit ex S. Ignatio Bellarminus, & fine dubio ante illum aliquis Interpretum, prefertim apud illos scriptores, quibus veritas magis est cordi, quâm Articismi. Et certe

### 598

b 4

apud

## Defensio (ap. 19. Lib. I.

B

Ć

apud S.Ignatium ita accipiendam effeillam pe |A |tos inter fluctus Chrittus objecit : Temeritatem riphrasin manifeste apparet ex ipsa apparitione, qua se Christus discipulis post Resurrectionem manifestauit:neque enim Luc.24.quando dixit: Palpate & Videte, quia spiritus carnem & osfa non babet: foliPetro se conspicuum exhibuit;sed omnibus, qui cum Petro congregati erant.

Danzus totam hanc prærogatiuam profternit duabus baliftis: quarum altera eft; A non confequente, feu; A figura dictionu. quia perinde eft; fiue hanc, siue illam, siue aliam quamcunque nominet, dummodo Fallaciam nominet. 1am enim omniaruunt, vbi Fallacia arietem admoúet.

Altera Danzi balista: Fallacia ab aquiuocario nevocu, primu. Malè sitistis Fallaciu, quæ Bellarmini disputationes adeo inuoluerunt, vt Danæus nulpiam pedem figere polsit, quin figat in Fallaciam : non quoquam oculos coniicere, quin in Fallaciam coniiciat. Cur omnia videntur Danzo fallacia? Num quia ipfe ex fallaciis confutus eft? Ira, opinor; nam verum eft illud: Quidquid recipitur fecundum recipientis dispositionem recipitur.

#### CAPVT XIX.

Explicantur quatuor alia prarogatiua ex Euangelio (ancti Matthai.

OL vs Petrus vnà cum Domino am bulat super aquas Matthai 14. Hac prærogatius primatum Petri fignificatum fuisse docet S. Bernardus à Bellarmino citatus. Sibrandus summa cavillandi libidine hoc sycophanticum portentum, quasi ex Bellarmini sensu in medium producit. Qui ambulat super aquas, ille est Monarcha: Sid Pe true ambulat super aquas, ergo Petrue est Monarcha. Nunquam hoc monstrum vilierudito in men tem venit;Sycophantia Sibrahdica eff; quam, vi & alias huic gemellas, ex eodem fonte profe-Aas, non dubito ipsis perspicatioribus Caluiniftis defpicatui effe: longe enim alia hinc exfiru- D enda esfet argumentatio; si quis potius argumentari, quàm criminari vellet. Eiusdem farinæ est had VVitackeriana: Petrus natauit in aquis & ambulanit fuper aquas; ergo est Apostolorum princeps. Huic suo delirio mox apponit hoc in S. Bernardum conuicium : Lepidum allegoria commentum, de quo nullus pater fomniauit ante Bernardum.

Danzus vociferatur factum Petri non fuisse prærogatiuam, fed temeritatem; & Petrum ferme fua temeritate periiffe. Sed bonum validumque patronum habet S. Petrus, nempe Christum; qui temeritatis Petrum nunquam acculauit, præsertim cum in mare, non nisi iubente Domino, se demiserit. Timorem & fluctuationem animitannunquam obiecit.

Iunius ait, Petrum fuiffe precipitem. Certe fi animo præceps, vel potius in profundum impietatis Caluinisticz przcipitatus non fuisses, nunquam hoc conuicio fanctifsimum & Chrifti amore inflammatifsimum Apostolum percusiffes. Obiectat Iunius : Hoc argumentum effe allegoricum.Idem & Sibrandus. Quid tum? An nihil ne probabiliter quidem colligi poteft ex allegoriis; præfertim accedente auctoritate sanctorum Patrum, vt hic fancti Bernardi?nam VVitackeri impudentiam facile aspernamur: clamitantis; Nifi maiore argumentum auctoritate quàm Bernardi, nitatur, qui feculis Antichriftianis vizit, facile contemnitur. Nihil enim facilius VVitackero, quàm fandos Patres contemnere. Nec moderatius furit in S. Bernardum Chamierus. Ait Sibrandus; Bernardum fuiffe virum magnum, dignum meliore fæculo. Atquisiam vitamagerer, Lutheranos & Caluinianos non aliter acciperet, quàm olim Henricum & Henricianos, & alios quoídam veteris doctrinz Nouatores. Sutlivius compendiosius se expedit, nullam Bernardi habendam rasio. nem , quippe qui gratiam Romani Pontifici aucupari vo luerit. Caluiniana responsio; vt & illa Sibrandi: Hac talia Bernardi effe tegenda;non propalanda. Tetta videlicet cupiunt, quidquid ad primatum flabi liendum facit; & fi quid vel in speciem ex san &o Bernardo contra primatum arripere queunt; id vbique inculcant, & in omnibus non modè pulpitis, sed & in techis prædicant & diuulgant: & tunc Bernardus vir diuinus, & Dei fpiritu plenn audit.

Quarta prærogatiua est illa peculiaris reuela tio de diuinitate Christifada soli Petro Matt. 16. Hinchanc fycophantiam texit Sibrandus: Cuicunque Pater reuelauit lesum effe filium Dei, ille est Mo narcha : fed foli Petro reuelauit Iefum effe filium Dei , orgo folm Petrus est Monarcha. Dicamus nos:Omnis ille, qui talem fyllogifmum Bellarmino affingit, vel quasi ex Bellarmini doctrina collectum propenit ; effrons calum niator est ; Sibrandus hoc facit , ergo Sibrandus est effrons calumniator. An non tam verus & justus est hic fyllogifmus, quam falfus & calumniofusille Sibrandicus? Breuitatis caussa non formo argumentationes ex fingulis Petri prærogatiuis; quia plus eruditi lectoris iudicio defero, quàm vt arbitrer, eum per se no animaduertere, quomodo quz extra argumentationis formam Bellarminus differit, Dialectica veste amicienda sint, si quis candide rem gerere instituar.

Sutliuius cum fuo Sibrando, Chamiero & VVitackero clamat : Etiam aliu Apoflelu idem fuiffe reuelatum. Sed postea; Non Matth.16. Iuniusoggerit: Bellarminum effe contumeliofum in reliquos Apoftolos, quod dicat foli Petro Christi naturalem dininitatem fuiffe reuelatam Mattb. 16. Vbi probatio Iuni?In fermone.inquis, Chrifti, non est vlla particula exclusiua.

599

600

An

### Defensio Cap. 19. Lib. I.

An non fat particule exclusine, quando ad vnum A preualent porta inferorum, ille est Monarcha: Sed contra tantummodo fermo dirigitur ! Beaties ès Simon Barlona quia caro & sanguu tibi boc non reuelauit, & c. Et ege dico tibi, quia tu es Petrus, Ge. Omnia fingulariter. Omnia ad vnum. Quì magis vnum alloqul potuisset Christus, nisi vtendo verbis iis, quibus vlus cft ? At loan. 6. Petrie eandem confesionem fecit nomine omnium discipulorum, quam fecit Matth 16. Sed Iunius probare debebar, non affirmare, else eandem. Certe confessioni Ioan.6. Christus magnificam illam & peculiarem mercedem. non repoluit, quam repoluit Confeisioni factæ Matth.16.quz posterior fuit, vt patet ex illis, qui quæ à fingulis Euangelistis scripta sunt ; ex temporis ordine disposuerunt : nam co modo Petrus Christum appellauit filium Dei, quoomnes B Sancti vocantur filij Dei. Idemque iudicium efto de confessione Nathanaëlis. Ioan.1. quod Bellarminus rectè monuit. Quanquam & excellentiore modo tam Petrus, apud Ioannem, quàm Nathanaël, Christum Dei filium nominare poterat; videlicet vt Messiam promissum. Etiamsieum, naturalem Dei filium elle, ignorarent. Exquibus euanescunt etiam VVitackerianz & Chamerianz logodiarrhoez.

60 I

Occinit Sutlinius cum VVitackero: Ioanni Baptifta, & Deipara Virgini vera Chrifti diumitas prime quam Petro patefatta fuit. Sed Caluinista animad. uertere debebat, à Bellarmino comparari Petrum non cum aliis quibuscanque fed cum As postolis. Hinc quando disit; feli Perre hancreuelationem factam; mox exponit, quo fenfu voculam foh accipiat; cum ait; Petram primam omnium Apestolorum à Deo edoctum cognouisse summa mysteria nostræfidei.

Citat Bellarminus multos sanctos Patres idem testificantes. Vociferatur Sibrandus, Bellarminum, pudenda Patrum detexiffe: fe nil refpondere vellesmanifestin scripturin Patres debere cedere. Scripturis nemo non libenter cedit; fed num ideo Scripturis cedet, fi phantafiis Sibrandicis cedat? Num ideo Patres pudore dignà tradiderunt, quia non tradiderunt, quæ ad Sibrandicam faliuam faciant?

Quinta prærøgatiua continetur illis verbis: D Es porta inferi non praualebunt aduersu eam, Matthai 16. Syllogista Sibrandus, nec admodum disimiliter VVitackerus: Contra quemsung, non praualent porta inferorum ; ille oft Monartha; fed contra Potrum non praualent porte inferorum, ergo Petru est Monarcha. Responded, esse quatuor termines, inquit Caluinista. Atqui codem iure, quo quatuor terminos in hoc tuo monstro posuisti, poteras ponere terminos quinque, vel plures, quandoquidem tibi nil aliud propositum est, quàm sycophantari, à quo scopo non aberras, quocunque tandem pacto informes tuos syllogismos formes. Nam fi quis argumentationem ita inftithat: Contra quem in definitionibue ex cathedra non

Petrum in definitionibus ex cathedra non prauatent porte inferorum, orgo Petrus est Monarcha;iam cauillatio & fycophantia in legitimam argumentationem abierit. Conuicia in Pontifices, ad Sibrandum redire iubemus.

Petulans calumniator Bezæ Sutliuius obftrepit : Etiam veteres Prophetas Ecclefie & regni Chrifti ftabilitatem non ignoraffe. Num Bellarminus prerogatiuam Petri in hoc constituit, quòd stabilitatem Ecclesiz ágnouerit; & non in hoc, quòd Ecclesia super Petrum ædificata, tam stabilis & immota futura esset, vt portz inferi aduersus eam minime præualere possent? Ad testimonium illud S. Augustini : Numerate facerdotes vel ab ipfa fede Petri, ipfa est petra; respondet Sutliuius; Auguftinum intelligere doftrinam Petri. Senfus igitur erit : Numerate facerdotes vel ab ipfa doctrina Petri. Sed quishic sensus infehsatus? VVitackerus nil nisi verba fundit. Chamierus clamosè probat; illud: Porta inferinon praualebunt aduersus eam; pertinere ad Ecclefiam : Quis negat? Sed ad Ecclefiam fupra petram & Petrum fundaram; à petra enim perpetuam suam firmitatem accipit.

Verùm vt hæreticorum cauillamenta fortius retundantur, junat audire, quid S. Chryfostomus in cap.16, Matthzi de Confessione Petri Scribat: Quid Chriftins? Beatins es Simon Bar Iona, quia caro, & fanguis non revelauit tibi. Atqui nifi proprie fic Petrus intellexiffet, & ab ipfo Patre natum crederet, non fuiffet revelation i opm illa confesso, nec aliqua beatificatione diena, fivnum ex multi Dei filiu illum putaffet. Etenim, iam pridem post tempestatem, qui erant in nauigio, vere fline Dei es tu, dixerunt; & quanu vere dixerint, beatificati tamen ab eo non funt. Non enim ita, yt Petrus, fed vnum ex multis vere filium aftimabant, pracipuum quidem maging, dilectum ; non tamen ex Patrin substantia nasum. Nathanaël quoque dicebat, Ioan.1. Rabbi,tu es filius Dei, su es Rex Ifraël; nec folùm beatificatus non est, verùm etiam, quafi multo inferiora, quàm oporteat, cogitaret, fic à Christo erat redatgutus. Subiunxit enim; quoniam tibi dixi, quia vidi te fub ficu, credidifti; maiora bu videbu, Eaigitur de re Petru beatificatur, quia Christum Patris proprie filium confessus est, qua etiam de caufa nibil tale de illis dictum est, quale de boc dicitur, quia Pater renelanit tibi, & c.

Quid igitur Christus ? Tu es Simon filim Iona; tu vocaberis Cephas. Nam, quia Patrem meum pradicaffi, egò etiam illam nomino, qui te genuit : ac fi diceret, quem admodum tu Ione filme es, ficêgo Pátric meifilm fum. Nam aliter superuacaneum omnino, atque superfluum effet , dicere, tu es filias Iona. Verùm, quia ille dixit ; tu es filine Dei;vt fis fe effe filium Dei oftendat, ficut ille Ione filine, eiu/dem videlicet fubftantia cum Patre, idcirco illa d adiscit; Et ego dico tibi, quix tu es Petrus, &c.

Sexta prærogatiua eft Matth.17. vbi Eominus iubet solui tributum pro se & Petro. Sibran. dus. Quicunque ex Cbristi imperio soluit tributum, ille est Monarcha. Sed Petrus ex Christi imperio soluit tribu.

t u m

### Defensio Cap. 20. Lib. I.

bes scribe, inquit Sibrandus. Et ego vix bilem, quando hac tua víque adeo sycophantica, propè dixeram, diabolica figmenta lego. Quis enim primo statim aspectu non cernit, qualis tibi mens,quàm amens; qualis frons,quàm effrons? An non fancti Patres à Bellarmino citati hac tributi solutione Petri principatum significatum diserté tradunt? Nec absimiles sunt calumniæ VVitackeri & Chamieri, quas hîc Bellarmino affingunt, quas tamé Patrú auctoritas & circumstantiæ huius tributi depensi, facile dispellunt.

603

Danzus & Sutliuius obstrepunt, foluere tributum effe potius subiectionis, quàm dominationis argumentum. Respondeosid verum este vbi tributum soluitur de iure;non de facto duntaxat,proutChri-B ftus pro se & Petro; solui voluit. Deinde si quzcunque tributi pensio indicium est subiectionis; sequitur; Christum publicanis illis fuisse subiectum, quia aquè pro se ac pro Petro tributum pendi voluit. At quis hoc dicat vel ferat? Criminationes Sibrandi in Pontifices, quas pleno sacco effundit, susque deque habemus.

Chamierus valde vt opportune; ita & subtiliter explicat, quid fit tapite cenferi. Nimirum anteChamierum nemo id intellexerat.Nunc id intelligimus beneficio Chamieri;præfertim,addito hoc mendacio: Auctorem questionum veteris Gnoui Testamenti, qui babetur Tom.4. operum S. Augustini, falso à Bellarmino citari. Sed auctor vel obiter inspectus fidem asseret Bellarmino, contra crimi- C nationem Caluinisticam: Sicut in Saluatore, inquit ille Auctor, erant omnes sauffa magisterij : ita & post Saluatorem in Petro omnes continentur; ipfum enim constituit effe caput eorum, vt pastor effet gregu Dominici. Quod postea fusè ostendit. In quem Auctorem qui licet non fit Augustinus, vetus tamen & docus est, furiosisime bacchatur VVitackerus, mendicabulum & fædum mancipium Threicik notk compunttum, & perforati auriculi circumforaneum illum nominitans; non aliam ob cauffam, quàm quia Petri primatum ex pensione huius tributi collegit. Aureus scriptor audisset, si cum VVitackero & Chamiero afferuiffet, ideo pro Chrifto & Petro didrachma persolutum, quod Capharnaum dicatur ciuitas Christi Marci 2. & Petrus ibidem D domum habuerit; neque aliquid altioris myfte. rijex hoc facto eruisset. Chrysoftomus etiam pim Pater, inquit VVitackerus, toto bic errat calo. Id videlicet restabat, vt aculeum infixum melle tegercs.

### CAPVT XX.

Explicanturtres alia prarogatiua ex Euangelio S.Luca.

Ертімам prærogatiuam ait Bellarminus politam, in duobus miraculis à Christo editis in piscatione Petri Lucz 5. & Ioan.21. Sibrandus,

tum, ergo Petrus est Monarcha. Vix rifum continco, tum A more fuo fycophantice. Qui miraculose capit multos pisces, illi Christus totius Ecclesia Monarchiam confirmauit : fed Petrus cepit multos pifces miraculose : ergo Petrus est ille, cui Obristus totius Ecclesia Monarchiam confirmanit.Monstra huiusmodi recitasse vel indicasse,est refutasse: maxime filector ipsum Bellarminum legat; & cum criminationibus huius Caluiniani agyrtæ componat. Derepente omnia, nebularūm inftar, vertentur in nihilum. Iunius,& VVitackerus clamant:becargumentŭ effe allegoricum. Ex allegoria nibil probari. Nihil, ne probabiliter quidem, potissimum, accedente san & orum Patrum auctoritate? Necipla infeitia hoc affirmauerit. Danæus vix paucis verbis factis, hinc se proripir. Vocat nugas nugerrimas, & vnguentum in lente, quidquid Bellarminus hic doctifsime ex Patribus disserit; additque mendacium; septimam prærogatiuam effe miraculum à Petro factum. Quali miracula, que in gemina Petri piscatione acciderunt, fuerint miracula Petri, non Christi. Sutliuius intonat. En principatu super piscatores malè probari principatum super totam Ecclesiam. Cur male? Nam fi in vtraque illa piscatione Petrus semper primus & princeps inter omnes fuit; & si priore ille militans Ecclefia adumbrata eft, vt Patres docent; & in ea Petrus, eorundem testimonio, primatum tenuit, omnino sequitur; co ipso znigmate indicatum fuisse, Petrum in militante etiam Ecclesia primas habiturum. Sed en fubtilifsimas Sutlinij subtilitates : Petru bis tantum legitur iuisse piscatam: ergo non est perpetuus Ecclesia Rector partim in se.partim in successoribm. Item: Hac miracula fuerunt extraordinaria; ergo non potest inde colligi ordinaria Petri in Ecclesiam potestas. Quales nzniz. Quali verò re extraordinaria non possit significari res ordinaria. An transitus per mare rubrum, & arca Noë non erantres extraordinariz?Et tamen fignificarunt baptismú, rem in Ecclesia ordinariam. Et transitus per mare rubrum semel tantum accidit;& arca Noë femel duntaxat homines faluauit; & tamen baptismi ordinarie in Ecclesia duraturi, mortaliumqueanimos ab ingenita labe expiaturi, figuram ac typum geflerunt.

604

Obiicit Sibrandus:*Si Petru* in vtraque pifcatione principatum tenuit; fecunda autem pifcatio Ecclefie triumpbantis typus fuit, sequitur Petrum Ecclesie quoque triumpbantis principem effe : Sed boc est absurdum. Respondeo, negando sequelam, quia cum quid typice & figurate dicitur, accommodate ad rerum naturas vel institutionem accipi debet, institutio autem primatus Petri hoc exigit, vt ipfe fit princeps militantis Ecclesia, non triumphantis, & fatis eft,quòd in illa fecunda pifcatione; militantis Ecclesiæ fymbolo, fignificatum fuit, Petri opera & ministerio pisces, hoc est, homines, ad littus, seu ad quietum zternz felicitatis portum perduci. Chamierus nullam prorsus hîc prarogatiuam Petri agnoscit. Et hanc consequentiam Catholicis scriptoribus affingit: Dixit Petrus: Vade piscari: Reliqui statim: Et nos tecum : ergo Petrus est Apo-

ftolorum



### Defensio Cap. 20. Lib.1.

felerum princeps. Hem, subdit Caluinista, beccine A verba suns, que Petrum fignificant principem? At nemo ex his præcise verbis principatum colligit; Sed ex his, & ex tota facti historia.

605

Octaua Petri prærogatiua Luce 22. Simon, Simon,ecce Satanas experinit vos, & c. ogo autem rogani pro te ot non deficiat fides tua, & tu aliquando conueríus, confirma fratres tuos. Sibrandus. Argumentum boc duobus modu formarı potest. Dominus oranit pro Petro, ergo Petrue est Monarcha : Vel "Petrue confirmauit fratres fuos, erge est Monarcha. Sibrandus, prout fert eius ingenium, strenuè sy cophantatursergo est calumniator : fiue priore, fiue posteriore, fiue alio fimili modo argumentum formet : nam finceri pectorishomolongèaliam argumentationem ex hoc loco texeret; hanc nimirum, vel aliam non di- B fparem. Pro quo Dominus peculiariter orauit, vt fides eius nunquam deficiatsis elt, vel certe futurus erat, Ecclefię Monarcha: teftibus Græcis & Latinis Patribus, nominatim Theophylacto & S.Leone, quos citat Bellarminus; ergo Petrus eft, vel certè futurus erat Monarcha Ecclesia. Item, quinon quomodocunque, sed peculiari modo iubetur omnes vniuerfim fratres, nemine excepto, confirmare, palcendo, regendo, prælidendo, docendo, ille est Monarcha Ecclesia, Petrus est talis,ergo,&c.

Obiicit Sutliuius ex fuo Savvbrando. Chriftum etiam pro aliis oraffe: Sed num eo modo & ritu, quo pro Petro, vt fides eius tam in ipfo, quàm in fuccefforib<sup>6</sup> perpetuò incorrupta perfeueret? Oggannit. Etiam ab aliis Apoftolis confirmatos fuiffe fratres. Sed num ea ratione & audoritate, & poteftatis præminentia, qua à Petro; peculiari Ecclefiæ fundamento? citat Bellarminus Theophylactum dicenté ex perfona Chrift; quia te babeo. vt principem discipulorum, & c. confirma cateros: boc emim te decet, qui post me Ecclefiæ petra es, & fundamentum.

Occinit Sutliuius: Ex verbis ift is non colligit Theopbylactus, Petrum effe principem Apoftolorum, (ed quia princops et at & petra & fundamentum.propterea debere eum fratres confirmare. Fateris ergo Petrum, ex fententia Theophylacti, effe principem, petram & fundamensum. Quzro, cuius fit princeps, petra, fundamentum, fi non Ecclefiz? Si Ecclefiz, ergo e- D tiam Apostolorum, quia & isti sunt de Ecclesia. Deinde Bellarminus nihil dicit de collectione aliqua; sed hoctantùm, Dominum verbis illis: Ego autem rogani pro te,etc.apertißime oftendiffe Petrum fere principem & caput fuorum fratrum. An non hoc ipfum palam affirmat Theophylactus? An inepta effet collectio, fi ex hoc loco fic cocluderem? Chriftus peculiari modo orauit pro fide Petri, vt non deficiat; & peculiari ratione iulsit, vt fratres confirmer, & quidem omnes, nullo exclufo; ergo Petrus vel tunc erat, vel certè postea futurus erat caput & princeps Ecclefiz.

Ad testimonium S. Leonis respondet idem Sutlivius: Leonem non ideo dicere, Petrum effeprincipem Apostolorum, quia proco Christus orabat: sed contra. ideo Christum pro co oraffe, quia princeps effet. Sed ifte tricatur, vbi tricis nihil opus. Nam fiue hoc, fiue illud dicas; ex dictis S. Leonis manifeste liquet, verbis illis Christi, principatum S. Petri ostenum & indicatum fuisse, quod Bellarmino satis eft: qui neutrum corum, quæ Sutliuius comminiscitur, asseruit. Sine enim Christus orauerit pro Petro, quia princeps erat; & sine Petrus sit princeps, quia Christus pro co roganit; semper veru manet, verbis Christis & testimoniis Theophylacti & S. Leonis primatum Petri nobis proponi. Nec sollicitos nos habet VVitackeri impudentia, qui vultu & ore duro isthzc. Quod ex Theophylacto & Leone affertur, facile contemnitur : nam alter recentiorum temporum fust ; alter, Pontifex Romanus, doctus. fateor, fed immodice fuperbus. En frontem Caluinisticam. Chamierus nullam hic agnoscit prærogatiuam. Multa exferibit ex Theophylaao. Sed id quod præcipuum eft, leui brachio tangit, imò contemptim reiicit. Nos querimis, inquit, quid Christus dixeris, non quid bu ant ille affuerit de fuo. Et tamen paulo antea verbolisime quzfierar, quid Theophylacus de hac Christioratione fentiret.

606

Vide autem & obstupesce incredibilem Danzi impudentiam: qui de hac przrogatiua hæcin chartam eiestare non erubuit : Offauam prarogatiuam facit, infidelitatem Petri, qudd Chrislum effet abnegaturus. Ineptè: quafi vitium noftrum inter nostras prarogatiuás, qua sunt bonoris, recenseri posit, aut debeat. Deliras bîcprofetto Bellarmine, vt antea. Quid cum hoc mendaciorum & calumniarum loquacifsimo Caluinifta incipias / Siccine Bellarminus Petri infidelitatem pro prærogatiua adfert? An infidelitas Petri eft; peculiaris oratio Chrifti pro Petro? An infidelitas Petri eft; nunquam defectura fides Petri? An infidelitas Petri eft; munus confirmandi fratres in fide & fana doctrina? Et tamenCaluinianus iste Vaniloquidorus, post tam atrocia mendacia, etiam Bellarmino infultare, & delirij postulare audet.

Nona prærogatiua: Quòd Cbriftus refurgene.primùm omnium ex Apoflolis Petro fe videndum præbuit.

Vociferatur Danzus: Hoc falfum est. nam in duobus viru apparuit Christus primum , qui Hierosolymu Emaunte proficifcebantur, pt ordo & feries biftoria à Luca diligenter observata demonstrat. Lucæ 24.v.13.34. Caluinista observare debebat Bellarminum dicere: ExApoftolis Chriftum Petro primum apparuiffe : at duo illi discipuli non erant Apostoli : quia alter fuit Cleophas; alter, vt multi exifimant, iplemet Lucas: nec Apostolus esse potuit; quia S.Lucas ait: surgentes (duo illi discipuli) eadem hora regreßi funt in Hierufalem, & inuenerunt congregatos vndecim, & eos, qui cum illis erant dicentes: Quod furrexit Dominu vere, & apparuit Simoni: Exquibus verbis apparet; apparitionem Petro factam, prácelsifie illam, que facta fuit discipulis in Emaus abeuntibus. Adhæc Danæo oppono fymmystam eius

Chamie-

primo apparuisse Christum à mortui resurgentem.

607

Addit Danzus : Hinc primatum Petri velle concludere;effe fallacias. A non confequente, & ab ignoratione Elenchi. Cur non & ab aquiuocatione ; & à figu<u>r</u>a di-Etionie & à diuisione rerum consunctarum, & à dicto socundum quid ad dictum fimpliciter, Et à Danzana ftoliditate ad fycophantiam Sibrandi; qui ex noua przrogatiua hoc monstrum conficit: Cuicunque Chrift us post refurrectionem primum vifus est, ille est Monarcha. Sed Petrus est ille, cui Chriftus primu vi/us est. Ergo Petru est Monarcha. Respondeo, inquit Caluinista, Maiorem effe falfam: Cur non fecifti veram ? Apparitio enim Christi non est caussa Monarchia. Quis dicit effe cauffam Monarchiz? A Bellarmino certè nó profertur, vt caussa, sed vt probabile indicium & B fignum, datz, vel potius paulò post resurrectionem dandæ Petro Monarchiæ. Öggrunnit Sutliuius cum Savvbrando, & VVitackero, & Chamicro. Cbriftum apparuisse Magdalena ante Petrum: primatum igitur Magdalena aßignandum fore. Calumnia hæc ruet;fiaduertas, Bellarminum dicere; Ex A postolie Christum Petro primum apparuisse.

### CAPVT XXI. Explicantur alia dua prarogatiua ex Euangelio S.Ioannis.

ECIMA prærogativa est, quòd Pe-🕻 trus primus fuit, cui Chriftus Iauit 🕻 pedes. Vndecima, quòd foli Petro mortem prædixit, & mortem crucis. Oggannit Sibrandus, & ex illo Sutliuius. Lo. tionem pedum non effe cauffam Monarchia ; alioqui om nes fore Monarchas, quibus Chriftus pedes lauit. Nec ad ferturà Bellarmino, tanquam caussa, sed vt ve rifimile fignum Monarchiæ Petro promisse & post refurrectionem tradendæ. VVitackerus & Chamierus clamitant, Non valere hanc confequentiam. Christus Petro primum lauit pedes: ergo Petrus est Ecclefie princeps. Valet, vt probabile, non vi necessarium argumentum. Iunius dicit; Petro, yi etate & ordine primo, & hoc zquum fuisse ; Primam pedes fuiffe lotos. Nec probat Chryfostomum & Theophylactum, opinantes, Iudæ primùm lotos D pedes. Quanquam Chamierus strenue pro Iuda pugnat. Hoc, inquit Iunius, leuis coniectura magis, quam opinio est. Sed quod ad atatem attinet, iam supra ex S. Epiphanio vidimus, Andream fuisse natu grandiorem Petro. Primum fuisse ordine non qualicunque, sed dignitatis & præfecura, &,vt primo in tali ordine, Christum Petro pedes primùm lauisse, verisimile prorsus fit, si factum hoc non solitarie sumptum, sed cum aliis iun-Aum,& vt fan Aorum Patrum au Aoritate munitum eft, accipiatur; vt à Bellarmino accipitur.

Vndecimam prærogatiuā non vidit Sibran dus. Forfan dormitabat, quando hoc X X I. ca put legebat. Iunius & VVitackerus aiunt: Non fe.

Chamierum; qui dicit : verifimile effe Petro ex visio 🗛 qui : Chrift u pradizit primo mortem, ergo dedit ili aliquam prarogatiuam: aliequin, inquit, & prarogatiuam duo latrones illi babuerint, qui ad Christi latera pependerunt, vi nibil de alin dicam. Prærogativa Petri fuit; quòd soli ex Apostolis mors prædicta; nec qualiscunque mors, sed mors crucis; nec qualitercunque: fed cum his & illis circumstantiis, quas Bellarminus accurate expendit; Et quis neget infignem prorsus saltem dextrilatronis praro gatiuam fuisse, quod cum Christo crucifixus est? Forfan enim falutem non obtinuisset, nisi ei hoc priuilegium cum Christo crucem subeundi cælitus concessum fuisset.

> Sutliuius & Chamierus clamant. Non valere bans confequentiam.Cbriftus pradixit Petro mortem.er go Ecclesia principatus est Petro delatus. Sed cuius est imago & superscriptio; quam hzc consequentia præfert? Certè Sutliuij & Chamieri, non Bellarmini;qui hanc prerogatiuam non attulit, vt caufam principatus Ecclefiastici Petro concessi, sed vt probabile indicium.

Obiicit Sutliuius cum VVitackero: Etiam filiu Zebedei fuisse à Cbristo pradictam mortem; cum Mattbai 20. dixit;eos fuum bibituros calicem. Sed num fpeciatim & determinate genus mortis his prædi-Aum fuit? Num mors fimilis morti Redemptoris nostri? An cum aliis adiunctis, quz Bellarminus in przdictione Petro facta recte confiderat?

Has duas prærogatiuas Danæus vix afpicere potest. Itaque totus stomachabundus vocife ratur: Ha nuga funt, quas perfequi penè meip fum puder, (vtinam puderet te mentiri & calumniari, magna nos leuares molestia) quia bonas boras in rebu folidu collocare viros bonos & pios decer. Non ergo tu vir bonus & pius, qui potisimam vitz tuz partem in mendaciis & calumniis iaculandis collocafti.

#### CAPVT XXII.

Explicantur alia nouem prarogatiua ex Actis Apostolorum, & ex epistola ad Galatas.

V o D E CI M A prærogatiua eft Act.t. vbi Petrus, tanquam paterfamilias, colligit in vnum, cætum difcipulo-rum, & vnum eligendum effe docet in locum Iudz. Syllogista Sibrandus. Quicunque Apoftolos, tanquam paterfamilias in vnum conuocat, & vnum in locum Iud**a el**igendum effe docet, ille est Monarsba.sed Petrue.ergo. Respondet: Minorem effe fallam. Petrū enim no conuocaffe Apoftolos, Apoftolos enim perdu raffeconcorditer in oratione & deprecatione cum vzoribu, & Maria Matre Ie/u,& cum ipfius fratribus. A&.1.v.14. Vbi obferua Sibrandum tribuere Apostolis 🗸 xeres; forfan eam ob cauffam, vtardentiores preces conciperent, & eò melius métes fuas ad Splritus fancti aduentum przpararent. Afsimilem ferme in morem fatuatur hic Chamierus.

Sed.

### Defensio Cap. 22. Lib. I.

Bellarminus, discipulos à Petro in vnam domum collectos & conuocatos fuisse, quasi ante hanc collectionem & conuocationem non fuerint in vna domo; sed vult, eos, qui vna in domo habirabant, Petri iuslu & auctoritate, in vnum locum fuisse conuocatos, vt de aliquo in Iudz ministerium substituendo dispicerét: nam licet aliqui vna in domo habitent, non est tamen necesse, vt vno in loco eiusdem domus habitent; fed in diuerfis degere queunt, præfertim fi domus fit ampla & laxa, qualem illam fuisse oportet, in qua centum & viginti discipuli & discipulæmorabantur. Calumniantur ergo Sibrandus & Chamierus, quando ita rem proponunt, quasi Bellarminus velit, discipulos ad electio- B nem noui Apostoli ex diuersis zdibus & sedibus à Petrø conuocatos fuisse. Minimè hæc Bellarmini mens est; sed ea in domo, in qua degebant, fuisse conuocatos & collectos in vnum locum nutu & auctoritate Petri, tanquam patris familias, hoceft, tanquam præcipui & capitis: nam quòd Iunius garrit de primatu ztatis, iam szpè reiectum eft.

609

Sed en alium fyllogismum, & quidem meliorem & vetustionem, finon mentitur Sibrandus: Quicunque condiscipulu sui vitro congregatu sua det in Apoftate, vel demortui locum deligendum effe alium, ille est Monarcha. Sed Petrus boc fuis condifcipulie fusfit. Erge Petru est Monarchs. Maior, inquit Caluinista, ita est falfa, vt non existimem ipsum aduersarium, C quantumuis pro Papa Monarchia (atagentem, cam afferrurum effe. Quare affereret Bellarminus hanc Maiorem, cum fit Savybrandica, hoc eft, inanifsima & ex Caluinistico cerebro fraudulenter exsculpta? Neque enim dixit Bellarminus, discipulos, vltrò & iniussu Petri, fuisse collectos, & Petrum in hoc conuentu nil aliud, quàm suasoris munus obiisse: imò contrarium palam asseruit. Ne. que hoc Sibrandicum figmentum vllo modo ex capite primo Actuum colligitur; fed cótrarium: Et nisi Sibrandus solenne suum cauillandi institutum teneret, ex hac Petri prærogatiua longè aliter argumentationem instituisset.

Similia fermè nugatur, Sutliuius; fua ex Sibrando, dignus Magiftro difcipulus, excerpere folitus.

Testimonia Chrysostomi & Oecumenij ita eludit Sibrandus, & cum illo Sutliuius, VVitackerus, Chamierus: Petrum dici principem, non quòd fuerit Monarcha; fed quòd pracipuus inter Apostolos, & in toto illo cætu. At hæretici non se extricant. Nam quid est esse præcipuum auctoritate, & dignitate, quàm esse Monarcham? Obiiciunt Chamierus & VVitackerus, Oecumenium dicere, Petrum nibil egisse dogenos, & cum imperio. At hoc humilitatis argumentum est, non desecus potestatis.

Danæus clamat illas nouem prærogatiuas, guæ recenfentur, non effe prærogatiuas Petri; omnes enim

Sed, vtadrem ipfam veniamus; non vult A *effe Petro cum cateriu Apoftoliu communes.* Fidem facearminus, difcipulos à Petro in vnam dom collectos & conuocatos fuiffe, quafi ante garrit, parum garritu eius mouemur.

> Decima tertia prærogatiua. Actor. 2. Petrus omnium primus post acceptum Spiritum fan-Aum, Euangelium promulgat. Sibrandus. Quicunque primum promulgauit Iudeu Euangelium, ille est Monarcha. Sed Petrus.ergo. Respondeo, inquit Caluinifta, Maiorem non tantum falfam, fed & vidiculam offe. Tuo vitio ridicula est; non Bellarmini: non enim est hæc Maior à Bellarmino, sed ex fanaticotuo fincipite: vt& hzc, quam fubnectis rationis expers ratio. Si Petru propterea Monarcha est, quia Hierofolymu docuit, tum quicunque in aliquo loco primùm docuit, ille istins loci Monarcha est. Somnia tua aliis videlicet fomniis demoliris. Nihil horum Bellarminus docuit:nec hanc vel alias Petri prerogatiuas attulit, tanquam caufías Monarchiz Petro concessa, sed vt probabilia indicia & 718miena: quale fuit, quod Petrus ante omnes post acceptumSpiritum fanctum intrepide ad Euangelij promulgationem profiliit : neque enim hoc frustra vel temerè factum credet, quisquis tunc ab Apostolis nil frustra aut temerè factum esse cogitauerit. Quapropter aërem verberat Sibrandus, cum clamitat, etiam ante Christi pasfionem Euangelium annunciatum. Nec ignorat hoc Bellarminus; nec diffitetur, sed Caluinista aduertere debebat, Bellarminum diserte loqui de prima publica Euangelij promulgatione post acceptum Spiritum sanctum. Nec aliud quam Sibrandus adducit Sutliuius. Chamierus & VVitackerus negant, vel faltem incertum effe dicunt; num Petrus primus Euangelium promulgarit; nam ante orationem, quam Petrus ad populum babuit, Lucam afferere Apostolos locutos effe linguis, prout spiritus dabat en loqui : nec credibile esse, eos aliud, quam Euangelium locutos effe. Respondeo, prærogatiuam intelligi debere de publica & vniuersali promulgatione Euangelij, quz ad omnes vniuersim facta: qualis sola est illa Petri: qui stans cum vndecim leuauit vocem fuam, Glocutw est eu:nimirum cæteris omnibus conticefcentibus.

Decima quarta prærogatiua Act.3. vbi primum miraculum in testimonium fidei fit à Petro. Syllogista Sibrandus. Qui primum miraculum in teftimonium fidei fecit, ille est Monarcha. Sed Petrus. Ergo. Refpondeo, inquit Caluinista, Maiorem effe falfam. Miraculum enim fius primum, fiue fecundum non est caussa Monarchie. Antiquum obtinet Sibrandus,& vt vereor, perpetim obtinebit. Cauillatur & criminatur : & mentem scopumq; Bellarmini nunquam attingit. Nunquam enim dixit, nunquam scripsit, nunquam somniauit Bellarminus patrationem miraculi fiue primi, fiue secundi effe cauffam Monarchia: Itaque cum hoc Sibrandus oppugnat, laruas suas oppugnat. Quoties di-&um; has prærogatiuas non adduci, vt cauffas principatus Ecclesiastici Petro concessi, sed vt probabiles indices? nam caussa principatus hu-

С

ius

Digitized by Google

ius eff diuina voluntas, institutio, & tantz pote- $|\mathbf{A}|$  Qui tanguam summu iudex hypocritam damnat  $\mathcal{C}$  ocstatis Petro facta largitio. Bone Deus, quis tandem sycophantandi modus erit?

611

Citat Bellarminus Ambrofium ferm. 69. dicentem : meritò Petrum primum miraculum edidiffe in pedum confirmatione, vt oftenderet fe fundamentum esse totius Ecclesiz. Clamat Sibrandus & cum illo Sutliuius: Ambrofium nihil huius dicere: Bellarminum falfarium effe. Quàm rigidi exactores isti Caluinista, qui has minucias perlequantur: & inde falsi crimé concludant: nam licet sermo, quem Bellarminus citat in quibuldam editionibus fit 68. in aliis tamen eft 69. nominatim in Basileensi, quz in sorma quarti prodiit, anno M. D. VI.

fius, nibil tamen lucri inde ad cauffam pontificiam accederer. Mentitur. Annon caussam nostram, hoc eft, ipfam veritatem, iuuat & fulcit, quod Ambrofius Petrum totins Ecclefia fundamentum appellat? Regerit Iunius. Hos effe dictum un merezensizas: Ego veròfentio, hoc à Iunio responderi non 310roux or, asta hudron was; vt & illud, guod deratione fundamenti cum czteris Apostolis communi adfert. Nimis hzc folutio & elufio communis iam eft, nimisque triuialis.

Chamierus &VVitackerus negant inprimis, miraculum boc à Petro patratum fuisse primum : prasesfiffe alia; fi postules Scripturam; loco eius adferunt Theophylacum & Oecumenium. Quod mirum in hominibus, qui perpetuò Scripturam 🖸 ia&ant,& fine Scriptura nil aut agi aut agere volunt. At certe quidquid isti moliantur, ex S.Lu**ca** nullum nobis ifti oftédent miraculum, quod ita publice & notorie, vel dicatur, vel infinuetur factum circa perfonam quampiam çgram & miferabilem, ante persanationem claudi illius, de quo Actor.3. quodque vniuersim omnes adeo vehementer affecerit atque commouerit. Nec Theophylactus & Oecumenius aliud volunt, quàm Lucam exordiri voluisse à primo miraculo omnium illustrisimo; quale est hoc à fancto Petro factum : imò Oecumenius disertè dicit, Lucam incopifie à miraculo, do à adres chinh Snow. Que omnes permoti fuerunt. Mox infiliunt duo ifti Caluiniani in fanctú Ambrofium.Vt id Cha-|D mierus impudentius possit, negat Ambrosium effe Ambrofium.quia pueriliter argumentatur. Nibil eim confequentia ineptim. VVitackerus. Non effe credendum, quantumuis Ambrofius tale aliquid affirmaret: qui se boc loco sanè mirificum scriptura Interpretem pra bet. Optandum effet non fuiffe Patres tam ridiculis atque ineptißimis allegoris deditos. Ambrofius neopbytus fuit. G parum in Scripturie exercitatus, Gc. Ita Caluinifta fanctos Patres tractant, cum quid guftui corum minus acceptum tradunt.

Decima quinta prærogatiua est Actor.y. vbi Petrus tanquam fummus&diuinus iudex agnouit & damnauit hypocrifin & fraudem Ananiæ & Saphirz, & eos verbo fuo occidit. Sibrandus. cidit, ille est Monarcha. Sed Petrus. Ergo. Refpondeo, inquit Caluinifta, Maiorem effe falfam : nam non qui fummus in aliqua Republica iudex est., Monarcha est. Écsi autem hic syllogismus non est Bellarmini, sed Savvbrandi, ac proinde non valde curandus, Maior tamen vera est, quidquid contrà Sibrandus mussitet : si, vt debet, intelligatur de Iudice fummo indepédente, talis enim Iudex verè Monarcha est. Sutliuius hic obmutuit. Vtinam fæpius. Iunius mutit nescio quid de conclusione vniuerfals ex pareiculari; nil præter folitum fatuans.

Chamierus & VVitackerus ogganniunt, her Petro fuiffe cum cateru commune. Etiam Paulum Act. 13. Elymam prefligiatorem verbo excaceffe. Non nega-Oggerit Sutliuius: vt hoc dixisfet Ambro- B mus potestatem miracula faciendi fuisse communem omnibus Apostolis. Nihilominus ex hoc miraculo eiusque adiunctis recte primatus Petri colligitur. Nam cur solus Petrus Ananiam examinat de pretio agri? cur non alius, vel alij Apoftoli, cum pretium in communiad Apoftolorum pedes allatum fuerit?Cur idemPetrus Saphiram folusitem examinat?cur ipfe omnia pro potestate quasi paterfamilias agit?Neq; enim ad cæteros Apostolos retulit, quid de sacrilegis illis statuendum effet; sed ipse definitiuam sentétiam statim protulit.

> Decima sexta prærogativa Act.9. Factum est cum Petrus transiret per omnes. Ex quo loco colligit S. Chrysoftomus, Petrum omnes partes obiisse & circuisse, tanquam principem, cui omnium cura vniuerfalis incumbit. Sibrandus: Qui per om nes tranfit, vt Euangelium vbique annunciet, ille est Monarcha.Sed Petrus per omnes tranfit,vt Euangelium vbig, annunciet; ergo Petrus est Monarcha. Respondeo, inquit Sibrandus, Maiorem effe falfam, omnesenim Apoftoli per omnes transierunt. & Euangelium vbique annuncia runt. At si ad Maiorem adiiciatur, quod ex diui Chrysoftomi sententia adiiciendum est, nempe Petrum transiisse per omnes, vt primum & supremum inspectorem; Maior vera erit, licet Caluinista ringatur.

> Sutliuius calumniatur hanc decimam fextam & reliquas víque ad vigefimam prærogatiuas prodere fummam aduerfariorum inopiam, qui etiam à pumice aquam possulent. lam sæpe diæum est, Sutliuium non frustra à Beza omnium Caluinistarum;post Caluinum, Antesignano, petulantem calumniatorem dictum effe: nam hæc talia pro primatu Petri non adferuntur, nisi vt signa verisimilia: coque magis verifimilia, quo magis Patrum auctoritate fulciuntur. Chamierus &VVitackerus dicunt; boc fuiffe Petro cum reliqui Apoftoli commune.Tranfire per omnes commune fuit.At tranfire inftar fimpliciter fupremi ducis, commune non fuit:quia hoc Petro proprium fuit.Obit Diœcefin Episcopus, obit & Episcopi legatus: sed diuerla ratione, vt notum est.

> Decima septima prærogatiua est A&. 10. vbl Petrus omnium primus incipit predicare genti-

libus.

R

libus. Sibrandus: Qui Euangelium omnium primm A curriffet: quia pauculis verbis id fignificare pogentilibus pradicanit, ille est Monarcha. Sed Petrus. ergo. Qui Bellarmini verba & sensa de industria peruertit & deprauat, ille est sycophanta. Sed Sibrandus. ergo.

Vociferatur Danzus: Bellarminum effe iniuriofum in Philippum Euangeliftam & Paulum.qui,vt fuum Petrum exornet, alienae, boc est, Philippi virtutes ei applicet, & B. Pauli. Similia Sutliuius, Chamierus, VVitackerus. Hanc calumniam fatis fuperque ipse Bellarminus repulit: Nec fortasse Danzus quidquam hac de re obiicere potuisset, nisi quid obiiceret ex ipfo Bellarmino didicifier; dissimulata responsione Bellarmini; nam nisi dissimulasset, materiam calumniandi non habuiffet.

Obiicit Sutliuius: Christum primum pradicaffe Euängelium. At Bellarminus loquitur de prædicatione postaduentum Spiritus fanci : necPetrum cum Christo, sed cum ceteris Apostolis & discipulis confert. In illud Act. 10. Matta & manduca: dentes valde acuunt & exerunt Chamierus, &c. quos citius frangent; quàm argumentationem allegoricam ex illo loco petitam.

Decima octaua prærogatiua Act.12. vbi pro Petro in carcere constituto oratio fiebat fine intermißione ab Ecclefia. Sibrandus: Pro quocunque Eccle fia precatur , tile est Monarcha. Sed Petru est ille pro quo Ecclesia precatur, ergo est Monatiba. Responden, Maiorem effe falfam, inquit Caluinista: Ecclefia enim orat proomnibus. Tu tibi imputa, fi falla eft Maior; non Bellarmino, ex cuius doctrina & officina Maior istanon processit, cui fi quis vellet verifimilitudinem appingere, hunc in modum concipienda foret. Pro quo Ecclesia non quomodocunque, sed fingulari cura & studio & absque vlla intermissione preces fudit, eum caput & principem Ecclesiz fuisse probabiliter ex hoc ipso Ecclesiz facto colliginus; sed Petrus est talis, ergo, &c. ex quo etiam Chamierus & VVitackefus ad suas cauillationes responsum habent.

Danzus vociferatur : Nugatorium est, quod negat pro Stepbano & Iacobo preces in Ecclefia , quantum, & vrilla tune poruit, conceptas fuiffe. Mentitur Danzus. Neq; enim negat Bellarminus pto his ab Ec-D clesia preces fusas; sed dicit, non legi, ita fine intermissione pro illis ab Ecclesia oratum. Si alicubi id Danzus legit, monstret locum, & silebimus, Clamat Iunius & Chamierus: Non valere hanc consequentiam : Non legitur in Scripturu, ergo non est factum. Et tamen hæreticis nihil eft familiarius quàm hic argumentandi modus, imò hac argumétatione omnes traditiones non scriptas demolitum eunt. Et Bellarminus meritò hac forma concludendi hic vtitur; quia probabile est, Scripturam id fuisse indicaturam, fi isidem circumstantiis pro aliis oratum fuisset, quibus pro Petro. Neque vt obiicit Iunius, Scriptura idcirco in odiosam & vitiosam repetitionem in-

tuisset.

614

Decimanona est Act. 15. vbiPetrus i nC onlio primus loquitur, & sententiam eius Iacobus, omnesque alij sequentur. Sibrandus: Quieunque primu in Concilio loquitur, & cuius sententiam reliqui fequentur, ille est Mondrcha. Sed Petrus in Concilio primus locutus est, & eius fententiam reliqui fecuti funt. Ergo Petrus est Monarcha. Respondeo, Maiorem esfe falsam, inquit Sibrandus. Iterum quæro, cur non fecifti veram? Nam id penes te erat. Maior enim non eft Bellarmini, vt à te effingitur & proponitur: Si addas:Quicunque primus in Concilio loquitur vtomnium moderator & director absolutus & independens, ille est Monarcha; iam Maior, velis nolis, vera erit; & quidquid ex Caluini fchola, ad Minorem itidem veram, dices, non nisi mendacia dices. Ait Sutliuius; falfum effe, quòd Petrus primus in Concilio fuerit locutus. Sed mentitur, more suo. Vide que de hoc Concilio fuse disputata sunt Tom.1. Defens. lib.3. Ex quibus etiam Chamieriana & VVitackeriana nugamenta ruunt.

Vicefima prærogatiua eft Gal. 2. vbi Paulus: Post annos tres ascendi Hierosolymam videre Petrum: Quod Patres à Bellarmino citati interpretantur ideo factum quod Petrus effet primus & pržcipuus inter Apofiolos. Sibrandus hanc prærogatiuam induit hoc fyllogifmo: Cuius videndi gratia Paulus Hierofolymam profectus est , ille est Monarcha; fed Perrus est ille, ergo. & c. Refponded, inquit Caluinifta, Maiorem non tantùm falfam, sed & ridiculam effe. At tuo scelere & improbitate, ô Caluinista, qui de industria falsas & ridiculas propositiones fabricas, vt habeas amplam & copiosam mentiendi & criminandi materiem. Reformatuam Maiorem, fivis, vt definat effe falfa & ridicula; addito vno vel altero vocabulo, hunc in modum: Cuim, vt primi & pracipui , videndi gratia Paulus Hierofolymam profectus est, ille est Monarcha. Petrus est talu ; teftibus fanctus Patribus, quos Bellarminus adducit, er-20; Oc.

lunius paucis hinc fe liberat: Negat hanc Pauliad Petrum profectionem effe prarogatiuam Petri. At credo equidem ; fi Beza vel Sadeel à lacu Lemmanno Heidelbergam in Germaniam, vel Leidam in Holandiam profecti fuiffent videre Iunium;Iunius & Iuniani Symmysta id pro maxima prærogatiua Iunij & pro fummo honore reputassent. Et nulla crit Petri prætogatiua, quod tantus Apostolus eius visitandi, adeundi, & con+ filij eius exquirendi gratia tantum viz suscipere & emetiri voluit? Ait Iuuius : Paulum veniffe ad Petrum, vt ad maiorem atate, vocationis tempore, & v/u, & notitia Ecclefie. Fumi. Nam multi alij crant Hierofolymis maiores Paulo quoad hæcomnia & fingula, & tamen folius Petri videndi gratia proficifcitur Paulus Hierofolymam. Quz cauffa huius rei? Forte dicet Iunius: Paulum non propter folum Petrum, fed & propter alios videndos Hierofoly:

C 2

m 4 m

Digitized by Google

## Defensio (ap. 23. Lib. 1.

mam abiiffe. At nibil de hoc Paulus. Solum Pe trum nominat, cuius videndi gratia Hierofoly mam petierit. Solus Petrus Paulo eundi Hierofolymam cauffa fuit. Clamat VVitackerus : & cum illo Chamierus. Etiam pares à paribus inuifiimà aliquando minores à maioribus. Nam Elifabeth voitatam effe à B. Virgine, que fine dubio maior fuit, quàmilla. Non ignoramus hoc; fed negamus hanc vifitationem fuisse ex hoc genere. Omnes circumstantiz contrarium docent. Nec Patres aliud tradunt: quorum tamen obiectu imperitos terrete conatur Chamierus.

615

Air Bellarminus; illo monito: Matta & manduca. Actor. 10. fignificatum effe; Petrum effe caput, nam capitis est manducare, & per manducationem traiicere cibum in ftomachum, & il-B lum fibi incorporare. Sutliuius. Ineptifime à Bellarmino binc concluditur, Petrum effe caput Ecclefia.nam nibil hinc probatur, quàm Petrum habere os , vt poßit comedere. Mox vt probet Bezam nó effe mentitum, quando eum petulantie calumniatorie, inuidendo elogio, cohonestauit; conuiciis infectatur Pontifices Romanos, quali gregem Christi mactent & denorent. At missis hisce trinialibus,& in Hzrericorum circulis nusquam non obuiis contumeliis. Respondeo ad obiectionem; si hincre-Aè concluditur, Petrum habere øs; recté, opinor, inde etiam inferetur, Petrum habere caput; quia os fine capite difficulter Sutliuius inueniet, nisi fallor : cumque à sanctis Patribus Apo stolus Petrus szpenumero nominetur os & caput C Apostolorum & Ecclesiz; à vero alienum vide rinon debet, Petro Actor.10.tanquam ori & capiti dictum effe: Macta & manánca, hoc eft, tu Pe tre, ranquam os & caput Ecclesiz infideles conuerte, & effice membra Ecclefiz. Nil hic ineptiz, nifi apud ineptos, qui omnia ineptæ fuæ natura connenienter apprehendunt & concipiunt.

#### CAPVT XXIII.

Proponuntur alia prarogatiua ex variis Auctoribus.

A N AB V S generatim hoc fert iudi ium de octo fequentibus præroga rivis: Odo fabellas sam his narrat Bel larminus, quas Petri prarogatiuas infulse man Non mirum reiici ab iftis prærogatiuas Petri extra Scripturam; cum vix agnoscant illas, quz in Scriptura expresse traduntur : easque, quantum mentiendo & criminando assegui queunt ; extenuent tenebrisque inuoluant & obscurent. Fabellas intonat Hzreticus, ideo solùm, quia odio Monarchiz Petri inflammatus, credere renuit, que à grauissimis Auctoribus prodita fant. Et cur Bellarminus non vocaret prærogatiuas, facta & beneficia quædam rara & eximia, quz circa Petrum vel diuinitus acciderunt, vel ei cælesti munere obuenerunt? Dic,

mam abiiffe. At nibil de hoc Paulus. Solum Pe A oro, quid est praregatina? An non aliquid alicu i trum nominat, cuius videndi gratia Hierosoly præ aliis & supra alios concessum?

Etiam Sutliuius criminatur, aut omnes, aut plarimas ex bis prarogatiuis confictas effe, Iudicio nimirum eorum, quorum fides & professio, nil aliud est, quàm figmentum. Occinunt Danzus & Sutliuius: Etiamfi sfa prarogatiua effent vera, non tamen fecuturum, Petrum effe Ecclefia Monarcham. Respondeo, non sequi inde necessario demonstratiue; attamen verisimiliter, przsertim, si, vt par est, przrogatiuz istz non considerentur solitarie, sed iunctim cum aliis; nec absque debitis adiunctis, quz circa singulas occurrunt.

Igitur vicefima prærogatiua eft, quòd Chriftus fuis manibus folum Petrum baptizauit. Sibrandus antiquum obtinens: Quem Chriftus baprizeuit, ille est Monarcha. Sed Petrus est ille, Gr. erge. Quem Dæmon misit, vt omnia Bellarmini dica, quamuis rectifsima, peruertat & inuertat; ille est calumniator. Sibrandus est talis. ergo. Nam si bona fide disserere velles; dicere oporteret. Christus folum Petrum baptizauit; credibile est erge, bec esse fogatum propter Petris praeminentiam G principatum in Ecclesia.

Probat Bellarminus hanc prætogatiuam ex Euthymio, & Nicephoro, & istiex Euodio, fuccessore Petri in Episcopatu Antiocheno. Occlamant confona voce Iunius, Danzus, Sutliuius, Sibrandus; hanc prærogatiuam aduerfari Euangelio, ac proinde censendam commentitiam; nam I z s v s non baptizabat ipfe, fed diftipuli eim , vt dicitur Ioan.4. Respondeo, hoc intelligendum de ordinario baptizandi munere: nam ordinariènon baptizabat ipse, sed discipuli eius. Hinc autem non obstat, quo minus extraordinariè ex fingulari dignatione Petrum & fanctifsimam Deiparam baptizauerit. Addunt Caluinista. Pe trum ex difcipuln fuiffe Ioannis; & ab Ioanne baptiza tum non obscure colligiex Ioan t. Actor.t. Vtid itacffet, an ideo Petrus non est postea baptizatus à Christo baptismate Christi & An non hunc baptilmum recipiebant illi, qui prius Ioannis baptismate tincti fuerant? An baptismus Ioannis & Christi idem ? Scio, quid Haretici sentiant & D respondeant. Sed nunc non est his locus.

Ait Iunius: Librum Euodij effe fuppofititium, & fuppofititiam historiam. Scilicet Iunius intererat, quando & epistola illa & historia Euodio supponebantur. VVitackero Nicephorus vapulare cogitur, quia ingrata canit. Nuper prodiit, inquit, & plonu est fabularum. Et boccaput vnde ista sunt do: sumpta, egregie mendacin est refertum. Similia Chamierus.

Sutliuius obstrepit; Bellarminum non inspexisse locum, neque enimaliquid de Virginis Deiparz baptismo scribere Nicephorum. At Bellarminus non tantùm Nicephorum testem laudauit, sed & Euthymium, qui in cap.3. Ioannis: in illa verba: Nisi qui renatus suerites aqua &

firien.

### Defensio Cap. 23. Lib. l.

piritu, &c. hzchabet: Scribunt quidam Apoftolorum A temporibus proximi, quèd Christus Petrum ac Virginem matrem baptizanerit; Petrus verd reliquos omnes Aposto los. Quod ergo ex Euodio de Petro refert Nicephorus, hoc ex eodem de Petro & Deipara commemorat Euthymius;neque enim credibile est Euodium ab Euthymio inter illos quo/dam Apostolorum temporibus proximos non fuisse comprehensum. Et quod Euodius apud Nicephorú dicit Christum suis tantummede manibus baptizasse Petrum, particula illa exclusiua, minime excludit D. Virginem, fed cateros Apoftolos & discipulos Christi. Mentitur autem Sutliuius, quando dicit; sententiam illam de baptis mo Deiparz & sancti Petri refutari ab Euthymio. Nullum vel minimum verbulum quod B refutationem relipiat, inuenitur apud Euthymium.

Oggannit Sutliuius: Euodium non vocari à Nicepboro Petri, sed Apostolorum successorem. At Apostolorum successor non dicitur alio titulo, nisi quia Petro in Antiochena cathedra successit: neque enim omnibus Apostolis successit; neque nonnullis, sed soli Petro. An Pontifices Romani Clemens, Linus, Cletus, similes, non poterant dici fuccessores Apostolorum, licet propriè loquendo soli Petro in cathedra succederent/Chamierus hoc telum vibrat. Augustinue non meminis baptismi Petro per Chrissum collati.ergo. fabulosum est ergo, quod ex Euodio affertur. Quis non metuit huius teli vim omni gladio ancipiti penetrabiliorem?

Vicefima fecunda prærogatiua eft, quòd folus Petrus à Christo Episcopus ordinatus fuerit: cæteri autem à Petro Episcopalem consecrationem acceperint. Danzus hic prorsus est mirificus, vt & Chamierus. Negant: Petrum fuiffe Episcopum: probant. Quia fuit Apostolue, ergo non Episcopu. Idem asserit Danzus de aliis Apostolis, quos omnes Episcopali dignitate stolide priuat, & infuper hanc infipientiam adiicit. Epifcopu vni tantum Diæcefi præst; at Apoftoli toti mundø prafuerunt; & in omnes gentes potestatem acceperunt. Quam inepte omnia. Num effe Apostolum & effe Epifcopum ita fibi mutuò aduerfantur, vt in vnam personam convenire nequeant? potest quidem 'T Episcopatus esse fine Apostolatu; sicut reipsa iam est in nostris Episcopis; & ipse Apostolatus subsistere potest fine Episcopatu, imò & fine facerdotio : nam Lucz 6. elegit Christus duodecim discipulos, quos & Apostolos nominauit, antequam cos sacerdotes faceret, nedum Episcopos, nam vtrecte docethic Bellarminus ad Apostolatum propriè pertinet sus prædicandi, cum amplisima quadam iurisdictione delegata', qualis etiam in non Episcopis esse potest : at cum hac functione & potestate coniungi potest Episcopalis dignitas & ordo, neque enim amplitudinem illam potestatis Apostolicz ad certos limites reftringit & coarctat, cum Episcopatus ex natura fua non fit ita comparatus, vt vnius tantum diæcefeos finibus circumferibatur. Nam Petrus non modò vt Apoftolus; fed & vt Epifcopus in vniuerfam Ecclefia ius & arbitrium habuit: habentque eiufdem fucceffores non vt Apoftoli; fed vt Epifcopi. Per delegationem quoque poffet fummus Epifcopus cuicunque Epifcopo eam iurifdicionem in omnes Ecclefias concedere, qua Apoftoli fuetunt præditi; ita vt liberè vbiuis gentium prædicare, & Ecclefiaftica munia exerccre liceret, & tamen talis verè effet Epifcopus.

618

Si hzc Danzi stultitia aliquid concluderet, concluderet quiddam, quod Sutliuius & alij Caluinopapifte Anglicani haud libenter concedent, nempe Archiepiscopum Cantuariensem & Eboracensem non este Episcopos; probatur, quia is est Episcopus, qui vni tantum Ecclesia praest; At Cantuarienfis præeft omnibus Angliæ Ecclefiis, vtpote primas torius Angliz, vt ab iplo Sutliuio nominatur; & Eboracensis sub suo dominatu non modò plures Ecclesias, sed & plures Diœcefeshabet. Imo Caluinianis quoque & Lutheranis Superintendentibus Generalibus grandis per hæc securis impingitur: quia non vni, sed pluribus Ecclesiis præsunt : non sunt ergo Episcopi: & tamen hoc titulo sæpe admodum suauiter sibi blandiuntur.

Mentitur autem profligatissime Danzus, cùm dicit, Bellarminum negare: Paulum immediatè à Chrifto fuisse ordinatum Apostolum: sed per manuum impositionem Ministrorum Ecclesia: Nunquam hoc dixit, nunquam somniauit Bellarminus. Quid ergo dixit? Difertissime, Paulum de cœlo vocatum & Apostolum à Deo factum immediate. Sed Episcopum non esse ordinatum, nisi per impolitionem manuum Eccleliz: vt patet Actor.13. Et audet tamen impudens Caluinista Bellarmino affingere, quali dicat, factum effe Apoftolum ab hominibus, perinde ac fi Apostolum & Episcopum fieri sit vnum acidem. Nec contentus hoc tam immani médacio aliud adiungit; nempc, Bellarminum affirmare omnes Apostolos suffe à Cbrifto ordinatos Episcopos aque as Petrum. Vbi hoc Bellarminus in hoc capite, in quo exprofesso docet solum Petrum à Christo consecrationem Episcopalem seu benedictionemEpiscopalem accepisse; reliquos omnes à Petro ?

Sibrandus fusisime quasi in immensum omnium ineptiarú pelagushic se diffundit. Et pro fundamento totius phlyariæ & vaniloquendæ su ponithunc syllogismum: Quem Christwiconstituit Episcopum, ille est Monarcha: sed solw Petrue est ille, quem Christw constituit Episcopum, ergo solw Petrue est Monarcha. Mox loquacissime significationes vocis Episcopi distinguere incipit, & si hac notione accipiatur, Maiorem, si illa, Minorem: Si hac & illa; tunc & hanc & illam negare incipit, tam verbose, infulse & inscite, vt mirer tantam vanitatem à lectoribus non conspui.

Etiam

C 3

### Defensio Cap. 23. Lib. 1.

С

Eriam Iunius clamitat : vocem Episcopi eile A zquiuocam; & planèextra propositum de eius fignificatis nugari ingreditur: & fumma vafricie Bellarmini verbaita truncat, & decurtat, quali velit; Apoftolos non fuille immediate à Chrifto ordinatos Apostolos: Idem scelus patrare non horret Sutliuius; cum Bellarminus expresse contrarium scribat, tantumque id contendat à solo ChristoPetrum Episcopum ordinatum; reliquos autem Apostolos à Petro. Accipimus porro hoc loco Episcopi vocabulum pro primario suo significato, quod notissimum est, ipsis etiam ex media plebe idiotis, qui audito Episcopi nomine, certum quendam gradum & ordinem Ecclesiasticum supra sacerdorium eminentem concipiunt, cuius fit facerdotes ordinare, & alianon- B fpondeo; non modò Apoftolatum, fed & Epinulla præstare, quæ ab iis, qui sacerdotio duntaxat initiati funt, præftari nequeunt. Hac notione, hocque fensu ait Bellarminus, solum Petrum à Chrifto ordinatum Epilcopum.

Et vt ad fyllogifmum reuertar, eft is non Bellarminianus, fed Savvbrandicus: nam fi quis ex hac prærogatiua legitimam argumentationis formam nectere cogitaret, is rem hac vel fimili ratione aggrederetur. Christus folum Petrum ex Apostolis immediate & per se ordinauit & consecrauit Episcopum; cateros autem Apostolos perPetrum;ergo probabile est hoc factum,quod Petrus à Christo caput, princeps & Monarcha Ecclesiz constitutus esfet. Quid vitij in hac collectione?

Ait Sibrandus, omnes Apostolos fuisse à Christo ordinatos Episcopos sumendo hoc vocabulum in secunda notione.Ego veròSibrandicas notiones & nominum impolitiones, nihil penitus moror, quia nouz sunt, & ex Caluiniano genio efficiz; vel si non nouz;nil tamen ad rem pertinentes, sed huc importune intrufz, vt Sibrandus nebulas oculis offundat, ne veritatis lucem aspiciant. Nam quo fignificatu nomen Episcopi absolute positum accipi foleat; ex\*communi Ecclefiz vfu; ne pueris quidem ignotnmest, nedum eruditis viris. Quis vnquam audiuit Episcopum dici eum ; qui non ex propria auctoritate. nec ex propria virtute, (ed au-**Horitate & virtute Chrift: Ecclefiù praest?** An non quilibet parochus & quilibet paftor præft Ecclefiæ D auctoritate & virtute Chrifti? An ideo quilibet, parochus & quilibet paftor est Episcopust Fortè apud Caluinistas Puritanos; at certe non apudAngos Caluinepapiftas, in quorum caftris iple etiam Sutliuius meret & meruit, cum viueret, VVitackerus.

Illuditem lepidum; Apostolos esse Episcopos, quod vbique locorum & temporum Ecclefiu prefint. Pulchre. Vbique temporum, prosperpetud. Sed num hocitidem tempore præsunt Apostoli Ecclesiz tanquam ordinarij præsides & antistites? An hoc pręcise Episcopum constituits habere iurisdictionem & potestatem vbique Euangelium docendi ac promulgandi?

Probat Sibrandus, etiam Iudam fuisse Episcopum. quia scriptum est Actor.1. Episcopatum eim accipiar alter. Cur non aperuisti oculos, vt videres, quid ad hanc obiectiunculam Bellarminus respondeat? An non dicit; Epissopatum hic accipi vellate pro przfectura & functione qualicunque: vel pro Episcopatu propriè dico, non quem Iudas habuerit, sed quem habiturus fuerit; si suo in gradu perstitisser. Sed en Sibrandicum acumen. Petri Epifespatus vel attingit vniuerfam Ecclefiam, rel particularem aliquam. Respondeo, vniuerlam, & quidem iplos etiam Apoltolos, & independenter à quotunque homine, & ordinariè, respectu successionis. Obiicit. sivniuerfam, boc babet cum omnibus Apostolis commune. Rescopatum aliorum Apostolorum fuisse in vniuersam Ecclesiam, verùm dependenter ab Episcopali potestate Petri; cui omnes simpliciter oues commisse fuerunt, ne ipsis quidem Apostolis exceptis : quorum generalis potestas in co etiam à potestate Episcopali Petri discrepabat, quòd non esset ordinaria ratione successionis, sed extraordinaria. Itaque potestas Episcopalis Petri secundum particulares suas rationes con fiderata, minimè communis fuit reliquis Apoftolis.

Vide, inquitSibrandus, Bellarminum alloquens, quò re cua o ruacía adigar. Tu, Christiane lector, vide, quò ineptiarum & ridicularum abfurditatum hunc Caluinistam cauillandi prurigo'impellat. Nam fic fatuari pergit. Petrus fuit à Chrifto confittutus Apoftolus; ergo hoc ipfo pracisè potuit ordinare Ecclefie Episcopos. Quoties Bellarminus iam dixit; aliud esse, Apostolum; aliud; Episcopum? Nam Petrus & alij fuerunt Apostoli, antequam esfent Sacerdotes & Episcopi. An Episcopum ordinare & confectare poteft non Epifcopus?

Ais.Petrus & reliqui fuerunt eiu/dem Domini /erui; ergo omnes inter fe fimpliciter pares erant. Perinde ac fi diceres:Vicerex & coquus aulicus, funt eiufdem Regu famuli, funt ergo fimpliciter inter se pares.

Ait Sibrandus: Non Romanam. fed Hierofolymitanam Ecclefiam effe matrem Ecclefiarum 3 teftem q; laudat longe grauissimum, cuius auctoritate nemo defugiat,PolydorumVirgilium.Sed vt Hierofolymitana Ecclefia dici pofsit mater omniumEcclefiarum, quatenus de Sion exiuit lex & verbum Do mini de Hieru/alem, alio tamen fenfu dicitur Ecclesia Romana mater omnium Ecclesiarum, quod omnes Episcopi, atqué adeo ipse etiam Iacobus Episcopus Hierosolymitanus, consecrationem fuam & dignitatem Epifcopalem à Petro immediatè vel mediatè acceperint: vt hic oftendit Bellarminus.Reliqua Sibrandicz phlyariz & delire loquacitatis specimina persequi, piget tædetq;; adeo funt stulta & bruta; vt quod alibi monuimus, dubitare cogar, an iste Caluinianus sit métis compos.

Anacleti

62 a

621

## Defensio (ap. 23. Lib. I.

repudiant Iunius & czteri. Sed eam iam dudum neruosè defendit à Centuriatorum criminationibus Turrianus in Opere contra Magdeburgenses. Rejicit quoque Sibrandus & ex illo Sutliuius, Epistolam Innocentij I. ad Conciliú Carthaginense; quæ eft 91. inter Epistolas S. Augustini. Reiicit & aliam ad Concilium Mileuitanum, quæelt 93.inter Augustinianas. Idem facit Chamierus. Reiectionis auctorem profert Eralmum,grauemillum & graphicum criticum : cuius obelifcis & afterifcis nifi obuiam itum fuiffet, magna pars veterum librorum in capitis periculum incidisser.

Tandem clamitat Sibrandus, Anacletum, rasse. AEquè impudenter de illis pronunciat Chamierus. Expedita responsio; errant nimirú omnes, qui aliquid scribunt, quod erronum palato non sapiat. Vide verò, quàm ridicule probet Sutliuius, Paulum Act. 13. non fuisse ordinatum Episcopum : Paulas nulli loco erat adstrictus : ergo non eft ordinatus Epifcopus. Stultitiam hanc fumplità Savvbrando, quam fupra refelli. II. Paulus rocat fe Apostolum,no Episcopum,ergo non fuit Episcopus Quafiverò post ordinationem illam Act. 13. Episcopatus in ipfo Apostolatu non fuerit inclusu, dumque fibi Apostoli nomen tribuit; non pariter Episcopi nomen implicité fibi tribuerit.

Fatuitates Chamieri & VVitackeri seorsim persegui, quid artinet, cum Sutliuianis & Sibradicis fint parifsima, & prorfus gemella? Vt filca mendacium Chamieri cum ait; Leoné & Chryfostomum falso à Bellarmino citari; & semper cadem chorda oberrant, Apoftolos non fuiffe Episcopos.

Vicefimatertia pręrogatiua eft, quòd Petrus primum Hærefiarcham & principem, Simonem Magum primus detexit, Act. 8. & postea damna. uit, & plane exstinxit. Sibrandus. Qui Simonem Magum superauit, ille est Monarcha: Sed Perrus superauit Simonem Magum. Ergo eft Monarcha. Respondeo, Maiorem effe falfam, inquit Caluinista. Cur non fecisti veram ? Nam id penes te erat; & poteras, nifi calumniandi ardor te in præceps ageret. Maior non est Bellarmini, no vllius eruditi, sed inepti & infulfi criminatoris Sibrandi; qui poftea, folenni suo instituto, hoc suum somnium aliis fomniis destruit; Et Bellarminum incessit, quasi dixerit; Certamen S. Petri cum Simone Mago, fuisse cauffam Monarchia. Non cauffa fuit, fed verifimile indicium Monarchiz à Deo acceptz; neq; enim credibile est, frustraaccidisse, vt Petrus Hæreticorum omnium progeneratorem, primò patefaceret, & postea funditus, insigni miraculo, deleret.

D

Danzus totam hanc historiam vel negat, vel in dubium reuocat.Nibil de illa Tacitus,nibil Plinius, nibil Suetonim; nibil in Actibus Apoftolicu Lucac, ergo fabula est. Vide improbitatem Sectarij. Tot Chriftianis scriptoribus, quos Bellarminus testes hu-

Anacleti Epistolam à Bellarmino citatam A jus historiz adducit, fidem abrogat; przferens eis Historicos à Christiana religione alienos, qui res Christianas de industria szpè suppresserunt, vel luculentis fictionibus & mendaciis resperserunt. Si quis Ethnicorum hanc historiam attigiffet,Danzus,non plus fidei,quàm modo,adhibuisset, vt & Sibrandus, qui itidem hanc historia fabulis annumerat : (& eodem valde propendet Chamierus, cum VVitackero) nulla alia de cauffa, quam quia Petri gloriam nimium illustrat. Nam quòd in Actibus Apostolicis nulla eius habetur mentio, non obstat, cum S Lucz, in posteriore operis parte res gestas Pauli potisini exlequi propolită fuerit ; vt țaceam, libră Actuum Apostolorum Anno Domini LXI. ab Auctore Innocentium & Iulium. Pontifices Romanos, er- B'fuo Luca fuisse absolutum; volatum verò Simonis Magi; & deiectionem eius contigisfe, Anno Redemptoris LXVIII.vt docet in Annalibus Illustrifs. Card. Baronius; qui ostendit, Ethnicos quoq; scriptores, vt Dioné cognomento Chryfostomum & Suctonium huius historiz meminisse; vt proinde Danzus nihil causse dicere pollit, cur iam assentiri nolit, cum ideo tantuminodo affensum cohibuerit, quod nulla huius historię in Ethnicorú monumétis memoria exstaret; vt ipse quidem sibi persuadebat. VVitackerus multa nugatur de dissensione Historicorum in referenda hac Historia. At nulla est dissensio in principali facto; sed tantum in adjunctis facti circumstantiis.

62 Z

Vicesimaquarta prærogatiua est, quod Petrus Romz sedem suam, divino iussu, collocauit. Sibrandus more suos sy cophantice. Quicung, diuino iuffu Roma fedem collocai,ille eft Monarcha.Sed Perrus diuino iuffu Roma fedem collocat, ergo Petrus eft Monatcha. Vt hactenus in viginti quatuor & pluribus fyllogilmis Sibrandus mendax fuit & impoftor; lic & nunc à seipso non desciscit. Nec aliud addos quia iam manifesta est omnium huiuscemodi fyllogifmorum vanitas & improbitas.

Sutliuius ait; Certum effe, Petrum non fixi Rome (edem,iuffudiuino.Vnde hoc tibi certum ? Ex commentariis. opinor, Caluini, & similium; vel ex tua phantafia. Ais. Apoftolos non effe miffos ad vnam (iuitatem, fed in vniuer fum mundum. At & ex vna Roma vniuersum mundum Petrus docere & regere poterat. Nam & Imperatores Romz refidebant, fedemque Imperij ibi fixerant,& tamen inde toti mundo leges dabāt. Citat Bellarminus S.Leonem. Clamant Sutlivius, & Chamierus, Leonem non dicere, Petrum ex mandato Dei fe Romam contulife. S. Leo dicit, Petrum ad arcem Romani Imperij deftinatum effe. A quo, quz fo, fi non ab ipfo Deo? Quis S. Petrum destinauit Roma, nisi Deus? Quid quòd S. Leo serm. citato expressè dicits Petrum dininis praordinationibus veniffe Romam. VVitackerus paucis se à Leone expedit. Fuit vir quidem doctus & pius, sed superbus magis, quàm doctus aut pim. En ardelionis iudicium atq; effatum. Citat Bellarminus etiam S.Maximum. Oggannit Sut-

C 4



liuius.

## Defensio Cap. 24. Lib. I.

Ĉ

liuius. Maximu nil ditere de mandato. At dicit; Deum | A | ad Annum Redemptoris CCCC. L I. & CCC. ibi principes regni collocasse, vbi mudus caput habebat imperij. Et quomodo ibi principes regni fui collocauit, nifi per mandatum, vt ipfi co in loco fedem figerent?

Vicesimaquinta præfogatiua est, quòd sub finem vitæ Petri, Christus ipsi Petro apparere, & roganti; que vadu ? respondere dignatus sit: Venio Romam iterum crucifigi. Sibrandus fyllogismum prioribus gemellum hinc nobis extundit. Sutliuius occlamat; Incertum effe.num boc fit verum. Nec mouetur tot testibus & testimoniis, quibus hic Bellarminus ad hanc rem confirmandam vtitur. Etiam Iunio & Sibrando, videtur hæc narratio fabulo/a, Chamierus quoque & VVitackerus Historiz fidem oblique arrodunt. At quid mora- B mur fabulones istos AEsopicos? quibus omnia fabulosa, præter Caluinianas & Lutheranas fabulas ? Dicit S. Athanasius, S. Petrú, audita Chrifti de crucifizione sententia, sum gaudio Romam ve niffe. Hinc infert Iunius : Petrum ergo tum demu Ro mam peruenisse,non vt esset Episcopu , sed vt Martyrio co ronaretur. Simile quid nugatur Chamierus. Acutè profecto; quali quis co, vnde discesserat, non possit dici venire, quando redit. An nonomnes Auctores, qui huius historiz meminerunt, Petrum antea Rome fuisse, & Româ existe, concorditer scribunt?

### CAPVT XXIV.

Tres vltime prerogatiue in medium afferuntur.



623

ICESIMASEXTA prærogatiua eft, quòd folz illz Ecclesiz semper sunt habitz Patriarchales, & primz, quas Petrusfundauerat? Danzus impudenter mentitur. Bellaminum dicere; tres tantum à Nicana Synodo prima Pátriarchales fedes confritutas fuiffe; contrarium enim constare ex Canone VI.vbi etiam Hierosolymitana sedes inter Patriarchales numeretur; nam Bellarminus nequaquam dicit. has tres fedes in Concilio demum Niczno elle Patriarchales effectas, sed semper pro Patriarchalibus esse habitas; & hoc liquere ex Can.6. Nicæni Concilij. Nec verum eft, tribus prædictis Patriarchalibus sedibus additam quartam Hierosolymitanā in Concilio Niczno; quia Nicznum Concilium nil aliud decreuit, quàm vt Episcopo Hierosolymitano suus seruaretur honor, qui Patriarchalis erat, non re, fed nomine; non potestate, fed honore, vt declarat Bellarminus.

Vociferatur Sutliuius : Romanam Ecclefiam non babitam Patriarchalem & primam propter Petrum, fed qued vrbs illa fedes & domicilium Imperij effet; Citatq; Concilium Constantinopolitanum primum, & Chalcedonenfe, Can. V. & XXVIII. Sed Canonibus istis iam pridem laruam detraxerunt cum alij; tū illustrifsimus Annaliū feriptor Baronius

LXXXI. Quo Lectorem remitto. Et ipfe Bellarminus satis perspicuè oftendit, nobilitaté & claritatem vrbium non fuisse per se precise caussam sedium Patriarchalium. Quocirca falsum item est; quod ait Sutliuius, Ecclesiam Alexandrinam fuisse Patriarchalem non propter Petrú, sed propter vrbis amplitudinem & opulentia. Vnde Caluinista constat Petrum nunquam venisse Alexandriam? Nam rem secus se habere testatur Nicephorus, à Bellarmino citatus. Et vt eò non venisset, neg; ipse per se Cathedram illam instituisset; eo tamen per Marcum, suum discipulum, venit; perque eundem peculiari nutu & voluntate sedem illam instituit.

624

Öggerunt lunius, Sütlinius, Daneus, Sibrandus, Petrum non fundaffe Ecclesiam Antiocheham, fed Paulum & alios, nee credibile effe Alexandrie & Rome Ecclefiam non fuiffe, donec inftituiffet Petru, & pios omnes Dei fernos illic ceffauiffe, donec Petru accurriffet.Sedisti obseruare debebant, Petrum dici fundasse illas Ecclesias non absolute, quatenus in lis concionatus est vel primus vel post alios; sed quatenus in iis sedes Episcopales crexit; crectasque abs se tenuit, & possedit, vel omnes; vel certe Alexandrinam per dilectum fuum discipulum Marcum; cui de sede, ca in vrbe, suo nomine.infituenda mandatum dederat. Itaque licet aliqui alij ante Petrum Romæ, Antiochiæ, & Alexandriž Euangelium annuhciärint, patum refert: nam semper verum est, à nullo alio Cathedran. Episcopalem in his locis, nisià Petro erectam, & primò, nó nili à Petro pollellam & inlellam, idq; vel immediate; vel respectu Alexandrinz Ecclefi**æ, me**diatè per Marcum.

Exquibus ruunt, quæ vaniloqui Prædicantes verbose deblaterant : nam quod Sutlivius ait; etiam alias sedes habitas & factas Patriarcha les, quz tamen non fuerint à Petro fundatz; id nihileft; nam hoc partim in Concilio, partim post Concilium Nicznum accidit; Bellarminus auté loquitur , de tempore ante Concilium Nicænum. Occinit Sibrandus : Et cum illo Sutliuius. Si dignitas Petri effet cauffa,curRomana,Antiochena, & Alexandrina fedes babeantur Patriarchales; fequeretur D'plurimas alias Ecclefias effe & fuiffe Pastiarchales, cum multas alias Ecclesias Petrus partim per se, partim per di [cipulos fuos fundauerit : imo omnes Ecclefia effent Patriarchales; cum omnes Apoftoli fint à Petro ordinati Epifcopi.vt contendit Bellarminus , totag, Epifcopalu dignitat à primo, vt ab origine, descendat. Respondeo, negando sequelam. Nam ante Nicznum Concilium non ideo hec vel illa Ecclefia habita eft Patriarchalis, quòd in ea Petrus vel primus vel post aljos Euangelium prædicasset; vel discipulos ad eam, prædicationis gratia, miliflet; fed quia ipfe fedem & Cathedram, ea in vrbe, conftituisset ; nec constituisset tantum, sed & tenuisset & rexisset; quod nequaquam de omnibus locis, vbicunq; Petrus Euangelium prædicauit. verè asseri potest ; sed



Digitized by Google



## Defensio Cap. 24. Lib. I.

tantum de Roma, Antiochia, & Alexandria. cu- A & erectione Ecclessarum & fedium Episcopaliius sedem vel per se ipsum instituit & rexits vel certè per Marcum, quem peculiari ratione in huius fedis credione & gubernatione Vitarium fuum effe voluerit; nec alij difcipuli Petri, in erigendis&regendisCathedrisEpiscopalibuspeculiari quadá ratione fuere Vicarij Petri, quemadmodum Marcus Alexandriz in erectione & rectione istius Cathedra.

Audi verò infignem Sibrandi o Auneine & ftultitiam. Si propterea Antiochia cesit Alexandrina, quòd fucseffor Petri Alexandrie fuit Euangelista; eine verd fucceffor in Ecclefia Antiochena non fuit Euangelifta; tum etiam Romana Ecclefia debet Alexandrina cedere; nam facceffor Petri in Romana Ecclefia, fiue is fuerit Linus, fiue Cletw, five Clemens, non fuit Euangelifta. Aut igitur B ifta cauffa eft falfa, aut Romana debet ètiam Alexandrina cedere, vt fecit Anriochena. Sed ifte, prisco suo ritu, peruertit & deprauat mentem & verba Bellarmini; Non enim dixit; ideo Alexandrinam sedem przponi Antiochenz; quòd in ea Euangelistam successorem Petrus habuerits in Antiochena verò Euodium ; qui nec Apostolus nec Euangelista fuerit ; sed quia Petrus Alexandri. nam Cathedram per Marcum Euangelistam, tanquam suum Vicarium, administrauit; Antiochenam autem per Euodium, qui proculdubio dignitate Minor erst, quàm Marcus.

Deinde licet Bellarminus dixisset, Alexandrinam sedem præponi Antiochenæ, quòd Petrus in illa fuccefforem habuerit Euangelistam; C in hac, nequaquam : non sequeretur tamen, Romanam Ecclesiam postponi debere Antiochenz; tum quia Petrus hanc per se vsque ad mortem fuam tenuit, gubernauit, & præterea fanguine suo obsignauits & totam Apostolica potestatis plenitudinem, ad successores, perpetua serie transituram, in Romana, non autem in Alexandrina sede reliquit. Vnde licet in Romana sede S.Petrus nullum reliquerit fuccessorem Euangelistam, id tamen primatui eius non officit propter iam dictas causfas.

Obiicit Sibrandus. si Petrus tantam dignitatem contulit Ecclesin à se plantatu. (Reclius, Cathedris à lecrectis, possessis & inselsis) tum vel parem vel proximam dignitatem Paulus, Ioannos & Iacobus Ecste- D fin à se plantatu contulerunt. Respondeo, parem no contulisse: nam Petrus princeps erat omnium. Quare non mirú, fi ex principatu eius, fingularis quoq; prerogatiua adCathedras à Petro, omniú coryphæo,erectas & gubernatas redúdauit.

Obiicit Sibrandus. si dignitas sedu pender à dignitate præfidentis, tum nulla eft Hierofolymitanå dignior ; illam enim fundauit Cbriftus,& eandem omnes Apoftoligubernarunt, priusquam dispergerentur. Respondeo, si hæc obiectio valeret, sequeretur, omnes sedes & Cathedras Ecclesiarum esfe pares, quia omnes fundantur, eriguntur & gubernanturà Christo, tanquam à simpliciter supremo totius Ecclesiæ capite. Deinde, quando de fundatione'

um dilputamus; loquimur de ca, quæ, Chrifto in cælos allumpto, variis in locis faða eft ab Apostolis, deque Cathedris, quas ipfi Apostoli, vel Apostolorum discipuli tenuerunt & insederunt. Probet Sibrandus, fi poteft; vllum ex Apoftolis, præter Iacobum, tenuisse & rexiste Ecclesiam Hierofolymitanam, tanquam loci illius Epilcopum particularem, & cui in specie Cathedra illa commissa esser. Mitto dicere ; propositionem istam; dignisatem sedu pendere à dignitate prasidentis; generatim fumptam, nec effe Bellarmini, nec veram: quia Cathedra feruat fuam dignitatem & auctoritatem, qualiscunque sit, qui eam tenet. Si dixillet; Carbedra dignitatem nasci ex dignitare instituentu.quiq, cam prime tenuit; aliquid, quod admitti posset, assereret.

Pergiestultescere Sibrandus. Si dignitas sedu pendet à dignitate presidentie, tum Iudai iusta ratione fedem primatu poverent in deferto , ibi enim Mofes (um mu doftor & princeps Prophetarum ministerio suo fun-Euseft; sed boc non; ergo nec illud. Fumos video, & nebulas. Nam vbicunque statuas Cathedram Moyfis, id nihil ad rem facit; quia scimustres istas sedes Romanam, Alexandrinam & Antiochenam non in deferto, sed in prædictis vrbibuse iisque amplissimis à Petro crectas & collocatas esse. Nec Moyses suam Cathedram in deserto poluit, nili pro ed tempore, quo populus in lolitudine morabatur; collocandam postea in eo loco, quem Dominus Deus clecturus erat; & ad quem, tanquam ad iudicij locum, omnis populus, dubitatione exorta, alcendere jubebatur.

Arguitetiam Sibrandus Bellarminum còntradictionis; natæ tamen non in Bellarmini, sed in Sibrandi capite. Bellarminue dicit Petri dignitatem effe folam cauffam istim numeri Patriarchalium sedium, inquit Sibrandus, & mox addit ; magnitudinem & nobilitatem Vrbium etiam aliquam rationem fuisse, ob quam Petrus bas sedes Patriarchales fecerit. An non grandem hic antilogiam cernis? Sibrandus more suo calumniatur. Nam Bellarminus dicit; no essendum, quin Petrus in sedibus eligendis habuerit etiam rationé magnitudinis Vrbium : Propriam tamen & immediatam, veram & fola caussam honoris & potestatis harum sedium fuisse primatum & dignitatem Petri. Vbi hic vlla contradictio? Vrbium magnitudo fuir Petro motiuum, vt fedes illarum vrbium faceret Patriarchales. At tota dignitas & præeminentia fediú illarum nő fuit à magnitudine vrbium, vt à caufsa efficiente; sed à primatu & dignitate Petri. Quemadmodum magnitudo & excellentia vrbis mouet principem, vt Academia in caerigat & conflituat; erectionis tamen cauffa, propria 🐙 immediata, in genere causs efficientis, eff fola principis voluntas & auctoritas, licet caulla impellens sit etiam vrbis magnitudo & celebritas.

Obiicit Sibrandus, & cum illo Chamierus. Tempore Petri, Patriarche nomen non fuiffe in viu; Eccle-

#### 626

### Defensio Cap. 24. Lib. I.

fim erge illes non effefattes à Petro Patriarchales. Pro- A probare nititur plures olim fuisse Patriatchales bat Antecedens: Quia Lucas non vsurpauit Patriar cha nomen; neg, qui/quam qui co tempore vixerit. Rcspondeo, negando Antecedens. Ad probationem dico, eam ne cassa quidem nuce dignam esse; Vnde enim compertum neminem, qui tempore D.Lucz vixerit, hac voce fuiffe vium? Num omnes nouit Sibrandus? Num audiuit, quibus finguli quique vocabulis vsi fuerint? Apud Anacletum certe nomen Patriarcha exstat. Sed ad Anacleti vocabulum aures claudunt Chamierus & Sibrandus. Forfan & ad hanc D. Augustiniregulam; instituta Ecclesia, quorum origo nesciatur, verè ad Apostolicam traditionem referri. Si valer in Christianorum rebus, cur non & in nominibus? Neque enim hzretici oftendere pol-B sunt Patriarche nomen primis tribus seculis, atque adeo etiam zuo Apostolico non fuisse in víu; & vt non fuisset in víu, aliquod tamen nomen fynonymum vel æquipollens, vsitatum fuisset; quo principatus harum trium sedium, & supra alias præeminentia, significaretur.

627

Ait Bellarminus ex S Gregorio; sedem Romanam, Alexandrinam & Antiochenam effevnius Petri fedem, & vnam. Hinc iterum nascitur Sibrandica contradictio. Nam Bellarminus ante dixit; contra Potri sedem non posse preualere portas inferorum; sed porte inferorum iam longo tempore preualuerant contra Ecclefia orientales; aut igitur errat Gregorius.cum dicit, Antiochenam, Alexandrinam & Ro manam effe ynam yniw Petri fedem , aut errat Bellarminus; dum dicit; contra Petri (edem non posse portas inferorum pranalere.

Respondeo, quando dicimus, contra Sedem Petrinon posseprzualere portas inferorum, id intelligendum de illa sede, cui plenitudinem fue potestatis vniuerfalis immobiliter Petrus annexuit; & ipie per se ad mortem vsquetenuit. At soli Romanz sedi, eam immobiliter annexuit, non Alexandrinz, non Antiochenz. Et folam Romanam sedem ad mortem vsque per se iplum tenuit : ergo contra folam Romanam fedem portæinferorum non potuerunt aut posthacpoterunt præualere; contra alias verò præualuerunt, licet fint eiusdem auctoris & institutoris, cuius est Romana sedes.

Inuchitur Sibrandus in Bellarminum, quòd dixerit, Caluinum scripsifie, synodum Nicenam in conftituendu Patriarcharum fedibus folum habuiffe rationem nobilißimarum & regiarum vrbium. Oggerit Sibrandus. Caluinum non facere vllam mentionem Concilij Niceni lib. 4. Instit. cap. 7. §. 14. Si Sibrandus sequente paragraphum legisset, reperisset, quod apud Caluinum exstare mendaciter negat. An tion funt hec verba Caluini in S. Leonem debacchantis ? Air, inuiolabile effe oportere , quod semel sanciuit Nicana Synodus. Quafi verd periclisestur fides Chriftiana, fi vna Ecclefia Alteri praferatur , aut quafi in alium nem diffincte illie (in Concilio Niczno) effent Patriarchia, quàm politia caussa. Chamierus fuse ledes,& ex lib.5.cap.8. Socratis prolixum de hoc locum adscribit. Ex quo nil aliud euincitur, quàmalios Episcopos & Episcoparus, dici Parriarchas & Patriarchatus notione ampla & lata, non pressâ illa & strictâ.

Iunius præter conuicia in S. Leonem, Gelafium,& generatim in Pontificem, nihil quod refutatione egeat, adducit. Ad quaftionem Bellarmini, cur Treueris & Mediolani non fuerint constitute sedes Patriarchales, si tantum propter Imperij sedem Roma facta fuit sedes Patriarchalis; Respondet Jupius, disputatorem confundere tempora, & cauffas reticere ad rem pertinentes: nam quod de Treuiris & Mediolano dicit , iam pridem defiiffe. Sed vt desierint esse Imperatorum & Imperij sedes ac Regiz, Imperatorum tamen sedes ac Regiz fuerunt. Cur igitur tunc non facta funt sedes Patriarchales ? Cur illis negata est prærogatiua, quam, si isti no mentiuntur, habuit Roma, quòd esset Imperij sedes, & Antiochia & Alexandria propter commoditatem publici ordinit? vt ait Iunius. An nullæaliæ ciuitates conducebant ad commodiratem publici ordinis, præter Antiochiam & Alexandriam?

Iunius subtilisime ex ipso Concilio Niczno colligit, non Petri primatum fuisse caussam, cur tres illa fedes fuerint Patriarchales & principales ; fed veterem confuetudinem. The apparation, To over Sec. Vt catera fileamus, de quibus alibi dicetur; statim quari poteft, que caussa huius antique consuetudinis? Vnde tandem mos iste manauit, vt solummodo olim tres ista Episcopales sedes pro Patriarchalibus haberentur? An non hic necesserit ad principatum & primariam Petri dignitatem ascendere, vt hactenus à Bellarmino oprimè est probatum?

Vicesimaleptima prærogatiua est festum Cathedrz Petri. Sibrandus non attingit hanc przrogatiuam, metuens fortassis ne digitos adureret. Danzus clamat: Festum Cathedrz non pertinere ad Romanam, sed ad Antiochenam Ecclefiam. At Danæus in libris Ritualibus non valde versatus, nesciuit duplex Cathedra Petri feftum celebrari; alterum, Cathedrz Romzereaz D die 18. Ianuarij : alterum , Cathedrz erectz Antiochiz 22. Februarij. Citat Bellarminus fermonem 15. de Sanctis beati Augustini. Occursar Sutliuius (VVitackerus, Chamierus) Sermonem bunc non effe Augustini. auros ioa. Credatur ergo. Si aliquid dixisser, quod ad Hæreticum stomachú faceret, iam Augustinianus sermo effet. Vide Baronium & Notat. Martyrol.Rom.ad 18. diem Ianuarij.

Citat Bellarminus Martyrologium Bedæ. Obmurmurat Sutliuius. Martyrologium boc variu adiectionibm effe corruptum : Et hoc fateri ipfos Papift. Qui nam isti Papistz? Quz nam ista assumenta & addiramenta ? Chamiero Beda est recentior, quàm vt fidem mereatur. Et tamen post

lexcen-

## Defensio (ap. 25. Lib. I.

fexcentos annos Caluinus nondú æquabitætate A gò, Peirus est monarcha per vniuersam Ecclesiam. Respon-Bedam. Et tamen Caluino de antiquissimis rebus fabulanti Chamierus assensum præbet. deo, Maiorem essensum essensum inquit Caluinista. Falsa est, quia tua est; non Bellarmini; nam vt alias

620

Citat Bellarminus Optatum Mileuitanum. Oggannit Sutliuius, Optatum loqui de dottrina Petri, non de materiali fede. Neque nos de fede materiali loquimur, sed de inflitutione Episcopalis potestatis, iurisdictionis & functionis facte à Petro Romz & Antiochiz. De Optato quid Chamierus? Vide frontem Nouatoris. Optatus audacins, quàm verius afferuit, vnicam effe Cathedram in Ecclefia conftitut am, nempe Petri, ne cateri Apostoli fingulas fibi quug, desenderent. Mentitur, refutari hocà Tertulliano in præscript. qui plures Cathedras Apofolicas nominat. Num hoc nesciuit Optatus? Plures funt; fed vna origine; vna relatione ad B vnam. Vna communione cum vna. Vnam nempe Petri, constituit, cum qua reliquæ omnes vnirentur, vt vnitas custodiretur. Nec aliter ex Festo Cathedræ probat Bellarminus Monarchiam Petri, quàm vt ex figno & indicio probabili.

Vicesimaociaua prźrogatiua Petri est, quòd in literis Formatie; antiqui post nomen Patris & Filij, & Spiritus fancti; nomen Apostolorum principis adiungebant, per litteram Græcam #. Iunius impudenter hoc negat ; aitque, Atticum Episcopum illusiffe cam sun Formatin; illudy, \*. significas-(e maeg, quod eft, à vel ab. Propteres proxime additum effe nomen eine qui feripferat Epiftolam. A. a. aaes atlixi, ab Attice. Quo commento nihil magis commentitium. Inprimis enim Atticum illum Epi- C scopum Constantinopolitanum, cuius hac de re ad finem Concilij Chalcedonenfis exftat fententia, melius quàm Iunium sciuisse, quid # illud in Formatie fignificet; quis inficias cat? cum Formatas dare & accipere confueuerit ; nec praxin & communem Ecclesiæ consuetudinem hac in re ignorare potuerit, quodque 🖝 denotet Petrum Apostolum, præter Atticum, docet Iuo p. 6. cap. 433.Burchardus lib. 2. cap. 227. Anfelmus lib. 6. cap. 121. Gratianus Dift. 73. & alij, Et Epifcopi quoque in Occidente hanc à Nicæna Synodo traditam Formatarum formam secutifunt; exemplum exstat apud Gratianum & Burchardú. Indignissima autem reselt, vt Iuniano potius figmento fidem habeamus, quâm tot veterum te- |D ftimoniis, præsertim cum probabile sit, post litteram \* proximè non fuisse subiectam primam litteram eius, qui scripsit Epistolam, sed vocem iuluì, vt oftendit Cardinalis Baronius ad Annum Redemptoris CCC. XXV. Chamierus totus in eo eft, vt fidem Attico detrahat. Sed dum hoc conatur, ipfe fibi & frontem & fidem detrahit.

Sibrandus vt hanc totam de Petri prærogatiuis tractationem à lycophanticis lutelis aufpicatus fuerat; ita eandem hoc non ablimili lyllogilmo terminat. Decuisu nomine prima littera in fine formatarum literarum scripta est, ille est monarcha per vniuersam Ecclessam. Sed prima litera de nomine Petri, scripta est in fine formatarum literarum. Ergò, Petrue est monarcha per vniuersam Ecclesiam. Respondeo, Maiorem esse falsam, inquit Caluinista. Falsa est, quia tua est; non Bellarmini; nam vt alias Petri prærogatiuas Bellarminus non adduxit, nisi vt probabilia primatus Petri indicia, sic & hanc postremam alio fine non attulit; Et vt in aliis eludendis & traducendis Sibrandus impostorem egit; ita & in hac.

620

Sutlíuius & VVitackerus occlamant. Etiamfi Petri nomen Formatis adiunctum fuerit, non tamen bine Petri principatum euinei. Non neceffariò, fateor. Probabiliter, nego. Nam quz alia cauffa, cur prima littera nominis Petri, poft primas litteras Grzcas, Patris, Filij, & Spiritm fancti adiiceretur; nifi quia Petris Apostolorum princepserat; & qui cum Petri Cathedra communione Formatarum iungeretur; Catholicam fidem colere cenferetur? Quomodo autem acciderit, vt hzc de Formatu fanctio edita, vt ait Atticus, in Concilio Niczno, non exstiterit palam inter Canones Nicznos, demonstrat Baronius loco fupra citato.

CAPVT XXV. Confirmatur primatus Petri testimonius Patrum Græcorum & Latinorum.

A N AE O caput hoc nimia longitudine, vtipfe atbittatur, moleflifsimum ac-cidit. Itaque citifsimè hinc fe alio proripit; Et duabus Fallacin totam rem abioluit: quarum prima, A non cauffa. Patres dixerunt Petrum babuisse primatum in Ecclesiam, ergo est verum. Danzus negat consequentiam. Nec vel hilum moratus Patres. Cuius, obfecro, pudoris eft, inquit Caluinus ad Nonam prothefin Valentini Gentills, obstrurum padagogum verbulo vno iudicium ferre de cunctis Ecclefie scriptoribus? Probet ergo; vel neminem sanum mouebit eius temeritas. Nil aptius jam reperio, quod impudentiz Danzi reponam. Ex qua inuerecunda fronte processit & hoc effrons in Patres conuicium. Si aliqui Patres tale quidpiam (primatum) Petro tribuerunt, iam errore iftim poteflatu fascinati, fic, sed perperam, senserunt & scripserunt. Quarefides illis minime est babenda. ( nempe vt Danzo omnibus Danais mendaciori fidem habeamus.) Dictum enim Christi Matth. 16. Tu es Perrus, &c. Pessime de Petri persona sunt interpretati. Pessime, quia non Calainifice. En duram Caluinistarum faciem. Priscis fidem abrogant; vt fibi arrogent & le supra illos efferanta

Altera Danzi Fallacia elt Equivocatio. Quidquid in hoc capite legit illud totum Equivocum reputat. Equivocus elt ei primatus. Equivocum caput. Equivocus paftor ; Equivocus przpositus: Cur?nisi quia Danzo non privocum, sed Equivocum caput fuit.

In

### Defensio Cap. 25. Lib. I.

In racemationibus Iunianis ad hoc caput vix A do. Dubium hoc eripiet Burdo, qui verbahzc quidquam inuenias ; præter, Negatur. Negamus. Falfum. Equinoca, Ofalfa conclusio, fynecdochice, ouren. Sozanos. Petrus eft caput Apostolorum ratione atatis. Caput autem Ecclefia communiter cum aliu Apostolis. Habet primatum, sed communem cum aliu Apostolu. Primas fuit,ordine fingulari. Paftor ouium,vocatione communi. His & aliis fuis inanifsimis responsis ac glossematis putat Iunius, le & suos omnia Patrum testimonia declinare & enitare posse. Sed grauiora funt, quàm vr víque adeo ludicris cauillatiunculis labefactentur aut prosternantur.

621

Sutliuius, vt palam faciat, fe meritò à Beza petulantem calumniatorem & conuiciatorem appellatum esse; hic immaniter linguam in calumnias foluit. I. Nibil effe cur nothi ifti Iebufite Patres iftos iactent. II. Bellarmini de patribus istu & eorum scriptu dicta,nil aliud effe , quàm vană futilu Monachi (omniantu delirationem. III. In omnium Patrum scriptu nu/quam reperiri, vbi Petrus nominetur vnicus (hoceft, fupremus) Ecclefie moderator. 1V. Nufquam reperiri, vbi talu ei primatus concedatur, qualem fomniat Bellarminus ; vel Pontifices eius nomine sibi vendicant; vt taceam alia Bezani huius calumniatoris conuicia, & mendacia, que plenis faucibus hic vbertim eructat. Accedamus ad ipsos Patres.

Primo loco ponitur Origenes, qui dicit, Petro summam rerum de pascendis ouibus fuisse traditain, & super ipsum, velut terram, fundatam Ecclesiam. Sibrandus postquam lib.3. de Papa cap. 6. infulfifsime & indoctifsime varia de C Monarcha ad fastidium vsque & sum & alienum deblaterauerat, ex dicto Origenis hunc ftruit syllogismum. Cui summa de passendu ouibus tradita eft;ille eft Monarcha. Sed Petro tradita eft fumma de pascendu ouibus. Ergd, Petrus est Monarcha. Respondoo, Maiorem effe falfam, inquit Caluinista, non ensin Mo narcha, sed Pastor est, cui summa de pascendis ouibus credita eft. At quidquid nugeris, Maior vera est. Et nomine Monarche, quod tu vbique inculcas, vt aptiorem sycophantandi & caluendi occasionem habeas; nihil aliudintelligi debet, nisi Monarcha Ecclesiasticus, hoc est, summus Pastor. Ait Sibrandus & exillo Sutlivius, Etiam reliquie Apoftolu, datam summam rerum de pascendu ousbus.Idem gatiua qua Petro?

Secundum locum tenet Eusebius, qui in Chronico Petrum vocat Primum Christianorum. Pontificem. Sibrandus hunc fycophanticum fyllogismum nobis procudit. Quicung, ab alique Patre Christianorum Pontifex dicitur, ille est Monarcha. Sed Petrus ab aliquo Patre Cbriftianorum Pontifex dicitur. Ergd Petrus eft Monarcha. Vide & deteltare Diabolicam Caluinista huius calumniandi pruriginem. Omittit vocabulum PRIMVS, in quo tota viseltpolita; Et hocomisso, ex suo cerebro syllogifmum extundit, quem vbi extudit, pari vanitate deinceps destruit. Sutliuius & Chamierus dubitant, num locus Chronici Eufebiani vacet menexpunxit; quia nimis crant pro primatu Petri illustria. Nec facile passus estillo in Chronico aliquid remanere, quod vel Petri principatum , vel prisca Catholicæ Ecclesiæ instituta stabiliret. Obiicit Sutliuius : Esiam reliquos Apoftolos polle vocari Christianorum Pontifices. Non inficiamur. Sed num quisquam ex illis absolute dicus est primu Christianorum Pontifex, ficuti Petrus ?

Ait Bellarminus: Eundem Petrum vocariab Eufebio lib.2. Hift. Ecclefiaft. cap. 14. Omnium Apofolorum probatissimum & maximum, primorum principem, & ducem ac magistrum militia Dei. Sutliuius mentitur, Bellarminum hic probasse, se effe mendacij magifirum, & falfarium, bec enim non exstare apud B Eufebium. Similis fermè est querela Iunij. Legant isti Eusebium ex versione Ruffini loco à Bellarmino nominato; fi non invenerint, quz Bellarminus protulit, haud grauate feremus, vt culpa, qua Bellarminum adspergunt, in ipso hæreat; fi vero fingula repererint, vt certè reperient, fi oculos aperire velint, calumnias & mendacia fua reforbeant, & in illud ipfum gurgustium, ex quo profluxerunt, recondant. Nec Græca víque adeo diuersa sunt, vt versionem Ruffini non ferant. Nam Græcus Eulebius nominat S.Petrum win פי אפו עלקמו דמי לההסהאמי, אבו דמי אכודמי בהלאידמי, מפילyour, xai yuraior το Soo sparnov. An non hac ipfa eum reddunt sensum, quem Ruffinus expreslit?

Junius winerpretatur, principem in dicendo, vel principem fermonum, ratus fe hac rima elabiposse: Sed vt concederemus Petrum ab Eusebio principem in dicende fuisse nominatum, quo sensu etiam os Apostolorum à sanctis Patribus appellari solet; id tamen non obstaret; quia os & princeps Apostolorum in dicendo non aliam ob caussam fuit; nisi quia absolute princeps Apostolorum fuit. Ait Iunius ; illa Eusebij de Petro ; qui tanquam generosus quidam dux militia Dei armu dininu feptus, &c. poffe etiam aliu Apoftolu tribui: Sed non quæritur, quid aliis Apostolis tribui possit; sed quid Petro sigillatim tribuerit Eusebius.

Tertius ex SS.Patrum cœtu profertur S. Ba-& Iunius occinit. At num ca latitudine & præro- | D¦filius qui dicit, Petrum cæteris difcipulis fuifie prælatum, & claues regni cælorum accepiffe. Sibrandus. Qui cateris pralatus eft, ille eft Monarcha; Talu eft Petrus, ergo, &c. Refpondeo, inquit Caluinista, Maiorem effe falfam, led fide folita: Omittitenim illud, Difcipulu; quod przcipuum eft. Quo addito; euanescit tota Sibrandica sycophantia; neque enim ideo Petrus Monarcha eft; seu summam & abfolutam potestatem accepit, quia prelatus elt 3 fed quia cæteris difcipulis, exfententia D.Bafilij,przlatus eft. Si enim czteris difcipulis prælatus eft ; ergo & Apoftolis, quia & hi funt inter discipulos. Et si his prælatus fuit, multo magis reliquis fidelibus. Et hoc etiam notare debuillet Sutliuius, qui ex fuo Sibrando obiectat;

Basi-

Digitized by Google

## Defensio (ap. 25. Lib. I.

aque ligare & feluere. Sibrandus hocad omnes Paftores & Doctores pro sua liberalitate, extendit. Quod accipe de Apostolis præcise; quà Apostoli; non qua vnus maior reliquis.

622

Nazianzenus quarto loco collocatur. Hic affirmat, Apostolos, tametsiper se magnos, habuisse vnum præpositum, nempe S. Petrum, Refpondet Sibrandus, & ex illo Sutliuius, Petrum nec dominatu, nec potestate, cateris fuisse pralatum, sed ordine. Idem fermè Iunius. At ordo iste, nudus & potestatis exfors ordo non fuit, fed cum imperio; nam fipropter folum ordinem voluisset facere primum, cur non fecit & secundum, cur no tertium, cur non deinceps quemlibet suo loco & ordine posuit, vt fieri solet, cum in Academiis B conficiuntur Catalogi corum, qui Philosophiz vel Theologiz laurez infigniri debent. An nominato primo, folius ordinis causfa, vt isti somniant; non potuissent reliqui Apostoli quærere. quis proximus à primo esse debeat, quis tertius, quis quartus, atque adeo de loco disceptare? Verum quia in hoc primatu non folius ordinis. fed & potestatis ratio habita est, facilè intelle-Aum est, inter cateros Apostolos omnimodam æqualitatem intercedere.

Accedit, quòd Nazianzenus ait; Petrum a Christo appellatum esse Petram; neque hoc alios Apostolos egrètulisse. Ergo Nazianzenus. agnouit Perre nomen competere aliquo modo Petro, C quo non competat cæteris Apostolis. Nam si & illis co modo competiuisset, non laudasset cos à modeftia quòd tam tranquillo animo fint paísi, se Petro postponi. Dicit præterea Nazianzenus Ecclefie fundamenta Petro fuisse concredita: & hoc similiter Apostolos pacato animo tulisse. Intellexerunt ergo, ex Nazianzeni sentia, fundamenta Ecclesia Petro modo magis peculiari fuisse concredita, quàm fibi.

Quintum locum tenet S.Epiphanius, qui dicit,Petrum electum, vt ducem Apostolorum. Et Petro creditum esse ouile Christi. Respondet Savvbrandus, & ex illo fidisimus eius discipulus Sutliuius : Etiam alin Apoftoliu creditu ouile Cbrifi. Num eadem ratione, qua Petro ? Aiunt. Non fequi.Petrum fuiffe ducem feu principem , ergo Monarchă.  ${f D}$ At lequitur, si dicas; Petrus fuit summus dux & princeps, ergo Monarcha. Nam fi Apostolorum Dux & Princeps fuit; Monarcha ergo fuit; quia nullum suprase ducem & principem habuit.

Oggannit Sutliuius. Ordinum ductores, licet nullam babeant in manipulares suos potestatem ; propter pracedentiam tamen dici ducer. Respondeo, talem ducem, qui folo nomine, &, vt vocant, pracedentiâ, duxesset; non fuisse S. Petrum, inde ostenditur, quiaipfe in hac militante Ecclesia solus constitutus est dux exercitus Dei. At nullus, qui solus eft dux fine superiore vllo, dux est solo nomine. & folo antecessionis iure, sed potestate ac iurisdictione : ergo & Petrus dux fuit potestate ac iu-

Basilium in Asceticis affirmare, omnes Apostolos ex A rifdictione; quandoquidem suo in genere solus fuit, nec vllum in militante Ecclesia supra se habuit.

> Sextus est Cyrillus Hierosolymitanus, qui Petrum vocat principem Apostolorum. Excellentisimum. Hic iterum consona voce clamant Sibrandus, Sutliuius, Iunius; principie vocabulum non denotare potestatem; sed perinde effe, ac cum Aristotelem principem Philosophorum; Ciceronem, principem eraterum, nominamus. More fuo, cauillantur & fycophantantur; quia quando Patres vocant Petrum primum, Ducem, prepositum, principem, conuenienter id faciunt ad Euangelica oracula; quæ docent, Petrumita constitutum esse principem, vt fimul etiam claues, hoc eft, potestatem acceperit; nec quascunque claues, seu quamcunque potestatem, sed clauium plenitudinem. Quodcunque folueris, &c. Quodcung, ligeueris, &c. Quodcunque. Sine vlla exceptione. Ex hac observatione omnes Hæreticorum neniæ contra Patrum testimonia dissolui ac dissipari possunt.

> Septimus eft Cyrillus Alexandrinus, cui Petrus est caput & saterorum primu. Et in Thesauro amplissimum Petri Monarchizidem S. Cyrillus testimonium dedit; teste S. Thomain Opusculo contra Græcos. Ad primum respondent Sutliuius & Savvbrandus, caput & primi nomen accipi pro ordine, non pro potestate. Respondeo, hoc dici non posse; quia huic prime, & huic capiti di-Aumelt: Et tibi dabo claues, hoc est, potesiatem regni calorum : Et quia promifium, & per confequens datum eft ei ius foluendi & ligandi. Ergo Petrus est caput & catetorum primus cum clauibus, hoc est, cum potestate, imò& cum potestatis plenitudine. Caluinista S. Thomam rident.quod hæc talia ex Thesauro Cyrilli proferat, que ipfinon reperiunt. Sed non est, quod ridendo aucoritatem D. Thoma deterere & eleuare cogitent; nemo prudens erit, qui tantum virum imposturz potius, quàm istos impostores nequitiæ arguere velit.

Ocauus est Chrysoftomus; qui dicit; Petrum Ecclesiæ futuræ pastorem cóstitutum esse. Respondent, esiam alios Apostolos & Episcopos esse Ecclefia paftores. An cum illo priuilegio, ad quodallusit Chrysoftomus / Et tibi dabo claues regni cælorum. Et,Quodcung,folueru,&c. Quodcung,ligaueru, &c. Nominat idem Chryfostomus Petrum pastorem & caput Ecclesia. Hinc naseitur Savvbrando iste syllogismus. Quicung, dicitur Ecclesia caput, ille eft Monarcha. Sed Petrus. ergo. Multa nugatur Caluinista de voce capitu. Res expedita est. Quicunque dicitur Ecclesiz caput, eo. quod illi diaum fit : Tibi dabo claues regni calorum ; &, Quodeung, folueru.&c.Quodcug, ligaueru,&c. ille eft Monarcha Ecclesia. Vociferentur Caluinista, quantum collubet, infanis suis clamoribus hanc Monarchi**am nu**nguam difturbabunt.

Ait S. Chryfoftomus, Petrum vniuerfo orbi fuiffe præpolitum. Occinit Sibrandus. Non /equi,

d

eum

## Defensio Cap. 25. Lib. I.

eum fuisse Monarcham. Quid tandem ex vllo antecedente sequetur; si hoc non sequitur? Si Petrus vniuerso mundo præpositus fuit; in vniuersum ergo mundum potestatem habuit; ergo Monarcha fuit; sed Ecclessafticus; de quo solo nobis hîc est sermo. Nec Hieremias vni Hebræorum genti præpositus suit, vt Pastor & Pontifex ordinarius, sed vt Propheta & Doctor extraordinarius. Quocirca nil valet cauillus; Hieremiä vni genti fuisse prepositum, nec tamen Monarcham dici posse.

625

Nonus est Euthymius, qui dicit. Petrum super Apostolos prasidentiam accepisse. Respodent Sutlivius & Magister eius Sibrandus: Non denotari per banc presidentiam potestatem, & imperium. Num præsidentia cum clauibus, non denotat potestatem & imperium? Neque enim Euthymius de alia præfidentia locutus est, nisi de illa, quæ Petro Matt. 16. per Meraphora danium, folutioniu & ligationiu promissa est. Sic cum idé Euthymius vocat Petrum rorius orbin Magisfrum ; minime fatis eft occlamare; alios itidem Apostolos fuiffe totius orbie Magistros; non enim fuêre tales, co modo, quo Petrus, cum plenitudine absoluta & independente clauium siue potestatis. Nec vllus Ecclesiz doctor przcise, qua doctor, talis Magister totius mundi fuit; quidquid hic ineptus Sibrandus declamitet ac deliret.

Decimus est Theophylactus, cui Petrus est princeps discipulorum : Et post Christum; Petra & fundamentum Ecclesiz. Respondent Sutliuius & Savvbrandus. Hacetiam aliss Apostolis consenire. Dicant, obsecro, quis vnquam ex Patrum numero, aliquem, præter Petrum, nominauit discipulorum principem ? Quis vllum, præter Petrum nominauit Petram & fundamentum Ecclesiæ peculiari illa ratione, quæ Matth. 16. exstat?

Decimus est Oecumenius, qui ait, Petro præfidentiam discipulorum fuisse commissam. Oggerunt iterum : Hane Petro fuisse tum aliu communë. Quomodo communis, si Petrus præsidebat reliquis discipulis ? Forsan temporariam vel bebdomadariam præsidentiä isti sibi imaginantur, qualis est in Geneuensi Synagoga, quam non semel fals è irridet Sarauia Caluinista, in suo commentario de gradibus ministrorum Ecclesiæ contra Bezam. Addunt: Este prasidentiam fine imperio & potestate. Quomodo absq: potestate. si cum slauibus? quia Oecumenius locutus est de illius præsidentia; cui dicum est: Est sibi dabo slaues regni calorum, &c.

Vndecimus est Hugo AEtherianus; qui & ipse primatui Petri illustre testimonium perhibet. Savvbrandus dicit; Hugonem sibi esse incognită. Credo, & hunc & alios plerosq; Caluiniano huic esse incognitos. Sutliuius ait, Hugonem vizisse iam corrupto seculo. O infelicem, qui non vizerit hoc tempore, quo omné à nostro seculo corruptionem lacus Lemannus, Oceanus Britannicus & Albis VVitebergensis abluit. VVitackerus clamat, Hugonem & Bernardum vizisse. A iam in folio conflituto. & propterea non effe admittendos. Itrefragabilis responsio. Chamierus dicit, Hugonem non fuiffe Gracum. At inter Græcos diutissime vixit, Græce doctissimus. De eiusætate stulte delirat Caluinista. Paucis, sub Emmanuele Comneno floruit.

Primus ex Patribus Latinis est S. Cyprianus, qui scribit, Petrum noluisse dicere, cum à Paulo reprehenderetur, se habere primatú, & sibi obediendum esse; idque modestiz caussa. Sibrandus. Quicung, ab aliquo Patre primatum babere dicitur, ille oft Monarcha. Sed Petrm.ergo. Adde ad Maiorem: Quicung ab aliquo Patre primatum Ecclefia cum plenitudine clauium babere dicitur : iuxta illud; Tibi dabo claues regni cælorum, & c. ille eft Monarcha; iam ve-Braerit; Et euanescent omnes nebulæ Sibrandicz; qualis cft ifta: Ambrofim & Augustinm dicune: Etiam E/au habuiffe primatum. O calumniatorem. Num habuit Esau primatum Ecclesia, an natiuitatis? Sutliuius clamitat; Petrum, ex fententia Cypriani infolenter & arroganter fatturum fuiffe , fi primarum & fummam potestatem fibi arrogaffet. Vtique arroganter fecifiet, fiprimatum fibi arregaffet;neque enim quisquam aliquid fibi, nifi arroganter, arregare potest; sed si eam, quam habebat potestatem, Pauli reprehensioni opposuisset, num, Cypriani aut Augustini iudicio, infolenter egif set? Num quod iuris erat, infolentiz deputatum fuiffet, iudice Cypriano? Et fanè arguta est hæc Sutliuij consequenti**a.** Petru non vendicauit fibi ali C quid infolenter, aut arroganter affumpfit, vt diceret, fe primatum tenere ; ergo fi dixiffet, fe primatum tenere , ab arrogante & infolente vendicatione & v/urpatione defends non poffet. Quali verò cum vlus & opportunitas id efflagitat, non possit quis, absq; vlla infolentia & arrogantia, câ se defendere dignitate, qua præditus est. Laudatur itaq; à S. Cypriano S. Petrus non tantum ideò, quòd nihil arroganter sibi vendicarit; fed & tacitè à modeftia, quòd quæ verè poterat obiectioni opponere, reticuerit ; & reprehendenti se, Paulo nihil, defensionis suz gratiâ, obmoliendum cenfuerit.

Profert Bellarminus alia quoque ex Cypriano testimonia. Ad quz Sutliuius nil nisi conuicia & mendacia, vt I. Cyprianum à Bellermino effe cor-D'ruptum. Vbi? Quomodo? Quando? II. Mentitur, se auditurum fuisse Cyprianum, si quid pro primatu Petri affirmaffet. Crediderim equidem, fi hodie Cyprianus ex cælo ad nos reuerteretur, & quid fcripserit de primatu Petri huic Caluinista, digito intento offenderet; & quid etiamnum de primatu Petri fentiat; eum plus fidei Cypriano non adhibiturum, quàm Bellarmino. Miratur Sutliuius qua fronteBellarminus aufus fuerit producere Cyprianum, pro Petri primatu. Ego miron qua fronte miretur hoc Caluinianus iste, quia grandis culpæ accufari potuiffet ; fi luculentifsi+ mum hunc primatus Petri assertorem & vindicé præteriisset. III. Mentitur Sutliuius, Cyprianum in Epistola ad Iubaianum non loqui de Petro,

ſıd

## Defensio (ap. 25. Lib. I.

fed de vuafide Catholica. Et Bellarminum impuden- A fit ? Tibi dabe claues regni scelorum. Et, Pafe eues meas, tiz arguit, homo pudentiz Caluinianz speculum. Sed ex antecedentibus & consequentibus, manifeste liquet; S. Cyprianum per illud; Nos vnius Ecclefia caput, & radicem tenemus; Nihil aliud intelligere, quàm Cathedram Petri, & cum es communionem.

637

Obiicit Caluinista. A Cypriano etiam alies Apo. ftolos dici Ecclefia prapofitos. Num inftar Petri, qui audierint illud ? Et tibi dabo claues regni cœlorum. Ait, Cyprianum digladiatum effe cum Stephano Pontifice Romano ; boc verò minime fuiffe facturum, fi cenfuiffet, ei in omnes 'Ecclefias poteftatem conceffam effe. Respondeo, in tors hac cum Stephano contentione ne minimum quidé verbulum apparet, quo S. Cyprianus Romani Pontificis primatum in dubium vocauerit, vel negarit; sed quidquid litis id fuit, id ex priuato quodam & inordinato affectu erga priuatam de rebaptizatione hæreticorum opinionem processit; quem falce Martyrij in tanto viro fuisse purgatum & resedum arbitratur S.Augustinus non vnoloco. Lege Bellarminum infra lib.4.cap.7.

Secundus est S. Maximus, qui Petro totius Ecclesiz gubernacula tradita dicit. Occinit Sutliujus. Alin itidem fuiffe tradica. Num vt Petro cum potestatis plenitudine & independentia?

Tertius est Optatus, cui Petrus est omnium Apoltolorum caput. Sutliuius putat, bec Petre cemune cum cateru. Inspiciantur reliqua apud Bellarminum,& mox liquebit,quàm fit vanum hoc effugium. Adde. Si Petrus cft omnium Apoftolorum caput, non magis fieri poteft, vt hoc ei fit cum cæteris Apostolis commune ; quàm fieri poteft, vt effe caput capiti humano cumreliquis corporis humani membris sit commune.

Sibrandus dicit, fe non noffe Optatum. Magnum oportet ese Sibrandi in Ecclesiasticis monumétis peritiam, qui tam obuium Auctorem nó nouerit.Ridet Sibrandus.& vna cum illoSutliuius, Optatum, quod vocem Cepha dixerit idem effe quod caput à Graca dictione means. sed de hoc Hæretico rifu iam alibi diximus. Putant Sectarij hacvnica, caque prorsus puerili sua exceptiuncula totam Optati auctoritatem prostratum iria

Quartus est S. Ambrosius; qui Petrum omnibus prælatum dicit. Respondet Sutliuius, id intelligendum de atate (falfum, non enim Andrea fratre suo senior fuir, & forsan nec aliis nonnullis) & virtute & ordine. At non fine clauibus; imo no fine clauium seu potestatis plenitudine; quia illi dictum eft; Et tibi dabo claues regni cælorum. At empes Apostoli Spiritum fanctum acceperunt. Quid tum?'An ideo omnes simpliciter pares? Etiam alij.przter Apostolos, Spiritum sanctum acceperunt. Num ideo pares erant Apostolis / Vocat idem Ambrofius Petrum, Vicarium amorie Christi erge nos Responsat Sutliuius.Etiá alios effe Vicarios amorie Christi organos. Num tales, quibus dicum

&c.

Afferit Ambrofius primatum Petro concelfum, non Andrez. Occurrit Sutlivius; hec intelligi de primatu ordinu. Num nudi & folius ordinis fine potestate & clauibus? Vnde ergo, & cui illud? Et tibi dabo, claues regni cælorum, &cc.

Quintus est D. Hieronymus, qui dicit; inter duodecim vnum este electum, vt capite constituto schismatis tollatur occasio. Respondet Sutliulus, hoc atati delatu fuiffe,quia Petrus fenior erat.Senior nimirum Ioanne, cum quo Petrum ibi cópatat. Ob quemcunque verò respectum Christus Petrum caput constituerit; vt schismatibus przcideretur occasio; parum refert; sufficit no-B bis.Petrum à Christo saput constitutum este. Caput, inquit Sutliuius, non femper magiftratum fignificat. At hic fignificat. Nam S. Hieronymus loquitur de illo capite, cui dictum est : Et tibi dabe claues regni calorum.

Sextus est S. Augustinus; qui dicit, Petrum habuisse primatum. Sutliuius consuetum coccyfmum ex Sibrando ingerit. sine fumma poteftate. Sed Augustinus, vt & alij, loquuntur de primatu, qui Matth. 16. describitur, qui potestate, & quidem fumma,non caret, quia clauibus & plenitudine clauium nó caret. Mentitur Sutliuius, Augustinum per Cathedram Petri ; intelligere doctrinam & benerem Petri. Minimè verò, sed sedem seu potestatem, dignitatem & functionem Episcopalem Petri intelligit, que Rome fundata, inde in totum terrarum orbem se extendit; vt patet ex testimoniis, quz Bellarminus profert.

Septimus elt S. Leo; qui ait, fan dum Petrum, omnibus Apostolis, & cunctis Ecclesiis esse præpositum. Savvbrandus & cum illo Sutliuius dicunt ; Leonem non effe audiendum in propria cauffa. Et audiemus Caluinianos istos in causta sua, hoc est, in Caluinismi propugnatione & propagatione?Scilicet,Leo cauffam agebat, fuam; non cómunem Ecclesia, quando Petri principatum afferuit. Num Imperator ageret caussam fuam, fi contra rebelles affereret, antecesfores fuos inter omnes Christianos principes semper primas tenuisse? An non exploderetur, qui diceret, Impe-D ratorem in sua caussa non esse audiendum? Etiam Iunius clamat Leonem, magnum & plus fatu feruentem sua auctoritati affertorem fuisse. Nec docuit, nec asseruit aliud Leo, quam quòd diuinitus & à maioribus suis acceperat. Si feruenter, quid ni? Tantum enim negotium non debet geri tepidè, multò minus frigidè.

Octauus est S. Prosper, qui Romam vocat sedem Petri. Et caput mundi propter pastoralem honorem. Respondet Sibrandus, Etiam Bethleemum voçari à Prudentio caput orbit. At non ob pastoralem honorem,& quòd, quidquid non possidet armis, religione teneat; Sed quia ibi natus Chriftus. Respondet fecundò Sibrandus; sedem Petri, effe caput ; non dominatu, sed ordine. Imò potestate, velis nolis:

> quia d s

Digitized by Google

## Defensio Cap. 26. Lib. I.

gni calorum. Sutliuius dicir, Prosperum non loqui de Petro, sed de vrbe Roma, qua facta fit sedes Petri. An non loquitur de Petro, qui de sede Petri loquitur? Vocat Prosper Romam caput mundi. Cur, nisi quia caput totius mundi, quoad imperium Ecclesiasticum, in easedem obtinet ! Certe olim Roma aliam ob causiam non dicebatur caput mundi, nifi quia ledes erat Imperij & eorum, qui mundo iura dabant. Mendacium Sutliuianum cft, Profperum non plus tribuere Rome, quam Chry foftomum Antiochia. Monstra, sodes, locum, vbi Chrysostomus vocet Antiochiam caput mundi, idque ob pastoralem honorem. & quod Antiochia religione, hoc est, iurisdictione Ecclesiastica, tene-B at, quidquid non posidet armie.

Nonus est Arator, qui ait, Petro omnes oues Christi commiss, omnesque cura eius, tanquam fummi Pastoris, pasci. Respondent Sibrandus & Sutliuius, Eriam alin Apostolu commissa oues Christi. Num ca, qua Petro, ratione?

Decimus est Gregorius Magnus, qui Petro totius Ecclesiz curam commissiam, & principatum traditum scribit. Sutlidius rursus confugit ad commissionem & principatum sine porestare. Sed ob stant illa; Tibi dabo claues regns calorum. Et Pasce, id est, rege; guberna oues meas.

Vndecimus est venerabilis Beda; qui dicit, Petrum cunctz Ecclesiz prziatum esfes eumque fpecialiter claues regni calorum, & principatum iudiciariz potestatis accepisse. Savybrandus nec Bedam, nec. qui sequitur, Bernardum, tangit, ne contaminetur. Sutliuius criminator, Bedam in tenebris & Ecclefie notte vixiffe, & in Monafterio, quod sunc superstitionum & errorum schola effe capie.enuiritum effe. De Bernardo idem fert iudicium,eum videlicet tenebrie Ægyptiacie oppressum, tyrannidem sub Ponnificasu Romano latentem non plane agnouisse. Et his conuiciis arbitratur Sutliuius faris superque Bedæ & Bernardi auctoritatem à fua secta se amolitum esse. At'nemo non videt, quâm litridiculum, quando noctuz aquilas;& talpz.lynces czcitatis accusant. O fortunatum Bedam, qui teterrima hæc Caluiniana tempora non viderit in sua Britannia. O terque quaterque felicem Bernardum, qui fpiritu Caluiniano non caluerit, Eum haud in Ecclesta Dei teneret locum quem tenet, sed cum PetroBruis & Petrobrusianis, cum Henrico & Henricianis, zterna sui nominis ignominia, numeraretur. Thraso. nismos, quibus Sutliuius hoc caput iactabunde claudit.tacitus prætereo, quia infignem stoliditatem & stupiditatem Caluinista huius resipiunt. Supersedebahis recensendis, ne vel pueris ludibrium debeat. Nec aliquid vel Chamierus vel VVitackerusadfert, quod iam non sit refutatum. Nisi quòd hoc loco paulò deterius & nequius mutant & mutilant tam Patrum, quàm Bellarmini verba ; & ea tantum Patrum dicta ex-

quia huic capiti dictum est; Et tibi dabe claues re- A cerpunt, quæ ad calumniam struendam ipsis gni cælerum.Sutliuius dicit, Prosperum non loqui videbantur opportuniora.

Q70

#### CAPVT XXVI.

Diluitur argumentum ex comparatione Petricum Jacobo.

IBRANDVS, & cum illo Sutliuius, loquacifsimèhic deblaterant de officio Petri Apoftoli, & de omnium Apoftolorum inter fe zqualitate. Sed quia omnia iam vel difsipata funt, vel fuis locis difsipabuntur, non est quod cum Caluinianis istis Battis diutius hic nos detineri finamus: Sutliuius neque hoc, neque duo fequentia huius libri capita tangit. Tangit Sibrandus. Quomodo, postea liquebit.

Danzus cito hinc recedit. Comparatie, inquit, inter lacobum & Petrum, nibil pro primatu Petre in collegae & Epifcopos concludis. Num Bellarminus hanc comparationem attulit; vt inde Petri primatum colligat? Nihil minus; sed quia sectarij tam sunt effrontes, vt audeant, institutâ collatione, inter Petrum & Iacobum; hunc illi præferre, ideo Bellarminus vaniloquentiam corum dispellere coactus est. Non sequeretur, inquit Danzus, etfi preferretur Petrus lacobo, idcirco aliu omnibus, & ipfi Apoftolorum catui preferri & pra-Ceffe. Neque hoc euincere voluit Bellarminus, fed istud duntaxat; Lutherum & alios grauiter decipi, cum instituta inter Petrum & Iacobum comparatione, hunc illi anteferunt. Sufficit Bellarmino, Iacobum non anteponi Petro; vtrum postea Petrus Iacobo & reliquis Apostolis antehabendus sit, alia est quzstio, quz hoc li bro iam satis perspicué & copiosè definita eft.

Primum Lutheri argumentum erat, Cbri flum fuisse Episcopum Hierosolyma, non Roma, digniorem ergo esse lo lacobum, qui in Cathedra Hierosolymutana Christo successerie vicarius eius successerie, quam Perrum, Episcopum Romanum. Respondet Bellarminus, Christum non suisse vilius particularis, D sed totius Ecclesiz Episcopum, cui nemo succedat, cum semper viuat. Clamat Sibrandus. Hoc nibil esse ad rem: Probat. Quia Christus Hierosolymis docuit, ibig, martyrio functus ess; ergo suit particularis Episcobus Hierosolymorum. Argute. Eademque argutiâ dicere poteris. Christus docuit in deferto, suit ergo particulariu Episcopus defersi. Docuit in mariex nauigio in quod ascenderat; est ergo particulariu Episcopus mariu.

Pergit fatuari Sibrandus. Si ideo Papa Romanus off Monarcha, quòd Petrus Roma docuit, & occi/us eft; malto magis Epifcopus Hierofolymorum eft Monarcha, nam ibi Chriftus & docuit & occi/us eft. Quis dixit Papam Romanum ideo effe Monarcham Ecclefiz, quia Petrus Romz docuit, & occifus eft?

Edc,

Digitized by Google

#### •

### Defensio (ap. 26. Lib. I.

Ede, quaso, nomen eius, qui hoc delirium pro- A generalis Vicarius Christi alibi potius, quàm cudit. Audi Caluinista. Papa Romanus ideo eft Monarcha Ecclefiz, quia in Cathedra Romana fucceditei, cui dictum est : Tu es Petrus, & fuper bans petram , &c. Et tibi dabo claues regni calorum,&c. Et pasce ones meas, &c. Qui quidem Romz docuit & crucifixus eft; sed non ideo princeps Ecclesiz fuit, quia Romz docuit, & pro Christi nomine Martyrium subiit ; sed quia à Christo claues regni cœlorum, & generalem totius dominici ouilis curam suscepit.

Ait Sibrandus. Ve Chrift us non vnius vrbu, fed tetim erbu Pontifex eft , its Petrus non vnim Vrbu , fed tetim orbie Apostolus est : Est quidem S. Petrus totius orbis Apostolus & Episcopus; sed simul etiam est particularis Episcopus Romanz Vrbis& B Diæceleos; at Christus nec est, nec fuit vllius particularis Ecclesia, qua particularis, institutus Pontifex, sed totius Ecclesiz; particularium autem, non nisi vt in tota continenrur.

Iterum mentitur Caluinianus Battus, Pontificios dicere, Romanam sedem babere Monarchalem dignitatem, quèd Petrus iftit docuit, & occifue eft. Non esthac caussa, vt supra dictum; sed quia Petrus, princeps & Monarcha Ecclefiz, Romanam fedem fundauit, in camque, diuina ordinatione, potestatis suz plenitudinem contulit. vt Episcopusillius, non tantum sit Diceceseos illius Ro manis finibus circumscriptz, particularis Antistes, sed & totius Ecclesiz vniuersalis Episco- C pus.

AitBellarminus: Chriftum non habere fuccefforem; cum femper viuat. Obiiciunt Sibrandus & lunius; Eadem ratione non babere Vicarium quia semper vinit. Respondeo, hoc non sequis quia habere successorem, denotat cessationem à muneres neque enim succeditur, nisi ei, qui ab officio desistit. Quare enim successum est Petro.& hodie posterior Pontifex succedit priori, nisi quia, vt Apostolus loquitur, morte probibentur permanere : at Christus sempiternum babet sacerdoti um; hoc eft, femper manet facerdos & Pontifex, non ergo succeditur ei. De Vicario est alia ratio. Nam & viuens & in officio perfeuerans Vicarium constituere solet; vel quia abest pere- D grè, vel quia iple solus non sufficit omnibus peragendis; vel alias legitimas ob caussas. Iam vero, licet Christus solus, absque vllo Vicario, Ecclesiam gubernare possit; quia tamen, specie externa & conspicua, à nobis abest; consultum iudicauit, præficere Ecclesiæ visibilem Vicarium, qui vice sua Ecclesiam gubernaret modo hominibus vsitato, qui est, vt regantur à rectore, quem audire & videre queant.

Vocauit Lutherus Iacobum Apostolum Vicarium Christi. Hoc digerere nequit Iunius. Emplastro dicti duritiem mollit. Lutherum id non affirmate, fed ex Pontificiorum bypothefe protuliffe. Num aliud afferuit Bellarminus?qui ait, decuisse, vt Hierosolymis habitaret, nam vt per Christum lex & facerdotium vetus mutata fuere ; fic par fuiffe, vt & locus mutaretur. Hie pene tot funt erro. res, inquit Savybrandus, guot verba. Primus error; quia Bellarminus arbitratur, Papam effe generalem Vicarium Christi. Qui sanè est grauifsimus error : Et hunc errorem exornat Sibrandus hoc mendacio. Neminem vnquam Papistarum probare potuisse, Papam effe Vicarium generalem Chrifi. De Petro iam id probauit Bellarminus, & cum illo innumeri alij; de Papa postea videbitur.

II. Error est; quia Bellarminus dicit, Vicarium generalem Christi, debere potius alibi, quàm Hierosolymis babitare. Hoc scriptura non affirmat, debet ergo reiici. Quis non det victas manus tam inuictis rationibus? ex quibus est & ista. Si est Vicarius per vniuerlum orbem; ergo non debet affixus effe vni loco. Perinde ac fi dixisfet olim. Si Senatus vel Imperator Romanus, est Dominus totius orbis, non debet Roma, certa & definita in vrbe fedem suam collocare; sed hinc inde per totum orbem fine stabili fede vagari.

Vocat Bellarminus Papam, Vicarium fummi facerdotis. Nunc eundem nominat fummum facerdotem; & hic fit tertius Bellarmini error; nam fi Petrus eft Vicarius (ummi facerdotis , non eft fummus facerdos, quia nemo est Vicarine sui ipsius. O vanitatem & ruditatem incredibilem. Quasi non vtrumque verum esse queat, diuerso respectu ; & vnumquodque in suo genere. Rex etiam politicus Monarcha eft & Minister. Si eft Monarcha, non erit Minister; inquit Sibrandus, nemo enim est Minister sui spfim. Sed vt Rex minister est comparatione Dei, cuius vices gerit; & Monarcha respectuhominum,quibusiura dat & præfidet; fic Papa eft Vicarius & Minister respectu Christi, cui minifirat, & cuius vices gerit; & fummus facerdos eft in fuo genere; nimirum, ratione militantis Ecclesiæ & inter sacerdotes, visibiliter in hoc Ecclesiz visibili cœtu militantes. An nonVicarius Regis fiue Vicerex respectu subditorum est summus, licet collatus cum Rege, sit Vicarius & Minifler?

Ait Bellarminus, forsan ideo etiam euersam effe paulo poft Hierofolymam. vt fignificaretur totam Ecclesiæ Hierarchiam fore nouam. Oggrunnit Sibrandus. si euersa est Hierosolyma, tum Antichriftus non poteft in templo Hierofolyma babitare, vt fomniant Papista. Poteft; quia rezdificataeft; Et restitui potest etiam templum Hierosolymitanum, de quolib. 3. Est autem putidum Caluiniftæ huius mendacium vllum ex Catholicis docere; Antichriftum babitaturum in eo ip/o templo Hierofolymitano, quod à Tito destructum est. An non per Ecthlipfin, vniuerfum ex fronte pudorem extriuit, qui tam flagitiose mentiri non erubefeit? qui mox nobis hunc fyllogifmum apponit; fa-Aum, vt ait, ex Eusebio, vel potius Ruffino lib.2.

d 3

642

Digitized by Google

Hift.

#### 641

10

ĥ

1

Ľ.

is

ŀ

### Defensio Cap. 27. Lib. I.

Hift. Ecclefiaft. cap. 1. Apostolorum Episcopus est exi- A mius inter Apostolos : Iacobus est Apostolorum Episcopus. erge. Delirium dices, & meritò, non fyllogifmum. Verba Eusebij ex Ruffini versione suntista. Petru. Iacobus, & Ioannes, post affumptionem Saluatoru, quamuis ab ipfo fuerint omnibus pene pralati, tamen non fibi vendicabant primatus gloriam ; fed Iacobum , qui dicebatur luftus, Apostolorum Episcopum statuunt. Responder Bellarminus, locum sine dubio apud Ruffinum elle corruptum. Et probat hoc aliquot argumentis. At nos non citamus, inquit Sibrandus, ex Eufebio, fed 'ex Ruffino. At Bellarminus oftendit iplum Ruffini textum effe corruptum. Non dicit, Græcum Eusebij textum vitiatum esse; sed Ruffini. An non in Græcis, quæ Bellarminus adducit, vocatur lacobus emionor ( is B Consumer, non anososar; Obiicit Sibrandus. Methedium idem dieere apud Marianum Scotum. Sed ex deprauato Ruffini Codice; cuius vítium apertè demonstrat Bellarminus.

643

Dicit S. Chryfoltomus, Apoftolos concessiffe Iacobo solium. Respondet Bellarminus, hoc accipiendum de solio particularis Episcopatus Hierofolymitani. Sibrandus mentitur, Bellarminum ad Chry/oftomi seftimonium respondere; Iacobum fuiffe vniu vrbu Episcopum, Petrum totim orbu. Nihil huius hoc loco Bellarminus, vt patebit legenti. Citat Bellarminus Chryfostomum Homil. vlt. in Ioan.in illud : Sequere me, &c. dicentem. Si qui percunstaretur, quomodo Iacobus fedem Hierofolymis acceperit ; Responderem, bunc Petrum tottu orbis magistrum constituiffe. Vociferatur Iunius. Falsd adduaus locus. Sic enim Chryfoftomus de Jacobo respondens ait; Responderem, bunc totius orbis Magiftrum prefeciffe, id eft, quòd bunc Chriftus, qui totins erbu Magister est.non Petrus.Hierosolymorum Ecclesia prafecerit. Iunius antiquum carpendi & temerè quiduis affirmandi morem obtinet; nam fi verba Latina spectes ; sensum, quem adfert Bellarminus, longe commodius ferunt; quam quem comminifcitur Iunius: Si enim Chryfoftomus voluisset denotare Christum; minime illa periphrasi vsus fuisser; sed absolute, & absque vlla circuitione nominasset Cbristum : Nec dubito Bellarminum in aliquo Codice Petri nomen expressum reperisse. At si Græca spectemus, tunc D penitus concidit figmentum Iunianum; quz ita habent. of 3 x 6 get me, mus ir o idkalo tor Beiror inale τῶν ίκεραλύμων; ἐκῶνο ἐν ῶποιμι, ὅπ τῦτον ἐ τῦ Ξρόνυ, and the olumuisus inertornor Sidananor. Si quisque rat : Quomodo igitur Iacobus adeptus eff thronum Hierofolymitanum; (Si, vt in præcedentibus dixerat Chrysoftomus, Christus tanti faciebat Petrum, & tanto amoris affectuin eum ferebatur; quem Chryfostomus etiam declaratum ait, illis ad Petrum verbis: Sequere me. Erteiger maker to andeposeniv aivitleta na tò cobola acis autor dinnas dianada. Quibu verbu iterum curam & affectionu magnitudinem Dominuerga Petrum oftendit. Si, inquam, hac ita fe habent,) cur lacobus factus eft Hierofolymorum EpiJcopus, (non Petrus?) Responderem, inquit Chryfostomus, Petrum non buius (Hierosolymitani) throni, sed totius orbis Magistrum ordinatum esse; à Christo videlicet; Quod est longè quiddam magnificentius & amplius; quam esse throni Hierosolymitani Antistitem. Hunc esse legitimum & genuinum Chrysostomi sensum fatebitur, quisquis Gracaverba perpenderit & intellexerit.

644

Ait Bellarminus. Lutherum non bene legiffe Nicznum Concilium in Canone de sedibus Patriarchalibus. Occurrit Iunius. Lutherum bene legisse, sed Bellarminum malè referre : Hoc enim voluife Lutherum, fi ex fuccessione lacobi non eft primatus Hierofolymu, fed ex traditione & confuetudine : non ex diuino, fed ex humano inflituto ; ergo candem. rationem in successione Petri obtinere. Nugatur ifte xei στιρμολογει, prout mos eius eft. Verba Lutheri in extremo libro de potestate Papz sunt ista. Concilium Nicanum Epifcopo Hierofolymisano, non Romano, tribuit bonoru primatum , dicens ibidem\_: Et vt Episcopo Hierosolymorum antiquitus tradita bono ris prarogatiua scruetur, manente nihilominue & Me. tropolitani ipfius prouincia dignitate. Vbi Lutherus imperitifsime per prærogatiuam honoris intelligit primatum, cum tantum absit, vt primatus Episcopo Hierosolymitano supra Romanum, Alexandrinum & Antiochenum Patriarchas fuerit delatus; vt etiam expresse sub iurisdictione & potestate sui Metropolitani, nempe Archiepiscopi Czsariensis, relictus fuerit, concessa ei solummodo honoraria quadam sesfione post Patriarchas, fine vlla Patriarchali iurifdictione, vt optime docet Bellarminus. Hinc apparet, quàm lunius sit solers Lutheri eiusque assertorum explanator & vindex.

### CAPVT XXVII. De comparatione Petri cum Paulo.

RIMVM sectariorum argumentum ex hac comparatione ducum coniicit Sibrandus in hunc syllogismu. Qui ex omnibus Apostolis solus per antonomasiam Apostolus dicitur, ille est eximius inter Apoftolos, & reliquis prafertur. Sed Paulus. Ergo. Aduersarius respondet, inquit Sibrandus, Paulum per antonomasiam dici Apostolum, quod plura scripserit, quàm vateri. Recinit Sibrandus. Hoc falsum est. Nam ex Patribus plurimes libros scripsit Origenes, & similiter Augustinus, & tamen neuter per antonomasiam\_ dicitur Pater. Multa alia in hanc sententiam de Galeno, Liuio, Ouidio insulsus Caluinista blatit; que prorsus nihil ad rem; quia in Antonomasia spectanda est loquentium confuetudo, que in Apostolo Paulo obtinuit, vt absolutè dicatur Apostolus ob multitudinem scri-

ptorum,

### Defensio (ap. 27. Lib.1.

ptorum, quibus omnes alios Apostolos nu- A & independentiam potestatis; nam Petro etiam mero superat. In cæteris extra hanc tribum scriptoribus, quos Caluinista nominat, vsus non obtinuit, vt ob monumentorum multitudinem & varietatem per antonomaliam commune nomen fecerint luum.

645

Secundò respondet Bellarminus, ad Apostolum, propriè, qua est Apostolus, pertinere, vt plantet fidem., Paulum autem in pluribus locis plantasse fidem, quàm quenquam alium. Et hine Apostolum per antonomasiam dici: At hos volumm, inquit Sibrandus, Paulus enim, & Petrus, sateríque Apostoli nullum aliud munu babuerunt, quàm Apostolicum. Ergo, si Paulu excelluit in co.quod proprium est Apoftoli; &, fi illud, guod proprie ad Apoftolum, vt ad Apostolum pertinet, magis fecit, quàm quisquam ex cete- B ris: Isem, fi munus Apostolicum excellentissime impleuit, neceffarid (equitur eum effe eximium inter omnes Apof?olos, & reliqui omnibus prescrendum, quoad laborem, non quoad primatum. Aliud eft primatus in potestate, iurisdictione, & præsidentia; aliud, primatus, vt fic loquar, in labore. Sæpe fit, vt gregarius miles, vel vnus ex ducibus non simpliciter supremis, plus laboris exhauriat & subeat, quàm ipse supremus Imperator. Num propterea ille supremo Imperatori simpliciter anteponitur, vel etiam æquatur?

At Paulus dicit : Iudico me nibilo inferiorem effe fummu Apoftolin. Sed fi Perrus effet totius Ecclefie & omnium Apostolorum Monarcha, tunc Paulus effet. eo inferior. Respondeo, quando Paulus dixit; se non C esse inferiorem summis Apostolis, eum locutum de laboribus in Euangelio promulgando susceptis & exhaustis, in quibus profecto inferior non fuit ipsis summis Apostolis. Nec his inferior fuit gratia & vocatione ad Apostolatum, & aliis cœlestibus donis; excepto primatu, in quo viique Petro inferior fuit.

Vrget Sibrandus illud, Nihilo: hoc eft, in nullare. Non fimpliciter in nulla, sed in nulla, quæ ad laborem, fludium & conatum Euangelij propagandi & diffundendi pertinet. Mentitur Savvbrandus, concedià Bellarmino, Paulum effe praftantiorem Petro, quo ad munus Apostolicum. Bellarminus non ita nude & crude loquitur, sed dicit, Paulum excelluiffe in eo, quod est proprium Apostoli, item, D Paulum munus Apostolicum excellentisime adimpleuisse. Quod longè aliter tinnit, quàm dicere; Paulum, quoad munus Apostolicum fuisse præstantiorem Petro. An non & miles & dux inferior in eo; quod militis & ducis est, excellere, militisque officia & ducis excellentissime adimplere potest? An ideo præstantior est summo duce?

Ait Sibrandus: Petras & Paulus, cateríque Apoftoli non babutrunt aliud munus, quàm Apoftolicum, & in eo Paulus omnes fuperauit ; ergo fi ex omnibus Apoftolis quifquam aliu praferri debet , tum Paulus Petro praferri , debet. In munere non excelluit omnes; fed czteris par fuit; Petro minor, quoad plenitudinem in Apostolos potestas constitit, non Paulo: fed executione Apostolici muneris collati cum labore Euangelium amplificandi, reliquos omnes superauit.

Alterum Sectariorum argumentum petitur à picturis & sigillis, quibus diplomata Pontificum oblignantur, in quibus apparent imagines Petri & Pauli; huius à dextris; illius à finifiris. ergo babuerunt Paulum pro bonoratiore; Dextra enim honoratior est, quàm laua, inquit Savvbrandus: qui hic futilisime & inanisime delirat;neque enim tam inficetus vitilitigator disputare dicendus eft.Bellarminus multis modis ad hoc argumentum respondet. Primo dicit, iam antea satis ostensum, Petrum esse auctoritate maiorem Paulo. Oggannit Sibrandus. Se oftendiffe ift am oftenfionem non effe oftensionem, sed inanem Sophisticam. Vbihocostendisti, ôbatte, quo vix quidquam infullius ex Caluini ganeis exflitit? Ais. Nunc à Bellarmino afferi, Petrum effe maiorem Paulo au-Soritate: cum antea contenderit, Petrum effe Pauli & alierum Apostolorum Monarcham. Num hæc funt contradictoria? In capite Sibrandi: non reipfa.Nam cum Petrum Paulo maiorem nominat, non loquitur Bellarminus de auctoritate qualicunque, sed coniuncta cum potestate & iurisdictione summa & independente. Hac auctoritate, qui Petrum Paulo maiorem affirmat, is vtique nil aliud affirmat, quàm Petrum fuisse Monarcham Pauli & aliorum Apostolorum, atq; adeo totius Ecclesiæ.

Ait Bellarminus. Etiamfi Paulus fuiffet maior Petro, id nil detrimenti allaturum primatui Pontificis Romani; dicereturenim, Papam fuccedere Paulo; cum & iple Paulus Romanam Ecclesiam fundarit & gubernarit. In hæc, quæ nón absolute, sed ex hypothesi disseruntur, furiose bacchatur Sibrandus: Hoc implicat contradictionem. Nego, posita hypothesi, quam ponit Bellarminus, vt ostendat Hæreticorum importunitatem & improbitatem nihil efficere, licet concederemus Paulum fuisse Petro maiorem. Hoc eodem capite, inquit Sibrandus, & multi aliie. dicit Bellarminus, Pauli munus effe extraordinarium; at fi est extraordinarium non admittit successorems Extraordinarium est in rei veritate, respectu successionis, quia Paulo in amplitudine potestatis Apostolice non est successum:non ester extraordinarium, fed ordinarium; fiid, quod hypothefis ponit, non hypotheticum, sed absolutum & categoricum ester. At Sibrandus ita hic fatuatur & blate= rat,& Bellarminum oppugnat, quali, quz ex hypothefi disputat; disputet absolute, nullaque penitus facta suppositione. Quotirca quidquid verborum hic profundit, id nihil est aliud, quàm stulta exvaeia, permista cum Boussozia ob contumelias, quas scurriliter in Pontifices Romanos ciaculatur: & ob Pfeudologias, quas pleno facco spargit, in quibus familiam ducit ista:

646

Bellar-

d 4

Bellarminum affirmare, Paulum omnibus nominibus effe maiorem Petro. O frontem stigmate decorandam: & tamen hoc suum sigmentum tam seriò refellit, vt non videatur digladiari cum suis phantasmatis, sed cum alienis.

Respondet przterea Bellarminus, Paulum non semper ad dexteram conspici; sed & aliquando ad sinistram: & fortasse priscos consultò hoc fecisse, vt ex duobus summis Apostolis modò vnum, modò alterum anteponerent: vt significarent, hos Apostolos, vel pares esse inter se, vel ignorari, vter alteri przstet. Obiicit Sibrandus: Si Petrus & Paulus sueres, non ergo Petrus suit Monarcha Pauli. Respondeo, dici aliquando à Patribus pares merito, gloria, pasfione, non clauibus, hoc est, potestate & iurildi-B ctione.

Respondet denique ad hoc argumentum Bellarminus; non semper dexteram fuisse honoratiorem: & probat hoc multis testimoniis. Quod itidem iam olim fecit Antonius Nebrisfensis, citatus à Bellarmino, & Lipsius in Electis. Quapropter aërem verberat Sibrandus, cum hic contendit, dextram fuisse honoratiorem. Num semper? Num omni tempore & apud omnes gentes? Hoc tibi, Caluinista, demonstrandum erat. Probat Bellarminus & alij, locum finistrum fuisse honoratiorem ex illo Ouidij.

#### Et mediui iuuenum non indignantibu illu, Ibat, & interior, ficomes ynu erat.

Interior autem dicebatur, quierat ad finistram tefte Seruio in illud: Radit iter lauum interior, Gc. Clamat Savvbrandus. Hocpro nobis eff. Scilicet. Interior enim bonoratior. Sed ille ad dextram. Hocàte probari debet, non absque probatione asseri. Interior & exterior funt contraria. Omnino. At exterior est ad lzuam. Imo ad dextram, velis nolis. Nam interior ire dicitur, qui alteri it ad læuam, seu ve Seruius loquitur, qui alteri it finisterior. Necessarium igitur est, vt exterior huic interiori sit ad dexteram: neque enim fieri poteft, vt quis cat mihi ad lzuam, cui ego ad dexteram non gradiar. Et prorsus stulte arbittatur Sibrandus, exteriorem comitem, ad leuam fecum euntis incedere. Et tamen hanc suam insipientiam semel effuti- D uisse non contentus absque vlla probatione garrit, latus tegere nil aliud effe, quàm ad lauam ire; cum qui latus tegere dicebatur, semper esset ad dexterams vt oftendunt auctores citati, licet is, cuius latus tegeretur, tanquam honoratior effet ad finistram tegentis.

Nec quidquam iuuat Sibrandum Suetonius, qui ait; Claudium Imperatorem Aulo Plautio latus texiffe: nam nil aliud vult, quàm Claudium ad dexteram Plautij iuiffe; vel paululum prziuiffe: Plautium autem honoris cauffainteriorem fuiffe; hoc eft, Claudio iuiffe ad finiftram. Nec obftat Eutropius: qui dicit, Claudium Plautio triumphanti lzuum incefsiffe. Lzuus ei inceisit, quia honoris caussa læuo latere suo dextrum Plautij latus texit; & hinchonestatus est Plautius, quod Claudio ad læuam iret. Hæc mens Eutropij, quam syllogista vel potius Alogista Sibrándicus ne vidit quidem, tantum abest, vt attigerit.

Iunius nihili facit hoc suorum argumentum, proquo, fymmyfta Iunij, Sibrandus vfque adeo delirat. Imaginarium, inquit, est argumentum (co minus cauffe noftre officit) non enim à prisca illa & Apostolica Ecclesia sunt imagines. Tu dicis. Vbi probatio ? Danzus contra fentit : & ex argumento, ex picturis & figillis fumpto liquere existimat, primitiuam Ecclesiam omnibu modin Paulum antetuliffe Petro. Et tamen tam ipfe, quàm cæteri Seclarij perpetuò vociferantur, iudicio primitiue Ecclefie omnes Apostolos fuisse equales. Quomodo igitur maior Paulus Petro, fi primitiua omnes duxit pares ? Quomodo item primitina Ecclesia his imaginibus sensum suum testari potuit, cum, vt Iunius ait, Ecclefia primitiua imaginibus caruerit; cumque non semper Paulus dextram teneat, sed & aliquando finistram? Si mysticam huius rei caussam & explication é defideras lege epiftolam hac de re Petri Damiani. quæ eft ordine decimalexta, Tomo primo lib.2. epistol.

#### CAPVT XXVIII.

c Refellitur obiectio ex quindecim peccatis S. Petri à Magdeburgensibus concinnata.

ECTARII vix attingüt hoc caput, nifi quod Iunius fragmenta quæ dam inde defringit & distringit, vt & VVitackerus. Danæus hanc totam litem ablegat ad Illyricum & Centuriatores : Ipse partes suas renuit interponere.

Primum peccatum apud Magdeburgenfes eft, in illis Petri. Domine fi tu es, iube me venire ad te. Ait Bellarminus; nullum in hac poftulatione effe Petri peccatum, fed potius fingularem fidem. Iunius. De curiofitate nibil dicam. Laudo. Quidquid diceres; falfum, & in S. Petrum contumeliofum effet. quem, cum curiofitatin Chriftus non accufarit, quis tu es, qui eum hac labe ad spergas? Quod etiam VVitackero responsum volo: qui hîc auerfus tela iacit, & cum videri vult Petri honorem quàm maximè tueri, eum quam maximè infectatur.

Ait Iunius. Verba Petri præ se ferre infirmitatem. Domine si tu es. Certè nullam præ se ferunt, sed potius summam animi magnitudinem. Nam quòd hypotheticè dixit: Domine, si tu es: quid mirum, si in nocurnis tenebris, & tanta omnium trepidatione, Dominum non statim agnouit;

tametli

Digitized by Google

#### 647

### Defensio Cap. 28. Lib.1.

tametsi eius audita voce?nam & spectra alienam A eumque negat ex cacodæmonis incentine exstivocem reddere ac imitari queunt. tisse , quia tales errores ex humana infirmitate

Obiicit Iunius: Chriftum reprebendiffe diffidentiam Petri verbüillü: Modicz fidei, quare dubitafti? Sed diffidentiam naturalem,& culpz expertem: nam de Chrifto non diffidisse Petrum, satis docet imploratum Christi auxilium. Neque enim diffidentiz, sed potius summz fiduciz, erga Christum argumentum przbent illa verba: Domine, saluum me sac. Lege Maldonatum in caput 14. Matthzi, qui eleganter hzreticorum criminationes, quas occasione huius sacti in Petrum iaciunt, resutat.

Ait Bellarminus: miracula Dei non cooperari peccatis nostris. Obstrepit Iunius. Etsi non cooperantur eiu alendu atque confirmandu, at curandu tamen atque emendandu, aut etiam reuincendu ea cooperari certum est. Respondeo, hîc nulla pross curatione, nulla emendatione, nulla reuistione opus erat, quia quidquid Petrus fecerat, id abs que vila peccati culpa fecerat. Nec Christum mendacem facit S. Maximus à Bellarmino citatus, vt calumniatur Iunius; quia illud, Modice fidei.quare dubitasti 1 non est reprehensio diffidentiz, set correctio quadam naturalis formidinis, ex vento nimis valido in Petri animo exorta.

Probat Bellarminus auctoritate S. Hieronymi in caput decimumsextum Matthai, Petrum non peccasse, quando Christo de sua paísione C varia prædicenti dixit: Abfit à te Demine, non erit tibi boc. Ait enim fan dus Hieronymus, fibi nunquam hunc errorem Apostolicum & de pietatis affectu venientem,incentiuum Diabeli vi/um iri.& in caput decimumquartum dixerat idem sanctus Hieronymus; Petrum erraffe in fenfu, non in affectu. lunius. Recte distinguit Hieronymus sensum & motum. Sensus est fidei, errauit Petrus in sensu , ergo errauit infide. At Petrum in fide non errasse, iudicio fan-Ai Hieronymi, inde planum euadit, quia dicit, se nunquam crediturum, hunc Apostoli errorem elle incentinum Diabeli. At fi fuiffet error fidei, fuisset vtique incentiuum Diaboli; quis enim dicere ausit; errorem in fide non proficisci ab incentore Diabolo?

Obiicies. dixit Petrus aliquid, quod erat contra fidem. Non erit tibibec, id est, non patieris, non morieris. Quod falsum erat: & contra articulum de passione & morte Christi: Verè enim passure & moriturus erat Christus. Respondeo, summum sequi, Petrum aliquid contra fidem materialiter sensifie; absque vlla contumacia, peruicacia & malitia; sed ex nimia erga Christum amoris abundantia; & hinc nullam culpam contraxisse, pressertim eo tempore, quo isti articuli necdum ita declarati & propositi fuerant, vtab omnibus explicitè & formaliter credi deberent. Et hunc inculpatum errorem, nominat fanctus Hieronymus errorem in sensa. eumque negat ex cacodæmonis incentine exstitisse, quiatales errores ex humana infirmitate, vel aliis ex caussis prorsus inculpatis progigni queunt.

650

Obiicit Sibrandus; alios quoidam ex Patribus affirmare, Petrum peccaffe, citátque Origenem, Chryfoftomam, Augustinum contra Faustum libro decimofexto, capite decimos eptimo. Vt hoc ita fit, interim tamen fan cus Hieronymus ab omni culpa hoc factum Petri excufat. Nec vilus ex fan corum Patrum numero feruorem Petri indigitauit cum, Centuriatoribus & VVitackero: Horrendum lapsum, quo Petru aternam damnationem meruisset, nifi fuisset retractu.

Ait Bellarminus;Petrum non peccasse,quando Matthzi decimoleptimo dixit: Domine, bonum est nos bic effe; faciamus bsc tria tabernacula, &c. nam erat quodammodo extra se, & nesciebat quid diceret, vt patet ex capite nono Marci. At in illo excessu peccare non poterat. Faljam, clamat Iunius, Nam exterreri timore (quod ait Marcus)vitiofa infirmitatis fuit. Cur vitiofa infirmitatis ? Ad exterreri euentu vel spectaculo insolito, peccatumest? Peccaruntergo, pastores illi tempore Natalis Christi, qui, viso Angelo, & claritate Dei circumdati; timuerunt timere magne Lucz secundo, vt innumera huius generis exempla omittam. Num peccato se obstringit, qui ad insolita tonitrua & fulmina exterretur, & timore percellitur? Sedesto, timor vitiosus sit; num ideo peccatum erit? Numomne, quod in homine vitiosum est; statim peccati rationem induit?

Obiicit Iunius. Petri volum fuiffe inordinatum; ergo peccatum; quia peccatum nil aliud est, quàm àroula & aratia. Adde, votum inordinatum voluntarium, esse peccatum. At hoc Petri non erat voluntarium, etiamsi esse timus ordinatum: Nofciebat enim quid diceret. nam quòd VVitackerus; illa verba, nefciebat, quid diceret: ita explicat: credebat fe debere loqui: ergo inconfulte & impadenter loqui maluit, quàm sacere. Quanta hac Caluiniste huius impudentia & nequitia? Laudat lunius Chrysostomum, qui fatetur, Petrum imprudenter ad hoc hortatum. Sed materialiter tantum, non formaliter: nam vt quis formalitet imprudentiam committat, oportet, vt nouerit, quid agat.

Cætera, quæ Iunius circa Petri lapíus plerofque à Centuriatoribus confictos, vel fupra verum exaggeratos vellicat, & flyli fui volfellis lancinat, quifquiliæ funt, & nugamenta, necjvnius teruncijæftimanda.

Octauum Petri laplum constituunt Centutiatores in illo: Etiamfi oportuerit me mori tecum; nen te negabo. Quod Chryfostomus multo amori. (5 multe volutpati ad/fuibit. Sibrandus. Hoc cum flupore legi. Credo equidem : cum stupore non tantum hoc legisti, sed & omnia que legisti, prefertim Bellarmini fcripta. Quid enim te stupore plenius?

Plans

Digitized by GOOGLE

## Defensio Cap. 28. Lib.1.

Planeiudico, inquit Sibrandus, aduersarium bec. re |A| verò esse petram & fundamentum Ecclesia, in luctante confcientia, conferipfiffe. Certe non: quia nihil attulit, nisi quod in Chrysoftomo palam exflat.Aut nega, fi potes (quanquam quid non potes, quando mentiendum & conuiciandum eft?)Chryfoftomum fcribere, intrepidum & prefidensillud Petri promisium proceisisie, المن عنه منه λής άγάπης χου σολλής údorns , ex multo amore, & multa voluptate.

Mentitur Sibrandus, Bellarminum nil pofferefondere ad factum Pauli, Petrum reprebendentis: Et tantum connisii agere. Legatur iple Bellarminus,& èvestigio in auras commentum hoceuanescet. Mentitur & Iunius, cum ait, Bellarminum immemorem fui circa reprebenfionem illam, poftea concedere, aliquid culpa cum Petri facto coniunctum fuiffe. Num B negauit hoc initio Bellarminus ? Certè nunquam : sed tantum dixit ; Sectarios imitari Marcionem & Iulianum, qui Petrum grauissimi criminis ob illam fimulationem reum peragebant; cum quibus minimè deinceps se conformat Bellarminus; cum expresse scribat; peccatum illud Petris fine dubio, aut veniale, aut leuisimum, aut folum materialiter peccatum fuiffe, hoc est, erratum quoddam, sed absque vlla culpa Petri. Nec adducit Bellarminus Tertullianum libro quinto contra Marcionem, aut Cyrillum contra Iulianum, guasi Petrum penitus ab omni culpa excusent ; sed vt testes impudentia Marcionis & Iuliani; & cognationis eius, quz hodiernis Nouatoribus cum hoc & illo inter- C cedit.

Sed en acumen Iunij. Peccauit Petrus faltem materialiter, Bellarmine teste :peccauit igitur.Scd materialiter. At materiale peccatum fine formali non imputatur ad culpam.

Negationem, qua Petrus Christum abneganit, fuisse grauisimum peccatum, nusquam negauit Bellarminus, vrinnuit hic Sibrandus; qui hanc coronidem libro suo tertio de Papa Romano imponit : Cum igitur Petrus tam sape & tam fadè peceauerit, fequitur eum caterie Apoftolie, qui fe illu peccatie non contaminarunt , preferri non debere. Quanto verius dixeris : Cum Sibrandus; gregalesque eius tot mendacia & conuicia iam sxspuerint; & in sequentibus quoque libris effusari fint ; sequitur eos non effe D audiendos, fed vt Philosopfeuftas & Pfeudotheologos ab emnibus più repudiandes & exectandos effe : nam quzcunque isti sancto Petro obiiciunt, excepta vna negatione; aut peccata non fuerunt, aut grauia non fuerunt, sed venialia: quibus si maiora Caluiniste non patrarent, quàm felices forent. Et quæ nam eft hæc confequentia? Petru aliquande peccauit, ergo non est princeps Apostolorum? Num principatus Ecclesia consistit in impeccantia, vt diuus Hieronymus cotra Pelagianos appellat id, quod Grzci evapuernoiar nuncupant.

Sequitur etiam, inquit Sibrandus, Petrum immobile Ecclefie fundamentum non fuiffe, & cam ob cauffam non potuiffe Ecclefia Monarcham effe. Quafi hoc fit positum; vt quispeccare nequeat, tanquam homo infirmitati humanz obnoxius. Num dixit Chriftus Petro? Ego dico tibi, quia tu es Petrus, & luper banc petram adificabo Ecclefiam meam, ita vt in posterum, ne minimum quidem peccasum fis incur (ur us !

Accedit, quod ex quindecim peccatis, quz Centuriatores fancto Petro obiiciunt, tredecim collatum reipía Petro, primatum Ecclefiasticum antecesserint : nam Principatus iste Petro datus est Ioannis vicesimo primo verbis illis: Pasceoues meas. Non ergo Monarchiz necdum acceptz fraudi effe potuerunt. Post primatum Petro reipsa à Christo tributum duo duntaxat repererunt, quz criminis loco fancto Petro occinerent. Alterum illud, Ioannis vicefimo primo: Hic autem guid? Alterum ad Galaras secundo: Vbi Paulue Petrum reprebendis. Num duo hzc, licet aliquid peccati annexum habuissent, immobilitatem Ecclesiastici fundamenti labefactassent & conculsifient?

Quocirca futilis est & iste Sibrandicus syllogilmus: Quod peccato mutari potest , illud vniuer(e Ecclesia fundamentum immobile effenen potest. Sed Petrm. ergo. Similia deliramenta cudit Lutherus in suo libro contra Ambrosium Catherinum. Respondendum est, immobilitatem & immutabilitatem petrz & fundamenti Ecclesiastici non in hoc constare; vt supremus Ecclesiz pastor peccare nequeat; led vt nil contra fidem ex cathedra docere, tradere & definire queat, qualiscunque fit vita & moribus quoad priuatam fuam perfonam; Neque sensus promisi illius: Esporta inferi nen praualebunt aduersu cam;eft iste: Nunguam futurum eft, vt supremus Ecclesiæ pastor, quoad suam priuatam personam, peccato aliquo se obstringat, atque adeo vicas det manus inferorum portis, quod maxime fit per peccatum mortale; sed nunquam futurum, vt portz inferi Petrum & Petri fuccessores eò impellant, vt errorem quempiam ex cathedra definiant, & Ecclesiz'amplectendum proponant. Et quz nam est hzc Sibrandi inuerecundia, qui ex his Centuriatorum commentitiis peccatis Petro maximam partem afficis; primatum Petri labefa-&are & subruere conctur, Illyrici vestigia secutus/

Danzus Sibrandi in castris Caluini commilito, palam fatetur, hæc peccata seu vera seu falfa, primatui non officere : Hoe folùm dicam, inquit Danzus, qued ad rhombum , quem tractat vierque, nibil ifta peccata vel concessa, vel negata pertineant. Nam neque idcirco Petro in Ecclefiam primatus denegari propter ea pecsata debet , fi illi à Chrifto Domino datus , & ooncoffiu probaretur, neque idcirco Petro in Ecclefiam primatu competit,licet hac peccata nunquam commiferit, fi ifta autoritas in eum à Chrifte translata tributáque pen fuerit. Videsigitur, Sibrande; iudicio Danzi, fymmystætui, ex his peccatis', etiamsi vera Petri

peccata.

## Defensio (ap. 28. Lib. 1.

iudicii creari Monarchiæ Petri.

Mentitur tamen Danzus, quando dicit, Bel larminum boc caput eo confilio cateru adiungere voluiffe; ve inde primatum Petri eninceret. Nullo modo; quia non aliud in hochuius libri extremo capite spe-Aauir, quam vt Illyfici & fociorum in fanctunt Petrum impietatem, lædorias & pleudologias redargueret: planumque faceret, istos, vt alibi; ita & hic, primatum Petri vix aliis argumentis oppugnare, quàm lycophantiis & criminationibus.

### De Danaana generali primi libri censura.

STENDA iam non femel, quales fint ista Censura, nimirum anacephalzofes quzdam & compendia omnium conuiciorum, mendaciorum, calumniarum, technarum, impolturarum, & id genus aliorum ornamentorum, quibus Danzus inscitiz & impudentiz suz rapsodias

infignire folet. Similem prorfus Cenfuram huic primo libro subtexuit; in qua, quidquid propemodum intueris, id aut mendacium est, aut

peccata, non Illyrici mendacia forent; nihil pr $x_{1}A_{1}$  fourrile convicium, aut vtrumque. Vt I. Bel larminum non pugnare pro focis & aris; led pro porcie & baru. Il. Pro reomnium fordidifima. 111. Pro culina Pape & fue. I.V. Pro ventre. V. Pro abdomine. VI. Prolumbrico quem petit. VII. Propingui & vili omafo. VIII. Quem pro Deo fuo habet. Num Theologum an scurram detrivio audis? Mentitur, Bellarminum fraudulente confilie tam copiose de Romano Ponsifice disputasse. Gloriatur, quod tam pauch tam prolixam disputationem refellere potuerit. Si mentiri & calumniari est refellere ; fateor, refellendi munus egregie à te esse obitum. Tametsi tam large & prolixe calumniatus & mentitus es, vt nihil causse sit, cur de breunate glorieris. Paucis pagellis respondisti. Sed has paucas pagellas innumeris lædoriis & pfeudologiis referlifti; in quibus numera & hanc; in libro Bellarmini multiplicem contradictionem ineffe. Ego, tametfi post accuratam inuefligationem; nihil antilogia inuenio. Quocunque oculos coniicio, mendaciloquentiam tuam conspicio: ita vt tua verba vlurpare cogar. Sed tu Domine Iesv, v/que que bac paterin, & files?

654

DEFEN

Digitized by Google

FINIS LIBRE PRIME



Defensio Cap. 1. 6 2. Lib. 11.



#### CAPVT I.

Proponitur quastio : an B.Petrus Roma fuerit,ibidemg<sub>s</sub> Episcopus existens mortuus sit.



655

VATVOR quæltiones tractadas proponit Bellarminus. I. An Petrus fuerit Roma. II. An mortuus Roma. III. An fuerit Episcopus Roma. IV. An Episcopa

tum semel susseptum nunquam mutauerit. Vociferan tur Danzus & Sibrandus : Primas questiones nibil ad rem facere. An non ipfe Bellarminus fatetur, ad primatum Pontificis Romani demonstrandum non requiri absolute primz & secundz quzstio-B nis decisionem affirmatiuam? Requiri quidem tertiam, sed non sufficere. Quarta requiri & sufficere. Cur igitur alias discutiendas suscepit? Ideo; vt Hzreticorum effrontem frontem durumque vultum contunderet, quitestatisima & exploratisima vel in dubium vocant, vel penitus pernegant. Nec Theologimunus eft; neceffaria fimpliciter folumodo explicare & tueri; sed & ea, quz simpliciter necessariis vel ornamentum, vel fulcimentum adferunt; cuiusmodi sunt tres priores questiones à Bellarmino propolitz: quorum accurata & enucleata tractatio mirifice hareticam impudentiam patefacit;que cò processit, vt nihil sit tam clarum & perspi cuum, quod, si conatibus suis obstare animaduertat, inficiari erubelcat.

### CAPVT II. Petrum fuisse Roma.

O c probat I. Bellarminus ex illo B.Petri: Salutat vos Ecclefia in Babylone collecta;nam Petrum hancepistolam ex vrbe Romana dedisse, & per Babylonem Romam intellexisse, ostendit plurimis veterum testimoniis.

Danzus vix afpicere potest hoc caput. Adeò malè affectum caput habet. Ingeminat nugas nugerrima: Danzanas nimirum, sibrandicas, sutliuia-

A nas, Iunianas, VVstackerianas, Chamerianas. Mentitur, Bellarminum ita argumentari : Petrus meminit Babylonis, ergo Petrus fuit Roma. Non ita, sed in hunc modum. Petrus fignificat se scripsiffeepistolam priorem ex Babylone, quo nomine vetustissimi scriptores Romamintelligunt, & buis intellectui fauentalia multa rununea & indicia, ergo Petrus suit Rome.

656

Clamat Danzus: Petrum potuisse momentum solummodo Roma esse. Non quaritur, quandiu Romæ fuerit. Postea videbimus, sed hoc duntaxat; vtrum S. Petrus Romæ fuerit. Et posito Petrum vnico duntaxat momento Romæ fuisse; an ideo verum erit, Petrum non fuisse Roma; aut falsum; Petrum fuisse Roma?

Sibrandus ne vnum quidem pilum de fycophantico suo corio mutauit. Mentitur, hoc esse argumentum Bellarmini: Roma in fcripturis est Babylon : Petrus scribit ex Babylone : Ergo Petrus scribit ex Roma. Dignum argumentum tanto Iesuita. Digna cauillatio tanto Caluinifia. Maior, inquis, non eff vniuer (aliter vera, Tua elt, non Bellarmini. Quid nobis cum tuis imposturis & dolis? Nam Bellarmini argumentum est, quod paulò antea proposuimus. Babylon in eo loco D. Petri est Roma, teftibus grauisimu & antiquisimu Patribu; ergo Petrus Roma fuit. Et tamen semel sycophantiam texuisse non contentus denuo hanc nedit: Omni Babylon in scripturaest Roma. Petrus scripfit ex eo loco, qui est Babylon. Ergo stripsit ex eo loco, qui est Roma. Has sycophantias enumerasse, est refutasse. Quis enim, etiam ex doctioribus Caluinistis, in animum inducet credere, Bellarminum, virum longe doctifsimum & accuratifsimum, talia fyllogifmorum monstra vel exclusisse, vel, vt excluderentur, occasionem de disse?

Ait Bellarminus à Ioanne in Apocalypfi Romam paísim vocari Babylonem. Iunius, Sutliuius, & alij id facilè concedunt, dummodo nomine Babylonie non intelligatur Roma in epiftola S. Petri. Hoc ferre nolunt. Qua de caussa? Quia Petrum fuisse Romænec ad Lutheranumsnec ad Caluinianum stomachum facit. Hęc scilicet vnica est caussa. Aliam non reperio. Vbi Babylon Hæreticis seruit, vt insectentur Romam & Romanam Ecclesiam, tametsijniussisme; ibi Ba-

bylon

#### Defensio Cap. 2. Lib.11.

bylon eft Roma, at in epiftola D.Petri nihil minus conducit fectariis, quàm vt Babylonem fateantur effeRomam. Itaque vbiuis terrarum potius Babylonem condunt, quàm vt Romam Babylonem effe concedant.

657

Iunius more fuo clamitat; Babylonem in Apecalypfi typice & figurate pre Roma peni; apud fandum Petrum, proprie. Si cauffam quæras: nullam aliant dabit, nifi hanc; fis volo, fis inbéo, fis cenfeo. Cur, obfecro, S. Petrus non potuit eodem modo, quo Ioannes, pet Babylonem intelligere Romam? Videtur enim apud Chriftianos commune fuiffe, vt Roma diceretur, Babylon. propter confufionem omnium gentium, quæ ad illam vrbem confluebant, & varietatem idololatriæ, quæ in illa exercebatur; & nos vulgò, etiam hodie, Babylonie nomine vti confucuimus, vbi cc.nfufionem & variarum rerum quafi quoddam chaos fignificare volumus.

Ait Bellarminus: per Babylonem in Apocalypfinon intelligi Ecclefiam; fed vrbem Romanam; qualis erat tempore Ioannis, & fub aliquot confequentibus Imperatoribus. Iunius contendit, intelligenda illa oracula de ipía RomanaEcclesia, non qualis fuerit tempore S. Ioannis, sed qualis venturis faculis futura erat:hoc enim exigere rationem prophetiz, vtpote quz fit de futuris. Quasi verò Prophetz non soleantetiam deplorare ca, quz in przsenti fiunt; aut quasi in illo orationis contextu, nulla contineatur prædi&io de futuro tyrannici illius imperij cafu:deque iis, quz Romz à vera pietate, & à Christi Vicario iterum fub finem mundi defecturz, euentura funt. De qua re legatur Ribera noster in capita 14. 17. & 18. Apocal.

Iunius dicit : Duplicem tantum legi in Scripturu Babylonem proprie dictam, Chaldaicam & Ægyptiam; nam Babylonic Phænicia nullam in Scripturic effe men tionem; que Typicôs dicitur Babylon, cam Romam effe. Sed oftendat nobis ifte locum Scripturæ vbi illi ciuitati,quæ hodie Cairã nominatur, Babylonis nomen tribuatur. Si locum Petri profetat, proferet id, de quo est quastio ; & praterea cum suo lymmysta Sutliuio non concordabit; qui vult, epiftolam hanc ex Babylone Affyriorum datam effe,cuius rei hanc reddit rationem : quia nusquam spiritus n fantim de aliqua vrbe acerbe loquisur, nulla reddita eine ratione. Quocirca credibile non est, Petrum, Romam Babylonic contumeliofo nomine afficere voluiffe non reddita cauffa huiufmodi appellationie.Nugatur Sutliuius.Vt enim verum effet, quod affirmat; hic tamen caufænil erat, cur rationem redderet: quareRomam Babylonem nuncuparet;omnibus enim constabat nominis appellatio, nimirum quòd vtilla vetus Aflyriorum Babylon non tantum caput Imperij, led & idololatriz magistra & szuisima Hebræorum perfecutrix & exagitatrix erat;fic & Roma omnium errotum & nationú quali quadam colluuies & Christianorum expultrix & interfectrix effet.

Non improbabiliter porrò suspicatur Illuftrifsimus Cardinalis Baronius, ad annum Chrifti X LV. Petrum ideo Romam proprio nomine non expressifie, quòd Hierosolymis ex carcere euasisset, necabomnibusscirivellet, vbi degeret:ne à Rege Iudçorum Agrippa, per Claudium Imperatorem denuo invincula compingeretur; namClaudium fuisse perquam studiosum gratificandi Agrippz, Iolephus Auctor eft. Accedit, quòd à confuetudine Apostolorum non abludit, rebus typicas & figuratas appellationes imponere.Id maxime liquet ex Apocalypfi;&S.Pau lus 2. Tim.4. ait fe liberatum de ore Leonie, id eft, Neronis. Adde, quòd temporibus Claudij nulla fuit Ecclesia in Babylone Assyriorum collecta; B quia iam antea, sub Caij imperio, omnes Iudzi, quiagebant in Babylone, & apud Affyrios, fuerant expulfi,& ad extremum trucidati. Vt ex Iofepholiquet lib.18. Antiquit.cap.12.

658

Babylon apud Ægypsios, obscurtt pland er at loctu, inquit Baronius, nec ciuitatú, nec oppidi dignus nomine. Castellum à Strabone li.17. & ab aliu nominatur, sic nempe dictum, quod à quibusdam Babyloniu suisser erectum, locus natura munitus. At dicere velle, Petrum de hac in Ægypto posita intellexisse, insignu sand fatuitas, & nimium absurda res esser, quandoquidem cùm multa alia bae opinari probibeant, quodammodo id potissimum vetat, quod nullam reperiri constet in Babylone, que est in Ægypto, Ecclessam collectam: cùm multa enim Concilia edita repetiantur cum adiectione nominum Episcoporum Ægyptiotum.in nullo borum, neç in aliu sciptorum monumentu alicubi reperieur nominatus Episcopus Babylonu in Ægypto. Ita Baronius.

Ait Sutliuius : Cum Petrus ad difperfos per Afiam Iudaos (cribat, verifimilius est, eum Babylone, quàm Roma liter as dediffe: quì a;fi Rom a (cripfiffet, non videt ur tant ùm longinquas Ecclefias Afie, neglectis propinquis Ecclefin Europa, nominaturus : Babylone autem in vrbe maxima prafidentem, rette conueniebat, sum ad Afiaticos (cribere tauti Europai. Grauifsima profecto ratio, & digna, cui tot priscos scriptores, & Patres posthabeamus. Quafi verò ex vrbe Romana ad disperfos perAfiam Iudeos, atq; adeo ad Ecclefias longinquas, zquè commodè scribere non potuerit, ac ex Babylone Asfyriorum. Nec sequitur, eum vicinioresEcclesias neglexisse, tú quia has quoq; fua epistola viinon prohibuit; licet nominatim iis, qui in Ponto, Galatia,&c. dispersi degebant, inscripta effet: tum quia viciniores Ecclesia inftrui, ac regi, & folatio quopiam, fi eo quandoq; egebant, recreari poterát per legatos & nuncios ad eas à Petro missos. An non & ipse S. Paulus ex vrbe Romana ad remotiores Ecclesias epistolas quasdam dedit? Nec ideo tamen viciniores Ecclefias neglexiffe cenfetur.

Non fequitur, inquit Sutliuius, Rome datam fuiffe epiftolam, licet per Babylonem Romam intelligamu. nam tantum falutat Iudaos difperfos verbis Ecclefie in Babylonia, Grnon dicit epiftolam Babylone datam fuiffe. Quàm inanis cauillatio. Si Petrus aliunde, quam Roma

episto-

Digitized by Google

### Defensio Cap. 2. Lib.11.

epistolam deditset; cur, obsecro, Romæ, sub Babylonis nomine meminisset : maxime fi scripfiffet ex BabyloneAffyriorum &Aegyptiorum/An non enim intempestiuum prorsus videri potuisset, inferere literis salutationem Ecclesie rottantisý; terrarum spatiisab vtraq; Babylone distantis?Quàm lepidum foret, fi Sutliuius Lódino vel Oxonio ad Caluinistas per Germaniam scribés, in fine fubderet: Salutat vos Ecclepa qua eff Calecurij ant Malaca colletta. Et quomodo Petrus in Asfyria velAegypto commorans, sciebat, hanc effe mentem Ecclefiz Romanz, vt fi ad difperfionem fudzorum literas daret, suonomine salurem adscriberet? An hoc petinerat à Petro Romana Ecclesia per literas? An per reuelatione fancti Spiritus hoc didicerat? Gerra Suthiuiana.

659

Deinde communis confuerado habet, vt faluté nunciemus ab ils, qui nobiféum verfantur; & fi quando falutem dicimus nomine corum, à quibus abfumus, id fit, vel quià per literas fioc à nobis poltularunt; vel quia cum nobifeum morarentur, id vt faceremus, rogarunt, & hoc ipfum poltea folemus in literis exprimere. At nihil horum in epiftola S. Petri apparer. Quocirca manifeftum eft; eum, illis ad quos feribebat, falutem nunciare ab illa Ecclefia, in qua Petrus tunc viuebat. Ruit igitur Sutliuiana canillatio. VVitackerus perquam argutus & facetus eft, hoc fuo argumento. Roma nunquam vocatar à Paulo Babylon: orgo nec a Petro. Perinde ac fi quis diceret. Nero núquam vocatur Leo à Petro sergo nec à Paulo.

Viviterius progrediamur, Babylonem apud S.Petrum effe Romam, docer etiam Papias apud Eusebium lib. 2. c. 14. edit. Chriftophors Aduolat Sibrandus cum hac fua fycophantia. Quidquid dicit Papias. hoc est veru. Sed Papias dicit Petrum appellaffe Romā tropice Babylona, Ergo, Roma est Babylon. Refpondeo, Maiorem effe falfem, inquite Caluinifta. Et mox errores Papie percentere infifit, vt oftendat, non effe verum; omne illud, quod Papias dixit; quafi hoc agatur, vt verum effe demonstremus, quidquid Papias dixit;& non fufficiat in prefenti, hoc verum effe; quod testatur, Petrum Roma prima epistolam dedisse. Sed de hoeSibrandico syllogifmorum genere abundè dicum est Tomo 1. qui èvestigio fimilem cauillum subiicit. Quid D quid duit Hieronymus, id est verum. Sed Hieronymus dicit Petrum per Babylonem figurate fignificare Romam. Ergo Babylon , de qua apud Petrum mentio fit, est Roma. Nihil teftimoniorum extra facras literas ab vllo vnquam proferetur, quod hac cauillandi arte eludere non sit futurum procline.

Vix fanior eft hic fyllogifmus: Betylon Apocalyptica eff Roma. Babylon Petri eff Apocalyptica Babylö. Erge Babylon Petri eff Roma. Reffondeo. minorem effe falfam, inquit Caluinifta. At veram effe grauifsimorum & vetuftifsimorú Patrum teftificatione compertum eft, qui docent; vt à Ioanne in Apocalypfi, ita à Petro in epiftola priore Romam typice Babylonis nomine affectam. Clamat etiam lunius. Non quidquid Papias aut Hieronymu dixit, propterea veram effe. Nec nos contendimus; omne illud, quod duo isti dixerunt verum essentia a Bellarmino citătur. Nec dicimus, aliquid verum essentie, quia à Papia vel Hieronymo dictum essentie, quia à Papia vel Hieronymo dictum essentie, feu obiecto. Hinc quod aiunt, à Petro Babylonis nomine intellectam Romam, verum essentie Babylonie Romam intellexit; Patresque non alio fine adducimus, quàm vt huius intellectus tesses. Multa etiam concionatur VVitackerus de Papig erroribus: vt elevet fidem eius. Frustra est. Errauerit alibit Num ideo & hic?

660

Sutliuius oggerit: Papiam non dicere, Petrum illam B epistotam Roma scripstffe, sed tantum quadam de Marco narrare. Audiamus igitur Eulebium ex Ruffini versione lib. 2. c. 15 Cuig, dat simile testimonium etiam Hierapolites Episcopus nomine Papias, qui & boc dicit, quòd Petrus in prima epiftola fua, quam de Roma (cripfit, meminerit Marcs, in qua tropice Romam Babylonem nominarit; &c. An non hæc apud Eulebium à Ruffino tranflatum reperiuntur! An nó hæc Eufebius de Papia, & ex fensu Papiz percenset? Non nego, in tranflatione Chriftophorfoni hzcita reddi & verti;vt quæ de figurata Babylone dicútur videri possint Eusebij, non Papiessed Bellarminus Ruffini interpretationem fecutus eft, cum qua Grzcus textus probe concinit, vt fatebitur, qui conferre voluerit. At Sutliuius nil morator vel Papiã vel Eusebium. Et nos morabimur Sutliuium vel similem de grege Caluini superciliosum veterum contemptorem?

Quomodo, inquit Sutliuius, potuit Petrus for Ba bylonë intelligere Romam, cum Petrus nil prius de illa vrbe locutus fuerit, vel leuifime fignificauerit? Quali verò neceffe fit, vt de co, cuius nomine aliis falutem in literis nunciamus, prius verba facta fuerint. An non plurimorum nomine Apostolus Paulus in epist ad Rom. Col.& ad alios, iis, ad quos scribebat, falutem dicit; quorum tamé prius in epis stola ne leuiter quidem meminerat? An non hoc ipsum quotidiano vsu contingit? An ad nullum vnquá fymmystam suum literas dedit Sutliuius, cum hac claus fuerine de state tota familia mea: licet nullum prius verbum de sua familia fecisse?

Nec minus festiuum est istud. Cur Petrus, relite fenfu literali ad allegoriam confugeret? Non video, in quo Petrus sensum literalem reliquerit, & ad allegoricum confugerit. Nomen proprium Romę omisits & tropicum seu metaphoricum posuit. An nomen tropicum non significat literaliter? si vitiosum arbitraris, tropica verba & dicendi genera sectari, tum necesse erit vt magnam bibliorum partem trunces, refeces ac desces; quia nus quam non sunt obuiz tropicz loquendi formulz. Quzio, cur S. Paulus Neronem denotare volens tropicum potius Leona nomen elegit, quam proprium?

Arguit

661

### Defensio Cap. 2. Lib. 11.

Arguit Iunius Bellarminum inconflantia, quia A per Babylonem in Apocalypfi dixit non intelligi Romanam Ecclefiam; fed Romanam vrbom (ethnicam nimirum, & Chriftianorum hoftem) poftea co nomine intelligit Romana vrbiu Imperium. Quanta, bone Deus inconftantia & contradictio ? Quafi verò vrbs imperans & vrbiu imperium, non fint vnum & idem. An non qui vrbi imperanti ruinam vaticinatur, imperio quoq; vrbis interitú prædicit? Sit Babylon, vrbs Romana, Ethnica, orbis Domina. An ideo in antilogiam impinget, qui pomina. An ideo in antilogiam impinget, qui poti;vel Babylonis nomine fignificatum afferet?

Similes contradictiones sunt & istr, quas lunius nó ex Bellarmino, sed ex male sano cerebro suo collegit. Sxadet Hieronymu Marcella, ve Roma migret Hiero/olymam, Bellarminus de corporali migratione verba fieri negat. Impudens mendacium. Nunquá dixit Bellarminus, Marcellam nó fuisfe à Hieronymo monitam ad corporalem migrationem: quia tá hebes non est Bellarminus, vt & verba & mentem Hieronymi in epist. ad Marcel. non potuerit assente men; intelligi de migratione cordis, non corporis. Ita est; hoc dixit; sed ex sententia S. Augustini id dixit: nec vnquam negauit; Hieronymum dicum hoc accommodasse, in epistola ad Marcellam ad corporalem migrationem.

Addit Iunius: Toannem defutura conditione Roma adfirm at Bellarminu agere; bic negat. V bi negat? Nam co loco, quem tu vellicas, nil aliud dicit Bellarminus, præter hoc: Quibu verbu doset (Hieronymus) non contra Ecclefiam Romanam. fed contra gentilitatem Romanam Ioannem effe locutum. An his verbis affirmat Bellarminus, Ioannem nil agere de futura conditione Roma?

Ait Iunius. Post adfert (Hieronymus) figna conditionem illam futuram pracederia ; bic (Bellarminus) preterfilit. Quid opus erat totum Hieronymi locum exferibere; cum exHieronymo certum fit & exploratum, Ioannem nó loqui de Romana Ecclesiassed de Romana vrbe Ethnica, neq; Hieronymus vnquá fomniauerit, tantum abelt, vt fcripferit, Ecclefiam Romanam vel effe vel fore babitationem Damonum, deq; ea, fidelibus quantocyus excundum effet Verum quidem eft,HieronymüD in epift.ad Marcellam, ea. que Ioannes de Ethnica Roma dixit, accommodare etiam ad Romanam vrbem, qualiserat suo tempore, quando ethnicismus prope totus erat exstinctus;sed hoc fecit non in fenfu proprio, fed accommodatitios & Romanam vrbem propter incolarum frequétiam & varietatem;& propter vitia que frequentem variarum nationum concurium, opesq; ac diuitias amplas comitari folent, Babylonem Apocalypticam effe dixit:eo fermè modo,quo hodie viri religiofiChristianos monere folent, vt, mundo relicto, vitá suam Deo in religioso statu confecrent;& ex Babylone, tanquam ex Dæmonum, omniumq; flagitiorum domicilio, fugiant, feq;

dem non rarò ingeminátes; exite de sa popule meu; & ne participes fitte delictorum eiue, & de plagie eiue, ne accipiatu. Num ideo, quando mundu, etiam is, qui Chrifti nomen profitetur; Babylon appellatur, & illis clogiis exornatur, quibus Ioannes in Apocalypfi Romam Ethnicam exornat; aliquid de Chriftiane religionis, aut Ecclefie dignitate detrahitur, aut ipla Ecclelia & professio Christiana Babylonie nomine dehonestatur? Par ratio in proposito.Quia enim sciebat S.Hieronymussin tata hominum frequétia, in tânta pompa, opulentia &luxu, in tanta interpellatorum multitudine, arduum effe; Deo penitus sese tradere & addicere:hortari non destitit Marcellam, vt Hierofolymá migraret, relicta Roma, adductis ad perfuafionem iis, que Ioannes propriè de RomaEthnica dixerat & scripserat; accommodatiso; ad Romam, qualis erat illo tempore; erat enim, vt magnis vrbibus cotingere folet, irrequieta, variaru nationum accurfu & discursu turbida & turbulenta;moribus ob luxum & opes, apud multos& in multis laxa & dissoluta. Quod indicat D. Hieronymus verbis illis:1pfa ambitio.potentia,magnitudo vrbu, videri & videre. falutari & falutare; laudare, & detrabere, vel audite : vel proloqui, & tantam frequentiam bominum faltem innitum videre. & C.

662

Secundum Bellarmini argumentum est tale: certum eft Romz fuisse Christianos, & quidem multos, antequam Paulus co veniret. Quaritur ergo:Quisiftos ad Chrifti facta reduxerit, fi non Apostol' Petrus, qui primus omnium Romanis prædicauit? Quod multis veterum testimoniis confirmat Bellarminus. Sutliuius calumniatur, hoc argumentú claudicare. Sibrandus, tam insprum effe.vt non poßit in formam fyllogiftica cogi. Danæus, effe fallaciam à non consequente. Ita omnia conticiis in officina lectariorum perftrepunt. Meretur tamé gratias Sibrandus, quòd hoc argumentum non redegit in informem suam & deformé formam fyllogifticam. Saltem vno monstro minusliber eius continet. At fi Petrus Romanis Euangelium primus no annunciauit, qs ergo primus id fecit? Respondet Iunius&VVitackerus, id feciffe aliquem feruum Dei, qui nobu fit anonymu. Sutliuius, itemá; VVitackerus dicut : Multos ante Paulum fuiffe Romé Chrifti discipulos, à quibu Romanos conuersos fuisse probabile fit. Qui nam ilh? Ede & edic nomina. Paulus in epifiola ad Romanos falusas Aquilam; Andronicum, alios, inquit Sutliuius. Nota narras. Sed quis hos ipfosad Chriftianam fidem traduxit / Aut vnde probas; primos Romanos non à Petro, sed ab his fuisse ad fidem conuersos; si aliqui ex illis, quos Paulus falutat, funt ex difcipulorum Chrifinumero, qui fidem in Iudza receperunt?

Ait lunius. Fuisse Romanos & Iudaos & proseivos Hierosolymis selenni illo Pentecestes die Act. 2. eosá, Christo nomen dedisse; quos ab eo tempore non sit credibile suisse oriosos, cum Romam ad suos reuertissent. Tria millia ad Petri primam concioné Christo nomen dedisse,

C 2

fcribit



# Defensio (ap. 2. Lib. 11.

C

felytos fuille, non dicit S. Lucas, quia fieri potest vtex Romanis nullus planè concionem Petri ad mentem & affenfum falutare admitteret. Faciamus tamen admilisse. Nú ideo fequitur, eos Romæalios ad fide conuertifie ante Potri aduentú?

682

Obiiciunt Sutliaius & Junius Otomentem in recognitionibus, & Dorotheum in funpfi foribere, Barnaba primum omnium Romanis pradicaffe Refponder Bellarminus, recognitiones Clementis elle aportyphas: & lynopfin illa fortstomartationibusconfictis. Valde fomachantur Sudiuins, Danzus & Sibratidus of hoorespontemeum tamé cestum fit recognitiones temper in Boclefia Deiapocry phis annumetatas efferer hittorici errores in illa lynoph tam fint perspicui, versuitz racione excu- B fari queant. Mandaoifsime sepudiant integros Patrum commentarios,& hactenusab omnibus probatos;&quidquid in vecorum lpoubrationibus illis nó arridet, id obellfeis filis confodiunt: & Bellarminus capitali crimine ob reiectas Resognitioner & Detetbeanans finopfin Gie obftringit. Guins occasione faruum huac follogilmum archire Clanut Sibrandos: Qui gazdam vana baber, ein auftoritas pro principio Chriftianonun dogmată allegari non poroft. Sed Clemens & Deretkens Dubent quadam vana. Ergelearain autorius pro printipin Christianarum dogmarium allegari non poreft. Stifti Maior eft vera inquit Callin Ma, stream cell, clevanticus omnared a diffut attonde tudacio : onen es bhint diffutationes tilus en (uppofiticie putiente librie.) & of Partibus, initapearrai tune ; id a sto thereas falfe reli quir dugmarie affattunes an firnin. Sibrandus antiquum obtinet. Menvirurise catamalataqegregid Manuihibhic agio Bellarminusdeprinipils Christin normailogmannin No dicits alfanius Partisal Coonta com prospeincipio Christianprum dogmanmaslegacipatio; hoc videticet feafs, qualipla tolus vel ili us Patris auctoriras, fit Chriftianoftim dagmatu principium No diois Bellatminus, Paramyuiffe Rome effe principium Christianor finudogmacu : quia iam capit. apente confettus clistet nir posse este vel fuisse Romanum Pontificem,& Papam eius succefforem;licet Romam Petrus muniquia vidiffet.

Mentitur Sibrandus; her dapút z Bearant friffe Romesobtrudi à Bellarminostanqua pre Christiano D dogmate; hoc cft.pro articula fidei Nikilhoram Bellarminus:Omnia hec comm<del>onts</del> funt Sibrandfca. Vt & illud; Aufterem, qui Aliqua vaus vel aliquid vani complectitur; non poffe allegari. Sunò ponch; fed qua verus, vel probabilis; non qua vanus & fide indignus.

Ait Bellarminus:nullum faisse aufum prædicare gentilibus antequam Petrus cœlefti visione admonereturAct.10.& 11.ab illo antem tempore Barnabam femper mansisfe cum Paulo, víque ad peradum Concilium Hierofolymitanú,&c.Occlamat Sutliuius, boc nullam mereri fidem : Cbriftum enim ad Patrem aftendentem Apostolis diferte pratepisse. vt gentibus omnibus Euangelium pradicarent. Quis autem

fcribit S.Lucas. Ex his Romanos Iudzos vel pro-, A Christimandato munitus non se tutu putaret ? Respondeo, rem ita se habere, vt dicit Bellarminus, patet ex disceptatione & contentione excitata contra Petrum Act.11. ed quod introiiffet ad viros preputium babentes: & manducaffet cũ ilin. Et illi etiam, qui diferfi fuerant à tribulatione, que facta fuerat sub Stephano, perambulauerunt v/q, Pbænisen & Cyprum & Antiochiam, nemini lequentes verbum, nifi felu Iudaie, vt in codem c.11. Ach:refertur. Itaqi preceptum illud de Euangello vniuersisgentibus annunciando, non flatim impleri debuit; fed vbi ludai hac tata gratia & coelefti visitatione sele reddidiffent indignos. Hinc Paulus & Barnabas dixerunt IndzisAct.13. Volie oportedut primite laqui verbum Dei, fed quoniam repellisis illud co, indiguos vos indicaris aternavita; ecce conuers mun ad genpes - fic enim pracepit nobit Dominus. Sub Tiberio Romefuille Christianos; idá; compertum haberi m Suctonio, Sutliuianum & VVi tackerianum eft mendacinm, vt oftendit Bellarminus. Non magis id colligitur ex Tertulliano, veidem Bellarminus dem onfrat. Nam quod fe natus noluit Chriftamin Descuming merumreeipere; quod prine apopulis coptus duifiet coli, quam fenarus ca do re decretum edidiffet, non ideo lequitur, cum ctiam sub Tiberio Rome suif-ា ា១០ fecultum.

664

🗤 Ogganniç Suthinius. Tertullianú dicere: Chri finin thiquefuiffstaltumærge & Rome.Exstatne illud Big apud Tertullianum, an de tuo id inferfili? Quein vig tui fimilis es, Sutliui? Quomodo accipiondum fit decretum senatus de Christianis whepellendis, docer Bellarminus, nec Sutlivius quanquameontra adfert, nifi Battologias. Obiicit. Tibaris Imperante penetrauit religio Christiana in Britannicus, tofte Gilda; de Britannia excidio, ergo (7 Roman. Hieiterum Sutliuius, nil aliudek, quim Sutlinius;non enim dicit Gildas, in Britanniam tempore Tiberij, venissereligionem Christiani fedy tempore Tiberij Christum profulgidum fui lawen & redies doftrinz fuz vnimerfe erbi oftendifie; non quòd tunc ad vniuerfum orbé radijillima nauerint, fed quia ad vniuerfum orbem, tempo ris progressione, manaturi crant.

Probat Bellarminus Patrum tekimoniis Petrum fuisse Romz. Primus eft Irenzus, qui dicit Ecclofiam Romanam à Petre & Paule fundatam Respondet Sibrandus. Has auttoritas aduerfarium non cuuat: fequeretur enim, Petrum & Paulu effe fundatores Romana Ecclefia; fed Ecclefia Romana fuit fundata prinfquam Paulus ad eos firiberet . vel ad eos veniret; ergavel falfum eft. quòd dicit. Paulum fundaffe Romanan Beclefiam , vel fundare non est primam Ecclefia fundamentum iacere , fed Ecclefiam sam fundatam fruere, id eff, cam augere & confirmare. Respondeo, non tantum illum, qui prima fundamenta iacit, sed& illum, qui ad primitus ia ca fundamenta infigne & commemorabile incrementum addit, read dicifundatorë, vt habet etiam communis loquentium víus, in templorum, collegiorum, & piorum domiciliorum fundationibus, vbi izpe duos

## Defensio Cap. 2. Lib. 11.

665

duos vel plures fundatores, etiam post primum, A nominari & celebrari audimus. Quid mirum igitur, si idem & hic fiat ? przsertim cum postea Petrus & Paulus, collatis operis, Romanam Ecclesiam mirifice amplificarint, licet Petrus primus in fundamento Illius Ecclesiæ ponendo laborare incepisset.

Dicit Bellarminus ex Irenzo; Petrum & Paulum fundasse Romanam Ecclessam; sed addit: primo Petrum; postea Petrum & Paulum id secisse. Sutliuius mentitur; Bellarminum bas ita referre, quassemnia fint Irenzi verba. Quod falsissimum est; nam posteriora illa addidit Bellarminus, vt Irenzi mentem explicaret.

Secundum locum tenet Eusebius, qui lib.2. cap.14. de Petro dicit;eum salutaris predicationis ver- B bo, primum in vrbe Roma, Euangelij fui clauibu: ianuam regni caleftis aperuiffe. Sibrandus:Hoc verium PR 1mys non est afud Eusebium. Vociferatur & Sutlinius Bellarminum peruersè ex Grzco vertisse Eusebium, imò deprauasse: addit insuper: mentiri lebafitam; vt petulantem Bezz calumniatorem facile agnofcere possis.Sed nil est, quòd nos hecSeariorum conuicia terreant. Inspiciant versionem Ruffinianam Eusebij, & fivocabulum primvs non repererint, tum Bellarmino diem dicant. Et quamuis in Grzco textu non fit dictio apäre, omnes tamen eius syllabe ita comparata sunt, vt tantùm non clament, vocabulú hoc subintelligi debere;& Petrum primum fuisse, qui ex oriente in occidentem salutarem Christianz doctrinz thefaurum detulerit. nam Thi Wohvnipuror iprogeiar Ti ron To out of it aratories tois to the district of a merces intelligibilis luminis ex oriente iis, qui in occidente babitabant, attulit. nimirum, vt rem nouam,&anteanon possessante Nam si occidens antea hanc doctrinam susceperat; non erat cur Petrum tantopere prædicaret ob cælestem doærinam in occidentem importatant.

Addit Sutliuius: Eufebium nil, preter auditum. loqui. Mirum, ni ab eo exigas, vt vifa narret. An nulli fidem habes, nifi qui à le vifa in literas refert? Simili cauillatione eludere conatur tam ifte, quàm Sibrandus aliorum Patrum teftimonia;nominatim Irenzi:quem aiunt fcripfiffe, que exfama acceperit. Sed ex fama vera; & ex traditione certa. Vnde ifti fua accipiunt, quz contra vetuftifsimos auctores deblaterant? An non ex fama in hzreticorum conuenticulis fparfa, ea é; longè mendacifsima?

Ad Arnobium respodet Sutliuius, eum non dicere, Petrum Rome primum Euangelium pradicasse, Sed Calninianus iste attendere debebat, Bellarminum etiam hoc in isto capite efficere velle;Petrum Rome fuisse. Id quod disertissime affirmat Arnobius. Addit Sutlinius; Arnobium non alia narrare, quàm que ab aliú acceperit. Quid tum? An non latius narrare vera ab aliis accepta, quod facit Arnobius; quàm mendacia à Caluinistis accepta, quod facit Sutliuius?

Ad Epiphanij testimonium eodem modo respondet Sutliuius:nimirum, binc non probari Petrum fuisse primum, qui Rome Euangelium predicarit. Quasi hoc Bellarmino ex professo probandum fuerit, non potius illud, quod titulus capitis præ le fert, Petrum fuiffe Roma. Quod ex S.Epiphanij testimonio manifestisimu relinguitur. Sibrandus tanti Patris testimonium teiicit : hac solum de causa, quòd Epiphanius dicar; Petrum & Paulum fuisse ptimos, qui Rome fidem Christianam annunciarint: Hec, inquit Savybrandus, de Paule verum non est:nam multi fuerunt Christiani Roma, priulquam Paulus ed venires. Non vidit infulfus Caluinista, Paulum, tanquam primum annumerari primo, nempe S. Petro, propter excellétiam tum Pauli, tum operis & operæ præstantiam, quam ad exzdificationem Ecclefiz Romanz contulit. Quòd Sutliuius dicit : Epiphanium de Petro veterem traditionem literie prodere; nobis non officitinam fi. Perrum Roma primum pradicasse ; vetus traditio etat iam tempore B.Epiphanij, cò certiores fumus hanc traditionem ab omni falsitate remotam effe; cum qui propius à temporibus Apoftolicis aberant, longè certius & melius hanc rem scire potuerint, quàm illi, qui nuper ex lacu Lemanno infaulto fidere exfliterunt.

Epiphanium fequuntur S. Chryfoftomus & Orofius; qui Petrum Romæ fuisse disertis verbis asserunt. Occinit Sutliuius, ex suo Savvbrando. Chryfostomum non dicere, Petrum fuisse primum, qui Rome predicemente. At dicit Petrum Romæ fuisfe. Hoc nobis satisest. Inspice titulum huius capitis. Plus non cupit Bellarminus hoc capite euincere.

Ad teftimonium S. Leonis respondet Sutliuius, eum dicere, Petrum fuise destinatum ad arcem Romani imperý; sed nullos huius destinationis testes producere. Quos cupis, vt producat testes? Num Bezam, Caluinum, Zvvinglium, Lutherum? Mirum, nîisti à testibus incipiant exigere testes contra omnom iudicij formam. De tempore, quo Petrus Romam venit, hic non quzritur, vt métitur Sutliuius; sed infra suo loco quzretur.

Theodofij Imp. auctoritatem à Bellarmino productam, fic eludit petulans calumniator Bezeieum non dicere,Petrum fuisse primam, vel sum mum, vel medium, & vtrum de fcripto an aliter Romanos desuerit. Quidest cauillari, vel potius sycophantari, fi hoc non eft / Nam Imperator haud aliter intellexitRomanos à Petro institutos esfe, quàm præsentes à præsente; quod ipsomet Sutlivio fatente, traditio vetus habebat: nam per scripta non magis inflituit Romanos, quàm vniuerfum orbem, cum nullam epistolam nominatim & speciatim ad Romanos dederit. Itaq; doctrinam fideiApoltolus Petrus Romanis coram, viua voce, & vt S. Ioannes in fua epistola loquitur, ere ad es tradidit;& per consequens, illis præsentem fuisse oportet.

e 3 Adducit

oraculum quo prædixit, Deum Romanam vrbem sibi subiecturum non in gladio, fed in hamo piscatoris. Respondet Sutliuius, non folum Petrum, fuiffe pifcatorem bominum, fed & Alios, nec folum expiscatorum numero ad Apostolatum venisse. Est hoc quidem ita; sed tamen vt vaticinium Sibyllinum de alio potius, quàm de Petro accipiamus, caufsæ nihil est, imò cur de Petro accipiamus, caussa multum est; accedente nimirum ad Sibylle testimonium totius antiquitatis consensu, & veterum affertione, quz nobis, commentarij inftar, verfus Sibylle declarat, nec folus Antoninus, hoc Sibyllinum teftimonium adducit.Quare fruftra eft Sutliuius, cum, Antonini contemptu, Sibylling auftoritatis vim eleuare studet.

Tertium argumentum fumit Bellarminus ex historia de Euangelio Marci. Scribunt enim constanter grauissimi Auctores, Marcum Romz scripsisse Euangelium, prout ibidem Petrum prædicantem audierat; citatque Eufebium id ex Papia & Clemente Alexandrino afferentem. Item trenzum, Hieronymum, Damasum, Isidorum, Adonem : Hos loco . inquit petulans calumniator Bezæ, facit Bellarminus, quod Monachum & Iebusitam decet, incerta enim certie admiscet, & audacter mentisur, (Sutliuius, puta) Non enim it a erat Marcus Petri difcipulus, quin Pauli etiam fimiliter effet, vt ex Actor.12. & 2 Timeth.4. prebatur. Bellarminus hoc loco aliud non dicit, quàm Marcum fuisse discipulum Petri. Vtrum difcipulus quoque Pauli fuerit, nec C ait, nec negat; quia nullum verbum hac de re dicit. Ar Sutliuim id affirmat. Sed vt ei fidem habeamus, necesse erit vt demonstret nobis duo: primum eft, Marcum illum, de quo Act. 12. & 13. effe vnum & eundem cum illo Marco, de quo Paulus ad Coloffenfes, falutat vos Ariffarchus, concaptinus meus, & Marcus confobrinus Barnabe. Et ad Philemo nem; falutat to Marcus. Ariffarchus. & 2. Tim. 4. Marcum affume. At Sutliuio arduum nó erit ex Annalibus Illustrifs. Cardinalis Baronijanno Chrifti X LV. hunc nodum dissoluere; & ad quastionem istam affirmatiuum responsum dare, prout facit celeberrimus Ecclesiasticz historiz conditor Baronius. At hoc nodo diffoluto reflat longè difficilior: vtrum iste Marcus sit vnus &idem cum D Marco, scriptore Euangelij, quod in Ecclesia nomine Marci legitur. Et effe hos duos Marcos diltinctos & plane diuerfos perspicue ostendit loc. cit.Baroni<sup>e</sup>; & Lorinus nofter in c.12.Act. & ipfemet hicBellarminus, quorum rationes cum Sutliuius labefactauerit; tum redeat, & nugas fuas iterum venum exponat. VVitackerus rem paucis transigit. Omnes Marcos in vnum conflat. iuxta illud. Quod potest fieri per pauciora, non debet fieri per plura.

Pergit Sutliuius:Non dicit Eufebius, Marcum aut Petrum Rome audiuiffe, aut ibi Euangelium fcrip fiffe; fed Romanorum rogatu scripsiffe. Calumniatur Sutliuius. Lege cap. 15. lib.2. hift. Ecclefiaft. exversione

Adducit Bellarminus etia Sibyllæ Erythreæ A Ruffini, & euidenter intelliges; Eufebium nil aliud velle, quàm quòd ei Bellarminus tribuit. Audiverba Eusebij. Sermoveritatin & luci, qui per Petrum pradicabatur (vbi, nisi Romæ, quo Petrum venisse Euangelice lucis inferende gratia, immediate antea exposuerat Eusebius) vniuerforam (Romanorum) mentes placido illustrauit auditu, & c. Vnde neque auditio eius fola suffecit, sed Marcum discipulum eius omnibus precibus exorarunt. (vbi exorarunt. nisi Romz' qua in vrbe morabatur Marcus cum fuo Magistro:)vti,ea,que ille verbo pradicabat, ad perpetuam corum commonitionem babendam, scripture traderet, & c. Nec prim ab obsectando desistunt, guàm que orauerant, impetrarent. Et bac fuit cauffa scribendi, quod fecundum Marcum dicitur Euangelium.Et vbi,nifi Ro-B mæ, desiderio Romanorum Marcus satisfecit? Scilicet Tulculum aut Tibur lecellerat, & ex vrbe tumultus vitandi caussa recesserat. Nec aliud ex Græco textu, aliisue Eusebianeis translationibus colligitur.

668

Necdum cauillandifinis. Eandem, quam femel ingreffuselt, viam tenet ac terit. Hierony mus non dicit Marcum audiuiffe Roma Petrum concionantem. Verbis totidem id non dicit; sed sensu & reiplaid dicit; quiaidem quod Eufebius, imò & ex Eusebio, dicit; deque Petro Romz commorante & discipulo eius Marco ibidem degente; & Euangelium, Romanorum rogatu, conferibente;agit. Idem prorsus, Damasus, Isidorus, A. do; & tamen Caluinista mentiri auder, istor non babere, que Bellarminu duit. Et honoris causta adiungit couicium; eos ob/olet as fabulas narrare.Quid aliud exspectaremus à fabulatore Sutliuio? qui de Tertulliano Nibil scripfit lib.4. contra Marcionem vnde Petrum vel Roma fuiffe intelligamus, tantum abest, rt Petrum Rome concionantem à Marco auditum dicat. Num hoc Tertullianum scripsisse Bellarminus affirmat? Quzfo,pudeat te tandem tuz vanitatis & impudentiæ vel paululum. Certe Bellarminus ex Tertulliano li.4. contra Marcionem, nil aliud euincere voluit, quam Marci Euangelium Petro adícribi, eò quòd Marcus, Petri Interpres ac di-Tcipulus fuerit. An non asserit hoc Tertullianus lib.4. cap.5?

Ex erratoTypographico in citatione Irenzi ftruit Sutliuius hanc calumniam. Ireneum lib 2. cap. i. nec Petri nec Marci meminiffe, Atqui fi in fpexiffes cap.1.lib.3.& Marci & Petri mentionem inueniffes: & expresse hoc Petrum; & Paulum Romæ Euangelizaffe & Ecclefiam fundaffe. Fuit igitur Petrus Romz, Irenzi testimonio; quod tu przfracte & inuerecundé abnuis.

Obiicit Sutliuius: Hifleria, quam Eufebiw, & alij referunt, documento est, Petrum non fuisse Roma co tem pore; nam fi Petrum Roma prafentem audire potuiffent, quorfum attinuit Marcum rogare, vt que ipfe à Petro audiuiffet, fcriberet? Si magiftri adeundi copia erat, quid illi minifrum eiu adirent! Caussa rogandi fuit, vt perpetuam eorum, quz Petrus przdicauerat, commonitionem haberent, quò domi forigg in huiuscemodi verbi

medita -

Digitized by Google

### Defensio (ap. z. Lib. II.

B

meditationibu permanerent, vt ait Eusebius. Nam A doctrina folummodò audita, facile in obliuionem venit: Scripta, repeti, telegi, & in memoriam reduci, & ab interitu vindicari potest. A difcipulo potius qu'am ab ipso Petro cos fcriptionem postulasse, non mirum, vtpote, qui viderent, Petrum negotiis magis arduis distentum, quam vt hoc obsequium ab illo decenter postulare possent.

669

Iunius notat, Irenzum affirmare, Euangelium demum à Marco coscriptum post excessium, hoc est, post Martyrium, Petri & Pauli. Et boc melius Irenaum, qui orientem & occidentem viderit. nouiss potuisse, quàm Papiam aut Clementem, qui ex longinquo folum auditu perceperant. Respondeo, non satis liquere; num verba illa; Post excessum : fint ab Irenzi manu; an ab alia. Nec desunt causse dubitandi; vt videre est in Notationibus Feuardentij ad illud Irenzi caput. Et vt germana verba esfent, in hoc tamen cardo non vertitur; vtrŭ Marcus, Petro superssite, an sam vita functo, Euan gelium litteris consignarit; sed num Petrus aliquando Romz suerit. Fuisse, manifeste affirmat Irenzus.

Quartò, Petrum fuisse Romæ probat Bellarminus ex celebri cóflictu Petri cum Simone Mago. Respondet Sutliuius, multa etiam de Paule & Theola. & alin Apoftolu & fanctu narrari fabulofa, quibus nemo neceffariò teneatur credere. At tu nondum probasti, neque etiam vnquam probaturus es, hanc dePetro & Simone Mago historiam, esfe fimilem C narratiunculis de Paulo & Thecla; nam grauiffimorum & antiquissimorum Auctorum aucto ritate nititur, vt docet Bellarminus libro superiore cap. 23. quos omnes hane historiam ex for lo Recognitionu libro, fabularum plenisime, fumpfiffe, vt dicit Sutliuius; mendacium Caluinianum eft. At omnes narrant audita, nullu vifa. Quid fivifa narrarent? Num fidem haberes? Vix credo. Quincredat teftibus de auditu deponentibus Plerifque ergo Historicis fidem adimas oportet; quia plerique audita non vifa in litteras retulerunt. Etiam ipfum S. Lucam cum fua Euangelica historia hinc facessere iubebis; quia non scripsit, quz vidit; sed quz ab aliis audiuit. Num tu, cótra hanc & alias Historias declamitans, vifa an D andita nobis decantas? Num vidifti, Petrum non fuiffe Rome ? Num vidifti , Simonem Magum à Petro Roma non fuiffe superatum. An non audita tantum tuis apponis, & apud tuos deponis? & quidem nuper tantum audita, à nuperis sectariis. Et tamen, fidem & affenfum à nobis postulas ? Quo iure? Quis credat teffi de auditu deponenti? Agnoscis, opinor, tua verba. VVitackerus hoc argumentum omisit. Laudo consilium. Vtinam plura omilisser. Minus logodzdaliz, non minus veritatis ha-

beremus.

### CAPVT IIL S.Petrum Roma effe mortuum.

Romæ mortuus eft ; vtique eum Romæ fuisse oportet. Mortuum esse Rome testantur I. corum sepulchra. Occinit Iunius. Effe argumentum à cofequente non necessario, nam neg, necesse effe ibi mortuum effe hominem, vbi fepultus eft, neg, ibi, vbi dicitur, fepultum effe. Hanc obiectionem repulit Bellarminus primis statim verbis. Nam si Romz Pettus & Paulus mortui non funt, quis corum corpora Romă detulit? Vnde, quando. & quibus teltibus detulit? Itaque licet fieri possit, & reipfaitidem fæpe fiat, vt ibi fit alicuius sepulchru, vbi non est mortuus; constare tamen solet; vbi sit mortuus, & vnde translatus; & quando; & quibus auctoribus & teftibus. At nihil horum de Petro & Paulo constat; sed omnes, exceptis Nouatoribus, difertè tradunt, Apostolos istos non tantum Rome fuisse tumulatos, sed & in eadem vrbe pro Christo interfectos. Ex quibus quoq; ad nænias suas responsum habent Sutlinius & Savybrandus;qui hic de Reliquiis ex Admonitione Calaini de Reliquiis petulantissime scurratur. Nec modestior eft Danzus, qui ait, nullam effe hanc confecutionem, Petrus Roma mortuus & sepultus est ; ergo Romani Pontifices babent im in vniuer/am Ecclefiam. Quis hanc colequentiam formauit ! Etiam VVitackerus varie hic tergiuerlatur & fycophantatut : Omnie hac niti fide bumana, fe non valde negare, Petrum Rome mortuum. (negatergo. fed. non valde.) Non fequi : Petru Roma mortun eft; ergo fust Vicarim Chrifti; multoq; minus ; ergo iam Papa eft Vicarius Chrifti. Oimpostorem. Quali Bellarminus aliud hoc capire agat, quâm Petrum Romz'effe mortuum. Plus hic probare non cupit. Que, præter hoc, Hæretici alluunti fraudes lunt & impoliura.

, Citat Bellarminus Eusebium lib.2.cap.23.vbi fcribit, Petrum & Paulum Romz Martyrio funcos ibidemque, infignia & splendidissima eorum monuméta exstare. Sutliuius nominat Bellarminum, falfarium; non enim quidqua de fplen. didifimu momumençu Eufebium dicere : Deliderat quoque fidem eius Iunius. splendida monumenta. inquit. flendide fabula: At fi ifti verfionem Ruffini consuluissent, verbatim reperissent, quz Bellarminus adducit; Solet enim plerumq; tranflatione Ruffiniana vti. Nec Grzca aduersantur. אטי שיוגשדמו זו דוני וגטי מי א שלדףש בן אבי אשיי לינש אבמדאי Aum chi tur auton nounmein meisphon Quz fic reddidit Christophorsonus. Quin etiam infignie ac tefata Potri & Pauli inferiptio, qua in comiteriis Romand bos víg tempus manet, buisu reigeft a fidem facit. V bi interpres aciepan accipit pro inscriptione. Iunius pro allocutions, boc eft, oratione ad populum, v': ait. Incpte prorfus. Quis vnquam audiuit, ejepar Petri & Pauli, fignificare concione ad populum ? Aptius

č 4

Digitized by Google

& ve-

# Defensio Cap. z. Lib. 11.

& verius dixeris ; inuocationem Petri & Pauli. A diuerticula cotra tot przstantissimos Doctores Inuocabantur enim in cœmiteriis & cryptis duo isti Apostoli, tanqu'am przcipui Ecclesiz patroni

Ait Bellarminus; ante VViclephi seda. semper fuisse creditum, B. Petrum Rome fuisse, & ibidem mortuum. Sutliuius & Iunius aiunt, per/uafionem iftam fuiffe falfam. Plebem credulam facile in buiu/modi errores induci. At non fola plebs, fed omnes fimpliciter tam indocti, quam docti hoc persuafum habuerunt. An credibile est tot ac tantos, id est, vniuersum Christianum orbem, fuisse deceptos, & non decipi Nouztores, quando brachia contra hunc tantum consensum tendunt?

Ait Bellarminus; Petrum crucifixum effe capite deorsum verso. Non fic Eusebius, Hieronymus, Orefim, inquit Iunius. De Hieronymo mentitur; nam in libro de viris illustribus ita scribit, in Petro. A que (Nerone) & affixus Cruci martyrio coronatus eft, capite ad terram verso, & in sublime pedibus elevatis, afferens fe indignum, quod fic crucifigeretur ve Dominus fum. Obstrepit Iunius, proprie loquendo aliud effe avarzohori Siver, infigi pelo; quod Petro factum feribit Euschius; aliud; soupo Sira. Quis tam imperitus est, qui nesciat hzc duo plerunque ab Auctoribus pro vno codemque mortis genere vlurpari? Et quis vnquam ex Christianorum numero exstitit; qui S. Petrum palo affixum & infixum crederet. comodo, quo Turcz hodie fontes folent pledere?

Ait Bellarminus, Petrum tandem post deui- C Aum publice Simonem Martyrio affectum. Quemodo boc ? quærit Iunius. Nam Simon fecundo anno aut tertio Claudij deuittus est. Petrus passus Neronis duodecime, aut sequente. Multa sumis pro concessis, quæ tamen probatione egent; vt Simonem Magum secundo aut tertio anno Claudij à S. Petro deuiaum. Imò duodecimo Anno Neronis deuictus eft, vt docebunt te accuratissimi Annales Baroniani. Ex quibus & hoc disces, Neronem ex deuicto Simone Mago, occafionem arripuisse, perimendi primarios duos Apostolos.

Romz Petrum este mortuum probat quoq; Bellarminus ex Patribus. Sutliuius generatim ita mentitur.Nonnulli pro Bellarmino nibil loquuntur. (Verum id effet, li tu non mentireris) Reliqui, que fama incerta acceperant, narrant. (imò que fama certisima, & totius orbis Christiani consensu testatisima acceperant; litteris ad posteritatis memoriam commendarunt.) Mentitur iterum, Ignatium in cauffa Bellarmini effe mutum. Si tu hîc fuisses mutus, careremus mendacio, quod vaniloquentia tua effudit. Videat Lector Bellarminum, & iudicet, an S. Ignatius causse Bellarmini nil momenti adferat.

Danæus clamat, fe & fues nil ladi bu Patrum teftimoniu ; oportuiffe enim Patres bac ex vera quapiam biftoria confirmare, que de obitu Petri tradebant; non ex plebu incertu rumusculu colligere, quemadmodum fecerunt. Fungi fimus, fi hæc sectariorum effugia & & Patres admittamus. Quid immotú perstabit; fi talibus cauillatiunculis tot Patrum consensionem & testificationem labefactari existimemus !

Sibrandus iterum accurrit cum illo fuo fycophantico telo. Quidquid dicit Ignatim bec eft veru, Nil opus omnia vera esse, quz dicit. Satis est in prefenti, verum cífe, quod Petrum & PaulumRomæ Martyrio functos elle innuit.

Secundo profertur Dionyfius Corinthius apud Eulebium lib. 2. cap. 25. vbi, præter cætera, dicit : Ambo in bac vrbe fimul decentes , stiam Martyrie pariter, vno eodemg, tempore coronati funt. Sutlinius. Plures aliter fentiunt. Non quærimus, quid alij fentiant, sed quid sentiat Dionysius Corinthius de B loco Martyrij S. Petri. An non apertè sentit, Petrum Romæ effe paffum? Nam vtrum fimul cum Petro, vnoý; & codem die Paulus Martyrio coronatus fuerit; nihil ad propositam quastionem facit. Sufficit nobis, Petrum Romæ mortuú, testimonio huius Dionysij. Quang mendacium eft, Plures aliter fentire; hoc eft, diuersis diebus & annis pallos elle allerere; vt intelliges ex iis, quz scribit Baronius ad Annum Domini LXVIIL Mendacium etiam Sutliuianum eft Romanam Ecclefiam natalitia Petri & Pauli alio atg. alio die celebrare. Hoc mendacium refellitur oratione illa, qua Ecclefia in fefto Petri & Pauli vtitur : Dem , qui hodiernam diem Apostolorum tuorum Petri & Pauli Marcyrio confecrafti, **& c.** 

Non minus impudens est hoc loco Sibran. dus. Negat Dionysium dicere, Roma Petrum effe mortuum. Clamat, Bellarminum , Diony/ij verba de prauasse ; & qua profers, non esse Dionyfij,sed Eusebij.Le-Aor infpiciat versionem Eusebianam Ruffini,& omnis clamor in fumum abibit.

Tertius testis est Caius apud Eusebium, qui ait.Romzexståre trophza Martyrij Apostolorū Petri & Pauli. Vociferatur Sutliuius, Bellarmine ingentem laborem fuscipiendum fore, fi velit oftendere.omnia Martyrum, q**ua oftenduntur , mon**umenta effe vera. Hochîc no agitur, sed quid Caius senserit de loco Martyrij Petri & Pauli, Sibrandus intonat, ## Petrum, nec Paulum à Caio nominari. At iis notis describuntur, vt flipitem esse oporteat, qui cum de Petro & Paulo loqui non videat. Mentitur dein-D de Sibrandus, Eusebium dicere; bune Caium post Zepberinum Romanum Episcopum factum esse. As Damafum & Platinam non Caium , fed Calixtum poft Zepberinum numerare. Eusebius nil aliud dicit, quam Caium vixisse temporibus Zepherini Episcopi Romani.

Quarto loco ponitur Egefippus. Sibrandus clamat, libros eim effe fuppoficisios : Ex fuppoficieiù nibil probari poffe. Vt non fint libri de Excidio Hierofolymitano veteris illius Egelippi, at lunt alterius lunioris, qui tempore Cóstantini vixit. Nec tam liquet hos commentarios non effe antiqui illius Egefippi, quàm media nocte folem non lucere. Nam quod Conffantinopoleos meminit ; quid re-

fert?

Digitized by Google

673

### Defensio (ap. 4. Lib. 11.

fert? An hoc & id genus alia non potuerunt in- A Ioannem Euangelistam non finiisse vitam Marferi & assuit à posteriorealiqua manu? tyrio; Et ait sub Nerua intersectum, quem sub

Egessippum sequitur Origenes, inquit Sibrandus. Mentitur. Nam Bellarminus Eusebium & Theodoretum interponitsquos iste præteruolat.Quid Origenes? Petru ad vltimum in yrbe Roma commoraım,ibi & crucifixm eft, deorfum capite demerfo, quod ipfe isa fieri precatm oft, &c. Que fi vera funt, inquit Sibradus, fequitur Petrum circa fine vita Romam veniffe. Sed bes nen admittunt adner (arij. Non agitur hic, quando Petrus Romá venerit; sed num Romæmortuus fuerit. An non palam hoc affirmat Origenes? Ex cuius tamen verbis non colligitur, eura fub finem demum vite Romam veniffe;quia Eufebius, vel potius Origenes apud Eufebium, non dicit ; fub finem vise; led, os i om rine er jøpu gubuovo,åvorzozontonion, qui tandem Roma confritutus, in cuucem actus eft ; vel, fi omnino hic de fine vitz fermonem esse quis contendat: sensus erit; qui ad finem vitz prouectus, Romzque degens, crucifixus est. Sutliuius paucis le expedit ab Egelippo, Origene, Eusebio, & omnibus aluis testibus: Ess communem famam fecutos effe. At famam veram,& totius Chriftiani orbis confensione subnixam & corroboratam. Nos, inquit Sutlinius, serta & indubitata teftimohia flagitamu. Ea tamen lege, vt nulla habeantur certa, nisi quz ex VVirtebergensi aut Geneuensi officina sint deprompta.

Ex Latinis primus est Tertullianus; qui lib. de præscript. de Roma. Vbi Pesrus passoni Dominica adaquatur ; ybi, Paulue Ioannie exitu corenatur.Vtrumg, falfum, clamat Sibrandus. Iam ergo non cum Bellarmino, sed cum ipso Tertulliano digladiaris. Dic, cur fallum, quod Tertullianus afferit ? Quia Chriftus capite sursum verso suspensie est ; Petrus verò pedibus furfum verfis fuspensus est, vt volunt Papista. Si hæc eft Papiftarum fententia; Papiftas igitur fuisse oportet S. Hieronymum, Origené, & totum Chriftianum mundú, qui hoc schemate Petrum in Crucem actum fuisse constanter asseurant. Deinde, an ideo Petrus non est exequatu pasieni Deminice, quia iple capite deorfum, Christus surlum versus cruci affixus elt? An exequatio non confistit in hoc, quod vterque sit crucifixus : licet fitu & pofitu corporis dispari? An diuersitas litus & crucis quoque tollit exæquationem supplicij,faltem generatim (pectati?

Quod ad Paulum attinet, vide & ride stulitiam Sibrandicam. Vt falsitatis arguat, quod Tertullianus dicit; Paulum Ioannis exitu suisse coronatum; sic fatuatur. Paulus vitimo anno Neronis occisus est. Ioannes imperante Nerua occisus est. Vixit igisur, cum Paulus pateretur; as proinde non rette ducis Tertullianus, Paulum Ioannis exitu coronatum ess. At Tertullianus loquitur de Ioanne Baptista; qui capite ab Herode plexus est: cuius exitu se paulus decollatus est. Iste infulsissime de Ioanne Euangelista hoc interpretatur; quem & imperité sub Nerua occisum dicit; cum inter ontnes conster; Ioannem Euangeliltam non finiiffe vitam Martyrio; Et ait fub Nerua interfectum, quem fub Traíano principe adhuc fuperstitem fuisse antiquorum testimoniis certo liquet.

674

Reliquas Latinorum auctoritates transiliunt, Sibrandus & Sutliuius; quòd fint eue posteriores. Non ergo fat antiquus istis Lacantius, non Ambrosius, non Hieronymus, non Augustinus, non Sulpicius, non Maximus, non Prudentius; non alij. Omnes postremis istis Nouatoribus posteriores funt. nec audiendi, vt audiamus istos postremisimos, nudiussertius infelici sidere natos.

Polt exposita tellimonia corum Patrum, qui primis quingentis annis floruerunt; retundit Bellarminus impudentiam Veleni; circa illam historiam Christi; Venjo Romamiterum crucifigi. Iunius cum VVitackero fert suppetias. Sed miseras, & commiseratione dignas, & de apparitionibus subtiliter disputare inceptat. Summa huc redit; Christum avanessimos, & in persona propria sunquamin terris apparuisse. Et ita spicula Bellarminià Veleno non amolitur, sed ide prorfus, quod ipse Velenus, affirmat. Nec potest aliter, si fidelis Caluinista effevelit.

#### CAPVT IV. PetrumRoma vfg, ad mortem Epifcopum fuisse.

VILIVIVS atnendacio aufpicatur; nempe, Bellarminü probarevelle, Petrum V/g, ad mortem fuisse Romanum Episcopum, vi puobet, illum fuisse Roma. Non est hic finis Bellarmini. Iam probauit Pe-

trum fuisse Romæ. Iam hoc euicit; nec sequeretur etiam necessario. Petrus suit Epissona Roma; argo suit Roma; vt iple Bellarminus agnoscit; quandoquidem potest quis eius loci Episcopus esse; ad quem nunquam venerit. Instituit ergo Bellarminus in hoc capite illud probare, quod titulus præse fert; quia probatio huius rei ad futura de successore Petri controuersiam necessaria est.

Primum argumentum sumitur à dignitate Romanz Ecclesiz, quz semper habita est prima & præcipua inter omnes alias. Cur hoć, nisi quia in ea princeps Apostolorü sedit? Respondet Sutliuius; id fastii, qued Roma esse tapat Imperij. Sed hoc iam libro primo euersum est; voi & de Concilio Chalcedonensi distum. Respondet secundo, Pétrum suisse totiu mandi Episcopam, non alicuiu particularia sedit. Etia hoc iam alibi expeditum est; nam & Romanz particularis; & simul totius Ecclesiz Episcopus vniuersalis fuit. Neque hæc duo sibi mutuo aduersantur.

- Sibrandus hunc fyllogifmum non ex Bellarmini fenfu, fed ex fuo cerebro architectatur. Qua Ecclefia femper omnium confenfa prima. & pracipua omniŭ caterată est babita. in ea Petrus fuit Episcopiu. Sed Ecclefia Romana femper omniŭ cofenfu prima, & pracipua omniŭ Ecclefiarŭ est habita. Ergo Ecclefia Romana est ed.

in aŭ d

Digitized by Google

### Defensio Cap. 4. Lib. 11.

in qua Petrus fuit Epi/copus. Moxin conuicia & men |A |vt legant, fi maximum malum accipere velint, dacia se diffundit Sibrandus. Respondee, inquit, mirum effe aduerfarij in argumentu excogitandu «acume. Ante disputanit Romanam Ecclesiam effe omnium primam; quia Petrus ibi fuit Episcopus. Nunc docet, Petrum fuiffe Romana Ecclefia proprium Paftorem & Epifcopum; quia Romana Ecclefia eft omnium prima, & pracipua babita. Equidem rogandi effent lefuita, yt nobis nouum organum cuderent. Ariftotelu enim organum ad bas fubtilitates non sufficit. Hzc calumniator Caluinista. Nam quod libro primo Bellarminus docuit; hoc & nunc docet; nempe, Ecclefiam Romanam inter omnes primatum semper tenuisse; Et hoc aliam ob caussam non accidisse, nisi quòd Pastor eius fuerit S.Petrus, Apostolorum princeps; neque vnquam dixit; Petrum ideo Romanz Ec- B clefiz datum Episcopum, quòd Romana Ecclefiaprimaesset; sed ideo primam esse dixit; quia Petrus Apostolorum primus cam fundauit,& vt Episcopus rexit. Itaque principatum non habuit nisià Petro; neque vnquam Bellarmino in mentem venit dicere.propterea Petrum Ecclefiz Romanz fuisse przpositum, quod ea Ecclesia omnium przcipus effet.

675

Post syllogismum ineptum contexit Sibrandus has consequentias. Petrus fuit Roma Episcopus; erge Remaest emnium prima. Hanc consecutionem amplectimur, vt & sequentem; si recte intelligatur. Roma eft omnium prima; ergo Petru fuit iftic Epifeopus.

Danzus omnia per Fallzcias fuas conficit. Ait, primum argumentum Bellarmini effe Fallaciam à non cauffa feu à falfa cauffa pro vora fubftituta; noc posuisse fieri vi qui tosius mundi effet Episcopus; particula ru Romanus Episcopus effet.Perinde ac fi diceret; fieri non potuisse, vtAugustus fuerit particularis Dominus Romz, cum fuerit Dominus totius Romani Imperij. Conuicia transeo, quia nil nouum, si conuicietur Danzus.

Secundò idem inde probat Bellarminus; quia aduerfarij dicere nequeunt, vbi Petrus federit ab eo tempore, quo reliquit Antiochiam. Sibrandus hanc Bellarmini rationem ad istam formam redigit; Aduersary non poffunt dicere vbi nam federit Petriu ab eo tempore, quo Antiochiam reliquit. Ergo Petru fuit Roma Ipifcopus v/g, ad mortem. Ad boc ar- |D gumensum, inquit Caluinista, nil aliud dico, quàm ve aduersarius cogitet, quibus sannis & scommatibus nos lesuite effent excepturi, si talibus argumentis nostra dogmata adfrueremu. Meritò, Sibrande, omnibus sannis exciperis & exploderis, qui talia syllogifmorum & consequentiarum monstra procudis, quibus informiora vix vlla sacula tulerunt. Cur omittis; in quo totius rationis neruus confistit? Illud nimirum, fi Petrus non fuit Episcopus Romæ, dicant Aduerfarij, vbi, poft relictam Antiochiam, Episcopus fuerit. Mox immense loquacitatis phłyariam & inanifsimam Battologiam fubiungit Sibrandus, quam absit, vt vllum, cui fauco, legere iubeam. Hoftibus imprecor,

Vociferatur Sutliuius, fallam fibi & sui à Bellarmino fentontiam tribui : Petrum non fuiffe alicuiu loci particulari Epifcopum; fuiffe totiu mundi vniner/alem Apostolum, nec vilius loci Episcopum; imd ner Episcopum. Vndeergo in Ecclesia Episcopi, fi Petrus non

fuit Episcopus? Nam fi hic non fuit Episcopus, multò minus alij Apostoli. Quis ergo primus in Ecclesia Episcopus fuit ? Quis primum Episcopum creauit?

Petrum Romz vsque ad mortem fuisse Episcopum, probat Bellarminus testimonio & consensu omnium veterum, quibus ne Caluinum quidem refragari posse dicit. si constare sibi velit. Quafi verd, inquit Savybrandus, fratim credat Caluinus Petrum Rome fuiffe, qui de ea re pugnare recufar. Scilicet populus curat, quid Caluinus credat, aut non credat : Et veritas periclitabitur, nisi Caluinus assensum præbeat. Si Caluinus propter veterum confensionem pugnare non vult, Petrum fuisse Roma; nec igitur pugnabit, Petrum Romz fuisse Episcopum, cum iidem veteres hoc ipsum contestentur; Cumque Caluinus fuper hac repugnare cum quoquam nolit; Cur cum Bellarmino de hacquastione pertinacifsi me digladiantur discipuli Caluiniani, Sibrandus & Sutlinius?

Ad testimonia sanctorum Patrum nil aliud reponit Sibrandus, nisi suum illud sycophanticum argumentandi genus. Quidquid duit Eufebius id verum/eft. Quidquid dicit Epipbaniu, id verum eft. Addit & hoc non absimile portentum. Quicunque locus ab aliquo Patre vocatur Petri Cathedra, in eo fuit Petrus ad mortem Epi/copus. Sed Roma pocatur Petri Cathedra. Ergd Roma eft slle locus, in quo Petrus ad mortem Episcopum egit. Syllogismus ifte non est à Bellarmino constructus, sed à Sibrando malitiosifisimè conficus. Ex cuius tota de Patrum auctoritate phlyaria, ne falis quidem micam expresseris, omnia vel ebrij, vel Hungarica febri occupati videntur deliria.

Primus testis est Irenzus lib. 3. cap. 3. qui in Catalogo Romanorum Episcoporum primo loco ponit Petrum & Paulum. Sutliuius vociferatur ; hoc effe mendacium ; nam ita ab Irenao texi Roma norum Epifcoporum Catalogum , vt Petrus & Paulus exsra illum relinquantur ; primum enim effe Linum. Itcrum agnosco Sutliuium verè à Beza nominatum petulantem calumniatorem; id etiam hoc loco planum testatumque reddit; Nam Irenæus non di cir, primum Romanum Episcopum fuisse Linum, led ita loquitur. Fundantes igitur Ginstituentes beati Apoftoli Ecclefiam, Lino Epifcopatum adminiftranda Ecclefia tradiderunt , per fuccelsionem feilicet, quiain corum locum successit. Quzro autem, in quo fuccesserint Linus, & alij Petro 1 An non in Epilcopatu? An non cap. 3. lib. 3. ex professo egit Irenzus de successionibus Episcoporum ductis ab Apoftolis, tanquam à prima fua origine? Et quia videbat longum effe ire per fin-

Digitized by Google

## Defensio (ap.4. Lib. II.

ab Apostolis successiones; Romanam delegit propter potentiorem, vt inquit, principalitatem. Et Episcoporum, qui eam rexerunt; seriem texit, repetito exordio, à Petro & Paulo; Nec extra catalogum Episcoporum relinquunturab Irenzo Petrus & Paulus; fed vt capita & fundamenta illius catalogi, primo loco persensensur. Nec Linus aliter primus eft, nifi vt primorum fuccelfor, feu primus à Petro. Quapropret magna Sutliuij vanitas eft, cum tam apertum Irenzi teltimonia um suis nebulis, ne apparear, implicare conatur.

677

Et ex his in nebulam quoque dispergitur, Chamieri inaniloquentia; qui ex verbis Irenai, etiam nolentibus nobis, perfuadere conatur, S. B Petrum non fuisse Episcopum Romanum : quia Ireneus dicit, Clementem post Petrum fuisse tertium Episcopum. Ergo exclusit Petrum à numero Epifeporum : nam fi Petrus includeretur ; Clemens non tertius; fed quartus foret, cum inter Petrum & iplum interiiciantur Linus & Cletus, leu, vt Irenzus appellat, Anacletus. Idem Irenzus dicit, Eleutherum fuisse duodecimum à Petro Romz Episcopum. Erge Petrus non pertinet ad bunc censum ; alias non duodecimus, sed decimustertins effet. Respondeo, hzcomnia friuola esse; nam ista loquendi formula denoratur ordo & numerus primo institutori succedentium, ad quem ordinem & numerum primus institutor non pertinet, cum ipfe nemini fuccedat, licet pertineat ad C numerum & ordinem Episcoporum, si absolute considerentur.

Itaque cum Irenzus dixir; Clementem effe tertium :Eleutherum, duodecimum ; Hyginum; octauum; non intelligit absolute Clementem fuisse tertium Romanum Episcopum, aut Hyginum octauum; fed cum hoc addito : Poft Petrum; fiue, à Petro. Vt crgo, fi dicam ; Augustus fuit primus à Iulio Cælare, leu polt Cælarem Imperator; Tiberius, secundus; Czsarem nequaquam à numero Imperatorum, sed tantummodo à numero fuccefforum excludo; vt & tunc : fi ad imitationem Irenzi ita loquar : Fundans igitur Iuliu Cafar & inflituens Romanum Imperium; illud Augusto administrandum reliquit : Sic & in proposito nostro D apud Irenzum anumero Episcoporum Romanorum non excluditur Petrus, sed tantum à numero successorum; quem in sua computatione Irenzus sequitur. Est autem vanissima illa Chamieri observatio, Eusebium quoties eum, à quo seriem incipit, non cenfet fuisse Episcopum : tum excludere à mamero ; quoties verd cenfet fuiffe Epifcopum ; tum includere. Nimirum, quod Chamierus vellet facum; id somniat esse factum.

Secundo profertur, Tertullianus. Accusat Sutliuius Bellarminum corruptelæ : non enim dicere Tertullianum : Ve primm ille Epifcopus, aliqui ex Apostoliu, vel Apostoliun virn fuerit; fed; vt primmille Episcopus aliquem ex. Apostolin vel Apostolicis viru, &c.

gulas Ecclefias, vel per fingularum Ecclefiarum A auctorem babuerit. Immane crimen : cum fen fus idem fit, fiue hoc, fiue illo modo Tertulliani verba proferas; hoc enim vult; Ecclefiarum finceritatem explorandam effe ex Catalogo Epifcoporum; ita vt fi refolutio fiat, primus Episcopus. inueniatur vel Apostolum, vel virum Apostolicum habuisse auctorem & antecessorem; hoc eft. vt primus ille Epilcopus, ( non primus fuccelfione; fed primus institutione) fuerit vel Apofolus vel vir Apostolicus. Aliud est esse primum Epilcopum in fitution exalind, primum fuccelfione ficut Petrus Rome primus fuit institutione & fundatione Romani Episcopatus : Linus, juxta Irenaum, vel Clemens juxta Tertullianum, ptimus fuccelsione.

> - Subdit Tercullianus. Sicut Romanorum (Ecclefia ) Clementem à Petro ordinatum edit. Ista, inquit Sutliuius. sententiam nostram confirmant. (Admodum (cilicet. ) Offendunt enim Apoftolos. Epifcopos in Ecclefin a fe fundari inftituiffe ; & non fuiffe ipfos Episoper. Quomodo ipit non fuerunt Episcopi ex Tertulliani sententia, cum necesse sit, vt successione primus Episcopus alicuius Ecclesiz, habuerie auctorem & antecessorem Apostolum, vel virum Apostolicum ? An Episcopi antecesfor, non est Epsicopus ! Atqui Roma Lini vel Clementis antecestor fuit Petrus; Polycarpi Smyrnz Ioannes: fuit igitur & Petrus; Epifcopus; & Ioannes; Epilcopus, quia vierque luccelforum in Episcopata antecessor fait; Necnominat Tertullianus tantummodo Auctorem; fed Au-Goren & Antecefferen; non difiunctim ; fed copulatim ; licet non inficiemur, Apostolos fuisse quarundam particularium Cathedrarum Episcopos, quas poffea, instituto succeffore, dereliquerint, & alio commigrarint; fed hoc Petrum cum Romana Ecclesia non fecisso, Tertulliano cenfore & fudice, inde liquet, quia paulò pòfe leribie Tercullianus, Petrum Romz-effe crucifixum. Mansit ergo Bomævsque ad finem vitæ; negraliam sedem, nifi Romanam, tenuit. Quod verò Tertullianus dicit primum Spifippum alicuius loci debere habere auctorem ( & unteufforem; quod vocabulum difsimular Sutlinius, quia foroeius non condacir, ) id intelligitur de primo Episcopo in successione, non de simpliciter primo & successionis illius capite. Ex his etiam ad suas nænias responsum perat Chamierus, qui dicit Petrum fuisse Lini in Episcopatu antecessorem; Et tamen negat Petrum fuisse Episcopum. Perinde ac fr diceret : Caluinum fuisse Bezz in Ichola & Synagoga Geneuensi antecessoré & tamen Caluinum professorem & concionatorem fuisse abnueset ? Dic, oro, quid est successor. Quid antecessor?

Infimulat Sutlivius Bellarminum imperitiz,quod putet, Clementem Petro in Romana fede non potuiffe succedere, nifi Petrus fuerit Romanus Episcopue. Nam Episcopos effe successores Apostolorum confesione ipforum aduerfariorum. At veritas tius, quod Bel-

larminus

### Defensio (ap.4. Lib. II.

larminus afferit, tam eft peripicua, vt longiore A dumque Episcopum, cum lecus Fabiani, (quis loprobatione non egeat: Nam vt is, qui in Cathedra Doctorali alicui succedit, non modò, quoad fuam personam, censetur Doctor, sed & in eadem Cathedra antecessorem Doctorem habuisse existimatur; ita, qui alteri in Episcopali Cathedra fuccedit; vtique non iple folum Episcopus est; sed & Episcopum antecessorem in eadem Cathedra habuit, alias enim non esset successor sed potius incoptor. Sigitur Linus & Clemens fuccesserunt Petro, tanquam Episcopi, in Cathedra Romana.& fi Petrus corum antecessor in eadem Cathedra fuit, vt Tertullianus nominat; necessariò dicendum eft; Petrum quoque Romanz Cathedræ fuisse Episcopum. Dic.quæso, Sutliui, an in nunc Pleudocathedra, tametli olim lanchilsima, Cantuarienfi, VVittgiffto tuo, tanquam Episcopus succedere potuisset is, qui hodie eam Cathedram tenet, fi VVittgifftus Cathedram illam non tenuisset & insedisset, vt Episcopus? An vllustibi in tuo Decanatu succederet, si tu Decanus non effes; atque adeo in Decanatu non antecederes?Sunt porro Episcopi successores Apofolorum no in amplitudine & plenitudine potestatis Apostolicz (excepto successore S. Petri,) sed in functione & auctoritate Episcopali & principali, qua cæteris in Ecclesia supereminent.

679

Tertium locum obtinet S. Cyprianus, qui frequentissime fedem Romanam, Petri Cathedram vocat. Respondet Sutliuius, vocari Cathedram Petri, vel quòd ibi dosuerit Petrus, vel quia Cyprianu putarit, doffrinam Petri à Romanu Episcopu effereseptam. Respondeo, Petrus Hierosolymis quoque & alibi docuit; nec tamen fedes Hierofolymitana, vel aliarum ciuitatum (excepta Antiochia') Cathedra Petri nominatur, & fi Cathedra Petri ibi fuisset, vbi doctrina Petri recepta fuisset, etiam Carthagine in Africa Cathedra Petri fuiffet, quia Carthagine docuina Petri recepta fuit. Quis verò vnquam audiuit Carthagine fuisse Cathedram Petri?

Præterea S.Cyprianus vocat Cathedram Petri, facerdotalem; vnde vnitas facerdotali exorta eft; item; locum Petri, & gradum Cathedra facerdotalis. Ergo S. Petrus, iudicio Beati Cypriani, tenuit il- D lam Cathedram non modò tanquam fundator, vt nugatur Chamierus; vel folummodo vt Do-Aor, sed & vt sacerdos; ergo vt summus sacerdos.

Ait Sutliuius. Non omnes qui Cathedras habent, effe Epifcopos. Ita eft. At certum eft,omnes,qui Cathedram sacerdotalem habuerunt; in qua, qui vt successores, sedent, Episcopi & sunt & nominantur; Episcopos fuisse. Talis est beatus Petrus, qui eam Cathedram tenuit; cuius possessa in ea fucceffores, omnes & funt & nominantur Episcopi : fuit ergo & ipse Episcopus; alioqui non esset antecessor Episcoporum. An non appellat S. Cyprianus Cornelium Episcopum, fa-

cus ? Episcopalis locus Fabiani) id eft, cum locus Petri (quis locus? vtique Episcopalis locus Petri) Ggradut Cathedra facerdotalis vasaret. Nam quod Chamierus dicit, Patres, cum Petrum Episcopum vel facerdotent vocant, hzc nomina vfurpare name-يروا جا برون ، id quam fit العربير بروان , quis non videat ?

680

Quarto loco producitur Eusebius in Chronico. Dubitat Sutliuius, vtrum Chronicon Eufebij fit Eusebij. Suadeo, ne dubites Sutliui, alioqui tuus in castris Caluini commilito Burdo, commentator & illustrator Chronici Eusebiani, calces tibi suas tam grauiter illidet, vt dubitationem istam magno redemptam optaturus sis.

Ais. Vocari ab Eulebio primum Chriftianerum B Pontificem ; non Romanorum. Sed animaduertere debebas,quod proximè seguitur; Petrum Rome viginti quing, annu eiu/dem vrbu Epi/copum per/euera/fe. Fuit ergo Pontifex & Episcopus Romanorum. Sed en aliud Sutliuio paratum subsidium, ad quod etiam Chamierus se recipit. Hoc. quod de Petro dicitur, effumentum eft. Male fit iftis affumentis; malè & Burdoni, qui cum expunxisset illa verba; Cbriftianorum primus Pontifex, reliqua no iusserit in spongiam incumbere; sed retinuerst, cum alioqui satis audacter ex Chronico illo eliminarit, quidquid ad Caluinianum palatum minus facere videbatur.

Obiicit Sutlinius; Eusebium lib.3. Hift cap.2. Nominare Linum primum Roma Epifcopum; qui non mi-C nus Paulo, quam Petro successerit. Eusebium dicere, Linum non minus Paulo, quàm Petro fuccesiffe; mendacium Sutliuianum est. Nil enim aliud Eusebius quam hoc: Post Pauli & Petri mariyrium primus Romane Ecclefie Episcopatum Linus fortito capit. Primus fuit Linus successione; non primus absolute, fundatione seu institutione; nam hæc laus est Petri & confortis eius Pauli. De aduentu Petri in vrbem, & eius in vrbe manfione, postea cap. sequenti. Linus & Cletus, viuente Petro, Episcopatu vrbis Romanz functi funt, teste Ruffino przfat. in Recognit. Clementis; verùm vt Vicarij & luffraganei Petri.

Quintus Pater eft S. Epiphanius; qui Episcoporum Romanz vrbis hunc dicit effe ordinem : Petrus & Paulus, Linus, Clesus, & c. Epiphanius pro nobie facit, ait Sutliuius : Præclare scilicet : quia Epiphanius affirmat Petrum fuisse Romanum Episcopum. Sutliuius hoc directe & præfracte negat. En Epiphanij cum Sutlivio, & huius cum illo vnanimem consensionem.Negat Sutliuius vllum Apoltolum fuiffe Epifcopum; S. Epiphanius Petrum & Paulum expresse pro Episcopis habet. An non igitur iure gloriatur Sutliuius de conuenientia, quz inter ipfum & S.Epiphanium intercedit?

Sextus Pater eft S. Athanafius; in Epiftola ad folitariam vitam agentes. Sutliuius audacifsimè affirmat hanc Epistolam esse spuriam. Nec aliud adfert argumentum, quàm olim non effe editam inter

opera

681

#### Defensio Cap. 4. Lib. 11.

opera Atbanafiana. Quali verò posteriorum dili- A improprie, nisi quia ad Caluinistarum gustum ingentia non indies plura ex tenebris monumenta veterum eaque legitima & genuina, eruere foleat. Quàm pauca olim exstabant Chrysoftomi, & Tertulliani, vt hos duos è plurimis numerem. Quàm multa hodie in apertum prolata sunt? Quidergo Athanasius? Sedem Liberij Pontificis Romani vocat Apoffolicam. Respondet Sutliuins; binc non sequi, Petrum fuisse Roma Episcopum; nam & alias Esclefias ab Apostolis fundatas dici Apostolicm. Sequitur, fi iungas, quod in cadem Epistola subiungitur; de tradicionibus, quas bearm & magnu Petru Romanie reliquit. Si fedes Romana non eltà Petro Apoltolica, iudicio Athanafij, dicat, à quo Apostolo Apostolicz nomen sortita fuerit. Si item Liberius Apostolicam sedem tenuit, ex-B ponat Sutliuius, cuius Apostoli in ea sede succes for fuerit, fi non Petri?

Septimum locum habet Dorotheus in Synopfi, vbi Linus, inquit. post Corypha u Petrum. Romæ Episcopus fuit. Etiam hoc pro Sutliuio facit ; adeo nihil proferre potest Bellarminus, quod Sutliuij caussam non promoueat; qui dicit; Petrum à Dorotheo eximi ex numero Romanorum. Episcoporum. Quomodo eximitur, cum Linum post Petrum vrbis Romanæ Episcopum fuisse afferat ? Si quis dicat; Bezam post Caluinum suiffe Caluiniftarum antesignanum; num is negat, Caluinum fuisse Caluinistarum corypheum ? Si dicam; Poft Henricum VIII.Eduardum fuiffe Regem Anglie; num Henricum ex Regum fyllabo abrado / C Nec dicis Dorotheus, Linum fuisse primum Ro-mæ Episse pum, ve Caluinista mentitur; & ve id diceret, nihil nobis præiudicaret; quia intelligeremus, fuisse primum post Petrum; primum in fuccessione, non in institutione.

Octauò profertur Sozomenus, qui Romanam Ecclefiam appellat Petri fedem. Occurrit Sutliuius.boc ideo factum.quòd creditum fit "Petrum quandog, Roma docuisse ; vel Ecclesiam Romanam à Petro primum ordinatam fuisse. Caluinista soli tenebras inducere nititur. Nam Ecclesiam Romanam hoc nomen fuisse adeptam, quòd Petrus, vt Episcopus, eam rexerit, inde planum fit; quòd qui in Ecclesia Romana, Episcopi fuerunt, Petri sedem & Cathedram, formaliter qua tales, hoc eft, qua D Episcopi, tenere & possidere ab omnibus ferebantur; fignum eftergo, per fedem Petri, intelligi fedem Episcopalem; & non præcise doctoralem. Nec recte dices; dictam, Petri fedem, fola inftitutione; hoc eft.quod à Petro folummodo inftituta & erecta fuerit, non insessa & possessa : nam Episcopi Romani nominantur successores Petri in illa sede. Ergo Petrus, etiam vt Episcopus, fedem à se erectam rexit ; alioqui non haberet in illa sede successores.

Nonus est S. Eulogius Patriarcha Alexandrinus qui affirmat Petrum Rome in fuit fuccefforibm federe. Improprie locutes eft ; clamat Sutlivius. Cur fipide? Facitidem Caluinista eundem fanctifsimum virum, adulatorem, quafi hoc dederir autibus Gregorij Magni, ad quem scribebat. Metiens, opinor, candidam Eulogij mentem ex fua atra & liuida, le flectere, prout flat ventus, confucta. Obiicit Sutliuius : Petro fuccedere omnes illos, qui oues Christi pascunt. Es boc docere Chrysostomum lib. 2. de facerd. At generali quadam fuccessionis ratione, non peculiari & propria; in qua Petro non fuccedi.nifi ab Episcopis Romanis, liquidò perspectum habuit Chrysoftomus.

682

Decimus sequitur Optatus, qui dicit; in rrbe Roma Petro primum Catbedram Episcopalem fuisse collatam. Sutliuius ait, Optatum lequi de Cathedra Epifiepali.que propter Episcopos succedentes fatta fuerit Episcopalis. Quis non videt cauillationis huius inanitatem? Nam iph Petro primùm & primò dicit collatam esse in vrbe Roma Cathedram Episcopalem, ergo tunc, quanto Petro collata est, Episcopalis erat, & Petrus Episcopus. Nequienim dicit Optatus, postea per successores Episcopalem cuasisse. Cui successe Linu, inquit Optatus, Lino fuccesit Clemens, &c. Si Linus fuccessit vt Episcopus Petro, ergo Petrus etiam Episcopus fuit; quia alioqui Linus vt Episcopus, ei non succesfiffet.

Vndecimus Pater est S. Ambrosius; qui vocat S. Petrum facerdotem Roman# Ecclefiz.Refpondet Sutliuius, Ambrofium vfurpare facerdorin nomen generali notione. Sed effugium hoc nimis est frigidum : Ambrofius enim peculiare aliquid illo elogio B Petro tribuere voluit; Quid autem peculiare ei tribuisset, si eum sacerdorem Romanz Ecclesiz nominaliet, ea significatione, qua omnes Christiani Romz degentes, facerdotes, imò & Romanz Ecclesiz sacerdotes dici poterant, iuxtaillud : Vos eftu genus electum , regale facerdotium, &c. Neque étiam credibile ell; Ambrofium nit aliud voluisse, quam Petrum fuisse facerdotem etiam proprie dictum, Ecclefiz Romanz, fed vnum èmultis; nam quem Apostolorum principem à Domino constitutum nouerat, hunc vtique & pro principe sacerdotum Roman# Ecclesiz, atque adeo omnium Ecclesiarum, habebat.

Post hos profert Bellarminus Hieronymum & Augustinum, quorum ille dicit; Petrum Cathedram facerdotale Romz tenuisfe;& alter, ait, in Cathedra Romanz Ecclesiz Petrum sedisse. Responsat Sutlivius ; Cathedram etiam doctoribue conuenire. Sed Hieronymus Cathedram Petri vocat facerdotalem; ergo pro Episcopali cam habuity non przcise pro doctorali. Secundo respondet Caluinista. Cashedram quog, competere Apostolis. At, velis, nolis, omnes Apostoli fuêre post refurre-Aionem Domini Episcopi. Et hoc iplo, quòd Cathedram Apostolicam fuisse concedis; necesse est concedere, fuisse Episcopalem: Omnisenim Apostolus, Episcopus; Etsi non omnis Episco-

pus



# Defensio Cap. 4. Lib. 11.

simul est Episcopalis, tametsi non omnis Episcopalis, est propriè & stricte Apostolica; nisi quatenus ad Apostolicam reduci potest. Et hoc diligenter oblezuandum est propter cauillationes Sutliuij, qui Cathedram Apostolicam negat este Episcopalem, vt eo promptius testimonia patrum eludere & effugere queat. 1.

68 z

Scribit S. Hieronymus in libro de vitis filu-Aribus Petrum 25. annie Rome Calpedram facerdotalem tenniffe. Sutliuius inuerecunda fronte Hoc Hieronymi effe non viderur. Quis vnquam dabitauit, quin hoc effet à manu & calamo Hieron mi! Vidiftine vllum vetus exchiplar, quod huce verbis careat ? Quanta impudentia tam clara & testata tam proiece & flagfriose infistan? Ve effet Hieronymi, inquit Caluinitta, non tamen prepteres fequitur , cum exiftimaffe, Apostolum in Epistopum mutatum fuiffe. Non opus vila maratione; vbi vtrumque simul consistere potent ; vt hie potent. Nam Petrus abique vila mutatione Apoliolatus Episcopus fimul & Apostolus fuit.

Ad Prudentium & Profperum, respondet Sutliuius, cos per fedem Petri intellexiste feden Apostolicam. Sit ita. Quid infert? Ergo non Episcopalem. Hanc consequentiam, quando probatam dabis?

Sulpicius dicit, Petrum Romz Episcopatum gessisse. Mentitur Sutliuius, sulpicium improprie loqui. Quibus tandem'vocabulis vii debent schiptores, vt illis loquantur proprie?

Testimonium Petri Rauennatis Episcopi o let Sutliuio falfitatem & fraudem fetta Pontificia. Quade caussa? Quia nimis maggifice de Perri Sede & successoribus loquitur. Si quid abiecte & contemptim de ca effuditer; sam locum honoratifsimum in Catalogo teftium veritatu Lutherane & Caluiniane Petrus ille teneret. Putat Sutliuius, ridicatum effe, Petram nunc vluere. Cur ridiculum; fi viuere dicatur in fuccefforibus? Nam quodaddit Caluinista de oraculie, tanguam ex tripode Apollonis, fundi folitis; calumnia eft; & mendacium illud, synodum Chalcedonensem tribuisse sedi Constantinopolitane parem cum Rómana sede bonorem. nam, vt iam alibi dictum, Hoc non à Synodo, sed à factions quibusdam factum est. Ait; Etiamfi viueret adhuc Petrus, tamen non sequeretur ex boc testimonio, eum fuisse Episcopum. Quomodo hoc non sequitur, si viuit in successoribus Episcopis? Neque enim Petrus ille Rauennæ Episcopus aliter viuere dixit Petrum, quàm in fuccelforibus. An Episcopus non fuit, cuius successores funt Episcopi?

Theodoretus dicit, Petri & Pauli sedem à Deo claram inlignemque fuille redditam. Oggannit Sucliuius. Ambos non potuissesse vnius vrbu Episcopos. Non est quzstio, vtrum & quomodo duo polfint effe vnius ciuitatis Epifcopi ; fed quid Theodoretus de Petro sentiat; qui adeo Petrum Ro-

pus Apostolus; & omnis Cathedra Apostolica, A manæ vrbis Episcopum fuisse agnoscit; vt sedem eius nominet quoque sedem Pauli. Mirum autem est Sutliuium hic Theodoreto occludere aures; qui supra ambabus manipus amplexus fuerat Epiphanium; cò quod in Catalogo Rominorum Episcoporum Petro Paulum adiunxiffet.

> 1. Alij, qui à Bellarmino citantur, vt lsidorus, Beda, Freculphus, Ado, errarunt omnes. Ita iudicat erro Sutliuius. Vel aufi non fueruni promere, qued Ventiebant; quia duplex corde Sutlivius, hlingues, hoceft, fibi fimiles, facit. VVitackerus patrum dicta fic difuit, en non

> babere auttoritatem, hijt bumanam. Scilicet in re hi-Norica divinam à patribus exspectare debemus auctoritatem? Dicit fecundo VVitackerus; teftimonia parrum effe difona. Numquid in puncio principali, quod ell's Perrum fuisse Romanum Epifcopum?

<sup>18</sup> Post hos adducit Bellarminus testimonia variorum Pontificam. Sutliuius duo respondet. Pontifices in fuz cauffa, non effe audiendos. At nos exi stimamus multo minus Sutliuium in sua, hoc eft, in Caluiniana caussa, audiendum esse ; quia prior, in qua restimonium dicunt Pontifices, eft caussa Dei; hzc, in qua testatur Sutliuius, caussa Diaboli. Si quis nunc negaret, Auguftum fuisse Romanum Imperatorem; & alius id confirmaret tellimoniis Imperatorum, qui Augusto fuccesserunt; an merito diceretur, Imperatores illos in propria caussa non esse audien dos? Cum in tali cafu, non fuam, fed <u>p</u>ublicam Imperij caustam agant: quemadmodugi & Pontifices hac teffificatione non tam fuz, quàm Pe rri, Apostolorum principis, & communi Ecclefiz caufiz testimonium perhibent. Nec mouet Suthuium, quod Pontifices isti fuere santtisimi: ait enim, etiam sanctos bomines in caussa sua sibi fanere consuenisse. Si sanci sua in caussa fibi fauent; quanto magis fibi fauebunt in caussa sua Caluiniani, qui ne micam quidem sanctitatis habent. Quanto igitur satius erit illis abrogare fidem, quàm prifeis Pontificibus? Addit Sutliuius, & cum illo Iunius; Multa effe edita nomine veterum Pontificum ; que tamen illorum non D'fint. Nisi isti spurij essent, non vbique spurios libros ac commentarios somniarent. Spurium videlicet est, quidquid spuriis istis opponitur

Citat Bellarminus Clementem lib. 7. Conflitut. Apostolicarum cap. 46. vbi dicit, Petrum imminente morte sibi reliquisse Pontificatum. Falfum, clamat Iunius. Verba eius bac funt. Romand Ecclefia Linus Claudiâ primus à Paulo ordinatur, Clémens pòft eius (Lini) mortem à me Petro secundus ordinatur. His nes Petrus, net Paulus Episcopus Romanus dicitur, inquit Iunius; qui illud Claudiâ, beneficio criticz virgulz mutat in; fub Claudio; itavt Linus fuerit primus Episcopus sub Claudio; deinde Clemens secundus à Line. Nil opus istis; legendum

cnim,

## Defensio (ap.4. Lib. 11.

enim, vt habet Grzcus textus, & Editio Turriani: Linum, Claudia filium, Romanorum Episcopumprimum à Paulo ordinatum; post mortem verd Lini Clementem, quem ego Petrus secundum ordinaui. Quidquid sit de his, proposito Bellarmini satis est; Clementem affirmare, se à Petro ordinatum Episcopum Romz; qui vtique hoc non aliter intelligit, quàm se à Petro ordinatum Episcopum, tanquam Petri successorem. Fuit ergo & Petrus Romanus Episcopus, alioquin Clemens no potuisset este sectorem.

685

Adducit ad extremum Bellarminus teftimonia Conciliorum. Aduolat Sutliuius cum his mendaciis : Conciliorum acta & Canones de Petri Bpifcopatu nibil habere. Si aliquit bomo prinatu in Consilie aliquid inepte feripferit aut locutu fit , aut fi aliene nomine edita fint scripta aliquot subdititia, & in Conciliorum commentariu irrepferint, fe & fuos non obligari, vr fidem adbibeant. Quibus verbis hoc indicat; fe nulla religione teneri, quo minus liberè, imò & effrenate, repudiet, quidquid hzrefi fuz hzreticisque placitis aduersatur; Etiamsi totius antiquitatis testimonio firmetur ac corroboretur. Quz sanè temeritas intolerabilis est, viamque aperit, planam & expeditam reiiciendi, clausis oculis, omnia, quæ quoquo modo præconceptæopinationi reluctantur. Ait Caluinista, Petrum in Concilio Sardicensi non vocari Episcopum, sed Apostolum. Iam dixi, quemliber Apostolum, post Christi resurrectionem, fuisse Episcopum; ita vt qui Apostolum vel sedem Apostolicam nominat; hoc iplo Epilcopum & ledem Epilcopalem nominer. Deinde Concilium Sardicense meminit Iulij Romani Epilcopi, tanquam luccessoris S. Petri; Et qui, fi beneretur, ipfa Petri memeria beneretur.Quomodo Iulius Petri in Episcopatu successor erat; fi Petrus non fuit Romanus Pontifex?

Negat Sutliuius, in Cócilio Ephefino Toth. 2. cap. 16. Czlestinum Episcopum Romanum dictum esse ordinarium successer de Vicarium B.Petri Apostolorum principis. Hac vel ipsum Bellarminum confinxisse, vel ab alio falsario in Conciliorum Codices relata esse. Bone Deus, quo non progreditur hzretica petulantia & peruicacia ? Quid non audet ? Inspiciatur Concilium Ephefinum; si non comparuerint verba, quz Bellarminus citauit, sit Sutliuius vir verax; & tota vita sua ab omni mendacio liber. At sinze verba, loco per Bellarminum indicato comparuerint ; quid aliud restabit, quâm vt Bezam laudemus. qui Sutliuium iam pridem calumniatorem & conucciatorem petulantem indigitauit?

Addit Sutliuius. Etiamfi Caleftinus fuisset Petri fucceffor, non sequeretur tamen, Petrum Episcopatu funtum effe. Imò sequeretur, tingaris licet; quia successor, qua talis, succedit antecessori suo in codem officio. Si igitur Cœlessinus vi Episcopus, seu in Episcopali munere successi Petro, neces

enim, vt habet Grzcus textus, & Editio Turriani: Linum, Claudia filium, Romanorum Episcopum. primum à Paule ordinatum; pest mortem verd Lini Clementem, quem ego Petrus secundum ordinaui. Quidcuid sit de his, proposito Bellarmini fatis est;

> Ad Concilium Chalcedonenie responder Sutliuius, acclamationem illam : Petrus per Leonem locutus est, AA. 2. potius studium certorum bominum, quàm Concilij iudicium declarare. Sed Acta Concilij contrarium euidenter testantur. Oggannit. Non ideo sequi , Petrum fuisse Episcopum. Imò seguitur, quia si Leo, Episcopus Romanus, fuir successor Perri, vt Concilium affirmat; hoc ipfo, quòd ait,Petrum per Leonem locutum, & Leonem Petri dignitate przditum esse; ( non B enim aliter, per Leonem, nisi vt per successorem Petrus locutus est, neque Leo aliter Petri dignitate præditus fuit, nisi vt successor Petri ) necesse eft, ipsum quoque Petrum fuisse Episcopum, quandoquidem nemo, nisi Episcopus, successorem in Episcopali munere habere poteft.

> In Concilio Generali quinto icitur, in Romana Ecclesia esse and offendunt Petro successionem. Sutliuius. Verba bac offendunt Petro successionem. Sutliuius. Verba bac offendunt Petro succession fuisse velut Apostolo, & non tanguam Episcopo. Verba hac oftendunt, Sutliuium antiquum obtinere, & vbique cauillatorem & calumniatorem agere. Nunquam enim in mentem venit illis, qui dixerunt; in Romana Ecclessionem, Episcopatum Petri, ab Apostolatu eius, vel hunc ab illo separare. Quid enim stultius, quàm dicere; Apostolorum principem non fuisse Episcopum; neque ei ve Episcopo succedi?

In sexto Concilio asserit quidam ex Patrum numero, Agathonis Romani Episcopi literas, non aliter amplectendas esse, quàm ve à Spiritu sancto dictatas per os sancti ac beatissimi principis Apostolorum. Occurrit Sutliuius; vnum solummodo bos afferere. At ex sensu etiam cæterorum; nemo enim contradixit, nemo hancassertionem, vt nimiam, reprehendit; Et vnus iste facile omnibus Caluinistis auctoritate sua præponderat. Iterum occinit, non ideo sequi Petrum fuisse Episcopum Romanum. Imò sequitur, quia Agatho Episcopus Romanus non fuit aliter os Petri; nisi vt successor Petri in Episcopatu. Ha-Aenus de cauillationibus & leuissimis elusionibus, vel potius illusiobus Sutliuij.

f 2

CAPVT

Digitized by Google



## Defensio Cap. 5. Lib. 11.

#### CAPV.T V.

687

### Soluitur primum argumentum Hareticorum.

Oc & aliquot fequentibus capiti-bus incipit Bellarminus diffoluere argumenta, quibus fectarij, præci-puè Vlricus Velenus, Petri Romam aduentum, & eius Romanum Episcopatum oppugnant. Edidit iste Velenus, Minhoniensis, vt fe nominat, statim sub exordia Lutheranismi, nempe Anno Domini M. D. XX. integrum Tractatum, quo probare nititur, Petrum neque Romam vnquam venisse, neque Romæpassum B esie; Et præfationi suæ hos Iuuenalis versus præfixit.

Aude aliquid breuibus gyarie & carcere dignum : Si vie effe aliquid ; probitas laudatur & alget. Quod diuinitus accidissearbitror; nam factum huius lectarij & gyaru & carcere dignifsimum fuit.

Negat Ioannes Roffensis, vir & sanctitate & eruditione charifsitnus, se vllum vnquam Hæretici vilius foctum impudentiorem vidisfe. Quid enim à pudore & honestate desertius & alienius eft, quàm inficiari id, quod totus Christianus orbis, ante istos Nouatores exortos, consona mentesensit, & concordi voce docuit? videlicet, Petrum fuisse Romz, Romz Episcopatum gessific; & Martyrium subiisse. Neg, mirerie lector, inquit C beatus Martyr Roffensis, in przfatione, quam Refutationi Veleniani libri præpofuit; cum hac res adeo manifelta fuerit , quòd qui/quam tam impudens repertus sit, qui tam audacisime tueri contrarium nibil erubescit: Nam tanta iam est Lutberanorum insania malitiag, vt nibil adeo veritatu fit expers, quod ipfi non aufint afferere.modò poteft ati Romani Pontificis aduerfetur.

Nescio num fallar. sape suspicatus sum Velenum istum esse commentitium, & sub larua eius latere Melanchthonem, vel ipsum Lutherum: Vix enim credibile eft, fi Velenus iste vnquam fuisset natus, post hoc tam præclarum audaciæ, inscitie & perfrict frontis specimen, ab eiusdem farinæ scriptionibus cessaturum fuisse. Nunc cogor, alium histrionem sub hoc nomine hanc fabulam egisse. Verùm vtcunque hæc res se habeat, vix monstrum hoc Velenianum in auras prodierat, statimque generosa dextera Episcopi Roffensis confectum concidit; Edito in Velenu commentario, quem inscripsit: Conuulfionem calumniarum Veleni. qui exstat inter Opera Roffenfis Herbipoli fimul excufa M. D. XCVII. Eundem vanissimum librum egregie hic refellitBellarminus,quamuis nunquă vilo Roffensis libro, vt ipse testatur in fine capitis vndecimi. Nunc videamus,quid lectarij,prælertim Iunius.iis reponat, quæ Bellarminus dissoluendis Velenianis argumentis adducir.

Primum Veleni argumentum; idque multiforme. Auctores non consentiunt de aduentu Petri Ro mam.ergo,&c. Secundò,non confentiunt , in Petri fuccefforibusnumerandu. Tertidimulti ex Cleto & Anaileto vnum faciunt. Ad primum respondet Bellarminus; Etiam de tempore multorum aliorum dissensionem inter scriptores esse neque tamen propterea illa in dubium vocari, vel penitus negari posse; ex quorum numero est ætas Christi & paísio Domini; & alia huius generis infinita, quorum nonnulla recenset Bellarminus. Respódent Iunius, Danzus, & VVitackerus, auctoritate diuina constare, Christum pro nobu esse natum, passum, crucifixum ; eamq, ob cauffam firma fide credi debere, lices de tempore disceptetur. At Petrum venisse Romam, bumana folummado auttoritate tradi ; ac proinde non effeneceffe,vt verum fit,prafertim, fi postea diffensiones de tempore intercurrant. Respondeo, exempla ex divinis litteris ideò proferri, vt oftendatur, discrepantiam de tempore rei factæ præcise spectatam, non effe argumentum falfitatis, vrvolebat Velenus; nec Bellarminus ignorauit, esse aliquam differentiam inter rem factam, que testificatione di uinarum litterarum nititur;& inter illam , quæ humana auctoritate firmatur. Attamen, fiali quid, quod communi omnium mortalium consensu fulcitur, ideò reiicere tentemus, quòd sola humana auctoritate nitatur, vel quia de tempore, quo euenit; inter scriptores non conuenit; runc de omni simpliciter historia humana actu est; humanz enim historiz fundamentum & bafis eft humana auctoritas; Et præterea vix quidquam memorabilius in antiquitatis memoria occurrit; circa quod non sit aliqua disceptatio vcl sententiarum varietas, siue tempus, siue modum, siue alias circumstantias consideres. Num hanc ob caussam omnia inficiabimur? Quid igitur saluum remanebit? Itaque licet in przsenti quoque argumento non omnes concordent de tempore, quo Petrus Romam venit somnes tamen in eo consentiunt. eum Romam venisse. Omnes, inquam; nullus enim vnquam ante Marsilium Paduanum, & VViclephum exstitit; qui de hoc in scriptis suis dubitaret, tantum abest, vt quis palam inficiatus fuerit. Accedit, cum simul apparuerit & disparuerit, suspicari D quod probatissimi Auctores in id conspirant Petrum venisse Romam Anno secundo Claudij Imperatoris.

Occlamat Sutliuius lib.2.cap.9. Teftibus inter fe pugnantibus & diffentientibus non creditur ; at de tempore aduentus Petri ad vrbem maxima eft inter aduerfarios diffensio. ergo, &c. Idem telum imbelli quidem manu, sed ore loquaci spargit V Vitackerus. Respondeo, si in hoc qualicunque testium dissensu de tempore aduentus Petri Romam, ad neutram partem iudicium tuum vis aggregare, pendeas sanè medius inter vtramque partem; non impedio; Agnum idcirco negabis Petrum venisse Romam ? Certè de hoc nulla penitus est inter Auctores dissensio. Ab omnibus concor-

diter

### Defensio Cap. 6. Lib. 11.

B

diter affirmatur. Accipe ergo, de quo inter om- A no supererant, non potuerir Romam peruenes conuenit, & relinque ea, de quibus non conuenit; si quidem ita lubet.

689

Deinde testibus inter se de facto ipso conspirantibus, tantumque de tempore, quo fastum accidisse dicitur, digladiantibus; Index non fimpliciter omnem fidem abiudicat, fed omnia diligenter & penficulate confiderat & expendit; & postea id, quod verifimiliu's apparet, eligit. Idem & hic faciendum.prout feeir Bellarminus, alioqui quid tandem credet Sutlivius? Deinitio & fine 70. Hebdomadum apud Danielem, de ingreffu Iacob in AEgyptu, de egreffu filiorum ex AEgypto, de Annis mundi; de centenis aliis ia tegris voluminibus inter viros eruditos decertatur; Num Sutlivius maxima illa fua vius; Teftibm inter fe pugnantibm von aft bubenda fiders nullam fententiam eliget ex his, que versantur inter Doctores de 70. Hebdomadibus apud Danielem? qui vt rursus nobis fidem faeiat, le iu, ftè à Beza vocatum petulanteur calumniatorem & conniciatorem, venenatam fuam linguam fringit in celeberrimum Cardinalem Baronium, Ecclefiasticz Historiz inexstindum humen, cumque mendacisimum & fabulofisimum impuro ore nominat; led maior est Baronn gloria, quèm vrab huiusmodi renebrionum conuiciis obtenebrari queat.

Mox mentitur Caluinista, Eusebium lib.g. cap.1.dicete; Petrum, non nifi fub finem vit & Romam venisse. Quod mendacium iam supra tetigimus C &refellimus in Sibrando. Ait Bellarminus. inter bonos Auctores, nullam effe discordiam de aduentu Petri Romam. Quarit Sueliuius: Verum Damafus non fit bonus Auctor ? Omnino bonus cft. Num negat iste Petrum venisse Romam Anno fecundo Claudij ? An non hoc perspicuè deducit ex Damaso Bellarminus ? Querit Caluinista, An no bonus Auctor Baronim. No modo bonus fed & optimus. Quid ille? An non ait, Petrum venis fe Romam anno fecundo Claudij Tom. 1. Annalium ad Christi annum XLIV. Nega, si audes. Dices. Baronius vult Petrum effe passum Anno XIII. Neronis, non XIV. Hic non quæritur, quo Anno Neronis passus st S. Petrus, sed in quem Claudij annum aduentus Petri Romam D inciderit. In hoc consentit cum Baronio Bellarminus. Quamuis nec de anno paísionis discrepat, sed tantum, quid alij sentiant, obiter exponit; Quarit Sutliuius, an Faficulus temperum, fen VVernerus, & Auctor passonalie non fint boni Auctores ? Boni, sed nullo modo cum illis comparandi, qui Petrum secundo Claudij anno Romam venisse tradunt.

Observa hic acutissimum Sibrandi acumen. Petrus anno secundo Claudy tenebasur circa Pascha seu dies Azymorum Hierofolymie in carcere ab Herode, ergo falfam eft, quod illo anno venerit Romam : Perinde ac si intra octo vel nouem menses, à liberatioine ex vinculis, qui de secundo Claudij annirc.

Obstrepit Sibrandus. Que tempore Petrus Hierosolymic fuit in carcere, Roma non fuit. Vtique. At num toto secundo anno Claudij in carcere fuit? Nonne: ipfis Azymorum diebus liber inde cualit?

Ad secundum de immediatis successoribus Previscopiose & optime respondet Bellarminus. Danzus contra nil adfert, nisi conuicia, vt & Sutlivius , qui dicit , Bellarminum lavare laterem imirum, nî AEthiopem, przsertim si lauzret Suthuium. Y Vociferatur, diner (as Aufterum circa bant factofionen fententiat non poffe conciliari. Sed tu Bellavarinum lege & Caluinianos clamores fufque deque haber!!!

Iunius nullum hic operæpretium facit, nisi quod Knacletum transformat in Anencletum; qualem in Catalogo Pontificum nemo veterum virquam agnoùir.' Vr autem Iunianos fumos, quos hic efflat. difpellas; confule præter Bellarminum, etiam Tomum primum Annalium Baronij ad Annum Domini L X I X. vbi de his accuratissime differit; Eademque opera dispelles, que hie VVitackerns de Lino, Cleto,& Clemente vanissime declamitat. 

#### CAPVT VL

Soluitur focundum argumentums Veleniting in ele

E GYNTA, Veleni persussio est ista. Perrus nan potuis Romă venire ante XVIII. annum a pessone Domini: Interfuit enim Concilio Hierofolymisane guod celebratum of Anno XVIII Apagiane Domini. Hzc obiectio Veleni, leu, ut ipfe yogat, perfualio, friuola eft; rediitenim Roma in Iudeam 1X. Anno Claudij, hoceft, decimo, octavo post paísionem Christi, expulsus Româ cum reliquis Iudzis à Claudio. Quo Anno Goncilium Hierofolymitanum habitum eft. Lege Bellarminum & Baronium ad Annum Christi LI.

Nec video, quidalind Sutlivius contra adferat', Quam Onaphrium longe aliter putaretempora, aduenteus Petri in prhem Roman. Existimat enim ille Petrum non bediffe Antiochiz priusquam proficilceretur Romam, fed poltquam Româ redierat & Concilio Hierofolymitano interfuerat. Hanc opinionem, vt nouam & inauditam, refellit non modò hîc Bellarminus, fed & Baronius ad Annum Christi XXXIX. Quid hac diuería Onuphrij sententia, ad rem, de qua disceptatur i Quzstio nobisest cum Veleno & sedariis, num Petrus fuerit Romz. Hoc Onaphrius non negat: Quod aliam computandi rationem iniit,ignolcendum elt viro docto;ridendulque indoctus Sibrandus: cuius infulfifsimas nuga-

f 3

600

tiones,

### Defensio (ap.6.Lib. 11.

tiones, fi in vnum fascem comportare velis; bzc A Romz Cathedram fixerat. Quocirca tota Siexibit deliratio. Bellarminus dicit, Petrum post Chrili pasionem quinque annis mansiffe in ludaa, & feptem annis sedisse Antiochie. & postes venisse Romam Anno duodesimo à passione Christi, quia quinque & septem. funt duodecim, inquit Sibrandus; at Onuphrise di. cit Petrum anno decimo post passionem venisse Romam, ergo Petrus non venit Romam; hoc enim concludere debet Sibrandus, si quidquam ad rem concludere velit. Nam quastio est, virum Petrus vnquam venerit Romam. Quidquid discrepantiz sit de tempore & circumstantiis, id ipsi aduentui, quem omnes Orthodoxi confitentur, non prziudicat. Deinde disputatio inter Bellarminum & Onuphrium non eft, quoto anno, à Christo passo, Romam venerit Petrus; sed vtrum post B Romanam Cathedram, fundarit & erexerit Cathedram Antiochenam. Tametli autem quinque & septem faciunt annos duodecim; si integre numerentur, vt non modò Arithmeticis, sed & cuiuis rustico notum est; attamen si ab Anno XXXIV. quo Christus passus est, vsquead Annum Christi XLIV. qui est secundus Claudij, numerum annorum inire velis, anno trigefimo quarto separatim & pro integro mansionis Petri in Iudza computato; & anno septimo Ca. thedræ Antiochenæ non completè accepto; fed & eo respectu, quo profectionem Romanam continet; non nisi vndecim annos inuenies; quia septimus Cathedræ Antiochenæ ipsam Petri in vrbem Romanam migrationem com-|C plectitur.

Sed en aliud Sibrandicum acumen : Anno XVIII. à pasione Domini, quando Concilium Hierofolymitanum eft babitum, Petrus non fuit Roma, sed Hie resolymis. ergo falsum est eum vnquam Romam venisse; vel Anno fecundo Claudy Romam venisse. Subtilisima profecto hac est subtilitas, qua tamen etiam VVitackerus vtitur, vt & aliis plerisque Savvbrandicis. Ait Bellarminus; Petrum ex vrbe Romana Hierofolymam redijsse. Hoc implicat contradictionem, clamat Savvbrandus; qu'a implicat, vt quis ex loco ad quem se contulit, redeat in illum locum, vbi aliquando fuit.

Videamus fortiora argumenta pro implibabile, S. Petrum non sediffe Rome, nisi post reditum ab Vrbe Roma; at si ante Concilium iuit Romam; & post boc Concilium Antiochia reprebensus est à Paulo, sequitur vel Bellarminum errare, dum negat. Petrum poß juum ad Vrbem aduentum fediffe Antiochia, vel errare, dum concedit eum Roma Antiochiam, vhi à Paulo reprebensus eft, veniffe. Neutrum sequitur, ô Caluinista; Nam Petrus, postquam Romæ fuerat, & Roma reuenerat, & Concilio Hierofolymitano interfuerat, Anno Christi L I. Claudij Imp. IX. Eodem anno Antiochiam venit, ibidemque à Paulo reprehensus est: sed non venit Antiochim, vt iam Antiochenz Ecclesiz Episcopus specialis; fed ve Episcopus Romanus, iam enim brandi hisce de rebus loquacitas, nihil est nisi inaniloquentia longè inanissima. que tota huius consequentiz ambitu concludi potest. Petrus venis Antiochiam, postquam fuerat Rema; erge fedit in Cathedra Antiochena tanquam Epifcopus; postquam sedem Roma fixerat. Si Onuphrius suam opinionem aliis firmamentis non fulciuisset, næ ridiculus fuisset; sed longe erudition erat, quàm, vt ad has ineptias Sibrandicas descenderet.

602

At Sibrandus pugnat pro Onuphrio, qui si viueret, talemque hyperaspistem se nacum cerneret, proculdubio pudefieret; & nescio quo propugnatorem suum ablegaret. Apostolus Paulus, inquit Sibrandus, stat pro Onupbrio, quia testatur Petrum post Concilium Hierosolymitanum fuisse Ansiochia: ergo ex Paulo constat, Petrum post Romanam Casbedram, erezisse & tenuisse Antiochenam. O consequentiam dignam mastigophoro. Nil aliud sequitur; quàm Petrum, postquam Romæ fuerat, venisse Antiochiam. An hoc idem eft, quod Antiochiæ poft reditum ex vrbe Romana sedisse, seu Episcopum Antiochenum fuiffe?

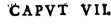
Iunius cum fuo, Negatur, Negamus, &, Non fequitur; rem ftrenuègerit; mentiturque; Petrum sub finem vita demum venisse. Romam, & hoc liquere ex lib. 3. Ecclesiast. Histor. cap. 1. Mentitur præterea, illud quod Bellarminus ait, Petrum ferè septem annos sedisse Antiochiz; falsitatis ab ipfo Eusebio redargui. Vbi? Num in Chronico? At hic nihil exstat de tempore, quo Petrus Antiochiz sedit. Nec si in co reperirentur verba, que hic adducit Iunius; sie etiam septimo post anno dicitur Romam proficisci : quidquam Bellarmino incommodarent : nam illud septime post anno; acciperetur non de completo, sed incompleto sedis Antiochenz Anno. Iunius fatue id accipit; quafi septimo post anno, idem fit. quod, Post completum annum septimum : cum nil aliud designet, quàm Petrum postea septimo Anno sedis Antiochenz, Romam profectum esse. In Danzo, vt ferè vbique, ita & ad hoc caput, præter mendacia & conuicia, nihil repecatione Sibrandica. Dizit Bellarminus, non effe pro- D rio ; nec VVitackerus aliud affert, quam delirationes, ex variis opinationibus stolide connexas & contextas. Vide Baronium Anno Chrifli XLIV. & Anno LXVIIL Omnesque VVitackerianæ nebulæ confestim euanelcent.

CAPVT

Digitized by Google

#### 69 I

Defensio Cap.7. Lib.11.



693

Soluuntur alia quing argumenta.

ERTIAM& quartam perfuasionem, & ad eas responsa, pretersiliunt sectarij. Quinta est; Paulus ad Romanos firibis non comparet Petrus, orgo Petrus non fuit Roma, Respondet Bellarminus hoc non sequi. Nam Apostolus scribens ad Ephesios, non subet salurari soannem, & scribens ad Hebrzos, Iacobo non mandat salutem dici. Et tamen nemo affirmauerit Ioannem non fuisse Ephesiorum, & Iacobum Hierosolymorum Episcopum.

Respondent Sutlivius & Iunius, effe diversam racionem; nam in epifiolis ad Ephefios & Hebraos nemi nem nominatim falutari : fic cauffe nibil fuiffe, cur nominatim Ioannes aut Iacobus faluere inberentur. At in epiftola ad Romanos multerum nomina exprimi , quibus Paulas (alutem nunciatam volebat. Sed hoc nihil eft. Nam fi omifsio Petri, fignumeft, Petrum nec Rome vnquam vixisie, nec Romanum Episcopum fuifle; etiam omilsio Ioannis & Iacobi indicium erit, neque illum fuisse Ephesis neque hunc Hierofolyma Episcopum; licet neminem speciatim in duabus illis epistolis expresserit : nam quis credat, præteriturum fuisse, fi præteritio vlla ratione in cam partem iure rapi potuisset, in quam nunciniusterapitur à sectariis; præsertim cum facillimum fuerit in calce epistolz ad Hebrzos; C postquam dixerat: Salusate omnes prapofitos vestros, & omnes fanttos: adiicere: Et lacobum, vestrum Epi-(copum seu Pastorem.

Deinde licet S. Paulus in epistola ad Romanos nullum speciatim, vel etiam generatim, salutari iussisset, hæretici tamen nostri hoc argumentum texuissent: Si Petrus vixisset Roma, vel Romanus Episopus suisset, tam Paulus in epistola ad Romanos eum salutandum curasset: sed non modd nullos alios, sed neque ipsum Petrum salutat; euidens ergo est, Petrum Romam non vidiss, multog, minus Romanum Episopatum adminisstrasse. Ita semper sectariis caullandi & calumniandi materies parata est.

Iunius respondet de Ioanne, eum necdum Ephefi substitiffe, quando ad eos scripsit Paulus.Sed hecpror-D sus funt inania. Nam epistola ad Ephesios scripta est à Paulo anno Christi LIX. & Ioannes in Afiam venit anno Redemptoris X L I V.vt accuratè demonstrat Baronius Annaliprimo. Nullam igitur probabilitatis speciem habet, quod ait Iunius : Epiftelam ad Ephefies prim fcriptam, quàm Ioannes Ephefi subsederis. Addit&hoc: Iacobum Epi-(copum Hierofolymitanum prim Martyrio functum, quàm Paulue epistolam ad Hebraos exarares. Hiciterum Iunius, pro auctoritate sua, impune hallucinatur: Nam epistola ad Hebrzos, doctifsimorum virotum iudicio, fcripta eft, anno Chrifti L X. Iacobus autem Martyrio affectus anno Redemptoris LXIII. Lege Baronium.

Secundo responder Bellarminus, ideo nullam à Paulo ad Romanos scribente factam Petri mentionem, quia epistolam esse scripta eo tempore, quo Petrus Roma reueríus in Syria degebat:nempe'anno XI.vel XILClaudij.Refpondet Sutliuius non effectedibile Petrum toties à grege sus ab. fuiffe. Quoties verò abfuit! Certè prima vice núe abfuit, quando videlicet cum cæteris Iudzisà Claudio ex vrbe pulsus in Syriam & Iudzam reuenit. Mentitur Caluinista, Bellarminum nullam caufam buius tam longinqua peregrinationis adferré, An non adfert vbiq; decretum Claudij de Iudzis ex vrbe eliciendis? Oggannit Sutlinius: Peratto Concilio Hierofolymitano, Petram Romam reaitiffe dicunt. At non statim finito concilio; quia concilium illud B celebratum est anno IX. Claudij. Christi anno L I. fed post Claudij mortem, quæ incidit in annum Domini LV I.fiue postes Petrus primo Neronis anno, siue secundo redierit. Quapropter futile est, quod hic Sutlinius de duplici aduentu Petri in Syriam ex vrbe Roma deblaterat.

694

Necista eneruantur per eorum sententiam, inter quos & Baronius ad annum Chrifti LV III. qui arbitrantur, epistolam ad Romanos datam anno Neronis fecundo, quando Petrus iam Romam ex Syria reuerterat; non enim semper Romæ remansit, sed occidentales Ecclesias peragrauit, atque adeo ad ipfos víque Britannos penetrauit, vt pluribus oftendit Cardinalis Baronius: nec ideo gregem Romanum neglexit; quia in officio Episcopali coadiutores fibi adsciuerat, Linum, Cletum, Clementem. Occasione igitur diuturnioris huiusmodi absentiæ contingere potuit, vt Petrus in Catalogo eorum, qui salutabantur, omitteretur. Quanquam procliue est creditu, vt notat Baronius, & ante illum beatus MartyrRoffenfis in proprio libro contraVelenum, Paulum feparatas ad Petrum dedisfe literas, & hinc in publicis nomen eius fuppressife, præsertim cum alioqui ad Corinthios, Galatas, Ephefios, Theffalonicenfes, aliosé; fcribens, corumEpilcopos nominatim non loleat exprimere. Ridet hæc omnia VVitackerus, dignus profecto, qui non tantum rideatur, fed & exfibiletur, adeo ineptè circa hanc quintam Veleni persuationem versatur.

Sexta Veleni persuasio: Quia Paulus Rom. 16. i4 bet falutari Narcissum, quem Ambrosius dicit suisse pres byterum. At Presbyter & Episcopus olim iidem erant; signum est ergo, hune Narcissum, hon Petrum suisse Roma Episcopum, quando Paulus ad Romanos scribebat. Respondet Bellarminus, nullo modo fuisse RomanumEpiscopum, idá; probat, ex illis, qui Romanorum Episcoporum Catalogos contexuerum. Iunius clamat: Episcopum; prim d & primarid idem esfe, qudd est presbyter; secundarid verd & carin visum ex toto presbyterio delectum, & institutum bumano ordine, qui Episcopu dicebatur Daminus. Velechum loqui de Episcopo prima notione, Bellarminum transfuelate ad secudam. Iunius, more suo, multa dicendo nihit dicit.

4

Fallum

## Defensio Cap.7. Lib. 11.

Falfum enimeit, Episcopum & Presbyterum v- A quod fædus hoc inter Petrum & Paulum post num eundemque vnquam fuisse vel iure diuino esfe, siordinem & gradum ipsum spectes, non sola nomina. Quapropter cum Velenus ex co, quod Narciffus iste à sancto Ambrosio appellatur Presbyter Romanus; colligat, eum fuisse Episcopum Romanum, imperite colligit, & à Bellarmino peritè redarguitur; & in co fenfu redarguitur, quem Velenus intuens falsò asseuerat, Presbyterum & Episcopum vnum eundemque effe.

695

Ait Cornelius apud Eusebium, Romz vnum fuisse Episcopum : quadraginta auté & sex Presbyteros. Ex quo apparet, Episcopum & Presbyteros fuisse diuersos. Obstrepit lunius: Hacde poferiore seculo dicuntur, quo vnus presbyter aliu prelatus B est.ordinie bumani cauffa: & dittue Epifcopus Staxpinxes. Fabulz. Episcopus sempergradu & ordine distinctus fuit in Ecclesia à presbytero ; vt in libro de Clericis perspicuè Bellarminus demon-Arat

VVitackerus castigat hic Velenum; negatý; Narcisium ab Apostolo falutari, aut Presbyterum feu Bpiscopum Romanum fuisse. Apostolum enim salutare ròs en rör Napularo, id est, quo fdam ex familiaribu & contubernalibm Narcifi : Narciffum enim fuiffe Claudy locupletißimum'libertum, eundemá nequisimum. Hæc canat VVitackerus fuo Veleno. Nihil enim ad nos. Errat tamen Caluinista, cum hung Narcissum, Claudij libertum facit: nam res secus habet, yr te docebit Baronius anno Christi LV III. In sex- C tz ergo Velenianz persuasionis locum substituit VVitackerus istam: Paulus in epiftol 1 ad Romanos pafores multos nominatim recenset, neg dolet Episcopum deeffe; erge non neceffe fuit Petrum Ecclefie Romane Epi feepum fieri. Num vllum ex cmpibus, quos falutauit; falutauit vt Episcopum Romanum / Vt.doleret Episcopum deesse, causse nihil erat; quia Romanis non deerat Petrus Episcopus; liue tum Romz fuerit, siue non. neque enim Romanus Episcopus non est Episcopus Rome, si vel necessitatis vel negotiorum caussa, sit aliquando. extra Romam.

Septimam persuasionem ducit Velenus ex fædere inter Petrum & Paulum, yt ille Iudeorum; bicgentium effet Apostolus;non est igitur credibile Petrum D yeniffe Romam, vt etbnick Euangelium nunciaret. Rcfoondet Bellarminus, conuentionem illam fuifse temporariam duntaxat, neq; necessitatis, sed commoditatis caussa introductam, ita vt Petrus principaliter Iudeis: Paulus principaliter Ethnicis prædicaret. Hoc contra Bellarminum facit, fi Sutliuio credimus. Qua ratione? Quia non est credibile,Petrum iturum fuiffe Romam, hoc eft,ad arcem omnis gentilitatu, fi ipfe principaliter Iudau conuerten du deftinatus fuiffet: potius enim in Iudea, terra Indeorum natiua, remanere debuisser. Respondeo, etiam Romz fuisse innumeros Iudzos, quibus ad fidem conuertendis Petrus principaliter operam nauare poterat, gentibus interim non exclusis. Adde,

Concilium demùm Hierofolymitanum, hoc eft, postquam Petrus iam Romæ fuerat, sedem (; ibi fixerat, initum eft;nec alio fine initum, quàm, vt eo faciliùs Iudzi & gentes in vnum corpus coalescerent: salua vtriusque Apostoli prærogatiua, & potestate, absolute vniuersis, Euangelium libere annunciandi.

696

Obiicit Sutlivius ex suo Veleno, nulles Indees füiffe Rome ad fidem connerfos, quando Paulus Romam venit, id patere ex cap.ylt. Act. vbi mirantur Iudai doctrina Chriffiana nonitatem, & rogant Paulum, vt explicet, quid ipfe de bac fetta fentiat. Respondeo; Sutliuius refellere debebat ea, quz Bellarminus ad hanc obiectionem respondet. An non euidenterex epistola ad Romanos probar, Romz fuisse ex Christianos Iudzis ad Christum connersos, antequam Paulus veniret Romam, idq; licet afseramus epistolam ad Romanos fuisse scriptam, viuente adhuc Claudio? An non oftendit, admirationem illam fuper do&rina Christi non fuisse omnium Romz degentium Iudzorum, sed eorum duntaxat, qui Christo sua nomina necdum tradiderant? Hac temere affirmantur, inquit Suthuius. Si de tuis loqueris, assentior, fi de Bellarminianis, dissentio. Cur hîctemeritas? Quia cum Lucas pluvimos Iudaorum conuenifie disat, nulli tamen eorum testimonium perbibet, quasi in Christum ante aduentum Pauli credidiffet. At nec dicit S.Lucas nullum exiis, qui Paulum Roma adierant, fuifse Christianum: imo illos ipsos Iudzorum primores, quos Paulus ad se, Romam veniens, vocauerat; & cum quibus, altero congressu, plures ad Paulum confluxerant, Euangelij prædicationem, prius quam Paulus Romam adueni ret, audiuisse, tametlifidem non fuissent com plexi, patet ex corum verbis: Nam de fetta bacnotum est nobio, quia vbique ei contradicitur. Ergo & Romæ contradicebatur, ergo ibi prædicabatur & prædicata prius fuerat, quàm Paulus in vrbem veniret. Præterea S. Lucas dicit; Iudæosa Paulo abcuntes, multam inter fe habuiffe questionem: quod credibile, non tantùm accidisse propter illos, qui tunc, prædicante Paulo, Christianam fidem amplectebantur, sed & propter alios iam antea connersos: qui, vt fit, cum suis contribulibus de Chriftiana religione disputauerint, eisque veritatem petfuadere studuerint.

Quzrendum est ex Sutliuio, vnde exploratum habcat, nullum ex Iudeu ad Christiana sacra an te aduentum Pauli traductis, Paulum adiiffe: Nam proculdubio ex reuelatione cœlesti hoc accepit Caluinista, alioqui tam temerè id non asseueraret: qui ctiam mentitur, Paulum in epistola ad Romanos capite vltimo, nullum nominare ludaum, qui vrbu Rome ciuu vel inquilinu effet. Impudens commentum, & dignum seuerius plechi. Et tamen nominat Priscam & Aquilam, quos stabiles inquilinos Romanz vrbis fuisse, vt & alios plerolque,quos in illa cpistola falutari iubet,nemo

iure

## Defensio Cap. 8. Lib. 11.

D

tur, à Claudio, sedem stabilem ca in vrbe habuerant

697

Mentitur insuper Caluinista, ad folos illos, qui ex gentibus crediderant, epiftolam ad Romanos fcriptam. Quo nihil ipfius epistola verbis, fcopo & intentioni magis est aduersum : vt liquidò apparet ex toto propemodum epistola decursu.

Sibrandus & Danzus hîc non difputant, led planissime delirant:præcipue Sibrandus qui eadem ter, quater, quinquies repetit, ingerit, regerit, & quidem tanta ftoliditate, vt feriò flatuam, quod & alibitestatus sum, Sibrandum non este mentis compotem. Omnia eius nugacissima nugamenta huc recidunt : Bellarminus dicit hoc anno Petrum veniffe Romam ; Onuphriss alio anno;aliss, alio.Bellarminus negat Petrum fediffe Antiochie.poftquam Rome sederat; Onupbrius affirmat: ergo Petrus nunquam fuir Roma. Quz nam hzc flultitia,& matzologia? Prefertim cum onines auctores, quos Sibrandus ex Bellarmino producit (neq; enim cos absque Bellarmino nouiffet)elata & fonora voce teftentur; Petrum fuiffe Rome. VVitackerus clamat, Pe trum.ab/q, manifeft a violatione patti cum Paulo initi non potuiffe Romam proficifci & gentibus Euangelium annunsiare.Respondeo, vt hoc nobisCaluinista persuadeat,oportebit, vt vel ipfe, vel Baccalaureus eius Alleson tabulas fæderis proferat, in quibus difertè caueatur, ne Petrus vnquam fe Romam conferat, doctrinaq; Christi Ethnicos erudiat. Hoc ni fecerit, frustra VVitackerus verba fundit; quia C caperdit, & ventis discerpenda tradit.

#### CAPVT VIII. Soluuntur alia eto argumenta.

ERSVASIONEM OCTAUAM víque ad decimam quintam incluítue, fumit Velenus ex Actibus Apostolorum, ex epistolis, quas Paulus ex vrbe [cripfit ad Galatas, ad Ephefios, ad Philippenfes, ad Colossenses, ad Hebrzos, ad Timotheum, ad Philemonem, & ex episiolis Pauli ad Senecam; & huius ad illum: in quibus omnibus altum eft de Petro filentium : minime futurum, fi Petrus Romæ degiflet; aut Epifcopus Románus fuiflet.

Responder Bellarminus, nihil concludi ex argumentis ab auctoritate negatiuè. Iunius: Hac non funt argumenta ab auctoritate negatiue, fed potius ab vniuer/alibus Pauli propoficionibus , aientibus, negan tibueg, , & figno vniuerfali coniunctis; Omnes, foli, nemo. Iunius impostorem agit: no enim dicit Bellarminus argumenta, quæ fumit Velenus ex illo Philipp.2. omnes querunt, que sus funt, & ex fimilibus; effe ab autoritate negatiue; nam ad ista loca feparatum dat responsum; sed hanc argumentationem Veleni, quamque ex Veleno sublegit Sutliuius: Paulus ex Romana vrbe scribens ad Galatas C'alios; & fimiliter idem Paulus fribens ad Senecam, & bic ad illum; non meminit Petri; vt Rome degentu, vel.vt

iure dubitauctit; nam & antequam expelleren- A Romani Epifcopi;ergo Petru non vizit Roma: hanc, inquam, argumentationem dicit Bellarminus, elle ab auctoritate negatime; ac proinde nil concludere;non autem illam, de qua Iunius. Oggerf? Sutlinius, & cum illo VVitackerus : Hoc argumentum ab auftoritate negatiue valide valere. Ex Scripturi non probatur,erge non est dogma fidei. In qua schola valet hæc ab auctoritate negativa collectio, nisi in ca, quam Caluinus & Lutherns instituerunt? Hae argumentandi forma vti Paulum & sanctos Patres,Sutliuianŭ mendacium eft. Vt vt aliquando ob certas circumstantias argumentatio ab Auctoritate negative aliquid efficacia habeat, hic tamen nihil haber; eo quod totius antiquitatis confensio & traditio de Petro fecus fentiat; licet facrælite-B ræ de aduentu eius Romam fileant.

608

Obiicit Sutlivius: Non tantam negatine argumentamur ab auftoritate . fed etiam à minore ad maiu: nam (i nominat Apostolus bomines obscuros , multo magis nominare debuit Apostolum tam clarum. Non sequiturinam & hodie multi Episcopi ex vrbe ad longè dissitos mittunt epistolas, & aliorum nomine cos falutant; nec tamen falutant nomine lummi Pontificis Pauli V. qui gradu & dignitate longe clarior & fublimior eft, quàm alij, quorum nomina in literis exprimuntur. Itaq; quàm stultus effet, si quis, post mille quingentos annos, reperta aliqua epistola, ab Episcopo vel Cardinali hoc tempore scripta; contenderet Paulum V.non fuisse Romæieò quod Episcopus vel Cardinalis ille, obscuriores suis in literis nominet, przterito illo, qui est commune lumen omnium; tam fatui funt Nouatores nostri, cum fimili propemodum ratione ex litteris Paulinis ratiocinantur. Nec illud obstat, quod Paulus in epistola ad Galatas aliquoties Cephe seu Petri mentionem facit, nec tamen indicat, eum tunc fuisse Romz, cum epistolam ad Galatas ex Romana vrbe scripferit, anno tertio Neronis, vt vult probabilior fententia : licet Baronius alibi scriptam & aliunde missam existimet. Fortè enim ideo de Petri Romana tunc commemoratione nullam fecit mentionem ; quod Galatis ignotum non effet, vbi Petrus degeret: vel quod forte Petrus tunc Roma abellet; occupatus in Ecclesiis occidentalibus obeundis, ordinandis & visitandis:

At Paulus ad Philippensenses ex ipsa vrbe de iis, qui Romæ erant, scribit: Omnes, que sua sunt quarunt, ergo Petrus tunction erat Roma; quia Petrus non quarebat, qua fua funt, sed qua Iesu Christi. Futilis obiectio. Quali non fit compertissimum vniuerlales locutiones aliquando cum refiricione & exceptione accipiendas effe. Et inprimis Hæretici; velint nolint, hîc ab hac nota vniuer fali excipere debent ipfum S.Paulum, qui nó quæret at fua, æ limiliter Timotheum, quem paulò ante dixerat apud fe fuisse. Occinit Sutliuius:non confere certo; an eo tempore cum Timotheo Paulus faegit: At latis certo constatex omnibus propè aliquot periodo-

rum

## Defensio Cap.8. Lib.11.

rum illius capituli apicibus, ita vt incertum effe|A| Apottolum nóloqui, nifi de illis, qui eum apud nequeat, nist apud illos, quibus nihil est certum, præter id, quod ipfi volunt; rudique sua imaginatione concipiunt. Ait Sutlivius. Timotheum ab ipfo Paulo excipi. Vbi? An dicit: Omnes, qua sua funt, quarunt, prater Timotheum? At in laudibus ornat Timotheum, que exceptionem banc indicant. Efto, quando ita vis. Vides ergo illam voculam Omnes, non absolute denotare omnes, sed exceptionem admittere. Si igitur Paulus exceptus est; fi Timotheus exceptus, quid ni & Petrum exceptum credamus, qui in religione Christiana fincere propaganda, Timotheo certe non cessit? Quid ni & alios multos ab hac Paulina cenfura eximamus?

tores mei in regno Dei ; ergo Petrus tunc non erat Roma. Respondet Bellarminus, Paulum loqui de domesticis, qui ei ministrare consueuerant. Ob-ArepitSutliuius, abjurdum effe putare, ipjum loqui de Domefticis suis, cum aperte loquatur de adiutoribus in regno Dei. At de Domesticis adiutoribus. Hoc tibi expugnandum est, si quod operæ pretium facere cogites. Quis enim credat, hullos alios fuiffe Romæ Pauli in Euzngelio adiutores, in tanta & tam florente Ecclefia?

Probat Bellarminus explicationem suam ex illo 2. Timoth. 4. Lucas est mecum folus. Vbi certum, eum loqui de domesticis & ministris, nam præter Lucam, innumeri alij Christiani Romæcum Paulo erant; at non domestici & ministri. Og- C grunnit Sutliuius: Ista multum discrepare; nam ibi de prinatis, bic de publicis adjutoribus Paulum loqui. De publicis in publico fidei negotio adiutoribus loquitur, attamen domesticis; nam duo hec probe fimul confistere possant. Esse domesticum ; & tamen pariter publicum adjutorem in fide palam propaganda. Item, effe domefiicum mini. ftrum, & adiutorem publicum in Euangelij promulgatione.

Ait Sutliuius : Qui non credat potius Apostolo dicenti; Aristarchum, Marcum, & Iustum solos se in regno Dei adiuuisse, quàm Bellarmino affirmanti, multos, prater illos, regnum Dei promouisse? Si dictum Bellarmini repugnat Apostolo, iure Apostolus præfertur Bellarmino: Si verò cum Apostolo consonat; no D eft, quod Caluinista dissidium fingat. Consonat autem, quia Apostolus de solis domesticis adiutoribus loquitur; nec de omnibus domesticis, sed de illis solum, quorum industria eximiè supra cæteros in regno Dei amplificando enituiffet;& qui Apostolo singulari fuissent solatio: Qui mibilinquit, fuerunt folatio. Nam in cadem epistola ait : Salutat vos Lucas medicus charißimus : & Demai; quorum vterque erat Pauli domesticus: & me. dubio adiutor in regno Dei promouendo, vt& Epaphras, quem ibidem vocat Seruum lefu Chri-Aì.

Obiiciunt & illud 2. Tim. 4. Neme mibi adflitit, led omnes me dereliquerunt. Respondet Bellarminus,

Czsarem potucrint iuuare. Sed Petrus non potuit iuuare, quippe qui Neroni zquè inuifus effet ac Paulus. Offrepit Sutliuius : Hoc effe contra Apoftoli mentem: qui expreße disat; se ab omnibus fuiffe derelitum. Hic iterum nullam vult agnoscere sub vniuerfali vocabulo exceptionem : Et tamen iplemet Caluinista fatetur, Lucam adfuisse Paulo. Ait Sutliuius : Paulum loqui de illu, qui in Ecclefia Romana maxime fplendebant. Sed ait tantum, nihil probat. Nam Paulum loqui de quibusdam nobilibus Romanis, qui pro se Casarem adire potuerint, metu autem tyranni id omiferint; Bellarminustradit. At hoc non fit probabile Sutliuio. Quid enim Paulo negotij cum Aulicie ? Nihil Bel-Obiiciunt & illud Coloff.vlt. Hi foli funt adiu- B larminus de Aulicis, sed de quibusdam duntaxat nobilibus Romanis. Quanquam & in Aula Neronis fuisse Christianos, qui Paulo adsistere potuissent, nisi formidine absterriti fuissent, merito dubitari nequit.

700

Addit præterea Bellarminus, Petrum fæpius ab vrbe abfuisses forsan eo etiam tempore, quo primam defensionem Paulus instituit. Obiicit Sutliuius. Hinc Jequi, eum non sediffe Rome X X V. annos. Cur hoc? An vt quis cathedram Romanam tenere dicatur, necesse est, vt perpetuo in vrbe maneat?Quot annis tenuit Carolus V.regna Hispaniz, & tamen potisimam vitz partem extra Hilpaniam confumpfit, & quidam olim Romani Imperatores extra Romam plerumque agebant.

Oggerit Caluinista: Si Linus & Cletus erant etiam Romani Episcopi, ergo tres simul erant Roma Episcopi. Respondeo, duos istos viuentis Petri fuisse vicarios & fuffraganeos, Petro, fummo Epilcopo, fubiectos. Occinit, boc de Lino & Cleto aduer fari Baronio. Mentiri Calpinistam docebit te lectio Baronijanno Christi LIX. Num. XLIII. 🕴

Ad calcem huius capitis præterire nequeo acutifsimas demonstrationes Basileensis Rulli, quibus in disputatione de Regimine Ecclesie Tomo t.Sylloges Thefium Theologicarum probat Petrum nunquam fuisse Romz; quz apodixes eò pluris zstimari debent, quòd Rullo cumVVitackero propemodum fint communes.

I. Demonstratio. Petrus non fuit Roma.quando Hierofolymic in carcere Herodiano vinclus tenebatur : ergo nunquam fuit Rome. Quid euidentius Antecedente? ex quo fine dubio non nifi euidens conclufio deducitur. Quid enim ex claro aliud sequeretur, quàm clatum?

II. Petru non fuit Rome, quando fuit Hierofolymu in Concilio Hierofolymitano : ergo Petrus nunquamfuit Rome. Acque euidens est huius consequentigantecedens ac prioris. Nec differt ab ista. Rullus non fuit Balilee, quando, vt iple scribit in epistola ad Bezam, præludia professionis suæ fecit Geneux in enarratione Malachia Propheta:ergo nunguam fuit Basilea. Conclusum fortissime.

III. Pe-

Digitized by Google

70t

## Defensio (ap. 9.10.011. Lib.11.

III. Petrus non fuit Rome, quando post Concilium A Hierofolymitanum fuit Antiochie; nec tunc etiam Rome fuit, cum Antiochie à Paulo reprehensue st; ergo nunquam fuit Rome. Dicas tu. Rullue non fuit Geneue, quando cum Verpu in Morauia habitauit; vi cum Hebrea lingua Euangelium Caluini melius imbiberet; ergo nunquum fuit Geneue.

IV. Petrus postquam Antiochia discessit, Babylonem Affyriorum petiit, & ibi Ecclesiam rexit; erge nunquă fuit Romă. Antecedens huius confequentiz obscurius est, & luce eget; quâm forfan ei accendet Rullus ex fine epistolz primz S. Petri. Sed quo minus id fieri possit, obstant, quz de hac Babylone supra capite 2, disputata funt.

V. Petru non fuit Roma, quando Paulus dedis epiflolam ad Romanos; nee quando ipfe Paulus Romam venit vinētus; nec quando ex carcere Romano scripfit epiflolam ad Galatas, ad Ephefios, ad Philippenfes, ad Coloffenfes. ad Timotheum secundam, ad Philippenfes, ad Coloffenfes. ad Vinquam tempore fuir Roma, inquit Rullus. Antecedens patet; quia in nulla ex dictis epiflolis aut falutat Petrum; aut alis Petri nomine falutem nunciat; aut falutat Roma dicit, qua stu indicant, Petrum non fuiffe Roma. Verumenimueto quantum roboris sit in hac Rullica demonstratione ex dictis & dicendis satis liquet amplius que liquebit.

VI. Petrus non eff crucifixus Rome, fed Hierofolymu, ergo nunquam fuit Roma. De hoc Antecedente.vide cap.10.

VII. Si Petrus prafens Romanos docuisset, frustra Paulm eos inflituendi & prafens & abfens curam suscepiffet; aut dicendum foret, Petrum neglizenter eo in munere fuif fe ver fatum : aut Paulum wedu weay poriens morbo labo. raffe. Respondeo, nihil horum sequi : quia ager Romanus fatis spatiolus & amplus erat; qui etiam strenuissimis acvalentissimis colonis sufficeret. Si industria & opera Pauli nauara Ecclefie Romanz argumentum est, Petrum non fuisse Rome; argumentum itidem erit eadem Pauli indefessa sedulitas, Ioanné Apostolum nunquam fuisse Ephesi in Asia, nam si Ephesi fuit, aut officio suo indiligenter Ioannes functus est; aut Paulus and mer y poring laborauit, qui Ephelios & coram, & ablens per epillolam in doctrina Christi D instituerir. Si hzc obiectio nil efficit contra aduentum Ioannis Ephefum : nil itidem prior illa efficiet contra aduentum Petri Romam.

VIII. Ex epiftelu S. Petrinon liquet, Petrum fuiffe Roma:ergo nunquam fuit Roma.Egregiam fanè apodixin. Et tamen Rullus mirificè, ob tantum fibi inditum & infitum acumen fele circumfpectat; & vt omnes fibi fupra vulgus longifsimè

eucco de via decedant, postulat.



#### CAPVT IX. X. XI.

702

Is tribus capitibus foluit Bellarminus postrema Veleni argumenta. Sed quia Sectarij nihil contra adferunt, aut fi quid adferunt, fola conuicia & mendacia adferunt, no est quod immoremut. Nam quis non rideat Sutliuium ita desipientem? In tota scriptura nibil exstat de profectione Petri Romam : nullum in facris literis exftat mandatum; quo Petru iu fus fuerit ire Romam: ergo Petru nunquam venit Romam. Dicamus nos. In tota scripturane vnus quidem apex reperitur, qui Thomã & Bartl:olomzum,ad Indos,& Matthzum ad Aethiopes veniffe affirmet. Ergo fallum eft, quod vete-B rum traditio de hoc tradit. Et tamen quantula est hæc traditio si coparetur cum illa de aduentu Petri Romam, eiusque in Romana vrbe Epilcopatu?

Quanta item hæc Sutlinij fatuitas Petriefiripfit duas epistolas, & in neutra mentionem Roma fecit. erge Petrus non fuit Rome. Etiamfi Antecedens verum effet, consequentia nil haberet roboris: Deinde falfum est, nullam in illis epistolis Romæ mentionem reperiri. Nam in priore, sub typico Babylonis nomine Roman defignat : vt fuo loco vitum. Nec ablimilis est insipientia : Petrus scripfit ad aduenas difperfionie Ponti, Galatia, & c. Sed ad bos folos non fcripfiffet; fi Rome, tanquam generals omnium Pontifex, presediffit. Quafi vero etiam vniuerfalis Pontifex non possit ad particulares aliquas Ec. clefias literas dare. Quid fi hodie Paplus V. feriberet ad Ecclesias Indicas & Iaponicas; an ideo Romanus & generalis totius Ecclesia Pontifex non effet? Sed de his fatis : præter Bellarminum &Martyrem Roffensem legat lector Franciscum Agricolam, qui proprium librum de hoc argumento euulgauit, collectis diligenter veterum Gracorum & Latinorum testimoniis; solutisg; hæreticorum obiectionibus. Quod ante ipfum diligenter quoque præstitit Iodocus Coccius in suo Thesauro Tom.r. lib.7.art.5.

Decimam feptimam perfuasionem Veleni: Petrum & Paulum non Roma, sed Hierosolymu occisos es se incomentation notat VVitackerus. Velenui purae boc argumentum esse irrestragabile. Sed mibi aliter videtur. Nam quod adfert ex Matthæo 23. Ecce ego mitto ad vos Prophetas, & c. nibil in se virium babet. Nee Chryfostomi, Hieranymi, Lyrani testimonia id euincant. Quod ergo Velenus putat, necessarium esse, vr Petrus Hierosolymu moreretur; in boc illi non assentior. Hæc VVitackerus solito fapientius.

Sunt qui tradant Marsilium quogi Paduanum in Defensore pacis negasse, Petrum fuisse Romz. Dubitare quis posset, num ita esset: Nam Marsilius in secunda parte Defensoris ca.18. rationem reddens, cur Romani Episcopi & Sacerdotes, czteris semper prziati fuerint, etiam hanc adducit: quia beatus Apostolorum senior (Petrus)merisis persectior & reuerentior, ibidem (Romz) tanquam Episco-

₽₩**₽** 

703

### Defensio Cap. 9. 10. 511. Lib. 11.

pus sediffe legisur. Attamen cap. 16. eiuldem secun- A mæ fuerit, Paulo tamen merito videri potuit, dz partis planè cum Veleno sensisse videtur: tametsitalubricus est, ve quid tandem firmiter tenuerit, difficile sit assequi. Ait I. Per Scripturam non poffe conuinci Petrum fuiffe Romanum Episcopum. II. Ex Scriptura conuinci poffe, Petrum nunquam fuiffe Rome; & totum eius argumentum eft ab auctoritate negatiuc.Lucas in Actibus, & Paulus in fun epiflolu nunquam Petri Roma ver(ati meminerunt ; ergo nunquamfuit Rome; de cuius argumenti vanitate luo loco fusè a dum est. III. Deserit Marsilius hoc Cinuua, & probare incipit, qued Petru non prim veneris Romam, quàm Paulus & Lucas. Ethocprobatex primo congressu Iudzorum cum Paulo Roma, vbi de doctrina Christiana loquuntur, tanquam de lecta noua, & cuius fundamenta nondum te- B (antio in die Pentecofter. Apostoli fantiam Ecclesiam viceneant.Sed & hoc argumentum iam supra profigatum eft.

Dicat Marfilius; si nulli erant Romz Christiani, Paulo Romam veniente; qui nam fuerunt illi, qui Paulo occurrerunt vsque ad Appy forum & ad tres Tabernas. An non crant fratres, hoc eft, Chriftiani? Ait Marfilius: Si Petrus fuiffet Roma, quando Paulus co venit, & cum Iudaŭ ad (e voratis difputauit, citaffet Petrum, tanquam oculatum Refurrectionis & aliorum miraculorum Chrifts seftem. As boc non fecit. Respondeo; quid si tunc Petrus Roma alio se contulerat; neque enim perpetuò in vrbe manfit ? Quid fi Paulus Petrum testem citauit ? Non enim lequitur.Nibil de boe Lucas, ergo non est factum. Quid fi ideo non citauit; quia sciebat Perro equè C parum fidei habituros ac fibi? Sic noftri Haretici mirari solent, cur Petrus cum aliu frasribus Paulo Romam venienti non obuiam procefferit. Quid fi processit, & generali fratrum nomine à Luca comprehensusest? Quid si Roma aberat, Paulo veniente, profectus alio visitandarum Ecclesiarum gratia?

Occinit Marfilius. Non effectedibile, Paulum, ifitegro, quo Romz manfit, biennio, cum Petro nunquam familiariter collocutum, Quis affirmattoto illo biennio Petrum & Paulum nunquam conuenisse? At Lucas id literis confignasser, fi accidiffet.Non sequitur; neque enim Lucz propositum fuit, omnia, quz acciderant, scribere.

Ait Marsilius : Paulum facere mentionem Petri, aliù in loch minus celebribus inuenti, vt Antiochia, Gal. 2. Quanto minus ergo taciturus fuiffe videtur , fi eum Rome in omnium vrbium Regina reperiffet ? Athoc nihil cft: Nam cur eius Antiochiz inuenti meminerit ad Galatas; caussam habuit, disceptationem illam memorabilem, quæ sibi cum Petro intercessit. Cur mentionem eius omiserit in epistolis, quas anno fecundo, tertio & quarto Neronis Romz ad varios dedit; causia superius iam est reddita; vel enim Roma Petrus tunc aberat in Ecclesiarum visitatione occupatus; vel, vt aliis videtur, toto illo biennio, quo Paulus Romz fuit in vinculis,Petrus Romam non reuerterat post expulfionem sub-Claudio : Velvt maxime Petrus Ro-

cauffe nihil effe, cur eius fuis in epistolis mentionem faceret; cum ipfi Petro liberrima effet fcribendi ad quosuis, & per literas salutandi poteflas, isque etiam fit mos apud fubditos, vt fuperiorum nomina vel omnino literis non inferant, vel non nisi parcè. Vrgent aduersarij: si Petrus ve. niffet Romam anno fecundo Claudy, videtur rem tam insignem Lucas non fuisse filentio transmissurus in Actibus. Ad hanc obiectionem bene respondet Francifcus Agricola ex Baronianis Annalibus,huncin modum: I. S. Lucas in libro ifto, quem de Actis Apoftolorum edidit, non scripfit omnia, que Apostoli fecerunt sed tantùm , aut faltem potifimùm ,quomodo, completo duo denario Apostolorum numero, & accepto postea Spiritu rius adificare, & propagare exorfs fint; & quale fuerit exordium, atg. incrementum na (centis Ecclefia; qualis etiam illius in Hierusalem maxime, & Iudeadeinceps progresfus. Alioqui omnium & vniuer fos Actus Apostolorum, aut etiam borum trium tantum doctrina & vita feriem defiribere, S. Luce propositum non fuis: sed, precipus duntsat quedam, & que ipfe prefens vidit, aut personaliser cognouit, suoque proposito posisimum seruire censuit, delibaffe videtur,

701

De S. Petro nibil fere scripfit vlterius, quàm que in II. Hierufalem, & Iudaa , feu Palastinagefferat , & maioru momenti vi/a fuerunt.

De profectione eins Antiochiam, & quidnam An-111. tiochia inter ipfum, & S.Paulu contigerit , de quo S.Paulus Galas.2. stibit, nullam facit mentionem.

IV. Nec S. Pauli omnes Actus, aut pasiones commemorat:quia,que S.Paulus 2.Cot.11 & 12.de fe, fuing, actibus ipfemet recenfet, pro maiore parte non attingit : fed potiora santum, & ea scriptu committere voluiffe videtur, quibu ipfe, vt individum ad tempu comes illins, ipfemet interfuit : & quomodo tandem prima vice Romam captium perueneris, & duobus annis ibidem in publica custodia permanserit. Quomodo autem postmodum liberatu ite rum fuerit, & dimiffus;quídue deinde aut fecerit, aut paf-(m fuerit, & vbi demum, quáne occafione mortum, vel occifus fit, aliu feribendum reliquit.

Nullam quoque facis mensionem, quando aut quo V. mode ab innicem dinifi fint SS. Apostoli, & in tetum orbem quaqua versum secundum dictamen, & imperium Spiritus fancti difpersi : neque etiam, an , & quo tempore S. Ioannes in Afiam fuerit profectus. Non orgo fequitur: S.Lucas non scripfit, S. Petrum Romam fuisse profectum: ergo S. Petrus Romam profectus non est, aut Rome nunquam fuit; quia alioquin & similiter sequeretur, S.Petrum nec Antiochia vnquam fuiffe; nec vnquam, vel v/piam pro Deigloria morsem oppetiiffe : nec SS. Apoftolos ab inuicem diuifos, in fingulas, certaug, orbis partes profectos ad pradicandum Euangelium , rt iußi erant : nec S.Ioannem Euangelistam Asiam, vidisse vnguam : aus vera esse. que S.Paulus de actibus, & paßionibus, atque etiam reuelationibus fuir , tam dıftıntle, feriog, recenfet: neque eundem Roma , aut alibigladio occifum fuiffe : quia ; nec ifta, nec plura alia (qua tamen apud Catholicos, ficut etiam

ip/o/met

## Defensio (ap.12. Lib.11.

B

jipfofmet Nonatores pro certis, teftating babentur)S. Lucas A hic non est alius, quàm Pontifex Romanus, igi-

#### feribendo commemorat. Vt ad Marsilium redeam, historiam de aduentu Petri Romam, & maximè, quod Paulum

przuenerit, pro fabula habet, & Paulum potius quam Petrum, Romz fpecialem & determinatum Epilcopum fuisse affirmat, cum de Paulo ex facru literis conftet, eum Roma functiones Episcopales exercuiss; non item de Petro. Et Petrum potius fuisse specialem An tiechia Episcopum. Addit tamen; Roma son contradico, hoc eft, non nego Petrum fuiffe Romanum Epifcopum (& tamen antea negauerat, tanta est iftorum constantia) fed vero fimiliter teneo ipfum in boc non prauenisse Paulum,sed potius è connerso.Sed valeant iam istæ fiue Marfilianæ, fiue Velenianæ, fomniationes. Nos ad alia gradum feramus.

#### CAPVT XII.

Romanum Pontificem Petro fuccedere in Ecclesiastica Monarchia probatur ex diuino iure & ratione successionis.



765

APVT hoc Danzo nimis eft prolixum, Sutliuius misere illud discerpit, ne appareat ordinatissima fimul & efficacissima disputationis

Bellarminianz feries. Sibrādus ineptilsimis fuis fyllogilmis, Battologiis & Tautologiis omnia C defædat. Danzus non vnum futuro conuiciorum fuorum ædificio mendacium fubfternit, vt folidius confistat. I. Bellarminum absque probatione prajupponere regimen Esclejia effe Monarchicum. I I. Hoc regimen datum effe Petro Apostole.An non vtrumque copiofilsime & omniú argumentorú instructifsimo apparatu demonstrauit Bellarminus toto libro primo? Quomodo igitur nunchæc duo ablque probatione fumit & prælupponit Bellarminus? III. Mendacium, Bellarminum in tota bac difputatione omittere;vtrum folus Pontifex ius Monarchicum:velut Petri fucceffor, babeat. An non toto hoc capite, & omnib' aliis, quotquot in hoc libro fub. sequentur hoc vnum, omnibus ingenij viribus, agit, vroftendatius iftud Monarchicum foli Ro- Drir, quàm NEGAMVS, NEGATVR. FALSVM. mano Pontifici, tanquam legitimo Petri fucceffori, competere?

Calumniatur Danzus, Quintuplicem Fallaciam à Bellarmino committi in ipfo disputationis exordio. Quatuer à petitione principy. Vnam, à non confequente. Ego nullam hîc Bellarmini Fallaciam, sed quintuplex mendacium Danzi deprehendo. Videntigitur pij Lectores (vtar enim verbis Danzanis) quid de reliqua parte huius disputationis Danzanz sperare debeant, cum in ipfo illins Frontifpicio', capite , & primo aditu minimum otto mendacia cervant.

Primum Bellarmini argumentum est tale. Debet Petro iure diuino aliquis fuccedere. At turille fuccedit. Danzus vt aptiorem mentiendi occafionem habeat, fic proponit Bellarmini argumentum. Petrus fuccefforem babuit, ergo Romanum Pontificem. Nego confequentiam, inquit Danaus. At Bellarminus non ita nudè argumétum in aciem extrusit, sed aliter vestitum, vt ex vtriusque collatione apparet. Ait Danzus. Bellarminum frustra laborare, dum multu probarenititur, Petrum babuiffe (ucceffores. Nos enim id concedimu, inquit Danzus, neque de co,quod conceditur,litigandum est.Num conceditis vos Caluinista, Petrum habere successorem vel successores in Monarchia Ecclesiastica, eosá; folos, Romanos Epiícopos, quod ex professo demonstrare instituit Bellarminus?

Sutliuius audito Bellarmini argumento vociferatur. Homo lepidus, qui licet nullum pro Pontifice fuo ius dininum proferat, gloriatur tamen fe ex iure diuino rem confecturum. Quid? An nullum ius diuinum profert Bellarminus pro eius probatione, quod in Maiore fua affumplerat; diumo iure debere aliquem Petro succedere ? An non vidisti sex rationes, quibus hoc adstruit, omnes iure diuino fundatas, vel ex illo immediate fumptas? An calumniandi prurigo, cui largiter hîc indulges, oculos tibi occluferat, ne videres, quid probationum Bellarminus adferret?

Chamierus impudenter hunc fyllogifmum affingit Bellarmino : Quicunque alicui fuccedit,idem im habet, quod babuit is, cui (ucceffum est. At Epifcopus Romanus (ucceffit Perro; ergo idem sus babet, quod babuit Petrus, & exvi confequenti, est acumenicus Pontifex. Hunc syllogismum è vestigio exagitare occipit Chamierus; quasi cum Bellarmino decertans, cum fua deliria oppugnet. Nam Maior nec eft Bellarminiana, nec vera.

VVitackerus mentitur, Bellarmini argumentum petere principium, quia fumit bac duo tanquam concessa (imò tanquam abundantilsimè probata) Petrum fuisse Monarchum & caput totius Ecclesia, & Petrum fuiffe Epifcopum Romanum. Vtrumque demonstrauit Bellarminus copiosisime. Itaque vtrumque meritò hîc ſupponit,& alia hæreticis parum iucunda, inde concludit.

Apud Iunium: nihil hic frequentius occur-INCONSEQUENS, & fimilia, quibus fi orbarctur Iunius, ex prælio cogeretur inglorius abire. Sibrādus omnia pſeudologiis & cenologiis miscet;& rationes, quibus probat Bellarminus maiorē fuam, nempe iure diuino debere aliqué Petro in Monarchia Ecclesiastica succedere, coniicit in fyllogifmos infulfifsimos; & per fummam malitiam longe aliud inde colligit, quam id, cuius gratia à Bellarmino adduct & fuerant: nam alio fine eas non adduxerat, quàm vt probaret fupradictam argumenti fui maiorem. Nam oportere Petro aliquem succedere in Monarchia Ecclefiz probat primo ex fine Pontificatus : Pontifex enim & Pontificatus sunt propter Ecclesiam,

ġu**z** 



ĝ

tempore Apostolorum, imò magis, cum latius nunc pateat; Non igitur Monarchiam Ecclefiasticam cum Petro intermori debuisse: sed manere donec ipfa Ecclesia manet.

Hanc optimam & validisima maioris probationem Sibrandus his sycophantiis, futelis & imposturis penitus obruit; & in longe diuersum venenarissimo suo calamo transformat: Quidquid est propter Ecclefiam , hoc durat , quamdiu Ecclefia durat. Hæc Maior vniuersalis non est à Bellarmino; fed à Sibrandico cerebro. Sed Pontifex est propter Ecclesiam. Hic agnosco propositionem Bellarminianam. Ergo Pontifex durat quamdia Ecclefia durat.

Huic primæ fraudulentiæ è vestigio subne-B ctit istam haud paulo minorem. Pontifex durat quamdiu Ecclefia durat. (Candidus disputator diceret,& supra etiam in conclusione ex Bellarmini mente dixisset : Pontificem durare debere, quamdiu durat Ecclefia;& rationem,quamreddit Bellarminus,adiunxisset.) Erge Petrus durat,quamdiu Ecclefia durat. Sed Petrus non durat in fua perfona; ergo in fuccefforibus.Illi autem funt Papa Romani. Mentiris, impoftor; Ista non est Minor probationis Bellarminianz, nec in hac prima vel alia quacunque probarione Maioris ponitur, & fi poneretur, vitiosisimè poneretur. Tu cur omnia turbas, nisi quia turbo es; & turbinis inftar, per mendaciorum & calumniarum campum volitas. Nam Papam Romanum effe hunc, qui Petro iure di- C uino succedit, postea planum faciet Bellarminus, nunc sufficit ei positz Maioris probatio. Acquè vana est conclusio, quam Caluinista ex præmifsis infert: Erge Papa fuccefit Petro in Monarchia totius Ecclefia. Est quidem absolute conclusio vera; sed falsisimum, quod eam Bellarminus immediate deducat ex prima probatione Maioris, qua nihil aliud efficere cupit; quàm aliquem Petro in Monarchia Ecclesiastica succedere, idque ex Iuris diuini prescripto. At quisille sit, postea in probatione Minoris apparebit.

Mox aggreditur Sibrandus ad demolitionem suorum phantasmatum, quænihil ad nos; quia quidquid falsitatis continent, id à Savvbrando fuxerunt; qui stolidisime & extra omne 🗖 propositum hic veteres suos coccysmos repetit. Pontificis summi, nempe Christi, feruum non poffeeffe Pontificem. Petrum nunquam vocari in firiptura Poncificem. Et centena talia prorsus arona, &ab eo,quod agendum est, abhorrentia; tametsi non aliena à Sibrando, qui, inftar ebrij, abíque vlla connexione, quidquid id buccam venit, vbique deblaterare consueuit.

Sutliuius cum Chamiero clamat;non fequi: Petrus fuit Pontifex propter Ecclesiam , ergo iam quoque durat Pontificatus eius in fuccefforibus; nam & Apoftolos institutos fuisse propter Ecclesiam, nec tamen iam durare Aposteles. Respondeo, esse disparem rationem: quia, vt vnus effet vniuerfalis pastor, non modò

quæ nunc æquè eget vno generali pastore, ac A temporibus Apostolorum necessarium erat, sed & iam,& quidem multò magis, necessarium eft; vt ratio à Bellarmino allata, & alizitidem euincunt; at vt essent perpetuò in Ecclesia Apostoli formaliter cum iis prærogatiuis, quibus infigniti fuerunt illi duodecim, quos ex cæteris ad hanc dignitatem, Christus selegit, id necessarium non eft ad Ecclesiæ præftitutum finem; sufficit, quòd alterius ordinis & generis ministri nunquam Ecclesiz desunt, tametsi & Apostolatus durat inadæquate in Episcopis; in successore autem Petri multò amplius, nempe etiam quoad potestatis Ecclesiasticæ plenitudinem independentem, semperque vique ad finem seculi ad successores Petri pleno iure transituram. VVitackerus contra hanc primam probationem nihil adfert, nisi verbosisimam tautologiam, Petrum non fuiffe Monarcham Ecclefia.

708

Secundam probationem Maioris illius: Aliquem Iure diuino debere Petro succedere, petit Bellarminus ab vnitate Ecclesiæ, nam Ecclesia semper eft vna; debet ergo femper habere vnum Rectorem & Principem, fitempore Apoftolorum habuit vnum supremum Rectorem ac Principem; vt lanè habuit.

Sibrandus iterum artem calumniandi, quam folam didicit, & optime nouit, firenue hîc factitat,hoc efformato móftro. Quod est vnum, boc debet ab vno gubernari. Ecclefia Cbrifts est vna. Ergo Papa fuccesit Petroin Monarchia totius Ecclesia. Quis non ponitis medullis tantam detestetur improbitatem? Nam nec Maior est Bellarmini, multoque minus ineptissime illata conclusio : sed omnia funt Sibrandica figmenta, tam ipfe informis fyllogismus, tam quidquid postea huius portenti destruendi gratia ad nauseam vsq; nugatur. Vbi fides, vbi candor, vbi integritas apud istos, qui tam claro Euangelij lumine à planta pedis víq; ad verticem sunt collustrati, quibus fraudulentiores bouinatores, vt veteres loquebantur, vix terratulit?

Bellarminus sua in ratione non loquitur de quacung; vnitate Ecclesiz, sed de illa quam habuit initio; Petro adhuc superstite: Vnitas cius tunc fuit Monarchica propter vnum Monarcham Petrum, ergo & iam Monarchica esse debet; neque enim decuit, vt mutaretur forma Ecclefix,quę eft eius quafi anima:fuccedit ergo Petro aliquis, cuius respectu, hæc Monarchica Ecclefiastici regiminis forma conferuetur.

Sutliuius cum fuo VVitackero obstrepit: Vnitatem Ecclesia sumi ab vno Chrifto, vna fide, vnogae charitatu vinculo, non drebus externus. At velis nolis externa Ecclefiz vnitas fumitur quoque ab vno capite & principe: ficut vnitasregni, ab vno Rege viuo & visibili, & vnitas corporis ab vno capite. Cum ergo Ecclesia regnum sit & corpus, & quidem visibile, sequitur eius vnitatem à visibili quoque principe & capite recte pelti.

Danzus

Digitized by Google

### Defensio Cap. 12 Lib.11.

С

tari: Succeffor Petri vnus effe dehet, ergo ille off Romanus Pontifex. Impudens mendaciuminam per fecundam rationem ab vnitate Ecclesiz, ducam, nihil aliud vult Bellarminus concludere, quâm aliquem iure diuino deberePetro fuccedere. Itaqi quidquid postea Danzus contra delirat, contra fuum deliramentum delirat.

709

Sutliuius oggerit: In fecunda Bellarmini ratione, non comparere im dininum. At supponitur, & quidem adeo perspicuè, vt intelligatur ab omni illo,qui non fit prorfus bardo capite. Nam fi iure, feu instituto diuino, Ecclesiz regimen est, & erit Monarchicum, quoad mundus stabit, sequitur profecto, iure & instituto diuino aliquem Petro in Monarchia Ecclefiastica succedere; quia nulla B eft Monarchia abfque Monarcha.

Chamierus distinguit perquam acute formā Regiminis in fummam & fubalternam.Pet fummam, intelligere videtur fimplicem : per fubalternam; mixtam feu compofitam. Illa mutata, dicit mutari formam Reipublica: hac mutata, negat mutari. Sed num hac sua distinctione elidit argumentum Bellarmini? probauit is antea regimen primitiuz Ecclesiz fuisse Monarchicum. Si hzc forma mutata eft; mutata eft igitur etiam vnitas Ecclefiz, teste ipso Chamiero; qui fatetur ad mutationem formæ fimplicis, feu, vt ipfe vocatsfumme, mutari ipfam Rempublicam. Nec verum est absolute; non mutari vnitatem Reipublicz, fi mutetur forma mixta, feu, vt Chamierus vocat, subalterna. Nam fi forma prius fuerit Aristocratica, adminta Democratia; & postea transeat in Democratiam; quamuis nonnihil cum Aristocratia temperatam; mutatur profead vnitas Reipublice zque, ac fi ex fimplici & pura Aristocratia transiisset in simplicem & puram Democratiam.

Tertiam probationem pro sepius nominata Maiore petit Bellarminus ex illo ; pasce oues me-"nam hoc pastoris officium Petro eo loco commissum est perpetuum & ordinarium, quandoquidem ipfum ouile est perpetuum. ergo iam quoquiure diuino fuccedit aliquis Petro in hoc pastorali officio. Sibrandus solenni sua consuetudine diuertit argumentum ad hanc calumniam. Chriftu dixit Petro: Pafce oues meas. Ergo Papa fuccesit Petre in Monarchia. Quid tandem est calumniari, fi hoc non eft?

Sutlivius cum Chamiero responsat; non fequi ex loco illo; Petro foli commiffam curam ouilu Dominici. Non dicimus foli hanc curam commissam quomodocunque; sedsoli, vt supremo pastori. VVitackerus hic iterum laxat linguæ fuæ habenas: Quasi de hoc loco: Fasce sues meas; non esset fatis superque disputatum lib.1. Quarta ratio sumitur ex codem loco: Pafie oues meas, & c. quam cateri Hæretici inta@am transiliunt. VVitackerus nonnihil arrodit: cupidius Chamierus, clamitans, Christum alio modo Ecclesiz prouidere

Danzus mentitur, Bellarminum ita argumé- A potuisse, quàm dando successores Petro. Potuitalio modo prouidere. Quis neget? At reipfa alio modo prouidisse, quando probabit Chamieruss Negat Ecclesiz tam bene confultum fuisse per Alexandrum VLquam olim per Petrum.Fumos vendit Caluinista. Et nebulas imperitorum oculis fpargit:nam fi infallibilitatem cathedre & definitionis spectes, vt par est: zque prouidit Deus Ecclesiz per Alexádrum V I.ac per Petrum:quia illud: Et porte inferi non praualebunt aduersus eam;officio non moribus vilius priuate persone à Chrifto promisium & præstitum est.

710

Quinta ratio pro Maioris fupra allatz probatione est ab vnitate corporis. Sibrandus iterum calumniofisime. Quod est vnum corpus, id habet vnum caput. Beclefia est vnum corpu: Ergo Papa fucceffit Petro in Monarchia totim Ecclefia. Nulla me dubitatio tenet nec inter Caluinistas deesse vel defore, qui Sibrandicas imposturas detestentur vel detestaturi fint, adeo funt enormes, & fupra omnem modum craffæ: vix bruto, nedum homine dignz.

Sutliuius occinit:infirmam effe omnem argumentationem ex allegoriu & metaphoru. Infirmè igitur argumentatus eft Apostolus 1. Cor. 12. vbi ab vnitate corporis, cuius omnes membra fumus, argumentatur ad vnitatem & concordiam, quæ inter membra vnius corporis esse debet. Infirme argumentatus eft, vbi à feminibus & id genus aliis, argumenta ducit ad persuadendam communem corporum Refurrectionem. Infirme argumentatus est Christus, qui toties à rebus metaphoricis & parabolicis arguméta texuit, quin & integras conciones instituit. Quis autem dixit, præter ineptos iftos, à metaphoris feu fenfu metaphorico non nisi insirmum argumentum duci? Mendacium est hoc asserere S. Thomam 1.part. quzit.1. art.10. De fensu spiritali, qui quadruplex est id asseri solet, neque id absolute, sed cum debito temperamento, vt alibi vifum.

Obiicit Sutliuius: Ecclefiam effe vnum corpus myficum, non naturale. Quid tum? Debet ergo etiam vnum caput mysticum habere. Quodnam hoc vnum caput mysticum, nisi vnus Rector & Monarcha?

Chamierus inuenit hic horribilem contradictionem. Nam Bellarminus dicit, non posse inueniri caput Ecclefiz, cui competat illud Pauli 1. Corinth.12. Non potest caput dicere pedibus, non eftismibinecefferij : præter Petrum. Ergo fæde fibi contradicit;quando mox fubiungit:net debet motiente Petro corpui Ecclesia manere sine capite; oportet igitur aliquem Petto fuccedere; quia cfic vnum, & cfic plura talia capita; haud fimul confistunt. Dic tu; vne tempere. Sed an non diuerfo ? Tempore Pauli folus Petrus erat illud Ecclefiz caput; quod pedibus dicere non poterat : Vos mibinon eftis neceffarij : at, mortuo Petro, aliud fuccessit. Quid hic antilogiz?

Sexta

## Defensio Cap. 12. Lib. 11.

ione sumitur ex vsu veteris Testamenti, in quo erat fuccessio fummorum sacerdotum. Accurrit Sibrandus cum hoc fyllogifmo : Qued fit in figura. hoc etiam fieri debet in co.cuiu figura est.Sed facerdotium veteris Teltamenti fuit figura facerdotij noui Teltamenti. Ergo, quod factum est in facerdotio veteris Teft amenti;bos etiam fieri debet in facerdotio noui Teftamenti. Atgebinc deducit : Quod factum est in facerdorio veteru Testamenti, boc etiam fieri debet in facerdotio noni Teffamento. Sed. in facerdotio veterii Teftamenti erat fuccesto fummoram Pontificum. Ergo ctiam in facerdorio noni Teffamentidebet effe fuecefio fummorum Pentificum ; bot est; Papa fuecesit Petro in Monarchia totius Ecclefie. Refpondeo, inquit Caluinilta, Maiorem priorie fy Rogifmi effe falfam. nim afferuit Bellarminus, quod in figura factum eft; idem numero debere etiam fieriln co, culus figura eft; fufficit, vt fiat idem fpecie, vel aliquid eius simile. Ruunt iraq; præcipies ralu, quidquid hic contra Maiorem Illam Math Sibrandus totae phinne compast quacilsime despuit.

711

Alter fyllogilmus, quoad pollremam fuam caudam, Sausbrandicum, & quidem immane mendacium, non Bellarmini'affertum comple-Aitur:neque enim ex fexta ratione intulit: Papam Romanum effe fuccefforem Petri ; Sed aliquem debere fuccedere Petro, fummo facerdotl, vt figuratum figuræ eð exactius relpondeat.

Sutliuius obiectar: Non amnia in veteri Teftamento fuiffe figurata. Ar Apostolus contra affirmation- C nia in figura ele contigiffe. Omitia, inquam, ad politiam & Ecclefiam illam pertinentia. Cui igitur fidem habeBimus! Num Paulo, an Sutlivio? He in veters Teftameto erat vnum dantazat namero templum. Nunc funt plura templas erge templum illud no fuit Cbrifianorum templorum typus. Refpondeo, templum illud fuiffe figuram Ecclefiz Catholicz ? Vt ergo illud vnum crat; ita & Ecclefiam Catholicam vnam fore præfignificabat! Deltide fallum eft vnum reiplanon posse elle figuram plurium, vel vice versa, pluta non possé esté typum vnius; nam omnia sacrificia veteris Teltamenti, que complura erant, typum gerebant vniči illus facrifi cij in cruce peragendi. Er vnus tranlitus populi Ifraëlitici per mare rubrum, & vna Arca Noë, & D vnum facrificium Melchifedecis, typus fuit baptismi & sacrificij szpius in Ecclesia repetendi, Quid mirum ergo, fice vnum templum prifcz legis, reprælentauit plura Christianorum templa, przfertim cum cas reprzfentauerir, non vt plura, fed vt habitudine & relatione vnum, quatenus omnia ad vnum facrificium, & ad vnius veri Dei cultum destinata sunt?

Mentitur deinde Sutliuius: Romanos Pontifises fe facere fucceffores Chrifti. Mendacium : Chrifto, non succeditur; quia manet sacerdos in æternum,&perpetuum habet facerdotium. Sed, sueseffores Petri fele profitentur. Petro enim facceditur, quia Petrus, quoad personam suam, non ha-

Sexta Bellarmini ratio pro maioris proba-Abet perpetuum facerdotium, fed in fuccefforibus fuis eft & manet facerdos in æternum.

His aceruatim subiungit Sutliuius mendacia non fine thrafonismis. Vt I. Se omnes copias, quas Bellarminus pro Monarchia Petri attulit, iam pridem fudiffe, difipaffe; deleuiffe. Quàm inuicus miles Sutliuius. Cur non omnium Britannorum expeditionibus interest? Funderet, disiparet, deleret, quidquid holtium obuiam fe ferret. II. Mendacium, Bellarminum neclegem vllam, aut verbum vnum ex feripturu, quod pro Pontifice faciat, proferre posuiffe. III. Mendacium. Nec rllam rationem, que in scripturi fundamentum baberet. Lectori judicium in his defero, vt & in iis, que proxime fubiicit Sutliuius; ex quibus luculenter apparet, quàm verè Tua culpa falla eft; non Bellartffini. Nunquam e- B Beza Sutliurum; Caluinianus Caluinianum; petulantem calumniatorem & conuiciatorem appellauerit. Ceterum de argumento Typico Bellarmini à veteri lacerdotio ad nouum ita Iunius blaterat, vt non immeritò infipientiz typus formalis videri queat. Etiam VVitackerus denarrat nobis multas differentias inter facerdotes legis antiquz & nouz. Et post prolixam & fastidij plenam polylogiam;dicit;fummum Pontificem fuiffe typum Chrifti; non Petri; aut fi & Petri, non magis huins, quàm Ioannis, Iacobi, & c. Et hæc omnia non probat; sed pro auctoritate ex cathedra regia pronunciat. Necfanius quidquam adducit Chamierus.

> Postquam probauit Bellarminus Maiorem fuam, nempe iure diuino in Ecclesiastica Monarchia aliquem debere fuccedere Petro; ad Mi norem probandam se conuertit; quæ est; sed i, qui Petro fuccedit, alim non est, quàm Romanus Pontifex.Primum argumentum fumit Bellarminus ex confensu totius orbis: quia nullus vnquam Episcopus exstitit, qui Petri successor habitus fuerit præter Romanum & Antiochenum. At hic non successit in Pontificatu totius Ecclesiz; vt oftendit Bellarminus.

> Savvbrandus clamat, hoc argumentum adeo effe futile, vi fillogifice colligi nequeat. A te, fateor, qui nil nifi mendacia & conuicia colligere didicifti, non fyllogiftice: fed prorfus a fyllogiftice; ita vt nec pes,nec caput,nec principium,nec medium, nec finis collectionis cohæreat.

> Sutliuius calumniatur, tot effe buim argumenti peccata, vt nulla Pontificii Romani indulgentia eii medendu sufficiar. Iterum te, Beza, laudare cogor. Probè indicasti, quando Sutliuium petulantem calumniatorem nominasti. Ait:Im nullum dininum proferri , quo Romanus Pontifex declaretur fucceffor Petri in Monarchia. Idem criminatur Sibrandus. An non ius diuinum illud: Pasce oues meas ? An non ius diuinum ? Tibi dabo clanes regni calorum. Quz ad fucceffores Petri aque ac ad ipfum Petrum pertinere, Bellarminus inuicté monstrat, vtalia huius sententiz firmamenta filens przteream.

> Obiicit Sutliuius ex fuo promptuario S**avv**brandico. Etiam alios Epifcopos Petro fuccedere. Num

peculiari

Defensio (ap. 12. Lib. 11.

712

peculiari, propria, & determinata successione in A telligenti notum esse potest. Eiusdem farinæ plenitudine & independentia potestatis ? Num hocaffirmant auctores, quos iste, vt meridianam lucem inumbret, producit? Nam quòdomnes Episcopos Apostolis, atque adeo Petro succedere dicunt, id non nisi de generali quadam fuccessionis ratione intelligendum est, non de speciali; vt per se patet, neque enim Episcopi ea potestate valent, qua valuerunt Apostoli.

Obiicit Sutliuius : Si Antiochenus Epifcopus effet quoque Petri fucceffor 5 tum Pontifex Romanue non effet Perri fucceffor in folidum ; quia bareditas , qua ad plures derinatur, non vni foli cedit. Respondeo, argumentum procederet; si Episcopus Antiochenus aliquid de plenitudiné potestatis, qua Petrus præ-B ditus erat, decerplisset, & portionem reliduam Romano prasuli reliquisset. Nunc secus reshabet, nam Petrus integram luam potestatem Romam fecum detulit, & fucceffori fuo in Romana cathedra transcripsit: Antiocheno autem potestatem Episcopalem certis finibus circumscriptam reliquit, camque subiunctam & subordinatam potestari summi præsulis.

Ait Sutliuius: Epi/copum Antiochenum effe primogenitum Petri fuccefforem ; primogenitorum autem iura & privilegia folere effe maiora quam aliorum. Relpondeo, id non esse necessarium in primogenitis metaphoricis, quales Episcopi successore, respectu Antecessorum, quibus liberum est, vt cui volent, vel quibus à Deo iubentur, potestatem suam relinquant.Reliqua,que Sutliuius lib.3.de С Pontifice cap. 6. contra hoc duodecimum caput euomit, nil sunt nisi conuicia, dignissimaillius ore & calamo, quem Beza petulantem calumniatorem nominat. VVitackerus mentitur, Bellarminum dicere: Episcopum Antiochenum non effe Petri succefforem. Non ita loquitur Bellarminus; fed non effe Petri fuccesforem in Pontificatu totim Ecclesie, quia Petrus viuens reliquit Antiochenam Ecclefiam. Obiicit VVitackerus. Petrum etiam, ad bus viuentem, reliquisse sathedram Romanam, suffecto sibi Line. Vbi probatio? Ait, feprins probaffe. Quando? Vbi/

Occasione eius, quod Bellarminus disferit de Episcopo Antiocheno, deque Petri cathedra ex Syria Romam translara, infipidissime rursus D Sibrandus fabulari incipit de aduentu Petri Romam; deque opinione Onuphrij de l**e** de Antiochena,& num PetrusRome fuerit mortuus.Qux omnia nil aliud funt, quàm confusi & indigesti huius Caluinistæ iterata nulloque penitus filo connexa fomnia.

Danzus mentitur Bellarminum hocargumentum formare. Petrus est mortum Roma: ergo Romanus Pontifex est folus successor Petri. Simili vanitate affingit Savvbrandus eidem Bellarmino hanc consequentiam. Romanue Pontifex fuccedit Petro in vrbe Roma morienti, ergo fuccedit ei in tota ipfine dignitate & petestate. Antecedens non ita nudè & præcisè proponit Bellarminus, vt per se cuiuis infunt & hæc duo Sibrandica plasmata : Qui succedit Petro, ille succedit ei in Apostolatu; sed Papa. erge. Nihil Bellarminus de successione in Apostolatu; non ignarus haud defore, quod in hac fuccessione haretici cauillentur; sed tota disputatio est de successione in Episcopatu; vt exceptiunculis & cauillatiunculis præcludatur via. Neque iste fyllogifmus est Bellarminianus, fed Sibrandicus. Qui, Domino iubente, Romam venit, ille fedem fuam Rome fixit : Sed Petrus Domino subente Romam venit:ergo sedem suam Roma fixit. Maior est inepta, inquit Sibrandus; credo, quia ab inepto fabro, hoc eft, à Savvbrando prodiit.

Ait Bellarminus, non effe improbabile; Dominum aperté iussisse, vt Petrus Romæ sedem figeret. Occlamat Sibrandus : Hocimplicat contradictionem : Ante enim negauit ex inflitutione Chrissie Petrum Rome fedem fixiffe. At fi Chriftus boc aperte iußit, tum est ex Christi institutione. Si hoc Bellarminus, tanquam omnino certum & exploratum affirmaret, haud recte postea alterum subilceret. At quia neutrum est plane perspicuum, potest secundum absque vlla repugnantia vel antilogia cum priore asseuerari, tanquam non improbabile cum probabili, vel probabiliore. Et quicunque hoc reprehendit, is planum facit, se vel sycophantam, vel in huiufmodi rerum abditarum discussionibus planè hospitem esse.

Dicit Bellarminus. Qu'àmuis forte non sit de iure diuino, Romanum Pontificem, quia Romanus Pontifex eft, Petro succedere in præfe-Auram totius Ecclesiz; tamen si quisabsolute perat, an iure diuino Romanus Pontifex pastor fit & caput totius Ecclesia, omnino esse id asserendum. Sibrandus: Huim fundamenti due sunt propoficiones. Vna, Papa Romanus iure diuino non fuccedis Petro in Pontificatu & Monarchia totius Ecclefie. Hæc propositio ita concepta non est Bellarmini ; quia omittitur particula Fortè, quæ propositionem modificat & restringit. Omittitur insuper illud: Quia Pontifex Romanus est. Vel, Qua Pontifex Romanue eft. Et quaretam hoc, quam illud omittitur, nisi quia Sibrandus lectoribus fuis illudere gestit? Nego itaque prædicam propositionem esse Bellarmini, vel ex Bellarmini fundamento deduci posse.

Subiungit Sibrandus: Altera propositio est: Papa Romanus. (Non ita Bellarminus; fed, Pontifex Romanus) iure diuine est caput & Monarcha totius Ecclefie. Prier, inquit Sibrandus, contradicit primo fundamento : quod crat; non effe improbabile , Dominum aperte iußiffe, vt Petrus Rome fedem Epifcopalem figeret. Contradicit, sed intra latitudinem probabilitatis; quz contradictio non excludit ab intellectu affensum vtriusque partis. Nam affentiri posfum huic : Probabile est Deum aperte iußiffe, ve Petrus Roma fedem figeret . atque adeo Episcopum Romanum, quia & qua talis, diuino iure effe fuccefforem fancti Petri. Nihilominus hoc affensu non obstante, affen-

g 3

ſum

## Defensio Cap. 12. Lib. 11.

fum prabere queo etiam huic: Probabile est Chri- Aldum : Romanum Pontificem, vt Romanum) fum won sussife, vt Petrus Rome sedem figeret, atque adeo Epifcopum Romanum, quia & quatalu, non effe, iure diuine successorem sancti Petri : nam licet prior fit affirmatiua; posterior, negatiua; in razione tamen probabilitatis sibi mutuò non contradicunt; fed conspirant; hinc & absque contradictione vtrique assensum & patrocinium prestarepossum : nec propterea aliquis secum pugnat, quando duas huius generis propositiones problematice, vel sub ratione probabilitatis tuetur. Antu, Caluinista, omnia problemata ex eruditorum scholis tolles : & quam primum audies, aliquem vtramque partem propter probabiles rationes amplecti, antilogias & dimicationem contra seipsum intonabis?

Pofterior propositio, inquit Sibrandus, pugnat cum priore : dicit enim in priore ; Papam , qua talem (mentiris, non ita loquitur Bellarminus, sed hoc modo: Tametsi Fortè, non sit de iure diuino, Romanum Pontificem, quia Pontifex Romanus est, Petro succedere in prefecturam totius orbis ) iure dinino non fuccedere Petro in Monarchia totim Ecclefia. In altera verò dicit ; Papam, qua talem, (mentiris, non italoquitur; fed, Pontificem Romanum, absque vllaroduplicatione) iure dinino effe Mon archam totins Eulofian Hanc polteriorem prout à Bellarmino, non yt ab impollore, Sibrandico, proponieuro ipugnare cum priore imperitum elt mendacium insam vt Pontifex Romanus iure divigo fit sepus totius Ec- C clefiz, satisestipsam successionentesse iuris diuini, etiamli forte Iunis divini pan fit, Romat num Pontificem, que Romante oli, effettotius Ecclesie captur Quosires toss verbolitas, qua fic Calvinifts diffluit, fiquam bominum tangit, non Bellarminum, sed Sibrandum tan-しかい ふかりね えいいせい git.

Extersia observatione Bellarmiei duas itidem propositiones nobis Sibrandus proponit. Primacit: Papa, quatalis, non fuscedit Petro in Monarchia totim Ecclefia. Hiciterum Caluinista beninatur, veprifco dicam. Nam Bellarminus non ita laxè, sed pressè loquitur. Licet Forte non fit de Iure diuino Romanum Pontificem, vt Romanum Pontificem, Petro fuccedere. Vbi cer-D nis denuo omissum illud Forre. Simili prorsus fraude supprimit istud FORTE Danzus. Qgod. Bellarminus adhibuit; quia non ignorat, do-Aissimos & celeberrimos Theologos absolute sentire, Pontificem Romanum, quatenus est Pontifex Romanus, etiam vt fic, succedere Petro in vniuerfali totius Ecclefiz Episcopatu; & itanominatim cum Cano, Driedone & Turrecremata docet noster Gregorius de Valentia libro septimo Analyseos capite 12. quorum sententia mihi itidem absque vllaexceptione fimpliciter placet.

Aliena propositio est, inquit Savvbrandus, Papam'quà talem, (Iterum mutat terminos; dicen-

faccedere Petro in Monarchia tottus Ecclefie , ad fidem Catbolicam pertinere, licet forte non fit de jure diuine. Hic inanissimo verborum tinnitu explanareincipit, quid fit Ins, quid fides Catbolica, idque tam perité vt Vlpiani discipulum in Iure, & Aauinatis in Theologia credere possis, fi crede re fas est. At finamus istum fabulari ad fastidium vsquet quid enim aliud ageret Caluinianus fabulator? Bellarminus recte oftendit, aliud effe aliquid ese de fide, & aliud; ese de iure diuino; nam Paulum Apostolum habere penulam : & Tobiam, canem; non fuit de iure diuino, & tamen fideCatholica credendum eft. Sic & in Pontificis Romani qua talis successione, res se ha-B | beret, quamuis de iure diuino non esser, Pontificem Romanum formaliter, vt Romanus est, Petro in regimine vniuersalis Ecclesiz succedere.

716

Vocifetatur Danæus, Bellarminum *fidem bi*storicam imperitisime confundere cum vera fide. Miscros illos, qui cum Danæo in Caluini íchola, non funt facti vt bilingues;ita & bifidi vel bifideles: Nos, Danze, cum prilez fidei hominibus vnam fidemCatholicam agnoscimus & profitemur, qua firmiter credimus quæcunque in bibliis continentur, maxima zquè ac minima; & minima zquè ac maxima.

Sibrandus occinit: Non contineri in scriptura Romanum Pontificem, quàtalem, fuccedere Petro; non ergo pertinere ad fidem Catbolicam. Quam secure obiicit, quod Bellarminus diserte refellit: An non legisti ista apud Bellarminum? Etsi hoc non habeatur expresse in Scripturis; haberi tamen in Scripturis, aliquem succedere Petro. Hunc autem effe Romanum Pontificem, constare ex traditione seu verbo non scripto, & ex Conciliorum Patrumque declaratione, ac proinde Catholica fide credendum esfe.

Simili prorsus fraude tractat VVitackerus tertiam Bellarmini observationem. Sic enim illam proponit: Tertia observatio est, Romanum Pontificem, vt Romanum Pontificem, Petro fuccedere, non est de iure diuine, sed de fide tamen est, &c. Bellarminus italoquitur: Licet Forts, non fit de jure diuino,&c. Cur tu præterfilis iftud F o R T E, nifi quia cum Sutliuio, Savvbrando, & Danzo ciuf dem es speciei? Quaris: Si non succedit Romanue Pontifex, qua Romanus, Petro ex iure diuino, quo igitur iure fuccedis? Respondent Auctores, qui hanc fententiam sequentur, iure Ecclesiaftico. Accingere contrà, si quid spiculorum tua in pharetra reliquum habes. Que non dico, quòdhanc sententiam amplectar; ficut nec Bellarminus abfo; lute amplectitur; propterea addidit voculam Forte: Sed vtostendam; non deesse auctoribus huius opinionis, quo laqueos VVitackeri euadant. Vide Gregorium de Valentia lib.7. Ac nalyfeos cap.12.

Poftrer

Digitized by Google

717

## Defensio (ap. 12. Lib. II.

Poltrema Bellarmini obleruatio eff, Romanum Episcopatum & Ecclesiz vniueriz przfe-Auram non esse dus sedes, neque duos Episcopatus, nisi in potentia: quod pluribus deinceps exponit. Sibrandus. Hoc fundamentum non tantum falsum, sed essam monstrosum est. Et addit; Bellarminum esse relegandum ad posspradicamenta Aristo telie; vt discat, commune & proprium non posse actuidem effe. Vbi in posspradicamenti agatur de proprio & communisequidem nestio. Nam caput primum est de oppositio. Alterum de priori. Tertium, de simul. Quartum, de moss. Quintum & vltimum de Habere. De communi & proprio nihil inuenio. Forsan Sibrandus non citat Aristotelica posspradicamenta, sed Caluinistica, que mihi ignota esse fateor.

Ablurdum accidit Sibrando istud : Episcopatms Romanus, hoc eft , whius whi Epi/copatiu proprius, & prafectara totius Ecclefia.boc eft, Epi/copatus toti orbi communie, funt affu vnus Episcopatus. Si absurdum hoc eft, tibi culpam adscribe, quia tu huius absurditatis pateres.' Neque enim dixit Bellarminus, Episcopatum Romanz Ecclesiz, este communem totiorbi; quia extra Episcopatum Romanum, non est Episcopatus Romanus; sed Bononienfis, Mediolanenfis, Moguntinus, Augustanus, Aichstadianus, alij Sed hoc dicit Bellarminus, Romano Episcopatui præsecturam & iurisdictionem in totum orbem annexum effe; atque adeo eum Episcopatum, qui est proprius Romanæ diæcescos, porrigere sese extra suos termi- C nos in totum terrarum orbem, & ad vninerfos simpliciter fideles, potestate quadam præeminentiz. Qua in re, quid, quzfo, repugnantiz? Somniat etiam VVitackerus hîc evarnommes, sed VVitackerianas, hoc eft, ex febrilibus phantalmatis conflatas.

Nota autem fraudulentam Danzi imperitiam; qui ex quatuor observationibus, quas Bellarminus adducir, vr hæc quæstio de Romano Pontifice, Petri fuccessore, dilucidior euadar, colequentias ineptissimas fabricat, casque Bellarmino sycophantice affingit. Exempli gratia. Bellarminus dicit; Ex traditione Apostolica, ex teftificatione Conciliorum generalium, Pontificum & Patrum constare, Pontificem Romanum, D etiam qua talem, esfe successorem Petri; ac proinde hoc fide Catholica credendum effe: Mox Danzus aduolat, & Bellarminum hoc modo argumentari mentitur. Generalia Concilia, & Patrum confensue oftendunt, Romanum Pontificem Petro succesfife in primatu; ergo verum eft. Istud argumentum nonformat Bellarminus hoc loco; vt nec alia, quz inuerecunde hic Danzus comminiscitur; quisuorum symmystaru ritu, miserabiliter discerpit & lancinat, quæ Bellarminus aptisimo ordine ingeniofilsimè connexuerat.

His peractis aggréditur Bellarminus ad folutiones argumentorum, quæ contra fucceísionem Romani Pontificis in primatu Petri obij-

Postrema Bellarmini observatio est; Roman Episcopatum & Ecclesix vniuers przseam non esse duas sedes, neque duos Episcoas, nisi in potentia: quod pluribus deinceps onit. Sibrandus. Hoc fundamentum non tantum m, sed etiam monstrosum est. Et addit; Bellarmin esse relegandum ad posspradicamenta Aristo vt dista, commune & proprium non posse actuidem Vbi in posspradicamentu agatur de proprio &

Igitur libro tertio de Pontifice cap. 1. arripit Sutliuius argumentum, quod apud Bellarminum hic secundum locum obtinet, probatque, Papam non fuccedere Petro, quia Papa non eft Apea folus; ergo non faccedir Petro in Apostolica potestate. Respondet Bellarminus, tria este in Apostolatu, B primò, vt qui Apostolus est, sit immediatus verbi Minister, ita vt ab ipso Deo do&us sit,& sacros libros scribere possits Et hoc fatemar non conuenire in Romanum Pontificem. Ar fi becita fit; Occlamat Sutfluins, tum fateatur Pontificem Romahum in Apostolico munere Petro non succedere, necesse eft. An non palam fatetur Bellarminus, Pontificem Romanum, quoad hanc Apostolici muneris prærogatiuam & excellentiam, Petro non fuccedere?

Secundo ait Bellatminus, in Apoliolatu contineri, vt qui Apoliolus est, Ecclesias constituat, fidemque propaget iis in locis, voi nunquam fuit: & in hoc Pontificem Romanum succedere Petro. Oggerit Sutliuius: bos etiam alis, competere. At num independenter; vt Romano Pontifici? Num ea auctoritate; qua Romano Pontifici? Tertiò, vt qui Apostolus est, habeat sumam in Ecclesias potestatem: Et hoc itidem Pontifici competere. Iunius occinit; Nibil borum in Pontifici ce Remane reperiri: Asseutationem Iunianam audio. Voi elus probatio?

Ait Bellarminus. Romanum Pontificem no debuille create ab Apostolis torius Eaclesiz Pon+ tifex, fine Apostolicus Potifex, cum Idiple Chri-Aus fecerir. Obftrepit Satlivius. Hoe pagnat cum superiore responsiones (Tuo iudicio , at eutruo) Vbi fassus eft; non effe Bontificem Romanum immediatum Verbi Miniftrum à Chrifts inftitutum. Non ita præcise loquitur Bellarminus; fed; non esse ita immediatum verbioMinistrum vt ab ipso Deo,immediate feilicet, doctus fit, & factos feu Canonicos libros scribere possit. Quod longe aliter tinnit, quàm id, quod Sutliulus fabulatumnam Bellatmino nunquam' in mentem venit negare, fummum Pontificatum à Christo institutum; & quemtibet Pontificem à Deo eligi & institui.

Dicit Bellarminus; Ab omnibus Patribus femper sedem Petri appellatam este Apostolicam. Nee bet verum off. inquit Surliuius. At verum este infra plutimis testimoniis monstrabit Bellarminus. Non aliter, inquit Caluinista, appellant, Apostolicam, qu'am quia Petrum Romá docuiste existimarunt, e non quia Pontifice Romand tribuebant Apostoli-

g 4

CH TH

Digitized by Google

## Defensio (ap. 12. Lib. 11.

cum officium. Imò & propter hoc, velis nolis. Nam vt fuccefsionem à Petro, tanquã à prima origine, in illa fede agnouerunt, fic eidem ius Ecclefias conftituendi, ordinandi, fidem vbique libere prædicandi, vno verbo, plenitudinem in totam Eeclefiam libentes volentesque attribuerunt; & propterea per antonomafiam fedem Petri, Apoffolicam fedem nominarunt. A gentis poteltatis) vt qui dottrinam utbourdué Ecclefia Catholica, non useuxlué, fiue particularem bareticorum. coleret. vanifsimum figmentum; Sic enim quiuis orthodoxus Epifcopus fuo in titulo nominari potuiffet Catholicus, hoc eft. vniuerfalue. At huiufmodi appellatio in Ecclefia Catholica, inaudita eft; fignum igitur eft, veteres hoc titulo vniuerfalu, feu Catholici, fi quando Grzei hoc vocabulo

Ait Bellarminus, dignitatem Romani Pontificis vocari in Concilio Chalcedonenfi AA. 1. Apoftolatum. Et fedem eius Apoftolicam Adione 16. Occlamat Sutliuius. Fortè Bellarminus babet alia Atta Concilij Chalcedonenfis, quàm nos. Non habet alia; fed ea, quz palam exstant. An in his non reperisti, quz Bellarminus citat? Fortè nunquam quzsfiuisti. Dicis Apostolatum, & vocabulum Apoftolicam accipi illis locislatè & largè. At pressius & peculiari quapiam ratione, aliis non competente, fumi, docet summa existimatio de sede Apostolica, & S. Leone, qui tunc Cathedram Petri tenebat, cuius Patres Synodi Chalcedonensis non femel in illo cœtu manistita documenta dederunt.

Vt Sutliuius animum nonnihil refocillet exfpatiatur in mendacia & couicia aduerfus quofdam Pontifices, nominatim Sylueftrum II. Gregorium VI. & Gregorium VII. Sed finamus petulantem Bezæ calumniatorem calumniari : nil dubitantes, omnia & huius & aliorum Nouatorum contra fedem Apostolicam maledicta, in benedictiones conuerfum iri.

Tertia obiecio Petrus fuit Doctor totius orbis; At Papa tantum Romana vrbis Episcopus appellatur. Refpondet Bellarminus, hoc esse falsum; id. omiffis cæteris.appatere ex Concilio Chalced. A&.3. vbi vocat Leo vniuersalu Ecclesia Papa. Sutliuius criminatur; Potestatem Papalem non esse metiendam ex orientalium assentatione; nec aliunde tantam potestatem baberi posse, quàm ex Cbristi mandato. En frontem Sutliuianam. En reuerentiam in Orientales orthodoxos, cosque tanti nominis & auctoritatis ? Num isti potestatem in vniuersam Ecclesiam per illam suam nomenclationem Leoni dederunt, & non potius à Christo datam honorifica illa appellatione agnouerunt & palam predicarunt?

Obiicit Caluinista. Etiam Constantinopolitanum Patriarcham dici Oecumenicum & vniuerfalem. Quo iure? Num assensitu & comprobatione Concilij Chalcedonensis aut alterius legitimè celebrati?

Iunius acutifsime hic delirat. Ait, nomen yniwerfalis Paftoris feu Dottoris etiam alis tribui. Iterum quæro, num iure? Num fuffragio Qecumenici Concilij? Num ea notione, qua Romano Pontifici? Cum vniuerfalis dicitur, inquit Iunius, aut eff us doduces Grace, aut eineuevice. Si dicebatur us dodices, ferme dicebatur respectu dottrina Orthodoxa; (non tantum respectu huius, fed & intuitu Catholicæ, hoc eft, vniuerfalis & quoquo versum fese porri-

Catholica, non menulu, fine particularem bareticorum. colerer. vanifsimum figmentum; Sic enim quiuis orthodoxus Episcopus suo in titulo nominari potuisset Catholicus, hoc est, vniuerfalis. At huiufmodi appellatio in Ecclesia Catholica, inaudita eft; fignum igitur eft, veteres hoc titulo vniuerfa. lu, seu Catholici, si quando Græci hoc vocabulo vsi funt pro Occumenico; longe aliud fignificasse, quàm velit lunius; qui subiungit, vocem dixverrixis, fuisse communem omnibus Patriarchis, non respectu dominatus, sed ordinis. At nullum vnquam proferet exemplum, quo probet, vllum Patriarcham, præter Romanum, Oecumenicum seu vniuer/alem appellatum effe, antequam Constan-B tinopolitanorum ambitio in apertum prorumperer,& fibi vni omnia arroganter vendicare fludetet. Nam quòd multa exempla congerit ex Nouellis Iustiniani; ex codice Iustinianéo, & ex quinta Synodo, vbi Patriarchæ Constantinopolitano Oecumenici titulus tribuitur, parum moueor, quia iam tum fastus Constantinopolitanus cristas aduersus sedem Petri erigere cœperat, vt notum ex Historiis. Nec peritos antiquitatis fugit, Actis quintz & fextz Synodi multaà posterioribus Græcis schismaticis inserta; inter qux forsan & Oecumenici appellatio. Multumque, vt arbitror, sudabit Iunius, donec perspicuè probet, titulum illum Epistolz Adriani, summi Pontificis, ad Tarasium Episcopum Constantinopolitanum. Dilecto fratri Tarefio, Oecumenico feu Generali Patriarche, Adrianu, &c. Effe ab ipfa Adriani, non ab aliqua fallaria manu, vt in ipfis etiam Conciliorum Tomis annotatum este Iunius agnolcit.

Quarta obiectio eft. Petrus Antiochia & Alexan drie Episcopos ordinauit; at id Pape Romano non permittitur. Respondet Bellarminus; olim permisfum fuisse. Probat.nam Maximus Episcopus Antiochenus ideo à Concilio Chalcedonensi receptus fuit, quia confirmatus fuerat à Leone Pontifice Romano. Occurrit Sutlivius; aliud effe ordi nare, aliud confirmare. Dic Caluinista. Vtrum maius est ; eligere Episcopum, an confirmare; & electionem, si res ita ferat, irritam facere? Certè D|nemo videns non videt, hoc posterius longe maius effe. Si igitur Leo habuit potestatem confirmandi Epifcopum Antiochenum; ilque Epifcopus à Chalcedonensi Concilio receptus non fuisfet, nili electioni cius, Leonis Pontificis Romani auctoritas, robur addidisset, dilucide profe-&o apparet, Leoni potestatem supremam in Episcopum Antiochenum, eiusque Ecclesiam constitiste.

Iunius clamat, Falfum effe, qued Bellarminu afferit. Atnilaliud peto, nisi vt Concilium Chalcedonenie Act.7.legatur. Si Lector non repererit, quæ Bellarminus citat; tum Iunio credat; Bellarmino fidem abroget. Cum enim Domnus antecessor | Maximi adhuc viueret, nunquam

Maxi-



## Defensio Cap. 13. Lib. 11.

B

Maximus in Synodum admiffus fuiflet, nifi Patres Epifcopatum eius à S. Leone confirmatum fciuiffent ; cuius confirmationis meminerunt actione illa feptima S. Leonis Vicarij Pafchafinus & Lucentius.

Ait Bellarminus ab Agapeto Pontifice Anthimum Constantinopolitanum depositum, & in locum eius Menam substitutum, citatque, Liberatum & Zonaram. Respondet Sutliuius, Liberatum dicere .id factum principie auctoritate & regatu. Mentitur. Nihil Liberatus de auctoritate principis seu Imperatoris, quod ad Anthimi depositionemattinet. Imò, petentibus principibus, Imperatore videlicet, & Imperatrice, vt Agapetus Anthimum, in communionem reciperet, constanter renuit, nifi je libello probatet orthodoxum, & ad fuam Cathedram reuerteretur. Quod ad Menæ substitutionem attinet, scribit Liberatus, principis fauore id factum: nam quia Imperator Menam surrogari cupiebat, voluntati eius gratificari volens Pontifex, Menam ordinauit, confecrans eum manu sua in Basilica sancta Maria; ve testatur Liberatus; nam ex Trapezunte Constantinopolim translatus fuerat.

Ad Zonaram respondet Sutlivius, eum dicere, boc factum, auctoritate Cleri Conftantinopolitani. Impudenter mentitur. Id vt videas, audi Zonaram, Interprete Lutherano VVolphio. Nonnulli e primoribus facerdotibus Agapeto Papa Romano, in Imperatricu gratiam, funt refragati , ab eadem guog, largitionibus corrupti, quos tamen ille, qui veritatem defenderet, (hocelt Agapetus) omnes superauit. Itag. Anthimus throno oft eiectus Imperatore fanctifimum Papam & veritatem reuerito. Impudentius adhuc agit Iunius, qui de his à Liberato vel Zonara quidquam scriptum negat. Quod euidens eft induratz frontis argumentum, nec aliter nisi vtriusque Auctoris inspectione conuellendum; tametsi verba Zonaræ à nobis recitata hanc tantam vanitatem satis superque redarguunt.

Circa argumenta aduerfariorum, quæ Bellarminus proponit & foluit; Sibrandus planè ftultefcit. Quædam enim lib.9.de Papa cap.3.itcrum obiicit, quamuis à Bellarmino foluta. Ex folutionibus Bellarmini fyllogifmos & confecutiones fibi confuetas conficit tanta fatuitate, vt vix quidquam anilius excogitari poffe videatur. Vt autem cominus intuearis, quàm inconfideratus & præceps fit iste Sibrandus, en tibi depositionem Anthimià fede Constantinopolitana tribuit Pótifici Leoni: hæc enim funt Savvbrandi fine mente verba. Zonaras non dicit Anthimum à Leone. sed ab Imperatore propter petitionem & constantiam Leonù damnatum esfe. Vbi non fimplex,

fed multiplex latet mendacium, præter transformationem Agapeti

in Leonem.

#### CAPVT XIII. Jdem probatur ex Concilius.

Оманум Pontificem S. Petro in primary Foolefall primatu Ecclesiastico succedere, probat Bellarminus primo ex Concilij Nicani Canone fexto, circa cusus lectionem, & explicationem quatuor refert fententias, ex quibus tres priores refellit; quartamapprobat, Canon est iste. Mos antiques perduret in Ægypto vel Libya & Pentapoli, vt Alexandrinus Epifcopus,borum omnium babeat poteRatem , quoniam quidem & Episcopo Romano parilu mos est. Ait Bellarminus, idque probatex Nicolao L in Epist. ad Michaëlem Imp! Conftantinop. Concilium Nicanum nihit statuisse circa Romanam Ecclesiam, quia potestas eius est à Deo, non ab hominibus, fed tantum ex forma Romanz Eccleliz constituiffestatum aliarum Ecclesiarum.

Danzus mentitur. I. Romani Pontifici in alios Epifcopos primarum manifefte eucrisper Nicanum Concilium. V bi hæcmanifefte eucrisper Nicanum Concilio, opinor, fed in cerebro Danzano. Mentitur HI. Bellarminam pro véro Canone fubflituete falfum. Ab hac calumnia liberabitur Bellarminus, fi quis conferre velit Canonem, prout profertur à Bellarmino cum eos qui in Tomis Conciliorum exflat, & cum ipfo etiam Graco textu, prout hic à lunio recitatur.

Sibrandus ex Ruffino probat aliquid circa Romanam Ecclefiam in Concilio Nicano decretum fuiffe; fiempe, vt Epifcopus Romanus fabarbicariaram Edelefiarum cutam haberet. At Ruffinum in huins Canonis expositione à vero aberralle, euidenter monstrat Bellarminus; Cur argumenta chus non refellit Sibrandus? Nec vllum verbum de Ecclessis suburbanis, seu suburbicariis in Canone reperitur. De sno ergo eas exstruxit Ruffinus.

Sutliuius cum VVitackero mémitur I. Bellarminum iure diaino deflituram confagere ad portum Conciliorum. Nam inte diuino Bellarmitium non de-Rituisfupetiore capite vifum eR.

folutionibus Bellarmini fyllogifmos & confecutiones fibi confuetas conficit tanta fatuitate, vtvix quidquam anilius excogitari posfe videa-

111. Mentitur, Romanum Pontificem decreto Contilij Nicani penitiki excludi ab aliorum Patriarcharum diacefibus. Nec pro fuo mendacio alios telles adfert, quàm Nilàm & Balfamonem, vix meliores & fide digniores Sutliuio; & præterea Ruffinu, quem in hulus Canonis expositione errasse, planissimum facit Bellarminus.

Mentitur I V. Sutliuius, Bellarminum, in Cane-Nu Nicani interpretatione discordare ab omnibus, qui anteipsum pro Pontificie caussa scripsetint : codem enim modo Canonem hunc interpretates Turrianus lib.3. contra Magdeburgenses cop. 3. vt alios ta-

ceam.

V. Mend.



#### 72I

## Defensio Cap. 12. Lib. 11.

[cripsiffe : hunc effe Canonis [enfum ; Alexandrinum Episcopum debere gubernare Ægyptum, Libyam, Pentapolim, quia Romanue Pontifexita confueuit, id eft, quia Romanus Pontifex ante omnem Conciliorum definitionem consueuit permittere Alexandrino Episcoporegimen AEgypti, Libyz, & Pentapoleos: siue consueuit per Alexandrinum Episcopum illas prouincias gubernare : Cur hanc Canonis explicationem non potuisset Bellarminus optima conscientia produceres cum sit verissima, & verbis Canonis conuenientissima? Iubet enim vt Patriarcha Alexandrinus, prædi-&arum regionum curam gerat; & caussam reddit, cur id fieri debeat : i THIN xuì Tộ er tộ páun cmσιόπφ τύτο σύνηθές & Cùm bos etiam Romano Epi/copo confuetum fit; fiue confonum & confentaneum; hoceft, cum, vt ita fiat, Romanus quoque Pontifex velit.

VL Mentitur Sutliuius aduerfarios, pro fuo Pontifice nihil babere ex scriptura, nibil ex patribus, nibil ex Actis Ecclefie. Addit : Nicolao Pontifici non multum. fidei habendum. Scilicet tibi habebimus fidem; Et Nicolao, tanto & tam excellenti Pontifici, fidem abrogabimus. Suspicatur Caluinista fortè alium, sub nomine Nicolai, caussam Pontificis agere voluisse. Vana est suspicio; Quis enim ad hunc vsque diem inficiatus est, Epistolam illam ad Michaëlem esse Nicolai, hocnomine primi? De quo hîc VVitackerus honorificentilsime. Nicolam in illa Epi/tola merum Antichriftum agit.Imp 🖉 ratorem Gracum ludit inanißimie ratiunculu ad fuum primatum confirmandum.

Ait Sutliuius; si Patriarcha Alexandrinus d Papagubernationem illarum proninciarum babuiffet , ridiculum fuiffet, sam à Concilio peters. Quali verò Concilia non soleant quoq; decreta Pontificum decretis suis corroborare, & priuilegia à sede Petri collata, sua itidem auctoritate munire; si in dubium vocentur. Commoda autem occasio patribus visa est, si in Niczno Concilio iura antiqua Alexandrino-Patriarchæ, & aliis confirmarentur; vt co efficacius ambitioforum machinamentis obuiam iretur ; przsertim, cum quidquid in hac re actum.id, præsentibus & consenrit.

Dicit Bellarminus, in libris vulgaribus deesse initium huius Canonis, quod est tale. Ecclefia Romana femper habuit primatum; Citatque Concilium Chalcedonense, vbi hoc exordio à sedis Apostolicz legato Canonille prolatus est. Iunius ait, effe gloffema & aceanixor cuiufcung, Auttoru, in exemplari Romano prafixum Canoni. Qui fit. quòd Concilij Chalcedonensis patres hoc non aduerterunt; neque contra citationem Canonis factamà legato Apostolico exceperunt / Forfan víque adeo docti non erant ac Iunius, vt tam accurate nossent. quid macimizor effet. Lectus quidem postea est idem Canon à Græcis ex alio co-

V. Mend. Bellarminum, repugnante conscientia, | A dice; fine illo: Quid Ecclesia Romana semper primatum habuit; nemo tamen citationem à legatis Apostolicæsedis allatam, falsitatis coarguit.

624

Quocirca mentitur Sutliuius, cum dicit, Concilium Chalcedonen fe contra Pafchafini instrumenta pronunciasse, idg, certo constare. Videatur Concilium,& certo constabit, qua fronte & mente Sutliuius isthæc asseueret, qui dicit; Paschasinum fuisse testem domefticum, cui nemo credere teneatur. Non Paschasinus, sed Synodus Niczna per Paschasinum pro primatu Romani Pontificis testimonium dixit. Si Palchalino fidem abrogat Caluinista, quia domesticus Leonis, hoc est, legatus fuit; oportet, vt nulli legato vlla vnquam habeatur fides, quia semper Sutliuianam regulam obiicere licebit: B Domestici testibus non esse babendam sidem.

Sibrandus admodú subtiliter odoratur verbailla : Quod Ecclefia Romana femper babuit primatum; non pertinere ad Canonem; licet ita à Paschasino lecta fuerint. Quia illa particula Quòd no tat hac verba nen effe principium illius decreti, inquit Sibrandus : neque boc videtur aduer (arius ignoraffe: nam in recitatione verborum Palchalini cam vocem relecuit, Acuta observatio, cui nihil deest, nisi quòd non conuenit cum Actis Chalcedonenfibus: lussa enim vtraq; parsà iudicibus Canones proferre. PajchafinusVicarius fedis Apostolica recitauiti: TRB-CENTORYM DECEM ET OCTO SANCTORYM PATRVM CANON SEXTVS: Quod Ecclefia Re mana semper babuit primatum ; teneat autem & Ægj C ptm, vt Epifcopus Alexandria omnium babeat potesta tem,&c. vbiliquido apparet; Illud : Quod Ecclefia Romana, &c. effe Canonis principium, quandoquidem flatim fubiicitur his verbis: Canon fextus Nec obstat vocula quod ; omissa à Bellarmino, quia mapiazo & fuperflua eft, folenni Græciæ vfu, id maximè videre licet in libello, cuius inscriptio: Origines Constantinopolitane; in quo frequentissime, inoccurrit, nec tamen ad sensum verbo rum pertinet.

Deinde licet verbailla essent tantum titulus, Canonis, non pars; causiz nostræ seruiret; quia inde manifestum euaderet, Canonem hunc Ni cznum longè aliter intellectu olim fuisse, quàm eum hodie sectarij intelligant, vel Ruffinus aut tientibus Apostolicz sedis legatis, acum fue- D Balsamoolim intellexerint. Nam si velobscure primatui Romani Pontificis officere vilus fuilfet, Paschasinus haud tam constanter hunc Canonem in illa Synodo vrsisser, & Grzcanicz ambitioni oppoluisset; nec fretus hoc Canone vlq; adeo intrepide toti illi illegitimz Grzcorum adioni reclamaffet; suamque reclamationem Actis Synodalibus ad posteritatis memoriam inleri iulsisset.

> Reprehendit Iunius Bellarminu, quasi ignotauerit, quid fint apud Ruffinum *(ubarbana* Ecclefiz : Non enim fignificare illas; quz funt in fuburbio, sed que prbi subsunt, prout iurisdictiones Conftantinus,tranflate Imperio,diftinxerat pro suburbanitate diæceseon ad metropoles suas pertinentium : sic enim

> > dice-

. Digitized by Google

62:2

Defensio (ap. 13. Lib. II.

bewe latine Ruffinus sum imitatus hac faa interpretatione. Quàm bono nuncloco est Ruffinus apud Iunium. Exquatamen gratia paulò post excidet. Nam in notis ad caput sequens hunc Panegyricum cecinit Iunius Ruffino. Ruffinue litterarum priscarum pestu fuit, qui nec veritate, nec fide in vertendu au Goribu v/u eft, vt Hieronymus oftendit, & boni omnes norunt. Item. Ruffinus dente magu, quàm nafo vatuit; atg, baud fio, an non etiam dam alios libero dente rodere & truncare voluit, ipfe nafum fibi abstulerit. Et tamen hîc, quia aliquid ad gustum Iunij dicit, fidissimus est & plane latinus Niczni Canonis Interpres. Deinde quacunque notione vocem, fuburbanum, seu suburbicarium Ruffinus vsurpauërit; parum refert; quia in Niczno Canone nec B expressè, nec tacité exstat, sed eam de suo addidit Ruffinus. Nec M. Tullius iuuat Iunium, Nam suburbanitate pro propinquitate vtitur. Quemadmodum propinqui vos vestris prædiu maxime delectamini, inquit, fic populo Romano iucunda fuburbanitas eft buius prouincia (Sicilia) vbi fuburbanitas pro propinquitate manifeste ponitur. Si ergo Ruffinus suburbani vocem sensu Ciceroniano vsurpauit, vt vult Iunius, dicere oportebit; Nicznam Synodum iussisse, vt Romanus Pontifex Ecclesiarum suburbanarum, id eft, vicinarum, curam habeat. Quisverò credat, Alexandrino Patriarchæ amplisimas, plurimas & remotisimas Ecclefias, & Antiocheno totum orientem committi, Romanum autem Patriarcham, eumque præcipuum | C ad vicinitatis angustias coarctati?

725

Adhzc fallum est Constantinum diœceses Ecclesiarum distinxisse; nullum vnquam testem pro hoc fuo commento Iunius proferet. Falfum item, vt iam vidimus, Ciceronem eo sensu suburbanitati vocem vlurpasse, quem comminiscitur Iunius: nempe, pro ciuitate seu prouincia, quæ vrbi subest; nam hac ratione AEgyptus quoque & Africa potuisset dici suburbana; quia & illa & hæc vrbi fuberat; & subarbanitas nil aliud effet, quàm subiectio; quod Cicetonis menti penitus aduersatur. Accedit; quod inauditum est; Ecclesiam ; respectu metropoleos,vocari suburbanam. Et quæ nam erant illæ suburbanæ Ecclefiz, quz ad Romanam, vt ad Metropolim perti- D nebant, ex diuisione Constantini? Nominet illas Iunius. Vide autem & detestare extremam Sibrandi impudentiam, qui dicit, argumentum Bellarmini ex Concilio Niczno in hunc modú formari debere. Papa Romano fuburbicarum Ecclefiarum cura commiffa eft in Nicano Cóncilio. Ergo Nicani Patres flatuerunt eum debere Petro in Monarchia totius Ecclefie (uccedere.

VVitackerus extra propoliti argumenti limites verbole de numero Canonum Nicznorum declamitat, & ex Sadeele nos docet; quid innsi, quandoquidem fignificet, & multa alia mysteria huculque incognita pandit; pro quibus agat gratias, fi quis eum gratias mereri existi-

dicebat suburbanitatem Tullim Accusat.2.in Verrém; & A mat. Ego inanem & clamosam loquacitatem bene latine Russinu eum imitatu hac sa interpretatio- non dignor gratiis.

726

Secundo loco proferr Bellarminus secundú Concilium generale, cuius Patres in Epist. ad Damasum apud Theodoretum lib. 5: cap. 9. dicunt se conuenisse Constantinopolim ex mandato litterarum Pontificiarum per Imperatorem ad se missarum. Sutliuius hic mera crepat conuicia: Non poffum, inquit, non mireri, cum fum. mam bominis impadentiam, qui tot fimul meridacia dixit, tum stultitiam, quitam multa nibil ad propositum facientia testimonia corrasit. Laudo iterum, Bezastuum iudicium & factum, quando Sutliuium petulantem calumniatorem & conuiciatorem este ludicastis& nominasti. Verètalis est; qui vociferatur; Falfum eft illas litteras ad folum Damafum effe scriptus, vt Bellarminus fignificat. vbi hoc fignificat? Et quî fignificare hoc potuit, cum ex Theodoreto manifestilsimum sit, hanc Epistolam ad Damalum & plures alios Epilcopos millam fuisse? Oftende, obsecro, vel vnicum verbulum, quod innuat, Bellarminum dicere voluisse, hanc Epistolam ad solum Damasum fuisse scriptam.

Secundo dicit Sutliuius ex suo Savvbrando adstipulante VVitackero, Faljum effe quod Patres illi fateantur, fe ex mandato Pontificu conueniffe. Clamat & Iunius. Nusquam boc illi. Quid innat Bapyai (er; fed contra fe conneniffo narrant mandato Imperatorn Theodofij. Nihil eft, cur horum clamores moremur; nam hæc funtverba Epistolæ, vbi Patres se exculant, cur Romam proficilci nequeant. Proprerea quòd Constantinopoli, mandato litterarum suporiore Anno à vestra reuerentia, post Concilinu, Aquileien fe, ad fanstißimum Imperatorem Theodofium miffarum i ad iter duntaxat Conftantinopolim v/g, faciendum nös preparatimus. An non diferte fatentur se Constantinopolim adConcilium conuenisse vocatu Damafi? At littera ift e, inquit Sutlivius, non loquuntur de folo Damafo, fed & de alin Episcopie , quibili inscriped (unt. Certè nifi Episcopi Constantinopoli congregati rationem habuissent Damass imperantis & ad Concilium orientales euocantis; non magni fecissent aliorum occidentalium prasulum mandatum. Potuissent enim dicere, nec immerito, illorum non esse Concilia indicere; & Episcopos conuocare; nec se huiusmodi mandato obsequi debere, cum non magis sit perfes occidentales, quàm penes orientales locum & tempus Conciliis præftituere. Nihil horuo, P2tres illi, idque propter Damasum, penes quem fciebant ius & arbitrium celebrandi Concilia refidere. Nec Theodosius aliter had c Synodum indixit & collegit, nifi nutu & vofuntate Damafi Romani Pontificis, & Patrum Concilij Romani.qui hac de re litteras ad Imperatorem dederant. Sibrandus hoc monstrum hic peperit. Qui conuocat Synodos, ille ficcesit Petro in Monarchia totim Ecclefia; fed Imperator contocat Synodos, érgo. Quid cum vultutem effronte incipias? Ait Bellarminus, Patres Concilij Constantinopolitani fateri,

•

Roma-

## Defensio Cap. 12. Lib. 11.

bra. Falfum, clamat Iunius, vt & VV itackerus. Sutliuius : neg, capitie vel Ecclefia Romana mentionem facere videntur. At faciunt implicite; quia se vocant membra eius Ecclesiz, in qua Synodus congregata erat,& ad quam Synodum ipfi quoque euocabantur; fed hæcerat Romana Ecclefia; Romæ enim Concilium illud celebrabatur. Agnoueruntergo se esse membraillius Ecclesiz; &, per confequens, illam effe caput; illa enim Ecclesia caput est, que membris imperat & mandata edit.

Tertium Concilium, quod profertur, est Ephefinum. quod apud Euagrium lib. 1. cap. 4. dicit, se Nestorium deponere mandato Cœlestini Papæ Romani. Sutliuius petulans calumnia- B tor. Nibil Bellarminus fine mendacio dicit. (Tu, le Ctor, Sutliuij nomen substitue; & absque mora assentiar) neg enim fatentur fe ex mandato Caleftini Neftorium deposuisse, nec vlla est mandati mentio apud Eua grium, Similia canit VV itackerus.

Iunius mentitur, Bellarminum committere Fallaciam dinisionis, ed quod omittat illud quod Patres dicunt, se ettam ad Nestorij depositionem à sacris Canonibu compulses effe. Quid tum? An ideo negant, se ad id faciendum compulsos à Cœlestino, qui **ideo iuísit Neftoriú de throno deturbari**, quòd facri Canones id necesfariò exigerent ? Agnoscit tamen Iunius Cœlestini au&oritatem interueniffe; non vt mandatum & iuffum Pontificis, inquit, sed vt suffragantem college sententiam. Non difsimi- C liter fatuatur VVitackerus. Si à Cœlestino non acceperant mandatum, & fi voluntatem eius nó funt interpretati. tanquam præceptum, cur dicunt, se necessario compulsos este ab Epistola Colestini, vt damnationis sententiam in Nestorium ferrent? An non compulsio mandatum indicat? An compellere non est proprium eius, qui legitime mandat? An suffragatio & sententia Collegz, przcisè, qua Collega eft, compellit & neceffitatem aliquid faciendi adfert? Deinde, cur folius Cœlestini Collega suffragatio tantum potuit? Cur huius folius fit mentio ? An non & alij Collegzin co confessu crant spectatz dignitatis & probitatis ? Nihil de his Concilij Patres; fed de solo Cælestino.

Idem Concilium Ephefinum in Epistolaad Cœlestinum scribit, se caussam Ioannis Patriarchæ Alexandrini, quæ magis dubia erat, quàm Neftorij.non fuisse ausum iudicare, sed referuasfe iudicio ipfius Cœlestini. VVitackerus intonat bee falfum effe. Sutlivius vocat mendacium : non ablque infigni fuo mendacio : Nihil ait de bos apud Buagrium exitare. Num pro hoc secundo capite citat Bellarminus Euagrium? An non expresse nominat Epistolam Concilij ad Cœlestinum; quæ reperitur in Concilio Ephefino ? An non hoc ipfum fatetur tuus in Caluini caftris fynftratiota Iunius? qui tamen addit; Iudicium de Ioanne Antiocheno à Concilio referuatum fuisse Cælestino, vt Col-

Romanam Ecclefiam effe caput; le autem, mein- Al lega; Ort ordine primo in Patriarcharum Collegio. Non tantum ordine, fed & potestate ac imperio primo;alioqui quid opus erat hoc iudicium Cœlestino referuare; cum si Cœlestinus solo ordine, non imperio & iurildictione; primus erat, ipla Synodustot Episcopis constans, caussam istam facile terminare potuerit?

728

Quarto producit Bellarminus Concilium Chalcedonense, in quo S. Leo vocatur passim vniuersalie Ecclesie Pontifex. Sutlinius cum suo Sibrando & VVitackero clamat; Etiam alios dici vniuersales Episcopos. Num iure & legitime? Ait. boc Epithetum Leoni non tributum à tota Synodo, sed ab vno vel alio leui bomine. Responsum hoc admodum leuis hominis effe, docebit te lectio vel inspedio ipfius Concilij. VVitackerus fatetur Leonem fuisse Episcopum vniuersalis Ecclesia. Ergo, velis nolis, totius mundi. Nam fi dicerem; Regem Hilpanix esse Dominum vniuersalie mundi; an non fignificarem eum esse Dominum totius mundi / Quis vnquam audiuit, Epifcopum vnius loci, dici vniuerfalis Ecclefiz Epifcopum / Sibrandus dicit; Idem effe vniuerfale, qued Catholicum. Leonem ergo dici vniuersalem, vel vniuersalin Ecclesia Episcopum , quòd Catholicus & Catholica Ecclefie Episcopus effet. Sed hoc commentum iam alibi refellimus. Nam si hæc esset vocabuli illius notio; tum quilibet Episcopus Orthodoxus, potuisset dicivniuer/alu & acumenicus; Sed hoc in Ecclesia Catholica in auditum est; neque vlli tirulum hunc à Concilio Chalcedonensi tributum legimus, nisi S. Leoni. Illud lepidum est, quod Sibrandus dicit, Catholicum nominari, qui credit Trinitatem. Anabaptista ergo, & plerique yeterum & recentiorum sectarij extra Arij scholam Catholici erunt, quia hunc articulum credunt

Quinto profertur Synodus Constantinopolitana quæ Act. 4. per Menam Patriarcham ita loquitur. Nos Apostolicam Sedem sequimur, & obedimu; & ipfim communicatores; communicatores babemus; & condemnatos ab ipfa, & nos condemnamus. Ad quz calumniator Sutlivius. Si buiufmedi argumenth Pontificatus obtineri poffet, nullus eft tam minutus Monachus,qui non argumentando fieret Bapa. Certè fi calumniando quis Papa fieri posset, iam Sutliuius Papa effet; fi non Romanus, attamen Anglicanus; tam egregiè callet hanc artem. Obiicit. Hau verba effe folim Mena. Solius funt prolatione; affensu & comprobatione.omnium : nam ex totius Concilij sensu protulit ea Menas.

Ð

Secundo respondet Sutlivius cum VVitackero; nihil hinc sequi pro Bellarmino; Sequimur enim, inquit, bene monentes, & eu obedimus, etfi nulum corum in nos imperium agnoscamue. Verum quinta Synodus plus fignificare voluit : quia dicit fe Apoftolicz fedi obedire ; ergo vt fuperiori; neqs credibile eft, Synodum illam pro superiore fuo non agnouisse eam sedem, quam vocat Apøstolicam, cuius iudicium absque vlla dilatione in

omni-

Digitized by Google

### Defensio Cap. 14. Lib. II.

omnibus sequendum & amplectendum profite- |A tiquior Carolo, sed tantum X C. Vnus labor adhuc Iubatur.

Iunius multa garrit de facto Agapeti Anthimum deponentis, & in locum eius Menam subrogantis; cum Bellarminus hic de Agapeto nullum verbum faciat. Facum Agapeti nominat Iunius extraordinarium & quidem ratione potestatie. Sed omnes facti illius circumstantiz. de quibus nonnihil capite superiore; clamant, ab Agapeto, vt ab ordinario iudice Anthimum de throno deicaum, & Menam substitutum; tametsi extraordinarium erat, vt Episcopus Romanus co in loco nempe Constantinopoli commorans tale quid faceret; & Episcopum Constantinopolitanum suis manibus in ipfa Constantinopolitana vrbe confecraret : Et de hoc extraordinario mo- |B do loquitur Agapetus in fua Epistola, quam citat Innius. Concilium secundum Nicznum; Lateranense & alia conuiciis incessit & sibilis explodit Sutliuius cum VVitackero, & Iunius paucisctiam hinc se expedit.

### CAPVT XIV. I dem probatur ex testimoniis summorum Pontificum.

729

V A s generales respósiones dant hæ-retici ad hæcsummorum Pótificum testimonia. Primò, neminem in sua cau-sa audiri debere. Ergo nec istos Pontifices, C cum de primatu suo testimonium perbibent. De hoc

inanieffugio iam alibi quoque acum eft; & vt ridiculum foret, si quis Imperatoris in Imperio supremam potestatem & maiestatem, ex antecefforum Imperatorum teltimoniis contra aduersarios assereret; dictitare, non esse audiendos Imperatores, quòd fuam cauffam agant; ita ridiculi funt lectarij, vociferantes, fummis Pontificibus de primatu suo testificantibus aures occludendas este, quòd propriam caussam agant; nó enim propriam caussam agunt, sed publica Ecclesiz, du illud testimonio suo cofirmant, quod à Christo in Ecclesia Catholica institutum est. Itaque ficuti Doctor Theologiz vel Iuris publido dignitatem doctoralem ab obtrectatorum opprobriis vindicat; fic & Pontifices de primatu Ecclesiz Romanz testificantes, non sibi, sed communi caussa Dei & Ecclesia testimonium perhibent.

Altera Hareticorum responsio est, Epistolas horum Pontificum, vt Clementis, Anacleti, &c. effe supposititie. Vetus & iam millies audita nænia: cui pridem occurrit Turrianus in opere suo contra Magdeburgenses.

Dicit Bellarminus, Ifidorum colle&oré Canonum ducentis annis Carolum Magnum antegressum, meminisse Epistolarum Clementis, Anacleti, & aliorum. Iunius. Non fuit tot annu an-

nio exantlandus restat; nimirum, vt ostendat; hunc Isidorum effe eundem cum Isidoro Hispalensi Iuniore; tametsi enim non desunt, qui ita lentiant, non delunt tamen, qui contrarium lentiant: eamq; Canonum collectionem verustiori Ifidoro, quem Mercatorem indigitant, attribuant. Necobstant, quòd in earhapsodia quædam recentiora apparent; nam à posseris adietta credibile est; vt plerunque fieri solet in huiuscemodi Farraginibus.

720

Ait Bellarminus, Epistolas Clementis citari in Concilio Vasensi, quod CCC. L. annis Imperium Caroli Magni antecesserit; quippe tempore Leonis Magni Pontificis celebratum. Renititur Iunius, idq; propterez solummodo, quod Theodofij Ianioris Imp. & Diofcori Confulis nomen fit ad feriptam. Non enim videri verifimile, ab Epi/copis in Gallia nomen Imperatoris Orientalis & Confulis aduestum fuiffe. Hzc objectiuncula leuior eft, quàm vt antiquitatem huiusConcilij labefacter, cum ignotum non fit, occidentales quoque nomina Imperatorum orientalium Actis fuis inferere consueuisse. Etiam voces recentiores odoratur lunius in illo Concilio, quàm vt etati Leonie Magni conuenire queant. Nec fides abroganda Iunio,quia iple nalo valet; dilsimilis in hoc Ruffino,quem ait. dente magie , gaam nafe valuiffe ; perfe-Reque nouit omnes loquendi formulas, tempore Leonis Magni viičatas.

Illud festivament, qued Sutlinius duos nobis Ruffinos procudit: alterum, cui contentio cum Hieronymo; Mterum; qui Recognitiones Clementis & Epislolam ad I410bam, frattem Domini verterit. Non opus conduplicate, & Caluinilla, sufficit vnus Ruffinus. Cui mquam ante Sutliuium hæc geminatio vel in fomno occurrit? Sibrandus folenniailla sua recinir. Quidquid dicir Anaclerw, boc eft verum. Quidquid dicit Clemens, boc eft verum, & c. Et mox Maiores à le sycophantice confictas strenue demoliri aggreditur; mendacia mendaciis & conuicia conuiciis accumulans.

In secunda classe Pontificum, quorum testimonia Bellarminus adfert, ponit Adrianum I. Nicolaum I.& alios; quorum testimonia non cam cauffam, & non fuam privată tuetur, quan-|D| aliter eludunt fe $\alpha$ arij, quàm dicendo, cos fuiffe Antichristos. Iunius. Duriter & ediose dictum; fi de Nouatoribus loquaris, addas; & nequiter, & mendaciter; non refragabor. Cur talia tam dura & odiofa non erubescitis ô Nouatores, in chartam referre ? Ait Iunius : Aliquos ex bu Pontificibus aliter sensiffe, quàm verba corum pra se ferant. Oftende vnum ex omnibus, quos Bellarminus nominauit, qui sibi & antecessoribus & successoribus in Cathedra Petri, primatum Ecclesiasticum conuenire inficiatus fuerit. Alios, inquit Iunius, bac fua fensentia occulté in finu Antichriftum fouisse ; donee tandem aperte in lucem ederetur; Similia ferè Sutliuius; qui hic de Antichristo garriendi ansam adeptus, furiolisime in Romanos Pontifices de-

h

bac cha-



### Defensio Cap. 11. Lib. 11.

С

bacchatur. Elt iane, quoditunio Pontinces nui A ad Atticum Epitolis pericitabirur. Iple Plinius gratias agant, ob tam honorificam excufationem, qua purgantur ab ipio : Non fuerunt ipfimes Antichrifti ; nec Antichriftum ipfigenuerunt ; fed folummodo fouerunt & conceperunt, ve ab aliu tandem in lurem edi poffer. Quid honorificentius his tantis Pótificibus accidere potuisset, quàm hac Iuniana defensio?

731

Ex Innocentio III.conficit Sibrandus hunc fyllogifmum. Qui tantd/uperat Imperatorem Romanorum, quanto fol superat lunam : ille eft Monarcha per vniuerfam Ecclefiam. Sed Papa Romanue tantò fuperat Imperatorem, quanto fol superat Lunam. Ergo Papa est Menarcha per vniuersam Ecclesiam. E veiligio demolitur Sibrandus ingenti loquacitate hoc fuum phantasma. suum; inquam, nam Bellarmi- B nus nil aliud dicit ; quam Innocentium afferere; primatum Ecclefiafticum Romano Pontifici cóuenire. De rationibus, quibus id probat Innocentius, nullum verbum facit. Sed quia ratio quam Innocentius petit à fole & luna, Sibrando ad cauillationes & fycophantias nectendas perquam apposita visa est, eam arripere voluit.

In tertia classe Pontificum primum locum obtinet Iulius I. qui in Epistola ad Orientales affirmat, ad se pertinere officium diiudicandi caufías Episcoporum, etiam Orientalium; & hoc ius à B. Petro se accepisse. Post Iulium sequitur Damasus,Syricius, alij. Sutlinius generatim refpondet I. Teftimenia borum Pentificum aut effe corrupta, aut nil contra Caluinistas facere, aut plus obesse nobis . quam prodeffe. In specie mentitur . Epistolam Inlij a Bellarmino citatam.effe fuppofititiam.Quomodo supposititia, cum exster apud S. Athanafinm in Apologia fecunda? An nelciebat S. Athanasius, quid pro se contra Arianos Iulius Pontifex referiplifier ? An finxit Athanafius hane fub Iulij nomine Epistolam ? Cui vnquam hoc de Athanafio fuspicari in mentem venit?

Iunius fatetur, illam Epistolam esse Iulij.sed ait ; non folius Iulij nomine . fed communi Romana Synodi vel cifmarinorum Epifcoporum omnium, qui Romam connensrant, fcriptam & miffam; & boc, ipfum Inlium & Atbanasium testari. At licet Iulius, quz de zqui tate causse Athanasij scripsit, non scripserit ex suo duntaxat, sed ex aliorum sensu; an ideo verum non est, quod illum de primatu Romanj Pontificis scripfisse Bellarminus refert ?

Adteftimonia ex Epistolis Damasi, Syricij. Zofimi, Innocentij; Respondet Sutliuius, nec diffentit omnino Iunius, Epiftolas corum nominiba infignitas,effe fpurias,teftari boc flylum.(Quid te statur stylus ? Sutliuium recte à Beza petulantem calumniatorem nominatum.) Innocentium virum fuisse bonum & dottum ; sed & virorum bonorum & do-&orum nomine confingi folere Epiftolas nec bonas, nuc eruditas. Bone Deus, quid faluum remanebit, quid integrum, postquam hzc cauillandi & eludendi petulantia & infana temeritas invaluit ? Paulò post ipse etiam Cicero, de suis ad Familiares, &

iam circumspicere debebit, ne de suarum epistolarum possessione deturbetur. Quid, quod & Leonis primi Epistolas partim adulterinas, partim à falfariu corrupeau impudentilsime mentitur. Dolendum est, Sutliuium factum esse rabulam Ecclefiafticum, non forensem causidicum ; nam caussa cum suis clientibus numquam cecidisse, femper paratum habuiffet hoc pharmacum;leges contra le prolatas elle partim adulterinas, partim varin additamentis deprauatas, & propterea dubiz fidei. Etiam Gelafij Epistolz nothi accensen. tur. Videtur Sutliuius effe nothu; nam vt arquatis omnia apparent lutea; ita fortassis huic videntur omnia nothe, quia nothu. Hinc & Pelagij II. Epistola censetur nethe : quia Sutliuio notho ita videtur.

722

Iunius dicit de Leone Magno. Leporum effe Leoni mortuo infultare. Lepus igitur Sutlivius; Lepus Sibrandus, qui S. Leoni toties infultant. Lepus & iple Iunius, qui non semel S. Leoni leuiter & procaciter infultar, nisi forte non sit insultatio, cum hæc effutit: Leonis faftum clamant ipfim Epifola, nobis tacentibus. Item ; Leo quadam fecit vi infi ens cancellorum vocationis fue, & homo infirmu per anibitiofam solumes y poor vluu, que Romani Pontifices eccafionibus innumeris facile abrepti funt.

An non lepus Iunius, cum mortuo Leoniinfultat, quafi Pulcheriæ Augustæ, & Anatolio Pa triarche Constantinopolitano, os elegenter fuble uerit, cum datis ad eos litteris Anatolio fuasvi ces in Concilio Chalcedonen fi commilit; & ta men în publicis ad Concilium de ista commifione tacuerit; Hos vulpes aut lupa faciat, non Leo, inquit Iunius. Eft igitur S. Leo apud Iunium valpes aut lupa. Sed immeritissimo : quandoquidem nihil penitus fraudulenter co in negatio egits. Leo, vt ei Iunius mendacifsime imponit; qui præterea hæc verba S. Leonis ad Episcopos Afri cæ : Cauffam Lupicini Epifcopi illic audiri ; hoc conui cio flagellat. Imperiose voces, non Ecclesiastico bomine digna, & fal/a Concilij Nicani auctoritare obuelara Illa item S.Leonis verba ferm.1. de Natali Apoflolo rum,Romam alloquentis : ( Minus tamen eft , que tibi bellicus labor fubdidit, quàm quod pax Chriftiana fubiecie. Ad que Bellarminus ; Quid clarine ?) hoc D fcommate verberat lunius. Vere clara funt principia tyrannidu. O quàm vere dictum eft illud : Norte aiu vor un reios. Leonis catulum ne nutrias. Hac funt nimirum præcipua sectariorum responsa ad testi monia Romanorum Pontificum , quæ à quouis scurra, nedum Prædicante, dari possunt : Nec meliora dat VVitackerus, fed his prorfus gemel fa. Nili forfan vllius fani iudicio hoe melius cenferi queat: Hi Pontifices aut feripturas non intel-

lexeruns, aut abfurde admodum interpretati funt.

CAPVT

## Defensio (ap. 15.6-16. Lib. 11.

#### CAPVT XV.& XVI.

733

Is duobus capitibus probat Bellar-minusRomani Pontificis primatum probatifsimis Grzcorum & Latino-rum Patrum teftimoniis. Ad quz Predicantes penitus nihil reponunt, preter mendacia, conuicia, fraudes, imposturas, tergiuersationes. Danzus ait I. A patribu non poffe Romano Pontifici primatum tribui. Non tribuunt; sed à Deo tributum testantur. Testes sunt primatus, non collatores. II. Dicit, Plerofg ex patribus Romano Pentifici effe affentates ; Et in horum censu ponit Hieronymum, quem ait, postea prudentiorem fadum, cæteris Episcopis Romanum parem fecisie. B Vbi? In Epistola ad Nepotianum & Euagrium. Tulege illas Épistolas; & si paritatem hanc repereris, renuncia mihi, vt & ego eam intuear. Etiam S. Prosper Pontificie affentator est, iudicio Danzi, quem vocat Rhegiensem, id est, Italicum Episcopan ; inepte, cum fuerit Episcopus Rhegij in Gallia. Et Anfelmus Cantuarienfis Archiepifcopus; quem eadem ineptia nominat Italum, cum fuerit Archiepiscopus Cantuariensis in Anglia, & finationem spectes, Burgundus potius, quàm Italus, quippe natus Auguste, que est ciuitas in finibus Burgundiz versus Longobardiam, vt docet Edinerus in exordio Historiz, quam de rebus gestis Anselmi scripsit. Hugo de S. Victore С eft Danzo fententiarim; quafi in Magistrum fententiarum commentarios scripserit. Quod czteris Danzanis ineptiis annumera.

Sequentia autem mendaciis; I. Bernardum Papam fumme odiffe; Papatum tamen probaffe. Quis huius odij testis ? Quod vestigium in scriptis vel Adis Bernardi ? II. Patres male & perperam locum Matth.16. Tu es Petru , &c. explicaffe de perfona Petri, reclamantibus viris doctis; & ipfis Pontificibus Romanis. & Concilio Chalcedonensi, & ipso Bellarmino ; quę sunt omnia luculenta Danzi mendacia; luculentifsimum autem istud; Bellarminum cap. 12. aperte & fine circuitione palam teflari & firibere, primatum Petri nequaquam ex iure diaino ad Romanos Pontifices pertinere & deuolui. Bellarmini verba funt hæc. Tametfi Fortenen fit de iure diuino , Remanum Pontifi- $|\mathbf{D}|$ cem, quia Romanus Pontifex est, Petro succedere. Item licet FORTE non fit de iure diuino Romanum Pontificem,vt Romanum Pontificem, Petro fuccedere, &c. Quz longè aliter tinniunt, quàm quæ nobis Danæus apponit. Sed de hoc fusè iam actum est ad cap.12.

Sunt & hæc mera & Battologica Danæi mendacia. Primatum Romani Pontificis à folis bominibus ortum : à folis conceffum. primum quidem à Conflantinopolitanis Imperatoribus, postea à Pipino, Carolo Magno. Quis tam imperitus est bistoria prateriti temporis, inquit Danæus, vt hos ignoret ? nempe Danæum mentiri. Hos qui nessit, neg, natare nouit, neg, literas, bos est, omnium rerum rudis est. Præsertim si crassisi-

A mo filo contextum mendacium, quod à Danzo mox fubilicitur, non animaduertat; videlicet, ipfum Bellarminum agnofcere & fateri, primatum Romani Pontificie non effe, nifi ab bominibus. Quo quid à vero alienius? VVitackero eft Victor Vticenfis Auctor tenuis fidei. Beda, recens eft, illo tecentior Anfelmu; Anfelmo, Hugo; quos ne refponfo quidem dignatur. Bernardus vizit atate admodum fuperstitiofa, in qua Anticbriftus vtrumq, cornu erezerat, & fuit multis illius faculi erroribus infectus.

734

Sibrandus, veteri inftituto suo, concinnat ex Patrum dictis à Bellarmino prolatis sycophanticos syllogismos, eosdemque postea eodem candore demolitur, quo cos suetat molitus. Iam notus est Sibrandus, quid opus singulis pagellis sycophantias eius iterare & inculcare?

Iunius,Sutliuius,VVitackerus folitis effugiis vtuntur. Si quis Patrum nominet Romanam Ecclesiam caput & principë omnium Ecclesiarum ; aiunt ; caput & principem accipi improprie. Si quis Romanum Pontificem nominet primum; Respondent; effeprimum ordine, non imperio. Si quis dicat; Romanum Pontificem, etiam longè dissitis Ecclesis iura dedisse & mandata edidisse; Respondet Iunius, id non factum, nisi intra fines Diaceseos Ro mana Metropolitana, quæ extendebatur, fi non mentitur Iunius, víque ad fines Thracię. Si alicuius Patris testimonio propter claritatem nimium vrgeantur; tum conuiciis in Bellarminum bacchari incipiunt, præcipue petulans calumniator & conniciator Sutlivius; cuius funt ifta : De Chryfostomo & Innocentio multamentitur Bellarminus: Aut impudensest, aut plane delirat Bellarminus. Impudenter istud, vs reliqua omnia. Bellarminus sedet in Cathedra illuserum; vt alios huius generis in calumniatoris huius horto natos flosculos præteream, quos non dubito ipfis etiam modeftioris frontis Caluini sectatoribus displicere. Quanquam quid mirum viperam istam Sutliuianam mordere Bellarminum, cum ipfis Patribus, eorumque monumentis non parcat; fi quid euidentius pro primatu Romani Pontificis asserant, quam vt offuciis suis id obnubilare queant. Hinc Epiftolz Chryfoftomi ad Innocentium, quibus cótra adueríarios fuos Innocentij opem implorat, conficta funt aut corrupta. Si opponas; nemini hoc vnquam in mentem venisse; Respondebit Sutliuius, fibi boc in mentem veniffe; idg, fufficere : non enim videndum aut curandum, quid veteres senserint, sed quid ipfe cum fuis fentiat. Mirum, Sutliuium non dixiffe,quod Iunius non femel oggerit; Chryfeflemum non pesiisse opem ab Innocentio, vs à supremo Pastore , sed ve à collega & fratre. At cur ab hoc ? An nullos alios habebat Chrysoftomus in occidente collegas & frattes ? Epistolz Chrysostomi longè aliter & aliud loquuntur; & ni aliter loquerentur, haud à Sutliuio ad Cynofarges ablegarentur.

2 Thomas

h



735

## Defensio Cap. 17. Lib.11.

tur in gratiam Pontificie vberius dicere. Andreas Colossensis Pontificie auribus in Concilio Florentino inferuiuit. Theodoreti Epistole ad Leonem & Renatum. dubia juntfidei. Non japiunt illorum temporum mores. (verè dixisser, Non sapere mores Caluinianos & Sutliuianos.) Habent manifestas falsitatis notas; iudicio nimirum falsidici Sutliuij. Acatij ad Simplicium littera ex falfariorum officina ynà cum multis aliis eine generie falfes instrumentie prodiesse videntur. Acatim oft ignotus & ignobilis Pontificie aduocatus. Siccine ignotus Acatius Episcopus Constantinopolitanus? Quid tibi ex Ecclesiastica memoria notum, fi ignotus ifte? Epifcopie Patarenfis adeo ob. scara nota homo est, ve nec nomen eius exster apud aliquem auftorem. Et tamen exstat apud Liberatum B in Breuiario, qui fine dubio est aliquis Auctor. At Sutliuius non delerit le & luam cauflam. Non magnam fidem merentur Liberati narrationes, nec eu aduerfarij in omnibus credunt. Deme vnum vel alterum locum, & nihil erit, quod in illo Breuiario desideretur.

In Epistola Iustiniani ad Ioannem I I. Pontif. Rom. errauit Interpres; nam vertit; Qv & caput est omnium Ecclesiarum: cum Grzca sic habeant; הֹר צוקבאון ערים שבידשי דשי פחשדבדשי דע שוע וווי עער. עער caput eft omnium (anclifsimorum Dei facerdotum. At res côdem redit; nam si Pontifex Romanus est caput omnium sacerdorum, quotquot sunt per vniuersum orbem, erit etiam caput ommumEcclesiarum; quia alterum ex altero nascitur. Adde, quòd versio hzc non est Bellarmini; sed antiqua, & cum Codice Iustinianeo nato nata. Exstatenim lib.1. Codicis. Rei suz melius consuluisset Sutliuius, si solenni illo suo fuisset vsus; Bpiftolas Ioannis ad Iuftinianum , & buim ad illum, effe commentitias. Certe Hotomannum hac in re ducem habuisset. Sed contra hunc & similes negatores iam pridem Epistolarum illarum auctoritas à viris doctis asserta est : nominatim ab Andrea Fachinzo, clarissimo Iurisconsulto in Controuersiis Iuridicis.

Vitio Typographi excusum est hic in nonnullis editionibus : Hieronymus in Epistolas ad Agenchiam, pro, ad Ageruchiam. Vbi Sutliuius. Hie- D preffa. Bellarminus, vt antea monebam, non ronymus Epistolam ad Agenchiam nullam scripsit de Monogamia : male erge Bellarminus locum signauit. Bene fignauit. Sed typographus malè excudit. Qualis cauillandi prurigo ex librarij erratulo infe-Aandi occasionem capere ? Bede hiftoria in falfarios incidiffe videtur : Fateor, in falfarios incidit, quoties in Caluinianos incidit. Beda vixit eo tempore , quando Episcopi Romani , Imperatorum ignauiâ, magnam fupra omnes auctorisatem adepti funs. Falfum eft, quod Bede nomine scribitur, Gregorium in toto orbe geßiffe Pontificatum; negat enim multis in locis Gregorim, se vniuersalem effe totim Ecclesia Episcopum. Prius illud, quod Beda asserit, verum est : Posterius hoc, quod Caluinista affirmat; mendacium

Themas Aquinas, inquit Sutliuius, omnta videngratiam Pontificis vherius dicere. Andreas Coenfis Pontificis auribus in Concilio Florentino inuit. Theodoreti Epiftola ad Leonem & Renatuma funtfidei. Non fapiunt illorum temporum mores. rè dixiffet, Non fapere mores Caluinianos & liuianos.) Habent manifestas falfitatis notas; iuto nimirum falfidici Sutliuij. Acatij ad Simplilittera ex falfariorum officina vnà cum multis alius generis falfis infrumentis prodiiffe videntur. Acafi gnotus Acatius Epifcopus Conftantinopo-

#### CAPVT XVII.

<sup>3</sup> Jdem probatur ex Origine & antiquitateprimatus.

A NAB v shic, præter clamores & infaniam, nihil. Sibrandus argumen-🗷 tum Bellarmini hunc in modum 🕽 format ac deformat lib. 6. de Papa Romano cap. 1. Si bac Monarchia Papalu non cœ pit tempore Christi, capit alio tempore, post Christum (cilicet. Sed nullum aliud tempus post Christum asignari poteft, quo scilicet esse caperit. ergo capit tempore Cbriffi. Si quis Bellarminum legat, sycophantiam Sibrandicam facile deprehendet, neque enim de solo tempore agit Bellarminus in suo argumento, sed & de auctore primatus, quem dicit esse Christum, & probat, nullum alium, præter Christum, primatus huius auctorem statui vel nominari posse. Sibrandus de auctore penitus filet, soliusque temporis mentionem facit, ne sibi ipse calumniandi filum præcideret; qui ad suum argumentum respondet; illud effe ridiculum & falfum : non enim lequi; igneratur eim principium, ergo est à Christo. Sed hoc tantum ; Ministros Ecclesia vel fuisse non satu diligentes in mutationibus Ecclefiaftici regiminis annotandu; vel propter Papa tyrannidem non ausos fuisse omnia anno tare, vel mutata effe eorum fcripta ab indochi Monachie, vel denique corum scripta, in quibus bac annotata fuerunt , fuisse postea à Papa , eiuug Monachi opvrget tantum tempus, sed & auctorem. Quamquam fi folum quoque tempus vrgeret, an argumentum idcirco viribus careret ? Quid enim vitij in hac collectione? Quodcunque tempus post Christum nomines, quo primatus Romani Pontificis inchoatus feratur, femper aliud prius afsignari poteft, quo primatus ifte in Ecclesia floruerit, vsque 'ad tempus Christi Domini; ergo primatus iste non cœpit nisi tempore Christi Domini. Quid, inquam, vitij in hac collectione, atque adeo in probatione Bellarmini, si candide & absque sycophantiis formetur ? Non enim ita crude argumentatur BELLARMINVS, vt Sibrandus mentitur.

Nefsi-

730

## Defensio Cap. 17. Lib. II.

Nescitur erige buim primatus : erge incapit tempere A sanctiones, quz in iis continentur, Gregorio Christi. VII. sunt posteriores ? Quzso, inspice, si non

737

Post hunc impostorium syllogismum diffundit se Sibrandus in conuicia aduersus Pontifices; & multa blaterat de persecutionibus prifez Ecclefiz; Et vt nugatio eò fit gratior, carmina interserit ex Fastis Baptistæ Mantuani, tam appolité, ac fi ex Bucolicis aut Georgicis Maronis Mantuani suis nugamentis versus inspersisset. Tandem post ingentem vaniloquentiam exit hic vrceus. Pontifices Romani v/que ad Constantinum Magnum latuerunt in cryptic & speluncu, & variu tormentu excruciati, & tandem crudeliter quoque trucidati funt; ergo Pontifices Romani non babuerunt potestatem vtriusque glady ante Constantinum Magnum. An non eft hac infignis refutatio corum, quz Bellarminus disputat ? Quafiverò hic agat BELLARMINVS de potestate temporali summi Pontificis ? An non quintus liber in hac questione enodanda infumitur ? Et vt primi illi Pontifices temporales principes non fuerint, quod ditionem nullam haberent, cui politice przessent; attamen potestatem in res temporales indirecte habuerunt, hoc ipso, quòd potestatem spiritualem in totam Ecclesiam vniuersim habuerunt, prout libro quinto Bellarminus docet : nam hic disseritur præcise de primatu, qui in Ecclefiasticz & spiritalis potestatis plenitudine consistit. De annexis, & consequentibus, alibi disquiretur.

Quapropter cum hoc loco Savvbrandus per multas paginas verba fundit de potestate Pontificum in Imperatores; & rursus Imperatorum in Pontifices, nil aliud agit, quàm quòd chartas, & atramentum perdit. Quam enim sunt stultz illz consecutiones. Imperatores aliquando eiecerunt Papas in exilium. Ergo Papa nec babent, nec babuerunt primatum Ecclesiasticum.. Papa non dedit Constantino Magno Imperium; Sequitur ergo, quod antea. Quis sani capitis cum esse credat, qui his deliramentis Bellarminum oppugnat?

Sutliuius circa hoc caput strenuè mentitur & calumniatur. I. Mend. Poffe aßignari tempue post Christum, quo Romani Pontificie primatus incæperit : Omnis enim potestas, inquit, legum ferendarum, & abrogandarum, item suprema iudiciorum potestas, praterea dispensandi, & providendi summa facultas, & regnum illud, quod multos annos in Ecclesia DEI exercuerunt Pontifices Romani, nouum, & inauditum erat ante Gregorij VII. tempora. Atque boc, ne longius abeamus, docet Bullarium Pontificum Romanorum, quod à Gregorij VII. temporibus legum, & constitutionum Pontificiarum farraginem incipit : & ius Pontificium in decretalibus comprebensum, quod omne Gregorio XII.recentius est.

Collectio Canonum in libris qui Decretum & Decretales infcribuntur, est quidem Gregogorio VII. posterior : Sed num ideo omnes Inctiones, quz in its continentur, Gregorio VII. funt posteriores ? Quzso, inspice, si non omnino apertis, sastem semiapertis oculis, Gratianum; & vide num nulla in eo reperiantur edica & constitutiones Romanorum Pontisicum, qui ztate Gregorium VII. antecesserint; vel si Gratianus tam tibi est inuisus, consule Epistolas S. Leonis & S. Gregorij; vel Aca synodalia, & aliorum Pontisicum literas in Tomis Conciliorum. Si nullos Canones, dispensationes, & id genus alia primatum Romani Pontificis euidenter testificantia repereris, tum ad nos redi, ab impacta tibi mendacij nota, te haud grauate absoluemus.

Post hoc mendacium mox sturnatim ália B subiungit. quamuis hic à Bellarmino obtrita & validè profligata. Ait, Romanos Pontifices obtinui∬e primatum ab Imperatoribus, à Iustiniano, à Phoca, à decretu Conciliorum; item armu, fraudibus, cen(uru, commentitis feriptu, & instrumentu corruptu. Primatum Papalem à Domino diferté fuiffe interdictum Lucæ 22. Vos autem non fic. Bellarminum se omnibus reddere zarazakánjuor, quando Gelafij Pontificis Romani te. flimonio primatum Roman. Pontificie stabilire nititur. Esse in auditum, quòd Gelasius assert, Ecclesiam Romanam non fynodich constituth, sed Euangelica voce Domini primatum obtinuisse. Ridiculum esse, quod Bellarminus testi domestico. qualis est Gelasius, credi postulet. Et tamen Sutlivius fibi, hofti primatus Romani immanissimo, credi cupit. Bellarminum habere os ferreum, & fronsem adamantinam. Quare ? Quia negat decretum illud Actione 16. Concilij Chalcedonenfis legitime factum seu conditum. Reclamasse enim Legatos sedis Apostolica : Reclamasse ipsum S. Leonem. Quid Sutlivius ? Etiamfi reclamauerint, pluris effe faciendam plurium fententiam, quàm Legatorum & Leonis. Nec moraturs quod in VII. Synodo dicitur, nullum decretum Generalis Concilij esse legitimum, quod sine Romano Pontifice aut eius Legato conditur : nam septimam Synodum fuisse idololatricam. Si alios testes idem asserentes producas, in promptu erit Sutliuio illud suum : Effe teftes domefficos, vel corruptos, vel adulterinos; vel non teflari id, quod teftantur , fed quiddam longe diuerfum.

Impudentissime dicit Caluinista, Bellarmi-D num impudenter mentiri, quando dicit; Decretum illud in Synodo Chalcedonensi sactum esse absentibus Legatie Apostolicis; factum enim esse prasentibus & reslamantibu Leonin Legatu. Legamus ergo, quod in exordio A&. 16. Concilij Chalcedonensis continetur;&indeiudicium faciamus, quis impudenter mentiatur, Bellarminus, an Sutliuius. Refidentibm omnibus ante altaris cancellos (anete martyris Euphemia ; Paschasinus , & Lucentius reuerendisimi Epifcopi, Vicarij fedic Apoftolica, dixerunt; fi imperat magnificentia vestra, babemus quadam referre vobu, &c. Dominitotins orbiepto Catholica, & orthodoxa fide decertautes, per quam & augetur corum & lucet im perium, sancire dignati sunt, quatenus vnam fidem.

h 3 tene-

738

## Defensio Cap. 17. Lib. 11.

teneant omnes Ecclesse pro bono pacin. Maior autem eo- A rum tranquillitati cura est, in quibus post bac prouidere dignati sunt, ne qua rur su contentio inter sacerdotes Dei, aut schifma, aut aliquod nascatur scandalum. Hesterna enim die postquam potestas vestra surrexit, & bumilitas nostra vestigia vestra secuta est, quadam gesta saceta dicuntur, qua nos & prater Canones Ecclessafticos, & disciplinam astimamus essecta: Poscimus ergo, vt vestra magnificentia relegi bac pracipiat, vt omnis fraternitas inspiciat, vtrum iusta, an iniusta sintea, qua gesta surt.

An non Legati Apostolicæ sedis hic apertè testantur in absentia iudicum & sua, decretum illud de primatu throni Ecclesiæ Constantinopolitanæ facum essen præcedente sessione decima quinta? An non hoc ipsum fatetur ibidem Aëtius Archidiaconus Constantinopolitanus, cum ait; Rogauimus Dominos Episcopos de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen consession de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen consession de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen consession de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen consession de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen consession de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve se constantion; se alia se substantion de Roma, ve se de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve se constant de Roma, ve communicarent in gestin; hoc est. vt interessen de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se constant de Roma, ve se

AEquè effrons Sutliui) mendaciú eft.quando negat, S. Leonem buic illegitimo decreto reclamaffe. Ferèvox faucibus & manus ad scribendum immota hæret, cum tantam & víque adeo proie-Aam Sutliuij impudentiam video. Nil quod le-Aorem grauet, postulo. Tantum Epistolas S. Leonis à Bellarmino citatas inspicere dignetur; ni repererit, Leonis Magni validisimam reclamationem, quz totum & occidentem & orientem complerit, causse nihil dicam; quo minus ego tam vanus & mendax calumniator habear, quàm vanus & mendax est Sutliuius. Nec disimilis est Sutliuio VVitackerus in oppugnanda origine primatus Pontificij; in quem verbolifsime declamitat. Nec tamen quidquam noui, præter nouam loquentiam adfert.

Etiam Iunius hîc varia tricatur circa Pfendocanonem Chalcedonensem. Vociferatur, non valere hanc confecutionem. Abfuerunt Vicarij Epifcopi Romani , ergo iniqua fuit actio inauditi: abjentibusq. illu. Probat non valere consequentiam. Quia aut fua culpa abfu**erunt, aut alien**a fraude. Neutrum obstat. Respondeo, non abfuisse, nisi sua voluntate, quia sciebant, que consilia Constantinopolitanz sedis fautores coquerent. Itaque prudenterfecerunt, quòd sele subduxerunt; cogitabant enim hac sua subductione Gracos ab iniusto suo proposito destituros; quod cum factum non effet; jure optimo Actione XV I. fententiam suam & sedis Apostolicz super hac repalam expoluerunt,& expolitionem luam in Ada publica referri postularunt ad perpetuam posteriratis memoriam.

Ait lunius, non esse probam hanc confequentiam. Reclamauerunt Vicarij Romani , ergo actio illegitima. Probaeft; fi quid vnquam vel vípiam probum. Nam certum & exploratum femper fuit apud orthodoxos, decreta generalium Conciliorum momentum & robur non habere, absque Romani Pontificis assensu & approbatione, vt suo loco docebit Bellarminus testatissimis probatilsimorum Auctorum tellimoniis: Et infigniter hic effrons eft Iunius, cum negat in fexta Synodo reperiri, quod Bellarminus fextz Synodo tribuit: sed tantum esse annotationem margini apposita. Non opus multis. Lector tantummodo inspiciat Concilium sub ipsum ferme Actionis septimæ exordium, statimque parebit, quam verax præco fit Iunius: qui & in S. Leonem Magnum virulentos suos aculeos hunc in modum expromit. Leonis affirmationes nec vera funt, nec decentes ipfum : imd, qud plures literis super bac caussa appellauit; ed plures adbibuit spectatores & teftes ambitionis fue, quam etiam fraude falfs in Chalcedonensi Concilio promotam voluerat. En qualem Caluinistaiste S. Leoni honorem habeat. Et tamen fupra dixerat leporum effe mortuum Leonem infe-Cari. Iunius non timuit denuo lepus fieri, & Leonem terris quidem mortuum, sed in czlo cum Christo regnantem petulantibus conuiciis inceffere. Num autem illa; Romana Ecclesia semper babuit primatum, fint paratition Canonis Niczni, an pars ipfius Canonis, supra ad caput XIII. vidimus. Et infana prorsus calumnia SVTLIVII eft, hæc verba ; vel à Pasibasino S. Leonin Legato, vel ab aliquo alio falfario interpolata effe.

740

Iterum mentitur Sutliuius, Romanum Pontificem babuiffe primatum ex decreto Concilij Niceni. Num ex decreto inftituente; an diuinam inftitutionem comprobante ? Mendacium est Sutliuio cum Iunio commune, Dionysium Alexandrinum apud Dionysium Romanum Pontificem accusatum suisse, non ve apud iudicem, sed ve apud collegam, & communem amicum. An nulli erant toto terrarum orbe Episcopi, collegz & amici, præter Romanum Pontificem. apud quos acculatio contra Dionysium deponi potuerit? Quid necesse erat, ve tanto spacio dissitus collega adiretur, si non adibatur, ve legitimus & ordinarius iudex?

Mentitur Sutliuius, & quidem inuerecunde, quando dicit: Primatum Romani Pontificii impudenter & blafpheme à Bellarmino cum diuinitate filij Dei comparari. Non comparat, ô Caluinista; sed tantùm dicit: Concilia Pontifici Romano primatum non dedisse; sed datum à Christo declarasse, & testimonio suo comprobasse; sicuti Concilia diuinitatem filio Dei non tribuerunt; sed quam ab æterno habuit, contra Hæreticorum perfidiam valide asseruerunt. Quid in hoc impudentiæ? Quid blasphemiæ?

Mentitur iterum Sutliuius, Constantinum

Digitized by Google

741

L

us, non effe probam han un Reclamanerune Vicarij Remai, ma obaeft; fi quid vnquam relier am certum & exploratum ins rthodoxos, decreta generalium(s omentum & robur non habera ni Pontificis affeníu & approbaix docebit Bellarminus teltaiser morum Audorum tellimosiis E: c effrons eft lunins, cum negatiers periri, quod Bellarminas frats : fed tantum effeanorationents lita.Non opus maltis Lector tanta spiciat Concilium fub ipiam fem feptimz exordium, fatimqueparebit rax przco fit lunins: quit in S.Le. num virulencos hos scaleos have expromit. Lenis denaines un decentes ipfum : ind, qui plum lum in appellamit ; ei plares albibait felam; tionin fue, quam aian futifalindia ncilio promotam voluerat. En quilmía te S. Leonihonorem habeat. Euze xerat leperum efe mortuum Lunam ius non timuit denuo lou faith ris quidem mortuum, fed in coar regnantem petulantibus contes: Num autem illa; Romana Eciden imatum, fint paratition Canonis pars ipfius Canonis, supra ad a idimus. Et infana prorfus che II eft, hzc verba ; vel à Pélie gato , vel ab alique alio falfarie any

m mentitur Sutliaius, Renaus \* ufe primatum ex decreto Couling 10 decreto inflituente; an dininan z comprobante ? Mendacium di Iunio commune, Dionylium Ma apud Dionyfium Romanum for farum fuifie, son re oped inters am, & commanen amicam. An nullies arum orbe Epilcopi, collegz & # omanum Pontificem, apud quoss tra Dionyfium deponi potuerit? (121. vt tanto ípacio diísitus collegas on adibatur, ve legitimus & ordine

titur Satlinius, & quidem invertors dicit : Primatum Romani Pontifici mpe Meme a Bellarmine cam deninitat (4) Non comparat, ô Caluinifia; tra Concilia Pontifici Romanopo dediffe;fed darum à Chrifto deduca pnio fuo comprobaffe; ficuti Cori em filio Dei non tribuerunt; federa b habuit, contra Hareticorum por de asserverunt. Quid in hocimpase blasphemiz? tar iteram Sudiaias, Confiance

Magnum, etiam fpiritalem poteftatem Siluefiro con- A quod prafe ferre voluit in Decreto, ignorum fuiffe ( cesiffe. Quam, qualo?Ins, inquit, ad illum appellandi. Atqui hoc Conftantinus non concessit; fed concessum à Deo declarauit, & omnibus sanctione fua palam propofuit. Annumera & hoc Pfeudologiis Sutliuianis, plures Pontifices, decretu fui confirmaffe ius illud . quod fibi Imperatores in electione & confirmatione Pontificum arrogabant , & boc ipfum ius Greerium Magnum agnouiste. Quo quid vanius? Nam quidquid huius profertur, aut commentitium eft, aut per vim & extra aquitatis leges viurpatum : & Gregorius in Plalmos penitentie dicatos scribens, grauissime in Imperatorem hoc ius sibi arrogantem inuchitur: vt hic quoque Bellarminus docet.

Vociferatur Sutliuius: Certum effe; Pipinum, Carolum Magnum, & Ludouicum Pium.& Matbildem, multa dediffe Pontificibus Romanis. At temporalia, no firitualia: Vrbes & prouincias, non potestatem in vniuersas Christi Ecclesias, quam potestatem Pontifex haberet, licet ne vnum quidem viculum possideret.

De Childerico Francorum Rege per Zachariam Pontificé deposito, Gallicani regni proceribus id efflagitantibus, & Pipino in eius locum substituto, multa hic mentitur Sutlivius, negatque omnes bistoricos affirmare, Childericum iuste suisse depesitum.Scio:quos excipiendos existimet Sutliuius. Magdeburgenfes fcilicet Centuriatores. An, hosnon excepit Bellarminus? An excipiendo iftos, non innuit fimul fimiles corum fimiliter C excipi debere, vt Carionem, Peucerum, Balzum, & huins classis alios Romani nominis hoftes & ofores teterrimos?

Ait Satliuius, non magni pendendum, quid Roma. ni Pontificie mancipia fuper boc facto scriptum reliquerint. Et nos multo minus morabimur, quid post tot annos Caluini mancipia contra obmurmurent. Factum tenet, vt vulgo dicitur. Neq; id vnquam isti insaniendo infectum efficient; nec laudes propter hanc mutationem in Zachariam Pontificem collaras irritas reddent.

Citat Bellarminus ex Platina decretum de electione Gregorij VII. Obiicit Iunius : Deeretum boc de electione Gregory non electionie tempore perforiptum fuiffe, vt par est, fed diu post electionem ab ipfo D wratum effe, cum illegitimum effe clamarent vocationu modum, quo fe in Pontificiam dignitatem intruferat, &c. vt bac ementita specie criminationes bonorum elideret. Decretum hoc no exftat tantum apud Platinam; fed & in Regeste epistolarum Gregorij VII.quod ipfo electionis die, prout verbaeius fonant, faaum non esse, quo tandem argumento vel in speciem verisimili, probabit Iunius? Cuius au-&oristeftimonium proferet? Nam in verbis Iunij, nihil penitus, præter nudam alleuerandi temeritatem, Iunioà natura infitam, inuenio, in verbis, inquam, modò recitatis; nam in sequentibus aliquid rationis adferre conatur, fed in iplo conatu deficit : nimirum, illud elettioniu genuu,

### Defensio Cap. 17. Lib.11.

ufitatum per illud tempus, vt ne modum quidem pe bendi illius Romana Ecclefia Actuary tenuerint. 1 dum quidquam video, præter asseueratio abomni probatione desertam : Poffem, inqu bistorin probare, quod dico, & idoneorum auctorum adfcribere. Cur non facis, quod potes? Cur pc tiam tuam non exeris? An non hîc tempus faciendi id, quod te posse iactitas? Vel vnu non plures, historicum nominasses, qui de tum hoc nó ipfo electionis die, sed diu pòft ditum testaretur: sed, præter te, & tibi cont les, nulli, vt opinor, hoc suspicariin menter nit. Ais : Ipfum decretigenus & fylus decreti accui ab ea nos moleftia liberat, aded narrationibus falfisc B nifefto falfis diffluit. Iterum nulla apparet pr rio. Si ex commentario Pfeudobennonis co Aum effet; tum luniano naso gratum ode halaret : nunc cum laudes Gregorij, q Iunius odit, complectatur, manifesto falsi fluit.

Sed en rurlus le accingit lunius ad pr tionem : Nulla biftoria docet iftiu (modi per illud ti fuisse electionis modum. Respondeo; legistine or historicos, vr tam audacter id vniuersim. mare queas? Deinde, quoties, obfecro, occ fi Bellarmino illud : argumentum ab auttorita gatiue nil concludere. Tertiò, modus electi nil infuetum continet: Nam Epifcopi, & i tiam Romanus Pontifex, eligebantur ol Clero;vt docetBellarminus lib.de Clericis. electionis formain repræfentat hoc, de que mus,decretum.

Improbusest, inquis, perferiptions modus: C Acolythi, Subdiaconi, Presbyteri, qua diuer (o ordini tuiffet poni. Efficacifsimum argumentu, digr que, propter quod Decretum de electione gorij exterminetur. Primo loco,vt par eft,c cantur Cardinales : Nos fancte Ecclefie Roman. dinales. Tum generatim fubilciuntur CLEF tum speciatim exprimuntur Clericorum nessgradatione facta ab inferioribus ad fup res. Acolyti, Subdiaconi, Diaconi, Presbyseri. Qu hoc ordine inufitatum & inauditum ? At It fetre nequit co in Decreto rontinentia lat Gregorio tribui: contrarium testari Histor Etiam Gregorij amantifimos : Præter Bennoné docardinalem, infestissimű Gregorij hosti insectatores& paucissimos alios ciusdem fa nullum proferes, qui Gregorium inconti tiz macula afpergat, & cum Mathilde co suetudinem illicitam habuisse scribat Sed de Gregorio plura fuo loco.



h 4

CA

## Defensio Cap. 18. Lib. 11.

#### CAPVT XII.

743

Fdem probatur ex Auctoritat, quam exercuit Romanus Pontifex in alios Epi[copos.

RGVMENTVM Bellarmini proponit hoc modo Danzus: Pontifex Ro-😰 manus nonnullos Epi/copos inftituit , depofuit, reftituit. Duos inftituit, Maximum. Anatolium: reftituit tres; Atbanafium, Paulum, Marcellum. Depofuit ofto, vt Nicolaus I. tradit. Ergo babet Pontifex Romanus in fingulas Ecclefias Dei, & in fingulos Epifcopos Primatum, & fummum imperium.Refpondeo, inquit Danzus, multie modie bic à Bellarmino peccari. B Primùm, à ditto fecundum quid. In paucos Epifcopos Romanus Pontifex boc iure v/us est: ergo idem iuru in omnes babet. Omnino; quia quo iure istos confirmauit, instituit, deposuit, vel restituit, eodem in alios itidem vti potuisset, si necessitas id efflagitasset: non enim id ideo fecit, quod peculiare quoddam ius in Constantinopolitanam, Antiochenam, Alexandrinam, & fimiles Ecclefias haberet, quo careret ratione aliarum; fed ex vniuerfali & plenaria potestate in vniuersam Ecclesiam fecit,quidquid fecit;quemadmodum fi Imperator in Imperio, vel Rex quispiam in suo regno, hunc vel illum principem instituat, confirmet, vel restituat, vel de suo principatu deiiciat; non facit hoc nifi ex plenitudine poteftatis, quam in Ctotum Imperium vel Regnum possidet. Itaque bona est hæc consequentia : Imperator vel Rex bunc illumue fuo in principatu confirmauit, inueftiuit, Regalia ci concessit;ergo Imperator vel Rex est supremus in Imperio vel regno Dominus. Nec necesse est, ad supremam potestatem agnoscendam & colligendam, vt huiusmodi actus sepius, & erga omnes exerceantur; sufficit vnus vel alter.

Quod diligenter observandú est contra istorum cauillationes præsertim Iunij, qui perpetuò clamitat : Ex particulari facto vitiose concludi aliquid vniuersale. Quæso, an non proba hæc consecutio? Imperator hunc vel illum confirmauit in suo Comitatu vel Ducatu, eumque inuestinit & Regalibus decorauit; ergo Imperator suprema in Imperio potestate præditus est : idemq; ius confirmandi & Regalia conferendi habet etiam respectu aliorum.

Addit Danzus, fallaciarum feracifsimus & loquacifsimus, in argumento Bellarmini effe infuper, Fallaciam à non consequente: non enim recté inferri. Hoc iure vsu est Romanus Pontifex, ergo boc iun babet. Si formetur Antecedens, vt æquitas & veritas postulat; omnino fequetur, quod Danzus fequi abnuit. Quod enim vitium in hac collectione inest? Hoc iure licité vsus est Romanus Pontifex, ergo habuit hoc ius. Ait Danzus; non fuisseius, sed tyrannidem, & meram vsurpationem. At A hoc Danzo & fociis facilius est dictu, quàm probatu.

Sibrandus talem fyllogifmum fingit: Qui aliquando Antiochenum, Confrantinopolitanum, & quofdam Africa Episcopos confirmauit, & Archiepiscopis passim pallium misst, ille babet auctoritatem Episcopos per vniuersum orbem constituendi. Sed Papa Romanue est ille, qui Antiochenum, & c. Ergo Papa babet potestatem constituendi Episcopos per vniuersum orbem. Deinde ex bae conclusione aliud deducit, videlicet. Qui babet potestatem constituendi Episcopos per vniuersum orbem, ille est Monarcha per vniuersam Ecclessam. Sed Papa. Ergo.

Sibrandus vbiq; antiquum obtinet. Figmenta capitis fui Bellarmino affingit: eiusque argumenta fycophanticis fuis fyllogifmis inuoluit & implicat, vt vix eorum vis & robur appareat. Refpondet autem Caluinifta, Maiorem primi fui fyllogifmi effe falfam. Vniuer fum enim orbem Conftantinopoli, Antiochia, & Africa non contineri. Ad hanc cauillationem iam refpondimus: cum enim Romanus Pontifex eam poteftatem erga Conftantinopolitanam, Antiochenam, & Africanas Ecclefias non exercuerit ex peculiari iure in illas Ecclefias, vnde enim Romano Pontifici hoc peculiare ius, in fupra dictas Ecclefias / fequitur eum hoc feciffe ex plenitudine poteftatis, qua in omnes totius orbis Ecclefias pollet.

Adiungit Savybrandus:Nec Minorem effe valde firm`am:non enim Synodum Chalcedonensem dicere , Maximum Antiochenum fuiffe à Leone confirmatum ; sed boc teftari Ministros Papa Paschasinum & Bonifacium; idcirco hos testimonium non esse magni momenti,quippe domesticum. Nec Bellarminus dixit: Synodum Chalcedonensem hoc affirmare. Sed italoquitur : In Concilio Chalcedonensi Act. 7. legimus, Maximum Antio. chenum à S. Leone confirmatum in Episcopatu. Deinde, Synodus non contradixit huic legatorum Apoftolicæ fedis orationi;non omiffura illud, fi falfum fuiffet, quod Legati illi affirmabant; nec ipfe Maximus, quipræfensaderat, & quem hæc res propriè tangebat, Legatos falsitatis aut vanitatis arguit. Et quis Apostolicz sedis Legatos tam inuerecundos fuisse arbitretur, vt tanto in conselfu mendacium proloquerentur, cuius redargutio toti Synodo in promptu foret?

Iunius & Sutliuius impudenter negant, aliquid de bac confirmatione Maximi à Leone facta, reperiri. In medio est Synodus. Legatur, & euanescet Caluinistica vanitas; etiam illa Sutliuiana, boc de confirmatione Maximi nusquam nisi in lacera sibeda repertum este. Ad alia confirmationis exempla respondent Sibrandus, Junius, Sutliuius, ea accipi debere de confirmatione per assentante esprebationem. Sed plus euincunt exempla, que Bellarminus profert; nam & alij Episcopi electioni alicuius assent; nam & alij Episcopi electioni alicuius assent, & reipsa approbabant; An ideo electum Episcopum dicebantur simpliciter confirmare, eo modo, quo id, de Episcopo Romano assentari estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta estenta est

collegæ

## Defensio Cap. 18. Lib. 11.

college approbant electiones Episcoporum al- A di Apostolice fuisse damnatum : nam à Concilio Chalcesensu suo, si quando eligitur, qui illis placeat, neque tamen cam ob caussamita electum Episcopum confirmare cenfentur, ficuti eum confirmat summus Pontifex: cuius confirmatio sic comparata eft, vt, ea non accedente, electio irrìta habeatur. Num talis est illa confirmatio, quz fit per nudum affenfum? Noluit S. Leo epistola 87. ad Episcopos Africa, Donatum Salicinensem ab Hæreli Nouatiana conuersum gregi suo præesse, nisi libellum fidei suz ad sedem Apo-Rolicam transmitteret. Respondet Iunius, hoc non effe imperium pro iure & auttoritate mandantu, fed fraterne consulentie officium. Sed hoc fuisse mandatum, non folam fuafionem; apertè indicant fan-Ai Leonis verba: ita Dominico volumus gregi presi- B dere, vt libellum fidei sue ad nos meminerit dirigendum. En S. Leo nec vult nec patitur eum Episcopali munere fungi, nisi libello rationem sidei suz reddat. Eftne hoc tantummodo fraterne consulensil, vt ineptit Iunius?

Sutliuius dicit, Leonem noluisse ad communionem (uam Donatum recipere, nififidei (ue rationem exponeret', bocqúe meritò à Leone factum. Non tantum hoc voluit sanctus Leo; sed multo plus : quia neque Episcopum eum esse voluit, nisi ad Apostolicam sedem libellum fidei suz transmitterct.

Adfert aliud pharmacum Iunius : Leenem boc feciffe, non vt vniuersalem primatem, sed vt Metropolitanum, ad cuius Diacefin Africa pertineret. Hac responsio locum non habet, quiasanctus Leo, eodem iure vsus est erga alias Ecclesias, quæ, etiam Junij iudicio, extra Leonis Metropolin fitæerant, vt erga Constantinopolitanam & Antiochenam, prout allatis exemplis Bellarminus demonstrat.

Simili artificio eludere conatur facta & testimonia ex fancto Gregorio; nec illo fegnior est Sutliuius; imò in mentiendo & calumniando multo promptior & largior : cui Iebufita Bellarminus delirat. Multa mentitur & parum fortiter concludit. Quid Nicolaus primus, aut eius epiftole Au-Gor feripferit, non multum laboramus, inquit Sueliuius. Multa enim ille mendacia dixit (Sutliuius ni- D mirum ) mult áque inepte fcripfit, ( iterum fubaudiatur Sutliuius) atque hacomnia, vt diuinos bonores Pontifici tribuendos probaret.

Post conuicia in Bellarminum & sanctisimum Pontificem Nicolaum I. mentitur, fallum esse, qudd firibat Nicolaus ofto Patriarchas Conftantinopolitanos à Pontificibus Romanis depositos fuisse. At Bellarminum vindicat à falsitatis nota epistolæ ad Michaëlem Imperatorem Constantinopolitanum lectio. Quis verò asseret Sutliuium ab hac extrema impudentia? Gelasij epistola ad Episcopos Dardania impudenter conficta est, eius enim Auctor, quod Gelafius facturus non erat, aperte mentisur, vbi dicit, Diofcorum Alexandrinum auctoritate fedonensi damnatum esse. Sed iussu & interventu sedis Apostolicz, velis nolis, Hzretice : quod ipfa Chalcedonensis Synodus & tota testatur antiquitas.

740

Mendacij itidem arguit Sutliuius; quod in eadem Gelasij epistola habetur : Beati Petri fedes Alexandrinum Petrum , quem se tantummodo damnasse. non etiam foluisse nouerat, non recepit. Cur hoc falfum,ô Caluinista? Quia Petrus ifte erat Athanafij fucceffor, G, vs Socrates lib.4.cap.17.loquitur, vir valde pius & eximius; Petrus autem Mongus Alexandria Epifcopus non erat. At Sutliuius manifeste oftendit, omnem fibi ex vultu abrasum esse pudorem; quia epistola Gelafij palam loquitur de illo Petro Alexandrino, cum quo Acacius, Episcopus Constantinopolitanus, communicaperat; at isteest Perrm Mongue, intrusus Episcopus Alexandrinus, non ille Petrus, de quo Socrates; & hoc omnibus notumest, quibus aliquid veteris historiz notum eft. Et tamen audet effrons iste propter sua mendacia epistolam Gelasij mendaciorum postulare; quin & fimpliciter repudiare.

Ait Bellarminus, Flauianum Patriarcham Antiochenum, fuisse depositum à Damaso: & hoc Theodoretum scribere lib.5. cap.23. Mentitur Sutliuius, duo bic infignia mendacia à Bellarmino fundi;nam nec Flauianum à Damafo fuisse depositum;nec Theodoretum hoc scribere. Non recuso, quo minus lector Theodoretum ipfum legat, fed attentius, quàm factum à Surliuio : & si non invenerit, quod hic Bellarminus recenset; Bellarminum in cœno gemini mendacij hærere finat: fin autem fidem & integritatem Bellarmino conftare expertus fuerit, tum Sutliuium petulantis calumniatoris & consideroris nota notet, vt iam pridem fecit Beza, & quidem iustissime. Nam nec Damafus, nec Syricius, nec Anastasius electionem Flauiani ratam habere voluerunt ; fed irritam & inanem palam pronuciarunts donectandem, mifsis Legatis, & Imperatoris interuentu, sedi Apo-(tolicz latisfecit; & pro legitimo pallore ab omnibus est habitus & agnitus.

Obseruetur autem, non tantùm tunc dici Episcopum deponià sede Apostolica, quando post, sed & quando ante confirmationem ele-Aio eius improbatur & reiicitur, vt fecit Damalus cum Flauiano : & hoc lenfu ait Bellarminus, Flauianum à Damaso depositum. Ride hic infeition & arssopnoiar Sutliuij. Ait: Esiamfi Damasus deposuisfet Flauianum ; baud tamen fecuturum, Damafuth: fuiffe totius Ecclefie presulem : nam à Dioscoro postes Flauisnum fuiffe depositum, & pugnic contusum, licet Dioscorus non effet Ecclefie fummu moderator. Vbl vi des imperitissime Flauianum Antiochenü; confundi cum S.Flauiane Episcopo Constantinopolitano, multis annis posteriore; & aduersus Eutychianos; quoru partes fouebat Diolcorus Alexandrinus, pro orthodoxa fide insisto propugnatore. Si

autem



fidem, Gelasium loqui de Petro Mongo; fidem habeat fuo fymmystæ Iunio, qui ita scribit. De Petro loquisur, qui μόγγ 🗢 feu blasus dictus est.

747

Ait Bellarminus, Canones, qui vulgò vocanturTrullani, nullius effe auctoritatis. Iunius contrà pertendit, eosá à Concilio fexto, fed continuato condisos afferit. Accuratior huius rei disquisitio pertinet ad Controuersiam de Conciliis. Interea lege tam quz hic Bellarminus differit, quam quz Baronius scribit Tomo VIII. ad annum Christi DC. XCILvbi apertifsime dolos & impolturas huius conciliabuli patefacit. Libet tamen obiter annotare mendacia, quibus Iunius hic omnia fædat.Quorum primum & palmarium,Trullanum Concilium fuiffe fexta Synodi partem, & quafi con- B tinuationem & absolutionem, seu complementum. Nam fexta Synodus absoluta est & perfecte completa octodecim sessionibus anno Redemptoris DC. XXCI. Imperij autem Constantini Pogonati anno XI V.Liquet hoc ex Episcoporum subscriptionibus, ex epistolis Imperatoris & Synodi ad Romanum Concilium & Pontificem Agathonem, quibus eum de rebus gestis certiorem faciunt, & confirmationem omnium petunt.

I I.Mendacium. Infinianum Iuniorem mandaffe in principio fui Imperij, vt ex Actis fexta Synods Canones excerperentur.

111. Mendacium. Et boc copiose annotare Gratianum d 16.cap. Placuit, & feq. Nihil de hoc Gra- C tianus. Adfert quidem ipfe Trullanos Canones, tanquam ad fextam Synodum legitime additos; fed non dicit; eos Canones ex fexta Synodo excerptos, idque mandato Iuftiniani, quia reuera non sunt inde excerpti; sed à Græcis iam defe-Aionem à Romana Ecclefia molientibus, & perniciofum illud schisma, quod postea erupit, parturientib', de nouo compoliti. Nemo enim hos canones repudiaret, fi ex Actis fextæ Synodi folummodo excerpti effent.

1 V. Mendacium. Iustinianum boc mandatum dediffe excerpendi Canones ex fexta Synodo, quinto pòst anno, quàm Synodus fuerat habita, hoc eft, in principio fui Imperij. Synodus abfoluta est anno DC X X C I. Iuftinianus Imperium iniit DC.XXCV. Quare à fine Concilij víque ad initium Imperij Iuftiniani, non quinque, fed quatuor folummodo anni interponuntur.

V. Mendacium. Hoc mandatum Iuftiniani fuiffe impedisum, surbu internenientibus, cum feilices expulso Iuftinsano, Leontim & Tiberim Abfimarus Imperium inuaserunt.

V I. Mendacium. Et boc liquere ex Theophane, 🕁 aliu. Constat quidem ex Theophane & aliis, Iustinianum, etiam abscisso naso, ex Imperio expulfum; fed Theophanes non dicit: Iuffinianum juß:[ʃe.vt ex Synodo /exta Canones excerperentur.` Trullanum quidem seu Quinifextum Concilium sub Iuftiniano coactum teftatur,& adde, fi vis, ipfius

autem Sutliuius mihi & ipfi veritati non habet Aletiam iuffu & nutu, vt dicitur in proæmio ipfius conciliabuli; finistamen minimè is fuit, vt ex Synodo sexta Canones colligerentur; sed vt noui, & ad Grzcorum libidinem & ambitionem apti, conderentur.

> VII. Mendacium. Omnia Atta Concilij fexti iatuissev/g, ad restitutum Iustinianum. Falsum prorsus. Nam omnes Catholicitoto terrarum orbe reuerenter fynodum illam receperút, quàm primum ad eos peruenit. Et Iustinianus Hæreticis potius quàm Catholicis ante suam expulsionem fauit. Deinde longè credibilius est, & vero propius, Trullanum Conciliabulum fuisse celebratum ante expulsionem Iustiniani quàm pòst; nempe anno Christi DC. XCII. Imperij Iustiniani anno VIII. vt demonstrat Baronius. Licet enim Theophanes, & quidă alij velint viginti septem annos intercessiffe inter finem sextæ Synodi& editionem CanonumTrullanorum,hanc tamen temporis supputationem subsistere non posse euidenter oftendit Baronius.

> VIII. Iultinianum, *fublidio* Regi*i Bulgarorum* in Imperium restitutum , restituisse omnia à se gesta , que Leontius & Tiberius Absimarus euerterant, & instaurationi quoque Synodi, & Canonum perscriptioni operam dediffe post annos viginti feptem , quàm fuerat primum babira Hecomnia apertam falsitatem continent; neque enim Iustinianus; neque Trullani Patres ideoCanones illos condiderunt, quasi censerent fextam Synodum adhuc suo tempore durare; aut quali ipli fexte Synodi Patres non potuerint, que animo conceperant, perficere; impediti bellorum tempestatibus; fed quia ipfi arbitrabantur, moribus Chriftiani populi & discipline non fatiseffe cautum & confultum, nifiad quintam & fextam Canonesadiicerentur; vt manifeftum euadit ex proœmio Trullanis Canonibus præfixo:Etfi fua illa in opinione multum fallebantur; licet reuera hoc prætextu confulendi Chriftianæ disciplinz, securim Romanz Ecclesizimpingere,& fictitij lui Grzcanici primatus fundamenta iacere voluerint.Quod fi ideo fexta Synodus inabsoluta censeri debet, quia Trullani isti Patres aufi funt Canones, tanquam appendicis loco ad sextam Synodum adiicere, sequitur quintam quoq; Synodum necdum fuisse absolutam; quia zquè quintam ac sextam Canonibus suis complere tentarunt.

IX. Mendacium. Hecomnia, que Iunius mentitur, confirmari ex epistola ipsius Iustiniani ad Ioannem V Í F. Papam , qua exfret in fine Synodi fexta, in qua Imperator petat confirmationem fexte Synodi.Fabulę.Rcperitur quidem adfinem sextz Synodi epistola Iuftiniani ad Ioannem Papam in antiqua Conciliorum editione; verùm ea ad Synodum fextam minimè pertinet; iam enim pridem fedis Apostolicæ suffragio Synodus sexta comprobata fuerat;fed ad TrullanosCanones iam olim à Sergio Pontifice reiectos: Quia enim Ioannes VIL natione Græcus erat, sperabat Imperator, eum

facilius



## Defensio (ap. 18. Lib. 11.

facilius adductum iri, vt calculo fuo hæc decreta firmaret. Sed fecus accidit, vt ex Anaftafio Bibliothecario docetBaronius an. Chrifti DCC.V. Habet quidem illa epiftola femper in ore fextam Synodum, quafi Canones illi Trullani ex fexta Synodo fuerint excepti, vel menti illius conuenienter facti; fed hæc fextæ Synodi iniecta mentio nil aliud erat, nifi decipula fimplicioribus & imperitioribus capiendis & decipiendis inftruca: nam vt iam antea dictum eft; cauffæ nil erat; cur à Romano Pontifice confirmatio fextæ Synodi poftularetur; quia pridem confirmata fuerat. De Trullana appendice, quam fpeciolo fextæ Synodi nomine veltiebant, tota quæftio & difeeptatio erat.

X. Mendacium. Bellarminum illis suis ver- B bis: Constat sextam Synodum nullos Canones edidisfe,&c.fed post annos quinque ab ea Synodo dissoluta, iterum conuenisse nescio quot Episcopos Grzcos, & c. quod manifeste colligitur ex principio horum ipforum Canonum; exiftimafse; verba illa quæ exstant apud Gratianum d.18. cap. Habes librum. Soluta Synodus est Constantini X I V.anno:effe principium Canonum Trullanorum. Minimè verò, neque enim tam imperitus est Bellarminus, vt Trullanos Canones nunquam legerit aut viderit; fed per principium Canonum Trullanorum intelligit proæmium, quod Canonibus illis prafigitur, in quo apertissime asserunt illi Patres nullos penitus à quinta & sexta Synodo Canones fuiffe promulgatos, & propterea feid  $|{f C}$ quod neglectum eft, fupplere velle.

X I. Mendacium. Verbailla: soluta Synodus est Conftantini X I V. anno; effe Gratiani, vt rem conciliaret, iudicio fuo. Omnia enim, quz in illo capitulo Gratianus adfert, deprompta funtex Actione quarta feptimz Synodi, hoc eft ex verbis & fenfu Petri Nicomediz Epifcopi & Tharafij Patriarchz Conftantinopolitani.

X I I. Mendacium. Bellarminum teftimonio Tharafij probare velle, Canones iftos effe illegitimos. Hoc non vult Bellarminus, fed iftud; fexram Synodum nullos Canones condidiffe; verùm quatuor aut quinque annis pòft, ab aliis ad fextam Synodum Canones adiectos fuiffe. An non dicit hoc planis & perfpicuis verbis Tharafius?

XIII. Mendacium. Illos ipfos Patres, qui Concilio fexto interfuerant & fubscripserant, interfuisfe etiam & fubscripsiffe conciliabulo Trullano. Impudens commentum; quia nullus Apostolicæs fedis Legatus adfuit. Nullus Patriarcha Latinus. Nullus Latinus Episcopus; & quamuis Balsamon Rauennatem Episcopum interfuisse dicat; commentum tamen id schismatici hominis esse, euidenter demonstrat Baronius ad annum Christi DC. XCII.

X I V. Mendacium. A Beda vocari Synodum Trullanam erraticam, non ipfos Canones. Quæfo te, fi quis fectariusConciliumTridentinum nominet errasicum, an non ipfos etiam Canones co in Concilio fancitos, erraticos appellat? XV. Mendacium. Vocari hanc Synodum erraticam, quòd foluta fuerit in terrore publico, Bulgariu in agrum Imperij irruentibus. Conffantino Pogonato imperium tehente. Quod inanifsimum est commentum. Nihil enim de vlla Bulgarotum irruptione Historicorum monumenta tradunt, quamdiu fexta Synodus durauit. Domesticam quandam in Imperatorem conspirationem in caussa fuisse, cur Actio decima fexta tam diu differretut, docet Baronius ad annum Christi DC. X X CI. De publicis Bulgarorum impressionibus nullum verbum.

750

X V I. Mendacium. Dici item hanc Synodum ertatitam quòd iterum tumultibus Leoniÿ & Tiberÿ Abfimari interrupta faerit. Nihil minus: Sexta Synodus pridem terminata fuit: etiam Trullanum conciliabulum prius finem accepit, fine cum Tharafio velis quarto vel quinto anno poß Synodum fextam, fiue cum Baronio decimo celebratum. Et quamuis cum Theophane viginti feptem annos interiieias, mendacium tamen Iunianum manebitid, quod eft; quia conciliabulum Trullanum net pars, nec continuatio, nec complementum fextar Synodi fuit.

X V I I. Mendacium. Sergium Pontificem; non reieciße Trullanum Concilium, fed quandam Monatbelitarum pfeudofynodum à Iuftiniano in Hareticotum gratiam reftitutam. & abfolutam;

XVIII. Mendacium. Et boc firibere Bedam. Audiamus Bedam. Hie (Iuftinianus) beat a memoria Pontificem Romana, Ecclefia Sergium , quia ertatica fuë Synodo,quam Conftantinopols fecerat, fauere & fubfiribere noluiffet , miffo Zacharia protofpatario fuo , infit Constantinopolim deportari. Hxc Bedx verba non possunt de alia Synodo intelligi, quàm de Trullana;Nunquam enim à Sergio petitum fuerat, vt alij Synodo fubfcriberet, quàm Trullanz, vr planum itidem fit ex illis, quæ ex aliis auftoribus, maxime ex Anastasio Bibliothecario, de hac re fcribit Baronius anno DC. XCII. Deinde, fi Beda de Monothelitica quadam Synodo locutus fuisser; an non iure nominasser cam erraticam, hoc eft, erroneam, seu erroribus plenam? Num & hæc Synodus fuisset erratica notione Iuniana, hoc eft, quòd ob exortos tumultus hinc inde oberrare D coada & interrupta fuerit? Praterea fi fexta Synodi fubscriptionem Imperator vrsiffet; nulla fuisset mora in Sergio, quia sedes Apostolica iam pridem legitimz fextz Synodo fub Agathone celebratz & absolutz subscripferat.

X I X. Mendacium Battologicum Leontium & Tiberium Absimarum acta politica & Ecclesiastică Instiniani irrită secisfe. De politicis non laboro. De Ecclesiasticis falsa narrat Iunius ; quia acta sexta Synodi non suere Iustiniani ; sed œcumenică Ecclesia. Hac sue Leontius & Absimarus abrogarint, sue secus: non abrogarunt acta Ecclesia stica Iustiniani; si qua abrogassent; Concilium Trull. abrogassent; neq; id insuria, quia verisimi le est celebratu fuisse ante expulsant Iustinianu.

XX. Men-

Digitized by Google

Defensio Cap. 18. Lib. 11.

751 vocari erraticam,qudd poftea eam Philippicus, occifo Iufiniano, exflinguere voluerit, At Beda cam Synodum vocat erraticam, cui Sergius noluit fubscribere; at hæc non fuit lexta Synodus quam hæreticus Imperator Philippicus oppressum tendebat; hanc enim Sergius toto pectore amplectebatur : fed alia;non ergo ob hunc Philippici impium conatum fexte Synodus nomen erratice à Beda tulit. Adde, fideo Synoduaerratire dicipoteft, quia ab Hareticis impedient, de vis Ringuatur & pepprimatur, fummo studio allaboratur, etiam Synodus Chalcedonenfis nominasi poffet erratica. Quid enim non tentarunn Eurydhiania vibane Synodementerminaranhaste IV S CS

XXI. Mondaciums Si anniam accipiathe peo erransan ish cit ; aberranse a nerit achan apera set vero aberrari , & Latinitata, Sailboar I unianus Ruifcianus Bede, aut cuicung he alter iferstantion; pinger, filibrum plenumerrenibes nomineafr reticum; boseft, errores ferentem, Babersote it errores prolabentem. fatian as ditre the

Air Bellarminus ad Trulianwn Concili wa ne vnum quidem Latinorum fuille vorati. Hine nafcitur Iunio mendacium XXII. Ballamunter memoria labi. Latinos enim Consilio fextuinterfuffe Bellarminus non loquitur de Concilio fextorchi Latinos interfuisse optime perspectum habets fed agit de conciliabulo Trullano; & huienegat interfuisse vilum Latinum. Nomina fi potes, vel vnum.Namquod Anastasius Bibliothecarius in C Sergio anno D.C.X CII. ita feribit: Huim tempe ribin Juffiniante Imperator Concilium in Regia proe fieri infis, in and & Legati fedie Apoftolica connenerant & desepsi fubferipferant. Intelligi deber de Gracis Episcopis, quos Romanus Pontifex ardinarie in eriente Vicarios habebattet ex Ballamone in Nomocanonem Photijdemon&rasBaronius.

XXIII. Mendacium. Latinos, etiam forundo connentui sub-Instiniano perfiribencie rebus interfuisse: Nam conuentus iste aut totuseft commétitius aut five Theophanes, & cum illo Lunius vult; Sy nodus Trullana celebrasa est vigesimoleptimo anno post absolutam sextam Synodum: vel fi, vt aliis placet, ante expulsum Iuftinjanum celebrataeft; per fecundum istum conuentum non nifi Synodus Trullana accipi poteft; cui Latinos interfuisse, mendacium Iunianum,elt.

XXIV. Mendacium. Terriegonuentu, Iustiniano reduce, non atta perferipta aut neuafatta effe; fod tan-tum ex Attie antecedentibus deferipta. Si id ita effet; conuentu igitur secundo, Canones istos oportuisset esse conferiptos. At conventus iste secundus aut est ipse conuentus Trullanus, aut est in Iunij cerebro natus.

His mendaciis adeo delectatur Iunius, vt ea ad caput 27. maiore ex parte repetenda & nouis locupletanda duxerit. Itaque XXV. Iunij mendacium cft, fub Iuftiniano Rhinotmeto ab iifdem fexta Synodi Patribus fextam Synodum effe instauratam, G

XX. Mendacium. Synodum, de qua Beda, A eddur canonibu perfectam. Non ab iifdem omnino qui Synodo fextz interfuerant, Concilium Trullanum celebratum effe: euidenter oftendit Bellarminus,& res ipfa clamat. Quot enim Epifcopi fextz Synodi interea mortem oppetierunt, fi, vt Iunius arbitratur, post 27. demum annosisti Canones sunt conditi? Quanquam huie malo emplastrum teperit, per fecundum illum fuum conuentum; in quo hos Canones factos, & poltes, reduce Iuftiniano, tantum promulgatos fingit. Sed ne fie quidem euadit, quia conuentus ille froundus, vel torus est commentitius; vel ipsum Trullanum conuenticulum, vt suprà dicum. Nec yllo, Synodus fexta complemento egebat; quis omnibus fuis numeris abfoluta fuit, felsione decima octanas perfectis omnibus, propter que Patres illi consenerant. An non lepidum fa-Gum fuiffer, fipaliquing; vel decem, vel viginti fepten annosà Concilio Tridentino abfoluto, mortuo iam Pontifice, & multis aliis Epilcopis, aliqui tameth numero non pauco, coillent, inspelulto fummo Pontifice; fola Imperatoris au-Soritate fuffulti, & Canones ad Concilium Tridentinum adiicere tentallent, suumque factum hoc prærextu tueri voluissent, quod Concilium Tridentinum instaurarint, &, quz deerant, suppleuerint? Egregium vero hoc effet fupplemensum. Nam Synodus lexta zquè fuit perfeda & finitalub Agathone Papa,& Constantino Impesatore; ac Concilium Tridentinum fub Pio IV & Ferdinado Imperatore; nec vllo penitus com plemento eguit,

Mendacium XXVI. Trullanos Patres collegife elles fues Canenes ex Altis quinta & fexta Synodi. Pingue profecto & obefum mendacium. Infpician tur vtriulque Concilij Acta, etiam vt hodie ex Gant. Nihil fimile his Canonibus in illis reperi eur. Nec est probabile, passuros fuisse Gracos, vi interciderent, fi in Actis illis vnquam fuissen, que Canonibus illis comprehenduntur: cumenim alia multa in Actis vtriusque Synodi corruperint, & ad suas machinationes inflexerint; fummo fludio in Actis Synodicis conferuaffent ea, quz nunc Trullani Canones exhibent, cum nihil non ad Græcanicæ Ecclefiæ incrementum, & ad Romanz decrementum complectantur.

Mendaeium X X V I I. Hoc Trullanum Concilium, poffe dici nouum & vetu. Nouum personis, respectu quintz Synodi: vetus,argumento: Ino nuperrimum argumento.

Mendacium XXVIII. Patres fexta Synodica dem tradidiffe, que postea decreuerunt Trullani, sed distes fu tumuleuario fuperueniente, non digestife in ordinem Canonum. Hoc mendacium redarguitur ab Adis fexte Synodi. Nil fimile dicum, facum in Concilio fexto : alioqui Romani Pontificis Legatiin eternum nunquam fubscripfiffent. Pacifice Concilio finis est impositus. Nihil periculi à Bulgaris impendit, omnia hæc funt Iuniani cerebri inania fomnia. XXIX

#### Defensio (ap. 18. Lib.11.

С

XXIX. Mendacium. Concilio Trullano interfuiffe Basslium Episcopum Gortynia in Creta; & logi in fingulis Actionibus post Theodorum Vicarium Theodori Rauennatis Episcopi. Non in Trullano Concilio, sed in sexta Synodo horum nomina leguntur. Quid Trullanum conciliabulum ad legitimam sextam Synodum?

XXX. Mendacium. Ifum Bafilium fuiffe Legatum Pontificii Romani in Trullana Synodo. Ne in fexta quidem Synodo Romani Episcopi Legatus fuit:tantum abest, vt in Trullano synedrio. Etsi enim hoc de Trullana Synodo affirmet Theodorus Balsamo, notum tamen est, quanta sit huius Schismatici fides, quàm lubrica, & in commentis adueríus Latinos excogitandis expedita. Stupidum valde sedis Apostolicz Legatum fuisse oportuisset, si Canones illos in tam notabile & commemorabile prziudicium sedis Romanæ conditos, suffragio & subscriptione fua approbasset. Præterea, fi in hac Synodo vllus fuit Pontificis Legatus, coque annuente fancita funt omnia, cur Sergius & cæteri Pontifices perpetuò reclamarunt? Cur vt aliquando contigit, cum quid perperam à Legatis gestum est; Legatum hunc non mulctauit Sergius, & pænis debitis affecit?

XXXI. Mendacium. Battologicum & Tautologicum, non Trullanam, sed aliam quandam Hareticam synodum à sergie effe improbatam. Quam dura est hæreticorum frons. Quam nihil non audet aduersus omnium veterum fidem.

XXXILMendacium. Hanc Hæreticam Monothelitarum Synodum celebratam esse, cum Iustinianus primùm imperio potiretur. Quo, qualo, anno? Num primo, an fecundo? Quis huius Monotheliticæ Synodinon diu post sextam Synodum celebratæ mentionem facit, præter Iunium? Quis Grzcus, quis Latinus historicus? Nam quod ais; Constantinum iam fuisse Papam, quando Trullana Synodus est babita ; Sergio iam vitafundo, id quidem verum effet, fi vera effet fuppolitio seu opinio Theophanis, nimirum Trullanam Synodum celebratam fuisse viginti septem annis post absolutam Synodum sextam, Sergio iam ad meliorem vitam translato. Sed cum hæctemporis supputatio falsa sit; non eft, D quod Iunius suo figmento inde fulcrum quzrat,

XXXIII. Mendacium. Othonem Frifin genfem libro 5. capite 13. non loqui de Trullana Synodo, fed de alia quapiam, quam Sergius Papa damnauerit.

X X X I V.Mendacium. Idem teft ari Reginonem & Hermannum Contractum.

X X X V. Mendacium. Tarafium & Epipbanium, A&.4.& 6. Synodi feptima non loqui de Trullana Synodo; fed de Epifcoporum conuctu, qui ftatim à Conflantini Pogonati morte, quafi nouum Imperatorem falutaturi , venerunt, & vifa Iuftiniani monte, cauere doctrina orthodoxa perfcriptione Canonum ftuduerunt. Quafi verò fexta Synodus, etiam ablque Canonibus, fatis non cauerit doctrinz orthodoxz contra Monothelitas. Quid ifti aduer fus horum deliramenta attulerunt, quod in fexta Synodo non fuerit difcuffum, excuffum & damnatum, fi quidem fanz doctrinz aduer fum effet? Porro Tarafium loqui de Synodo Trullana, inde planum fit; quia citat Trullanos Canones, eosque non tantum perfcriptos, fed & editos affirmat quarto vel quinto poft fextam Synodum anno. Quomodo ergo fupprefsi funt à Iuftiniano, fi palam editi à Patribus? Nec vel per fomnium Tarafio in mentem venit de tertio conuentu, quem reduce Iufiniano, Iunius comminificitur.

754

XXXVI. Mendacium. Instinianum banc per-B scriptionem Canonum Trullanorum, Pseudos finodo sua oppugnasse opprosisse operational and the second of the second ad Imperium venis, perscriptionis, quam oppugnaueras, recognoscenda edeudas Austorem suisse. Hac nil aliud sout, quàm Iuniana crepitacula. Ettamen mox cadem nobis ingerit & regerit, & Bellarmino insultat, quòd hac tam abdita non viderit. Accedit, quòd hermannus Contractus nil aliud dicit, quàm hoc: Húc (Iustinianus) baressi pollutus Catoblicos perseguium, & cum Sarracenis pacem fecit. Nec quidquam inuenies in Hermanno Canissi, aut Vrstisi, quod Iunio faueat.

XXXVII. Mendacium, & quidem festiuiffimum : Heliam Protopresbyterum legiffe ex charta Canonem Trullanum de figura Agni, quod Iuffiniano obsurbante minime licuerit Canones illos referre in membranas, boc est, in librum Actorum publicorum Ecclefia. Vanisimum commentum; quia cum Sabas Monachus quæfisset, cur Canon ille ex charta, non ex libro lectus effet; subject Tarafius; effe ipsum autographum, in quo Patres subscripserant. Hoc autem chartaceum autographum Patriarcha Constantinopolitanus secum in Nicznam Synodum tulit, vt eò maior fides Canoni haberetur. Si Canones istos licuit scribere & subscribere in charta, licet turbas cieret Iustinianus, vt dicit Iunius,quanquam nullas exciuit;quia Canonum istorum fautor & promotor fuit, cur non per eundem licuisset scribere in membranis, atque adeo in libro / Quid, quòd statim ibidem Petrus Metropolita Nicomedia subiicit: Quinetiam ba**beo & altorum** codicem fexta facra 8ynodi Canones continentem. Ergo Canones illi etiam in libro scripti fuerant.

Ait Bellarminus, Synodum Trullanam non modò fine Romani Pontificis, fed & ablque aliorum Patriarcharum auctoritate celebratam fuiffe. Hine cudit Iunius XXXVIII. mendacium. Alexandriam & Hierofelymam, tune non babuiffe Patriarchas, & boc teftari Zonaram.

Nihil Zonaras de Synodo Trullana. Tempore fextæ Synodi vrbes illas caruisse Patriarchis scribit. Trullanum Synedrium nó est fextum Concilium, nec continuatio fextis & quoties hocaffirmat Iunius, toties mentitur. Quamuis autem Alexan-

i

Digitized by Google

## Defensio Cap. 18. Lib. 11.

dria & Hierololyma Patriarchis defitituerentur, quando fexta Synodus celebrata eft, mifsi funt tamen ab illis Ecclefiis Legati & Vicarij, vt patet ex Concilij fexti fubscriptionibus. Cur Trullano conciliabulo ne Legati quidem fedis Alexandrinæ & Hierosolymitanæ interfuerunt, fiue quarto seu quinto, fiue decimo, fiue vigessimo septimo anno, post absolutam Synodum sextam, celebratum suerit? Et quis credat tot annorum spatio Eccless illas Patriarchis caruisse?

XXXIX. Mendacium. Patriarcham Antiochenum à Trullano conuentu abfuisse, quòd Antiochia per illud tempus indefinentibus bellis Arabum fuerit infestata. Etiam tempore sextæ Synodi infestabatur Antiochia & tota Syria Arabicis bellis; B quibus tamen Patriarcha Antiochenus non fuit præpeditus, quò minus ipfemet ad Concilium illud sese contulerit. Et quz nam sunt istz Arabum infestationes, cum lustinianus cum Arabibus terra marique fœdus icerit? Quanquam non nego illud postea ab eo parum fideliter ruptum. Cum autem velit Iunius, Canones Trullanos vigetimo feptimo anno post fextam Synodú fuisse promulgatos, oportet, vt doceat, quznam hæ peculiares Arabum infestationes fuerint anno fecundo Iustiniani Rhinotmeti in Imperium, profligato Tiberio Abfimaro, reftituti: ita vt& Patriarchis & Vicariis seu Legatis omne iter Constantinopolim intercluserint. Multo minus has tantas Arabum impressiones inue- C niet Iunius anno secundo vel tertio, quando lustinianus primùm Imperium iniit, quo anno comminiscitur Iunius hos Canones fuisse perscriptos. Nam non diu post adeptum Imperium pacem cum Arabibus fecit.

X L. Mendacium. Ideo bos Patriarchas abfuiffe, quòd Iuftinianus impedierit & obsurbauerit. Quis huius impeditionis & obturbationis teftis, præter Iunium? Vt obturbaffet, quando Canones ifti fuerunt perferipti (loquor ex fanatico Iunij fom nio) at non obturbauit postea, quando Canones isti fuêre publicè propositi anno XXVII. à fexta Synodo absoluta; vt vult Iunius. Cur tunc nullus adfuit Patriarcha, fauéte Iustiniano Conuentui; nec quomodocunque fauente, sed ita; vt conuentus illius auctor & aussex essertint?

X L I. Mendacium. Trullanam Synodum non fuiffe Synodum, sed antecedentis selum Synodi Canonum perfiriptionem bis factam. Fateor, reipla non fuisse Synodum, sed illegitimum synodi canonum fuiffe Synodum, iudicio Trullanorum Patrum; commentum Iunianum est. Ita enim ipsi Patres præfatione ad Iustinianu. Inprimis pie & Christi amantissimo Imperatori Iustiniano. sancta & vniuer falis Synodus divino pie vestra potentia nutu & decreto congregata, in bac à Deo custodita & regia civitate, & s. In ipso progressi procemij dicunt; quintam & fextam Synodos vniuer fales, nullos condidissi Ca-

dria & Hierofolyma Patriarchis defituerentur, A nones; & propterea fanttam banc & diuinitus elequando fexta Synodus celebrata eft, mifsi funt tamen ab illis Ecclefiis Legati & Vicarij, vt patet ex Concilij fexti fubfcriptionibus. Cur Truldiftinguunt.

756

XLII. Mendacium. Patres Trullanos non approbare in Canone fuo secundo totam synodum sub Cypriano babitam; sed tantum aliquid etus : hac enim esse verba secundi Canonis Trullani : Preterea verò & à Cypriano, qui Afrorum regionis fuit. Archiepi/copus & Martyr, & Synodo, que sub co fuit, emissum Canonem, qui in pradictorum prafulum locu & folum; fecundum traditam en confuetudinem, feruatu ost. V bi mentitur Iunius, Trullanos de vno duntaxat Canone loqui. Quis ille vnus, dic, obsecro, Iuni, quem Trullani approbarunt, & ab omnibus recipiendum fanxerunt? Cur-nominatim non expresserunt? Quanto procliuius fuisset dicere: Trullanos legislatores per Canonem à Cypriano, à collegis & à Synodo emiffum intellexisse, quidquid peroctoginta feptem sententias seu pronunciata à Cypriano & collegis de baptismo Hæreticorum decretum fuerat.

XLIII. Mendacium. Étiam Adrianum Papam, nominare Trullanos Canonas diuine & legaliter pradicatos.

XLIV. Mendacium. Et bocideo, vt eos Cano nibus fuppefitis à Pfeudofynodo Iuflinianea opponeret. Mera figmenta. Nam illa verba in epistola Adriani ad Tarasium, non sunt verba Adriani, sed recitantur ex Tarasij epistola; quæ tum refellere nihil attinebat, quia negotium Iconoclassicum propius Ecclessam vrgebat. Et Pseudofynodus illa Iustinianea cum suis Canonibus, distinca à conciliabulo Trullano, nusquam terrarum habita est, nissi Iunij cerebro.

X LV. Mendacium. Bellarminum malafide adducere testimonium Nicolai I. ex epistola ad Michaëlem Constantinopolitanum Imperator. vbi citat quendam Canonem Trullanum, addens, se didiciffe ab Apostolo, etiam Etbnicorum testimoniù vei , quando opus est: quantò magie, inquit, Chriflianorum alque Catbolicorum. Hac verba queritur Iunius haud candidè przterita. Quid? An ideo Canones illos Nicolaus probauit, quia vnum ex illis citauit ; corumque conditores, Christianes atque adeo Carbolicos nominauit? Necdum enim Græci in fchifma & hærefin aperte eruperant. An non fatis, & plufquam fatis mendaciorum circa Pleudolynodum Trullanam effudit Innius? cuius nugaciísima commenta ordine enotare & enumerare libuit; vt lector specimen videat eius finceritatis & integritatis, qua Iunius in veterummonumentis, & Bellarminianis argumentis eludendis vti solet.

CAPVT

Digitized by Google

#### Lib. 11. Defensio Cap. 19.

### CAPVT XIX. J dem probatur ex legibus, dispensationibus, & censuris.



757

VTLIVIVS & Danzus primo flatim aspectu caput hoc contumeliis & conuiciis excipiunt : Ventum est nunc, inquitille, ad legum Pontificiarum laqueos, & difpensationum dedecus, & clauium Ec-

clefie intolerabilem abufum, & c. huius turpitudinin pudet aduersarios, qui paulo sunt verecundiores.

Danzus exclamatex Plauto: Nec fallaciam aftutiorem vilm fecit poeta, atque vt bac est fabricata à Bellarmino, fed pessimo & nullo fundamento; Quidquid B enim boc & duobus sequentibus capitibus Bellarminus a git , id meram effe fallaciam , eamq, duplicem. Vnam, d non cauffapro cauffa: alteram; à dicto fecundum quid: Et vt videas, quam Danzus vbique Fallaciarum fit ferax, tertiam fallaciam extra ordinem ad-dit; A nen confequente. Las tribus tam validis aries tibus confestim fuccedunt mendacia; vt Bellarminum hoc modo argumentari : Romanu Pontifex qua/dam leges promulgauit, qua/dam difpen/ationes in nonnullos, & pro nonullu edidit, ergo babet plenariam leges condendi, dispensandi & censendi de omnibus potefatem. At disputatio Bellarmini, si ad formam aliquam argumentationis redigenda sit, non ita nude proponi debet; vt proponitur ab isto criminatore, sed adhibendæ sunt circumstantiæ, 👝 quas adhibet Bellarminus. Primatum enim E cclsiasticum haud dubiè obtinet, qui toti Ecclesia, si necessitas exigat, leges przscribit, independenterà quocunque alio humano legislatore; & qui non in hac duntaxat, vel illa prouincia; fed vbicunque id vsus postulat, leges præscribit: Et qui dispensat cum quibuscunq; dispensandum fuerit; & censuris notat, quoscunque censuris dignos iudicauerit. Sed hoc fecerunt & faciunt Romani Pontifices: Romani ergoPontifices primatum in Ecclesia obtinent. Quzso, an, inter cætera, non etiam hinc recte colligimus, Imperatorem Romanum, inter omnes Principes, tenere primatum, quia fert aliquando leges, quæ totum Imperium obligant; & vbique in Imperio leges przscribit, vbique locorum, inquam, quz D nouis sanctionibus egere videntur : vbiq; etiam leges laxat vel adstringit;pœnas sontibus vbique infligere valet. An non sunt hac perspicua primatus argumenta?

Videamus ordine,quz ad hoc caput,& ad testimonia, quz adferuntur, responsa dent nostri Caluinista. Danæus, & Sutliuius obstrepunt. 1. Etiam tyrannos, pradones& latrones ferre leges; leges relaxare, & pœniu afficere; nec tamen fequi, eos id facere legitime & licite. Simili igitur ratione in propofito, non re&e concludi, legitimum Romani Pontificis primatum ex legiflatione, ex legum relaxatione, & ex cenjuru. Rcspondeo, recte id inde probari, 'quia Pontifex

A nec tyrannus est, nec latro, nec prædo, nisi iudiciotyrannorum, latronum, & prædonum; nec vllus vnquam Catholicorum eum pro tali habuit:nec propterea talis vel est vel erit Romanus Pontifex, quia Hzretici przdones & latrones, vt talem, infamant, & traducunt; quia illorum infamatio & traductio non est tam potens & efficax;vt Ecclesiasticum principem diuinitus constitutum in predonem & latronem transformare queat. Secundo responder Sutliuius, Pontifices non tulisse leges vbique. Non tulerunt vbique; satisest, quòd Romz vel alio certo in loco degentes, cas leges tulerint, quæ omnes vbig; gentium fideles obligarent: satis etiam est, quod vbique, hoe eft, non tantum in hoc, vel illo determinato loco, sed vbicunque necessitas exigebat, leges ferre potuerunt; & reiplaitidem tulerunt.

758

- Addit Sutlinius cum VVitackero, Episcopos & provinciales Synodos prescripsiffe leges. Num vbiques Num extrappouinciz fuz terminos? Addit, Het, feciffe etiam Synodos acumenicas. Num abiq; auctoritate Pontificis Romani? Iunius dicit : Romanum Pontificem prescripfiffe leges, vt Metropolitanum, intra fuam Metropolim, non extra. Itactiam VVitackerus. At hos refutatur vel vnico exemplo epistole fanai Leonis ad Dioscorum Episcopum Alexandrinum, cuius meminit Bellarminus. Certè Alexandria non erat in metropolitana diœcesi Pontificis Romani, & tamen Dioscoro Episcopo Alexandrino leges præscribit: ergo id non fecit S.Leo, tanquam Metropolitanus; sed vt vniuerfalis paftor & primas. Nam perquam ridieulum eft, quod VVitackerus dicit : Leonem nibil prefiribere Dioscoro; quia viitur verbo illo: Volumus; Hoc perinde effe, as fi diceret; supimm, optamm, bortamur. Quafi non quotidianus vsus legislatorum, etiam ciuilium, vt Regum ac Principum, doceat; verbum Volvmvspraceptum indicare. In epistola ad Episcopos Campanie, Tuscie, &c.mandat S. Leo, vt omnes constitutiones suorum Antecessorum & facrorum Canonum diligenter observentur; & bas ita vestram dilettionem custodire debere mandamm, vs fi qui illa contempferit, veniam fibi deinceps nouerit denegarj.

Ad hæc tellimonia S. Leonis ex duabus eius epistolis desumpfa, ita respondent Sibrandus & Sutliuius, vt corum impudentiam nemo fatis detestari polsit.Ille ergo lib.7.de Papa Romano, dicit, testimonium Leonu effe domesticum, impium, & ridsculum. En reuerétiam Sibrandicam in D.Leonem, fanchifsimum & in Ecclefia Dei laudatifsimum Pontificem. Si quis fummam Romani Imperatoris in Imperio potestaté probaret ex constitutione quapiam antiqui Imperatoris; qui iussisset, Imperij & antecessorum suorum leges & fanctiones, scita & edica inuiolabiliter obseruari; Sibrandus in medium profilitet, talemque Imperatorem non esse audiendum clamitarer, quippe domesticum testem: quali verò suam vel suorum priuatam caussam agat, cum Imperator,

> i 2 Imperij

Imperij & eius, qui Imperij habenas tenet; glo- A | & mandata eius afpernantur. Num contumacia riam & maiestatem asserit, vel aliquid pro bono communi propagado & amplificado præscribit acpræcipit. Sic & Pontifices quotiescunque vel dicunt vel faciunt quidpiam, quo primatus Ecclesiasticus indicetur, haud id dicunt vel faciunt ob suam suorumque priuatam, sed ob publicam functionis qua funguntur caussam.

Cur verò impium S.Leonis dictum vel teftimonium, vel decretum ? Quia boc decreto leges bumane dininis preferuntur, inquit Sibrandus, dininerum enim legu violatores veniam confequi poffunt, quam Leo legum suarum violatoribus negat. Grauis profecto causta, cur S. Leonem impietatis arcessat : neque enim menselt S. Leonis Canonum transgrefforibus apud Deum vel homines nullam simplici- B'At Leo meminit Constitutionum Innocentij ter veniam concessum iri, vt iste calumniatur, sed nullam concessum iri ad hoc, vt pænam debitam cuadant, & impunitatem transgressionis consequantur. Dicit Sibrandus, Leonis præceptum, ridiculum effe. ed quòd Papa in alíenas prouincias nihil iuris habeat. In alienas nihil iuris habet : Sed quz nam illz alienz prouinciz, in quas Pontifici sua non constet auctoritas? Nulla aliena est ab eius cura, cui absolute & indefinite dictum : Pafce oues meas. Et Iunius Sibrandi fymmysta, Leoni, vt Metropolitano, ius in Episcopos per Campaniam, Picenum & Tulciam fuille fatetur; non ergo víurpauit Leo ius alienum, respecta horum Episcoporum, tameth lunius pro sua in S.Leonem beneuolentia, hanc annotationem ad edi- C Aum S.Leonis appingit. Et bic Metropolitani imperiosi sermo. Quanquam mandata illa non dedit Leo, vt Metropolitanus, sed vt pastor vniuerfalis; vt liquet ex titulo : Vninerfis Epifcopis per Campaniam, Oc. O per vniuer fas prouincias constitutis. Ergo precepta illius epistole perrinent ad omnes fimpliciter Episcopostotius Ecclesia.

Occinit Sutlinius : Ift a Leonie leges non feruabantur ab omnibus. Vnde hoc compertum Sutlidio? Etvt ab omnibus non fuerint observatæ, quid hoc obstat primatui Pontificis Romani? Étiam dininæ leges à plerisque non observantur. An ideo Deus non est primus & summus legiflator? Etiam Cafarez leges à multis violantur. An ideo non est summus in rebus politicis D Iudex Imperator in Imperio? Perquam autem fatuus est Sibrandus, quando hocargumento Bellarminum vrget: Conftantinopolitanus Epifco. pun non obferuauit Leonis pracepta. Nes Alexandrinus; ergo neuter fuie Leoni subiectus. Perinde, ac si dicerem. Nec Sudiuius, nec Sibrandus feruant mandata Dei; ergo neuter illorum eft in potestate Dei. Necminus festiuum est hoc Sibrandicum pronunciatum. Qui alteri mandat , & non potest mandatum exequi, non habet imperium in eum, cui mandat. Si hoc verum effet; sequeretur, omnes rebelles potentiores, qui se contra legitimum magiltratum efferunts eo iplo effe liberos, quod luo Domino, à quo compefci nequeunt ; rebellant, <sup>1</sup>

& perfidia subditorum priuat legitimum posselforem suo iure?

Sutliuius denuo se recipit ad asylum illud impudétiz;epistolas Leonis ad Episcopos Campaniæ, &c.& ad Dioscorum effe vel confictas, vel corrupta: Cuimortalium hoc vnguam in mentem venit? Quis vetus codex huic fomnio adstipulatur? Quz auctoritas? Necdum faris stultitiz. Etiam inscriptionem corrigit Caluinista. Ferre nequitillud: Per vniuer fas prouincias. Ait legendum : Per vicinas prouincias. Vidistine codicem vetultum, qui, quam cupis, lectionem confirmet? An deprauationis huius tuz nullum alium habes fundum; quàm cerebrum tuum Burdonicum? primi. Omnino. At buim vel pauca vel nulla exftant genuine. Verum hocesset, nisi mentireris. Verumesset & illud, nisi mendacium obstaret; in epiftola Leonia ad Diofcorum Alexandrinum , contineri aliena à tempore Leonie. Qui hac aliena ? Quia dicit; facrificium Miffe iter an poffe, fitanta fit populi frequentia, que vno templocapinequeat. Cur hoc fit alienumà tempore S. Leonis, rationem aliam non inuenio, quàm quia à Sutliuiano capitealienum est; cui vt Missa, sic multo magis repetitio Missa vehementer aduersatur.

Ait Sutliuius : Dioscorum fuisse Leoni inimicifimum. At postea; non initio. Quid verò mirum, fi Eutychianus oderit orthodoxum Episcopum, omniumque Eurychianorum inuicum debel. latorem Leonem?

Hilari fiue Hilarij dictum fimili fraude nititur declinare : Acta Concilij Romani , cui prafedit Hi larm , aut effe corrupta , aut malè defcripta , & binc nullam mereri fidem. Simile quid mentitur VVitackerus. Omnia huic Caluinista apparent corrupta, quæ caussa, nisi iudicij summa corruptio? Sibrandus dicit, effe testimonium domesticum. Nulli ergo Imperatori de Imperatoriz dignitatis & maiestatis potentia testificandi, aut aliquid pro auctoritate edicenti Sibrandus fidem habeat oportet; quia teftimonium domesticum cft, aut fi non eft; neque illud Hilari, vel alterius cuiuscunque Pontificis, testimonij domestici prztextu repudiari poterit. Adiungit impudens Sibrandus: Non negamu Papas Romanos fuiffe fatis impudentes ad imperium fibi in alios rapiendum. Nihil fibi rapuerunt, nihil arrogarunt. Traditam à Chrifto potestatem defenderunt, & etiamnum contra portas inferi defendunt verbo & operc.

Anastasij Iunioris Papæ verba à Bellarmino citata, dicit Sutliuius, non habere vim legie. Nec Bellarminus dicit, bebere vim legis; fatis eft, quod testantur, Pontificem Romanum habere potestatem ferendi leges, & latas ab illo religiosè ab omnibus observari debere. Hoc & nihil aliud euincere vult Bellarminus hoc Anastasij Iuniorisdicto; quem mentitur Sutliuius vocari à Bellarmino Iuniorem, ne sum allegari putaremu, qui

propter



## Defensio (ap.19. Lib.11.

propter barefin de calo tactue est. Siccinc primus A- A fira decreto indulgemu: Concedimus atque terminamus nastalius Papa fulmine tactus eft? Primus, inquam, Anastasius, qui Pontificatum tenuit anno Chrifti CCC. XCVIII. O frontem inuerecundam, & audaciam imperitam, nulliusque probri, quamuis aperti, metuentem? Nam Anastafius Imperator Eutychianus, ad quem hoc nomine secundus Anastasius scripsit, fulmine periisse dicitur. Hunc interitum simul cum hzresi impudentissime transfert Sutliuius ad Anastafium primum, sanctissimum Pontificem. Alij pari fronte ad hunc ipfum fecudum Anastafium Pontificem.

76 I

Ait Sutliuius. Anastasium secundum non fuif. sevirum optimum. (Vtinam tu tam bonus effes. Quam felix effes.) Nes epistolam eine viderigenuinam. B (Hoc scilicet perfugium, desperatis omnibus aliis, restabat.) Eamy nu/quam apud fide dignos Auctores reperiri. Reperitur in tomis Conciliorum & epistolarum Decretalium. Citatur non tantum à recentioribus, fed & à vetuftis Canonum colle-Aoribus. Obiicit Sutliuius. Ee tempore Imperatores dediffe leges Pontificibm, non ab illu accepiffe. Imò hoç, non illud: velis, nolis; quia etiam inter Gotthos lua sedi Apostolicz constitit vniuersalis auctoritas, neque vllus Imperator, qui fines suz potestatis nosfet; Romano Pontifici dare leges conatus est. Etiam Iunio & VVitackero olet epistola Anastasij supposititium quiddam, & pleraque negat ille suo in exemplari reperiri. Vnde ergo tibi tam curtum & decurtatum exemplar? Cur non C expleftiplenioribus & integrioribus?

Ad Gregorij auctoritatem priuilegium infigne Monasterio S. Medardi concedentis, respondet Sutliuius; aliud effe legem; aliud, privilegium. Etiam privatos dare poffe privilegium. Vbi ignorantifsimè innuit priuilegium dici, quod à prinate concediqueat; cum priuilegium fit exemptio quzdam à lege communi; vel facultas aliquid faciendi supra, vel præter legem alioqui ad omnes attinentem: qualem facultatem folus ille concedere poteft; qui legum condendarum, restringendarum & relaxandarum potestatem habet. Sed quia ipfe Caluinista vidit hoc sum responsum esse ficulnum; aliud dat magis nauci & nihili:nempe bos prinilegium videri confictum.Ita etiam D VVitackerus, quod probat duobus firmifsimis argumentis, exquibus primum eft: quia non nititur alio testimonio,nisi Monachorum. Alterum,quia contextus ip(e detegit falfitatem,nam Gregorius ille minatur se reges, antistites, sudices, & omnes seculares personas bonore suo priuaturum, at verm Gregorim nusquam tales edidit minae.SedImperatorii iußionibus fe obedientem fore prefitetur. Sutliuio & VVitackero oppono Caluinianú Iunium , qui agnofcit hoc priuilegium esse legitimum & genuinum. Tantùm mentitur, non effe Gregorij , fed Regum Clotarij , Sigeberti , Brunicbildie, & Theodorici. Mendacium hoc redarguunt verba, quibus in Decreto illo vtitur S. Gregorius: Concedimu. Huinfmodi prinilegia auttoritatie no-

fatuentes nullum Regum vel Antifitum, & c. Et fimilia quæ in tota illa priuilegij forma fæpius iterantur. Verum quidem est hoc privilegium fuisse Monachis illis concessum rogatu & interuentu Regum, volentium ea, quæ Monasterio Medardino liberaliter contulerant; immota perpetim manere; & vt hoc eo facilius assequerentur, Apostolicum privilegium interponendum curarunt.

Falsum est autem privilegium hoc solo Monachorum testimonio niti. Nititur enim testimonio S. Gregorij & Regum, & publicis epiftolarum S. Gregorij monumétis. Quàm verò cautus Sutliuius, qui Monachorum nostrorum testimonia parum firma censer; suorum verò Exmonachorum, vt Lutheri, Buceri, Martyris vel fomnia pro firmissimis habet.Nec stylus vel pœnarum comminatio à more S. Gregorij abhor. ret, qui vt passim ex epistolis seu Regesto eius apparet, violatoribus conflitutionum Apoftolicarū non modo pœnas minatus eft; fed & aliquando reipfainflixit. Imperatori se subiecit non in spiritualibus, & rebus Ecclesiasticis, sed in politicis, idque non de iure, sed de facto, vel potius ex humilitate, quia ita tunc faciendum suadebant temporum circumstantix.

Exemplum dispensationis profert Bellarminus ex epift.1.Gelafij. Hic iterat fuam impudentiam Sutliuius, cui fuccinit VVitackerus: Epifolam Gelasij non videri genuinam. Qui pudorem in postremis habet, is quiduis effutire non erubefcit. Ex quo fonte processit & illud:in epist.31. li. 12. S. Gregorij nullum effe vestigium vlius dispensationu cum Siculu. Agi de Consilio femel tantum quotannu, non bis celebrando, ys Canones inbent. Audiamus ergo verba S.Gregorij : Equidem, quia adhibendum bu in anno Concilium Patrum fit regulu inftitutum non latet. Sed ne forte aliqua excufatio fit, (emel decreuimus congregari. An non hic expresse vides decretum de Concilio semel duntaxat quotannis instituendo; atque adeo dispensationem & relaxationem Canonum, qui bis in singulos annosprouinciales Synodos congregari iubent?

Dispensauit idem S. Gregorius cum Anglis circa matrimonia, in gradibus alioqui prohibitis, incunda. Respondet Sutlivius: Gregorium nibil concesiffe Anglis, cuiss faciendi priss non babuerint poteftatem. Credo, fivt nunc, ita & illo feculo in Caluini schola instituti fuissent. Si intragradus prohibitos absque dispensatione coniugia inirepoterant; seque posse probe nouerant, curà Gregorio Pontifice Romano gratiam Canonum fibi postularunt? Cur ipse Gregorius fecit? An non poterat vno verbo rem totam transigere, & dicere; causs nihil esse, cur à se talem difpenfationem petant:omnibus liberum effe matrimonia iungere, absque vlla legum vel Canonum impedimento? VVitackerus agnoscit Gregorium difpenfasse cum Anglis; sed ait, eum id fe-

> ci∬ð i 3



## Defensio Cap. 19. Lib. 11.

gis relaxatio est juris, non solius charitatis. Oggrunnit Sutliuius: Bellarminum debere oftendere.antiquos Pontifices Romanos leges & pænas relaxare potuis. fe, ficut nunc faciunt Romani Pontifices. An non hoc oftendit? Nam ficut hodie Pontifices dispensant vtin gradibus prohibitis, in tertio videlicet vel quarto matrimonia interdum contrahi poísinr; fic & S.Gregorius olim Anglis eandem gratiam fecit. Et ficut hodie Pontifices Romani variis in materiis, pro necelsitate perlonarum & temporum, Ecclesiasticas leges & constitutiones temperant & moderantur; fic & olim factum à Romanis Pontificibus.

Iunius oggetit: Bellarminum tantummodo adferre exempla legis pofitiua & bumana, in qua à Gregorio B & alise Pontificibus dispensatum fuerit. An exspectabas, vt Bellarminus produceret exempla legis diuinæ per dispensationem relaxatæ/An non dispensario in legibus humanis, primatumRomani Pontificis latis oftendit?

Inter exempla Cenfurarum, quas Pontifices in alios, etiam Imperatores tulerunt, eft illud Innocentij I. qui excommunicauit Arcadium & Eudoxiam vxorem eius, quòd non permilissent restitui Chrysostomum in suam sedem, vt ipse iusterat,& citat Nicephorum lib.13.cap.34.apud quem exstat Innocentij epistola. Obiicit Sutliuius : Innocentium non propterea illik abrogasse Imperium, nec subditos ad rebellionem concitasse. Hochic non agitur ; fed num Innocentius Arcadium C communione fidelium priuauerit, atque adeo in longè etiam positos, & in aliena Diœcesi conftitutos Ecclesiasticam suam Iurisdictionem exercuerit. Secundoà consueta impudentia subfidium petit; narrationem Nicephori meritò (ufpettam baberi, quia nimirum non facit ad Sutliuianam faliuam. Si faceret, nil fide dignius foret. Putat improbabile, Arfacium, inuaforem throni Conftantinopolitani, iam mortuum, ab Innocentio communione prinatum. Etiam VVitackerus clamitat, Eudoxiam prius mortuam; non potuille igitur excommunicari ab Innocentio; fed fumit VVitackerus incertum pro certo. Nam de obitu Eudoxie non confentiunt scriptores, vt te docebit Baronius anno Christi CCCC. 1V. Numer.122. Et multi D Eudoxiam Chryfostomo superstitem faciunt. Vtcung; fit etiam in mortuos exempla feueritatis statui solent; viuis ad exemplum & cautelam; ne quid simile audeant. Nec verisimile credit Sutliuius, vita iam functo Chryfoltomo, excommunicatum fuisse Arcadium : Quidenim hacpana epis Chryfoftome attuliffet ? Vt S. Chryfoftomo iam in cælos recepto nil profuerit; at prodeffe potuit Arcadio, vt censuræ huius grauitate motus, deteltabile fuum fcelus agnofceret. Profuit & aliis, ne quid limile in Epifcopos, alios que Dei feruos auderent. Ait Sutliuius: Non videri probabile tacituros Sozomenum, Theodoretum , Euagrium & Zonatam, Chryfoftomi res geft as diligenter perfecutos. fi quid buiuf-

ciffe ex lege charitatin : At iun da cum iure, quiale- A modi accidiffet. Simile telum vibrat contra hanc. excommunicationem VVitackerus. Hic iterum mirari cogor imperitiam historicam Sutlinij. Vbienim Euagrius Chryfoftomi res gestas literis mandauit? cum in historia sua initium scribendi à Nestorio, eiusque impietate faciat, palamque profiteatur, finem Sozomeni este sibi fcribendi exordium. Sozomenum & Theodoretum non meminisse huius epistola, quid refert? Num nihil vero confonū cenfebimus, nifi quod' ab omnibus literis confignatum eft?Vterq; profecto Auctor testatur indignissime tulisse Innocentium hanc Chryfoftomi eiectione, & à communione omnium recessisse, in quibus culpa aliqua huius sceleris hærere videbatur.

761

Præter Nicephorum autem meminit huius epistolæ Innocentij ad Arcadium Glycas in Annalibus, & Gennadius in Apologia pro Concilio Florentino, & exstat Græce in Vaticana Bibliotheca, teste Baronio ad annú Christi CCCC. VII.& tam Græcè, quàm Latinè euulgata eft ab iplis sectariis Tomo I. Iuris Gracocomani, ad calcem, vbi etiam habetur responsoria epistola Arcadij ad Innocentium, & alia eiuídem argumenti Imperatoris Honorij ad Arcadium. Nec Nicephorus Romanz fedi tam amicus erat, vt vlla fufpicio oriri iuftè queat,eum hanc epiftolă confingere, aut ab alio confictam operi suo inferere voluisse.

Junius videtur epistolam vt genuinam agnoscere ; sed conuiciis eius auctoritatem eleuare nititur. I. Qua poteftate factum, viderit Innocentiu. Illa factum est: Tibi dabo claues regni cœlorum, Ge. Quodcung, foluerin, etc. Quodcung, ligauerin, & c. II. Quid est , nifi furere , vii excommunicatione extra diæcefin? (Non extra; quia nulla diœcesis est extra limites illius, cui dictum : Pasce oues meas) & citra citationem. (At non femel, fed fæpius monitus fuerat Arcadius, ne vxori nimium indulgeret, seque per infaniam eius aduersus Ioannem concitari & exasperari sineret. Omnia surdis auribus di-Aa) cognitionem que tum iniuste fatti ( latis luperque factum Arcadij cognitum discussum que fuit. Satis superque iniquitas eius eluxit ) tum cordu duaπαμαλήτα, impænitentie ( nec de hoc dubium erat, quandoquidem Arcadius omnia sana circa Ioannis caussam consilia & monita pertinaciter respuebat, & vix ad aures admittebat, certè non ad mentem) cognoscere autem de istis Innocentius que potuit ? Vt fummus pastor potuit, & vt is, qui in fumma Apostolicæ cathedræ specula residens, omnia, que Arcadius iniuste patrarat, accuratissime nouerat.) Audax facinus (Tuum, Iuni, qui tanti Pontificis laudatifsimum factum carpere audeas) & perturbationem bominie in publica rerum perturbatione offendens ( non perturbationem, sed zelum & ardorem retinendi iuris & zqui ) cum Arcadium Imperatorem & coniugem. eine ( alteram Herodiadem , omnis mali originem ) itemque Atticum Conflantinopolitanum.

(hallu-

Digitized by Google

765

## Defensio (ap. 19. Lib. II.

(hallucinaris, non Atticum, fed Arfacium, hic A nihil intentatum relinquat, quo subditum libeenim proxime D. Chryfostomi thronum inuaferat ) & Theophilum Alexandrinum Patriarchas vna excommunicationé petiuerit. (Nec iniuriâ, quia tali pæna, ob commissa in Ioannem, dignissimi erant) claudit Iunianas lædorias in Innocentium hoc fcomma. Salie Pontificibus Romanin fupercilium, etiam dormitantibus. Et tibi etiam nicanti conuicia ex Caluinisticis faucibus in chartas sponte sua effluunt, tanta est corum in pectore tuo vbertas.

Sibrandus mentitur, Ex Epiftola Innocentij, totag, cauffa Cbryfoftomi validißime Monarchiam Paparefutari. Quia Innocentius dicit, turbas illas propter Chryfoftomum excitatas, à fola Synodo corrigi est, hæc duo contineri in Epistola Innocentij, quæ exstat apud Nicephorum, de qua in præsentinobis est sermo. Illud de correctione facienda per Synodum reperitur in Epistola Innocentij ad Clerum Constantinopolitanum, sed non nisiex hypothesi asseritur; quia enim Innocentij vox & fententia ab Arcadio non audiebatur, neque iam ius, sed iniuria, nec pietas, sed impietas præualebat, & omnia furfum deorfum vertebat & inuertebat, cenfuit Innocentius Synodo opus esfes si forte huius auctoritate moueretur, qui iam Apostolicz sedis potestatem & iussionem ab improbis seductus in postremis ducebat. Et quamuis Innocentius pro Synodo supplicem libellum Arcadio obtulisset; id prima-C tum Romani Pontificis haud læderets quia aliudeft, quod agimus lege obedientiæ & subiectionissaliud, quod necessitate & violentia tyrannica compulíi.

Illud iucundum eft. Papa vocat Cbryfoffomum doctorem vninersi orbu: ergo ipse Papa non est vninersi orbi Doftor. Argute. perinde ac si vniuersalis Do-Aor in definiendo, inque decidendis infallibiliter fidei quzstionibus, qualis Papa: & vniuersalis doctor. qui scriptis & institutione sua vniuersum mundum erudit, qualis fuit Chrysoftomus, qualis Augustinus, & alij. sint vnus & idem, eiufdemque auctoritatis ac potestatis.

Adiungit calumniator Sibrandus. Innocentij factum fuiffe aut stolidum aut immite.Stolidum ; quia D Ar (acium iam mortuum excommunicauit , cum potius eum de tbrono deturbare, & loannem in eum reducere debuerit. Immite ; quia fi potuit Ioannem adhuc in viun degentem excommunicatione sua inuare, cur id non fecit ? Tota hæc obiectio est stolida & fatua. Nam & mortui excommunicari posfunt, viuentibus in exemplum; Et Innocentius Chryfoftomo opem tulit, quantam potuit per iniquitatem temporum. Que fi minus efficax fuir, non defectus potestatis in Innocentio fuit; sed iniustitiz vis & magnitudo, quz omnia tum occuparat, & iuri nihil loci reliquerat. Si Regis alicuius fubditus, tyranni truculentia in exilium agatur، & miferandum in modum exagitetur; Rex autem ille

ret, nec quidquam tamen proficiat; eo quòd iustitizomnis aditus sit interclusus; an ideo Rex ille non est Monarcha sui regni ? Nam quòd Innocentius post mortem demum S. Chrysostomi anathematis fulmine Arcadium percussit; id eo accidit, quòd speraret Arcadium absque hoc tam duro remedio ad saniorem mentem reuerfurum. Sed quia interea inopina Chryfostomi mors interuenit, accelerata etiam incommodis, quibus dedita opera eum illi affligebant, quorum custodiz commissus fuerat; iusta indignatione Innocentius exarlit, & immedicabile vulnus ense recidendum censuit.

Ait Sibrandus; Totum argumentum effe ridjenpoffe, supplicat etiam Arcadio pro Synodo. Mendacium B lum ; non enim magu elucere primatum Romani Pontifici inde , quod excommunicarit Imperatorem, quàm fi quemlibet alium vilißimum bomuncionem à communione fidelium fegregaffet. Criminatur, more folenni Sibrandus; non enim ita argumentatur Bellarminus. Innocentius excommunicauit Imperatorem, habuit ergo primatum Ecclefiafticum; fed hunc in modum. Innocentius excommunicauit Imperatorem Orientis, qui ad Romani Patriarchz, præcisè, qua talis, diæcesin seu Metropolim non pertinebat; fignum est ergo, quod Romanus Pontifex habeat etiam potestatem in aliorum Patriarcharum diœceses, atque adeo, quòd iple primatum Ecclesiz tencat; nam quis aliorum Patriarcharum vel Episcoporum potuisset Arcadium excommunicare, propter expulsum Chrysostomum ? Et si qui alij Episcopiexcommunicarunt Imperatores, vt S. Ambrolius Theodolium, id fecerunt in sua Ecclesia vel diœcesi.

> Nequeo hic tacitus præterire quiddam, quod observatione cumprimis dignumiudico. Cum Gregorius VII. Pontifex imperterritus & magnanimus, Henricum IV. Imperat. excommunicallet; reclamatum eft, ab Henrician z partis ftudiofis; rem effe nous & inauditi exempli; nunquamfactum, vi Romanus Pontifex Romanum Imperatorem excommunicauerit. Quorum querimoniæ iple Gregorius in Epistola ad Herimannum Episcopum Metensem, quæ exstat in Historia Brunonis de bello Saxonico, hunc in modum fatis... facere studuit. si speciale aliquod de personie primeipum requiratur exemplum, B. Innocentius Papa, Arcadium Imperatorem, quèd confensit, vt S. Ioannes Chry/oftomus à fede sus pelleretur, excommunicauit. Hoc schifmatici tolerare nequierunt; quod exemplo vnjus disces, eius nimirum, qui pro Henrico IV. Apologiam euulgauit; qui hoc refutare volens, ita orditur. Vnde boc affumptum fit, nos quidem adbuc incertum tenemus. (Ex ipfa Innocentij Epistola,& ex Arcadij ad illam responso istud desumptuch) fed bos pro certo nonimus . quod net in geftu Ro. manorum Pontificum innenitar , nec in Tripertita Hiftoria, vbi plus quàm alibi legimus de illius depoficion a fententis. Argumentatur Auctor ifte, Buifquis fu

> > ab au-

14

## Defensio Cap. 19. Lib. 11.

ab auctoritate negatiue, eodem prorlus modo, quo Caluinista nostri VVitackerus & Sutliuius: vt videas schismaticos & Caluinistas cadem Dialectica vti.

767

Addit Auctor Henricianz Apologiz, Episcopos qui damnarunt Chryfostomum, fuisse Catholicos. Efto sanè. Quid tum? An qui se Catholicum profitetur, nihil contra ius & fas admittere poteft ? Oggerit, illos porius excommunicandos fuiffe, quam Arcadium, qui in relegationem Chryfoftomi taniummodo confenferit.At confenfit, fi non vt affeffor detestandi aduersus Chrysostomum conciliabuli, certè vt auctor & architectus omnium contra Chryfoftomi caput machinationum. Abfque enim Imperatore fuisset; nihil cæteri in eum moliti fuissent. Nonne Theophilum & Arfaci- B um præcipua tragædiæillius capita communione priuauit Innocentius ? De quo grauissimis verbis ita loquitur Pontifex. acorismus Si ri is Sauplors Stoplay aquelopidy, xai ava Stuanopidy, xai Të zer starious astorelaon. Theophili autem abdicationi adiicio excommunicationem, execrationem, & à Christianifmo exclutionem.

Ait Auctor. Arcadiummulta edidiffe decreta pre Catholica fide; eumą, Christiana religioni magno emolumento fuiffe. Haud imus inficias. In causia tamen Chrysostomi exerrauit; & gloriam suam maculauit; quam tamen, vt apparet ex Epistola eius ad Innocentium, falutaribus lachrymis eluisse videtur.

Cumulat postea Auctorille, more suo, testimonia Patrum, vt S. Leonis, ipfius Innocentij, S.Gregorij, quibus omnibus nil alud euincitur, quàm facerdotibus enitendum esse ; vt pax & concordia Ecclesiam inter & Imperium vigeat; quod nemo abnuiz. Sed non inde confit; Imperatores & Reges pœnis Ecclesiasticis plecti non posse, si quid dignum mulca perpetrent. Erat autem apud schismaticos adeo peruulgatum,& decantatum, Gregorium VII. fuisse primum qui Imperatorem vel Regem à communione exclusifiet, vt persuasio hæc doctis itidem & orthodoxis scriptoribus errorem obiecerit; inter quos & Onuphrius in vita Gregorij VII. quam Apologiz pro Gregorio inferuimus, vbi excommunicationes in Arcadium, Leonem D Isaurum & similes pro fabulis habet, secutus veítigia íchiímaticorum , & Auentini , à quibus non semel circumuentus & in fraudem induaus eft.

Excommunicauit Gregorius III. Leonem Ilaurum Imp. Sutliuius & Iunius plaustra conuiciorum in Gregorium exonerant. Ille, Gregorium rebellionis & impietatis infamulat; hic. factum Gregorij nihil à gladiatorum ficie differre criminatur; quòd à perfido Imperatore discefserit, & ad Francos transierit. Culpant is quod iplimet Græci Zonaras, Cedrenus & alij non reprehendunt. Nec nisi à liuido pectore negari potest, factum Gregorij occidenti falutem attulifte, & Græcos illos Imperatores Leonem, eiusque filium Copronymum belluas potius, quâm homines fuisse, testantur Zonaras, Cedrenus, & alij. VVitackerus calumniatur, boc exemplum effe recentim. se quarere vetera. (Tam vetus est hoc exemplum, vt sperem Caluinissmum nunquam fore tam veterem.) For sen nec verum effe. (An quiatu falsum este optas?) Leonem à Gregorio non effe priuatum Imperio. Imo verò, occidentali. Tandem vocat VVitackerus Gregorium prodisorem: Leonem; Imperatorem bonum; Hoc scilicet restabat; vt Diabolus dicererur bonum; & S. Michaël Archangelus, malue.

768

Nicolaus primus minatus est Lothario Regi excommunicationem, & Valdradam concubinameius reipla excommunicauit. Oggerit Sutliuius. Lotbarium for fan exclusum à communione Nicolai,non enim legi quòd in eum bannum Papalem protulerit. Dormitauit, opinor, Sutliuius, cum hæc papyro illineret. Non dicit Bellarminus Lotharium à Nicolao excommunicatum, sed comminatione excommunicationis territum, ne vxorem legitimam repudiaret. Et si eum excommunicasset, non modo à sua, sed à totius Ecclesiz communione eum separasser. Hzc enim eft excommunicationis ('quam iste calumniose bannum papalem vocitat ) vis & effectus. Nec refert, quòd scribit Otho Frifingensis. vt Caluinista obiicit; se non legisse quenquam Regum aut Imperatorum ante Gregorium VII. fuisie excommunicatum; quia Otho non legerat omnia omnium historicorum monumenta. Certumque est, Henricum IV. non fuisse primum, in quem Apostolica sedes anathematis fulmen coniecerit. VVitackero nimis recens est exemplum NICOLAI, & iple NICOLAVS, merus Antichriftm , qui plus fibi arrogauit , quàm quisquam antca.

Ad exemplum excommunicationis à Vi&ore Papa in Aliaticas Ecclesias latæ, nil reponunt Sutliuius, Iunius, Sibrandus & VVitackerus, nifi conuicia in Vi&orem. Sed Vi&or, qui iam pridem Diabolum ipfum vicit; vicit pariter hæc venenatarum linguarum missilia, quæ, Diaboli inftin&u, in eum à fe&ariis passim iaciuntur. Sibrandus mutat, nouâ metamorphosi, Blasium illum, de quo Tertullianus ad finem libelli de præscriptionibus Hæreticorum in Blasium.

Ait Bellarminus; Plum Pontificem, ante Vicorem decreuisse, vt Pascha celebraretur die Dominico. Negat id Irenaus, inquit Iunius, expresfis verbis apud Eusebium lib. 5. Hiff. Ecclefiaft. cap. 26. Iunium mentiri, docebit te ipsa Eusebij lectio. Tantú dicit Irenzus apud Eusebiú; Pium, & alios Romanos Pontifices, à communione Asiaticarum Ecclefiarum non discessifie propter diuerfum ritum celebrandi Paschatis; quod verum est; quia licet Pius sanxister, Pascha non alio, quàm Dominico die peragendum; attamen fe-

cus

## Defensio (ap. 20. Lib. II.

cus agentes communione non priuauerat, vt A an non recté colligeremus, tali illis in vrbibus postea fecit Victor, ratus obsequium aliter extorqueri non posse, nisi asperiore aliquo medio.

### CAPVT XX. Jdemprobatur ex Vicariis Papa.



769

VTLIVIV sevix quidquam hîc ad-fert, prærer conuicia in legatos & Vicarios Papz. Iunius clamitat. Imenemplorum, non exemple petimu. Danxus quoque. Queritur , virum iure Papa miferit legatos in omnes partes Christiani orbin. Ne dubita, iure mifit; iure Vicarios in variis orbis partibus vel temporarios, vel perpetuos constituit. Huius B Iuris testis est vniuersus Orthodoxus orbis. Qnod enim Sutliuius dicit, non poffe antiquim exemplum produci tempore Leonis Magni. mendacium eft. Nam S.Leo Epift. 84. facit Anastalium Episcopum Thessalonicensem suum Vicarium per orientem, sicut eius przdecessores Vicarij fuerant przdecessorum S. Leonis. Ergo mos constituendi Vicarios non cœpit à Leone, sed ab Antecessoribus ad S. Leonem peruenit.

Obiicit Sutliuius : Non sequi; Pontifex Romanus mittit suos legatos & constituit Vicarios in varin mundi partibui; ergo primatum babet in Ecclefia; nam G principes ac Reges, imdetiam privatos, ad varias partes legatos mittere, & Vicarios in rebus agendis conftituere. Similia blaterat Sibrandus : qui & addit ; Vicarios C à Papa conflitutos, & omnes fimpliciter Epifcopos, effe Romano Papa pares, nulum autem Viceregem effe fuo Re. gi parem.

Sed isti argumenta Bellarmini formant & deformant prout calumniandi libido instigat. Nam Bellarminus non ita argumentum inftituit, vt isti comminiscuntur; sed hunc in modum. Qui in variis regionibus constituit Vicarios, vt caussas Ecclesiasticas cognoscant, diiudicent, & decidant, exceptis grauioribus, quas constituens sibireservat, is est Monarcha in Ecclefia.Pontifex Romanus hoc facit & fecit.ergo, &c. Item; qui Legatos in omnes partes, quarum necessitas id exigere viderur, mittit, vt Ecclesiatum habet, Pontifex est talis, & c. Non enim con-Rituit Vicarios eo pacto, quo qui mercimonia tractant, constituunt suos Vicarios. &, vt vocant, Fattores, variis in vrbibus ; fed ad Ecclesiasticarum caussarum, cognitionem, diiudicationem & decisionem, & quidem iis in locis, vbi alioqui reperiuntur ordinarij caussarum Ecclefiasticarum emergentium iudices & cognito-

Si quis politicis in negotiis mitteret Londinum in Angliam, aut Antuerpiam in Belgium Legatos cum plena potestate cognoscendi quascunquites' forences & politicas; vel fi quis hifce in locis alicui hoc fine vices fuas demandaret;

iurisdictionem competere? Cum ergo Pontifex Romanus, qua qua versus, legatos suos destinarit, & Vicarios agnoscendis, vice fua, contronerfiis Ecclefiasticis præfecerit; manifestum fit, ei iurisdictionem per omnes Christianorum prouincias conuenire.

Mentitur enim Sutliuius, cum dicit; id, quod S.Leo fecit.potuisse quemlibet alium Patriarcham, imd & Episcopum facere ; nimirum rerum suarum procuratorem fine Actorem conflituere. At non hoc tantum fecit Leo; vt iam dictum; fed Vicariis & Legatispotestatem suam tradidit, vt variis in prouinciis lites Ecclesiasticas, tanguam iudices, cum potestate & auctoritate iudiciaria cognoscerent, definirent.ac componerent. Num hoc vilis aliis Epifcopis licuit ?

Mentitur iterum, quando dicit, Officium borum Vicariorum istud solummodo fuisse, ve darene operam, quo Canones studiose custodirensur; rales Canonum, quasi custodes, à quibusuit Episcopie constitui & alio amandari poffe. Erat hoc quidem vnum exofficiis Vicariorum & Legatorum; at nontantum, fed præterea tranfgreffores Canonum iudicialiter, & cum auctoritate punire poterant, & debitis pœnis coërcere; & omnibus adeuntibus ius dicere. Cuius certe extra suam diæcesim nulli Episcopo vel per se, vel per Vicarium faciendi potestas concessa fuit.

Rursus perfricto vultu reuocat Sutliuius Epistolas S. Leonis in dubium. Iam alibi diximus; pari, fi non meliore iure, in dubium vocari posse Epistolas Ciceronis ad Familiares & adAtticum. Plures funt Epiftola, inquit Sutlivius, in posterioribus editionibus, quàm in prioribus. Quid tum? An ideo funt supposititia! Plura longe funt opera in posterioribus editionibus Tertulliani & S. Augustini, quàm in primis, ergo vel omnia, vel quz postea ex Bibliothecis eruta prodierunt, spuriis accensenda erunt? Mentitur Caluinista, Leonem, ne vuum quidem Monachum tumultuantem, Eutychen videlicet, compescere potuisse. Potuit, & compescuit quoque iure quidem, fi non statim de facto; quia munierat se Eutyches præsidio Ricas caussas agnoscant, definiant, &c. is prima- D Imperatoris, & potentisimorum quorumque ex aulicis, sub quorum alis delitescens, Leonis monita & censuras aspernabatur; vt fecit etiam cum alio Leone Lutherus; tectus ope Electoris Saxonis, & aliorum præfertim leuis vulgi. Sed num ideo Rex quispiam non est in suo Regno Monarcha, quia vnum vel plures rebelles reipfa coercere, & à nefariis conatibus cohibere non poteft? Num sceleratorum rebellio & inobedientia, & omnis przscriptionis contemptio adimit vel minuit Regi plenum illud ius, quo in fuo regno pollet? Idem & de Ecclefiaftico Monarcha cogita.

Commisit S. Leo Epist. 87. vices suas Potentio Episcopo in regionibus Africæ. Respondet

Sutli-

## Defensio (ap. 20. Lib. 11.

Sutliuius; Leonem non imperium, sed vicem cure sue A pos Dardaniz. Paulo post dubitabit, num fol Potentio dediffe. Quid hæc cura aliud, quam potestas & iurifdictio Ecclefiastica? At Leo dedit illi tantum curam inquirendi? Sed inquirendi cum audoritate,& more iudicis. Nam & iudicis est inquirere. Nec quiuis Episcopus talem potestatem habet, vt mentitur Sutliuius. Nullus enim extra suam diæcesin mittere potest Legatos vel Vicarios, qui iuridicè in res ab Episcopis gestas inquirants& post inquisitioné legitimam vniuersa acta ad se referant, vt fecit Porentius à S. Leone constitutus.

771

Pontifex Romanus, inquit Suthuius, impediet non potest, quo minus nos aliquos Ramam mittamus, qui quid ibi osculti confilij capiasur , quidquamali mifcanne, inquirant. At vt clancularij exploratores, & pro- B ditores; non vt legitimi& publici inquifimees; ja qui totam suam Inquisitionem ad Canponni præscriptionem conformenticNum tales fum vestri Inquisitores, quos Romam allegatis? An non funt fimiles illis, quos aliquando Turezad Christianorum castra & oppidaclanculum faibmittunt? . . . .

Iunius dicit Leonem commissifie vices fuas Potentio, ad fraternam communicationem cum Afric ve res cum illu communicatas & compestas referre posset ad Ecclefiarum inter fe conformationan ; bac fraterns offici, non superiorie auctorieatie effe. Hos fumos dispellunt omnia propemodum S. Leaniswerba; Ex quibus liquido elucefcit, eum Pouentio ita fuas vices demandasse, vt cum auctoritate & indicialiter in C acta Africanoru Epifcoporuminquirere, & poft inquisitione cuncta ad se, vt ad judicem, referre poffet ; Et hoc pro follicitudines quam vnjuerfa Ecclefie ex divina institutione dependimu sinquit S. Leo. An non postea S. Leo, rebus vere cognitis, vt iudex, sententiam pronunciauit contra illa que perperam facta fuerant, yt & contra illos, qui perperam factorum caussa & auctores fuerant? V Vita ckerus breuiter à Leone se expedit. Infigit illi fuos Caluinianos dentes, metuens, opinor, ne prius ab illo mordeatur. Leo. vt homo fuperbus, nimium fibi sumpsit. Quid amplius à VVitackero exfpectemus?

Cæleftinu nullam tribuit Cyrillo auctoritatem ; inquit Sutliuius, sed tantum vices suas & suffragium in Synodo Ephefina; boc autem omnes Epifcopi , qui Synodo intereffe non poffunt, facere folent. Idem responsum dat Iunius Accipio, quod dant, commiferitCœlestinus Cyrillo vices suas, & ius ferendi suffragij. An non hoc iplo ei auctoritatem quoque suam impertiit, ita vt Cyrillus in Synodo agere posset, quidquid iple Cœlestinus. si præsens fuiffet, agere potuisset? Si Imperator aut Rex alicui fuas vices in comitiis plene committat; an non dat ei agendi ea, que agi debent. ius & auctoritatem ?&quidem non vulgare ius, fed fuum, hoc eft, fummum?

In Gelasiú Pontificé rursus furiose Sutliuius infilit. Dubitat, num eius fit Epistola ad Episcomeridie luceat, & luna in plenilunio. Ait, eum multa inepte, multa arroganter, multa falso scripfiffe. Iunius, eundem ambitionie infimulat. Omnia ineptè, arroganter & falsò. Quid enim arrogantius, quàm le, soumque peruersum iudicium tanto Pontifici, quem omnis antiquitas venerata est, anteferre, & anteferendo ad infaniam vique maledida ructare?

Ait Sutliuius, in Epistola Gelasij nullam vel leuem sufpisionem este, quod Acacius Episcopus Constantinopolstanus conflitutus fuerit Romani Epifcopi Vicariui : Et Bellarminum impudenter acculat mala fidei quasi verba, que citat; in Epistola Gelasij non reperiantur. Admonerem Sutliuium, vt vel paululum erubesceret, nisiam funditus depuduisfet. An non funt hæc Gelasij de Acatio verba, quorum partem recitat Bellarminus ? Cur tanto tempore, cum ssta gererentur, vel gerenda sognosceret, non ad sedem Apostolicam, à qua sibi curam illarum. regionum nouerat delegatam, referre maturauit i An non funt hæc ipfisima Gelasij verba!

Mentitur Sutliuius, narrationem Epistola Gelalianz redargui à Zonara in Balilisco & à Cedreno. At apud Zonaram nihil penitus est, nisi Acacium Patriarcham Constantinopolitanum, Basilisci impulsu, Synodum Chalcedonensem condemnasse : Nec plus, legitur apud Cedrenum, vbi de Basilisco agit. Num aduersatur hoc narrationi, quz in Epistola Gelasij continetur? Nec quidquam eorum, qua Cedrenus commemorat, post Imperium à Zenone recuperatum. repugnat iis, que Epistola Gelasiana comple-Aitur.

Eft & illud mendacium Sutliuianum, & quidem geminum, si non tergeminum, non Gelafium , fed Felicem Papam ab Imperatore & Acacio Constantinopolitano postulasse. (Quis hoc Gelasio attribuit?) ve ipfi, non Pontificie Romani (hæc non funt verba Cedreni, sed fictita Sutlivij glossemata) fed (uâ auttoritate ( neque hæc apud Cedrenum inuenics) Perrum Mongum Alexandria eiicerent. Nam Felix absoluté illis mandauit, tanquam superior, vt inuasorem illum de throno Alexandrino deturbarent. Quod cum non modò non fecissent, sed & insuper Legatos sedis Apostolicz minis & muneribus in przceps egifsent; Felix absque mora sententiam excommunicationis in Acacium protulit. Quid verò illa fibi volunt?Cum Petro Mongo communicauit Episcopus Alexandrinus. Quis Episcopus Alexandrinus! Num Acacius / At hic Constantinopolitanus fuit. Num Timotheus Aelurus? At is ante Mongummortuusest. Et quid mirum fuisset, si lupus cum lupo communicasset / Num voluit dicere Acacium communicafie cum Mongo/Ita credo. Sed mentiendi præceps libido, non permisit, vt quod scribere debebat, scriberet.

Hormifdz etiam ad Saluftium literz viden. tur Sutlinio commentitia, non nouâ, sed veteri im-

puden-



9.21. Lib.11. 774 A CAPVT XXL Jdem probatur ex Jure appellationum. ANAEVS dicit, hoc caput laborare duobus vitiis) nempe fallacia à non caufasto à dicto fecundum guid. Longè ergo fanius eft, quàm caput Danzi, quod innuneris fallaciu prægrauatum eft. Ait; non fequi : Nonnulli ad fedem Romanam prouosarunt , ergo ex omnibus Ecclesius ad eam prouvcatio pertinet. Omnino lequitur; quia quo iure aliqui, infidiis hoftium pressiad hanc Ecclesiam prouocarunt, codem B poterant & alij, fi hoc iure eis vti collibuiffet; Et Canones, præfertim Concilij Sardicenfis, cuiuis ad fedem Apostolicam appellandi porestarem faciunt. Ad Canones Sardicenles respondet Sutliuius : Nos tabulas divinas, aut faltem Apostolicas exfeettabamus, ipje autem non modd nullum diuinum profert teftimonium , fed nes bumanum quidem, quod fit authentitum. Similia garrit VVitacketus. Protulit Bellarminus Sardicenses Canones, tanquam diuini iuris interpretes & explanatores. Ipfum diuinum ius, quo ius appellationum nititur, allatum & explicatum est libro primo copiosisime; illud, inquam, ius; Et tibi dabo claues regni calorum, &c. quodcung, folueru, &c. quodcung, ligaueru, &c. Pafie oues meas. Hoc divinam illud ius eft, quo appellationum ius fundatur, & tanquam bafi C quadam sustentatur. Postea verbose declamitat Sutliuius contra auctoritatem Concilij Sardicenfis & Canonum, quos condidit. Sed nugamenta eius examinandi non eft hîclocus. Lector hoc obiter attendat; duo fuisse Sardicensia Concilia; vnum Catholicorum Oecumenicum, de qt.o agimus, alterum; Arianorum; illud femper Orthodoxis in pretio & veneratione fuit; hoc, vt merebatur, explofum & repudiatum. Cumque hæc duo concilia à nonnullis non fuerint distincta, inde factum est, vt permiscerentur. & legitimum cum illegitimo reiiceretur. Lege Baronium Anno Christi CCC. X L VII. & Notas ad Concilium Sardicenfe Tomo1. Concillorum nouz edit. Coloniensis. Ex-D scripsit autem Sutlivius nugas suas contra Sardicense Concilium ex suo Subrando, more suo. Curenim nugator à nugatore, & veterator à veteratore nugas & imposturas mutuo accipere non posset? Etiam Iunius negat fuisse Generale Coricilium; Et probat acutifsime. Quis Canones eius non peruenerunt fratim ad omnes Ecclefias. Hoc argumento facile probabitur, ne Nicznam quidem Synodum fuisse Oecumenicam; quia Canones eius ad plurimas Ecclefias non peruenerant, nili post multos à Concilio celebrato annos. Ait Iunius: dici Occumenicum, quia à duobus Imperatoribu institutum. Quis vnquam andiuit Concilia vocari

## Defensio Cap. 21. Lib. 11.

B

vocari vniuerfalia vel Oscumenica ab Imperatori- A nes ad fe factas ) Et fe aut impudentia, aut ambitiofa bus ? Ait ; debuiffe Oecumenicum effe ; at non fuiffe. Quisimpediuit? Num phantafia Iunij? Ita cre-Nam priscis alia fuit sententia. Sardido. censis enim Synodus est Athanasio in principio Apologia fecunda Magna Synodus, inftar Nicang. Sulpitio lib. 2. Hift. Concilium ex toto orbe connocatum. Augustino Epist. 162. plenarium vniuerfa Ecclefia Concilium. Socrati, lib. 2. cap. 16. generale Concilium. Clausulaipsius Concilij. Uninersa, qua confistuta funt, Catholica Ecclefia in vniuer/o orbe diffu-(a custodiat. Sed de his alias.

775

Ait Iunius. Hec de appellationibus ad fedem Romànam santummodo fuiffe decresum pro co tempore, & prouifionaliser non in perpetuum: quòd ferme nullum iudicium Episcoporum orientalium sufpicione vacaret : mentiturque, hoc testari iplos Patres in Epistola ad omnes Episcopos, Theodoretum lib. 2. Hiltor. cap. 8.& Nicephorum lib. 9. cap. 12. & 13. Nihil huius, Auctores isti. Nullum verbum de hac Iuniana preuisione faciunt. Ipsi etiam Canones Iunij vanitatem perspicuè redarguunt : Nam appellandi ius ad sedem Apostolicam, absque vlla restrictione vel limitatione temporis, locorum. aut perfonarum; fanciunt. Illud infuper Iunianis mendaciis annumeretur; in Synodo prima Conftantinopolitana ius boc appellandi fublatum effe. Can 1. & 2. Etiamsi daremus Canones illos esfelegitimos & genuinos, à mendacij tamen nota liber non effet Iunius, quia in Canonibus illis nihil prorsus de tollendis appellationibus ad Romanam sedem continetur.

Gelasium citatum à Bellarmino Iœdoriis & probris tantum non obruunt Sutliuius & Iunius. Ille intonat, Epiftelas commentitias, ridiculas, auctore ridiculo dignas, ab omnibus più & doctis ( immane mendacium) explosas. Gelafium effe uprayi-Aasov ridiculum caput. Domesticum testem, domesticum testimonium non audiendum. Iunio pradicat Gelasius Canones arroganter. Verba eine effe ambitionie, non fim. plicitatie & veritatie. Etiam S. Leo cft Sutlivio tefis domefticus. Mentitur,Bellarminum nullos producereposse testes, nisi domesticos; vel etiam deploratos bareticos, vt Marcionem, Fortunatum & Felicem. Iunius occlamat : Hac tria non effe exempla appellationie , fed D furreprionie. At nosse debet, ex malo facto elucere probum morem. Quocunque enim animo Marcion ex Ponto, Fortunatus & Felix ex Africa, ad sedem Apostolicam appellarint, inde tamen conspicitur, cos nunquam eò appellaturos fuissenis perspectum habuissent hoc esse supremum tribunal; ad quod omnibus appellatio libera concederetur.

Mox vibrat Iunius vipereum suum os in Romanos Pontifices: Romanos enim Pontifices, quoties istas artes (appellationes dicere debebat) pass funt, atque susceptunt, toties discidio Ecclesia apernisse ianuam. (Non magis quàm Imperator in Imperio aut Rex in suo Regno, admittens appellatio-

Throady underns reas effeciffe, fuamy inquinauiffe fedem.(Nilnifimendaciorum & conuiciorum crepitacula audio ) bans turpem effe ambitionis , non cersam bumilitatu Christiana viam. Sed Romam semper babuiffe celfum fupercilium. Ifta videlicet eft Iuniana illa loquendi & scribendi modestia, qua prz czteris excellere videri cupit.

770

Reliqua appellationum exempla eludunt Iunius & Sutliuius eo fuco, quòd non fuerint proprie appellationes, led tantum querel apud Romanum Pontificem depositz, vel perfugia; aliud effe appollare : aliud , perfugere : perfugio vi illos, quibm non liceat appellare, mittitque Iunius Bellarminum ad Iureconfultos, yt difcat, quid fit appellare. Sed vana funt hæceffugia; vana ad Iureconfultos missio, quia appellationem vocat Bellarminus, communi more, quoties quis non statiudicio inferioris iudicis, sed ad superiorem caussam denuo discussurum prouocat, etiamsi hoc fiat fine illis Ceremoniis, quæ à Iureconsultis præscribuntur; nisi fortè S. Athanasius ab orientalibus ad Iulium I. Pontificem ideo legitimè non appellauit, quia litteras, quas Apoffeles nominant, non attulit, necad manum eius à quo appellauit.aureum deposuit. Confugerit S. Athanasius ad Iulium Pontificem. An ideo non vt ad fupremum, & qui iudicum fuorum Iudex effet?

Addit præterea Iunius, Flauianum Episco-C pum Constantinopoleos & Theodoretum non appellaffe ad Romanos Pontifices, sed reuisionem peftulasse. Quidquid moliaris.non euades. Nam vt reuisienem postularint, at cam postularunt non ab iisdem iudicibus, sed à Romano Pontifice, tanquam à priorum Iudicum suorum iudice

Obstrepit Sutliuius. Innocentius primus non po tuit subuenire Cbrysoftomo, quamuis ad se appellasset; si gnum eft ergo, Innocentium non fuiffe ea potestate praditum, qua ad opem Cbry foftomo ferendam sufficeret. Futilis cauillario. Nam Innocentius Ioannem liberasset, si iuri & æquitati vllus locus relictus fuiffet. Sed quia omnia agebantur vi, & vnius mulieris furentis impetu & imperio, quid mirum, fi Innocentij conatus & labor Chryfoftomo reipfa nihil subsidij attulit, quamuis appellatione ad Innocentium interpolita ? An non quotidie hoc accidit, in quouis regno & imperio, vt iniustitia super iustitiam caput attollat, & violentia tyrannica pro iure regnet, & iustifsimis ad superiorem appellationibus via intercludatur?

Excomunicauerat S. Gregorius Episcopum Iuftinianz primz, quod iudicasset Episcopum Thebanum, qui ad Apostolicam sedem appellauerat. De hoc viri sanctifsimi facto ita cenfet Iunius post vanissima de tota caussa commenta. Militariı potim , quàm fraterna & Ecclefiaftica fuit ratio Gregorij, qui nec fua auctoritate per se recipere debuit,

st G

# Defensio (ap. 22.23. Lib. 11.

atque retrabere iurifdictionem, ve vocabat, suam, nec ad pracipitem excommunicationu, velut glady stringendi, vsum transuelare.Dolendum S. Gregorio non obtigisse lunium institutore & præceptore.Quàm caute & prouide omnia egisset.Quàm ab onni mihtari agendi ratione sedulo abstinuisset.

777

Sauubrandus circa hoc caput nil aliud facit, quảm quod fycophanticos fyllogifmos cudit, cosdemque postea summa animi voluptate demolitur, vt pueri cafas ex luto à se exstructas. Audi vnum vel alterum speciminis gratia, si tamen opus speciminę, postquam hujusmodi syllogismorum portenta modio vel potius trimodio nobis Sibrandus admensus est. Ad quem Marcian appellauit, ad eum ex qualibet mundiparte appellandum est. Sed Papa Romanue estille, ad quem Marcion appella- B uit. Ergd Papa est ille, ad quem ex qualibet mundi parte appellandum oft. Quod Felix, Fortunatus, & Bafilides fecerunt, boc vniner fin orbis facere debet. Sed illi appellarunt Papam. Ergd, vniuersus orbis debet ad Papam appellare: Nec plura de hoc cauillatorio rabula. Trãseamus ad sequentia, omissa itidem vanissima VVitackeri logodzdàlia & polylogia.

### CAPVT. XXII. Soluuntur argumenta Nili de iure Appellationum.

AN ABVS rem magná paucis gerit: nempe. solutiones Bellarmini datas ad obietitiones Nili, nibil valere. Sic affirmat Danzus. Qui non è vestigio alsentietur, is caueat, ne à cœna Caluiniana arceatur. Docet deinde Bellarminum, conciliú Chalcedonense fuisse posteriusSardicensi: eademque opera eundem docere potuisset. Dauidem fuisse posterioré tribus Patriarchis. Abrahamo, líaaco & Iacobo.

Iunius aquinecetienes crepat, & in Nicolaum I. Pontificem impetum facit, quia in Canone Concilij Chalcedonensis per ikaper, quem Interpres vertit primatem diacefees, intelligit Pontificem Romanum. Hic intellectus stomachum mouit Iunio. Quisergo بروية ex Iunij fententia? Princeps fensentia in confeffu dicenda, tralatione (umpta à re Musica; in qua exarchm appellatur cantilena vel modulationis princeps. Vanissimum somnium: nulquam enim hoc sensu accipitur nomen Exarchi in Ecclesiasticis monumentis. Græcis, etiam hodiernis, est Exarchus, vt ex Curopalata lib. de officiis Aulz Constantinopolitanz pater, quali Episcopi, Archiepiscopi vel Patriarchæ vicarius, vel, vt à nonnullis vocatur, Officialis leu Fifalis. In Canone fexto Sardicenfi accipitur Exarchu Diœceseos pro Metropolitano. In Canonem nonum Chalcedonensein hzc notat Balsamon. Prouincia Exarchu est, vt mibi quidem videtur, non vniuscuisque prouincia Metropolitanus, sed Metropolitanus diacefeos. Diocefis autem est, qua multas sub se

non est amplim in vfu. Etsi enim dicuntur Exarchi quidă ex Metropolitanu, fed tumen alios Metropolitanos, qui funt in diæcefibus, non babent fubiettos. Est ergo verifimile alios fuiffe, qui tuncerant, Exarchos diæcefecon, vel effe guidem adbuc ipfos, fed qua en data funt à Canonibu prinilegia, exelenisse. Hac Balfamon, qua recitare volui, non quod probem aliam interpretationem, quàm illam Nicolai primi, per primatem diæceseos Romanum Pontificem intelligentis, de quo vide etiam Turrian. lib.' 3. contra Magdeburg, can. 4. fed vt deliramentum Iunij de Exarche validius contunderetur, cum eius nullum penitus vestigium vel in Canonibus, vel in Canonum Interpretious appareat. Et tamen mox de hoc ans le creato & excouitato Exarche led Principe dicende fententie fuquissime iterum nugatar; & quomodo in fynodali conuentu adeundus & rogandus fir, nobis declarat.

778

Verùm quidquid sit de vera Exarchi notione, teo è ostendit Bellarminus ex S. Leone Canoues illos Bon fuise à sede Apostolica approbaros; ac proinde, nihil caussa supposere, cur anxie de corum vero intelle du laboremus. Ad que lunius ironice. Népe ex Pauli pracepto I. Cor. 14. Spiru propherară singuloră prophetă aliă subiesti sunt. Leonă vero rucuibus Prophete omnes ad Spiritum ipsiu re trabuntur, Remana scilicet pierate, side, sharitate, bumilitate, madestia. Nonne ista sedes superbie est: Nonne iste Spiritus calumnizest; qui tam petulanter in tanțum Pontificem incurrit & desauit ? Quid enim S. Leo fecit, quàm duod facere ex officio Apostolico facere debuits

# 

## Soluitur angumentum primum Lu-

#### theranorum.

Ouvre a appellationes ad Romaná (edem producunt fectarij tefinionia quedam S. Cypriani. Sed ea monstrat Bellauminus: Eriam exemplo Basilidis apud S. Cyprianum, qui damnatus in Hispania appellauerat Roman ad Stephanum Papam; de quo S. Cyprianus; necenim tam culpandue est ille, (Stephanus) cai negligenter obreptum est, quàm bie (Basilides) execrandu, qui fraudulenter obrepfit. At Stephanus valdè culpandus fuisser, quòd appellationem non reiecisser infram caussan Bafilides habuisser, si ei non licuisser appellationes admittere.

Negatur, clamat Iunius. Quid negas? Num Cyprianú scribere id, quod Bellarminus ex Cypriano recitat? Num negas quod de Stephano Bellarminus subiicit? Exemplum falsum est, inquit Iunius. Non enim appellauit Basilides, sed ex Africa & Hisfania cedens sessein Ecclessam insinuare studust, circüuentione subreptitia. Dixi sam cap. 21. appellationé

in

k

### Defensio Cap. 24. Lib. 11.

in hac disputatione non accipi solummodo A stricte, vt à lureconsultis describitur, sed & late propersugio ad superiorem iudicem, qui acta priora rescindere, & decreta resigere possit; siue quis tali persugio vtatur candide, siue dolose. Quo pacto Basiliden ad sedem Apostolicam appellasse, plane exploratum est elucescit autem consuetudo ad Romanum Pontissem appellandi, etiam ex obreptionibus & vulpinis vastrorum hominum prouocationibus: haud enim ab aliis subselliis ad Romanum tribunal confugisfent, nisi id solenni more fuisser et al.

779

Sibrandus coniicit dicta S.Cypriani in hunc Syllogifmum: Vbi crimen admiffum est , ibi vniufcuiuf. que caufa audiri debet.Sed borum Epifcoporum crimen admiffum est in Africa Ergo eorŭ cauja in Africa audiri debet. B Sed Sibrandus animaduertere debebat, quid ad iltaMaioré Bellarminus respodeat;nempe, caussam primùm esse iudicandam ibi, vbi crimé admissumest: At primú iudiciú non tollit potestatEappellandi. Attendere etiam debebat ad alia. qua hic differit Bellarminus, vtmentem S. Cypriani dilucide ob oculos ponat. Sed Sibrandus totus in co eft, vt mentiatur & cauilletur. Ex qua fua ad cauillationes & mendacia attentione attribuit quoque Bellarmino hæc consequentiarum monstra. Cyprianu appellationes omnino non fustulit, ergo concessit, vt Afri Papam appellarent. Cyprianus concessit aliquas appellationes, ergo concessit eas, qua funt ad Papam. Pueri in fiholu difiunt ex puru particularibu nibil sequi. Mirum, nipueri in cunis vide- C ant Sibrandum infulfum calumniatorem effe, & fua deliria Bellarmino affricare; Ex quorum numero est etiam istud. Debet vniuscuiusque caussa ex decreto Concilý illic audiri, vbi eft crimen admiffum. Horum causa iam audita est , & manifeste crimina corum detecta funt. Cur igitur Romam appellant, nifi vt imponät Pontifici, aut Episcopos vexent, qui cos iudicarunt? Ergo non debent Romam appellare. In boc argumento, inquit Sibrandus, nullum membrum conclusionu est in antecedente. Cuius culpa? An non tua, qui portenti huius es progenitor? Conclusio est negatina, inquit, cu totum antecedens fit affirmatinum. Hoc itidem infcitiz tuz afsigna; quia penes te erar conclusionem affirmatiuam facere. Cur non feciftit Credibile eft, inquis, Bellarmino bocper nimiam féffinationem exci- D diffe. Credibile est te hæcomnia per nimiam fycophantandi cupidinem chartis illinere voluiffe. Nihil Bellarmino cũ fædo illo tuo monftro. Ex lumbis tuis prodiit. Tuum plasma est & phasma, Ais. Quare non benigne interpretarer puerilem lapfum contra virum doctum? Habemus benignitati gratias ingentes; qua tamé nihil opus; quia puetilis iste lapíus, nil aliud est, quàm tuum scelus qui comminisceris absq; rubore, cuius vel

principem tuum, cui fiylo & calamo militas, puderet.

-205

### CAPVT XXIV. Soluntur alia tria argumenta.

RIMA obiectio in hoc capite contra appellationes fumitur ex Epiftola Damaso attributa, vbi dicit, sibi iudicandi formam competere non posse post Concilii Capuensis iudicium. Respondet Bellarminus, Damasum non dicere, se non posse iudicare; sed non conuenire, ve iudicet : neque enim par este, ve quando prouinciale concilium aliquid statuit, ipse fine caussa aliter iudicet.

Oggannit Sauubrandus. Hoc nihil aliud est, qua effugium petere. Qua de caussa, mi Caluinista? Quia connenit, eft vox zquiuoca. Competit, non poteft hic æquiuocè intelligi, (At Damasus non vtitur voce, conuenit; sed illa altera; Competit. ) Competens enim iudex est u, ad quem iftud iudicium pertinet: & cotrà; incompetens iudex, ad quem istud iudicium non pertinet. Quàm argute ex vocabulo competit argutatur noster Sibrandus ? Ex quo quærere libet; si dicam; bos velilled mibi non competit ; an non fit prorfus idem; ac iftud : Hoc vel illud mibi non conuenit, hoceft, non me decet. Ergo cum Damasus dixitspost Capuenfes fynodi decifionem fibi formam iudicandi competere non poffe; vtique nil aliud dicere vo luit, quàm fibi tale iudicium conuenire no pof le; quandoquidem non decet, vt que recté ac legitime constituta & definita elle euidenter constats ea denuo in disceptationem trahantur.

Arguit Sibrandus Bellarminum contradi Aionis, fed Sibrandicz, nó Bellarminianz. Qua de caussa! Quia hic dicit, non conuenire, yt Papa fine cauffa aliter indicet, quàm in fynodo prouinciali iudicatu fuir: Et tamen antea scripserat Bellarminus, exomnibus mundi partibus appellationes ad Papam fieri pof. fe. Quanta & quam enormis antilogia? Quisex tantis laqueis explicabit Bellarminum / Audi Caluinista; & hoc & illud verum est, interque se amicè confpirant : namlicet ex toto mundo ad Pontificem appellare liceat, nunquam tamé debet Pontifex fine legitima caussa aliter iudicare, quàm in primo vel secundo iudicio iudicatum fit; & fi facit, malè facit. An non quotidie videmus, etiam in politicis negotiis, eum, ad quem appellatum est, codem prorsus modo iudicare. quo is, à quo appellatum est, iudicauerat; quia scilicet iuste iudicauerat?

Addit Sibrandus. Papam valde flagellari reffonfo Bellarmini ; illum enim fape abfque cauffa aliter iudi caffe, quàm primò iudicatum fuerat, id liquere exemplo Bafilidi, Felicit & aliorum. At noffe debet, Stephanum Papam à Bafilide fuiffe deceptum. Quis iudex tam fagax eft, qui de particularibus geftis iudicans. aliquando non impingat? Si Bafilides fraudulenter non giffet, nunquam aliter Stephanus iudicaffet, quàm ab Epifcopis Hifpanis & Africanis iudicatum fuerat. Nam quod de Felice Sibrandus adiungit, id memoria cius non

admo-



admodum firmæ adscribi debet; neque enim cu A Ecclesiarum, taussam fuam integram referuare. An non Basilide Felix depositus fuit, sed Martialis, substituto in prioris locum Sabino, in huius; Felice. Nec constat vtrum Martialis quoq; ad Stephanum Papam se contulerit. Videatur Baronius ad Annum Chrifti C C C L V II I.

Obiicit Caluinus Canonem X XIL concilij Mileuitani, in quo statuitur, vt si qui Afri pronoeare seu appellare velint, no appellent, nisi ad Africana Concilia, vel ad primates prouinciarum fuarum, non autem ad loca transmarina. Respóder Bellarminus, Canonem istum non loqui de appellationibus Episcoporum, sed clericorum inferioris ordinis : Neg*amus diftinctionem* , clamat Iunius. Nam de Epifcopie actum fuerat proxime Can.21. 👉 continenter subjuitur de presbyteris,&c.Consequentis docet commune interdictum effe omnium promiscue, quod in verbie subilitier: NB AD TRANSMARINA APPELLETVR.

Iunius iteru audacifsime id affirmat, quod secus se habere sola vtriusque canonis inspectio manifestar : nam in canone 21. nullum penitus verbulum continctur de appellationibus, vel de Episcoporum appellationibus, sed tantú de co', quid agere debeat Episcopus, qui per vim ex sede site depulsus est. Et canon 22. nec verbis nec sensu à vigesimo primo pendet, vt indicat etiam hoc Canonis vigelimi secundi principium. Item placuit, vt Presbyteri, Diaconi, &c. Quocirca prorsus Caluinianum commentum est, cú vltima verba huius Canonis Iunius extra Cano- 🕻 nim dicit Augustinus Epist. 163. Iudicate Melchiade nis septa ad Canonem 21. rapit, inuito & reludante vtroque Canone.

Mox iterum nugatur & mentitur Junius de Canonibus concilij Sardicensis, Episcopis ad fedem Romanam appellationem concedentibus; quali duntaxat prouifionales.& temporarij fuerint : Et immemor, nugamentorum ad cap. 21. effusorum, eò nos remittit hinc, vbiBellarminus agit de Canone 17. Concilij Sardicenfis, qui clericis minoribus largitur ius appellandi à fuo Episcopo ad Episcopos vicinos: cum capite 21. non de hoc Canone, sed de quarto & septimo ad Episcopos pertinente, Bellarminus egerit, & hos etiam Iunius, non autem Canonem X V I I. prezirit.

Iterum ingerit suum mendacium, Canonem 22. Mileuitanum spectare communiter ad Presbyteros & Episcopos. An non sufficiebat semel métitum effe? Negat impudenter Augustinum dicere Epilt. 162. Episcopie Africanie fae effe appellare vltramare, licet hoc Presbyteris & minoribus Clericis non liceat. nam S. Augustinus vitio vertit Donatistis, quòd Czcilianum Episcopum Carthaginensem & collegas eius absentes damnarint; caussamquehuius suz reprehensionis hanc fubiungit.Neque enim de Presbyterie.aut Diaconie, aut inferiorie ordinie Clericie, sed de collegie agebatur, qui poffunt alioru collegarum iudicio, prafertim Apostolicaru

diferte fatetur hic S. Augustinus, Episcopos vltra mare appellare poffet

782

Mendacium ell Epilcopos Afros in Epifiola ad Cæleftinum Papam fimpliciter prohibere appellationes ex Africa Romam: Mendacium Infu-Der eft, patres Africanos in sadem Epifola ad Caleftinu affirmare , in cauffa Apiarij Presbyteri imprudenter & 1emere à Pontifice factum effe. Legatur Bellarminus cap. feq. Et Baron. ad annú Christic DXLIX. vbi accuratissime & copiosissime de toto hoc negotio scribit.

Caluinum fic argumentanté fingit Iunius. Index ordinarius non indicat ex delegatione: PontifexRomanu ex delegatione iudicauit in causa Caciliani; non B fuit igitur ordinarius Iudex. Minor probatur, quia imperator Conftantinus iußit, vt Melchiades Pontifex.cauf-Jam Caciliani cognosceret; ergo ex delegatione tautùm cognouit.Respondeo, Minorem esse falsam. Ad probationé, nego consequentiam; non enim omnis iussio delegationem denotat: nam & is; qui inferior eft; & incompetens iudex; fi caussa quapiam ad se indebite deferatur, iubere potest, vt à competente ludice, ad quem propriè spectat, cognoscatur & diiudicetur, quod in hac Donatistica controuersia euenit.

Ait Bellarminus, Pontificem permilisse lecu federe alios ab Imperatore assignatos iudices, vt fatisfaceret Donatistis, quibus Romanus Pontifex suspectus erat. Negatur, clamat Iunius. sicetunc Romanz Yrbis Epikopo, cú Collegis fuis, quos ad preces Donatistarum miserat Imperator. Nam vece illa Q v o s , Melchiade & collegas notat. Imo folos collegas, quidquid triceris, Grammatice:quod innuit verbum miferat. Nam Constantinus Episcopos istos Donatistarum & Cæciliani caussam cognituros Romam milerat. Melchiadem cò mittere non oportebar, quia iam Roma érat.

Dicit Bellarminus: Constantinum post Melchiadis & Arelatense iudicium, inuitum Donatiltarum controuerliam cognouisie. Hacnon plane cum veritate confentiunt, inquit Iunius, non e nim paffurm fuiffet Romanus Epifcopus cauffam alid traduci, fi fionalibus suis cauillis ad cap. 21. cauillatus fue- D fuisser ordinarius iudex illius. At vt pateretur, cotumacissima Donatistarum peruicacia faciebat. An non hodie itidem aliquando contingit; v: propter litigatorum obstinatisimam ceruicem iudexordinatius permittere debeat, vt caussa cognitio deferatur ad eum, ad quem alioqui no specat?Via ifta fuiffet infolens. Negamus igitur. Infolens fuits sed, vt iniretur, insolentia insolentisimorum lectariorum Pontificem & Imperatoré coëgit. Tibi quidem promptum est quiduis negare: Quiatibi perinde est side cum ratione, siue fine ratione neges. Videatur S. Augustinus,& confestim diffugiet in auras negationis tuz temeritas.

k z

CAPVT

Digitized by Google

С

D

### CAPVT XXV. Soluitur argumentum vltimum.

783

BIICIVNT Nouatores factum Zoimi, qui ab Africanis per legatos postularat, vetres Canones Concilij Niczni executioni mandarent. Vnú, de appellationibus Episcoporum ad Romanú Pontificem. Alterum, de appellationibus Presbyterorum, & minorum Clericorum, ad vicinos Episcopos. Tertium, de non eundo ad comitatú, hoc est, ne Afri Episcopi irent ad aulam Imperatoris. Hic mirifice triumphant vniuersi sectarij, & Zosimum mille conuiciis lacerant, quasi Canones Sardicen. pro Nicanis supposerit. & postea in manifestaria fraude Crimpostura deprebenses pellationis ex Africa admittendi, simpliciter denegasse.

Sed has & fimiles Hæreticorum nebulas veritatis & historiæluce clarissime dispellunt duo seculi nostri splendidisima lumina Card. Bellarminus hic, & Card. Baronius Anno Christi CCCC. XLIX. Porro præter Hæreticos illos cótra quos ordinarie in hac controuersia pugnamus, allatrauit extra ordinem hoc caput Hotomannus in Appendice ad Brutum suum Fulme, vbi dicit se capitis huius refutationem speciminis loco pramittere, donec plenior totius Controuerfia de Pontifice euerfis subsequatur. Sed præter inane hoc promisfum, vel potius friuolas minacias nihil quod fciam, in publicum venit : Hotomanno ex hac luce subtracto, & ad loca, vbi nullus ordo, sed sempiternus horror, deuocato, ni, sub extremú vire articulum, refipuit, mentéq; saniorem induit. q de tá infano sectario vix nobis polliceri possumus.

Negat Caluinista iure diuino concessas este appellationes ad summum Pontificem. Probat I. Quia de hoc inre nullum penitus in diuinu literiu testi monium aut vestigium inuenitur; nec in iis inuenitur Appellationu in causs Ecclessasticu, aut prouocationu, aut Rescindenda sententia vocabulü, ergo, & c. Côstrmatur, quia Christus omnes suos pari iure, dignitate, potestate esse voluit, neque cuiquam corum iuris scientem situe audientiam alterius audientia maiorem aut superiorem attribuit : ex quo sequitur euidentissima conclusio, pari in pare nullu essentum. nullam iuris dictione, nulla alterius vetrastanda aut rescindeda sententia potestare.

Respondeo, non esse necessarium vt vocabula appellationis seu prouocationis & restindenda sententia in caussis, Ecclesiasticis in scriptura exstent : suf ficit in ea réexstare. Nam nec Trinitatis , nec Triadis, nec Homosofi, nec Consubstantialis nomina in scriptura reperiuntur, nec tamen ideirco reiiciuntur : quia satis est rem his vocibus significată in scriptura contineri : quemadmodum & ius appellandi continetur in illis : Tibi dabo claues regni calorum, & c. Quodcunque solueris, & c. Quodcunque ligaueris, & c. Pascouesmeas. Ad costimatione Respondeo, Hotomannum prius debuisse confutare Bellarmini probationes, quibus libro pri-

A mo copiofisime oftendit, Petrum cateris Apostolis fuisse maiorem, atque adeo falsum esse, quod Haretici contendunt; omnes Apostolos esse vel fuisse dignitate & potestate pares. Nunc tam securè nobis ista sua, & suorum placita reponit, acingerit, quasi Bellarminus nullo verbulo ea tetigerit vel redarguerit. Negamus ergo has de Apostolorum omnimoda paritate cantilenas & nænias ab Hæreticis millies decatatas, nunquam vel'tenuissima probatiuncula comprobatas. At Petrus dicit vniuersim 1. Petri 5. Paftite vestros greges, non dominantes clero, sed alÿ sé alin submisse subinientes. Quid hoc obstat primatui Petri ? Quis abnuit quemlibet particularem paftore oues fibi commiss fideliter & sedulo pa-B scere debete;absque fastu, & violento dominatu; cum modestia & humilitate tam respectu ouium, quàm respectualiorum pastorum? Hoc certe iplictiam Petro & fuccessoribus eius faciendum fuit, & etiamnum eft; vt licet dignitate & potestate fint supra omnes; humilitatis tamen affectione, fint infra omnes. Rectorem te posuerunt? inquit Sapiens Eccleft. 32. Efto in illis, questi vniu ex ip/is.Et tamen non ideo nó elt rector & superior.

784

Obiicit Hotomannus & quidem admodum fcfliue. Aft. 2. vbi Spiritus fanttus linguarum ignearum forma in Apostolorum capita descendisse dicitur , nulla fit mentio lingue alicuius ceteris emplioris & infignioris, que capiti Petri, quasi Principis & Corppbaiinsisteret;ergo Pe trus par caterin Apoftolis fuit. Hoc argumento pluf quam forlan velit, efficere poterit lectarius, né. pe, non modò Apostolos fuisse pares inter sessed etiam pares dignitate & potestate fuisse cæteris discipulis, imò & mulieribus ; discipulosque & mulieres illis. quandoquidem non super solos Apostolos, sed super omnes, qui simul congre gati erant, Spiritus sanctus ignitælinguæ formå descendit. Deinde, si quis negaret, super Petrum no descendisse illustriorem linguæ figuram; qua ratione eum refutaret Hotomannus, niss ftra mentitio illo telo? Non est firiptum, ergo non factum. Sed nil opus huc venire; quia visibilis ille descenfus non accidit eo fine, vt declararet, quis inter Apostolos effet reliquis maior & eminétior, sed alias ob causfas; quia iam antea Christi lingua primum inter Apostolos designauerat illis verbis: Tu es Petrus, & juper banc petram adificabo Ecclefiã meam,&c.Et tibi dabo claues regni caloril,&c.Pafce ones meas. Hic Spiritus fancti, & czlestis linguz, vt fic nominem, descensus, in solo Petro recubuit, foliq; insedit. Iam quod Act.11.S.Petrus rationem reddit, quòd introierit ad viros praputium babentes, nil eius primatui derogat. Nam & Rex & Imperator, & quilibet superior, cum necessiras exigerevidetur; factorum fuorum rationem fubdiris quoq; reddunt; vt oftendant, nihilà feperpera vel temerè commissium.

In Apocalypfi,inquit Caluinifta,celeftu Hivrnfale duodecim columnu fundata dicitur,l oc est, duodecim Apoftolu, no aliqua columna memoratur vaterii stabilior

& fir-

С

6

Ad hoc argumentú respondebunt Sutliuius & Sibrandus, Hotomanni Concaluinistz, illud effe allegoricu, ac proinde nullius momenti , Ex allegoriu enim nibil colligi. Quibus quo pacto fatisfaciendum fit, videritHotomannus, vel aliquisHotománianus. Ego enim hoc responso no vtar; tantú dico, Apocalyp. 21. nihil penitus exstare de omnimoda paritate & aqualitate duodecim fundamétoru, hoc eft, duodecim Apostoloru Agni : Sed tantu hoc ibi legi. & muru ciuitatu habensfundameta duodecim;& in ipfis duodecim nomina, duodecim Apoftolorü Agni.Quz optime fubfistunt, licet dicamus, vnu ex his fundamentis fuisse czteris excellentius & maius. Deinde non est hîc fermo, vtrum fundamenta cælestis Hierufalé fint inter fe paria: sed 'B queritur de fundamentis Ecclesiz militantis. Et inter hęc dicim<sup>e</sup>, vnú przeminere cęteris firmitate, immobilitate, soliditate: illudvidelicet de quo Mat.16.Tu es P. & fuper bão Petrã adificabo Ecclefiã.&c.

Paulum le simpliciter exæquare S.Petro, mendaciú est Hotománicú. Et illud inepta collectio. Paulus reprebendis Petrum, ergo Paulus fuit Petro par potestate, dignitate, officio. Par ei fuit præcife, quoad officiú Apostolicú: Impar quatenus & ipse Paul. vnus erat de grege Christi, & sic sub Petro; quia oés oues Christi erant sub Petro, ex vi illius: Pasce oues meas. At de his copiose iá lib. r. disputatú est.

Ne prima sediv Episcopus vocetur princeps sacerdosum, vel sümu sacerdos, sed tátú prima sedis Episcopu; id factú est, humilitatis & Christianz submissionis intuitu, nó vt adquá primatui primę sedis derogaretur: vt taceam cócilium hoc Carthaginése fuisse particulare: Et Canoné hunc tulisse, vt coërceret ambitioné corú, qui in Africa primas sedes tenebant.

Secúdo probat Hotománus suam sentétiá ex Cóciliis, qua vnicuique Episcopo & Archiepiscopo prouinciá assent; & probibent, ne quis in fines alteriu irruat:ergo iisdé finib. etia Rom. Pont. sircüscribitur. Cócesso antecedéte, negatur consequétia. Quam probat Hoto, I. ex Cöcilij Nicani Canone sexto. Sed hunc Canoné primatui Pont. Rom. atq; adeo Iuri vndequaq; ad sedem Apostolicam appellandi nil officere, ostensum est iam supra ad cap. X III.

Secundò profert Concilij Constâtinopolit. I. Canoné secundú, in que Episcopis certi diæcese in limites psiniuntur as prastituütur. At in toto Canone nullum penitus est verbum de Rom. Pont. quasi & ipsinefas sit extra Episcopalem seu Patriarchalé diæces in suam aliquid agere; vel exalienis diæcessous ad se consugientes admittere.

Tertiò profert Hoto. Can. XV. Concilij Antiocheni fubCóstantio Imperatore; vbi fancitur, vt si quie Episco. ab emnibus provincia Episco. damnatus fuerit. is ne amplius ab aliis indicetur, sed illius provincia Episcoperum firma maneat sententia. Sed meminisse debebat Hotom. Synodú hanc fuisse Arianot. & Cano. 15. directè contra & propter Athanasiu m conditum, vt scilicet illi aditum ad orthodoxos

·•.

*É firmior, sed omnes pares, & aquales fuisse fignificantur.* Ad hoc argumentú respondebunt Sutliuius & Sibrandus, Hotomanni Concaluinistæ, illud esse allegoricü, ac proinde nullius momenti, Ex allegoris enim nibil colligi. Quibus quo pacto satisfaciendum sit, videritHotomannus, vel aliquisHotománianus.

786

Quartò profert Hotom. Cócilij Mileuit.Can. 22. Verùm de hoc Canone iā dictum est cap. superiore. Notetur tantùm hic impudentia Hoto. qui furiosè bacchatur in Papă, quasi ad Canoné Mileu. adieceritillam exceptioné: nisiforte Rom. sede appellauerit.2. q. 6. c. Placuit. Iā respódit Bellar. hoc esse additamétum Gratiani; nec necessarii: quadoquide absq; eo auctoritas Ró. Pontif. inuiolata cóstat. Neg: Gratianus attulit dica verba, vt partem Canonis, sed vtexplicationem: quod & alibi facere consuerit.

TertiumHoto. argumentum. Conftantinopolit. Ecclefia ita fuit Rö. Ecclef. per decreta Conciliorü & Imperatorü exaquata, vt ei nulla in re cederet. Ex mox profert Can. 3. Concilij Coftantinop. primi, & Can. 28. Concilij Chalced. & Conftitutioné Zenonis Cod. de facrofantiu Ecclef. L. Decernimus. & Leg. 24. Cod.eod.vbi à Iustiniano affirmatur. Ecclef. Cóstantinopolitană esse omnium aliarum caput.

Respodeo I. Primatum Eccles. nec à Conciliis necab Imperatorum refcriptis dari posse. Si igitur à Christo datus nó est Eccles. Cóstátinopolitanz, ficuti reuera datus nó est; fieri non potest, vt obtineatur beneficio & munificétia Cóciliorum vel principum. Secundo dico Canones citatos nullius este Auctoritatis, quippe obreptitie coditos, neq; vng à sede Apostolica receptos vel approbatos. Vide notas Binij ad Cócilium Cóstátinopolitanum & Chalcedonése, & Baronium ad Annum Christigs1.& 452. Zenonis Imperatoris Hzretici costitutioni merito anteponim' illud: Tu es Petrus & super bane petra,&c. Et; tibi dabo claues regni calorum,&c. Idé respódeo ad legé Iustiniani, non enim ipfius, sed Christi fuit costituere & decernere, quz nă Ecclesia sit omniŭ aliaro caput. Quag Nouella 131. aliter edicit Iustinianus. Sancimus, vt fanctifimus veteris Rome Papa primus omnium facerdotu fit. (ergo & Ecclef. eius prima, adq; adeo caput eft)beatisimm verd Archiepiscopin Constantinopo leos fecundum locum gost fanctam Apoftolicam veterie Roma fedem obtineat , cateri/que omnibus praferatur.

Quartú Hotomanni argumentú. Vetus iuru regula est, vbi de confuetudine ambigitur, vt ea potifimű valeat, de qua contradicto iudicio difieptatű est. Atqui Epifcopu Romanu illam appellationum, & refeindendárum fententiarum poteftatë fibi vindicans, à generali Cartba ginéficocilio (in quo B. Augustinus interfuit), re per quinquennium quasita, & deliberata, fummo Patrum omnium confensíu condemnatue est. Quare, non licet Episcopo Romano fibi ius vilú ex illa dánata cosuetudine arrogare.

Respodeo, Minoré esse falsam: quá, pbat Caluinista aliquot Pseudologiis & inscitiis, vt, Consilium Carebaginense sextum in quo disceptatú est, de iure appellandi ad Rom. sede, suisse generale seu Occumenicu.

kg Nengo

Digitized by Google

Nemo vnqua pacumenico agnouit. Celebratum effe A Romano Episcopo per se & ex iure divino comdans Dom. 485.cum celebratu fit Anno 419.vt patetapud Baroniŭ. Impudens mendaciŭ eft, Legatos Rom. Pon. tertium Canone Concily Sardicenfis mutilum & contaminatu produxiffe : ná inprimis Legati Apostolici non legerút ex cómonitorio suo Caaonem tertium Sardicenfem, fed feptimű: nihil penitus mutilatú aut corruptú, vt fatebitur gsgs Canoné illú, prout à Legatis recitatus est contulerit cum illo, qui exstat in ipso Concilio Sardicensi:Hotománus verò imperitè tertiú Canoné à Legatis platum & deprauatú dicit; & ignorãtia fuam egregiè patefacit: dum ex Græco, vt ia-Aat, Canoné fic reddit: Si qui Episiop.in aliqua cauffa condemnatus fuerit, & exiftimet fe non mala, fed bona caussam babere, vt iterŭ iudicium renouetur SI vobis B VIDETVR, propter charitatem honoremus memoriam Petri Apofiols, vs firibatur ab iu, qui iudicarunt, Epifcopo Remano, vt per vicinos Epi/copos illius Prouincia, fi iudiçium retractari oporteat, retractetur; & ipfe iudices det.

787

Vbi ineptissime Hotomannus Græca, e done υμών τη αγάπη, fi videtur veftra charitati; fic inuertit & peruertit, " לאא טעווי, די באמא אלדףע דע מחנקטאע דאי μνήμαν πμήσωμαν, cum illud τη αγάπη pertineat ad priora. nec vuir fed vuir legendum fit, vt apparet quoq: extribus latinis versionibus Concilij Sardicensis. quz Tomo I. Conciliorum exstant. Et tamen Hotomannus inuerecundè infultat Ró. Episcopo, quod verba illa; propter charitatem bonoremus memoriam Petri Apoftoli, & ad Iulium Romanum Episcopu scribatur: Silentio præterierit; cum in Có- C monitorio, non tertius, sed septimus Canon citatus & recitatus fuerit. Vnde iterú métitur Hotomannus, quando dicit; Epifcopum Romanú caput decurtatum his verbis milifie. Si Epifcopus acsufatus fuerit, &c. Nulla hic est decurtatio, sed op in feptimo Canone continebatur, hoc Commonitorio Legatorum infertum, & inde palam le-Aum fuit. Iple potius Hotomannus scelerate Cómonitorij fidem deprauat & decurtat. Non enim itahabet commonitoriū, vt refert Hotománus, sed aliter, vt intelliget, qui Hotomanni textum conferre voluerit cum textu Commonitorij, prout exftat in ConcilioCarthaginenfi VI. eap. 1.

Similimendacio affirmat Hotomannus eadem verba: Propter charitatem honoremus Petri Apofolimemoriam,&c. effe omifia in Decreto Gratianico. 6. q. 4. c. Ofim. Recitat quidé Gratianus Canonem tertium, vel, vt alij numerant.quartum, at nihil penitus præteriit; fed vt Canon fe habet. ita in Collectionem fuam eu retulit : nam illud. ค่ ภิณพี ขั้นเข้า ารุ๊ ล่วล์สรุ, ita apud Gratianum redditur: si robu placet. Quid hic culpæ, Caluinista?

Obiicit Calumniator. Si im appellationu ad Papa pertinuisset, non illum parasitastrum Osium apposuisset, qui priuilegium illud precibus eblandiretur, sed direttie verbu illud fibi vindicasset. At prudentem & cordatu lectorem parum mouebunt hæc conuicia. Neqs enim Hofius Papæparafitm fuit; vt omnes norút, neq; aliud à Concilio petiit, quàm vtid, quod  $\odot$ 

petebat, omniŭ colenlu firmaretur, quò ius illud à Deo concessum omnib.liquidius innotesceret.

788

Narrat deinceps Hotomannus, quomodo Patres Africani Legatos milerint Constantinopolim, Antiochiam & Alexandriam, vtyera& genuina Concilij Niczni exemplaria ab Epifcopisillarum fedium inquirerent: cumg, vt ait Caluinista , per annos quinque perpetuos nibil eiusmodi peruestigari potuisset, tum de Concilij sententia littere ad Episcopum Romanum bis verbis scripte funt, quibus os ipfius acriter, vt decuit, verberatum est:& mox fatis multa ex Epistola Patrum Africanorum ad Calestinű Pontificem exfcribit; inter cætera etiam hæc:

Prafato igitur debita falutationis officio, impendio deprecamur, ve deinceps ad vestras aures binevenientes non faeilius admittatu,nec à nobu excommunicatos in comunionem vltra velitis excipere : quia boc etiam Nicano Concilio definitum, facile aduettet venerabilitas tua. Na, fide inferioribus Clerici, vel laicu videtur ibi precaueri; quanto magic boc de Episcopie voluit observari, ne in sua prouincia à communione fuspensi , à tua sanctitate vii fefinato, vel preproperè, vel indebite videantur communio ni reftitui. Hæcipfi, quibus vides, inquit Illustrifs. Card.Baronius, eos nó prohibere appellationes ad Romanam fedem, fed tantùm admonere ipfum Romanum Pontificem, ne (vt aiunt) facili us qua par est, nec festinato, vel præpropere, aut indebite agat : nam maturum quidem expolcut iudicium, non autem reculant.

Oftendit deinde copios è Baronius, etiam eo tempore, quo hac de Canonibus Nicanis controuersia in Africa vigebar, ad sedem Apostolică appellatum fuisse, idq; ex Augustino Epist. 261. edit. Plant. vbi de appellatione Antonij Fusfalé fis Episcopi agitur. Adeat, qui volet ipsum Baronium, & ipfamitidem Africanorum ad Caleftinum epistolam, nec inuenient, vbi Africani os Celestino duriter verberent, verberaturi proculdubio finter Patres illos fuissent Hotomanni, Illyrici, Iunij, Sauubrandi.

Respondet post hæc Bellarminus ad argumenta sectariorum contra ius appellandi, cuius solutiones Caluiniano suo dente arrodit Hotomannus, de quo deinde plura. Nunc videamus quid mentiatur Iunius. Dixerat Illyricus, concilio Carthaginéfi cum Augustino interfuisse Prosperum & Orosium aliosq; insignes viros. Respődet Bellarminus, neutrum nominari in eo Concilio, nec potuisse interesse cum tunc non essent Episcopi, nec Africani, & Conciliú ex solis Africæ Episcopis constiterit. lunius impudenter ait, ex Epiftolis Hieronymi & Augustini liquere, Orosium buic Concilio interfuisse. Fuisse Orofium in Africa colligitur ex his Epistolis. Interfuisse Concilio Carthaginenfistam parum inde colligitur.quàm Iunium aut Hotomannum interfuisse. De Profpere, inquit Iunius, colligit boc Illyricau ex cap. 30. partir tertia de promisionibus, Sed ex hoc capite X X X.no magis colligitur Profperum interfuisieConcilio

Car-

libris Ouidij de Triftibus & de Ponto.

789

Primum hæreticorum argumentúelt. Si Papa iure diuino est fummu ludez. cur ex Canonibus Nicana Synodi ius fuum probare voluit : Cur non porim ex facris Internet Respondet Bellarminus, iure diuino ad fummum Pontificem femper appellari potniffe; dubitatum tamen fuisse, an expedirer ea potestate vti, & omnibus in locis. Oggerit Hotomannus; vtrunque falfum effe, nunquam enim iure dinino vlla ex altera diacest appellare licuisse, (Tu quidem hoc dicis, sed vbi probatio? ) neg, in Concilio Cartbaginensi dubitatum esse, an omni tempore id facere expediret. Imò de hoc, aliisque circumstantiis appellationum disceptatum est, non de ipso iure appellandi, vt euidéter oftendit Baronius; & liquet ex B ipfa epiftola Africanorum ad Czleftinú Papam; neq; enim scribunt, quod scribere poterát, si res secus se habuisser, ve isto iure appellationes admittendi, vtpote sibi non competente, seseabdicet : vt intra fines suos se contineat, nec falcem fuă in alienă mesfem mittat;sed tantú rogăt, vt appellationibus modus & moderatio imponatur:Nec verum est, Patres Africanos cócorditer, prompte, & expedite respodisse, fe in nullius Sy nodi A&u legiffe potestatë illam Episcopo Romano tribută fuiffe: Na nó nisi de Cócilio Niczno quastio erat.

Ait Bellarminus. Si paísim omnibus appellationes concederétur; futurum, vt multi effugerent iudicia legitima, & Episcopi, qui primò iudicarút, immeritò vexarétur,&c. Occinit Hoto-С mänus:Nugatorem büc non patiemur aut leues, aut falfas caufas Patribus Carthaginenfibus affingere , fed eas ipfas, quas in Epiftola ad Roman. Pontificem fcripta protalerunt, exponemus. Prima cft, quod Nicana Synodus cuiuu Episcopo & Metropolitano in sua solumodo prouincia Clericos iurifdictionem dederit. Saluo tamen iure Episcopi Romani, tanquam omnium supremi. Secunda causia, quia abjurdu effet existimare spiritu (anstigratiam, & rette indicandi prudentiam , omnibu, prater Episcopum Romanum, sacerdotibue & Episcopu denegatam effe. Respondeo, hacratione euerti omnem appellationem ab inferioribus ad superiorem Iudice. Quid enim? An credibile eft, fi quis appellet ad Imperatoris tribunal, iudicadi dexteritate magis pollere Imperatorem s quàm eos, D introduci. Respondeo, Hotomannus se non conqui réantea discusser unt & iudicarunts An nescis veritatem, quo sapius ad examen vocatur, eò ordinariè dilucidiorem reddis & appellationis naturam hancesse, vtæquè inferiorum iudicu iudicia confirmare, ac infirmare quean Certè si quis hanc rationem, & aliquot ex sequentibus abiqi vllo temperamento accipiat, dicere necelse erit, neq; in Politicis quidem negotiis ad Imperatorem ex Africa appellare licuisse, quia abfurdu effet existimare, rectè iudicandi prudentia & folertiam, omnibus, præter Romanum Imp. iudicibus denegatam este. Itaque his rationibus, quas Horomannus en Epistola Africanorum ad Czlestinum excerpit, noluerút Patres illi ius ap.

Carthaginensi, quàm ex Aeneide Virgilij, vel ex A pellationum euertere; sed temperamentú, modú, &cautela adhiberi postulabat; neqsid immeritò.

790

Tertia ratio. Quod cu fatu fit bis appellare, facultas est volentibus appellare à fententia fui Epifcopi , prouocare ad Synodum prouincialem. & rur fus ab bac ad Synodum vniuersalem. Verum vt Concilia Prouincialia fæpius & facilius etiam cogantur; ratò tamen & admodum difficulter coguntur generalia. Quid ergo interea fiet? Num caussa per integra secula indiscusse pendebunt? Quid si discussio causia, vt plerunque fit, moram tantă non ferat? Quarta ratio est,qudd cum in sententin retractandu testium prafentia. & depositio requiratur , iniquisimum effet, testes ex quamuis longinquis, atg. etiä transmarinis regionibus vfg. Romam euocari:presertim aut senio , aut valetudine, aut aliu caufis, que innumerabiles effe poffunt, impeditos. Respondeo, si hæc ratio appellationes Ecclesiafticas ad Romanum Pontifice tollit; tollet quoque appellationes Politicas ex Africa fieri folitas ad Imperatorem : Quia etiã in politicis sententils retractandis, requitur testium præsentia & depositio. Quocirca iniquissimu esset testes, ex quamuis longinquis atq; etiam tranfmarinis regionibus víq; Romam, vel Cóstantinopolim, vel ad alium locum, vbi Imperator degit, euocari : præfertim aut fenio, aut valetudine , aut aliis caufsis impeditos. Si propter has,&id genus alias difficultates, non interdicuntur vel penitus exterminantur appellationes in cotrouerfiis ciuilibus; cur id fieri fineremus in caufsis Ecclefiasticiss Quod fi hzc & similes difficultates nil aliud euincunt, quàm in appellationibus politicis & faciendis & recipiendis modum teneri debere. certe plus non efficient, in Ecclesiasticis appellationibus, quàm vt ne quid temerè & pracipitanter fiat:& Africani expresse à Cælestino petierunt; ne in fua prouincia communione fuspensos, ipse vel festinato, vel præpropere, vel indebite communioni restituat. Presbyterorum itidem, & sequentium Clericorn imprebarefugiarepellat.Vocant improbarefugia; quãdo scilicet temere & indebite appellationes interponuntur, co potius confilio, vtiusitia eludatur,quàm vt æquitati confulatur.

Quinta ratio eft.qued ifta ratione & assore Eia videretur fumofus mundi fastus in Ecclesiam Eristianam tinere potuit, quo minus & menté & verba Africanorum falfaret. Non enim dicunt; ex appellationibu syphu & faftum mundi in Ecclefiam inductum iri; sed aiunt, hoc futurum, si Pontifex executores Clericos, quibuscunque petentibus ( seu Potentibus ) mittat, & quide cum apparitura seu forensi satellitio, vt ed efficacius sententia sedis Apostolica executioni madetur: de quo S. Augustinus Epist. 261. edit. Plant. ad Czlestinum Papam in causta Antonij Fussalensis Episcopi, qui ad sede Apostolicam appellauerat, & suam in sedem restitui cupiebat, inuitis & toto pe&ore reluctantib. Fu[falenfibus, quos fama terruerat , fore, vt iubente Episcopo Romano, cum militari manu, in

fedem

k 4

lede fua Antonius reduceretur. Anipe nue, inquit A uenienter Canoni, fi quis Episcopus cu fuo col-S.August. que post eiu fancte memorie viri ( Bonifacij Papz) in Africa litteras gefta funt, & fubueni bominibus opem suam in Christi mifericordia multo auidius, quă ille poscentibus, à cuius inquietudine desiderant liberari. Indicia quippe illis, & publicas poteffates. & militares impetus, tanqua executuros Apostolica sedis sententia, fiue ipfe, fiue rumeres celeberrimi comminantur;vt miferi homines Christiani Catholici grauiora formident à Carbolico Episcopo, quàm cùm effent baretici à Carbolicorum Imperatorum legibus formidabant. Non finas ifta fers,obsecro te per Christi sanguinem, per Apostoli Petri memoriam, qui Christianorum prapositos populorum monuis, ne violenter dominëtur inter fratres. Hunc igitur fententiz exequendz modum, de quo S. Augu- R stinus; deprecantur Patres Africani, quòd secularem quendam fastum redolere videretur : taetsi, absolute loquendo, minime illicitum sita refractariis, & cedere nolentibus, obsequium, etiam in Ecclesiasticis negotiis, vi vel intentata vel illata extorquere : ipfo S. Augustino teste cú alibitum Epist. 48. ad Vincentium.

791

Ait Bellarminus. Si nulla concedatur appellatio, datum iri occafionem particularibus Episcopis, vt facile & temere iudicent, & tyrannice populos opprimant,&c. Respondet Hotomannus, bu incommodu fat is effe profpectum por potestatem appellandi ab Epifcopic ad Concilia provincialia, & à pronincialibu ad generalia. Respondeo ; iá antea visum eft, id abfolute fatis non effe, cum generalia Có- C cilia rarissimo congregentur; indignumq; itide fit, vt propter quamcunque appellationem omnes Episcopi vníus prouinciz semper interturbentur, vel vnum in locum euocentar.

Quomodo Theodorus Balsamon citatus ab Hotomanno Canoné Sardicensem interpretetur, pàrú moramur; quia infensisimus Romani Pontificis hostis fuits&quidquid inCanonib.ad fedis Romanæ dignitatem & primatum pertinés reperitur, id vel occultis cuniculis labefactare, vel tenebrofis fuis gloffematis obnubilare fedulo studuit. Quanquam Hotomanus hic prorsus Caluinifice, hoceft, perfide Balsamonem citat, quasi Canonem Sardicensem, aliter, qua Bellarminus acipiat: Et ea folúmodo Balfamonis ver-D baadducit, quz aliò spectant, omissis illis. quz ad ius appellandi ad Romanum Pontificem pertinent. Canonis tertij verba funt isthæc.inter cætera, ex versione Herueti. Hos autem etiam fimiliter pronidendum est, vt. si in aliqua provincia Episcoporum quifiam, aduer (m fratrem (uum, & coëpiscopum negotiŭ babeat, neuter corum ex alia prouincia cognitores euocet.

In quem Canonislocum Balfamon. Preteres fubiunxit Canon aliud quoq, caput, & dixit: Si aute Episcopus babet aliqued negotium, seu caufam aliquam, cum fue coëpifcepe, quis debet caufam iudicare? ftatuit erge cos à pronincialibm Episcopie iudicandos, nec vilum corŭ, qui iudicio contendunt, ex alia prouincià accersere cognitore Episcopum, Proninciales enim ignorantia, vel iniustitia condemnat. Vultergo Balfamon, & quidem con-

lega litis aliquid habeat; vt caussa cognoscatur ab Epilcopis eiuldem prouinciz.neq; iudices ex alia prouincia adsciscatur: ne Episcopi eius prouinciæ, in qua lis nata & contracta eft, existimari videantur vel iniusti vel inidonei, ad causamillá cognoscendam & definiendam : Et est sermo de primo iudicio.

Post supradicta verba, subiungit Canon de potestate appelladiad sede Apostolicam: si qui autem Episcoporum in aliquo negotio condemnandus fuerit,&c.VbiBallamon : Tanquam autem dixiffet quifpiam, fi quix corum condemnatus fo grauari exiftimet, 🗸 appellet , eim appellatio ad nibil redibit , tùm non poßint aly Provinciales ad cognitionem euocari; vt vult iam dicta distinctio:adiecit, non effe repellendum, qui prouincialium indicium pronocat; sed debere proninciales propter bonore fedio Apoftolica, qua ad eos delata funt, Papa Romano relinquere. Erat autem eo tempore Iulim eim Episcopus, Gin eius potestate posita est appellatio:vt, si rem quidem esse dignā cognoscat que secundo examinetur, fratuat à propinquie Episcopie renouari indicium, & de pracedente sententia cognosci. Si autem inuenerit causam rette fuisfe iudicatam, & fecundainquisitione opus non babere, decernat ea, que prive iudicate sunt , firme, & immutabilie permenere. Et in bie quidem confistit Canon.

Quid? An non hic euidenter & difertis verbis agnoscit Balsamon ius appellandi ad Romanum Pontificem, & hoc, concessu & permissu terrij Canonis Sardicenfis? Oggannit Hotomannus: Et Synodum & Balfamonem non obscure fignificare decretum illud & personale & temporale fuisse, neg, Iulij per id tempu Epifcopi perfonam , neg, tempu ipfin Epifcopatu excessife. Hanc non effe mentem Canonis, patet. tú ex ipío seu tertio seu quarto Canone, & luculentisime exCanone septimo; qui Episcopis abfolute, nullius Pontificis expresso nomine, cocedit ius ad fedem Apostolicam appellandi; quāquã & tertius Canon alia non ob caussam Iuliu Pontificem nominauit, quâm quia co tempore, quo Canon condebatur, Petri sedem tenebat, no autem idcirco, quòd ius appellandi ad illius duntaxat personam restrictum fuerit.

Plurimum itidem Hotománum à sensu Balsamonis abire liquet tum ex Cómétario ad Canonem quintum (vtor hic ea Canonú distinctione, quz eft in editione Herueti)tum ex illis, quz cómentatur ad Canoné tertium, vbi indefinite de Papa,& non de folo Iulio, fic scribit. Effe autem in poteffate Papa , vt feruetur , vel non feruetur appellatio, est proprių in Ecclefiasticu, Leges enim prater certai pauca caufa flatuunt omné appellationem non folùm femel, (ed etiam bis effe euocandam.Qua autem de Papa definita (unt, affumenda funt etiã ad Patriartham Conftătinopolitanũ,qnòd ù fimiliter, ac Papa à diuerfis canonib. fit bonoratw.En tantum abest, vt Balsamon crediderit, hũc Canoné tantúmodo ad tépus & perfoná Iulij restrictá fuisse; vt eú etiá ad suú Constátinopolitanű Patriarcham extendat: tametfi immeritò; ga tépore Sardicéfis Concilij vixdú alicuius no-

minis

Digitized by Google

minis & notz erat Patriarcha Coffarinopolitan'. A fenferat: Respondet Hotomannus; si qued im di-Subiungit Horomannus, Balsamone dicere, boc decretum Goncilij Sardicenfis pugnare cum Canone XV. Antiochena Synodi. lam fupra diximus Synodum hanc fuisse Episcoporum Arianorum, & Canonem hunc Sycophantice in fraudé S. Athanasij fuisse factum, quia sperabant fore vt, à nullo alio condemnatus Athanasius absolueretur, fia Synodo Antiochena id vetitum fuisset.

793

Deinde, cur dissimulat Hotomannus Balsamonisresponsum?Cum enim hanc quæstionem de Canone Sardicensi & illo alio Antiocheno mouisset, suddit Balsamon. Quidam dicebant qui dem, non fuiffe bic concordes Epifcopos , fed in varias fententize diuisos: & ideo locum babere appellationem. Alij autem dicebant, quèd quia prasens canon est antiquior, B debent, que in co continentúr, magis feruari. Hoc ergo mibi quoque placet, vt. quod fit vel in primi legitimum, lege enim cautam est, vt non femel, fed bu prouocet u, qui fibi iniariam fieri putat. Existimat ergo Balsamo Canonem Sardicenfem effe obferuandum, relicto illo Antiocheno.Cur hoc dissimulat Hotomannus? Et observandum est Balsamoné arbitrari, Canonem Sardicenfem antiquiorem effe illo Antiocheno, cum tamen Concilium Antiochenum celebratum fit Anno Chrifti CCCXLI, Sardicenfe Anno C C C X L VII.

Post hæc dicit Hotomannus, se ex libro I X. Nicephori historiam Concilij Sardicensistexere velle. At profecto non historiam, sed mendaciorum & conuiciorum farraginem con- C luit: Et Nicephoro ea attribuit, de quibus iple nunquam cogitauit: vt, Hofium Iulio Epifepo Remano supparasitatu.n este. Iulium arrogantia & ambitione tumidum, in eam confidentiam veniffe, vt facerdotes omnos cuiufuis criminiu damnatos, in communionem recipere, & in fuas fedes reffisuere auderee. Sardice, partim Iulij artibus & machinationibus , partim Hofij proterui tate & peruicacia tantam inter illos exortam feditionem fuiffe, vt alij alios exectates ar, & Orientales Iulium ipfum facerdorio fuo exauctoratum al· Ecclefiarum fuarum commanione arcerent. A Nicephoro it a vbiq, Hofium depingi, vt eum Iulij parafitaftrum & palpatore agnoscere queas. Hæc & id genus alia, nihil aliud funt, quàm pura putamendacia, ex intima familiaritate; quam Hotomannus cum Arianis contraxit, profecta: D quia quidquid turbarum exstitit, id factione Arianorum exstitit, ipso Nicephoro teste; qui Athanasium, ciusque studiosos, exterminatos planeq; perditos totis viribus cupiebant; camque ob caussam quiduis etiam contra iplum Iulium Romanum Pontificem moliebantur, & tamen Caluinista noster Iulium, & alios orthodoxos Epilcopos acculat, & Arianos, mortaliú nocétifsimos, à culpa concitatz feditionis liberat.

Dicit Bellarminus: Pontificem in Concilio Carthaginensi protulisse ius Concilij Niczni de appellationibus, vt oftenderet, expedire Ecclefiz appellationes ad fedem Apostolicam, quandoquidem tantz auctoritatis Synodus Niczna idé

uinum habuiffet; veig id protuliffet Papa , quia nibil certius & firmius pro sua caussa proferre potuisset. Protulit Synodum Nicænam, vt diuini Iurisinterpreté: nam ius diuinum continctur in illis: Tibi dabe claues regni talorum, &c. Quodrunque folueris,&c. Quodcunque ligaueris, & c. Pasce oues mem. Quod ius Patres Africanos no fugit. Sed quia fortaísis defuturi no erant, qui hocius, secus qua oportebat, interpretarentur, Synodum Nicznam, tanquá irrefutabilé huius iuris testé in mediú proferre voluit.

Porro Patres Africanos fimpliciter iudicaffe, non expedite Ecclesiz appellationes ad Sedem Apostolicam, casque absolute, & præcise impediiffe, vetuiffe. & probibuiffe, quod denuo affirmat Hotomannus, mendacium est ; & tamdiu mendacium erit, quamdiu affirmabitur.

Valde indignatur, Patrum reverentifsimus Hotomannus: Bellarminu asseruisse, Parres Africanos exignorantia fuisse deceptos , quandoquidem bicin Epi/lola ad Caleftinum repetunt , in nulla Synodo, & in nulla Patrum definisione, se innenisse illos canones. Ex quo apparet, inquit Bellarminus, cos no habuifle Canones Sardicenfis Concilij, in quibus tres illi Canones difertè continentur. Oggerit Hotomannus; fatifne Attendu, Bellarmine, quid voluerint, quid fecuti fint, quid verbis fignificarint ? nempe fe poffulatum illud Ofij, de B. Petri memoria in illu appellationibu ad Iulium Romanum Episcopum deferendis, non probare:Sed Antiochen & Synodo malle obtempetare , que veterem illarum Ecclefiarum confuetudinem confirmarat. Satis probe attendo, te infigniter mentiri : quia nulla vnquam suis in Epistolis mentionem Sardicensis Concilij fecerunt; & multo minus Antiocheni: cuius Canones multo minus habebat. fi Sardicenfis Synodi Canonibus carebant, & fi habuiffent, repudiaffent, quandoquidem Canones Antiochenos, przfertim X V. ab Arianis códitos fuisse haudignorassent. Imò de solo Concilio Niczno perpetim illis quastio & controuersia erat: quia enim in eius exemplaribus, Cóstantinopoli & Alexandria missis, Canones à Zofimo allegatos non reperiebant; caussa nihil este censebant, cur amplius Canonib.illis vrgeretur,

ObiicitHotomannus, Canonem IX. Concilij Chalcedonenfis. Sed de hoc Canone iam actum eft cum Bellarmino a'd cap. 22. Sardicenfibus nU. penir' repugnat. Fatetur Caluinista Magdebui.genfes agnouiffe Sardicenfem Synodum pro decumettica; led addit; eos non disimulaffe, Sardicenses Cano'nes ab aliù Conciliù fuiffe abrogatos. Num ideo vere, quod dicunt, quia iudicium suum curuu &obstipum palam patefecerunt?

In Latino textu Concilij VI. Carthaginenfis métio fit Concilij Sardicenfis. Dicit Bellarmin<sup>e</sup>. ea in cotextum irreplise ex margine, Ego quog, no pugno, inquit Hotomannus, que minu illa verba ex margine sumpta fint, quando neg, in Graco exemplari ca reperio, neg, ab Herueto translata funt. Bonutin factu. quod semel cum Bellarmino cocord's. At haud

conftan-

B

constanter; nam statim mentiris Patres Africanos, A Synodi, Nam si vi Sardicensis Concilij Canones fummo confenfu, Concilio Sardicenfi fidem atg. auctoritatem abrogaffe, & Antiocheni Concilij contrariam illi Cocilio fententiam amplexos effe. Pura puta mendacia, vt fupra notátům.

795

Scribit Bellarminus, legatos fedis Apoftolicz recitasse ex commonitorio suo Canones illos; tanquam Synodi Nicznz Canones; & Augustinum eosdem, tanquam ex Niczna Synodo aLegatis recitatos agnouisse verbis illis: Et bec nos feruaturos profitemur, salua diligentiore inquisitione Cocilij Nicani. Hotomannus impudenter mentitur, Augustinu hac sua verba non retulisse ad Canonem de appellationibus, qui tanquam Niczbus ex Commonitorio lectus fuerat; fed reftritte ad alterum caput, quod ibi Daniel Scriba recitarat de appellatione ad vicinos Episcopos prouinciales, his verbis : Qui eiettus est, babeat potostatem appellandi ad finitimos, & c. Non possum satis admirari frontem Hotomannicam, omnis ruboris adeo expertem, vt ea, quz lucem meridianam claritate superant, inficiari audeat. Tam enim dilucidum eft S. Augustinu illa sur verbaretulisse ad Canonem proxime & immediate antea ex Commonitorio recitatum, quàm clarum est Alypium, Tagastensem Epifcopum, quando cap. 4. dixit; Exemplaria Nicana synodi conquirenda & infpicienda effe; hoc intellexiste de Canone, qui paulò antea ex Commonitorio, tanquamCanon Nicznus lectus fuerat.1d declarat ctiam particula demonstratiua, H o C. Hecnes seruaturos profitemur. Idem euincit protestatio adiun da : Salua diligentiore inquifitione Concili Nicani. Nam his verbis indicat S. Augustinus; se & suos obseruaturos id, quod ex Commonitorio lectu fuerat, donec ex orientalib.Concilij Niczni exéplaribus cognosceret, num id, quod lectum erat, fuerit à Niczna Synodo constitutum.

In eundéfensum accipit hæc Augustini verba Balfamon in Commentariis ad Synodú Carthaginensem. Dixit Augustinus, inquit Balsamon, debete bunc Canonem feruari, falua quidem diligentiore inquisitione Nicana synodi. Locutus est ergo Augustinus de Canone, qui proxime antea recitatus fuerat nomine Concilij Niczni. Nec Canon ille decimus quartus Concilij Sardicenfis apud Ballamoné agit de appellationibus ad Epilcopú|D|Romanú; sed de appellationibus Presbyterorú & minorum Clericorum ad Episcopos vicinos. Sed quiaHotomannus omnem ad PontificéRomanum aditum omnib. occlusum optabat.ideo luspicans, Bellarmini hanc esse menté, quasi Augustinus tolerare voluerit appellationes ad sede Romanam, donec de Niczni Concilij decreto certior adferretur nuncius, occurrendum fuco & mendacio quopiam censuit; quasi Augustinus nead tempus quidé appellationes ad sedé Romanam ferre voluerit. Nec tamen hic quidqua aliud probare voluit Bellarminus, quàm S. Augustinitestimonio costare, Canones illos exComonitorio lectos esse, tanquá Canones Nicznæ

propoliti fuissent, haud adiuxisset Augustinus illam claufulam : Salua diligentiere inquificiene Concilij Nicani. Exquo perspicue apparet, mentioné Concilij Sardicensis, quz elt in Cócilio Carthaginenfi V I. fuppolititiam & ex ora libri in contextum importatam effe.

796

Repetit deinde Hotomannus fuum mendacium de Antiocheno Concilio, quod Sardicenfi contradizerit. Quomodo contradizit, cu Antiochenum aliquot annis prius celebratum fuerit?Et vt cotradixisset; num particulare Arianorum conciliabulum œcumenico Sardicensi anteponendum effet?

Ait Bellarminus, non exstare omnes Canones Concilij Niczni: hinc fieri posse, ve tres isti Canones, quos Zofimus Papa, vt Nicanos citauit, & Africanz Synodo propoluit, verè fuerint Canones à Niczna Synodo fanciti. Occinit Hottomannus; ridiculam esse hanc conclusionem: Non omnes ex/tant Nicani Concilÿ Canones, ergo probabile est tres illos Canones ab Epifcopis Romanis miffos partem NicaniConcilij fuifo. Verum hanc confequentiam non esse ridiculam, sed admodum verisimilem, docet inprimis iple communis fensus. Qua enim de caussa voluissent Romani Pontifices, nó vnus, sed tres, ordine sibi succedétes, ca falsariorű fraude vti, quæ ab omnibus deprehendi & reprehédi nullo negotio potuisset: citatis Canonibus.tanquáNicænis.fi Nicæni aut reuera nó fuif-C sét; aut pro Nicznis ab omnib. habiti nó fuisset

Sineges, inquit Illustrissimus Cardinalis Baronius Anno Redemptoris CDXIX.ea de appellationibus fratuta fuisse in Nicano Concilio;vndo negationem banc probare vales? Num illud vnum fativ effe potest argumentum , quod codices Africani , & aliqui Ecclefiarñ Orientalium illis carent? Ego contra, Romana Ecclefia codices illos babuiffe, teftificatione Zofimi, afferam. Modò aquâ lance perpende, quibu/nam codicibus maior adhibeuda fit fides; fimul confiderans , que longo tempore fit paffe naufragia Ecclefia Africana , factione Donatiftarum, qui cum Arianu fædus inierant;quoru nequitia, & illud quog fa&um effe iam diximus, vt ipfum Concilium Sardicenfo, idemque Oecumenicum, cui & cu Primate, Epifcopo Carthaginensi, triginta Episcopi Africani interfuerunt, posteriu Africanu penitus incertum fuerit, vt omnind perierit, imd G nomen ip/um,male apud cos audiens, re/pueretur,tanqua conciliabulum bareticorum. Connerte rursus oculos ad Orientis Ecclefias, & quibus per plurimos annos fluctibm iastata fuerunt, considera, Arianin Episcopi, prasidentibus, expulsis penitus Catholica comunionis Episcopis: quibu omnibu malu caruiffe Romanam Ecclefiam conftat:

Ex quibus planè sure argument ari liceat, fideliores ba bendos effe codices in Romana Ecclefia archiuo diligenti cuftodia afferuatos,quàm quoslibet alios diuer/arum prouinciarum.Haud enim recens est eiu/modi argumentatio, (ed iam vetw, à maiotibus v/urpata, & folid â fide recepta, cum contigit in disceptationem venire fidem codicum Romanorum , & Orientalium 1 quando ex integri-Ecclefia chartarum tate Romane fuit perfpicue

demon.

Orientales ab bareticis effe corruptas, labefactatas, ac penitu in falfum fenfum mutatas, & deprauatas:quas & ex Romanis codicibm oportuit in pristinum veritatis candorem restituisse. Facit de bis omnibus certam fidem 8. Gregorius Papa (lib. 5. Epift. 14.) quem confulas. Si igitur ea de Conciliu Ephefino, & Chalcedonenfi acciderunt, cùm Esclesia Orientales , à Catholicu regerentur Epifcopu; quid cenfendum est,cùm Ariani , in quorum manibus erans omnium Ecclefiarum codices , & omnes vbique locorum constructa bibliotheca , Orientalibus praerant Ecclesiu? num qui negabit talia accidere potuisse, imè & accidiffe, non facilim exiftimabit? Vide etiam Baronium Anno partæ salutis CCCXLVII.

797

Probat Bellarminus multis exemplis, non omnes CanonesConcilij Nicæni exftare;ac pro- B inde fieri posse, vt tres Canones citati à Zolimo Papa, exilierint inter Nicænos. Hotomannus nil nifi conuiciareponit; quæad au&orem reuerti iubemus. Primus Canon qui excidit , eft ille de Paschate, dominico die celebrando; sed istenon exstat inter illos viginti apud Ruffinum.Sibrandus vociferatur, bec effefaljum ; nam vltimo Canone apud Ruffinum agi de Palchate. Sed mentitur; nam Ruffinus nil aliud dicit; guàm Patres Nicanos de obferuatione Pafibe antiquum Canonem, per que de reliquo nulla varietas oriretur , Ecclefin tradidiffe. Quis autem Canon ille fuerit, & qua verborum forma conceptus, Ruffinus non docet.

Iunius in audito commento diaidit Canones in fimplices & compositos, & hunc de Paschali fefto Nicænum ait fuisse compositum ; Canonem nimirum aftronomicum, qualis Hippolyti, Dionysij Exigui, Isaaci Argyri, Nicephori Gregorz &aliorum. Nonabnuo, Nicznz Synodi iufiu compositum fuisse Cyclum, seu, vt vocat D. Ambrofius Epift. 83. ad Epifcopos Aemyliæ, circulñ, qué Enneadecaterida nuncupauerunt, sed hunc Cyclum minime designant scriptores; quando dicunt, in Concilio Nicæno editum effe Canoné de Paschate celebrando, sed Canonis nomévsurpant prout in argumento, vt fic loquar, Synodico, trita iam confuetudine, vfurpari foler, nimirum pro decreto seu sanctione celebrandi Pafchatis, non qualibet die, fed proxima Dominica post Lunam X I V.primi mensis observato diligenter cum ad finem Cyclo supradicto. Hoc decretum, feu hunc Concilij Niczni Canonem non exstare inter Canones à Ruffino enumeratos, rectè asserit Bellarminus ; aut si inter illos exstat; monstrent eum nobis Caluinista, & è vestigio adquiescemus.

Secundus Canon, qui inter Nicznos à Ruffino recensitos non comparet, est ille, testes. Ambrofio Epift. 82. ne bigamus in Clerum adsciscatur. Sibrandus hîcobmutuit. Iunius ogganit:Non dicere Ambrofium, aut statutum fuiffe: aut Canonem, sed indefinite : Patres in Concilio Nicano tractatus addidiffe, hoc est , fuiffe ab illis propoficum , fed conclusum & determinatum fuiffe non dicit. Hanc fa-

perfpicue , ipfas facrofantsas Synodus acumenicas apud A tuam cauillationem dificient verba S. Ambro . fij czhbatum & continentiam Clericorum commendantis. Prim cognoscamus non solum boc Apostolum de Episcopo & Presbytero statuisse, sed etiam Patres in Concilio Nicani tractatus addidiffe, neg. Clericum quenquam debere effe , qui fecunda coniugia fortitus fit. An non sonant hæc verba statutum seu Canonem: An non dicit S.Ambrofius Patres Niceni tractatu, hoceft; conuentus hoc addidisfe, nullum bigamum debere effe Clericum? Sed Caluinifta noster imperite illud, Trattatus existimauit esse accufatiuum numeri pluralis, cum fit genitium fingularis, & vt hoc luum fomnium probabilius reddar, Nicani vertit in Nicano: prorsus Caluinistice.

798

Tertius Canon, de quo nil apud Ruffinum; estille de libro Iudith, vel potius de numero librorum Canonicorū : Ex D. Hieronymo præfat. in librum Iudith. Hic mussant Sibrandus& Iunius, se iam in prima Controuersia de hocegiffe. Verùm nos iildem iam in defensione eiufdem primz controuersiz abunde respondimus.

Quartus Canon est apud S. Augustinum Epist. 110. qui dicit. in Concilio Niczno prohibitum, ne duo Episcopi simul sedeant in eadem Ecclesia, contra quem Canonése imprudenter egille, dolenter refert. Iunius, Non duit Augustinus fingularem de en re fuiffe Canonem. At dicit hoc pro hibicam fuisse in Concilio Niczno, ergo condito statuto seu Canone; fiue in illo Canone plura fuerint fimul vetita, fiue hoc duntaxat caput.

· Obiicit Iunius vt & Sibrandus; este hunc Canonem decimium numero apud Ruffinum. Fateor, exstant apud Ruffinum ista. Ecne in vna cinirate due fint Epélepi Sed non hoc tantu à Concilio Niczno veritá videtur, fod & istad:ne quis Episcopo fibi defignet successorem, qui pari dignitate & iure cum antecessore adhuc superstite gaudeat: hoc enim interdictum fuisse in Niczno Concilio tellatur D. Augustinus. Adbuc in corpore pofito beata memoria patre & Bpifcopo meo Valerio. Episcopus ordinatus fam & fedi cum ille, quod Concilio Nicano probitum fuiffe nefciebam.

Quintus Canon non exstans apud Ruffinum, eft; non licere, nisi ieiunis offerre Eucharistiam; hocenim in Concilio Niczno statutum esse testatur Concilium Africanum cap. 14. & prius Concilium Carthaginense 1 I I. Canone 29. Fabula, clamat Iunius. Aliud agebat Bellarminus, cu ifta firiberet. Primum enim non est Canon, fed res inter Canones indica. Mira distinctio. Quid est res unter Canones indita ! Si in Concilio Niczno prohíbitú eft, ne sacrificium corporis & sanguinis Christi à non ieiunis offeratur; lege ergo lata hoc prohibitum est; siue eadem lex complexu suo plura comprehenderet, fiue non. Quid enim eft les finedalie, nisi Canon? Mentitur deinde. nibil corum dici in Concilio Africano, qua Bellarminus citat. Quocirca verba illa Honorati & Vrban! Epifcoporu, quz in Concilio Carthaginefi III. leguntur capa 48. & in Concilio Africano cap. 14. De fide enim

Nicani

Nicani traffatus audiuimus, Veru & de fatrificis inbiben- A ibi recitat, Formatarum litterarum ratio tenetedu post prandium , ve à ieiunis , ficut dignü est offerantur, & tuns & nuns confirmatum est, confuctis technis & cauillatoriis glossematis peruertit; affirmans;illam voculam Tune, non pertinere ad Nicznam fynodum, fed ad prinsipsum Cartbaginenfis Consili, de quo prinsipio, cum fermonem illum ingrederetur , dixerat: lam dudum cum apud fanctitatem vestram allegaremus f.ripta, dilati fumm, &c. Si ergo vocula illa Tunc, pertinet ad principiumConcilij Carthaginensis, oportet in principioConcilijCarthaginensis aliquid constitutum este & confirmatum de facrificio altaris non nisià iciunis offerendo : sed nihil penitus est hac de rein principio Concilij illius. quod verum esse testabitur synodi inspectio;sed finCanone demú vigefimo octauo id decernitur.

799

Deinde, fi illud Tune, non spectaret ad Concilium Nicznum, de quo proximè antea facta erat mentio, sed ad principium Concilij Carthaginensis, vel etiam ad Canon 28. quaro, quorfum spectet altera vocula, Nunc, qua iidem Episcopivtuntur? Certe præsens quippia designat. Quodnamergo est istud præsens; præter Concilium Carthaginense III.in quo Episcopi illi Honoratus & Vrbanus prafentes erant; & ea, qua attulimus, loquebantur; ita vt fensus sit ; Tunc, nempe in Concilio Niczno, & Nunc, nimirum in Concilio Carthaginensi, confirmatum este de facrificiu post prandium inbibendu.

At quia Iunius hæc eadem in Concilio Africano sub Bonifacio & Celestino Rom.Pontificibus legerat, stulte fibi persuasit, ea tum primum ab Episcopis illis Honorato & Vrbano esse dicta; colque per voculam Tune, allusisse ad Concilium Carthaginense sub Siricio Papa; per voculá verò Năciad Africanu, In quo infigniter hallucinatur cum putat ea, quz in Africano de hac & aliis nónullis rebus sanciuntur. & ab Episcopis disseruntur, ex Carthaginensi desumpta, & huic Africano inferta.Czterum, quia in ipfo Canone 14. Concilij Africani, & in Canone 28. Concilij Carthaginenfis non fit mentio Concilij Nicæni, fed folum in oratione Honorati & Vrbani, ex quorum testimonio liquet, Canonem illum esse fa-Aum ad normam Canonis Niczni; hinc nata eft D Sibrando commoda mentiendi occafio, nihil de bos, in Africane Canone baberi : qui fi verba ipforum Episcoporum legisset; forsan médaciloquentiz suz hîc fibulam imposuisset.

Sextus Canon, de quo nihil Ruffinus, est ille, de lisserie Formatie, nam Atticus testatur sub finem Concilij Chalcedonensis; in Concilio Niczno determinatam fuisse rationem scribendarum formatarum. Oggerit Iunius, Atticum non dicere, fuisse Canonem , multa enim agi in Synodis & definiri folere, qua nec fint Canones, nec in Canonibus perseribantur. Nugasagit Iunius, & diuerticula cauillatoria, veteri instituto, quzrit: nam Atticus dicit, à Niczna synodo constitutu esse, vt ea, quam

tur. Constituit igitur Synodus Nicæna certam illam Formatarum rationem. Si constitutionem istam nolis appellare Canonem , appelles fanttione, definitionem, legem, prescriptionem, mandatum, prace. prum; non laboro, dummodo fatearis, plura aCo cilio Niczno fuisse decreta & sancita, quam Ruffinus enumeret.

Addit Iunius. Epistolam illam non effe Cencily Chalcedonenfis. Nec Bellarminus affirmauit, effe: quz quod apud Iunium parum au&oritatis obtinet, id ei est commune cum multis aliis veteru monumentis, quibus omnibus Iunius velvnicū Caluini Epistolium, quamuis delirum, antepo-B nit.Etiam in dictione Epistolz desiderat Iunius antiquum illum Atticifmum, & flylum veritatu.Si Caluinilmu laperet 5 iam Atticifmum & ftylum veritatu faperet. Quid Epistolz Ecclesiastice cu Articismo? An quia Atticus eius Auctor est, ideo Atticimum olere debet? sed de litteris Formatis plura dixi. muslib.1. cap. 24.

Septimus Canon est, quem Lutherus, & alij fectarij obiiciunt ex Socrate lib. 1. cap. 8. in quo dicunt, permissa coniuges facerdotibus. Iste Canon non inuenitur in illis viginti Ruffinianis. Junius intonat. Falfum : Non Canonem adducunt illi, fed rei gesta historiam, de qu'éfuturus fuisses Canon, si interdi-Etum fuiffet facerdotibus, vxorum confortio. Res manfit, vt ante, libera. Quorfum ergo Canon? Iterum fumos C vendit Iunius: nā fi, vt fectarij volunt, Patres Nicani permiserunt sacerdotibus vxores, oportet igitur huius permissionis decretum à Patribus promulgatum fuisse. Deinde, quidquid hic dicit Bellarminus, id non dicit ex sua, sed ex aduersariorum sententia. An non illi diserte asseurant, Canonem à Niczna Synodo conditum fuisse, de vxoribus presbyterorum ordini permittendis? Audiamus Centuriatores Cent. 4. cap. 9. Meminit & Canonum de rerum Ecclesiasticarum administratione à Synodo prascriptorum Sozomenu. lib. 1. sap. 23. querum nec ipfe aliquem annotat, nifi qued eine CAN 0-N I S,que Paphnutine Cofeffor folm obtinuit, de vfu feilicet coniugij facerdotum, meminit, qui tamen inter Canones Concilij Nicani, quos ita Ruffinus vocat & recenfet, non habetur. Hzc Centuriatores. Doceat Iunius prius fuos recte loqui de Canonibu, fi fecus loquendum est, quàm loquuntur, & tum ad nos gradum faciat. De Paphnutio legatur Bellarminus lib. de Clericis cap. 20. Post hzc vix quidquã adfert Iunius, nifi folennia illa fua:Negamu: Negatur. Inconsequens. Fallit equiuocatione.

Epistolas Bonifacij secundi ad Eulalium Alexandrinum Episcopum, & alterius Eulalij Episcopi Carthaginensis ad eundem Bonifaciú de separatione Carthaginensium à communione Ecclesiæ Romanæ per centum annos, commentitias effe, oftendit non modò Bellarminus hîc, fed & Baronins Anno Redemptoris CDXIX. Num. XCII.

& seqq.

1

CAPVT

### CAPVT XXVI. Jdemprobatur ex eo, quod fummus Pontifex à nemine iudicatur.

ANABVS capiti huic icu vno caput amputat. Iam, inquit, illud refutauimm. Vbi,quzio? Mentitur, id assumi, quod in tota has disputations probandum est. Probandumest, Romanum Pontificem habere primatum in tota Ecclesia. Hoc Bellarminus no assumit; sed per alia notiora hactenus probauit, & iam quoque probat hoc medio; quia à nemine iudicari potest ; vt argumentum tale existat, si quisad fyllogifmi formam reuocare velit. Qui à nullo in Ecclesia iudicari potest, ille babet primatum in Ecclefia; Pontifex Romanue à nullo in Ecclefia iudicari poteft ; ergo Pontifex Romanus babet primatum in Ecclefia. Maiorem probat Bellarminus testimoniis Conciliorum, Pontificum, Imperatorum, Patrum. Quomodo igitur id, quod probandum est assumit?

Savvbrandus iterum pingit tragelaphos & chimæras, & extestimoniis quibus Bellarminus assertionem suam probat, syllogismos prorsus sycophanticos exstruit. Exempli caussa: Quidquid statuit Concilium Sinuessani, illud est verum; Quidquid dicit Synodu Romana, illud est verum. Quidquid statutu est à Synodo Romana, illud est verum. Quidquid dicit Gelasse, boc est verum. Nec hoc semel, sed bis ingeritur. Istos syllogismos ex suo cerebro exsculptos, mox, more suo, multis mendaciorum & sycophantiaru cohortibus stipatus demolitur Savvbrandus, & in prima acie semper collocat illum Triarium: Maior non est necessario vera. At cuius est ista Maior, nisi calumniatoris Sibrandi?

Deinde, præter alia, prorfus fycophantica, ne dicam Diabolica. commenta, etiam ista Bellarmino per fummam imposluram affingit. Dem dedit facerdotibus potest atem iudicandi de Imperatore. Ergò Papa non potest à quoquam iudicari. Imperator iudicatur à facerdotibus. Ergò Papa non potest à quoquam iudicari. Sacerdotes non possur ab bominibus iudicari. Ergò folus Papa non potest à quoquam iudicari. L'aici no debent indicesiudicare. Ergò Papa non potest à quoquam iudiri. Hæc & id genus alia portentosa figmenta, quæ non modò inBellarmini. sed nec in vllius eruditi mentem cadere possur, an nó dum Bellarmino affingit, fronté ita perfricuit & attriuit, vt parum pensi habeat, quodna de hac tanta calumniandi libidine lectores iudicium sint prolaturi?

Sutliuius quoq; post multa mendacía & contumelias in Bellarminum, ad testimonia à Bellarmino adducta respondere conatur; sed in ipso conatu ad sibi consuetas lædorias & pseudologias relabitur. Producitur I. Sinuessanum Concilium; cuius Patres dicunt; primam sed à nemine iudicari. Oggrunnit Sutliuius, bec nen dicunt Patres buim Concilÿ, sed tantum Helciades nessio quin. At vnus dixit hoc ex omnium sensu & assenA fu; quia iam antea synodu vninersa dixerat Marcellino Papz. Tu eru Iudex; exte enim damnaberu, & ex te iustificaberis, su enim Iudex, tu rem. Secundo oggrunnit Sutliuius : Hk verbis nullam babendam fidem : nam exemplaria ifius Synodi valde effe deprauata, Vt vix veru fenfu elici queat ; Et bos teftari eum , qui bac Acta edidit. Obscura sunt alicubi, non diffiteor; at non vbique; & minimè omnium, hoc, de quo agimus, loco; Quid enim planius & clarius hifce verbis? Nemovnquam indicanit Pontificem, &c. quoniam prima fodes non indicabitur à quo g. Mentitur deinde, Synodum Sinuessanam indicasse Marcellinum. Nullo modo, quia contrarium expresse passim testantur illi Patres; sed postquam ipse ore suo se iudicauit & condemnauit; damnationi ab ipfo B factz subscripferunt.

802

Iunius clamat, Bellarminum committere Fallaciam à dicto secundum quid; nam Episcopos in caussa tam plana maluisse, vt de se ipse Marcellinus ferret sententiam pro dictamine coscientia, quàm vt ipsi dicerent. Has nebulas discutit illud. Nemo vnquam iudicauit Pontissem. Qua de caussa, nisi quia id illicitum erat? Neq; hanc Iunianam rationem reddunt illi Patres, cur Marcellinum iudicare noluerint; sed longè aliam; istam videlicet: Quoniam prima sedes non iudicabitur à quog. Ex quibus euanescit etiam ille Iunianus fucus. Episcopos istos pertinuisse ad dice cessis Metropolitanam Romani Pontificii; binc ex reuerentia erga Metropolitanum à iudicio abstitur à quoquam.

Secundò profert Bellarminus Conciliú Romanum sub Syluestro, cuius Canon vltimusita habet : Neg, ab Augusto, neg, à Regibus, neg, ab omni Clere, neg, à populo iudicabitur prima sedes. Iunius & Sutliuius oggerunt, Actie commentitie nullam ha. bendam fidem. Effe autem comentitia probat Sutliuius I. quia Syluefter mortum eft ante exitum Synodi Nicane; qui tamen in bac Romana Synodo dicitur confirmaffe A&a Nicana synodi. At Sutliuius fallum lumit, cum ait, hanc Romanam Synodum effe celebratam poft Nicanum Concilium. Celebrata eft enim Anno Christi CCC. XXIV. Nicana autem Synodus Anno fequenti, nimirum C C C. X X V. yt oftendit Baronius. Nec in Concilio Romano dicitur, D'Romanu post Nicznum celebratum fuisse; sed in Epilogo, fic vocat Auctor, vel potius in fummario, ad Concilium instar partis non pertinente, sed ab alio quopiam præfixo, id afferitur; fed falsò, vt ex vltimoCanone perspicuè probat Baronius. Mendacium porrò Sutliuianum est Syluestrum Pontificem ante finem Concilij Niczniesse mortuum; Nam Synodus Niczna acta & peracta eft Anno Chrifti CCC.XXV. Anno XII. Pontificatus Syluestri, Imperij Constantini X X.Ab hoc tempore superstes fuit Syluester viq; ad annum Christiccc.XXXV.Constantini autem Imp. XXX.quo Syluester vita functus ad cœlestem beatitudinem migrauit, que omnia ex accuratisima Baronij Chronologia liquent.

Men-



### 80 I

C

### 802

Mendacium infuper est illud, quod dicit Sut- A |queat. At non hoc, de quo agimus, loco: nam fenliuius, colligiex Sozomeno lib. 2. Et ex Tripartita Hiforia. Mendacium item, Bedam boe teftari. Vbi? In quo libro ? Certè in libro de fex ætatibus hoc no afferit. Obstrepit Sutliuius. Acta illius Concilij effe valde corrupta; & hos fateri Conciliorum collectorem. Quidquid fit de hoc, Canon vigefimus planum & expeditum & cuiuis promptum fenfum exhibet. Quid facilius intellectu his verbis : Neme enim iudicabit primă fedem, quoniam omnes fedes, à prima (ede suftstiam defiderant temperari. Neg, ab Augufto, &c.

Occinit Sutliuius ; aliud effe primam fedem : aliud, Pontificem; & mox vomit conuicia; inter catera etiam hoc; Pontificem Romanum aliquando plus non fapero, quàm sedem ligneam , aut truncum ficulneum. Missis calumniis, admodum probodi-B ftinctionem Sutliuij inter Pontificem & fedem primam; quia perinde facit, ac si diceret; aliud esse; supremum Magistratum in Anglia; & aliud, Regem; aliud, supremum tribunal; aliud, supremu iudicem. Quis nescit hæc metonymice vsurpari pro Rege seu principe & iudice, qui magistratu illo fungitur, aut ius ex fupremo tribunali dicit?

Iunius homo totus teres atq; rotundus, acculat barbariem styli in Romana Synodo. Nec placent illi,quæ Can. 1. de lepra & baptismo Constantini, & id genus aliis Nasoni huic Caluiniano parum iucundis narrantur. Huic moleftiæ medebitur Tomus tertius Baronianus, qui res Cóltantini enucleatifsimè perfequitur. Tantum fe docilépræbeat Caluinista; non deerit, quod discat. Si Canon vigefimus ita fuisset conceptus; prima sedes aque iudicari potest ac alia quacung; Iunius Romanam Synodum nunquam fjluescentis barbariei postulasset, sed 'inter elegantissima antiquitatis monumenta collocaffet.

Tertiò profert Bellarminus Synodum Romanam sub Sixto II Lin qua cap 5.legimus. Non licet in Pontificem fententiam dicere. Sixtumque, qui acculabatur, respondisse; Etsi in meo arbitrio sit, iudicer an non iudicer, tamen non abscondatur veritas. Respondet Sutliuius, dictum prim effe cuiu/dam Maximi ; pofterius ipfius Sizti. Itaeft ; fed vtrumque cum assensu & approbatione Concilij & ex communi de Pont. Rom. prærogatiua sententia prolatū est; nec quisqua, etiam ex aduersariis Sixti, con- D tradixit.

Ait Sutliuius & cum eo Iunius, in bec casu ex fpeciali priuilegio Imperatoris factum effe; vt Sixtus non iudicaretur. Nihil Maximus de speciali Imperatoris priuilegio. fed abfolute & vniuerfim; Non licer aduersus Pontificem dare sententiam. Similiter ipse Sixtus absolute, absque vllo respectu ad aliquod peculiare Imperatoris priuilegium : Etfi in mee arbitrio sit, &c. Nota auté impudens Sutliuij mendacium dicentis,Sixtum ; *in eadem Synodo fuiffe iu*dicatum, & à quodam Episcopo, excommunicatum. Vt mendaciú hoc tam enorme deprehendatur, fola Concilij inspectio sufficit. Occlamat Sutliuius, Exemplaria Concilij effe deprauata, vt vix fenfus inueniri

l**um tam planum & fa**cilé præfert, vt Caluiniani isti fulgore eius perstricti, tenebras offundere properent; in quibus ctiam istz : Domesticu sestibus nil tredendum. Exemplaria huius Synodi effe ex domo & feriniu aduer/ariorum deprompta.

\$

Quartum testimonium est ex Synodo Chalcedonensi,quz Dioscorum Alexandrinum summopere detestata est, quod eo audaciæ proruperit, vt S. Leonem Romanum Pontificem excommunicaret. Respondent Sutlivius & Junius; merisd Synodum Chalcedonensem factum boc execrată effe; Lesnem enim à Dioscoro iniuste anathemate percussum fuisse. Vtique iniuste, quia sine caussa vlla; & vt caussa subfuisset, facinus tamen hoc Synodus Chalcedonenfis nunquam probaffet, quia prima fedes à nemine iudicatur; Ergo nec ab Episcopo Alexandrino.

Iunius litem intendit Bellarmino, quòd dicat, Dioscorum præcipuè esse damnatú, ob sententiam excommunicationis in primam sedem latam; nam Patres non vei illo vocabulo, pracipue : fed ifto: In/uper. Quam Seuerus verborum penficulator Iunius. Neutrius Epistolæ verba retulit Bellarminus, sed sensum. Sensum autem illorum Patrum hunc effe, quòd Diofcorú precipue dam narint, propter illam temeritatem in Romani Pontificis excommunicatione commission; manifestum euadit etiam ex his Concilij ad Valentinianum & Martianum verbis : Sed quoniam (uper alias fuas nequitias, & aduer fus ipfam fedem Apostolicam latrauit, & excommunicationis litteras aduer(us (anttif fimum & beatißımü Papam Leone facere conatus eft, &c. decenter ab vniuer faliConcilio, facerdotio eft nudatus, &c.

Quintum testimoniú est ex Concilio quin to fub Symmacho, vbi recipitur liber Ennodij Diaconi, in quo, præter alia, habetur; Romanæ fedis præfulé non poffe ab vllo homine iudicari. Sutliuius dicit : Ennodium non mereri magnam fidem. Profecto centuplo maiorem, quá Sutliuius. Iunius dicit, fe dictum Ennody videre; fed non im dicti. Hoc eam ob caussam accidit, quia Iunius iniustos & nullius iuris capaces oculos habuit; qui mox transformat Ennodium in Rhetorem jurepévorre, pro corrupta ratione illius faculi ita iudicantem; cuisu dictum aly, quorum id intererat, probarine. Quis hacrespondendi lege non vicerit, si hoc est refpondere, non infanire?

Sextum testimonium est ex Concilio Romano lub Adriano I I.vbi dicitur, nulg legi, de PontificeRomano quenĝ iudicasse ; legitimo videlicetiudicio. Respondet Sutlinius non esse magnam huim Concilij,temere & arroganter fe iastantic, austoritatem; videlicet apud Sutliuium & alios ex Caluini foro agyrtas, qui temere & arroganter scle toti antiquitati anteferunt.Relpondet lecundò , Bffe verba Adriani,non Concilÿ. Hadrianus quidé ea verba protulit; fed vtrumque Concilium tam illud lub Hadriano I I.quàm octauŭ vniuerlaleAdria-Ini dictum calculo suo comprobauit.

٨d

B

Ad illud Concilij VIII. Can. 21. Nen licere vili A terreno principi iudicare Patriarchas , & inprimu Romanum : falfas fannas Iunius exferens, fic respondet. Ita eft. Venusinus fuit qui dicebat : Vt vineta egomet cædam mea. Hoc Romani nefciunt ; qui omnia vertunt in rem suam. Meminisse oportebat Iunium, hunc Canonem non Romz, sedConstantinopoli, non in Romano, sed in Constantinopolitano Cócilio esfe conditum; in quo plures, imò pleriq; Greci, Romanæ gloriæ non satisæqui; vt proinde nulla fit suspicio, eos, præter ius & morem, Romanæ Ecclesiæ aliquid concedere voluisse. Sutlivius facilius se expedit: synodum banc effe celebratam in mediie Ecclefie tenebrie; necdum enim Caluinianu iubar mundo illuxerat ; Exemplaria eius effe corrupta, iudicio nimirum tuo corruptionis plenifsimo; Originalia nullibi baberi. Si tamen tu, qui vbiq; fuisti, & omnium Bibliothecarum angulos excufsisti, no mentiris, vt profecto mentiris; exstat enim iam hoc Concilium integrú & perfectum, lingua Grzca & Latina, studio Raderi nostri.

805

Ait Bellarminus, in Cócilio Mileuitano Can. 19.grauissime puniri Clericos, qui ab Imperatore iudicari volunt. Si ergo Imperator Clericos iudicare non poterat, quanto minus Pontificé? Sutliuius mentitur, Synodum Mileuitanam nibil non contra Bellarminä testari. Vbi sunt hæc tam larga & lata in Bellarminu testimonia? Iunius tanquam alter Chremes clamitat. Hem argutias. Agitur de Clerico Ecclesiasticam cognitione subdole declinante; in sum pana flatuitur. Canon Concilij Mileuitani caret omni restrictione, & generatim ei pænam decernit, qui ad Imperatoris iudicium prouocat, quocunque fine id faciat. Obiicit Iunius. Quid fi argumentemur in hunc modum? Clericus ab Imperatore non eft iudicandus, orgo à nemine ; negabit, scio, disputator. Quis non negaret? At quod dicis Bellarminum assimili modo argumentari de Pontifice : Pontifex ab Imperatore non eff indicandus, ergo à nemine; id tuum est mendacium; nam hac au&oritateConcilij Mileuitani nil aliud vult efficere Bellarminus. quàm Pontificem nó posse iudicari ab Imperatore.vt delirabat Marfilius de Padua: Vtrum autem ab alio quopiam iudicari queat, id præcedentibus testimoniis visum est, cari posse; intellige; iustè ac legitime.

Idem probat Bellarminus Pontificum tellimoniis. Ad Gelasij testimonium hanc reddit cauillationé Sutliuius; Gelafium non loqui de folo Pontifice, fed de omnibus facerdotibus. Id vt ita effet, an propterea vim testimonij eneruaret ? Si nullus facerdos Imperatoris iudicio fubilicitur, ergo nec Pontifex. Oggrunnit Caluinista; Pastores non effe temere ab ouibm reprebendendos; & bec folummode velle Gregorium Magnum ; posse, mature & deliberate ; Ea scilicet maturitate & deliberatione, qua mox ipse Sutliuius aduersus Nicolaum primum san-Ailsimum & laudatilsimum Pontificé vtitur in hæc verba. Nicolaus primus nö adeo,credo,erat infulfu,

vt Epiftolam illam ad Michaëlem, que fub eius nomine circumfertur, fcriberet; nibil enim aliud continet, qua futilem contra Imperatorem inuectiuam, & putidas fedu Romana laudes. En maturitatem & grauitatem, qua Sutliuius vtitur in reprehensione Nicolaj primi. Quam hac quoq; clausula obsignat. Quid nos de Nicolai fententia laboremu, qui Pontifici Romano etiam dininos adscribit bonores ? Os quod mentitur, Sutliui, occidit animam.

Simili impudentia graffatur Sutliuius vt & Iunius, in Innocentium III. Bonifacium VIII.& Ioanné XXII. Et vt inuerecundam Sutliuij frontem, fimul & rudifsimam infcitiam melius intelligeremus; in dubium vocat; num Innocentius 111. scripserit ad Græcorum Imperatorem eam Epistolam, ex qua desumptú est cap. solira, extra de Maiorit. & obed. quia, inquit, scribit ad Gracoru Im peratorem Constantinum, cum tamen nulus eius nominis tempore Innocentij vizerit. Vbi ablgstemeritate fufpicarilicet ex vocabulo Conftant. hoc eft; Conftantinepelitanum; procudisse Caluinistam; Confantinum; nam nemo historiæ peritus dixit; Innocentium scripsisse ad Græcorum Imperatoré Constantinum ; sed, Constantinopolitanum; qui tum erat Alexim Comnent Angelus.ad quem exftant quoq;'Innocentii litteræ de subsidio terræsanciz ferendo. Omitto calumnias, quas Sutlinius plenis faucibus crepat, vt confirmet se verè à Beza petulantem calumniatore & contuiciatore effe diclu.

Profert quog; Bellarminus Imperatorum tefimonia. Iunius respondet, Plerag. Imperatori di-Eta effe particularia, ad perfonas, non ad ordine ip/um promiscue pertinentia; ex particulari autem non valere ar gumentationem. Hancresponsionem este nauci ac nihili, intelliges. si dicta Imperatorum à Bellarmino adducta, legere & perpendere velis; vniuerlim namq; pronunciant, Imperatores no effe iudices Episcoporum.non huius vel illius tantú. ex speciali prærogatiua, sed generatim quorumcunq:: Sutliuius & hic & fupra femper ingeminat; nibil in fecie de Romano Pontifice dici : Et licet Imperatores non posint Episcopos iudicare, esse tamen alios eorum iudices, nimirum Synodos. Sed sectarius attendere debebat, ad hanc Bellarmini collectionem : Nullus Episcopus ab Imperatore iudicari poquæ palam afferunt, Pontificem à nemine iudi- D teft;ergo nec Romanus, quia & ipfe vtiq; eft Episcopus. Ergo Romanus Pontifex non plus babet, quam cateri Episcopi, inquit Sutliuius. Quoad hoc plus non habet, sed quoad alia; quia ipse non solum no potest ab Imperatore iudicari, sed nec ab vllo Ecclesiastico iudice; in quo ab omnibus aliis Episcopis discrepat. Quod autem Basilius Imperator in oratione Concilio VIII. subnexa, nil

fpeciatim dicit de Pontifice Romano, nó obstar, satisest, quòd diserte docet, Episcopos à Laicie non peffe indicari; ex quo sequitur, nec Romanú Episcopum à Laicis iudicari posse. Sutlinius denuo infilit in Nicolaum primum,

teftem nec locupletem, nec fide dignu appellitans; Et poft l conuicia mentiri audet , nibil afferi à Nicolao , quod

1 2

Bellar-

### 807

## Defensio (ap. 27.28. 529. Lib. 11.

С

Bellarmini vel Pontificum cauffam iuuet. Hoc Sutli- A uianum mendacium refellitur vel à solis contumeliis, quibus Sutliuius Nicolaum passim afficit; aliunde enim non proueniunt, quàm quod spiritus Caluinianus ferre nequit, Nicolaum tam strenuè pro Pontificis dignitate pugnasse.

Patrum testimonia fimilibus futelis elidere& effugere nititur Sutliuius, & mox vt lycophanticz fuz artis specimen propalam przbeat.conuiciis in Pontifices fulminat conuiciis, inquam, ex triuiis & compitis. Cui Hugo de S. Victore nnebris Pontificie Herefeos occatatus , verum videre non potuit : Idem fermè Iunius. Et verum vident hæ talpæex Anglia & Holandia ? Canon ille apud Gratianum. si Papa, dift. 40. & id genus alia, funt nius. Ettamen Canon hic desumptus est ex Bonifacio, fanchi fsimo Martyre; & Germaniz Apostolo. Iunius criminatur, Bernardu tepori dediffe fupra qua ferat veritas, Caluiniana scilicet, que Pseudologiz foror eft. Mentitur infupor, Gregorium Nazianzenum, cuius luculentissimum testimonium Bellarminus produxit, loqui solummodo de fingularibus & prinatis bominum quorumuis indicin; nec velle ; Imperatorem Episcopo subiectum effe. Legantur verbaà Bellarmino citata ; fumique Iuniani derepente in nihilum recident.

### CAPVT XXVIL

Soluuntur argumenta Nili.



V N I V S hîc, vt & alibi palsim, ftrenuum negatorem agit; Et in historia vel potius vaniloquentia de Synodo Trullana se latissime diffundit. Quz omnia iam ad caput 18. huius libri refutata sunt & profligata. Danzus mentitur, Bellarminum dicere; Pontificem non subiici legibu Christi. Secundòmentitur, Bellarminum negare in Canone

Trullano scriptum offe, quod Nilus in quarta sua obiettione obiicit. Non negat hoc Bellarminus, sed ait; Synodum illam cum suis Canonibus nullius esse auctoritatis, de quo alibi. Eiusdem farinz multa alia effundit Danzus mendacia intermixtis vicisitudinis gratia horrificis in Bellarminum lœdoriis ac contumeliis, quas enotare nil opus. Cui enim bono? cum Danzi mendaciloquus & calumniosus genius cuiuis, qui chartas eius euoluit, fit notifsimus.

### CAPVT XXVIII Soluuntur obiectiones (aluini.

enim non posset seruus iudicari à Domino?



RGYMENTATVR Caluinus ex faao S. Gregorij, qui Imperatorem Serenißimum fuum Dominum; & fe feraum Imperatorie nominare colucuit; quod argumento est. Gregorium Imperatori fuisse fubie aum, & ab illo iudicari potuisse; Cur Hanc obiectionem copiose refellit hîc Bellarminus,& nuper ad eius dissolutionem nonnulla adiecit in Recognitione operum fuorum; quæ legisse iuuabit. Fusè itidem hacipsade rescripsi lib. 3. Confiderationum ad Theologos Venetos cap. 1. Nec Hæretici quidquam adferunt, quod refutatione egeat; nisi forte dissimulandum no est infigne Danzi mendacium.cum dicit; ipfum Bellarminum fateri, plures Pontifices ab Imperato ribus fuiffe depositos.Num legitime ? Num jure ?

808

Dicit Bellarminus S. Gregorium ita humiliter cum Imperatore non fine caussa locutum; quia eo tempore Imperator dominium temporale in vrbem Romana obtinebat, & Gregorius eius ope & amicitia vehementer indigebat, vt affentatorum Papa deliramenta. Nec modestior In- B tam ipse, quam bona temporalia Ecclesiz suz, & populus Romanus à Longobardorum gladiis & furore defenderentur. Vociferatur Iunius : Perfidiosa responsionis genus ; cur persidiosa ? An si necessitas vel violentia cogat, non potest is, qui alteri fubicctus non eft, eum appellare fuum Dominum, & le profiteri feruum, idque maioris mali effugiendi intuitu, quodà 8. Gregorio factum est; qui Romaná Ecclefiam in fummum discrimen coniecisset. fi ius suum persequi.necà Christiana humilitate rebus afflictis remedium postulare voluisset; quandoquidem Mauricius Imperator admodum tyrannice Romanam Ecclefiam diuexabat; vt ostendi loco supra citato. Ait Iunius. Si.quia eget,Imperatorem agnoscit Pontifex, quid faciat, vbi non egebit ? lure suo vtetur, & fe, suosque à molestia & oppressione liberatos meritò gaudebit : Et Deo laudes gratesque lætus canet hunc vel fimilem in modum. Cantemu Domino, gloriose enim magnificatue of , equum & ascensorem tim proiecit in mare.

### CAPVT XXIX.

### Soluuntur nouem alia argumenta.

R IM VM argumentum eft. Chriftum ) fuisse subiectum Pilato, & aliu, multomagu ergo Pontificem debere subiectum effe Imperatori. Responsio est, Christum fuisse Pilato subiectum non de jure, sed de facto, quia voluit, & permisit, vt Pilatus in se sua potestate & iurisdictione vteretur. Danzus hoc concedit de Christo; cò quòd sit Deus & homo. At quid dicemus, inquit, de Petro, qui non est Deus & bo= mo ? Similiter de Paulo , deg aliu ? An & ifi ab omni lu= ri/diftione humana eximentur ? Quid de his fentiendum sit, postea docebit Bellarminus. Nunc sufficit, Danzum confiteri, Christum de facto duntaxat fubiectum fuiffe Pilato & aliis. Iunius contrà contendit ; Chriffum , Pilato & aliis non de facto folum, fed & de iure fuisse subiectum : Probat; quia Christius factus ex mulsere, factus oft sub lege. (At voluntariè, non neceffario. ) Lex autem beminem ordini bumano iubet fubisti. Hominem,qui tantum homo.no fimul Deus & homo.qualis Chri-

flus;

Rus; nec cuicunq; legi iubet lex hominé quem A Venetos lib.2. cap. 4. Obiicit Iunius. Quibus in recunque subiici, sed ei, quæstatui & officio eius non aduersatur; quod dico proptereos, qui sunt fupremi & absoluti principes, quos lex non subiicit humanis legibus, nist quoad directionem, non autem quoad correctionem.

809

Addit Iunius. Christen fuit subiecten, non qua filien Dei, fed qua filim hominu eft, & fatte & inre natura afsumpte. Videtur dicere velle, Christum secundú naturam humanam fuisse de jure subjectum Pilato, & aliis; Sed hæc sententia parum reuerens videtur in Chriftum; qui, etiam secundum naturam humanam, omnibus hominibus maior & superior fuit, quippe naturalis filius Dei, etiam fecundum naturam humanam. Si omnibus maior & superior natura sua fuit, quomodo de iure alicui subdi potuit? At non mirum hunc Caluinistam Christum qua homo est, subiicere hominibus, cum eundem, qua Deus est, subieca um fuiffe blasphemet: hugenim tendunt hæc eius verba : Secundum deitatem voluntate subiecit seje : cum bumanitatem affumpfit. Num deitas cuiquam mortalium, etiam voluntarie, subiici potest? Deitas, inquam,quzomnibus supereminet;& quam infra creaturam constitui, tam est impossibile, & magis, quàm impossibile est binarium este imparem. Secundum bumanitatem & natura & voluntatefuit subiectus Christus. Neque hac, neque illa,& quisquis hoc affirmat, is de maiestate Christi pa rum honorifice sentit. Sed hac de re copiosius cap.7.

Secundum argumentű ex facto Pauli Act. 25. qui ad Cafarem appellauie , tanquam ad legitimum fuum magistratum. Responsio est, Paulum appellasse ad Cælarem, non tanguam ad suum iudicem de iure, fed tanquam ad fuperiorem præfidis Iudæç & Iudæorum, å quibus iniuriam patiebatur, non enim potuit aliter liberare se ab iniusto illo iudicio,& periculo iniustisime mortis, nisi recurrendo ad ipforum principem & iudicem. Quod iple etiam fignificauit his verbis Act. 28. Coachu fum appellare Cafarem, vt recte explicat Bellarminus in Recognitione, vbi etiam retracat & reuocat aliam ad hoc argumentum folutionem, quam ex Pighio hîc attulerat. Subiectus igitur D fuit S. Paulus Imperatori de facto, non de iure. Vide, quz hac de re dica funt in opere Confiderationum lib.2. cap.6.

Tertium argumentum sumitur ex illo S.Pauli Rom.13.0mnis anima potestatibus sublimioribus,&c. Et ex illo 1. Petri 2. Subietti estoromni humana creatura, &c. Responsio est, Apostolum iubere, vt quilibet suo magistratui obtemperet; Politicus, Politico; Ecclesiasticus, Ecclesiastico. Negat Iunius agi his locis, etiam de spiritualibus. Sed particula vniuersalis; Omni, & ipsa vtriusque Apostolicz sententiægeneralitas contrarium manifeste docet; vt oftendit hîc Bellarminus, & fusè etiam à nobismonstratum est in Considerationibus ad bu qui praest, in eu alios omnes obsequi oportet, praest auté in rebus temporalibus printeps , auftoritate cogente, neceffe igitur eft, vt omnes er obsequantur. Respondeo, Maiorem non este veram, nisi de subditis; nemo enim iis in rebus, in quibus przest, necessariò obedire alteri deber, nisi sit subditus; at Ecclesiastici non funt subditi principum politicorum; non obligantur ergo illis obtemperare in iis, in quibus przsunt; itavt ad obsequium pænisvel inuiti cogi possint.

Argumentum quartum est de Abiathar summo Pontifice, quem Rex Salomon depoluit. Inter cætera respondet Bellarminus, Abiathar fuisse depositum à Salomone, non vt à Rege, ordi-Binaria potestate; sed vt à Propheta, extraordinaria commissione Dei. Obstrepit Iunius ; re Prophetem feciffe negatur. Quid nobis cum tuo negatur? Proba fi potes, à Salomone sacerdotem illum fuisse fuz de dignitate deiectum, vt à magistratu & Rege, ordinaria illa potestate, qua Salomon, vt talis,pollebat? Nam Salomonem fecifie hoc, vt exfecutorem diuinz iustitiz, non imus inficias; hocabnuimus, fecisse yt ordinarium exsecutorem diuinæ iustitiæ. Nam & Helias Baaliticos facrificulos peremit; at non vt ordinarius, fed vt extraordinarius diuinz iustitiz administer. Sed hac de re copiose actum est lib. 2. Confid. ad Venetos, cap.3.

Quintum argumentum. Christiani Imperatores actum est lib.2. Considerationum ad Venetos C / cepe indicauerunt & deposuerunt Romanos Pontifices. Responsio est; hæc quidem fuisse facta, fed non legitime. Iunius & Danæus clamant, iure omnia istastata. Sed nil probant. Vide, quæ dicta lib. 2. Confid.cap.8. De Gregorio fexto eiusque depolitione, lege Baronium Tom. X I. ad Annú Chrifii M. XLVI. De Ioanne XII. & Othone confule eundem Baronium Tom. X. Anno Christi DCCCC.LXIII.

> Sextum argumentum. Ipfi Pontifices fatentur fe Imperatoribus subisties; vt aliquot allatis exemplis ostendit Bellarminus; nominatim huc pertinet Canon Adriante apud Gratianum d.63.& Canon, In Synods cad diftinct. Sed præter responsionem, quam hic adducit Bellarminus, no est omittendailla,quam nuper attulit in Recognitione, nimirum Canones illos esse supposititios, & à Sigeberto schismatici Henrici IV. fautore confi-Aos,& à Gratiano incauté in Decretum illatos; vt perspicuè probat Baronius Tom.9. ad annum CHRISTI DCC. LXXIV. Necimprobabile est eundem Sigebertum fuisse Auctorem illius alterius Canonis in Synodo : qui Leoni VIII. Pseudopontifici tribuitur, concedenti eadem priuilegia Othoni Imp. quæ Adrianus Carolo Magno. Sed hæc omnia effe vana commenta accurate demonstrat Baronius loc. cit.&Tom. 10. Anno Christi DCCCC. LXIV.

> > Quem lector adeat.

13

810

CAPVT

811

# Defensio Cap. 30. 531. Lib. 11.

### CAPVT XXX.

Soluitur oltim**um argumentum S** tractatur qu**aștio** , an Papa Hareticus deponi **poșiis**.

I HIL hic Iunius, przter paucula annotatiuncularum fuarum frustilla. Danzus planè infanit & furit; cuius ad hoc caput stultiloquentiam si in mortario contundas, ne micam quidem salis extundes. Sequitur Bellarminus eorum sententiam, qui docent, Papam hzreticum manises sum per se desinere esse Papam & caput Eccless, nec ab Ecclessa deponi, sed potius iam depositú declarari, iudicari & puniri. Et copiosè contra Caietanum disputat, qui arbitrabatur, Papam manisestum Hzreticum, non ipso facto deponi; & ex dignitate su excidere, sed per Ecclesiz demu sententiam & iudicium de gradu su deici.

Danzus cum nec Bellarmini, nec Caietani fententiã, & fententiz fundamenta & firmamenta intelligat.thrafonicè tamenia ctat, fibi, fivellet, omnium Bellarmini aduer fue Caietanum rationum refutationem promptam ac procliuem futuram. Cui affentiter, fi ei tam facilis effet folida & legitima refutatio, quam facilis ei eft mentiendi & calumniandi prurigo. Nec verbum addo. Quo enim fine vel commodo in notifsimis & infulfifsimis Danzi lædoriis, infcitiis & pfeudologiis immorater?

Sibrandus hoc fyllogifmo nos beat. Qui poteft bareticus fieri. & propter barefin deponi, ille poteft ab alio iudicari. Papa poteft bareticus fieri. & propter barefin de poni.ergo Papa poteft ab aliquo iudicari. Minorem negaret Pighius abfolutè. Caietanus diceret, in hoc casu Pontificé iudicari posse; at non in alio. Bellarminus quoque negabit minorem, si verbum deponi accipiatur strictè, non enim Ecclesia deponit Papam manifestum hæreticum; sed iam ipso facto & lapsu in manifestam hærefin, depositum declarat; & sic non Papam, fed eum, qui fuit Papa.iudicat & punit; & hæc omnia procedunt ex eorum sententia; qui Papam, vt privatú doctorem in hæresin incidere posse

### CAPVT XXXI.

D

Fdemprimatus pro**batur ex nomi**nibus,quaRomanoPontificitribui (olent.

AN ARVSÀ conuiciis aufpicatur, & in conuicia definit: nifi fortè conuicium non contineant hæc prima eius verba: Hoccapite feftultitia sua superauit Bellarminas Sutliuius oggannit.mon effe magui pendenda nomuna.plerung, imponi temered. Et plerag à Bellarmino enumerata ab affentatoribus. Papa tributa suiffe. Affentatores ergo Papæ fuisfe oportet gra-

A uitsimos & vetuititsimos Eccletiæ doctores; & integras itidem Synodos. Creditu longè facilius eft, Sutliuium effe calumniatorem Papæ, quam iftos affentatores.

Primum nomen est Papa. Occurrunt communi curíu Sutliuius, Savvbrandus, Danæus, Iunius; bos nomen etiam alin olim datum fuiffe. An per antonomafiá & per excellentia, fine vlla alia additione, aut circumflantia? Nam quòd Sutliuius ex suo Savybrando obiicit, etiam Cyprianu abfolute dictum Papam, quia Proconful in passione cius quærit, vtrum is fit , quem Christiani Papam fuum vocant; id non obstat; quia apud suos duntaxat diœcesanos & subditos hoc nomen habebat Cyprianus, non vbiq; & in tota Ecclesia; vt Romanus Pontifex; qui in Concilio Chalcedonenfi A& 16. abíque vilo adiun to appellatur Papa. Beatifimus & Apostolicus vir Papa hoc nobu mandauit. Oggrunnit Sutlivius. Hac verba non effe Concilij Chalcedonenfis, fed Bonifacij, quem, honoris causia, nominat mancipium Pontificu. Nec Bellarminus dixit; verbailla esse Cócilij Chalcedonensis, sed legi in Concilio Chalcedonenfi; quz à quocunque prolata fint, satis indicant, Papa nomen absolute & absque vlla adiectione positum, ab omnibus, vbique, pro Romano Pontifice vlurpari consueuisse; neq; enim Patres Concilij Chalcedonenfis interrogarunt, quauis ex diuerfis prouinciis congregati, quid Papæ nomine abfolute posito fignificaretur; sed statim, audito Papa nomine, intellexerunt, quid Bonifacius ille fibi vellet, & quem vocabulo Papz defignaret: neque enim aliter ferè vsurpabatur, quam hodie. Quis autem hac ztate, etiam ex Hereticis ; Papa nomine audito, non informat animo & cogitatione Romanum Pontificem?

Mentitur Iunius, quando dicit, etiam Epilco pum Constantinopolitanum vocari Papam Romanum apud Gratianum 24 q. 2. sane profertur. Si Iunius Capitulum hoc attentius inspexisser.forfan hac falsitare supersedisset. Accipe verba Capituli. Romanorum etiam Ecclefia ante annos paucos Dio fcorum,qui fuit Papa eiufdem Ecclefie, & poft morté anathematizauit.cum nec in fide peccaffet. Et boc fciunt om nes, qui digunt Roma, & maxime, qui in dignitatibus existunt,&c. Vbi Iunius per Romam imperitè accipit Constantinopolim; que nunqua absolute dicebatur Roma, fed cum addito; vt & hodie; Romanena, nam hæc de veteri Roma accipi debere. docetitidem hzcAnnotatio Gregoriana, ad Capitulum illud adieca; In antiqui Pentificalibm in vira Bonifacij Secundi hzcleguntur. Hie (Bonifacius)cu Diofcoro ordinatas eft fub contentione: Diofco rus in Bafilica Conftantiniana : Bonifacius verd in Bafilica lulij. Fuit itaq, diffenfio in clero, & populo, & fenatu dies 28. donec defunctus eft Diofcorm. 5. idus Octobris. Ipfis diebus Bonifacius zelo ductus, cum grandi amaricudine, coatta Synodo, fub vinculo anathematie chirographo damnanit Dioscorum, & reconcilianit clerum : quem chirographum in Ecclesia archiuo reclusis

Fuit

Digitized by Google

# Defensio (ap. 31. Lib.11.

Fuit ergo Dioscorus iste non legitimus Papa, sed A ex vnius Graculi affentatiuncula de totim Ecclesia imperio Anripapa: de quo vide Anastasium in vita Bonifacij II. & Baronium Tomo VII. anno Christi D. XXX.

Ait Bellarminus, folum Romahum Pontificem dici totius Ecclesiz Papam, & hoc constare exA&.16.Concilij Chalcedonenfis.Occinit cum Iunio Surliuius: Lee à nulle dictm est tetim Ecclefia Papa in Synodo Chalcedonenfi, praterquam ab ipfius Logato, qui Domino illustres affingit titulos, vt suffragetur fibi. Verum eft, Lucentius sedis Apostolice Legatus hunc titulum Leoni tribuit. Sed num quif. quã ex toto illo Patrum cœtu contradixit! Num quisquam titulum illum, vt Leoni indebitum, exhorruit:Nec certe ambitioGrzcorum, que in illa sessione aduersus sedem Apostolicam faris perspicuè se exeruerat, irrepercussum abire fiuisset tam honorificam appellationem, nisi pro decente & debita habita fuisset.

Ex Breuiario Liberati cap.22.profert Bellarminus Patareni Episcopi ad Iustinianum Imperatorem lententiam, nullum videlicet effe Papam fuper Ecclefiam mundi totim, nift Romanum Pontificem. Iunius & Sutliuius accusant Bellarminum malæ fidei: hæcenim neceffeverba, necfenfum illius Episcopi apud Liberatum. Verba sunt ista: Multos effe dicens in boc mundo Reges. & non offe vnum, ficut ille Papa est fuper Ecclefiam mundi totim. Senfue est, inquit Iunius, in toto mundo vlláque mundi Ecclefia. non effe Epifcopum feu Papam Siluerio parem , bunc virum effe in comparabilem. Hzcvanitas, nififallor, non eget C multa refutatione; sponte sua corruit, inspectis diligenter Liberati verbis; quæ hunc planum & apertum fenfum (quidquid fumi Iunianus Cacus adipuat)præ ic ferunt. Multos effe Reges in orbe terrarum; on effe vnum totius orbir Regem. ficut ille (Silucrius, de hocenim agitur) vnuest Papa fu per totim mundi Ecclefiam; ita vt vnus fit in tota Écclefia & totius Ecclefiz Papa, fine vllo conforte; cum in toto terrarum orbe non fit vnusRex vniuersalis, absque socio.

Obiicit Sutliuius. Liberatum non dicere;nullum effe Papam super Ecclesiam mundi totius , nisi Pontificem Romanum: fed; non effe vnum (fcilicet Regem) ficut ille Papa est super Ecclesiam totim mundi. Multum autem intereffe:Inter nullam effe, & fimilem non effe: Inser Regem mundi, & Papam Ecclefia. Verba dat Hæreticus, sensus est ille, quem antea indicauimus: ex quo rectè etiam deducitur sensus, quem adfert Bellarminus: Nam Pontifex Romanus eft Papa super Ecclesiam totius mundi; comodo, quo nullus Rex est Dominus totius mundi; sed nullus Rex vnus vel folus est Dominus totius mundi, ergo folus & vnus Romanus Pontifex eft Papa fuper Ecclefiam totius orbis;& per confequens, nullus alius est talis, præter Romanum Pontificem, vt dicit Bellarminus.

Sutliuius animaduertens parum in fuo commento momenti inesse, aliò confugit, nempe, narrationem iftam nibil auttoritatis mereri; neque enim

iudicium fieri debere. Et hæc eft folidifsima ad Liberati locum responsio; scilicet Patarenus Episcopus exfuli Syluerio, & ab omni propemodum ope derelicto, adulabatur, & quidem absenti, & apud Imperatorem, cuius nutu Syluerius in exilium actus fuerat.

Tertiò dicit Bellarminus, Romanum Pontificem à toto mundo & à Conciliis generalibus appellari Patrem & Papam. Respondet Sutlivius, hoc non effe verum. led refellitur etiam fuorum Caluinistarum consuctudine, qui nullum alium orthodoxe Ecclefie Episcopum nominant Papam, nifi Romanum Pontificem. At, boc non colligi ex epistola illa ad Concilium Constantinopolitanum apud B Theodoretum lib. 5 cap. 10. Neque eum in finem citauit Bellarminus hancepistolam, sed vt ostenderet à Pontifice Romano neminem vocari Patrem vel Papam; verùm filios vel fratres,

Iunius clamat: Romanum Pontificem non vocari ab omnibus Conciliu Papam : Non enim bos nomine affici à Synodo Antiochena contra Paulum Samofatenum ha 'ita; non à Nuena, Nec Bellarminus dicit, ab omnibusita appellari, quia non omnia fecerunt Romani Pontificis mentionem. Quanquam de Nicæna Synodo falfum afferit Iunius:nam epiftola Concilij ad Syluestrum Romanum Pontificem, ita habet. Beatisimo Papa vrbu Roma cum omni reuerentia colendo. & c. Occlamat Iunius; non abfolute vocari Papam, sed Papam vrbu Roma. Quid tum? Anideo verum non est, Romanum Pontificem à Concilio Niczno appellatum fuisse Papam?

Secundum nomen est Pater Patrum; quod Stephanus Archiepiscopus Carthaginensis Damaso Papz tribuit in epistola adeundem. Respondet Sutlivius, boc nomen olim etiam sceleratifimis Imperatoribus datum fuiffe, vt Neroni, Caligula. Num iure & vere / Dic, num tibi Damasus Nero aut Caligula, vel alius ex horum monstrorum cœtu?Iunius dicit,epiftolastepbani effe fuppofititiam, fuccinit Sutliuius, manifestas falsitatie notas in ea reperiri. Hoc scilicet restabat, nodum, quem soluerenequeas, dissecare. Quis ante istos hancepistolam in dubium vocauit? Et vt vocasset, num somnia sua venditans, toleradus esset? Sutliuium D hæc maximè verba pungunt: Antiqui regulú cenfitum est , vt quidquid borum , quamuis in remotis , vel in longin quo positir , ageretur prouinciis , non prim trastandum vel accipiendum fit , nifi ad notitiam alma veftra fedie fuiffet deductum, vt eine auctoritate, inxta gnod fuiffet pronnuciatum. firmaretur, Ge. Hac, inquam, verba, admodum pungunt Sutliuium. Quocirca expungantur, & alia, quæ mollius hunc Caluinificum pusionem tangant, inferantur.

Iunius probat ex Actis Synodi quintz Conftantinopolitanç, etiam Episcopo Constantingpolitano nomen Patris Patrum faisse tributum. Hie diuinet, qui potest, ecquam Synodum Conftantinopolitana nomine quinte designet. Quintam Occumenicam intelligere nor. poteft, tum

14

Digitized by Google

quia

### 815

### Defensio Cap. 21. Lib.11.

quia nihil corum, quz lunius citat, in ca reperitur; tum quia non fuit quintum Conftantinopolitanum, fed fecúndum. Neque Synodum vniuerfalem octauam vocabulo quintz Conftătinopolitanz accipere poteft; quia hzc Synodus fuit quarta Conftantinopolitana, non quinta;& przterea in ea non comparent, quę Iunius de Patere Patrum citat. Vbi ergo hzc Conftantinopolitana quinta Synodus?

Tertium nomen est Pontifex Christianorum apud Eusebium in Chronico anno XLIV. Respondent Sutliuius & Iunius; bos de Petro disi. Non abnuo, sed inde infero, etiam de Romano Pontifice, Petri successore, dici, quandoquidem omnia de successore Petri dicuntur, quz ei ratione summi Pontificatus competebant. Addunt Caluinista. Etiam alios Episcopos nominari Chrifianorum Pontifices. At num indefinite omnium Christianorum?

Quartum nomen est fummu Pontifex. Liquet hoc ex epistola Stephani Carthaginensis ad Damasum; & ex aliis à Bellarmino citatis. Respondet Sutliuius, boc nomen rard à veteribus Romano Pontifici datum. Non quæritur, quoties; sed, an datum fuerit. De epistola Stephani iterum hæsstat; non hæsstaturus, si in ea aliquid contra Romanum Pontificem inuenisset. In Concilio Carthaginési prohibitum fuisse, ne Pontifex Romanus, diceretur summu Pontisex, vel summu Sacerdos, mendacium est; quia Canon ille primatibus Africanis folummodo latus est: neq: potuerunt iis, qui extra suos fines & iurissicionem degebant, leges præsset.

In Synodo fexta nominatus est Agatho Papa: Sanstissimus Pater noster & fummus Papa. Æquinoce. intonat Iunius : nam fummus aut fimpliciter dicitur, aut fecundum quid. Absolute fummus essen potest, nisi rnus Chrissus. Audi Caluinista. Summus est; sed in suo gradu, ordine & genere, nempe in militante Ecclesia, in qua superiorem non habet. Et quoties Romanus Pontifex summus dicitur, respecu Ecclesiz militantis, vel potius intuitu miniftrorum in Ecclesia militante Deo famulantium, talis appellatur: quo pactoRex in suo regno summu appellatur. Et tamé comparatione ad Christum non est summus, sed subditus.

Obiicit Iunius, etiam alios Sacerdotes, dici interdum fummos, citato; aliquot Canones, nominatim illum, Dift. 18. Si Episcopus. At hîc forsan operæpretium fecisse Iunius, fi suam illam toties inculcatam & inculcandam Æquiuocationem, vel saltem analogicam fignificationem attulisser: nam certum est Episcopos non absolute & fimpliciter in Ecclesia militate nuncupari summos, sed tantum collatione ad inferiores gradu & ordine Sacerdotes instituta.

Quintum nomen est princepe Sacerdotum; id confirmat Bellarminus ex Valentiniano Imperatore, & S. Brospero, qui Romanum Pontificem aiunt, sacerdoti principatum tenere. Oggerit Sutli-

tum Sacerdotij. Num fimpliciter & abique vllareftrictione? Addit; Valentinianum non effe optimum loquendi magiftrum. Tu doce Imperatorem loqui, ille vicisim docebit te sapere. Obiicit: Valentinianum plus obeffe Bellarmino, quàm prodeffe : quia dicit, principatum Sacerdotij super omnes, Romano Pontifici ab antiquitate collatam effe:ergo non haber illum à Christo. Respondeo, negando consequétiam; habuit enim ab antiquitate, non vt à collatrice seu largitrice, sed vt ab approbatrice, & teste eius principatus, quem à Christo acceperat. Prosperum fignificare, Romano Pontifici propter amplitudinem vrbu primatum fuisse tributam, Sutliuianis Pleudologiis accense; vt & illaBattologiis, quz hic de interdicto Carthaginensi iterum deblaterat. Iunius oggrunnit, Papam dici principem Sacerdotum, non auctoritate atg, potestate, sed ordine & fede. Hoc delirium iam fapè refutatum eft. Canones Concilij III. Carthaginenfis approbatos effe à sexta Synodo; mendacium est. Trullanum conciliabulum eos approbauit: cuius decreta Gratianus perpera sextæ Synodo adscribit. Nec omnia, quz in volumen suum Gratianus retulit, canonizata sunt; sepius enim à vero deflexit, vt notum est. Hinc licet in collectionem suam retulerit Canonem 26. Concilij Carthaginenfis, ne primas dicatúr princeps Sacerdotum, aut fummu Sacerdos, non ideo tamen Canonem vlterius extendere potuit, quàm primitus potrigebatur. Spe-Stabat autem ad primates duntaxat Africz, vi euidenter hic demonstrat Bellarminus. Contra quem clamat quidem Iunius, sed, licet multum nitendo, nec hilum proficit.

Sextum nomen est Christi Vicariu. Probat id Bellarminus ex Bernardo, & ex Concilio Lugdu nensi: Nos, inquit Sutliuius, meliores auctores quari mu. Mirum, ni Caluinum aut Bezam.

Septimum nomen est caput Ecclesia. Mentitur Sutliuius primò, antiquisus boc nomen non esse Pontifici Romano tributum. An non sat antiquum Concilium Chalcedonense citatú à Bellarmino? Mentitur secundò, non aliter appellationem banc tribui Romano Pontifici; quàm aliús Episcopú. Hoc mendacium iam sepe profligatum est. Nec obstat; Chrissum esse caput Ecclesia; vi iam se dictum : quia ille est caputinuisibile, Papa, visibile; & caput sub capite. Quomodo intelligendum sit illud S. Gregorij; Petrum esse primum Ecclesia membrum; explicat hic Bellarminus contra Caluinum.

Mentitur tertiò Sutliuius, Bellarminum falsò citare Concilium Chalcedonense, non enim dicere; sicut Ecclesia caput; sed, sicut membris caput. Dormitans, opinor, vel nictans Bellarminú hoc locolegebas. An non profert hæc ex Concilio Chalcedonensi? Quibus tu velut membris caput praeras. Vbi hîc vocabulum Ecclesie?

Iunius clamitat: Patres Chalcedonenfes, nil aliud velle, quàm Leonem Synodo Romana prafediffe, vt caput membris.Num aliud dixit Bellarminus?Et quam-

uis

# Defensio (ap. 31. Lib. 11.

С

uis iple Chalcedonenfi Synodo non przfede it A & Dettor emnium Christianerum , nullum alium fore in fe, præfedit tamen, vt caput membris, per Legatos suos. Act. 16. eiusdem Concilij dicitur Ecclesia Romana caput emnium Ecclesiarum. Iunius hoc conuicium reponit; non effe verba Concilij, fed Palchalini, bomini Siculi, qui, vt Legatus, tenui tibicine vocis sua falciebat auctoritatem mandatoris sui. At num quis ex toto Concilio ad hoc elogium, vt ad falfum & indebitum reclamauit?

817

Octauum nomen est Fundamentum. S. Hieronymus. Super banc petram adificatam Ecclefiam (cid. Vbi Damalum perram Ecclefie vocat. Iunius.Negamu bos dixiffe, aut fibi voluiffe Hieronymum. De Chrifte enim lequitur. Probat hoc Iunius ex illis S.Hieronymi verbis: Ego nullum primu, nifi Cbriftum (equens, beatitudini tua, id est, cathedra Petri, communione con- B focior; fuper illam petram edifisatam Ecclefiam fcio. Non dicit, fuper bane; de propinquiore, Petro: Sed, fuper illam: de Chrifto. Quid est nugacem & blateronem effe, fi hoc non eft? An nó manifeftilsimum eft illud : super illam : iungi cum proxime antecedente: BEATITVDINI TV &, id eft, catbedra Petri, fuper illam petram; nempe fuper Beatitudinem tuam, hoc est, super cathedram Petri, cui communione confocior, adificatam Ecclefiam feie. Quid tam perspicuum ab vllo vnquam proferetur, cui Caluinianus iste Nycticorax non nitatur offundere tenebras? Ad eundem ferè modum delirat Sutliuius circa S.Hieronymi dictum.

Nonum nomen eft , Paftor eailu Dominici: Sic Ambrofius ad Siricium Papam. Respondet Sutliuius, boc effe comune omnibu più Episcopi encomium. At num fine restrictione & limitatione? Calumniatur, fuisse multos Romanos Episcopos, qui nullam curam Dominici ouilis gefferint. Sed condonandum eft hoc conuicium cum infinitis aliis perulati calumniatori & conuiciatori Bezz.

Decimum nomen eft, Reffer demus Dei. Etiam boccommune eft omnibus Epifcopie, inquit Sutliuius. Num eadem ratione & amplitudine, qua competit Romano Pontifici ? Si Rex dicatur Rector Regni, idemq; postea titulus aliis tribuatur, qui in gubernatione Regni Regem adiuuant, quis, nisi imperitus, inde concludet, eadem ratione hocelogium aliis dari, qua Regi?

Vndecimum nomen eft, Cuftos vinea. Relpon- D det Sutliuius: eandem laudem aliu competere. Iterum quæro,num eadem amplitudine & latitudine?

Duodecimum eft, Pater & Dollor omnium Chrifianorum.Citatque Bellarminus ConciliumFlorentinum & Lateranense sub Innocentio II I.Iunius impudenter. Quid moramur bac testimonia de cacutiente & caco planè seculo deprompta? Negamus in eie veritatem effe. Et vnde nam veritas in te immigrauit? An ex Caluini schola? Tu Czcilius cum sis, lynces cœcitatis accufas? Etiam Sutliuius meliores auctores defiderat : cuilicet vetustissimos dares, aut corum auctoritatem inficiando fimplieiter declinaret, aut cauillatiunculis confuetis eludeset.Argutum cft illud: Si Pontifex Romanu fit Pater Christianorum Patrem & Dottorem; particularem videlicet; perinde ac fi diceret; fi in exercitu fit vniuersalis quispiam dux; nullos fore particulares duces, quorum quilibet particularibusturmis fit prefectus. Item fi Deus fit Pater omnium, non fore in mundo vllum alium, cui Patris nomen competat.

Decimum tertium nomen eft, fpenfus Ecclefie. citatque Bellarminus Concilium Lugdunenfe. Criminatur Sutlinius; nallam effe buius conviliabuli auftoritatem. Nulla foret, fi consiliabulum effet. Sed quia Concilium est, auctoritas eius tanta est, quanta effe debet, fi non apud heterodoxos; at apud orthodoxos. Calumniantur Iunius & Sutliuius, vntes fonfanon poffe effe plures fonfos, vel etiam vnum sponsum, & Vicarium sponsi, vel tot Vicarios, quot funt vel fuerunt 👉 erunt Pontifices Romani. Vbi nostri isti Gastrones & Physcones mentem à rebus corporeis supra sensum attollere non valentes; vociferantur id, quod abfurdifsimum foret in rebus hisce externis, fore etiam absurdum in rebus spiritalibus. Nec quidquam respodent ad id, quod ad hanc ipfam Crafforum rudem phantafiam amoliendam Bellarminus adfert.

Decimum quartum eft, Apoftolita Sedie praful. Sutliuius duo dat responsa; præter conuicia; primum eft;etiam alias fedes fuiffe dittas Apoftolicas; vt Antiochenam, &c. Alterum efi;fi quid peculiare Romana fedi boc in genere tributum fuerst, id ab affentatoribu procesiffe. Primum resposum etiam dat Junius. Sed nil valet. Tametsi enim non negamus, alias itidem Sedes aliquando dictas Apoftolícas, nulla tamen hoc nomen tulit per antonomafiam, & سر العربي nemoenim , audito abíque vlla reftrictione, Apostolicz sedis vocabulo, aliam mente informat, quam ledem Romanam. Quod Prædicātibus non eft ignotum. Sed quia feductores funt, & manere volunt, cótra ftimulum calcitrare, hoc eft, contra conscientiam veritatem inobfcurare coguntur, effuío plerumque denio conuiciorum nimbo, vt facit hic Sutliuius: qui crìminationes nobis vbiq; ipfo horreo admeticur.

Decimum quintum nomen est Episcopu vninersalin: de quo iam sape dictum. Et hic libri secundi finis esto. Generalem Danzi ceusuram prætermitto;quia veritatis vacua eft;

minime mendaciorum & conuiciorum.



DEFEN-



CAPVT L Proponitur disputatio de Antichristo.

819

A M E T S I Nouatores in omnibus controuersiis, quæ nobis cum ipsis intercedunt; petulantia, mendaciis, conuiciis & contumeliis insigniter instructi in aciem prodeunt, in hac tamen de Antichristo disceptatione, seipsos, longissimo interuallo superant, & vt quod volunt, obtineant; nempe, Romanum Pontificem esse Antichristum, nullius eos pseudologiæ, nullius lædoriæ, nullius probri, nullius antilogiæ, nulliusque depravationis & corruptelæ pudet, ita vt cum alibi scribas, hic furiosas Mænadas agere videantur.

Nos semel institutum iter tenebimus,& mendacia ac calumnias perditorum hominum pro viribus redarguemus. Et vt à voce ordiamur, fignificat Antichriftus quemlibet Christi aduersarium, fiue Christo aduersetur, Christi & Christiani nomine amicaus, siue vtrumque nomen respuat & aspernetur. Non Indei folum & Turce, 4lisque Ethnici, inquit Caluinianus Stephanus in fuo Thefauro, cenfendi funt Antichriftorum nomine. fed ij etiam , qui Cbriftianorum quidem nomen profitentur, reipfatamen bestes Christi (unt, dum eius doctrinam variu commentu adulterant, Ge. Imperitèergo Robertus Abbatus Anglus Caluinista, cap.2. eius libri, quem infcripfit: Demonstrationem Anticbrifti; (Rectius indigitaffet, Demonstrationem imperitie Abbatika) generalem notionem Antichristi assignaturus, dicit; ex Ioanne liquere; Antubrifum non fignificate boftes extraneos, fed domefticos bareticos; non quemcunque aduerfarium, fed illum duntaxat, qui fub nomine Cbrifti , boc est , Cbriftianum (e videri volens, superextollitur supra Christum. Non aliter Gabriel Pouelus & iple Caluinista Anglus, lib.r.de Antichristo c.1. Latius,ô Caluinistæ,patet vsus huius nominis, quod vel ex fymmystis suis Savvbrando, Sutliuio, Danzo, aliisque discere poterant, nisi iudicio istorum Nero, & alij immanisimi

A Christianorum persecutores non fuerint Autichristi, hoc est, aduersarij Christi.

829

Verum quidem eft, S. Ioannem, verbisillis epift.r. cap.2. Nune Antichrifti multi fasti funt; loqui de hæreticis, qui fpecioso Chrifti nomine velati Chriftum oppugnabant; vt colligitur ex sequentibus: Ex nobis predierunt, sed non crant ex nobis, minimè tamen hoc loco S. Ioannes totam latitudiné significati generalis, quod vocabulo Antichrifi substernitur, comprehendit aut comprehendere voluit: cuius rei testes Abbato ipsos Caluinistas defero.

Reprehendit Bellarminus Musculum, qui luis in Locis communibus scripsitAntichristum fignificare Vicarium Chrifti; vocem enim illam deri idem effe, quod vice, vnde arizesse, vice Chrifti. Negat Bellarminus przpolitionem arn hoc lenlu sumi posse in dictione errizessor. Danzus insultans Bellarmino,non videt, inquit, boma acutus, Mufculum per deridiculum artízssor appellasse Christi Vicarium, vs facilius ex in titulu , quos fibi Romanus ifte Pontifex affumit,demonstraret,eum verum effe Antichristum. Sed credibile eft Danzum nec Musculum legifse, nec, quæ ex illo Bellarminus refert, intellexiffe:nam Musculus non ioci gratia, sed seriò & modullitm dicit ac sentit, Antichriftum fignificare Vicarium Christi; cumque Pontifex Romanus se Vicarium Christi nominet; inde colligit, subtiliter nimirum', vt solent Musculi, Papam Romanum effe ipfisimum Antichristum.

Sutliuius clamat, falli cos, qui exiftimant, Musculum, vel alios velle, Papam ideo tantum effo Antichristum, quia Vicarius sit Christi, sed quia dum Christis se Vicarium dicit, reuera Christo aduersatur. Gratulandum est Musculo, qui mentis suz tam bonos nacus est Interpretes. Quanquam nec Bellarminus abnuit, Musculum in illo suo Vicariatu inclusiste i arnomre, siue contrarietatem.

Melius præ omnibus aliis de Musculo meretur Abbatus, qui verbosè contendit, illud dri idem aliquando esse, quod vice seu leco; & Antichristum hominem leco vel vice Cbristi, seu Viceriŭ Cbristi: & ex Lexicis varia adducit exempla, vt doceat, dri aliquado hac notione vsurpari. Sed causte nihil erat, cur chartam & operam hac in re

Abbatus

Digitized by Google



821

ianorum perfecutors and familitats , hoc eft, aduerfarij Chritti. erum quidem eft, S. lomen, whis . cap. 2. Nuns Antichrift antifuli furte reticis, qui speciolo Christinoniaria tum oppugnabantivt colligitureite Ex nobu prodierunt, fei non trattermit. men hoc loco S. Joannes totan 25 nificati generalis, quod rocabulo no fternitur, comprehenditantcomm voluit : cuius rei teftes Abbatoiphal s defero.

Reprehendit Bellarminus Mulana n Locis communibus feripfit Anticia ficare Vicerium Chrift; vocem enimite ctie, quod vie, vade erigen, no at Bellarminus prapolitionen inter mi poficin dictione artigent. Danza Bellarmino, nen videt, inquit, hun att n per deridskulann årti gran appel aft Che rt facilium ex in titulin , ques fai Remany frmit, demonfraret, enm vernm ife inti redibile eft Danzum nec Mulculus. c,quz ex illo Bellarminus refer, itz m Mulculus non ioci gratia, ledlen? a dicit ac fentit, Antichriftum ligning m Christi; cumque Pontifes Rom an Chrifti nominet; inde colligit, ins rum', vt folent Mulculi, Papun Ross

plilsimum Antichriftum. utlinias clamat, falli cos, quittis lam , vel alies velle, Papamides tanto fi rm, quia Vicarim fit Chriffi, fid quia to V um duit , renera Chrifto adatt/ett. Gri eft Mulculo, qui mentis fuz tam bac ft Interpretes. Quanquam net ker bauit, Mulculum in illo fuo Vienas minne, fiue contrarietatem. felius prz omnibus aliis de Mulcule bbatus, qui verbose contendit, ist aliquando effe, quodvice feu ha, at um hominem lee vel vier Chili 163 ili & ex Lexicis varia adducitensy t, err aliquado bac notione vier al nihil erat, cut chartam & operambia

### Abbarus perderet; nam quz iple non nili ex Le- A dem, Dei vel Christifamulum se effe profe xicis nouit, ea Bellarmino etiam abíque Lexicorum promptuario perspecta erant : nam Bellarminus nunquam negauit 🚧 , interdum idem effe,quod vice leu loco, ita vt fubftitutionem vnius in locum alterius denotet, siue in compositione, fiue extra, vt Lucæ II. un avn izdi @ oon omdion winginum propife, hoc eft, loco & vice pifcis, ferpentem ei dabit ? & driftons eft cafus pro cafu fubstitusio, fed negat, hanc voculam in compositione fignificare lubstitutionem cum subordinatione vnius ad alterum; vt fignificat vocabulum Vicarine, & fignificare etiam deberet arn zerssesfi Vicarium fignificaret:nam licet ferpeus in locum pilcis, & scorpio in locum oui, & casus in locum alterius casus, &, quod Abbati exemplum est; pi- B tifice vsurpari non posset, nisi Christo d lula, quam Gallam vocant, in locum glandis fubftituatur, id tamen fit, fine mutua aiterius ab altero dependentia & fubordinatione; nam quòd Abbatus dicit, ernspányor & ernCansia, fignificare Vicarium Ducie & Regie, hoc probari cupimus, non nudis verbis asseri : neque enim cam aucto. ritatem Abbatus apud nos obtinuit, vt asseue-

talia denotant, vt rectè notat Bellarminus. VVitackerus obiicit au&oritatem Budzi;dicentis, arnspamper effe vicarium ducu. An non iplemet Bellarminus ad istud respondet ! Videlicet, Budzum hoc non dicere; fed tantum; aim gampa fignificare propretorem. Propretorem autem & proconfulem Latinis non fignificare Vicarium prætoris vel consulis; sed eum, qui in prouincia aliquaidemest, quod pretor aut conful in vrbe. Neque enim proconsules in proconsularibus prouinciis apud Romanos, confulum Vicarij erant. Obiicit VVitackerus Thefaurum Stephani; cui arn Canseis eft prorex. Sed Stephanus hic vel dormitauit; vel proregie nomine, non Vicarium, sed eum, qui idem efl, quod Rex suo in regno, intellexit. Quo pacto Dux Moschorum est arnCannois, quia quod Rexelt in suo Regno, hoc ipse est in suo principatu.

ranti folùm fidem habeamus.Aequalitatem hæc

Ait Bellarminus; ex ipfo nomine Anticbrifti planum reddi, Pontificem Romanum, non effe Antichriftum, cum enim fignificet hoftem & zmulum Christi; & Romanus Pontifex se Christi D famulum, Christoque subiectum in omnibus fateatur; non autem Christum se vllo modo dicat,neq; illi se parem faciat,manifestum est,eum non effe Antichriftum.

Occurrunt Caluinista Iunius, Sutliuius, Abbatus, VVitackerus, alij : Pontificem bac verbu fateri; non re;bypocritice.non candide & ex animo. Fatta, aliud teftarisos, alind loqui. Proditoribus & boftibus folenne effe; vt aliud in corde teneant ; aliud labiu proferant. Sed bilingues isti;& vt fic loquar, bicordes, alios ex fuo fenlu, & animo æftimant; & quod ipfis innatum & agnatum eft, Pontifici Romano affingunt; vt hoc loco taceam, Antichristum tam fore peruersum & sceleratum;vt ne per simulatione qui-

### Defensio Cap. 2. Lib. 111.

fit, quandoquidem manifeste & luce pal tollet fe fuper omne, quod dicitur Deus, aut quod vtait Apostolus : neque ex ore eius vlla ve militatis vel subiectionis audietur, quia, niel vaticinatus eff;ca.7. Antichriftus est os grandia.

Mentitur Abbatus, Papam aliquo modo & nominare Cbriftum,cum fe nominat fonfum 🤇 Ecclefie. Ex quo fequitur; etiam Regem An olim Reginam ) facere & nominare fe Cb quia se vocat, & ab aliis vocatur caput An Ecclefia. Si, faluo Chrifti iure, & illafaeius tate, vestra quidem opinione, Rex hunc ti vfurpat,& fibitribui finit; mirum foret, fi deturbato, & in ordinem communem re Audi Caluinista. Pontifex Ecclesia cap fed fubChrifto,& caputVicarium feu vice fti fustinens; hincipse non est Christus; q carius Chrifti, non eft ipfe Chriftus, ficut 1 carius Episcopi, est iple Episcopus.

Sibrandus infulfisime hic blaterat, cem se facere Deum ; haberi & nominari à sui De uinis bonoribus affici : & centena talia, ex fcur fcriniis haufta, quæ rifu, quam responso d ra quiuis prudens iudicauerit, de quibu: vbiSectarij hæc talia nobis confertis mor que ad nauseam admetientur. Mentitur Sutliuius li.5. cap.26. cum ait, Bellarminu C ftimare, amulum significare aduersarium solù cum aliquo de dignitate certat. Et mox, abíq caussa,probare ingreditur, id, quod neme aut abnuit, nempe, «mulum etiam in bonam accipi. Quis hoc negat. Vbi Bellarminus ruit, quod tu ei sycophantice imponis?

### CAPVT II.

### Antichristum certum quendas minem futurum.

NTICHRISTI nome bifariam : generatim & speciatim, no di tur Sectarij. Generatim quide tur Sectarij. Generatim quide quouis Christi aduersario & gnatore. Etfi Pouelus & Abbatus fruitra l neralem notionem restringunt. Quis spe & proprie fit Antichriftus, controuertitu nos & Nouatores; Nos enim credimus & mus, Antichriftum fore vnum quendam nem. Hæretici contendunt, Antichriftur prie dictum non effe fingularem perfona fingularem thronum, fine regnum tyrant ac ledem Apostaticam corum, qui Éccles fident.

Ad quz Iunius. Falfum boc omnes dicere cbriftus non est chronus aut regnum, aut fedes fed perfona fingularis est, qua vno , codemá tempo est numero, tempore autem diuersa, vel fusteffu i Defensio Cap. 2. Lib. III.

tum, subrogatione fingulari, quam reprasentationem intis recentiores Iureconfulti vocant : quemadmodum in regno ordinario, rex vnus femper est numero, sed reprafentatione varians. Hæc lunius: qui fibi Antichriftum ad arbitrium lunm fingit & refingir, vt plattes statuam,& figulus,ollam. Si aliis diffentanee;manum non verterit; quia in hoc fingendi campo, cuilibet æqua est quiduis formandi & efformandi potestas. Qua, qualo, fronte negat, in officina hæreticorum Antichristum proprie dictum effe integrum Regnum ! An non vidithzc Centuriatorum apud Bellarminum verba:Docent Apoftoli, Anticbriftum non fore vnam tantum perfonam.fed integrum regnum, perfalfos Doctores in templo Dei, id est in Ecclefia Dei, prasidentes; in vrbe magna, id est, Romana ciuita - B te, opera Diaboli & fraude ac deceptione comparatum. VVitackerus. Noftra fententia eft Antichriftianifmum effe quoddam regnum Christi regno inimicum.

822

Antichriftm.inquit Pouclus, proprie dictm, eft regnum, quod Chrifti regno contrarium est; cuius caput per over do zie membri magnum Anticbriftum dicimus. Sie enim Scriptura facta, quando de Anticbrifto verba facit. nunc regnum totum, corpus g defignat; vt cum Paulu ait: nisi venerit defectio prim. & c. nunc peragitur mysterium iniquitatu.Quod etiam fignificatur per bostiam illam trucem, & per Babylonem, item per aquas multas.

Antichristum propriè dictum, esse certum, vnum & fingularem hominem probat Bellarminus ex illo Ioan.5. Ego veni in nomine Patri mei, & non receptline me; fi aline venerit in nomine fue, illum re. sipieta, quæverba de vero Antichrifto interpretantur Patres à Bellarmino citati, & ratio etiam ex ipfo textu deprompta euincit, vt oftendit Bellarminus.<sup>^</sup>

Iunius hic inepte concionatur de indiuiduo vago , 'quafi vox alius fit vox indiuidui vagi. Vel Dialecticz tirones interrogaffet,quo nam figno indiuiduum vagum fignari & affici foleat, facilè ab hoctam crasso errore liberatus fuisset. Quidam bomo dicitur indiuiduum vagum, non;hic bomo;aut Socrates. Nec dixit Chriftus : Quidam alius; fed abfolute; alim, quod certum, determinatum, & vnum lingularem hominem denotat : & vt dixiffet Chriftus : Quidam alius veniet , quem obuiis vlnis excepturi & accepturi eftis; non tamen plures; fed vnum certum & fingularem hominem fignificaffet fibi notum; licet auditoribus determinatè notus non fuisfer. Nam & ego vnum, non plures designarem, si de quopiam Prædicante mihi iam noto affirmarem : Quidam alius ex/urget, qui Leidensibus Scholasticis longe gratior erit, quam fuit Iunim. Nec Patres, cum de Antichristo loquuntur, fignum individui vagi vfurpant : fed difertis verbis vnum & fingularem hominem futurum pronunciant.

Reperit tamen & hic, effugium Iunius: Vnw. inquit, est pro vno tempore; non vnus, fed plures pro dinerfis temporibus: vnu numero, fed reprafentatione multiplex. Vnm est fecundum naturam specie ; non absolute

vna est fecundum naturam fpecie, & fecundum institu- A vnu numero. Que omnia alienisima funt à mentationis magis elucefcet; docent, ita Antichriftum fore vel effe vnum, ve& anteceffore & fuccessore careat. Quapropter originem eius, genus, ortum, acta, tempus vitz, & finem iis circumstantiis circumscribunt, quænon nisi invnum fingularem hominem, nec in vllum alium, qui vel antecesserit, vel successerit, conuenire posfunt.

824

Ait Iunius: Cum quid exempli sauffa; de vno dicitur, conoutiquam excludi plures. Fateor, id ita effes cum exempli caussa aliquid de aliquo dicitur, neque enim fi Iunium , impoftorem vel feductorem, exempli causa vocitem, ab hac laude Sutliuium, Pouelum, Abbatum, Savvbrandum, Danzum, Mortonum excluíos volo; fednego, Patres ea, quæ dixerunt de Antichristo, tanquam de vno& fingulari homine, dixiffe de illo exempli cauffa; fed dixerunt ea, quia nulli alij, nifitali certo & determinato homini competebant.Nam liego di cam fuisse Caluinianum Prædicantem, qui ipje vitam fuam conferipferit ; quam poftea Merula publicarit; quig, integrum biennium Athem fuerit, & quatuor vxores babuerit ; an non Iunium, cumque folum & v nicum hac oratione meadenoto? Par ratioPatrum in hoc nostro argumento.

Adfert & hoc effugium; Patres, cum de Auti chrifto loquuntur.vt de vno fingulari bomine, per fjllepfin vel en allagen intelligere plures ; & numerum fingularem pro plurali ponere; quod effugium aptilsimu eftad quiduis multiplicandum. Nam Scripturapradicat vnam fidem, vnum baptifma, vnum Deum Sicerebrofus quis hanc Iunianam viam ingredi velit, nil facilius erit, quam dicere; scripturamsin gulari munero pro plurali víam , ac proindeplares fides, plura baptifmata, & plures Deos effe: nam fcripturam fic de vnitate fidei, baptismatis & Deia gere, ve plures non neget. Quis verò fanz men tis has factarum literarum deprauationes ferait Atqui Iuniana glosfemata, quz Scripturz & Patrum de vno Antichrifto dictis allinit, his prorfus funt fimillima.

Danæus vociferatur, probationem Bellarmini effe Fallaciam à non confequence, neg, mim Chriftum je cum vnico duntaxat homine comparare. Sed cum omnibus, qui Ecclefiam deceperunt, Pfeudoprophetu. Oratio Chrifti clara eft. Alius, dicitinon aly. Alius, huc ulque vnum delignauit, & adhuc vnum apudintelligentes fignificat. Si Danzo tam validz vires, vt fignificata & numeros nominum mutare & inuertere queatsid nihil ad nos,qui veteraleda mur, non noua cudimus.

Sibrandus clamitat : Crediderim aduerfarium formiaffe.cum bac scriberer. Ego crediderim, Sibrandum Ípiritu calumniatorio fuisse afstatú, quan do hzc in chartas ex fpuebat. Chrift mindefinitelecutweff, inquit Sibrandus. Vbi hæc, vt fic dicam, indefinitio? Num alim eft nomen indefinitum? Si alim venerit in nomine fue, illum recipietu. Quis ifte alim

alius, nifi homo vnicus & fingularis, Chrifto pro- A tollant; fi quid doceant, quod corum guftui mibè cognitus, cupidè à Iudzis recipiendus? Mentitur Sibrandus, hanc Christilocutionem similem effe illi Matth.24. Videte, ne quis vos feducas. Ve enim illie in fingulari numero dixit:Sialius venerit:ita hîc in codem numero præcepifie; Ne qui ves feducat. At cœcum esse oportet, qui discrimen non animaduertat inter hæc duo vocabula; Aliu; &, Nequi, przfertim adiunctis aliis, vt par eft, vtriulq; orationis circumstantiis : nam illud, ne quis non vnum, sed plures designare, preter communem lenlum, & notitiam, quam omnes formant, audita hac oratione : Videte ne qui vos (educat ; docet quoqs explicatio, quam Christus statim subiunxit: Multi enim venient in nomine meo dicentes: Ego fum Chriftm: Vbi clare declarar, quid fub illo vo- B cabulo; Ne quie; complexus fuerit, nempe, plures Pleudoprophetas, non vnum. At in nostro propofito fingulari voci *alim*; non fubditur vox pluralis; fed fingularis; illum recipieris: non dicit; illes. Nec refert, quod Nonnus in paraphrafiita vertition N ne and luoiro, C. fi quis aline veneris: non cnim, ppterea oratio redditur indefinita; nec ideo ad plures, quàm ad illum vnum refertur, quem Christus hæcloquens designabat, quemque ipse Nonnus hic appellat robor, feudirupor ar opa zi arti-Stor, fpurium, falfidicum & Deo contrarium virum.

825

Mentitur Sibrandus, Bellarminum citatos à se Patres aut non afpexisse, aut deprauasse: nam illos non vti ista voce; Vzo. Nec Bellarminus dixit Patres, vti hac voce vno, in actu, vtloquuntur Dialectici, C 13. Totam bane interpretationem negamu , quamun fignate; fed in actu exercite: nam ita fcribunt & loquuntur Patres, locum illum Ioannis interpretantes, vt eorum dicta non nisi de vno accipi queant; stultusque sit, qui cum his sectariis Patrum verba & sensa aliò torquere nitatur. Num idcirco de vno quodam Caluinista non loquor; fi dicam; Prater Sutliuium & Ponelum in Anglia, allatrauit quoque alius quidam in Frisia Bellarminianam difutationem de Antichrifte: quia non vtor vocula vne? Hactenus de ineptiis & pleudologiis Sibrandi circa primum locum: quas nouis quibusdam mendaciis aucas diligenter exscripsit Sutliuius

Quærit Abbatus, quid locus ille Ioannis ad Anticbriftum faciat ? Multum mi Caluinista, multum, D ex illo enim elucescit, Antichristum esse vnum numero hominem, fine antecessore vel successore, quod vos perfidè inficiamini. Ais: Tu nomina quidem apponie quorundam, qui de Antichrifto illum ex ponunt , fed non mouemur nuda nominum auttoritate fine momento rationum. En quam abiecte & contemptim loquitur vilissimus iste Caluini catulus de fanctifsimis, doctifsimis & antiquifsimis Patribus: Vocat eos nomina, & quidem nuda nomina. Nomina sunt, sed illustrissima & decantatisima.Quid enim illustrius Chrysoftomo, Cyrillo, Ambrofio, Hieronymo, Augustino, & Theodoreto, quos hic Bellarminus citat? Licet autem Sectarij vbique cornua aduersus sanctos Patres

nus iucundum accidat; in hac tamen de Antichristo disputatione, longè petulantius & impudentius cos excipiunt, vt intelliges ex his flofculis, quos ex animaduerfionibus Iunij ad hūc tertium librum collegit Martinus Becanus noster in libro de Antichristo reformato.

826

- Patres dvero vt plurimum aberrarunt. pag. 402. z.
- Ha fanctorum Patrum coniectura. 2.
- Hamera coniectura, & probabilitate carentes. pag. 3. 42X.
- 4. Hac non testimonia sunt veritatie, aut probabilitatie: fed puri puti sozaopusi, opiniones, & sufficienes vana,quibu boni Patros plus fatù indulferunt. pag. 425.
- 5. In boc argumento communem errorem minime frabilit fanctorum Patrum auctoritas. pag.432.
- 6. Has non dininorum Prophetarum effata funt; fed dininationesfalfa errantium. pag.435.
- Patrum teftimonia in boc cafu fidem non obligant. Negamus borum auctoritate in bos genere magnam
- effe,cum bona Patrum ipforum venia. pag.439.
- 9. Quam infirma fit Patrum autoritas in hos argumento, aliquoties oftendimus.
- 10. De interpretationibus Patrum in obscuro bic palpantium iam satis dictum. pag.440.
- 11. Nos auctoritati diuina , ac non opinionibus bumau u credimus. ibidem,
- 12. Coniectura veterum non probant in hoc argumento.
- auctoribm multic olini, & boc quoque tempore placuerit. pag.403.
- 14. Sed aliter exponit Hieronymus, inquies. Nouimus id quidem: sed alienam effe a Danielie mente affirmamu interpretationem illim. Nec maigrem conieaurarum,que ex aliu Patribus adferuntur,aucto... titatem oportet effe. pag. 441.
- 15. Negamu de Antichrifto proprie, & biftorice Danielem agere : de Antiocho affirmamus cum bona Patrum fanctorum venia. pag.449.

Hzc, & fimilia de antiquis Patribus Nouator Caluinista; in quem optime conueniat illud D. Augustini lib.1. contra Iulianum cap.2. I nunc, & fanche Ecclefie tot , tantosq, Doctores, qui vita optime gefta, debellasing fuorum semporum erroribus, gloriofißimè de boc feculo, antequam vos ebulliretu, exierunt, tanquam fecurus infulsa.

His Iunij in Patres conuiciis, adiungamus ea, quz alij quoque Sectarij circa & propter hoc de Antichristo argumentum in sanctos Patres & Ecclesiz Doctores euomuerunt.

## CONVICIA ABBATI in fanetos Patres.

Fol.27. Quedilli (Patres) dum non attenderunt, Gomnia omnino in Antichrifto locum babere iudicarunt. quedam finxerunt de prelis & regnis Antichrifti, que

mirum

m

mirum est à tantis viru tanta negligentia vel cogitari pri- A fidei propagine, eò liquidius & accepisse vera, & sensisse vimum, vel postea confirmari potuisse.

827

Fol.53. Que ille (Satan) dum opinione fanctitati & antique traditionis pretextu, tanquam ferpentina quadam lubricitate, in Ecclefiam infinuauit; fefellit nonnunquam viros bonos, qui dum posteriores prioribus, & fun quique magistris, plus tribuunt, quàm par est, & ristillatoriis quorundam glossenatu arcana scripture mysteria nimis ingeniose rimantium alliciuntur, stipulis interdum & quisquilis Ecclesiasticam addunt auctoritatem, & faciem vera religionis, quasi puluere quodam insperfam, posteris relinquunt.

Cap.6 fol.69.vbi agit de Helia & Enoch:Fanet Bellarmino veterum quorundam scriptorum (fanctorum Patrum) credula nimium simplicitas & negligentia. Quorum tamen auctoritas & maxime disiden-B tium inter se & opiniones suas desirmentium (mentitur, nec disident hic inter se, nec opiniones suas destruunt) auctoritas scripturarum & manifest a veritati preponderare non debet. (At przponderare debet Sectariorum summz leuitati.) Merito in illis (fa ctis Patribus) aliquantulam assentiendi temeritatem improbamus.

Cap,9. De Patrum teftimoniù non laboramus, quos conftat, dum incertu coniecturu fe duci patiuntur, fedutos effe, & multa de Anticbriffo feripfiffe, qua cum factu Scripturu non conuenire certifimum est.

Cap.1.fol.7. Si oculos vel paululum aperuisfent homines, & suam quamcunque iudicandi facultatem adbibuissent, rescissent optime, multa, qua ab antiquissimis scriptoribus in Antichristo asservatur, de tam instrmis, tam sullis argumentis esse profecta, vt illa constare posset non nist ab impostoribus & bareticis inuenta esse, aut certe non mist ab impostoribus & bareticis inuenta esse, aut certe non mist per summam negligentiam tantis ingeniis obsepere potuisse. Quin & qui alioqui perspicaces, & nasseti viden tur, bic, tanquam euulsis oculis, plerumque cacutiunt, & cum Homero dormitant, & ipsi sibi non constant, & aliy aliorum sententias prorsmeuertunt.

Ibid.pag.6.Origenu ille speculationes. & allegorie, quanta ingenia, cum quanto sidei dispendio sassinarunt: quasti in illo vno Spiritus sanctus vim omnem, & opes suas, explicuisser; frustra deinceps cuiquă alteri in sacru Scripturis enarrandu elaborandum esset. Cyptianus, dum Tertullianum subinde Magistrum appellitat, & iudicio illius plus nititur, quàm suo, ab illo fragmenta que dam Montani transseris; & satus actionibus, & ceremonius ab illo constitu plus aquo benignus est.

Ibid. fol.7. Hieronymum fefellit traditio illa, qudd Anticbriftus è Iudais futurus effet; qui tamen, quod apud reliquos confectaneum erat, & coniunttum;/effurum illum Hierofolymis in templo Iudaorum, improbasit, & in Ecclefia feffurum interpretatus est: quod si attente cogitasset, & illud quoque alterum de Iudaorum Anticbristo protinus abruisset. Sed in eo plus. & negligentius erratum est.quod Anticbristi regnum tribus annis. & dimidio pracise determinant. & c.

Ibid.fol.4. Enimuerò apud antiquos fuperflitio illa plus fatis inualuit; qua piaculum effe credebatur, ab illorum inflituto, & fententia recedere, qui prius in Ecclefia selebres faisfent, qui quidem, quò propius aberant à prima deri poffent; & tamen dum toti ab vberibus Ecclefia non pendent; & incauta credulitate fucata fapientia fpecie plus aquo mouetur, pro vero fidei latte fuxerunt interdum errorem; & multa tradiderunt, qua ne Pontificiis ipfis, maximis errorum veterum propugnatoribus, fatu probata funt. Atque bacmagna corruptela occafio fuit, dum, qua initiò à magnis viris temere dittata funt, eorum auttoritate tanquam pronunciata Catbolica vel fufcepta prorfus apud pofteros, vel certe baud facile improbata funt.

828

### Conuicia Sibrandi.

Lib.9.cap.10. Hippolytum non iudico dignum effe, ad quem respondeam. Reliqua fuis locis annotabuntur. Nam inter discipulos eius Regis, qui impudens seu robustus facie apud Danielem dicitur, non postremus est Savybrandus; wirde ouuar igan.

## Conuicia Sutling in SS. Patres.

Cap. 27. lib. 5. Vt aliquid baberent Patres. quod pro Bellarmini fententia faceret, non tamen exifimare debemue, eos Prophetas fuisse, vt omnia viderent. Rem miram & inauditam; Talpz & falpz vident, quod lynces & aquilz non viderunt. Quzhzctam noua rerum vicifsitudo?

Ibid. Patres de boc mysterio non modò diuersa, sed & contraria sentiunt.

Ibid. Dicimus Patres de Antichrifti Sede, Regno, & eius duratione parum profhexiffe.

Ibid. Patres, qui vixerunt ante tempora reuelati Antichrifti, diuinare non poterant, quid futurum effer, qui autem post eius reuelationem vixerant, nefciaerant quid fingerent, vt à Pontifice Romano, sufpicionem banc, quòd ipse effet Antichriftus, abstergerent.

Cap.28. Ioannes Damascenus, Beda & Richardus recentiores sunt, & somnia bac sua fortasse ex Monachorum antru acceperant.

Ibid. Patres, vt sepe admonuimus, interpretes erant, & non Propheta; coniecturas tantùm suas posuerunt, & c.

Ibid. Hieronymus multa comminiscitur de praliu Antichristi parum probabilia.

Cap.29. Patres, velut longé diffantes, parum viderunt, & de rebus futuris diuinantes, incerta procertis pronunciarunt. Beda, Anfelmus, Rupertus, Haymo, fumo è puteo abysi ascendente prapediti, falsa proveris amplexi sunt.

Cap.32. Patres in bat caussa leuissimu, et plurimum, coniecturu ducti, longe à vero aberrarut, quod nec aduersarius (Bellarminus) negat: Hoc scilicet supererat, vt impudenti calumniz mendacium impudens adiungeres.

Cap. 33. Vt aliquid baberent Patres in rem Bellarmini,tamen, vt sape admonuimus, non erant ili Propheta, vt de rebus futuru certò diuinare possent: & nonnunquam ingenue fatentur ignorantiam suam. Atg, vt non faterentur; omnes tamen vident; multum eorum plerosque in boc argumento ballucinatos esse: quod & aduersarij verum esse agnoscunt.

Ibid.

### 829

## Defensio Cap.2. Lib. III.

Er multa opinati funt. Er multum à flopo aberrarunt. nibil (ane minus cobaret, quam quod Antichriftum Iudais & Chriftianu fictu miffum dicant: & tamen fingant eum idola demoliturum, cùm nec Iudzi, necChristiani gentium idola colant, vt necejje fit ipjum ea demoliri.

## Conuicia Danai in S.Patres.

Danzus ca.14.fol.394.Patres, qui iftim Prophetia de Antichrifto implementum nondum viderant, illam non intellexerunt : ac proind**e c**orum dicta nequa**quam** ipfi rerum euentui (unt praferenda. Nam amicus quidem Plato; fed magis amica veritas, inquit ille.

Fol.359. Testimonia Patrum, que Bellarminu cisat, nullius funt momenti ; funt enim partim corum leues B coniecture tansum ; partim nullo facre Scripture funda mento nituntur. & ab ipfa experientia confutantur.

Cap.3. Qudd varie de boc Antichrifti aduentu & illius tempore fuerunt Patrum fententia, ex eo accidit, quòd notas & figna aduentus Anticbrifii à facra Scriptura pradicta, omnia non observarunt; sed quadam pratermiferunt, alij ea ne attenderunt quidem.

Cap.8. Quod ad Patres, ques citat bic Bellarminus, illi neque nobis nocent, neque Bellarminum iuuant. Id enim, quod ait ifte (Bellarminus) fenferunt quidem: fed communi & iam recepta faculi fui opinione, qua à Iudaorum Rabbinů profecta est, decepti, Gc.

Cap.9. Quod ad nonnullos, & quidem paucos Patres, quos sue sententia testes producit Bellarminus, illi nos nequaquam ladunt, quia errore fui faculi vulgari de - 🕻 🕻 cepti fic fenferunt, cum Apocalypfis locos propheticos non intelligerent; quia nondam suum implementum babuerant. At nunc Danço cap.8. ex rerum euentu omnialiquent: Quia tempus, tempora & dimidium temporis; referenda funt ad fratres Waldenfes, inquit Danzus. Tempus fignificat centum annos; tempora; ducentos: dimidium temporis, quinquaginta: qui fimul iunci faciant trecentos, quinquagintaannos, quibus fratres VValdenfes paßt funt perfecutionem à Papa Romano; à que anno Domini M.C. LXI. in tenebras & latebras sunt compulsi ex quibus emerferunt anno M. D. LXVI I.quo Lutherus Euangelizare copit. Conficiuntur autem ab illo tempore víque ad Lutherum anni CCC. L. Nullus Aefopus hoc Caluiniano fabulofior:nullus My-D thologus un more Adde quod ab anno M.C.LXI. v(q) ad annum Chrifti M.D.XVII. non colliguntur anni trecenti quinquaginta; sed anni trecenti quinquaginta octo. Ar Danzus prudenter iubet numerum minorem, hoc est, octo detrahi; quibus ex quinquaginta ablatis, nemo est, qui non videat, quinquaginta solummodo remanere. Nec immerito hoc facit Danæus; quia Arthmeticæ species non est tantùm additio, sed & subtractio. Curigitur Danzo non liceret tantum de numero annorum detrahere; quantum stabiliendo suo commento, detrahendum esse videbat? Si tempus mutare licuit in centum annos; & tempora in ducentos, & dimidium

1bid. Resfuturas Patres longe diftantes afpexerunt; A tempori in annos quinquaginta, iniquus fane rerum zstimator foret; qui przdictam octonarij numeri subtractionem Danzo crimini dare vellet.

> Sic non rigide ad calculos reuocandum eft, quod ait, Huffum & Hieronymum Pragensem fuisse illos Prophetas, qui per quadraginta duos menles concionati funt.Et quamuisHuffus longè diutius, quàm per triennium & femeftre peftiferam suam doctrinam in Bohemia sparsit, vt patet ex eius Operibus & ex historia Vitæ, quæ præfigitur, id tamen Danzo non officit; quia quinquaginta duobus mensibus pro suo figméto eget, non pluribus. Cur no liceret abiicere fuperfluos? Quærere tamen libet ex Danzo an in his duabus olinie & candelabru euenerint ea, quæ Ioannes capite vndecimo, euentura duobus illis testibus occisis vaticinatur; nominatim hoc: Et corpora corum iacebant in plateù ciuitatù magna, etc. Et videbunt de tribubus & populie, & linguis, & gentibus corpora corum per tres dies & dimidium; & corpora corum non finent poni in monumentie. Certe hoc in Husso & Pragensi perfici non potuit, quia in cineres & fauillas redacti sunt, non intra, sed extra ciuitatem, quilocus adhuc visentibus monstratur:multoque minus conuenit in illos, quod sequitur : Et post dies tres & dimidium spiritus vita à Deo intrauit in eos, & ft sterunt (uper pedes (uos, & timor magnus adscendit super eos, qui viderunt eos. Nullus huculque visus vel auditus est, qui dixerit, se vidisse Hussum & Pragensem resuscitatos; & vitali spiritu denuo informatos. Nec quisquam infuper exstitit, qui viderit illos ascendentes in cœlum; vt de duobus illis testibus S. Ioannes scribit. Nec quidquam scitur Constantia de terra motu illo ingenti, hunc ascensum subsecuto, quo decima pars ciuitatis ceciderit. & septem millia bominum interierint. Si hæc & fimilia exuftis geminis illis Nouatoribus euenisse nouit Danzus, prodat monumenta & testimonia, absque quorum robore vanum reputamus, quidquid de his suis candelabris pyra in alta lucentibus garrit. Reuertamurad propositum.

> Air Bellarminus; Christum verbis illis apud S.Ioannem opponere fibi alium hominem, hoc eft, perfonam, perfonx: non regnum regno; nec lectam fecta. Sicut ergo Christus vnus & singularis homo fuit, ita & Antichriftum vnum & fingularem hominem fore. Abbatus: Qui tandem conftabit hîc perfonam perfonæ, boc est , vnum vni opp«ni debere ? ( ex ip fa orationis ferie, & ex primo vocabulorum adspectu id constat) Christus quidem vnus est:at A L I V S à Chrifto infinitam babet fignificationem, C poterit bune, & illum, & alterum notare, & distributiue omnem , qui Chrifto aduer fus est. Sed huic latitudini & diffusioni vocis alius, obstant circumstantiæ orationis, qua Chriftus vsus eft; loquitur enim non de quocunque alio; fed de illo alio, quem Iudzi pro Meßia recepturi funt : vt reche dicit Bellarminus; tametsi splendide mentitur

> > m 2

Sibran--

tius) cum innuit, Bellarminum attulisse hæc verba; pro Mesia; quali effent verba Euangeliftz. Non funt Euangelistz verba, quod Bellarminum non fugiebat; funt tamen ex Euangelistæ sensu : nam Christus de illo alie loquitur, quem Iadzi recepturi sunt eo modo, quo Chriftum recipere debebant. Sed Chriftum recipere debebant pro Messia; isto enim fine venit ad Iudzos, vt ab illis pro Messia & Saluatore reciperetur;ergo alium, de quo Christus loquitur, recipient pro Messia. Exquo sequitur illum alium, de quo loquitur Christus, este vnum quendam & fingularem hominem; tum quia verus Meffias est vnus & fingularis, ante quem, & post quem nullus; tum quia Iudzi non nifi vnum & B fingularem hominem, tanquam Melsiam luum præstolantur & recipient. Maior syllogismi huius manifesta est ex oratione Christi: Ego veni in nomine Patrie mei, & von recepiftie me; himirum tanquam Messiam & Saluatorem vestrum : Si alius venerit in nomine suo, eum recipietis, eo scilicet modo, quo me recipere debebatis, nimirum, vt Messiam & Seruatorem veftrum.

831

Ait Abbatus: Dici quidem numero singulari A-LIVM, pluraliser tamen intelligi poffe: probatex capite quarto Ioannis, vbi Chriftus dicit : alius est, qui seminat, & alius, qui metit: & mox, mutato numero, subiungit: aly laborauerunt, & vos in edrum С labores introifin. Ex quo planum fit, vocem, alius licet fingularem, pri ore loco pro plurali v/urpari. Refpondeo, vt hoc in ifto loco & aliis, quæ Abbatus adfert, ita esset, locum tamen habere nequit in sepe iam nominata Christi sententia, propter circumstantias, quæ omnes clamant, vocem; alim, fingulariter pofitam; fingulariter quoque accipiendam esse, vt iam ante ostenfum. Non abnuimus, vocem fingularis numerialiquando fumi pro pluribus, vt fi dicam : Homo est animal rationale : predicans est cornu & subicen bestie loquentin grandia: Nam priore locutione omnia indiuidua humanæ speciei complector: posteriore, omnes Prædicantes: sed longe alia est ratio huius vocis aliue in loco, de quo disceptamus.

Porro Bellarminum fateri; alium islum. apud Ioannem accipi pro multis, mendaciis Abbatiçis annumeretur. Vbi enim hoc Bellarminus? Tu citas caput primum, in quo non procul à fine fic scribit Bellarminus, Matthæi vicefimo quarto, Antichristus dicitur affirmaturus seipsum effe Christum : Multi, inquit Chriftus, venient in nominemeo, dicentes; ego sum Cbriftus. Quod fi de Antichrifto exponendum fit; Multi venient in nomine meo, Gc. certè Antichriftus non vnus G fingularu , fed alius & alius in multitudinem v/4 intelligendwest. Respondeo; quod Matthzi vigesimo quarto de Pleudoprophetis dicitur, id Antichri-

Sibrandus, (& ex illo Sutliuius, licet impuden. A fto cum cæteris, qui propriè & ftricte loquendo non funt Antichrifti; effe commune; Nammulti, & in his iple etiam Antichristus, venient, dicentes : Ego (um Chriftus : Itaque hic locus Matthei vigefimo quarto de Antichristo, etiam pressè fumpto, exponi debet; at non de folo Antichristo, sed & de cæreris Pseudoprophetis, in quos Antichrifti nomen non nisi latè & generatim acceptum conuenit. Verum inepta prorfus est hæcargumentandi forma: Matthei vigefimo quarto dicit Chriftus, Multos venturos in nomine (uo, qui dicant; se esse Chriftum; ergovox alius Ioannu quinto, non fignificat vnum certum & fingularem bominem (ed collectionem multorum hominum; guemadmodum vox Mutri Matthai vicesimo quarto. Quasi verò nihil singulariter de vno Pseudopropheta & seductore enunciari queat, & omnia talia loca trahi debeant ad ea, quæ de multitudine impostorum & seductorum in communi aliquid complectuntur; qualis est ille Matthæi vicesimo quarto, qui non de solo Antichristo, seu de complexione quapiam & collectione Antichristi propriè dicti agit, vt Nouatoribus placet; sed de Pseudoprophetis in communi: inter quos vnus & iple propriè dictus Antichriftus.

822

Perpendit Bellarminus illud, quod Chriftus dicit : Si alim venerit in nomine fuo ; illum recipieti; quia omnes falsi Prophetæ venerunt in nomine alterius; at hic loquitur Christus de vno, qui veniet in nomine fuo. id est, qui non agnoscet Deum aliquem, sed extollet se super omne, quod dicitur Dens. Ex hoc colligit Savvbrandus, & cum illo fidus eius affentator Sutliuius: Antichriftum non effe falfum Prophetam: condito hocfyllogifmo prorfus incondito: Omnesfalfi Prophete in nomine alteriue, non in fuo venient: Antichriftus in fuo, non in alterius nomine veniet; ergo Anticbriftus non erit falfus Propheta. Sed nihil promptius est, quàm negare Maiorem ; quz nunquam à Bellarmino asserta est: quia non est vsus futuro, venient; sed præterito; venerune. Cum quo confistit, posse alium existere, qui non in alterius nomine, sed in suo veniat; & tamen; Pseudopropheta sit. Itaque negatur Maior. Si Savvbrandus non esser cauillator & calumniator, Maiorem hunc in modum formasset; emnes alij falfi Prophesæ venerunt hattenm in nomine alterius, non in nomine (uo, opponitenim Bellarminus Antichriftum aliis falfis Prophetis: non quòd ipfe non sit falsus Propheta; sed quia ceteris Prophetis falsis falsior eft, & eminentior. Huncin modum formata Maior, conuenientior fuisset Bellarmini sensui. Nihilominus tamen syllogifmus prorsus informis maneret, & conclusio ex præmissis nequaquam legitime inferretur : nam fi conclusionem obtinere velis: hæc Maior statui debebit. Qui non venit in nomine alterine, sed in nomine suo, ille non est Pseudopropheta; Antichristus non veniet in nomine feo, fed alteriss ; ergo Antichriftus

\*\*\*

non erir Pfeudopropheta. Forma quidem fyllogifmi hoc modo conflabit. Sed quis concedet Maiorem? Hic iterum calumniarum fuarum & mendaciorum hortum egregiè ex Sibrandico ftagno rigauit Sutliuius. Et tamen vhique filet per quem in mentiendi arte profecerit.

Acculat Abbatus Bellarminum, quali cum falsis Prophetis Christum coniunxerit : Quia omnes alij falfi Propheta, excepto Antichrifto, in nomine alterius venerunt, teste Bellarmino; at Chriftus etiam venit in nomine alterius; nempe Patris sui: Ego veni; in nomine Patrie mei, ait iple Dominus ; ergo Bellarminus facit Chriftum parem. Pfeudeprophetin. Et hic syllogisticus Sibrandus indissolubili syllogismo Bellarminum irretire B & implicare potuisset, si id ei in mentem venisset. Quid enim procliuius fuisset; quàm ex Bellarmini verbis has pedicas texere? Omnes, qui in nomine alterius veniunt, funt Pfeudoprophete. Christus in nomine alterius, nempe Patris sui, venst, erge, &c. Quo fe vertiffet Bellarminus, fi Savvbrandus hoc reticulo, tanquam sagax retiarius, eum cepisset? Sed ex nassa hac tam Savvbrandica, quàm Abbatica cuadere, procline est; nam bifariam porest quis in nomine alterim venire ; nimirum mendaciter & veraciter; Christus venit in nomine alterius veraciter, verè enim à Patre missus fuerat. Verè se à Patre missum profitebatur. At Pseudoprophetz veniunt in nomine alterius mendaciter : Dicunt e- C nim se à Deo missos; cum sint missi à Diabolo. Dicunt se Dei caussam agere, cum agant caussam Cacodzmonis.

Probat Abbatus etiam alios Pfeudoprophetas in nomine suo venite ; quia veniunt non mißi; veniunt suis auspicis , arbitrio suo , sine vilo Dei mandate. Respondeo, id absolute loquendo ita esle, nec inficias it Bellarminus; confissit tamen discrimen allatum à Bellarmino; nam licet reuerain fuo nomine Pfeudoprophetæ veniant;femper tamen prætexunt nomen & auctoritatem alterius, vt citius auditoribus, fidem faciant, & plus existimationis fibi concilient. At Antichristus ita in nomine suo veniet, vt cuiusuis alterius nomen & auctoritatem sit reiecturus & apertè repudiaturus; neque ab vllo se missum affirmabit; sed se superomnées Deos, imo & supra verum Deum efferet ; neque vllum à quo missus sit, agnoscet & prædicabit, vt faciunt alij Pseudoprophetæ. Quapropter meritilsimo in fue nomine المناجرة نقر venturus dicitur: quia nullus fuit vel erit, qui suz impudentiæ & impietati non præstruat alterius nomen, folus Antichriftus eò effrontis audaciæ prorumpet, vt se omnia esse, & sibi omnia deberi przdicet.

D

Obiicit Abbatus : Antichriftus dicet, fe effe Chriftum. Matthæi vigefimo quarto: Ergo fatebitur fe ibidem dicat: Multi venient in nomine meo, dicentes, ego (um Chriftus, ergo etiam Antichriftus veniet in nomine Christi. Respondeo; venire in nomine Christi duplicem habere sensum; primus est, vt quis veniat, tanquam missa Christo, & legatus eius, tanquam superioris: Alter est, vt quis Christi nomen sibi arroget, nec Christum vel Deum se superiorem agnoscat. Priore modo veniunt alij Pseudoprophetz in nomine Christi. Posteriore modo veniet in nomine Christi Antichriftus : nam Chrifti nomen, dignitatem, quin & Dei ipsius eminentiam, sibi vsurpabit: nec cuiusquam Legatum sele profitebitur. Et quamuis etiam vel fuissent vel futuri essent; qui reuera, non tantum repræsentatione, se pro Christo mendaciter vel venditassent, vel venditarentsomnium tamen impietatem longe tranfcender Antichriftus, qui, fancto Paulo tefte, etiam supra Deum, & omne quod colitur, sele flagitiosè extollet. Similia prorsus Abbato blaterat Pouelus libro primo capite decimo, vt probabile sit hunc juniorem nugatorem à seniore nugatore Abbato nugas suas mutuatum esse. Nec VVitackerus aliquid adducit, quod ex dictis non maneat refutatum,

Obseructur autem, opinionem de Antichrifto, quod fit vnus quidam & fingularis homo, adeo altis veriradicibus niti, vt ne ex Zanckij quidem, tametfi Caluino addictifsimi, pe-Gore expungi poterit. Ita enim de illo VVitackerus, poliquam suorum de Antichristo opinionem commemorauerat. Videtur Zanchius diuersum aliquid statuere, illum insignem Antichristum. de quo Scriptura loquitur, fore certum bominem : Non negat ille Papam effe Anticbriftum; & regnum Papa effe Antichriftiregnum : fed tamen probabile effe ait ; ante finem faculi futurum effe quendam egregium impostorem & tyrannum, qui alios omnes malitia & potentia supetabit : quique miracula editurus fit. Propter hanc opinionem fuit ille à quibusdam vellisatus. (quia scilicet Zanckij opinio parum videbatur Caluinistica ) Tandem fubiungit VVitackerus: Relinquamu Zanchie (uam opinionem,de qua viderit ip/e,nos omnes Papas Anticbriftos effe dicimus. An ideo melior tua opinio, quàm Zanckij, quia tu meliorem elle afleris ?

Secundus locus, quo Bellarminus probat Antichriftum effe vnum certum & fingularem hominem, est ille 2. Theffal.2. Nifi venerit discessie primum, & reuelatus fuerit bomo peccati, filius perditionie, & Infrà: Tunc reuelabitur ille iniquis, & c: In Graco textu præfigitur femper articulus d'arspowo me augenice, d ids me avoulae, d'arouo. docet autem sanastice, dids me avoulae, d'arouo. docet autem sanastice, a tids me avoulae, d'arouo. docet autem sanastice, a tids me avoulae, d'arouo. docet autem sanastice, a ticulum nomini præpositum, significare rem certam, definitam, & singularem. Sibrandus: Hoe, falus pace Epipbanijs nev est verum. At Sibrando Caluinista oppono

m 3

Digitized by Google

phanio sosum; & nihil Bellarmino. Rectèergo, iudicio Iunij, sentit sanctus Epiphanius. Necobstant exempla que contrà adfert Sibrandus, & cum illo V Vitackerus:vbi nomen ab articulo non reftringiturad rem fingularem & indiuiduam, vt Luca 4. ixie apre ubre (noire à sopere , quia vt Gramatici docent, & de hoc exemplo nominatim fatetur iplemet Abbatus, articulus aliquando redundar, & nullam ad individuum contrahendi vim habet:quod de loco prædi@oD.Pauli dici nequit.Quis enim tá crasse fit naris, qui non aduertat; aliter tinnire fi dicam : amustus ?! Spuno, i gos, i arous, i armuniueros, quàm, fi omifio articulo, dicam ; anous tup Sy ar Spane, yor , arous, fiparum candidè Epiphanij locum adduxerit: nam hæc effe Epiphanij verba:Vbi articulas additus est in vno aliquo decerminato & manifestisimo, oninino confirmatio propter articulum contingit. Bellarminum autemimprobèbac, & manifesta fraude peruertere. & quod apud Epipbanium est ; certum & determinatum ; in indiuiduum & fingulare mutare. Calumniatur Abbatus, more consueto. nam Bellarminus non dicit illud, quod ab Epiphanio nominatur ir n weightror wi Sagarlsaror, rnum quiddam definitum & apertisimum; effe indiuiduum vel (ingulare; fed, addito articulo, indiuiduum & fingulare effici:namian of my per, Ban sois, inquit fanctus Epipha-די isi Eaur, Bansta jèp sigour wà mepowr z undwr, Gr. C oiConor & to muarbueror. Si dicamme, Rex, nomen quidem indicauimus, sed non perspicue certum & determinatum oftendimus, nam & Perfarum & Medorum Regem, Gc. nominamus; at fi cum articuli adiunctione disam. HIC REX, sam omnis ambiguitas tollitur 3 nam per articulum demonstratur ille Rex, qui quaritur;de quo fermo inflituitur . qui cognoscitur, vel qui alicui imperat, hoc eft, certus, definitus, & fingularis. An hanc S. Epiphanij doctrinam candidè & sincerè non propofuit Bellarminus?

835

Delabitur Abbatus in opinionem, vel po tius phantafiam, Iunij, nempe vor arspurror me בועב ודומן , דאי עטי דוי ב אדם ארומן , דאי בי דוארינגיטי , דאי בים- D µor fignificare certum & singularem bominem pro v no tempore, fed reprasentatione, & ad continuationem ordinis variantem ; seu', certam hominum fibi mutud succedentium seriem, de quo somnio iam supra diximus. Sed vt Abbatus Bellarminum penitus constringat, & omnem elabendi rimam præcludat, obiicit illum Apostoli locum, Hebr.9. vbi dicitur, word & appresents, folm Pontifex in tabernaculum secundum semel quotannis ingredi, & ibidem warep o appersous, quemadmodum Pontifex. &c. Vbicertum elt, non vnum aliquem è Pontificibus, fed totam Pontificum feriem & fuccessionem denotari, inquit Abbatus. Quid ni erge d ärspu-ים דווֹג באאבידוב, non vnum aliquem hominem & fingu-

Caluinistam Iunium; qui, concedimus, inquit, Epi- Alarem, sed certum bominum seriem designet in eadem cashedra pestilentia sibi mutud succedentium? Fateor, predictisepistola ad Hebraos locis, roraparefía accipi pro vno fingulari cum respectu & ordine ad successores, neque enim eiusmodi est hæc de articulo regula, yt nullam patiatur exceptionem: fed nego; idem dicendum de loco diui Pauli & similibus; non enim frustra toties iterauit Apostolus articulum : i arspano, i uir, i ainaniund ; quæ repetitio certum & fingularem hominem denotat. Deinde obstant alia Scripturz loca, de quibus in progressu huius disputationis; quæ euidenter docent, Antichristum itz fingularem & determinatum hominem, vt an tecessore & successore careat. Quapropter loarmanung. Abbatus diem dicit Bellarmino qua- B ca, que apud sandum Paulum de Antichristo reperiuntur, explicanda sunt conuenienter illis, quæ Antichriftum, tanquam vnum & fingularem hominem, cuius regnum omni fuccessione destituatur, nobis depingunt ac repræfentant: neque enim Scriptura cum Scripturis pugnant. Porro, quidquid Sutliuius de articulo Grzco, & de loco Epiphanij nugatur, id to-

tum furatus est ex suo Savvbrando, qui docilem hunc fuum discipulum infigniter mentiri & conuiciari docuit. Et VVitackerus etiam fan-Aum Epiphanium Gracam linguam docer. At quis credat hunc Anglum Grzcè doctiorem efle, quàm fuit S. Epiphanius : cui hac lingua forfan fuit vernacula?

Tertius locus, ex quo Bellarminus probat Antichriftum esse vnum & singularem hominem eft 1. loannis 2. Audiff à in i avizers viperen, quia Antichriftus venit, (per enallagen, pro veniet; quz temporum mutatio Prophetis perquam solennis est) wir arny gisoi, & nunc Antichrifti multi facti funt. Vbi rurfus vides Antichristo propriè dico præfigi articulum 1, non ité Antichriftin late fumptis. Iunius & Abbatus concedut fignificarivnum & fingularem hominem, at pro vno tempore, non excluía habitudine ad facceffores. Hoc iam refutatumest. Obiieit Abbatus: Si loco citato Articulus 🕯 est indicium Ioannem loqui de vno tantum 👉 fimpliciter fingulari bomine, tum etiam illum locum, 1. Ioannis 2. Quù est mendax, nifi ù qui negat quoniam IESVS non off CHRISTVS , Vitos San & derizers On Hicest Antichriftus, intelligendum tantummode effe de vne & fingulars bemine; Similiter & illum in epistola secunda eiusdem sandi loannis: Quoniam multi feductores exierunt in mundum ; qui non confitentur Ibsvm Christvm veniffe in carnem; Hie est feductor & Antisbriftus; arbs Bar o anaire zed o avnizerson, nec tamen hoc dici posse, quandoquidem fanctus Ioannes hîc loquitur de bareticie & impoftoribus variu, qui iam suo tempore emerserant : arriculum igitur vocabulo Antichristi presixum, non esse notam vnici & fingularie bominie. Respondeo, Abbatus causse nihil habet dicere; cur prædictis locis Antubriftm non accipiatur stricte & propriè pro

vno



С

vno & fingulari homine, vt Gracus articulus indicat: nam licet verbis antegressis sermo sit de pluribus Pseudoprophetis; postea tamen ad illum infignem & eximium descendit. Hie, inquiens,qui negat Icium Christum, & qui non confitetur lesum Christum venisse in carnem; eft Antichriftmille nefarius & sceleratus; non persona, fed repræsentatione & præcursu: Omnes enim impostores sunt & maine & dainizense, magnus ille seductor & Antichristus, qui aliquando exfistet, sed sunt ille non in persona, sed in repræsentatione. Quo responso corruunt, & in fumum abeunt omnia conuicia, que Abbatus plenis buccis hîc in Bellarminum eructat. Illa VVitackeri fubtiliora funt, quàm vrà vulgo capi polfint. Fatemur Antichriftum vnam personam effe; sed B non vnum hominem. (Quasi verò vna persona latius pateat, quàm vnus homo.) Etfiverò multa Paparum legiones, mult a myriades fuerint, tamen bi omnes vnam tantum personam efficiunt. Credat hoc Baccalaureus Allenfonius vel Pouelus; non ego. Myriadem hominum esse vnam personam tam est credibile, quàm quinque esse paria; quatuor, imparia.

837

Sibrandus acutifsimo hoc telo Bellarminum impetit.1.Ioan.4.dicitur, w Toto & To To avnzelsu, อิล่มทหอลาร, อีกร ร้อวงราย, เล่ ขบิง อง รจ๊ หอ่อนจุ อีริเง ที่ Su. Et bic eft Antichriftus; fiue, vt Græca ad verbum habent: Et bos eft Anticbristi, de que audistiu, quoniam venit, & nunciamin mundo est. Si bîc per të avtizelse certa aliqua fingularie & vna numero persona notatur, tum fequitur, aliquem bominem effe, qui ab Apostolorum tempore v/g, ad finem faculi fit victurm, iam tum enim eum fuiffo docet Ioannes, & in vitimo faculo eum fore docent Papista. Quanta est Savvbrandi vaniloquentia, quanta iactantia; qui nugacisimas gerras tanquam infolubilia argumenta venditat? Nam licet in illo ; Tv to an zelev intelligamus Antichristum propriè dictum; non sequitur tamen, illum iam in perfona fua tempore S. Ioannis venisse; quia verbum przsens, Prophetico more, pro futuro ponitur. Nec obstant sequentia; & nunciam in mundo est; Erat enim ætate illa Antichristusiam in mundo; non in sua persona, sed in fuis prodromis & anteambulonibus; & licet piat; nil nobis officiet; nam, vt iam dixi, Antichriftus propriè dictus venit, quando hanc Epistolam S. Ioannes scripsit; sed venit non in se; sed in suis præcursoribus & administris. Si autem Antichristus propriè dictus in suapersona venit tempore S. Ioannis, vt wult Savvbrandus, fiinsuper Romanus Pontifex est iplisimus Antichristus; sequitur Petrum, vel Linum, vel Cletum,vel Clementem, vel omnes fimul, fuisse Antichristos; quia isti tempore S. Ioannis fuerunt Pontifices Romani. Etiam hic misit Sutlivius furaces fuas & tagaces manus in chartas Savvbrandicas; quæ nisi opem tulissent, forsan obmutuisset.

Quartus locus, quo probatur Antichriftum effevnum & fingularem hominem, fumitur ex cap. 7. & 11. Danielis; vbi Antichriftus nó vocatur vnum regnum, sed vnus quidam Rex, &c. Mentitur Abbatus, hoc argumentum; vt satera, effe otiofum, & cauffe debilitatem prodere; nam apud Danielem per quatuor Reges; non quatuor bomines Reges, fed quatuor Rogum feries indicari; & eodem modo, per vnum Regen, non vnum hominem Regem; sed totam Regum in vno principatu succefsionem denotari. Idem oggerit Sutlivius. Quidquid fit de quatuor Regibus seu Regnis; Regem certe illum; qui & est & dicitur Antichriftus,effevnicum & fingularem hominem, fine vlla successorum serie, patet ex vaticiniis Danielis, quæ clarifsima funt, nifi quis de industria lucem fugere, & in tenebras sele abdere velit. Dicitur enim Antichriftuscornu paruulum in medio decem cornuum, hoc eft. decem Regum, progenium. Dicitur hoc idem paruulum cornu tria alia cornua, hoc est, tres Reges, penitus deleuisse, exstinxisse; & septem alia cornua, hocest', septem alios Reges sub iugum suum milisse. An non hoc totum de illo vno & singulari cornu paruule, hoc est, de Antichristi vna persona asseritur?

Eiusdem generis sunt quz in codem capite fubduntur. Post boc volui diligenter discere de bestia quarta.&c.& de cornibus decem , que habebat in capite : & de alie (cornu paruulo, de quo fupra) quod ortum fuerat, ante quod ceciderunt tria cornua. Infra. Porro cornua decem spfius regni ( quarti, Romani ) decem Reges etunt : Et alius confurget (quis iste alius nisi vnus numero Antichristus ?) post eos, & ipse po. tentior erit prioribus, & tres Reges bumiliabit ; & fermones contra excelfum loquetur, & fanctos Altifimi conteret, &c. & iudicium fedebit, &c. Quid euidentius, quàm Danielem loqui de vno solo certo & definito individuo, absque vllo respectu ad succesforem vnum vel plures; præfertim, cum vt infra videbimus, tyrannidem eius tribus duntaxat annis & dimidiato definiat?

Docent Patres, & cum illis Caluinus ; Antiochum Epiphanem fuisse typum Antichristi; & quæ Daniel ad litteram de Antiocho vaticinaquis præsens verbum igenu pro præsenti exci- D tur; figurate ad Antichristum pertinere. Hinc infert Bellarminus. Antiochus fuit vha fingularis persona; ergo & Antichristus vna & lingularispersona erit. Respondent Savvbrandus & ex illo difcipulus eius Sutliuius, dignum patella operculum, & patella digna operculo, & Abbatus, consequentiam non valere ; nam vnum in indiniduo typum;poffe effe figuram plurium numero diffinctorum figuratorum ; Melchifedecem enim non modd folius Christi.fed & aliorum facerdotum figuram gesisse; & innocentem Abel totam Dei ciuitatem in terris geregrinantem prafigurasse. Sed consecutio Bellarmini robore suo non caret; si quis cam non præcise, confideret, vt fectarij faciunt, quo calumniandi occasionemhabeant; sei copulatam cum illis,

m 4

qua

Digitized by Google

quz de hoc cornu paruulo è, medio decem alio- A rum cornuum enato Propheta Daniel canit. nam vt typus multorum typus effe polsit; attamen vniusitidem figuram gerere poteft. Et vnitas numerica Antichristi adeo euidenter ex hoc loco colligitur, vt VVitackerus non fatiszquo animo ferat, hæc à Caluino, Beza, & Oecolampadio referriad Antichriftum; mauult, vt Antiocho Epiphani accómodentur. Qua de caussa? Certe non ex amore, sed ex odio in Papam, qui VVitackero est Antichristus, velit, nolit. Et quia huic persuasioni Daniel fortiter obstat; conatur Caluinista, verba & mentem eius alio deriuare; prudenti sanè confilio; Ex quo etiam processit Satyra seu inuectiua, qua hîc in Papam fæuifsime debacchatur.

Non placet Abbato absolute, quod Patres aiunt. Antiochum fuisse typum Antichristi. Ipse in hac assertione varia desiderat, & magister suorum magistroru factus cos docet, à quibus doceri, magno in lucro reputare debebat, si saperet. Sed suos doceat, Patres hac institutione non egent.

Quintò idem probat Bellarminus ex cap. 13. & 17. Apocalypf. vbi Ioannes ferè eodem modo, quo Daniel de Antichristo loquitur; vt ex collatione vtriusque constat, & Patres docent. Savvbrandus, & ex illo Sutliuius, respondent, Ioannem rempus certum pro incerto posuisse. Verum de hocsuoloco dispiciemus. Addunt. Iam tempore Ioannu ortum fuisse Antichristum. At non in sessed in C suis anteambulonibus.

Citat deinde Bellarminus in eandem sententiam sanctos Patres. Hinc natus est informis iste Sibrandicus fyllogifmus : Nos debemus Prophetias scripturarum interpretari, vt aliqui Patres interpretati funt : sed quidam Patres Prophetias scripturarum de Anticbrifto interpretati sunt de vna quadam, & fingulari perfona. Ergo Anticbriftus est vna quadam, & fingularis perfona: Mox accingit fe Savvbrandus ad deftru-Aionem huius fanatici fyllogifmi, & varia de Maiore, nec minus infulsa de Minore blaterat. Sed verset atque reuerset sua phantasmata prout volet, impedimento non erimus. Nostra fententia est, Prophetarum oracula conuenienter san-Ais Patribus Ecclefiafticam traditionem fecutis D interpretanda effe ; & quidquid his aduersatur, repudiandum.

Ad locum illum S. Pauli; Myfterium iam operatur iniquitatie; obiectum à Beza, quo fignificari videtur, Antichristum iam tempore S. Pauli cœpisse in mundo versari. Respondet Bellarminus, Antichristum tempore Apostolorum cœpisse in mundo versari, non in se, sed in suis præcursoribus. Iunius. Negatur responsio. Nam & Antichristus in sua persona necdum reuelata grassari cæpit, & in suis præcursoristus atg, administris. Exstitit ergo iam tempore D. Pauli Antichristus in sua persona: tamet si necdum manissesta & notificata. Cum auté tempore D. Pauli nemo alius Pontifex Romanus su fuerit; præter S.Petrum; Pontifex autem Romanus in persona lua fit Antichristus, sequitur; S. Petrum in persona fua fuiffe Antichriftum ; & per illum iam tum iniquitatiu mysterium sele exerere cœpisse, quamuis hic Antichriftus fua in perfona necdum agnosceretur. Quz verò hzc in sanctissimum Apostolum Petrum impietas? Quz blasphemia? Cui Iunius etiam han c'addit : Sicut enim Chrift nu eft, venit,egit ab origine mundi myfteriñ pietatù in perfona (ua, & feruorum fuorum operans, liset nondum in carne pate. factus; ita Antichriftus, pofteaquam in calum Chriftus affumptus fuit, mox venit. & operatus est mysterium iniquitatu in persona sua, administrorum g suorum. Ex Iunij ergo doctrina sequitur, persona Antichristi statim post Ascensionem Christi exortam fuisse; Quæro; quis tunc Antichristi personam gessit? feu, quis tum Antichristus in persona fuit? Respondet Iunius, boc nefciri. Si nescis, quate affitmas personam Antichristi tum exstitiss? Latuit, inquis, bac petsona, quia nondum reuelata fuit. Vnde ergo tibi nota eft? Ex revelatione, inquies. Ex qua? Hussi.opinor, Lutheri, Caluini, & similium tenebrionum. Neque enim S. Paulus, & S. Ioannes aiunt, sua ætate Antichristum propria in persona exstitisse. Mirum dicu; personaAntichristitempore Pauli fuit; & postea ad Romanos Pontifices migrauit, ita vt ipfi sua in persona sint ipsisimus Antichriftus; & tamen ifti indicare nequeunt, in qua, vel quibus personis, persona Antichrisli iam tempore D. Pauliexfistens, ad Pontifices Romanos peruenerit. Dicunt sectarij, Anticbriftum non fignificare vnum certum & fingularem bominem, sed plures successive in eadem pestilentieCatbedra *fibi mutuo fuccedentes*; Si hoc ita eft, cupio vt texant Catalogum omnium Antichriftorum à S. Paulo víque ad nostra tempora, & vnumquemque nominatim designent, que madmodum nos à S.Petro víque ad hodiernum Papam Paulum V. omnes Romanos Pontifices numerare & nominare íolemus.

840

Ait Bellarminus, per mysterium iniquitatin intelligi persecutionem spiritalem Simoris Magi, & temporalem Neronis. Iunius, Mysterium iniquitatu non est tyrannorum. sed bareticorum & pseudochristianorum opus, nam mysterium est; in tyrannide autem nibil mysteriy est. Affirmationem audio nudam ab omni probatione. Cur szuissima & truculentissima persecutio a Nerone excitata, dici non posser mysterium, cum suerit signum & figura persecutionis, quam aliquando immanissimus Antichrisus in Ecclesia excitabit? An illud mysteriy nomen non meretur, quod per znigma aliquid in Ecclesia, labentibus annis gerendum signiscat?

Dicit Bellarminus; omnes Interpretes per mysterium iniquitatu intelligere vel perfecutionem Neronis, vel hæreticos. Iunius. Interpretatio Bellarmini bu ipfis auttoribu euertitur. (Verum diceres, nifi mentireris, fed en mendacij lepidam rationem.) Bellarminus copulatiuā facit, & virumg, affirmat

fimul

Digitized by Google

fimul; illi verd vnum dunsasas membrum copulatiue ad- A ftrauit; fingulas bestias aliquando Danieli effe singules ferunt, difidentibus ipforum interpretationibus. Audite rem mirificam. Hac propolitio: Mysterium iniquitatu significat vel perfecutionem Neronie, vel Hareticos; est apud Iunium copulatiua. Opus habet Iunius, vt ad rudimenta Grammatice & Dialectice redeat; quo difcat, que nam fint coniunctiones vel propositiones copulatiuz, quz disiunctiuz. Et quamuis aliqui mysteriu iniquitatu accipiant pro Neronis perfecutione; alij pro hæreticis; poteft tamen & hæc sententia cum illa; & illa cum hac probe confistere; nec Patres, qui priorem amplectuntur, damnant posteriorem; nec qui hanc tradunt, reiiciunt priorem ; quia consonant inter le,& amice confpirant.

841

Iterum negat Iunius, asseri à suis, Antichriftum B effe proprie sedem Romani Pontificis. Si qui boc dicunt, inquit, sensu aut sermone errant. Atqui Magdeburgenfes,Pouelus, & alij, id palam dicunt; vt fupra vilum. Mox crepat Iunius Fallacias homonymia & Elenchi. admixtis folennibus illis : Faljum. Negantur omnia. Que sequuntur, nibili sunt; & alia huius generis. Sutliuius mentitur, loannem Apoftolum dicere. Antichriftum iam fuo tempore in propria perfona veniffe; & Patres non repugnare Ivanni. Vbi hoc S. Ioannes,ô Caluinista?

Ait Bellarminus Matth. 17. dici Heliam iam venisse, non in fe, sed in suo simili, nempe in Ioanne Baptifta. Negator Iunius.*simile negamu effe*. Qua de caussa ? Quia sensus horum verborum Christi : Helias quidem venturus est, & restituet omnia; non est iste, quem verba pra se serunt ; quemque omnes auditis hisce verbis animo informant: Sed iste Iunianus; Heliac, antequam elim veniret ; venturus erat; in veteri videlicet teftamento, & reflituturus omnia. An nóeft hæc egregia verborum Christi interpretatio, & digna, quz celte scribatur, vel sculpatur in silice?

Secondum argumentum Bezæ erat ex Daniele cap. 7. vbi Propheta fingularibus nominibus bestiarum, Vrfi, Leonin, Pardi, non intelligit fingulares Reges, jed fingula regna ; ergo (s Apostolus 2. Theff. 2. per bominem peccati, &c. non intelligit vnum fingularem hominem, sed quasi corpus quoddam multorum. Respondet Bellarminus, falsum esse, quod Da- D niel per fingulas bestias semper singula regna intelligat, nam capite octauo intelligit per arietem, Darium, Regem Persarum ; & per birrum Alexandrum Magnum. Iunius. Beza non semper in Daniele finguli beftiù fingula regna fignificari affirmauit, quod bic illi impingit dictum. lunius nimia Bezæ fui defendendi cupidine, non metuit in Bellarminum iniuriofus effe: Nam Bellarminus Bezz njhil aliud attribuit, quam quod Beza ex cap. 7. Danielis attulerat. Et quia Beza innuere videbatur, id apud Danielem perpetuum effe, vt per fingulares bestias, intelligantur fingula regna; non finguli Reges; ideo huic tacitæ infinuationi occurrit, & ex capite octauo Danielis demonReges.

Tertia obiectio est Caluini, qui vrget vocem; Apoffafie feu defettionie apud Apostolum 2. Thesf. 2. quæ fignificat generalem quandam defectio. nem, (cuius caput Antichristus ) que tam cito, & sub vno Regeminime perfici potest : non est igitur Antichriftus vnus & fingularis bomo , fed plures in eadem improbitatu Gathedra sibi mutud succedentes. Respondet Bellarminus, per Apostasiam apud S. Paulum rechifsime intelligi posse iplum Antichriftum; & probat hoc ex Græcis Interpretibus, & duplici ratione. Impudenter mentitur Iunius, ne vnum quidem ex Patribus hanc expositionem tradere. Citat Bellarminus Chryfostomum, Theodoretum, Theophylactum & Occumenium in'2. ad Theff. Et præterez S. Augustinum lib. 20. de ciuit. Dei cap. 19. Audiamus fingulos testimonio suo inuerecundum Caluiniani huius os contundentes. S. Chryfostomus. Quid eft, quod defettionem bic vocat ? Antichriftum ipfum vocat defectionem, tanquam plarimos perditurum & abducturum. Theodoretus. Defectionem ipsum vocauit Anticbristum, à reipsa ei nomine impesise. Theophylactus. Non aderit aduentus Domini, nifi venerit defectio, id eft, Anticbriftus. Defectionem enim ipfum vocanit, &c. Oecumenius. Defectionem ip/um dicie Antichristum. S. Augustinus pro Apostafia seu desectione legit in concreto resugam: quoniam nifi venerit refuga primum, &c. Et hoc nomine iplum Antichristum intelligitsquod à Domino Deo refugiturus sit., I nunc Iuni, & mentirc,nullim Patris sensum ita fuisse hebetem , vt affirmaret ; per Apoflasiam seu desectionem ipsum Antichriftum intelligi debere.

Oggerit Iunius; due illa manifesto differunt; Apeflasia, que fattum est multorum; & bomo peccati, qui caput eff Apostasia. At Auctores huius sententia negabunt hæc duo discriminari. Tu qua ratione probabis contrarium ? Nulla, sed sola asseuerandi au&oritete omnia tranfigere conaberis.

Adfert Bellarminus alias quoque interpretationes. Vbi Iunius. Se quëtes fi ponuntur modi, bunc euersunt modum interpretationis. Non eft necesse; quiaprobabile non euertit probabile; & vnius eiuldemque loci plures pollunt alsignari fenfus, & quidem veri ; Et Bellarminus meritò plures expositiones attulit, vt pluribus modis argumentum Caluini dissolueret, quod vt insolubile Hærefiarchaille venditabat. Quid hic Sutlivius? Vix quidquam præter calumnias. Mentitur Bellarminum, feipfum loquacitate fua impedire : Et C?.1uinianam sententiam confirmare. Quo pacto? Audi Battum Anglicanum mirifice batuentem, vel potius fatuantem, si rettisime dicatur, inquit, Antichriftus Apostofia. & ita exponant Patres, tum rette nos dicimm, & rette Patres expo/uerant, per Apoft afia Antichriftum designari. Si hac vestra est senten cia, conuenitis igitur cum Bellarmino ir, hac prima expositione vocabuli Apostafia, Cur ergo cam paulo antea allatrauit Iun ius ? Cur tu itidem

& alij

8<u>4</u>2

# Defensio (ap.2.Lib.111.

& alij quoque Caluinitiz, in hanc expositionem A re: nam fine vllo incommodo potest vtraque dedentes stringitis, a tantopere vobis fauet? Sed quàm pro vobis faciat.cernitis iplimet, opinor, quanqua admodum cœci eftis. Ait enim : Quoniniam nifi venerit discessio primum,&c.hoceft, nifi Antichristus venerit; Ergo, cum hanc Epistolam Apostolus scriberet, nondum venerat Antichriflus; Et tamen Iunius, Sibrandus, alij, iam tum eum venisse dictitant; & quidem in propria sua persona; quia mysterium iniquitatu iam tum 'operabatur; tametfi addunt, eum tunc nóndum fuisse reuelatum. Valde igitur hæc expositio cum Caluinistica sententia congruit; vsque adeo vt Rullus Basileensis in verboso suo in Danielem Commentario ad cap. 11. S. Augustinum acerbè Hionem feu Apostasiam legimus, deg. Antichristo intertatus fuerit; & anfam communi errori dederit accipiendi bunc Pauli locum de vno quodam certo, definito & fingulari bomi**ne.** 

843

Reddit Bellarminus ex patribus duas cauffas, cur Antichriftus in abstracto possit dici Apoftafia seu defettio; tum quia plurimis ad defectionem auctor & incentor erit; tum quia infignis & eximius ex omnium quotquot fuerunt, numero, Apostata erit. Sutliuius mentitur, Bellarminum bas adferre vi nouam rimam effuglendi inueniat. Attulit has duas rationes, non vt nouas loci Pauliniexplicationes, fed vt cauffam redderet, cur absurdum videri non debeat, Antichristum in abstratte nominari desfeffionem seu Apostasiam. Vul- $|\mathbf{C}$ garis enim mos etiam habet, vt fi quis fiue in vitio, fiue in virtute infigniter excellat, nomen virtutis illius vel vitij in abstracto sortiatur. Mentitur Sutliuius, Augustinum, & Chrysoftomum nihil de hac expositione tradere. Iam ex supradictis patescit figmenti huius inanitas. Mentitur iterum.absurdamesse interpretationem, quaper Apostasiam vnum bominem intelligit; cum Apostasia, nisi per plures fieri, & nisi in pluribus intelligi non posit. Abfurdi etgo erunt Patres, qui, vt fupra vidimus, per Apostasiam Antichristum, insignem Apostatam intelligunt. At quid audio? Num Apostasia, non nisi per plures sieri, & sine pluribus intelligi nequit? Si solus Lutherus, vel solus Caluinus ab orthodoxa fide desciuisset; absque vl- D Sutliuius: boc Patres refellunt. (Qui? Vbi?) & illu. lis sectatoribus, an ob desectum sectatorum neque hic, neque ille in Apostasiam incidisset, atque adeo Apostata fuisse? An vnius à recto tramite exerratio, non est Apostasia? An vnus non Apostata? Quanquam hæc Apostasia seu defeaio, hoc elt, ifte Apostata & desertor, folus non erit, fed innumeras turbas fecum in perniciem rapiet.

Secundo respondet Bellarminus, per Apostasiam posse accipi defectionem à Romano Imperio, vt multi Latinorum exponunt. Oggrunnit Sutlivius : defectionem à fide, & defectionem, à Romano Imperio,inter se non pugnare , sed posse simul consistere. Nec Bellarminus dixit hæc duo inter se pugnafectio nomine Apostasie apud S. Paulum intelligi.

Tertiò respondet Bellarminus ; Caluinum rem factam non habiturum, licet per defectionem intelligamus recessionemà fide; no enim oportere, vt talis Apostafia multorum szculorum fuerit; maximam enim, & præaliis omnibus notabilem defectionem contingere posse breui tempore; & reipla talem tempore Antichristi futuram. Occinit Suthuius. Quafi verd non omnibus faculu aliqui à fide discedant (quasi verò hoc Bellarminus ignorauerit aut negauerit.) Et quasi mysterium iniquitatis paulatim Epluribus faculis non operetur (fed in suis præcursoribus & anteambulonibus, perstringat; quod refugam verterit, vbi nos lefe- B necdum maxima illa & generali defectione fecuta, qualis erit, cum Antichristus rerum potietur.) & verisimile sit tribus annie & dimidio tantam rerum conuersionem fore. Quali verò ingens incendium breuissimo temporis spatio excitari nequeat, si flamma in materiem, aptam, & admodum idoneam incidat; & feduli item administri adfint, qui flammam, vt vlterius ferpat, indefinenter promoueant, vt continget tempore Antichristi, Dzmonibus & improbis hominibus omnem suam industriam eò conferentibus, vt hæc defectio in immenfum augefcat.

> Obstrepit Sutlivius; Augustinum non dicere; hanc Apoftafiam vno momento, aut vno faculo perfectum iri. Quæ tibi spectra fingis Caluinista? Num Bellarminus hoc S. Augustino attribuit / Nam nec in momento peragetur hæc defectio, nec integro fæculo egebit; fed fatis erunt ad eius complementum tres anni cum dimidio; Interea ad hanc generalem defectionem disponitur mundus per vos Caluinistas, Lutheristas, & alios nefarios Antichristi prodromos, vt cum ipse venerit, omnia venenis suis diffundendis parata reperiat; & mora nulla tantæ defectioni obfiftat.

Quarto respondet Bellarminus, licet concederemus, Apostolum loqui de Apostasia multorum sæculorum, eam tamen non necessario ad vnum corpus, & ad vnum Antichrifti regnum pertinere; nec postulare vnum caput, sed esse dilpolit**ionem ad re**gnum Antichrilti. Relpondet que ante ditta funt à Bellarmino aduerfatur. (Scilicet probabile probabili aduersatur, ita vt alterum non ferat alterum. Scilicet is, qui eidem argumento plures & diuersas, easque omnes verifimiles responsiones adhibet; priores per posteriores euertit & labefacat ) pugnat denig, cum Apoftoli fententia ( cum tua phantafia ) ipfe enim bac duo coniungit, defectionem & bominem peccati ( etiam hæc quarta Bellarmini folutio duo ista coniungit, sicut coniungi solet dispositio cum forma, ad quam introducendam disponit) ita, ve omnes intelligere poßint , banc defectionem ipfum offe Anticbrifti regnum. Aiendo haud labefactabis hanc quartam responsionem. Necesse erit, si quid efficere

844

Digitized by Google

cogi-

cogitas, vt folidum quoddam argumentum de- A cesso, defectionem à fide esse diuturni temporis, promas. Quidverba in auras effundis?

845

Rullus vociferatur quoque bane responsionem cum scripturn pugnare : Probat, Quia scriptura non dicit Antichristum post bane Apostasiam demum venturum effe, sed detectum iri. ergo erit in ipsa Apostasia. Detegi enim non potest, qui prim non est. Respondeo, persistendo in hac quarta Bellarminiana solutione, falfum esse, quod Rullus pro comperto sumit; nam si defectio, cuius S. Paulus meminit, significat dispositionem ad regnum Antichristi.omnino dicere oportebit, dispositionem hanc este priorem Antichristo & regnoeius; etiam tempore, & quidé longo tempore; necobltate quod S. Paulus post hanc defectionem dicit, Antichriftum detectum seu reuelatum iri; quasi indicans.cum quidem antea in ipla defectione exstitisfe, fed agnitum non fuisse; quia detectio illa & reuelatio, nihil aliud eft, quam Antichrifti & regni eius formaliter qua talis, generatio, & impictatis, ac tyrannidis,qua in omnes debacchabitur inchoatio; nam res fimul & fieri & reuelari poteft; fimul, inquam, tempore; licet effe natura prius fit, quam reuelari. Tametsi autem dubitandum nõ eft, eum hominem, qui Antichristus erit, post natiuitatem ex vtero materno paulatim, instar aliorum, ad virilem ætatem progreffurum, & incrementa pedetentim sumpturum, atque adeo dispositioni ad tyrannicum suum regnum aliquandiu coexstiturum; tamen formaliter Antichristus non vocabitur, nisi cum tyrannicum illud fuum regnum palam occipiet; & tunc introducetur formaliter Antichristi quasi forma, vt ita loguar, ad quam omnis antegressa defectio viam muniebar.

Quinto respondet Bellarminus, etiamsi concederetur, generalem defectionem à fide, & multis iam annis durantem, effe regnum Antichristi; non tamen continuo sequeretur, Papam esse Antichriftum, quia adhuc quaftio reftaret, quinam à vera fide desciuissent, nosne Papista; an Caluinista, Lutherista & id genus alij. Et hanc responsionem adfert Bellarminus non absolute, sed ex hypothesi; nam & eâ datâ, argumentum Caluini nihil concludit. Quod noto ob imperitam cauillationem Sutliuij, qua hîc luci tene- D bras alpergere nititur, cum ait, Bellarminum non meminisse, de qua re agatur. (optimè meminit. Caluini argumentum foluere debuit: An non hoc przstitit, quinque allatis solutionibus, quarum quamcung amplectendam existimaueris, Caluini obiectio corruct. )bos enim loso queritur, virum Antichriftus fit fingularis perfona. (Istud iam quæfitum & inuentum eft; in præsenti nihil aliud queritur, quàm solutio argumenti, quod Caluinus adduxit. Allata est quintuplex solutio. An non fufficit?) Ipfe antem concedit, Anticbrifti regnum effe generalem Apostasiam multorum annorum. (Mentiris, non concedit hoc Bellarminus absolute; sed loquitur ex hypothefi ; nempe ; dato, etfinon con-

& multorum annorum, non tamen continuò fequi, Papam effe Antichriftum & caput huius regni Apostatici; quia adhuc discutiendum & dispiciendum esset, vtri desecissent, nosne, an vos, & penes quos hoc caput Apostaticum refideret. Sutlinius, Iunius, Rullusadmodum iniquis auribus accipiunt, quod Bellarminus dicit.cos à vera fide desciuisse. Rullus agit Deo gratias,quod cum luis dignus fit babitus pro nomine Christi contumeliam pati. Sed non est cur frontem ifti corrugent, cum defettores & Apostate audiunt; nam zquum eft, vt quod effe non erubefcunt; ab illo itidem haud grauate appellationem fortiantur. Nec opus VVitackeri nugas feorfim excu-B'tere; quia nil adducit, cui iam non sit satisfa-Aum, cum symmystas eius confutauimus.

846

### CAPVT IIL

Ostenditur Antichristum nondum venif.



ECENSET hoc capite Bellarminus varias opiniones ac temport christi. Iunius solennia sua promit. Negatur. & hoc sepius. Equiuocatio; illudit verbu. Nibilad rem. ConieBura mera:Faljum.

Ait Bellarminus, de tempore aduentus Antichristitam hæreticos, quam nonnullos Catholicos errasse, sed cum hoc discrimine, guod Ca-С tholici scientes Antichristum non venturum nifi in fine mundi, quæest veritas; errauerunt tamen in coquòd existimarunt, mundi finem propinquiorem este, quam reuera sit: Hæretici autem in co errant, quòd arbitrantur Antichristum venturum diu ante mundi finem, & reipsa iam venisse. Sutliuius hic largiter vomit mendacia. I. Nullum vnquam baroticum grauius erraffe, quă ipfum Bellarminum. 1 I. Mend. Patres, qui exiftimarunt Anticbrifti instare reuelationem, non errasse; neg, boc Bellarminum docere poffe. Non cupit hoc docere Bellarminus; sed deceptos esse illos, qui improbitate & nequitia suorum temporum moti, censueruntiam mundi finem instare, & per cofequens, Antichristi ortum & regnum propinquum este. Deceptos fuisse quod ad propinquitatem finis mundi attinet, exitus euidenter monstrauit; cum mundus longe diutius stet, quâm ipsi sibl persuadebant. 111. Mend. Bellarminum conari pa= tribu omnem fidem abrogare. Pingue profecto mendacium. IV. Mend. Bellarminum potins contra Pietres, quàm contra Caluinifias pugnare. Simile ptjori commentum, V. Mend. A Bellarmino confirmari fententiam festariorum,qui dicunt , Patres de Ar tichrifte fede . regno , & ein durations parum professi ffe. Nihit hic Bellarminus de sede, regno & d'uratione Antichristi; sed de solo tempore aduentus. De quo

Patres parum profpexiffe, calutzinia eft hæretica;

omnes enim viderunt & docuerunt, Antichri-

flum

## Defensio (ap. 3. Lib. 111.

С

ltum sub finem mundi venţurum; sed tantum in eo aliqui à veritate auij abierunt, quòd finem mundi viciniorem arbitrati sunt, quàm reuera erat. Detestare autem essentati sunt sunt sulliuij mendacium. Nostrorum deinde bominum resitat opiniones Bellarminus, quas valde cupit discrepantes videri, sed nostri omnes praclare fibi consentiunt, & vna voce assentati sunter vos de præterito consensus; sed si ex vobis quæram; si venit Antichristus, dicite ergo, quando venerit; denotate certum tempus. Num hic consentietis ? Quæram ex illis, inquit noster Martinus Becanus in lib. de Reformato Antichristo, si Antichristus venit, quo tempore venerit ? Audi nouum concentum.

847

I. Venis tempore Apostolorum. Ita Franciscus Iunius ad cap. 4. Bellarmini. Beza in 2. ad Thess. 2. Sibrandus, Sutliuius.

2. Venis post annum Cbristi D C. tempore Phoca Imperatorie. Ita Lutherus in supputatione temporum. Et Iconius in suo duplici Elencho.

3. Venit anno Christi D CC. L X III. Ita Henricus Bullingerus in Præfatione homiliarum in Apocalypfin.

4. *Fenit anno Cbrifti M. C C. post tempera D. Bernar*di. Ita VVolffgangus Mulculus in locis, titulo de Ecclesia cap. 12.

5. Natus est tempore Apostolorum : cæpit regnare tempore Phocæ Imperatoris : reuelatus est tempore Lutheri : destructur in fine mundi. Ita Gabriel Pouelus lib.1.c.1.5.8.

6. Conceptus est anno CCCC. formatus, & nutritus in vtero matris circa annum D. natus anno DC. circa tempore Phoca Imperatoris. Ita Illyricus cent. 6. cap. 1. in principio.

En egregiam inter scarios de tempore determinato aduentus Antichristi consensionem & harmoniam. Quod verò Sutliuius Caluinista Illyricum & Chytrzum Lutheristas sus appellitat, id equidem non tolerarent, si adhuc superstites essent; vt nec Lutherus, quem quoque in sui numerat. Si te inuasit cupido cognoscendi, quàm Lutherus sit tuus, lege libros, quos cótra Sacramentarios scripsit; & haud inuitus cum ex tuorum albo expunges.

Mentitur & dicit Sutliuius, fronte ad omnem prorfus impudentiam indurata; Illyricum, Chytrzum, Bullingerum, Musculum, es de Antichrist tempore non scribere, que en Bellarminus attribuit. Imd Bullingerum & Musculum locus à Bellarmino citatis nibil buius penitus dicere, nec vllum verbum de origine Antichristi facere; Et vt fraus sit tectior ac fraudulentior, non exprimit Sutliuius, quem Musculum Bellarminus alleget; (quia duo sunt, & vterque Locos communes edidit,) num Andream Lutheranum; an VVolffgangum Zvvinglianum, cum tamen Bellarminus non Andream, sed VVolffgangum citet; cuius proprium nomen omisit Sutliuius, vt si fortè Lector in locos communes Andrez Musculi tit. de Ecclesia inci-

flum fub finem mundi venturum; sed tantum in eo aliqui à veritate auij abierunt, quòd finem mundi viciniorem arbitrati sunt, quàm reuera erat. Detestare autem effrons & infrunisum hoc Sutliuij mendacium. Nostrorum deinde bominum

> Quod ad alios attinet, præfertim ad Bullingerum, fi in verbofifsima illa præfatione, quam inanibus fuis & ftramentitiis Homiliis in Apocalypfin Bullingerus præfixit, non reperiuntur propemodum ad verbum, quæ Bellarminus refert; cauffæ nihil erit, cur Bellarminus non habeatur mendax; & ego cum illo; Sutliuius autem verax; fin fecus accidet; ius fafque poftulabit, vtSutliuius, ea in exiftimatione apud'omnes maneat, quæ tantæ mendaciloquentiæ & calumniandi impotentiæ optimo iure debetur.

> Quanquam, vt & hoc obiter, excufandi Sutliuij caussa, annotem, pleraque mondaciorum, quz nobis propinauit, non ex suo primitus, sed ex Sibrandi penu deprompfit: Nam nifi Savvbrandum expilasset, & in vitula eius arasset, sapè Mutium & Silium egisset, licet alioqui fœcunditate ad mentiendum & calumniandum non de-Aituatur. Sibrandus totum hoc tertium caput hac consequentia sycophantica comprehendit: Non conftat,quo tempore Antichriftus venerit, ergo nunquan venit. Non ita argumentatur Bellarminus; absit; quia apud illum, & omnes communiter orthodoxos certum eft, Antichriftum nondum venisse; sed varias sententias solummodo percenser, vr postea eò planius & dilucidius veritatem confirmare queat.

> Lutheri sententiam de Aduentu Antichristi affirmat Sutlivius ftare adbuc inuictam , femperg, ftaturam. Et tamen non aduertit homo sui impos, li Lutheri fententia stet, suam, & sui Magistri Savvbrandi, Iunij, & aliorum opinationem stare non posse, quia Lutherus ponit aduentum Antichrifti cum gladio spiritali post annum Domini DC. At Sutliuius cum fuis Antichriftum proprie dictum, & in propria sua persona iam tempore Apostolorum venisse dictitat & scriptitat. Sed odium veritatis & Romani Pontificis non raro cogit Sutliuium, vt iple ctiam fua vineta czdat, & crura propria secet. VVitackerus longifsimis verborum ambagibus nil noui dicit; nisi fortènouas quasdam lœdorias & pseudologias excipiendas existimes.

### CAPVT IV.

### Explicatur prima demõftratio quòd nondum venerit Antichriftus.

A NABVS fortissime contra hoc caput dimicat. En eius ineuitabiles sarissas. Sex totis sequentibus capitibus nibil Bellarmino ineptius & nugacius; nugas enim nugerrimas agit (Danzus) & nusquam maiores,

adio£

# Defensio (ap. 4. Lib. 111.

C

adeog iam feipfum fultitia superat (Danzus) Quid A hoc argumentum formo, si minus comptum est, est conuiciari, fi hoc est aduersarium refellere?

849

Primum argumentum, quo Bellarminus probat Antichristum necdum venisse, est illud; quia ante Antichristi aduentum debet Euangelium prædicari in vniuerso mundo, & omnibus nationibus, vt patet ex illo Matth. 24. Pradicabitur boc Euangelium regni in vniuerfo orbe , in teftimonium omnibu gentibus, & tunc veniet confummatio : idemqué affirmant sancti Patres, quos magno numero Bellarminus citat ; sed hoc nondum est fa-Aum, ergo nondum venit Antichristus. Iunius & Sutliuius negant prædicationem in vniuerlo orbe, effe fignum, aduent ne Christi. Probant. I. Quia Christus dicit, generalem pradicationem Enangelij pra-Vbi, obsecro, hoc de suo præcise aduentu Chriftus, excluso Antichristi aduentu ? Vbi asserit, fuum, duntaxat, non Antichristi aduentum, antegressuram vniuersalem Euangelij prædicationem? Monstra, sodes, locum. Quid, quod vt alia scripturz loca non testarentur, ex anteambulonibus aduentus Christi, vnum itidem esse ipsum Antichristum; tamen id satis aperte colligeretur ex illa ipfa disputatione, quam Matth.24. Christus de suo aduentu instituit; Erit enim tunc tribulatio magna, inquit Christus, qualu non fuit ab initio mundi v/g, modd, neg, fiet; & nifi breuiati fuiffent dies illi, non fieret falua omnis caro fed propter electos breniabuntur dies illi. Que hectanta tribulatio vniuersalem Euangelij prædicationem mox subsecutura; nisi illa, quz per summum Christi aduerfarium, Antichriftum, aliquando venturum excitabitur & Vt fancti etiam Patres exponunt; quia, vt superioris memoriz omnes ztates percurras, non inuenies vllam, qua víq; adeo generalis & truculenta persecutio, qualis à Christo depingitur; in Christiferuos deszuierit.

Probat secundo Sutliuius suam sententiam, vel potius pleudologiam ex Patribus, qui allerunt. pradicationem Euangelij praceffuram confummationem faculi, & non aduentum Antichrifti, it a diferte, inquit Sutliuius; afferit Hilarins, it a Cyrillus, it a Theodoresus, & reliqui omnes, prater vnum Damascenum. Vbi tor mendacia, quot verba; nullus enim istorum, nullusq; omnino ex sanctorum Patrum cœtu id D affirmat; Aiunt quidem prædicationem Euangelij generalem, effe argumentú aduentus Christi, sed quòd diferte, vt Caluinianus iste ferreo vultu blaterat, affeuerent; banc pradicationem non effe fignum aduentus Anticbrifti, id purum putum eft petulantis huius calumniatoris ( fic Beza Sutliuiú vocat,) médacium; quibus & hoc annumera; Antichriftum non antea palam dominaturum, quàm Euangelium palam predicari defierit ; nam Antichriftus fub primordia fuz tyrannidis publicam profeffionem & prædicationem Euangelij,& iuge facrifi*cium* inueniet, & omnia hzc ex publico tollet, & in latebras immanitate fua coget. Accipio tamé, quod dat Sutliuius, & inde aduersus Hzreticos

facilè patiar, vt à Savvbrando huius artis peritiffimo, concinnius comatur.

Antichriftus palam antea non dominabitur, g Euangelium pradicari defierit. Hoc eft Sutliuij affertum, quod ego suppono, & nomine Euangelij illud ipfum intelligo, quod Sutliuius intelligit, nempe Caluinianum & Lutheranum.lam ex hac materia hunc syllogismum exstruo. Omnie, qui prim palam dominatur, quàm Euangelium palam predicari definat; ille non est Antichristus; Hæc maior nititur fundamento & afferto Sutliuij, proinde à Sutliuio & Sutliuianis negari nequit. Sequitur Mínor. Sed Papa Romanie palam prine dominatur, quàm Euangelium palam pradicari defierit, ergo Papa non est ceffuram aduentum fuum ; nen aduentum Anticbrifti. B Anticbriftu. Minor est cuidens, fiue intelligatur de Euangelio vero & orthodoxo; fiue de Pfeudocuangelio Caluiniano & Lutherano. An non enim palam regnat Papa / An non Catholicum, Lutheranum & Caluinianum Euangelium, Papa palam dominante, palá prædicatur ? Si Savvbrando, & expilatori eius Sutliuio hic fyllogifmus ex Sutliuiano fundamento fabrefactus, nó arridet ; accipiant hanc consequentiam. Adhue palam pradicatur Euangelium,etiam Lutberanu & Caluinianum,ergo Anticbriftus nondum palam regnat. Antecedens constat quotidianâ experientiâ. Probatur consecutio. Quia vt dicit Sutliuius, Antichriftus antea palam non dominabitur; quam Euangelium defierit palam pradicari ; cum ergo nondum defierit palampredicari Euangelium, jequstur Antichtiftum necdum palam dominari; Et per consequens. Papam non effe Antichriftum,quia Papa palam dominatur.

Citat Bellarminus sanctos Patres, Hic iterum laudare cogor vel inuitus iudicium Bezz; qui Sutliuium petulantem calumniatorem ex tripode Geneuensi pronunciauit. Optime, ô Beza. En tibi petulantis calumniatoris Iuculentissimum specimen. Nifi Bellarminus frontem plane perfricuiffet, ait Sutliuius, nunquam Patres in bac cauffa citaffet. Et post hanc a deo atrocem criminationem, regerit nobis suum mendacium supra iam effusum: Omnes Patres, excepto Damasceno , dicere , pradicatione praceffur am aut confummationem faculi, aut defolationem. Hierusalem, & non aduentum Antichrifti. Supra iam hoc tam immane mendacium digna nota notaui. Audiamus loco omnium Theodoretum in cap.2.Epist.2.ad Thesf. Cum didiciffet divinu Apo ftolus,dixiffe Dominum; oportere Euangelium pradicari in omnibus gentibus, & tunc finem futurum : videret autem adhus vigere cultum idolorum ; dixit ,fequens dostrinam Domins, fore, vt prim euertasur (uperstisio. & impius Demonum cultus; & tunc apparent veritatis aduer/arius; hoc eft, Antichriftus.

Savvbrandus, omnia, more suo, inuertit: Et duas probationes, quòd Enangelium ante Antichristiaduentum in vninerso orbe annunciandú fit, in vnam conflat; fimiliter & Patres, quos Bellarminus pro hac, & pro illa distincte citat, ipse commifcet; & mifcendo ex ornatifsima Bellar-

n

mini

# Defensio (ap. 4. Lib. 111.

mini difputatione, indigestam quanda & rudem | A rum. Quid? An non meminit hic D. Augustinus mole efficit, & fatui instar, inconsequentia prorlus, nulloque penitus filo cohærentia lallat; Et postquam S. Hilario hanc alapam infregit. Hilarium dicimus prorsus à scopo aberrare; hoc argumento Bellarminu aggreditur. scriptura diferte dicit tempore Apostolorum iam venisse Antichristum 1. Ioan. 4. Sed hec duo ; Antichriftus venit ; & Antichriftus nondum ve nit; funt contradictoria; illud autem docet facra fcriptura : ergo vanum eft,quod nugatur, Antichriftum non venturum, antequam Euangelium per omnia loca totius orbis pradicatum fit. Qualis Cenologus Sibrandus? Quanta eius matxologia? Quàm crassos fumos vendit, & ex illis antilogias fumo inftabiliores nectit? Tempore Apostolorum venit Antichrifusè explicatum; sub finem mundi veniet in se & propriâ sua persona. Vbi nunc est, Caluinista, vi-Aoriatua? vbi iactantia? vbi contradictio?

Aiunt Danzus & Sutliuius ; Euangelium iam pridem effe in vniuer(o orbe pradicatum; imd Apoftolo. rum atate, in totum mundum penetraffe contendunt, iuxtaillud: In omnem terram exiuit sonus eorum. Refpondet Bellarminus, Apostolú, yt & olim ipsum Dauidem, prateritum accepisse profuture, Prophetarum more, & ita docere S. Augustinum. Mentitur Sutliuius, boc non poffe fieri; loqui enim Apoflolu de iis, qui audientes non obediebant, quos certe iam audiisse oportuerit. Adscribamus verba D. Augustini, vt dispellatur Sutliuiana vanitas. Quod autem dixit Apostolus(Rom.10.) nunquid non au-C dierunt ? In omnem terram exiuit (onus eorum, & in fines orbis terra verba eorum:quamuis locutus fit prateriti temporis verbis, tamen quod futurum fuerat, dixit, non, quod iam factum, & completum: ficut ipfe Propheta, quo v/us eft, tefte, non ait; In omnem terram exiturus; fed, exiit, inquit fonus corum, quod viig, nondum factum erat : quale eft eriam illud; Foderunt manus meas, & pedes meos;quod tam longe postea factum nouimus. Hxc D. August.

Ergo vt in verbo exiuit tropus est seu enallage; ita & in verbo, audierunt, non quòd iam plene factum, sed quod futurum erat, designatur; cuius generis plura exempla in Epistolis S. Pauli occurrere, demonstrat ibidem D. Augustinus. Eodem modo explicandus eft, interprete D.Auguítino, locus ille Coloff. 1. In spe Euangely, quod D peruenit vig. ad vos, ficut & in toto mundo est, fructificans & crescens. Et infra. Quod predicatum est in vniuersa creatura, que sub celo eft. Sutliuius impudenter iterum mentitur, Augustinum loci ad Colossenses ne meminisse quidé, tantum abesse, vt sic expofuerit. Audiamus denuo S. Augustinum. Multo minu mirandum est, quod etiam verbis prasentis temporis v/us eft in eo,quod illum identidem dixiffe, memorafti, propter spem, qua reposita est nobis, quam ante audistis in verbo veritatu Euangelij quod aduenit in vos, ficut & in omni mundo eft fructificans, & crefcens , quamuis Euangelium nondum mundum tenebat vniuer/um : fed fru&ificare illud in vniuerfo mundo dixit . & crefcere, vt ita fignificaret,quou/g,fuiffet fructificando,& crefcendo ventu-

loci à Bellarmino citati ex Epistola ad Colossenfes? Quid? An hunclocum non exponit S. Augustinus ad eum modum, quem tradit Bellarminus? Pudeat te Caluinista, tantæ vaniloquentiz & tam proiectz audaciz.

·852

Occinis.Ridiculum effe, dicere, Euangelium , quando bac scribebat Apostolus, non fuisse in mundo actu, sed virtute. Impostor; non dicit Bellarminus non fuisse actu in mundo; sed, non fuisse actu in TOTO feu vniuer/o mundo. Cur vocabulú TOTO feu vniuer/o præterfilis? Si hoc ridiculum eft; ridiculus ergo D. Augustinus, qui ita exponit.

Ais. 1am tum pradicatum fuisse Euangelium in vniuersa creatura, que sub celo est. At non audisti, quid stus, non in fe, sed in suis prodromis, vt iam alibi B S. Augustinus respondeat / Dicitur prædicatum fuisse; quiavniuersæcreaturæ, quæsub cælo est, futuris temporibus prædicandum erat. Prædicatum fuit vniuersæ creaturæ, quæ sub cælo est; quia ea Euangelij semina iam tum sparsa erant, quæorbem à mari víque ad mare impletura& occupatura erant, vt interpretatur S. Augustin.

Tribus argumentis probatBellarminus Euágelium in toto mundo prædicari debere; ex quibus primum est, quia generalis hæc prædicatio eft fignű confummationis fæculi, vt teftatur ipfe Christus. Obstrepit Sutlinius : bec repugnare verbie Cbrifti dicentic; Euangelium pradicari debere in teftimonium gentibus : Hoc quidé Christus dicit; sed mox addit, Et tunc veniet confummatio. Quid istud TVNC denotat? An non hoc? Tunc, cum Euangelium omnibus gentibus in testimonium prædicabitur, superventuram consummationem faculi? Estergo prædicatio illa generalis fignum sæculi iam iam confummandi, & finis inftantis. Curtu, Caluinista, præteris illud vocabulú, Omnibu, quo Christus est vsus? In testimonium omnibus gentibus. Certe te hoc fraudulenter fecifie, abique vllatemeritate suspicari possumus.

Ais. Non ita Euangelium in vniuer/o orbe pradicatum iri,vt ex omnibus gentibus coffituantur Ecclefie. Anguftinum dicere ; in omni parte mundi Ecclefias conflitutum iri, Gnon in omnibu gentibus & infulu. Quid non molitur cedere nescia improbitas? Dominabitur Christus per fideles, & in fidelibus à mariv/g. ad mare; & à flumine v(q, ad terminos orbit terra, & adorabunt eum omnes Reges terra, & omnes gentes feruient ei, P/al.71. Et non habebit Dominator iste Dominus Ecclesias in omnibus gentibus? Omnes gentes seruient ei, teste Propheta; habebit ergo Ecclefias, hoc eft, congregationes fidelium, in omnibus gentibus; & ex omnibus gentibus constitutas & collectas. Et aliud non nisi mendacissime, affingit Sutliuius S. Augustino: qui rursus oggannit; Satu effe Euangelium ita pradicari, vt gentes fint inexcufabiles ; Eos autem effe inexcufabiles . qui vel audierunt, vel audire potuerunt; humano fcilicet modo & ex certa & explicita intentione; hoc enim fiaddatur, Sutliuij dictum irrepercusium abire fino. Sed quid tum poftea? An quia aliqui futuri

erant,

Digitized by Google

erant, qui de industria auditum à prædicatione Euangelij auertent; ideo falsum erit illud vaticis nium? Omnes gentes seruient ei. Et : Dabo tibigentes bareditatem tuam, & possessionem tuam terminos terra. Psal.2.

853

Ait Bellarminus, multas gentes ante annum Christi D C C C. non audisse Euangelij prædicationem.vt Morauos. V Vandalos, Polonos. Quærit Sutliuius. Quis bos Bellarmino renelauerit? Respódeo. Historiam.quæ est testis temporum, & veritatis index; & ipfarum gentium consensionem; & hodiernam quog; experientiam; nam hac nostra tempestate ad eas gentes Euangelium peruenit, quarum in omni antiquitatis memoria vix exstat vllum vestigium.nedum testimonium aliquod, eas aliquando fide Christi fuisse imbutas.

Ait Bellarminus, etiam tempore D. Bernardi.ipfomet teste, fuisse gentes, quz Euangelium non audierint, Sutliuius arguit Bellarminum mendacij, non enim ita loqui Bernardum : led hoc modo : fuisse gentes, que non er ant conuerse ad Euangelij pradicationem; Multum autem intereffe inter bac due. non audiri. & non conuerti ex auditu verbi Dei. Iterum facit Sutliuius, quod solet. Proiecte mentitur; hæc enim non funt S. Bernardi verba, & multo minus sensa; vt manifeste patet ex lib. 3. Considerat.quem Bellarminus citat, non allato textu, sed sensu D. Bernardi; qui apertissime alius non eft, quàm quem Bellarminus profert; nempe, fua ztate fuisse gentes, quz Euangelium non au- C dierint; idcirco dicit.Eugenij, fummi Pontificis effe, prædicatores ad cas deftinare. vt, audita Euangelij prædicatione, ad Christum conuertantur. Antequam autem Sutliuium hic missum facio.obseruetur fraudulentisimum eius contra Bellarminum scribendi genus: nam quando caputaliquod exagitandum suscipit, ordiné Bellarminianum membratim miserabiliter discerpit;& nunc ex medio, nunc ex fine; nunc ex principio vnum vel alterum resectum frustillum cauillatur & criminatur; nunc ex vna probatione duas vel tres facit. Mox plures in vnam conflat; & argumenta feu Patrum teftimonia pro diuersis conclusionibus seu sententiis adducta, ita cómemorat, quasi Bellarminus ea pro vna eadem-D que assertione stabilienda protulerit. Vno verbo,nulla fides, nulla finceritas, nullus candor in hoc sectario inest: qui hanc artem didicit à suo Savybrando, quem vbique expilat; expilatumq; effrenatilsimis & iniuriofilsimis couiciis& mendacissimis in Bellarminum calumniis adauget.

Abbatus, Sutliuij popularis; hastas non nisi amentatas omnes (rectius dixeris amentes) & mortiferas le intorquere arbitratur, cum tamé arundinea tantummodo tela vibret, & plumbeos pugiones iactet. Ait; Omnia, qua Matth.24. dicuntur à Christo de fine & consummatione, & illin, qua finem ac consummationem antegredientur; pertinere duntaxat ad destructionem Hierosolymorum sactam à Tito & Roma-

erant, qui de industria auditum à prædicatione A nu : citatque Chryfostomum Hom.76.in Matth. Euangelij auertent; ideo falsum erit illud vaticie & Hilarium Can.25.in eundem Matth.

Respondeo.duos istos Patres, vt & Theophylactum, minime inficiari, ea, quæ de fine & confummatione dicuntur.posse etiam de fine mundiaccipi; nam vt rectè dicit S. Hieronymus in cap.24. Matth. tripliciter locus bic differendus eft, aut de tempore obfidionie Romana, aut de confummatione mundi, aut de bæreticorum contra Ecclefiam pugna, & iftiusmodi Antichriftu, qui sub opinione false scientie contre Christum dimicant. Qui postremus sensus plane mysticus est, & duos priores litterales supponit. Et quid tu S. Hilarium nobis obiectas, aut perperam à Bellarmino adductum criminaris? An non S.Hilarius illa: Cum ergo videritis abominationem desolationie, &c. & sequentia, de Antichristo, tanquam indicio iam iam venturi Chrifti, explicat? Accipe eius verba, & erubesce, si quid tibi ruboris reliquum. Sequitur deinde & indicium adnentus futuri (quando nimirum Christus ad iudicium veniet) cum abominationem defolationis stantem in loco fancto videbunt; tunc claritatic reditum intelligendum. Et de bos quidem , beatißimo Daniele & Paulo pradicantibus, superfluum nos puto babere sermonem : de Antichrifti enim temporibus bac locutus eft. Abominatio ex eo dittus, quòd aduersus Deum veniens bonore sibi Dei vindicet. Defolationic autem abominatio; quia bellin, & cadibus terram cum piaculo defolaturus fit : atg, ob id , à Indan (usceptus loco santtificationis insistet, vt vbi San-Sorum precibus Deus innocabatur, illic ab infidelsbus receptus, Dei bonore venerabilu sit.

Idem fanctus Parer explicans illud : Ab arbore autem fici discite parabolam; fic scribit Can. 26 Ramus igitur ficm Antichriftus effe intelligitur; Zaboli filius; peccati portio.legu affertor. Qui, cum tenerescere caperit, atg. frondescere; tunc proxima esse ast as.id est, dies iudicij sentietur. Fronde/cere autem quadam peccatorum exultantium viriditate nofcitur. Et erit enim tunc flos criminoforu, Chonor facinoroforum, Cgratia prophanoru ; quibus tamen aftus, id eft, calor acerni ignu in proximo eft. Si Antichriftus proxime antecedet aduentum Chrifti ad supremum iudicium, quomodo iam tempore Apostolorum exstitit. & supra mille annos, vel saltem multas annorú centurias in Ecclesia palá tyrannidé suam exercuit, vt Caluinist radunt? Sed quid mirum; Bellarminum in citatione Hi. larij abs te acculari ; quando eo inuerecundiz processifti, vt dicere audeas, à Bellarmino S. Hieronymum perperam fuiffe allegatum; cum hæc fint eius clarissima verba. Signum Dominici aduentus est Euangelium toto orbe pradicari.

Fortasse iubebis, vt legam sequentia. Obsequar libenter. Quod aut iam completum, aut in breui cernimu esse complendum, non enim puto aliquă remansisse gentem, qua Christinomen ignoret. Iam legi; & video, S. Hieronymű nihil dicere de tempore Apostolorum, sed de suo; at sectarij contendunt, iam tempore Apostolorum in toto mundo simpliciter Euangelium fuisse prædicatum. Secundo, D. Hieronymus etiam de sua ætate nóloquitur ab-

n 2 solute,

855

Defensio Cap. 5. Lib. 111.

#### aut breui complendum scribit. Tertiò S. Hieronymus loquitur de mundo tunc noto, vt & alij Patres.eumque nomine totius seu vniuersi mundi designant: conuenienter phrasi sacrarum litterårum, vt Lucæz .Exist edictum, vt deferiberetur, vniuersus orbie. Num vniuersus simpliciter, quantus, quantus? Nemo sanus hocasserat. Quarto, loquitur'S. Hieronymus de generali quada Christi & Christianz religionis cognitione, accepta ex communi fama; non de sufficiente Euangelij prædicatione & propositione; quæ testimonium fit omnibus gentibus, ita vt fint inexculabiles. Talis autem prædicatio aduentum Chrifti antegredidebet. Hinc ipfe S. Hieronymus post superiora verba, statim subiunxit : Et quamquam non B babueris (quælibet gens) prædicatorem, tamen ex vicinunationibus, opinionem fidei non potest ignorare. In eandem sententiam exponendi sunt alij Patres, fiquivel Apostolorum tempore, vel paulò post Euangelium in toto mundo prædicatum fuisse fcribunt : nominatim S.Ambrofius, (fi tamen if: le)in cap. 10. Epist. ad Rom. citatus ab Abbato;

& Eulebius lib. 2. Hift. Ecclefiaft. cap. 3. Quibus animaduersis, corruunt couicia, qua Abbatus in Bellarminum explodit. Corruit infuper Abbatica infcitia; cum , nominatis quibusdam regionibus, & quidem ex Theodorero lib. 9. de curandis Græcanicis affectionibus, & ex Tertulliano lib. contra Iudzos, inde infert; ergo fimpliciter in omnibus totius mundi partibus tempore $|{f C}$ Apostolorum Euangelium annunciatum fuit. Dic, quæso, quis veterum scriptorum vnquam dixit aut scripsit, zuo Apostolico przdicationem Euangelij peruenisse in Iaponiam, in Mexicum, in Peru, in Infulas Philippinas, & alias plurimas regiones, quz ad folem occiduum longifsime & latissime protenduntur?

Nec refert, quod Tertullianus dicit, sua tempestate in Christum credidisse, abditas multas gen tes, prouincias & infulas multas nobis ignotas. An ideo omnes, quæ Tertulliano ignotæ erant, & per totum huius mundi ambitum, omnesque eius angulos sparguntur ? Neciuuat te, quod ais; Indicos fcriptores teftari, quadam Christiana religionis monumenta apud Indos reperta. Sed apud quoidam, non D'am, arrepit tandé paulò propius ad rem, & menomnes: præcipuè verò Orientales, quorum nonnullis S. Thomam, S. Bartholomæum & S. Mathzum Euangelica doctrinam tradidisse, compertum est. At quid de Indis occidentalibus? quid de Iaponibus? quid de Chinis? quid de Brasileensibus? quid de aliis vastisimis regnis dicemus,quæpartim iam patefacta funt, partim quotidie felicibus auspiciis patefiunt, vbi nec vola nec vestigium vllius Christianitatis olim introducte, & postea obrute: Et si quid nostris rebusaliquando videtur simile, fortuito simile est, non instituto fidei.

VVitackerus nil peculiare adfert, præter peculiarem logod adaliam, & peculiaria in S. Augufti-l

folute, fed difiunctim; nam illud aut completum, A num conuicia: Malus bic interpres eft Auguftinus. Au gustini expositio non est admittenda quia violenta est, & plane detorta.

#### CAPVT V.

#### Explicatur (ecunda demonstratio.

🌾 V 🕫 fumitur ex omnimoda defolatione Imperij Romani, proxime Annondum accidiffe videamus; refte colligimus, Antichriftum necdum venisse; & per consequens, Papam Antichristum non esse. Probat autem Bellarminus variis rationibus perfe-Aam Romani Imperij destructionem, aduentu Antichristi przire debere. Sutliuius solenni sug confuetudine hoc caput penitus inuertit, eiufq; omnia membra loco mouetac laxat, & velutalter congrio exoffat & exdorfuat. Et mox elata voce vociferatur, nil opus tam multis probationibus, fe & fuos non negare, defectionem leu interitum Romani Imperij effe signum Antichristi ; non nasi & aduenientй; fed reuelati: At iam Romanum Imperium effe euerfum; iam Romam feruire; Imperatorem, qui duitur Romanorum, Germanum effe, non Romanum ; eundemg, non Romanii imperare, sed Germanii, nec succedere Imperatoribus Romanin, sed Francin. Hæc & plura huius generis in Imperatoriam maiestatem contumeliosisima & iniuriosisima, despumat furibundus Sutliuius; Ad quæ iam Bellarminus respondit, cuius responsa inferius tuebimur, cum Battologia Sutliuiana nobis regeretur.

Abbatus verbosissime blaterat de lenta Ecclesiæ corruptela, quæ pedetentim & per gradus ad hanc summitatem adscenderit; in cuiustota loquacitate, omnium sectariorum ore trita, vix micam falis inuenias. Illud tamen probo, quòd ait; Carolum Magnum à Papa Romano Imperatorem creatum, & Imperium à Gracie ad Francos ab eodem fuiffe translatum. Ita est, Abbate, quidquid contra vociferentur fymmystæ tui; tametsi Danæus hic tecum facit; & loue indicat aquo. Tu persta in hac sententia; cuius non est, quod te vnquam pœniteat.

Post multam variamq; verborum profluentitiri incipitmendacium illud czteris itidem Nouatoribus commune; inclinationem & imminutionemRomani Imperij, non autem omnimodam eius exftin-Hionem effe venturi Anticbrifti argumentum:& huic fuç pleudologiæ patronum adsciscit Tertullianum. quauis manibus pedibusq; reluctante; & quod plane ridiculum, etiam S. Thomam; qua de cauffa? quia iple in Commentario 2. Epift.ad Theffalonicenses, defectionem, de qua S. Paulus, accipit non tantum de gentium discessione ab Imperio temporali; fed & à spirituali, hoc est, à fide recta & orthodoxa; nam imperium ait D. Thomas no cestaste, sed commutatum effe de temporali in spirituale. Hoc S. Thomz dictum cupidisime arripit Ab-

batus.

Digitized by Google

# Defensio Cap. 5. Lib. 111.

monio quoque D.Thomz, conclusum fit, Papam offe Antichriftum : Cum tamen D. Thomas nihil aliud dicere velit; quàm vbi olim temporale Imperium vigebat, ibi nunc vigere Imperium fpiritale; & vti olim Roma erat fedes Imperij temporalis; ita nunc elle Imperij spiritualis domicilium; & illam vrbem, quz olim politice toti mundo ius dicebat, nunc itidem spiritaliter vniuerso orbiius dicere; neque aliter temporale Imperium in spirituale commutatum S. Thomas intel lexit, nisi quatenus spiritale in eodem loco, Romz videlicet, in locum Imperij temporalis fuccessit; nam S. Thomas optime norat, temporale Romanum Imperium adhuc durare, tameth extra Romam. Quapropter nil nifi vanifsima conuicia funt, quz in S. Thomam Abbatus erudat; vt cum ei lajum serebrum effe affirmat. Nifi lajo sereore effes; hanc lodoriam in tantum doctorem nunqua exspuisses. Item cum ex dicto eius colligit,iam Antichristum veniffe.quia iam defecit Romanä Imperium. Num plene funditus, & omnimode? Num hoc afferit D. Thomas! Loquere, os durú. Loqueris tu quidem. Sed quid? Nil præter conuicia & mendacia. Vide, inquis, quàm duris cornibus arietat fuum Pentificem. Tu vide, quàm duro vultu mentitur & calumniatur Abbatus. Nihil S. Thomas contra Pontificem. Nec vípiá ícribit ceffaffe penitus Romanú Imperium fed Romæ temporale orbis Imperium in spirituale commutatum tradit. Mox infulfifsime in S. Thomá declamitat, & ei affingit, de quibus nec fomnians cogitauit ; ve Pontificem tenere Romanum Imperium, fed in fpiritale commutatum. Item , Romanum Pontifice Imperium tenere, at fine nomine Romani Imperatori. Et boc proprium effe Antichristi ; idemq; testari Bellarminum. Quæ omnia nil aliud funt, quàm Abbatica fomnia & deliria.

857

Ait Bellarminus; Romanum Imperium ante aduentum Antichristi in decem Roges diuisum iri,quorum nullus fit aut dicatur Rex Romanorum: & probat hoc ex Irenzo; Irenzus autem ex Daniele & Apocalypfi. Abbatus ferre nequit illud : Dicatur ; quod non fine fraude interiectum criminatur. Iam olim Imperiü Romanum in decë regna diuisum effe. Num Imperium penitus exstin aum, D cuius nec nomen, nec rei aliquid fuperet ?Et quę nam, cedo, funt illa decem regna, in quz occumbens Romanum Imperium defiit? Cur tu decé regna femper blatis, reticens decé Reges i Quia vel vnus Rex decé regna possidere potest; at decem Reges totidé regna flagitant. Daniel & Ioannes decem Reges per decem cornus intelligunt; ex quorum medio corns illud paruulum, hoceft, Antichristus enascetur. Die, Caluinista, si Papa eft Antichriftus, qui nam funt illi decem Reges, ex quorum medio exstitit Papa, hoc est, Antichrißus?Item fi decem cornua funt decem regna, in quz Romanum Imperium defiit; & Papa eft Antichriflus.tres Reges ex dece exftinguens;

batus, plenu**fque** lætitils incedir, quafi iam, teftimonio quoque D. Thomæ, conclufum fit, Papam effe Antichriftum : Cum tamen D. Thomas nihil aliud dicere velit; quàm vbi olim temporale Imperium vigebat, lbi nunc vigere Imperium fpiritale; & vti olim Romæerat fedes Imperij tempotale; & uti olim Romæerat fedes Imperij tempotale; & nilam vrbem, quæ olim politicè toti mundo ius dicebat, nunc itidem fpiritaliter vniuerfo orbi ius dicere; neque aliter temporale Imperium in fpirituale commutatum S. Thomas intel lexit, nifi quatenus fpiritale in eodem loco, Rounideliget in locom Imperii temporalis fuc-

Conuiciis in Imperatorem & Imperium 2diungit contumelias in Pontificem, ex sectario-B rum infamibus monumentis, ex Hospiniano, inquam, Illyrico, Baleo, & id genus aliis cæloterræque inuis & abominandis capitibus. Et si qui ex orthodoxis asperius aliquid olim in sector Apostolicæ præsidem effutiuerunt, id humanæ infirmitati clementer est condonandum. Loco vnius vel alterius, qui sinistro assectu abrepti, os latius & liberius, quàm fas exigebat; aperuerunt; nos semper centum, ducentos, trecentos numerabimus, quibus Pontificis Romani aucoritas sacrosanda fuit.

Sutliuius hoc loco nil aliud eft, quàm quod eum esse iam pridem Beza publice pronunciauit. Petulans nimirum calumniator & conuiciator eft. Id vt videas, en desperatam eius petulantiam & C|conuiciandi pruriginem. Nefcio vtrum Bellarminu maiorem flultitiam, an impudentiam oftenderit. stultum erat falfum afferere : illud verd impudentia fignum enidentißimum eft.teftes adhibere,qui vel nihil de pomant ad propositum, vel contra producentem loquun tur, qued tamen Bellarminus fecit. Et quæ nam cauffa tantum bilis huic Caluiniftæ excuísit? Audi. Irenan quartum regnum dicit diuidendum effe inter decem Reges, fed verum corum aliquis dicendus fit Rex Romanorum, aut fecus; ne gry quidem babet. Sutlivius ab ingenio fuo ne latum quidem vnguem recedit; infignem enim hîc quoque impostorem agit; nam Bellarminus ex Irenzo nil aliud probare inflituit, quàm Romanum Imperium in decem Reges diuifum iri ; ex quorum medio Antichriftus fit exoriturus. ifte enim pet rornu paraulum denotatur. Cætera Bellarminus ipfemet ex Prophetia Danielis & Ioannis colligit ac deducit, neque corum testem laudat Irenzum, tametsi Irenzo plane funt consentanca. vt & aliis Patribus.

Per tibias ferreas statuz apud Danielem cap. 2. dicit Bellarminus designari Imperium Romanum, quod longo tempore geminum fuit; v.t sunt tibiæ in homine, alterum scilicet in Oriv:nte; alterum in Occidente, ex quo Imperio b'partito, orti vel potius orituri sint, decem Reges, sicut ex duabus tibiis oriuntur decem d'giti. Occlamat Sutliuius : Esse argumentum v. allegoria, as proinde nihil concludere. Mirum dist'a; quando Sutliuius & alig sectarij contra Po'pam argumentan-

n 3 -

tuť

# Defensio Cap.5. Lib.111.

tur ex visionibus Danielis & Ioannis Apostoli, A tum iudicio fuo, folidisimè & firmisimè conclusionem nectunt; neque vllus vspiam defectus in argumentatione apparet; at quamprimum Catholici ex typis & figuris veteris testamenti aliquid vel deducunt vel concludunt; è vestigio vociferantur secarij, Argumentationem ex allegorin pendere & viribm carere; quod absolute non est verum, vt iam alibi non semel monuimus; & tunc minimè omnium verum habet; quando ipsa scriptura est quasi allegoriarum fuarum interpres, & explanatrix corum, quz per illas znigmaticè infinuantur & adumbrantur, vt fit in visionibus de Antichristo apud Danielem & Ioannem.

Scd en eximiam Sutliuij cauillationem. Que- 'B niam decem Reges ex duabus tibis enaféi debuerunt , G vnatibia,boc eft,imperium orientale funditus interiit, (cquitur iam non decem ; fed quing, folummodo Reges . ex vna tibia, qua superest, enascituros. Sicut ex vna tibia quing, duntaxat nascuntur digiti. Sed hæc cauillatio longè leuior est, quàm pluma; nam Reges isti etiam ex cineribus ruderibusque Imperij Romaniexfistent; itaque licet vna tibia, hoc est. Imperium orientale penitus conciderit; supersunt tamen prouinciz & regna, quz ad hoc Imperium pertinebant, quemadmodum in occidente etiam supersunt provinciz, que olim ad occidentale Imperium spectabant. Ex his igitur, & ex reliquis, que sub finem mundi reipsa adhuc de iure Romani Imperij erunt; exfistent decem C illi Reges; regnumque Romanum tam quoad partes reipla superstites, quàm quoad illas, qua iam olim ab hoc corpore abruptz & absciffz fuerunt, inter se dispartientur, dispartitumque moderabuntur.

Occinit Sutlivius. Tibia illa defignabant Imperium Romanum non Imperatores ; binc potius inferre debuit Bellarminus, decem Reges non fore Romanum Imperium; non autem boc : neminem ex illu decem Regibus Romanum Imperatorem appellatum iri. Quxlo te, Sutliui, ne petdas operam; discipulos vel symmystuos argumentari; & quid ex quouis colligere debeant. doce; Bellarminus tua institutione non eget. Quod ipfe conclusit, recte conclufum eft: nam fitibie ille defignabant Imperium, D igitur & Imperatorem; nam Imperium & Imperator funtrelatina, & fe mutuo ponunt ac tollunt; quemadmodum Rexitem & regnum. Et fi rectè concludo; nullius ex his decem Regibus Imperium fore Imperium Romanum; ficut nullus digitus est tibia; rectè itidem concludo, nullum ex his decem Regibus fore vel etiam appellatum iri Imperatoré Romanum; quia decem isti Reges & nomen Rom & rem nomini subie-&am odio habebunt & exterminabunt, vt patet ex cap. 17. Apocalypf.

Oggannit Sutliuius. Hinc non fequi, nullu eorum babiturum nomen Imperatoru, nam victores gentium vi-Barum fe Reges appellare folere. Non femper, ô bone; inam Vespasianus & Titus debellarunt, & sub iugum milerunt Iudzos, neq; tamen le Regesaut Imperatores Iudzorum nominarunt; & fiquis eos hoc nomine affecifiet, neício quam gratiam ab illis iniisset. Oderant enim Iudzos, tanquam gentem detestabilem, dignamqs stirpitus excindi.Sic & in proposito, decem isti Reges mulieré illam septicipiti & decicorni bestiz insidentem, totis viribus perditum ibunt; nam hi odient fornicariam, inquit S. Ioannes, & defolatam facient illam, & nudam,& carnes eius manducabunt , & ipfam igni concre. mabunt. Et quisquam vsque adeo fatuus erit, qui arbitretur quenquam ex his decem Regibus inditurum sibi nomen à Roma; ab vrbe penitus inuifa; vaftata, ad defolationem redacta & concremata?

86a

Iunius, vt se ex omnibus salebris quàm citissime expediat; abnuit, per tibias status apud Danielem cap.2. & per bestiam innominatam cap.7. intelligi Monarchiam Romanam. Quid ergo? Regnum Seleucidarum, inquit. Et hoc se demonstrasse, suita in Danielem commentariis. Eandem sententiam cupide ample aitur Rullus Basileens in cap. 7. Danielis, & alij secarij, ideo, nisi me coniectura fallit, quia conformior est impio Porphyrio, quam sanctis Patribus. Quz caussa Rullum impulit, vt etiam quartum regnu de quo cap. 2. Danielis, interpretaretur de regno Lagidarum & Seleucidarum; non de Romano. Sed nunc non est hanc sententiam examinandi locus.

Savvbrandus Bellarminum hocargumento premit; Si borum regnorum successio erit ad finem mundi,tum omnia bac regna ante aduentum Antichrifti , qui ante finem mundi veniet, non tollentur , fed faltem vnum ex in superstes manebit vsg. ad finem mundi; contradictio enim eft : Regnum continuabitur vfq, ad finem mundi; &. pror/us tolletur & abolebitur antequam mundi finis ve niet. Quàm futilis vitilitigator Sibrandus. Quis dicit quartum regnum, hoc eft, Romanum, duraturum víque ad finem mundi præcise & mathematice loquendo? An non toto hoc capite Bellarminus id vnum oftendere conatur, Romanum Imperium tandem cessaturum, & ante finem mundi decem Reges, & post hos Antichriftum ipfum regnaturum? Et licet quis diceret; Imperium Romanum duraturum víq; ad mundi finem; nequaquam id intelligeret, vsque ad vltimum durationis momentum; sed meraliter loqueretur,& nullam aliam Monarchiam fubfecuturam indicaret; fine mundi paulò post adfuturo, hoc est, statim post decem illorum Regum, ipliulque Antichristi Imperium.

Displicet Sibrando, quòd Bellarminus per desem digitos vtriusque tibiz intelligit decem Reges, quorum nullus sit Rex Romanorum. Mentitur, hoc aduersari Danieli; qui cap. 2. v. 42. dicit, digitos pedum seu tibiarum ex parte ferreos, ex parte fidiles fore; quod hoc regnum ex parte sit futuru solidum, ex parte contritum. Quis tam validus

& po-

Digitized by Google

# Defensio (ap. 5. Lib.III.

& potensferit, qui Bellarmini explicationé cum A sententia Danielis conciliet?Enitamur tamen in concordiam redigere. Digiti tibiarum partim ferrei, partimfiäiles sunt, quia ex decem Regibus, qui Romanum Imperium vastabunt & euertent, alij erunt maiores, alij minores, alij potentiores, alij infirmiores. Illi ferro afsimilantur, ifti teftz. Hinc etiam capite 7. vbi iidem decem Reges per decem cornua fignificantur; dicitur futurum, vt tres Reges ex decem, per cornu paruulum inde enatum, bumilientur, & prorsus exterminentur tanquá imbecilliores, & vt fic loquar, ex testa compositi. At Daniel dixit: Regnum illud, inquit Sibrandus, fignum est ergo vnum ex decem illu regnu fore Romanum regnum. At capite secundo, quod citat Sibrandus, non comparet vox, ILL v D; fed absolute dicitur : Exparte regnum erit solidum, & ex parte contritum; vbi per regnum non vnum fimplex, fed decuplex illud, quod exRomano orietur, cui decem Reges presidebunt, intelligi debet: & hoc partim conteretur, quia Antichristus tres Reges penitus exstinguet, partimque stabit s septem enim alios Reges fibi fubiiciet : fic tamen, vt funditus non deleantur, quemadmodum tresalij Reges. Non ignoro, afferri posse alias probabiles huius loci expositiones, vt videre est apud Pererium in caput 2. Danielis, fed quæcunque ex veterum penu, non ex Nouatorum scriniis adferatur;huic,quam Bellarminus fequitur,quæ per digites pedum tibie.intelligit decem illos Reges, de quibus cap.7. suus itidem verisimilitudinis lo- C cus relinquetur.

861

Pergit fatuari, prorsus instar ebrij, Sibrandus. Si hoc de Romano Imperio intelligendum eft, tum sequitur, verba non effe proprie intelligenda. (Iure quæras, quid per demonstratiuum illud HOC, Sibrandus intelligat; num tibiam statuz? Num digitos decem tibie? Num id, quod de Romani Imperij divisione & desitione in decem Reges, afferitur ? Equidem hoc vltimum intelligere videtur Sibrandus.) regnum enim Romanorum eft in plura regna diuisum, quàm in decem. Falsum:nam Romanorum regnum adhuc durat. Sunt quidem plura, quàm decem regna, olim ad Romanum Imperium pertinentia; nunc ab aliis Regibus occupata;sed Daniel non loquitur nisi de ea D Romani Imperij diuifione, quæ fimul cum interitu illius coniuncta erit : hæc enim non erit, nifi in decem Reges. Preterea Romanum regnum & regna, inquit Sibrandus, in que diuifum est, non differunt toto genere, quemadmodum tibie & digiti, omnia enim regna fiue illud, fiue boc fit, genere vnum funt: fed digiti & tibia non sunt genere vnum, Cuius ftomachus tam firmus lit, qui hilce vanilsimis nugamentis non euertatur? Num Bellarminus dixit; regnum Romanum, & regna, in quæ tandem fub finem mundi cum proprio exitio Romanum Imperium definet; non conuenire in generali conceptu regni?An quia communionem &conuenientiam quandam in hac communi rationel

habent; ideo vnum ex illis Romani Imperij feu Regni nomen feret; vnusque ex decem illis Regibus, Rex feu Imperator Romanus appellabitur? Quz verò ruditas eft;& quàm fpiffa infciria, dicere, tibiam & digitos tibia toto genere difcrepare? Quzfo te, an non conueniunt in genere fubflamia & corporis? An non vt tibia hominis; fic & digitus tibiz humanz eft fubftantia & corpus?

Obiicit Savvbrandus. Bellarminum de fuo addidiffe, nullum ex decem illu Engibus, Romanum Regem appellatum iri. Num dixit Bellarminus, hoc totidem verbis exstare apud Danielem vel Ioannem in Apocalypfi? Quomodo de fuo hoc addidit, cum illud ex Danielis, & præcipuè ex S. Ioannis mente, perspicuè deduxerit? Ait Sibrandus. Hoc implicare contradifionem; Sed Sibrandicam, hoc est, fanaticam: Nam Bellarminus nunquam scripst fuccessionem Romani Imperij duraturam præcisè, vsque ad vltimum mundi durantis finem; vt iste mentitur; quia vbique docet; Imperium Romanum aliquandiu ante finem mundi penitus abolitum & exstinctum iri.

Sed en planè Savvbrandicum argumentum: Decem regna, in que Romanum Imperium dinidendum est, funt regna; fed nullus digitus tibiæ est tibia; ergo decem illa regna non poffunt fignificari per decem digitos vtriu/que tibie. Perinde ac si diceret. Decem Reges, qui Romanum Imperium tandem occupabunt, & delebunt, vt habetur cap.7. Danielis, funt reges & homines; sed nullum cornu, quod ex capite enascitur, est caput; ergo Reges illi decem non possunt significari per decem cornua: nec cornu illud paruulum, quod è medio decem cornuum exstitit, poterit significate Antichristum, quia paruulum illud cornu, non est caput. Nil præter folirum subtilis est Sibrandus; antiquum obtinet. Periclitabitur Scotus, ne subrilis Doctoris titulum amittat, nisi Sibrandus à tantis subtilitatibus defistat: qui vociferatur; Bellarminum de fuo addidiffe; decem cornua fignificare decem vlcimos Reges: Item nullum ex illi fore Romanorum Regem. Bellarminus hæc probauit, & multis rationibus in hac de Antichristo disceptatione confirmauit; nihil ergo de sue adiecit. Nihil, quod Danieli & Ioanni confentaneum non effet, protulit.

Mox acutifsima fubtilitate nos beat Sibrandus: Beftia & cornua non funt genere vnum. An non funt vnum in genere fubftantiz & corporis ? Si de proximo & immediato genere loquitur, verum quidem eft; beftiam & cornu non effe eiufdem proximi generis; quia beftia eft animal; cornu non eft animal; fed quid hoc contra Bellarminum? Nam quòd Caluinifta fubiicit: omnia regna per beftiam & cornua fignificata; effe genere vnum: id fimiliter Bellarminum non ferit: nam licet genere, etiam proximo & immediato, fi ita lubet, conueniant; non eft tamen neceffe, vt vnum ex illis decem fit & nominetur regnum Romanum; quia hæc appellatio non eft generin, fed fpeciei: nec qui regnum Romanum nominat, genus regni

n 4

nomi-

### Defensio Cap. 5. Lib. III.

B

nominat, fed speciem. Et si propterea vnum ex A sum progreds Antichriftum, neque manifestari, licet iam illis decem regnis appellandum effor regnum Romanum; quia cum regno Romano in genere regni conuenit; omnia illa decem regna, nominari deberent Romana, & omnes illi decem Reges; Romani Reges; quia omnibus est conuenientia in generali ratione Regni & Regis: imo & hodie omnia regna essent Romana; & omnes Reges; Reges & Imperatores Romani: omnibus enim intercedit communio in communi conceptu Regni & Regis.

862

Etiam bestiam Apocalypticam exagitat Sibrandus suis acuminibus plusquam plumbeis. Nam Apocal. 17. legimus : Vidi mulierem sedentem super bestiam corcineam, plenam nominibus blassbemie, Ge, Muljer notat Antichristum, inquit Sibrandus: Beftia ; Romanum Imperium. At mulier infidebit beftia; ergo Romanum Imperium ante mulierù aduentum non est destruendum: cui enim mulier insidet, id yt adhuc exiftat, neceffe est. Sed quid mulier bestix infidens fignificet, longè melius nobis exponet S. Ioannes, qui extremis verbis cap. 17. Et mulier, quam vidifti, est ciuitas magna, que babet regnum super Reges terre. Ergo mulier illa non est Antichristus, vt Caluinista absque probatione, & contra expressum S. Ioannis textum fumit; sed est Roma Imperatrix, dans iura gentibus & Regibus: postea agit S. Ioannes de decem bestie cornibus, hoc est, ipfo Interprete, de decem Regibus, qui post bestiam, hoc eft, Romanum Imperium exfurgent, in perniciem & interitum eius: Ait enim S. Ioannes: Et C decem cornua,qua vidifti in beftia: bi odientfornicariam, & defelatam facient, &. Nec refert, quod capite 13. plerique, & in hisetiam Ribera noster, in illud caput; per bestiam de mari ascendentem, habentem capita septem & cornua decem, &c. intelligunt Antichriftum; neque enim fihoc loco bestia vocabulo Antichristus designatur, necesse est, vt capite etiam decimoseptimo eadem significatio vocabulo bestia substernatur; prophetias enim conuenienter adiun & is circumstantiis interpretari debemus: præsertim si ipsæ sacrælitteræ aperte indicent; diuersimodè pro conditione rerum subiectarum accipiendas esse. At Sibrandus, omnia, beftie instar, miscet, que cunque in Apocalypfi de variis bestin legit; & in tota eius de his bestin vaniloquentia vix aliquid rationis supra bestiam apparet. Nec sane peritius de his bestin Apocalypticis scribit Sutlivius; nisi forte hoc fingulari peritiz adscribi debet, quòd Bellarminum hic immanissimis conuiciis proscindit, & ita furit, quasi non homo, sed bestia esfet.

/Omnimodam Romani Imperij defectionem & exflinctionem antegressuram Antichrifti aduentum, probat etiam Bellarminus ex illo 2. Theff. 2. Et nune quid detine at fittu. &c. Vbi Iunius nihil minus quàm de Romano Imperio fermonem effe arbitratur : nam Antichrifti remoră effe fimplicitatem Euangelij & miniftrorum , qua tunc doctrina Christiana pradicabatur; basstante non potuisse in aper-

tum natus effet ; fed commodius tempus exfpectaffe, donec, sublata illa simplicitate patentem inueniret sua tyrannidi introducende & stabiliende aditum. Sed hzc, vt & alia pleraque, fuo ex capite exfculpfit Iunius; nec fanctis Patribus, nec, quod caput eft, ipfi fan-Ao Paulo consentiunt; qui, vt magnum quiddam;per epiftolam indicare non vult,quod nam fit illud retinaculum, aduentum Antichristi & mundi fine impediens; si aliud non fuisset, quàm cessatio & exterminatio simplicitatis vsq; adeo à Iunio deprædicatæ; cur litteris id committere aulus non fuisset? Hæc tamen, quæ Junius admodum *fimpliciter* de fimplicitate Euangelij scribit, adeo placuerunt Pouelo, vt ea per furtum in fuum lib.1.cap.12.transferre voluerit: & quidem verbatim nulla penitus Iunij mentione facta. Num hoc iuftum eft & zquum?

Citat Bellarminus Patres, qui impedimentum illud interpretantur, Superstitem Romani Imperij statum. Iunius dicit ; bas effe Patrum conieäuras: Subrandus semel atque iterum contemptim; coniecturulas. Ipfi scilicet demonstrationes adferunt, contenti essemus si vel demonstratiuncu-Las adducerent. Sutlivius mentitur, Patres non negare; etiam post aduentum Anticbrifti, aliquam Romani Imperij vmbram fuperfuturam: Legatur Patres à Bellarmino citati; & mox in auras diffugiet Sútliuiana vanitas. Nam quod hodiernum in Germania dominans Romanum Imperium, tantummodo imaginem & vmbram Romani Imperij nominitat ; iterum meretur , honorarium illud, quod merentur, qui in summam maiestatem, scelerate delinquunt. ô qualis vmbra foret, quàm potens & quàm cunctis hostibus formi dabilis, fi per hærefin dulce pacis & vnitatis vinculum folutum non effet.

Oggrunnit Sutliuius: Imperator non posidet Romam; ergo non est Rex Romanu. Negatur confequentia, nam vtrecte Bellarminus ait, Romanum Imperium fine vrbe Roma bene confiftere poteft. An non olim Imperatores orientis dicebantur Romani Imperatores, licet Romam alius Imperator in occidente teneret; vel, exactis Imperatoribus Gotthorum Reges?

Æquè impudens & infrunitus eft Pouelus, qui lib.1. capite 12. non erubuit hæc in grauifsimam Romani Imperij contumeliam eructare: Nec obstat, quòd Imperatores Germani, Reges dicantur Romanorum : non enim quid bomines temere loquantur, (ed quid verum fit, feet and um est . Sunt quidem bec, que Imperatori supersunt, quasi quedam preclari edificij rudera, aut viz rudera; fed tamen nonnulla Imperij fimulacra, que ad finem víque mundi permanebune. Hæc effrons ille Caluinista; qui ab antecessoribus suis Sutliuio, Iunio, Danzo, & aliis edocus circa hoc fignum venturi Antichristi ex defectione Romani Imperij fumptum, nil præter horrenda conuicia & mendacia, promit. Ex quibus vnum in hac fententia Apoczlypfeos decimo feptimo:

Befis

#### 865

# Defensio Cap.6. Lib.111.

Beftia erat. O non est, O tamen est; fignificari Im- A multorum Interpretum testimoniis, vel de Reperium Romanum, quod olim floruir, postea mutatum, imminutum & valde afflictum fuit; vt videretur non effe; & tamen est; inquit Ioannessquia post hanc tantam inclinationem & imminutionem imago quædam eius remanet: At per bestiam hoc loco non intelligi Romanum Imperium, sed Diabolum, liquer cum ex accurata inspectione & consideratione sacri textus; tum ex Interpretibus; nam per bestiam intelligunt Diabolum , cui ethnica Roma olim quafi infedit; & hæc bestia, hoc est, Diabolus fuir, id est, regnauit olim in mundo ante aduentum Chrifti; & nunc non est, quia à Chrifto ciectus ac deuictus eft : & hzc ipfa beftia, afcenfura eft fub finem mundi de abysto, in feipla & in Antichri- B sto, membrorum suorum potentissimo; & iterum tyrannide sua immaniter grassabitur, & in interitum ibit , hoceft, tyrannicè debacchari definet, cum occidetur Antichriftus, quia iam finis rerum omnium aderit : Et mirabantur inbabitantes terram, &c. videntes bestiam, (Diabolum fæuientem in Antichrifto) que erat (olim ) & non est, nimirum ante Antichristi aduentum; tunc tamen, iterum erit, hoc est, regnabit & iterum luculenter in Ecclefiam defæuiet; foluetur enim tune Satanas de carcere sue, & exibit, & seducet gentes, (ministerio feilicet Antichristi) vt dicitur c2p. 20. Apocalypf. Nam in Grzco dicitur: admiratas gentes cum viderent Incier, 8, 77 Lui, nei in ist, neimep ber. befliam, que crat, & non est, cametfi est.

Quanta autem & quam atrox in Deum & Romanum Imperium Christianum iniuriaest; comparare illud beftia, quz ex abyffe, hoceft, ex inferno prodiir, & ea quæ de Romano Imperio Ethnico, cum Christianos persequeretur & trucidaret, Ioannes scripsit, transferre ad Romanum Imperium Christianum, etiam amplum illud & florens, cuiufmodi erat fub Constantino Magno, & aliis nonnullis Imperatoribus Christianareligione imbutis.Num & tunc equè ac fub Nerone, mulier, hoceft, ciuit as magna Roma, & imperialis potestas, bestiæ, hocest; *jeptici*piri & decicorni Diabolo infidebat? Romanum Imperium ad Christianam religionem tradu-&um facrum audire cœpit; & hodie ipfi etiam Se- D Aarij Germani, vocant, das hellig Romifch Reich/ Necício, qua patientia tolerare queant, Nouatores Germani;iniurias,quas Pouelus,& fimiles Romano Imperio irrogant.

Simile mendacium eft; capite decimotertio per bestiam è mari ascendentem intelligi absolute Imperium Romanum; quia vel folum modo Imperium Romanum Ethnicum hac bestia denotatur; vel quod probabilius videtur, iple Antichristus; Mendaciis insuper accense, quod ait, illud in eodem capite ; Er vidi vnum de capitibus fuis, quafi occifum in mortem, & plaga eim curata estinlígi de Imperio Romano; quia vel accipiendum est de Antichristo, vt docet hîc Bellarminus, ge aliquo ex septem illis, quos Antichristus sibi subiugabir, & in tyrannide sua propaganda strenuos adiutores habebit. Quod si locus hic de Imperio Romano accipitur, quæro ex Caluinistis, quomodo plaga propemodum mortifera, quam Romanum Imperium accepit, curata fit;cum Pouelus, nihil amplius rei in Romano Imperio, sed solum & nudum nomen agnoscat. Sic enim libro primo capite duodecimo mentitur: Manet quidem adbuc Romani Imperg nomen, & qui in Imperio collocantur, Cafares atque Augusti falutantur : Et prater REM, nibil ad iustum Imperium deest. Si Romanum Imperium talem plagam accepit, vtreinihil retinuerit; solumque nomen superfit; quomodo est curata plaga eius ! An plaga illius hominis dici posset curata, cui ex plaga nihil penitus de homine, sed solum nudumque hominis vocabulum relinqueretur? Aliud Poueli mendacium eft; per mulierem beftie coccinee Apocalyp.17. infidentem intelligiAntichriftums nam ipfemet Ioannes per hanc mulierem denotari ait ciuitatem Magnam, hoc eft,Romam, que babet Regnum /uper Reges terra.

866

#### CAPVT VI. Explicatur tertia demonstratio.

E R Ť I A demonstratio sumitur ex aduentu Henoch & Heliz, qui ad-huc viuunt, & ad hoc viunnt, vt vo nienti Antichristo se opponant, &c. sedisliduo necdum venerunt. Danzus labefactare conatur hoc caput validifsimis nonnullis arietibus; vt,totum hoc de aduentu Heliz & Henoch, effe fomnium Rabbinorum & delirantium Monachorum; effe fabulas, & mera agrorum hominum fomnia. Delirantes igitur Monachos & ægri capitis plurimos doctifsimos & fanctifsimos Patres fuisse oportuit, qui hoc vnanimi consensu docuerunt, & posteris tradiderunt.

Iunius vocat fabulam imaginariam. Somniat & Sutliuius fomnia, simulque inter somniandum commenta spuit. Nec segnior est Abbatus in euomendis lœdoriis; omnia ista sannie & sibilie explodenda dictitans, acriterque in Bellarminum infurgens, quòd hac in re priscos Patres sequi maluerit,quàm hodiernos Nouatores.

Primu tellimonium pro futuro aduentu Heliæ sub finem mundi, sumit Bellarminus ex ca.4. Malachiæ, vbilegimus: Ecce ego mittam vobu Heliam Prophetam, antequă veniat dies Domini magnus & hovribilin Sectarij Sutliuius, Iunius, Abbatus, Savvbrandus, Dangus confona voce clamantshoc vaticinium pertinere ad Ioannem Baptiftam siplo Christo Interprete Matt.11. & 17. Nam priore loco ita loquitur Chriftus de Ioanne Baptifta : 19/0

est

### Defensio Cap.6. Lib. 111.

eft Helias, qui venturus eft. Posteriore hunc in modu: A inuidia, quasi ex Iudzorum promptuariis de-Et inserrogauerunt eum discipuli dicentes: Quid ergo Scribe disunt: quòd Eliam primàm oporteat venire? At ille respondens ait eu : Elias quidem venturus est, & restituet omnia, dico autem vobis, quia Elias iam venit, &c. Tunc intellexerunt discipuli, quia de Ioanne Baptista dixisset er.Respodet Bellarminus;Prophetiam Malachiæ ad literá non nifi de Helia accipi poffe;quia Propheta agit de secundo Christiaduentu, non de primo, cuius præcurfor Baptista fuit. Occurrit Sibrandicus expilator Sutlivius; in contextu non effe; dies borribilis; fed, reuerendus & gloriofus. Et hanc vocis Hebræç ifto loco víurpate fignificationem effe. At Sutliuio, eiusque magistro Sibrando oppono Iunium, qui fatetur, vocem Hebrzam non modo reuerendum, sed & terribilem as formidabilem B fignificare. Nil ergo à linguz Hebrzz alienum fecit noster Interpres, quando vocem Hebraam hac posteriore notione accepit & latine reddidit; præfertim, cum omnes propemodum capitis illius apices clament; Prophetam de secundo Christi aduentu vaticinari.

867

Nec obstant dicta Christi.Nam Ioannes erat Helias venturus. erat, inquam, non in perfona, fed spiritu, zelo, ardore, officio & functione: Quo fit, vt Christus vere dixerit; iam venisse Heliam; at non Heliam in perfona, fed Heliam spiritu & officio. Hinc Angelus aiebat Lucæ 1. Ip/e (Baptista) pracedet ante illum (Christum) fpiritu & virtute Helia. Et quid euidentius de futuroChristi aduetu dici poterat, quàm illud: Helias quidem venturus est, & re C citat & sequitur Ribera noster, quorum tum profituet omnia, & c. Ridiculú enim prorsus est, quod Abbatus, per cum, qui verurus est; intelligit illum, qui iam venie; vt sensus sit; Helias quidem venturus est; id eft, iam venit; & restituet omnia, hoc eft, iam refituit omnia. Probat hoc suum somnium ex illo Mat.11: vbi difcipuli Ioannis mittuntur ad Chriftum fcifcitaturi:Tu es, qui venturus es, an alium exspeamu ? Quoin loco venturus dicitur, qui iam venerat. Sed Abbatus animaduertere debebat, aliudesse, quærere ex aliquo, qui reipla iam venit; sed tamen aduentus eius liquidò necdum omnibus exploratus eft; & aliud determinate affirmare & pronunciare, aliquem effe venturum & restituturum omnia. Prius fecerunt discipuli Ioannis;non posterius,nam sensus questionis illius D erat iste, Tune, qué venisse iam videmus, ille ipse es, qui iuxta Prophetarum vaticinia véturus est, vt mundum faluet, & ex Diaboli virtute liberet? At Christus de Helianihil per interrogationem quærit;sed categorice enunciat;Helias quidem venturus est, & restituet omnia. na fi hæc persuasio Scribarum de aduentu Heliz in propria persona à vero abhorruisset ; profecto Christus planis verbiseam discipulis, tanquam falsam proposuisset & expoluisset, ne & ipsi pariter in eundem errorem abriperentur; Nihil horum fecit Chriftus.

Quocirca causix nihil est, cur Abbatus tanto studio hanc de Helia opinionem grauare velit

prompta fuerit; neque enim omnia, quz veteres Iudzisibi persuadebant, falsa erant, & minimè omnium hæc de Helia existimatio, nec refert, quòd S.Hieronymo commentar. in Malachiam non arriferit; at arrifit in cap.11. & 12. Matth. nam quòd Iunius occlamitat; bec effe falfum; falfum committit, dum Bellarminum falsi arguit; nam in c.11. hanc nostram & communem sententiam commemorat S. Hieronymus, neq; eam vel vno verbulo confutat. Et in cap.17.interpretans illa Christi verba:Helias quidem venturus est, & c. diserte hanc fententiam adstruit, ita scribens: Ipse qui venturm est , in fecundo Saluatori aduentu iuxta corpori fidem. (hoc est, in propria persona)nune per Ioannem venit in virsute & fpiritu.

Obiicit Abbatus, banc communem de Helia exiftimationem tribui etiam Hareticu. Non hanc noftra, ô bone; fed longè aliam; de qua ipfe D.Hieronymus ad cap. 11, Matth. Elias ergo Ioannes dicisur, non fecundum ftultos Philofophos, & quofdam Hæreticos, qui ματεμ ψύχωσι introducunt; fed quod iuxta alind teftimonium Euangelij , venerit in fpiritu & virtute Helje, Gr.

Oggerit Abbatus multos ex Interpretibus locum Malachiæ explicare de Ioanne Baptifta;& nominat ex commétario Riberz in Malachiam, Ariam Montanum, Paulum Burgensem; Hentenium, Vatablum. Sed nos his recentioribus opponimus illos Patres complures, quos ibidem pter vetustatem, tum ob sanctitatem maior est, quàm recentium istorum auctoritas. Deinde isti ipfi allegoricum fenfum, non litteralem adducunt.Per allegoriam autem Ioanni nomen Helie tributum, & quz de Helia cap. 4. Malachiz prznunciantur, ad Ioannem ab Angelo Lucz 1. allegoricè tranflata effe; haud inficias imus; fed questio est de sensu literali.

Accedit, quòd illi Doctores, qui vnius loci plures literales sensus agnoscunt & statuunt; dicent,locum Malachię,abfq;vllo incommodo,& ad Heliam , & ad Ioannem literaliter accommodari posse. Deniq; non valet hæc consecutio : Hæ vel ille auctor probat banc vel illam expositionem ; ergo re*iisit aliam vel alia*s,quia fieri potest, vt vtramq;, vel omnes, fi fint plures, pro verifimilibus habear, præfertim fi nullum indicium præbeat, fealiam vel alias repudiare.

Adducit quoq; Abbatus ex Ribera Rupertum,qui nil audet definire de Helia;quia Doctorum alij, inquit Rupertus, quibu omnes fore confentimus, credunt eum ad literam venturu, &c. alij verd nequa. quă,quibm vir illustris B.Hieronymus consentire videtur. Hîc infultat Abbatus Bellarmino, & percótatur, vbi iam fit cador Bellarmini, qui quod apud suos partim negatum,partim controuer/um effe videt, perinde tamen vrget, ac fi veterum omnium & nouoru vno confenfu. vna voce conclamatum effet. Nunquā dixit aut innut. Bellarminus neminem veterum aut recétiorum

aliter

## Defensio Cap.6. Lib.11.

B

aliter Malachiz locum explanasse: sed hocasse- A debere, quàm ad Ioannem Baptissam, accommodars; rit, & recte, communem veterum consensum, & fidelium sensum, hunc locum de vero Heliaaccepisse; quam communem consensionem non impedit vnius vel alterius ex prifcis diffenfio; & multo minus recentiorum in diuersa abitio; & minime omnium Nouatorum contradictio.

869

Valdè vrget Abbatus illud Matth. 11. Omnes enim Prophete & lex, v/que ad Ioannem prophetauerunt: G fivultu recipere, ipfe est Helias, qui venturus est. Quid, hinc postingentem verborum strepitum extundet Hæreticus; nifi Ioannem effe Heliam allegorice ob spiritum & virtutem Heliæ; vt interpretatus est Angelus Lucz 1. Nam commentarium Abbaticum:quem huic loco adhibet, reiicimus tanquam commentitium & nugatorium.

Post nugarum quisquilias, aperit Abbatus os in conuicia, vocatý; Bellarminum veteratorem & perfidum: quia Matt, 17.0mifit voculam primum: cum legendum fit; Elias quidem venturus est primum: nam & Grece eft, naiac wir span) @portor. En dignum crimen propter quod tam diris probris Bellarminus vapulet. Atqui nosse debes, Caluinista, Bellarminum vulgaram editionem secutum, in cuius contextu apud Matthæum non apparet vox primum, ne in Bibliis quidem iussu Clementis VIII. recognitis & editis, licet olim in nonnullis editionibus ad marginé notaretur. Quid piaculi confcifcit, qui Scripturz fententias allegat, prout in vulgata editione exflant?Addamus tamen dictionem, primàm, quando ita efflagitas. |C Quid inde? Oro te, Bellarmine, inquis, vt nobu expedias; voculailla PRIMVM, quò tandem referri debeat. Facilis responsio. Refertur eodem, quo in ipsa Apostolorum questione Christo proposita. Quid ergo scriba dicunt , quòd Eliam oporteat primùm venire? Hîcvocula primùm, hunc sensum reddit; Eliam p**rius ve**ntarū, quàm veni**a**t Dominus, idé ergo lignificabit in Christi dicto, fi addatur; Elias quidem venturus est primum, id eft, priusquam Christus veniat, non primo, fed fecundo aduentu ad iudicium: Quia Elias non primi, fed fecundi Chrifti aduentus præcursor erit: non humilis illius, sed gloriofi&illuftris;quem iam adeffe rati difcipuli, postquam Christum in monte Thabor tanta gloria & maiestate fulsise viderant: quarunt: si D sam venifti in gloria: (transformationé enim illam in monte Thabor secundum eius aduentum arbitrabantur effe)quomodo pracursor tum non apparet? maxime` quia Eliam viderant receßiffe. Quando autem adiiciunt: Scriba dicunt,quòd Eliam oporteat prin:ùm venire: Primùm dicendo, oftendunt; quòd nifi Elias venerit, non fit fecundum fcripturas Saluatoru aduentus (nempe illustris ille ac gloriosus)Ita S. Hieronymus. Habet ergo Abbatus, quò vox primùm pertineat, & quid fignificet; fimulque omnes eius nenie & ineptiz corruunt.

Vehementer inculcat Abbatus illud Marci cap.9. Elias venit, & c. ficut feriptum est de co. hinc ait conuinci id, quod de Elia fcriptum eft, non alio

. . .

allegorice, non literaliter: nam per allegoriam ea ad Ioannem transferri posse, nemo abnuit: & quis abnueret, Christo id testante & explanante? Quanquam nil opus dicere; Christum apud fan-Aum Marcum verbis illis: ficut de eo (criptum est;allufifie ad ea, quz Malachias cap.4. literaliter de Elia Thesbite vaticinatur; fed cum ad alias de Ioanne scripturas, tum ad Illam Malachiæ cap.3. Ecce ego mitto Angelum meam. Cc. respicere potuit; quod oraculum certum est ad Ioannem literali lensu pertinere.

Porro fi vaticinium Malachiæ ad nullum, nifi ad Ioannem Baptiftam accommodari poteft, vt dicit Abbatus, quomodo S. Hieronymus Commentario in Malachiam illud transfulit; ad omnem prophetarum chorum; & Bibliander citatus à Bellarmino, adomnes minifiros fideles, quos tempore Antichristi Deus excitat; quales iudicioBibliandri fuêre Lutherus & Zvvinglius? Ad quos tamé hoc oraculum non pertinere, vel ex hoc vno fatis aperte monstrat Bellarminus; quia Malachias dicitab Helia conuertendos esfe Iudzos, & propter Iudzos przcipue mittendum, vt patet ex illo:Mittam vobu. Et ex Ecclesiastico. Restituere tribus Iacob. At Lutherus & Zvvinglius nullum Iudaorum conuerterunt. Hic Iunius bilem tenere nequiit;& perturbato Bellarmino tantam in Lutherum & Zvvinglium iniuriam condonandam censet. Parum abest, quin & ego in Bellarminum stomacher.Nam Zvvinglius conuertitLeonem Iudam, origine Iudzum;& Zvvinglianum ex illo effecit; non tamen immediate, quia iste Leo prius ex Iudeo Christianus Catholicus, imò & sacerdos faaus fuerat; postea à Zyvinglio nó conuersus sed euerlus. An non & Iunij locius indiuiduus Emmanuel Tremelius ftirpe Iudaus fuit;& poftmodum Caluinianus? at neq; hîc immediatê ex Iudzo ad Caluinum transiit, sed ad Catholicam Ecclefiam,& dein ad monafticam professionem; & tandem per defectionem ad Caluinifmum.Ex Lutheranis plures arbitror factos esse Iudzos, quâm ex Iudzis Lutheranos, Lutherus enim in colloquiis symposiacis expresse dicit; in Morania complures à Iudais circumcifos. & nouo nomine Sabbatarios appellatos; que fecta adeo inualuit, vt Lutherus coadus fuerit leparatum librum contra sabbatarios scribere.

Ait Bellarminus; Chriftum Matth.17. loqui de illoHelia verbis illis:Helias quide venturus est. etc. de quo Apostoli interrogauerant;sed certum est Apostolos interrogasse de vero Helia Propheta Thesbite;ergo,&c. Non fequitur, inquit Abbatus, guod consludu. Quia Christan corrigit fuo responso Apostolorum questionem, & de Helis persuasionem. Hæctus. Abbate, responsio auctoritatem defiderat, neque er im probare aliquam poffamus , qua de tuo tantúm infe no cea rebro abjq testimonio & ratione deprompta est : Agnofcis, opinor, tua verba, quæ grata accident, co iplo, quiatua lunt.

Aggrc-

#### 871

### Defensio Cap.6. Lib.111.

dò quàm valente. Elias ille est à Malachia promillus, de quo Christus ait; Elias venturus est; Veniffe autem oftendit Christus Elsam illum, qui à Malachia promiffue est : venit ergo Elias ille, de quo ait; Elias venturuest. Respondeo ad Minorem; cam esfe fallam, fi intelligatur de Elia secundum se & in propria persona; Veramisi accipiatur de Elia in exemplo & reprzsentatione, qualis Elias Ioannes Baptista, qui in spiritu & virtute Heliz przparauit viam aduenienti Domino: eodemque modo conclufio diftingui debet; nam Helias, de quo Chriftus dicit; Elias venturus est; venit; at non in fe, fed in sua imagine; nimirum, in Ioanne Baptista. De Elia, qui venturus est:afferit Christus: ille refituet emnia.hoc eft,Iudzos & Hzreticos, & forte multos Catholicos ab Antichrifto deceptos reducet in viam. At hoc non fecit Ioannes. Abbatus conatur probare Ioanni hoc conuenire. Atvltra conatum non progreditur probatio. Cum conatu & incipit & definit. Et certè res per se clara eft, vfque adeo generalem hominum qui errauerant, ad Deum conuersionem Ioanni Baptistæ non posse tribui, perspicuè liquet. Hinc & Angelus Lucz I. cum restrictione ait : Multos filiorum Ifraël connertet ad Dominum Deum ipforum; Multos, inquit, at minime vniuerfim; vt de Helia; Ille reftisuet omnia. Et ip/e pracedet ante illum in fpiritu & virtute Eliz, vt conuertat corda Patrum in filios, O incredulos ad prudentiam iuftorum , parare domino plebem perfestam.Quod iple quidem inligniter prestitit, sed C non eo euentu & effectu, vt in eum competat illudelogium. O MNIA RESTITVET: & quomodo hoc in eum competeret, cum quando Chri-Rus id pronunciauit, Ioannes curlum iam abfoluerit, & ab Herode decollatus fuerit? Verbo fisime probare nititur Abbatus per diem magnum & borribilem Domini apud Malachiam, non intelligi fecundum Christi aduentum : sed euersio nem Hierosolymitänam, qua tota gens interiit, & sedibus suis exacta est: nam iuxta Scriptura phrafin; diem Domini appellari omnem illum, qui vltioni & vindica conftitutus est. Sed huic commento obstant cùm clarissima capitis quarti verba, vt&extrema capitis tertij, tum communis Interpretum consensio. Nec opus pluribus in re D aperta.

Secundum Scripturæ testimonium, ex quo probat Bellarminus, Eliam sub finem mundi rediturum, est Ecclesiast. 48. Qui receptu es in turbine ignis, & c. qui inscriptus es in iudicitis temporum lenire iracundiam Domini, conciliare cor patris ad filium, & refituere tribus Iacob. Et de Henoch cap. 44. Henoch placuit Deo, & translatus est in paradisum, vt det gentibus panitentiam. Ogganniunt Danæus, Sibrandus & alij, Ecclesiasticum est e apocryphum. Hæc calumnia iam in primo Tomo depulsa est. Cauillatur Sutliuius, Ecclesiasticum non dicere, Heliam & Henoch simul venturos, & boc tamen Papista contendere. Vt ex hoc præcisè loco id non constaret, constat

Aggrederis Bellarminum fyllogilmo, oppiuam valente. Elias ille eft à Malachia prous, de quo Chtiftus ait; Elias venturus est; Veniftem oftendit Chriftus Elias venturus est; Veniftem oftendit Chriftus Elias venturus est; Venififfus est : venit ergo Elias ille, de quo ait; Elias ventuiffus est : venit ergo Elias ille, de quo ait; Elias ventutelligatur de Elia fecundum fe & in propria ona; Veramsfi accipiatur de Elia in exemplo przfentatione, qualis Elias Ioannes Baptiqui in fpiritu & virture Heliz przparauit vi-

872

Tertiò cauillatur Sutliuius, non dicere Ecclefiafticum, Henoch venturum, vt det gentibus pornitentiam; sed; translatuest in exemplum panitentia; nempe, vt bomines à peccatù refipifcerent dum Viderent in gloriam trăflatos , qui fe à sceleratu segregaffent. B Pulchrum glossema, cui nil deest, nisi veritas & auctoritas. Nam quod ad Latinam versionem atrinet, ablit, vt illam vlli nouitiz posthabeamus. Recte vertit nofter illud: Mereri Sn nie un iden yun unmuolas, quia lensum reddidit, non verbaappendit. Exemplum pænitentiz, quod gentibus da turus est Henoch, consistere in doctrina & institutione, manifestum euadit ex Apocalypsi, de cuius testimonio postea, & ex his habet itidem responsum Abbatus ad calumnias, quas turgi dis faucibus in Bellarminum euomic, ob hunc Ecclefiaftici de Henoch locum.

Tertius locus est ille Matt. 17. Helias quidem venturus eft & restituet omnia. De quo iam satis dictum. Quartus Apocal.cap.11. Dabe duebus tefts bus meu & prophetabunt dies mille ducentos fexaginta. Hæc intelligenda esse de singularibus personis Helia & Henoch, patet ex co, quod ibidem dicit Ioannes, eos interficiendos ab Antichrifto, & corpora corum per tres dies mansura insepulta in platea Hierusalem,& post tres dies refurrecturos & in cœlum ascensuros. Sutliuius ex Subran do fuo clamitat, nec Helia, nec Henoch nomen exftare Apocalypfeos cap.11. Et totum illud, quod eo loci feribitur, in quesuin pies dectores competere posse Ita ctiam Pouclus lib.1.cap.11.& alij. Respondeo, per duosillos testes in Apocalypsi intelligendos esse Heliam & Enoch, conuincitur ex aliis Scripturz locis, de quibus antea, & ex vnanimi confenfu Interpretum. Lege Riberam ad cap.11. Apoc. Alterum de quibuflibet piis doctoribus commentum, hoc argumento ex ipfis Apocalypfeos verbis exftru-Ao erudite refellit Becanus noster in lib. de Antichristo Reformate. Duo Prophetz venturi sunt eodem tempore, quo Antichristus; qui habebunt potestatem claudendi cœlum, ne pluat, & conuertendi aquas in fanguinem,& percutiendi terram omni plaga : & cum prophetauerint diebus 1260.mouebitAntichriftus contra illos bellum, & occider eos; & corpora eorum iacebunt Hierosolymz, vbi Christus crucifixus est; & post tres dies,&dimidium,resurgent:&,vn2 cum corporibus ascendent in cœlum, &c. Atqui isti duo Prophete nondum venerunt.Ergo necAntichristus. Maior secundum omnes partes sumpta est

. Pw Defensio Cap. 6. Lib. 111.

ex Apoc. c. 11. Minor patet. quia, à temporibus 'A |vel alter ex priscorum numero alterum testem Apostolorum ad nos víque, nulli duo assignari possunt, quibus omnia supra dicta conueniant.

873

;

;

¢

12.11

9

1.2.1

Franciscus Iunius Caluinistain cap. 6. Bellarmini respondet, multos piòs viros à tempore Bonifacij VIII. exstitisse, quibus omnia ista coueniant, non secundú literam ; sed, secundú senfum Propheticum, quo vaticinium Ioannis impleri oporteat. Videamus, an ita sit. Et primùm quæro,quinam illi fuerint, qui habuerunt pote-flatem claudendi celum, ne plueret, conuertendi aquas in fanguinem, & percutien di terra omni plaga? Et, quis sit ille sensus Propheticus, quo ifta accipienda fint? Legimus Eliam Thesbyten, antequa igneo curru tolleretur è terra, claufiffe cælum, ne plueret annos tres, & menses sex. LegimusMolen in Aegypto conuertisse aquas in fanguinem,& perculsifie terram omni plaga coram Pharaone, sed omnia hæc secundum litera acciderunt. Qui autem funt, qui secundum sensum Propheticum ista fecerunt? Et, quid est, claudere calum, ne pluat, secundum sensum Propheticum!An,est idem, quod efficere, ne per modu pluuiz, gratia Dei descendat de czlo? Athoni viri hoc non faciunt, quando conantur alios ad veram fidem conuerteré. Tunc enim maximè opus est diuina gratia de czlo distillante. An è cótrario, est idem, quod efficere, ne vindicta Dei descendar de czlo? At, si hoc fecerunt duo illi Prophetz, de quibus loquitur Ioannes, in Apo- C calypli ; quomodo dicuntur aquas conuertifie in fanguinem? & percufsiffe terram omni plaga? An non hzc vindicta de czlo est? Iterum quzro: qui nam illi fuerint, quos Antichriftus bello vicit. & occidit? aut, quo sensu intelligendum id fit?Nam fi, bellum, occifio, victoria, non fecundum literam; fed, fecundum fenfum Propheticum accipienda funt, vt vultCaluinista;sequitur fanctos illos Prophetas, qui à Deo missi sunt, non corporaliter, sed spiritualiter ab Antichristo victos, & occifos esfe. Atqui hoc plane absurdum est. Tertiò quaro, quando factus fit ille terramotus, quo decima pars ciuitatis cecidit, & occila funt septem hominum millia, Prophetis in cœlum ascendentibus? Et, quo sensu impletum hoc sit? Hæc&fimilia explicanda erant à Francisco Iunio, fi volebat communem Patrum expositionem delerere. & argumenti nostri vim effugere. Hzc Becanus nofter.

Abbatus loquacitate & inanitate plenisimam hic instituit capitis vndecimi Apocalyps, paraphrafin & explicationem, ad veram & folidam vt arbitratur, arcanorum illorum intelligentiam. Sed qui verum capitis illius intellectú nosse desiderat, non Caluinianum fabulatorem, fed veteres & nouos orthodoxos expositores adeat: quid enim adferat Caluinianus præter capitis sui vel suorum symmystarum malè cohzrentia fomnia, & febrilia deliria? Ná quod vnus

fore credidit Hieremiam ; alius Moy/en; nil penitus communi consensui officit, quia vnius vel alterius dissentientis non est habenda ratio in tanta aliorum fuffragatorum concordia.

874

Pouelustam subtiliter se gerit in huius Bellarminianz demostrationis refutatione; vt nisi sciré in Anglia progenitum, crederem in Arcadia natum. Audi & admirare acumen. Duo teffes Apocalyptici oscidentur; fed Helias & Henoch non poffunt occidi, ergo Helias & Henoch non funt duo illi teftes. Maior est certa. Minor probatur. Quia Helias & Henoch iam babent corpora gloriofa & fpiritalia, que conftat à morte & mortalitate fic effe vindicata, vt impossibile fit vlli morti aut supplisio ea posse effe obnoxia. Quis B Caluiniste huic cocessit, corpora Heliz & Enoch iam ad gloriam & incorruptionem illam effe euecta, ad quam euchentur beatorum corpora poft generalem omnium Refurrectionem? Cui veterum vel etiam recentiorum Auctorum, qui probe fint notz, hoc fomnium in mentem venit? Ettamen totam vanitatis suæ molem huic basi **inædificat Pouelus:qui pari acumine probat** per Hierofolymam cap. XI. Apocalypf.non posse intelligiillam ciuitatem, quam hoc nomen fignificat; sed Romam : quia Hierosolyma Palastinz non potest vocari Sedema & Aegyptus, quz appellationes tribuuntur Apocalypticæ Hierofolymæ,quia nomine Sodoma non fignificatur vrbs , fed regio multu pagu & oppidu constans, vt & voce Aegypti, regnum multir vrbibus ac pagis amplisimum. Hæc cum Pouelus num. 12. fcripfiffet, ftatim Num. 15. per contradictionem id euertit; vbi contendit, Romã effe sodomam. Si Sodoma non potest fignificare vnam ciuitatem , quomodo fignificat Romam? An Roma non eft vna ciuitas? Num. 16. vult Romam effe Aegyptum Apocalypticam! Et tamé Nú. 12. dixerat Aegypti nomine non posse denotari vnam ciuitatem? An Roma non est vna ciuitas? Perquam festiuum aute est quod Pouelo Chri-Aus Romzelt crucifixus: Nam illud: vbi & Dominu eorum crucifix u est; interpretatur de Roma; ibi enim Dominum spiritaliter crucifixum effe, & adbuc crucifigi. Eodem iure poterat locum Apocalypfeos explicare de Londino, vel Oxonio, vel Cantabrigia, vel Geneua, vel VViteberga. Nam & in his locis scelera perpetratur nec modica, nec pauca;omnes autem, qui scelera & flagitia perpetrat, iterum spiritaliter Christum quasicrucifigit, & oftentui habet, vt loquitur Apostolus ad Hebræos.

Deinde vbi proprius & litteralis fensus, isq; comodus suppetit, vt hic accidit, necesse no est, vt, eo relicto, confugiamus ad mysticos aut improprios fenfus. Nam quòd Pouelus dicit, Hierofolymam non readificatum irt fub Antichristi tempers; Refpondeo, nihil opus reædificatione; quia adhuc superest, & vt vastaretur; an non ab Antichristo denuo exstrui posset! Illud, fateor, me hactenus nesciuisse, quod núc ex Danzo didici,

0

Con-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 6. Lib. 111.

Constantiam ad lacum Acronianum effe Sodomam. A vel Zigabenus butus aduentus Elia meminerunt, vbi ex de qua Apocalyp. 11. & duas oliuas Huffum & Hieron. Pragensem.

875

Post quatuor scripturz loca probat Bellarminus aduentum Heliz & Henoch ex Patribusi nam de Helia id afferunt Hilarius, Hieronymus, Origenes, Chryfostomus, & alij. Sutliuius cum fuo Subrando mentitur, Hilarium nibil de Helia dicere. Tu inspice Canonem 20. Hilarij in Matthæu, imo&17. & Sutliuij mendacium statim deprehendes:& fi mendacij es ofor, detestaberis. De S. Hieronymo cauillatur Sutliuius. I. eum narrare traditionem Iudaorum. Non hoc tantum, sed & suam fententiam.Secundò, eum nibil dicere de Henoch. Nec Bellarminus citault hic S. Hieronymum pro Henoch, fed pro folo Helia. Tertiò, eum nó 🖁 nis probatio hoc loco eft, Heliã in propria perdicere, Heliam cum Anticbristo pugnaturum, & ab illo occiffumiri: De hoc non quæritur; sed, num, iudicio S. Hieronymi, Helias aduentum Antichrifti fit antegressures. Hzc quzstio est. Affirmat D. Hieronymus: qui proculdubio sciuit Heliam alio fine non venturum, quàm vt improbis Antichristi conatibus pro virili obuiam eat. Henoch & Heliam ab Antichristo interfectum iri, & hoc cap. 11. Apocalypf. fignificari; docet S. Hieronymus in Epist. ad Marcellam, De Henoch & Helia, inquit, quos Apocalypfis venturos & morituros refert, no est huim temporu disputatio. Nam quod in hac Epiftola fententiam de aduentu Henoch & Heliz S. Hieronymus Iudaicis fabulis accéfeat, Sutliuianum & Abbaticum mendacium est; non enim hunc aduentum Iudaicis commentis adscribit, fed carnalem expositionem eorum; quz in Apocalypsi de glorianouæ Hierusalem, deque regno Christi & mille annis legimus.

Ad Origenem respondet Sutliuius.eum quidem dicere, Chriftum non reprobare, que à scribu tradita fuerant de Helia, sed nec dicere , eum traditione hanc probare. At fi Chriftus hanc traditionem, iudicio Origenis, non improbauit ; certe nec Origenes improbauit;neque enim fupra magistrum suum hac in reproprium fenfum extollere voluit.

Instat Sutliuius. Origenes non dicit, Heliam O Henoch predicaturos contra Antichriftum, & ab co occifos iri (parce, Sutliui, Prifciano; occifum iri feribere iubet)Nó queritur hog in præséti; Quid tri- D caris? Quid aliena immisces ? Bellarininus Orignéhic prosolo Helia citauir. Dee Henoch nullum verbu, vt nec de aliis. Sufficit nobis, Origenem probare eorum sententiam, qui docent, Heliam in propria persona secundú Christiaduentum antegressurum. Cætera aliunde conficienda sunt.

Sibrandus discipuli sui Sutliuij inuerecundam frontem longè transcendit. Ait enim, ne gr**y quidem exstare apud Origenem de aduentu Helie.** ô durum vultum. De aliis nonnullis patribus, quos Bellarminus testes produxit, sic scribit Sutliuius : Chry/oftomus nibil babet de Elia pugna cu Antisbrifto, aut de eius persecutione. neque vel Theophylactus, ponunt 17. cap. Matthei. Faljum est ergo, quod dicit Bel larminus; omnes huius loci interpretes de Elia ea fentire. que ip/e credit: Sutlivianæ mendaciloquetizoppono inprimis Sibrandum, quiista. Ad Cbryfostomum dico, illum opinari quidem, Eliam in secudo aduentu rediturum effe : Sed quid boc ad rem ? Multum, ô Subrande, multum. Quia si secundi ad. uentus præcursor erit; contradicitis ergo vos se-Aarij Chryfostomo, cum id peruicaciter abnuitis. At non dicit Chry/oflomus, inquit Sibrandus, Heliam Antichristi tempore venturum, aut cum Antichristo pugnaturum, autab eo occidendú esse; aut in hoc fæculo vitam recepturum. Strophas video ac futelas,& nihi! præterea. Vnica quæftio & quæftiosona fore præcursorem Christi. Quod tam clarè asserit S. Chryfostomus Homil.58. in Mattheum, vt vix ipse Bellarminus id cuidentius adstruat. Reliqua quæ Chrysostomus non dicit, aliunde nobis liquent; partim ex ipfo etia Chryfostomo, neque enim credibile est, vllam aliam ob caussam venturum Heliam, quàm vt Antichristianæ tyrannidi resistat, & seductos in viam reuocet; iuxta Malachiz vaticinium, & Chrifi Domini de Helia assertum : Ipse enim reftstuer om nia. Quz nam restituet, nisi quz ab Antichristo. Christiaduersario, destructa fuerant? Idé prorfus cum Chryfollomo docent Theophylactus & Euthymius in cap. 17. Matthzi.

Obiicit Sutliuius, Lactantium lib. 7. cap. 17. ne gry quidem loqui de Helia. vbi vides Sutliuiú luoMagistro Subrando surripuisse su Gry, quod iple de Chryloftomo protulerat. Sauubrandus quoque occinit : Lastantium, ne nominate quidem Eliam & Enochum. Iterum obliuiscitur Sibrandus; Bellarminum Lactantij testimonium non propter Henoch, sed propter solum Heliam protulisse. De quo nihil dicere Lactantium, mendacium est Sauubrandicum & Sutliuianum; nam licet Heliz nomen non exprimat; iis tamen coloribus depingit; vteum non alium in animo, & calamo habuiffe, quàm Heliam,& ad loca Malachix, & Christide Helia respexisse, fassurus sit; quilquis Lactantium vel per transennam inspexerit. Acquè planum ac dilucidum est, Lacantium ibidem loqui de Antichristo, licet hoc nomine non vtatur; sed Regem ex Syria malo spiritu progenitum appellet. Mira prorlus, mira eft sectariorum peruersitas, qui nobis oculos effodere volunt, & aures penitus occludere, ne quid veteres scriptores pro nobis contra ipsorum nouitatem affeuerantes videamus & audiamus. Similis planè improbitas est, cum Sutliuius dicit; fententiam Bellarmini ab Augustino prorsus euerti Tract. 4. in Ioann. vbi Augustinum dicere dicit: Prophetiam de Elia in Ioanne completam effe.Sed vterque,hoc eft,tam Sibrandus,quàm Sibrandi expilator & rapax harpago Sutlinius, turpiter mentitur; nam verba prædicta, quæ tanquam!

Augu-

# Defensio Cap. 6. Lib. 111.

С

da curarunt, non funt Augustini, sed per fumma fraudem ab his impostoribus S. Augustino adscribuntur. Et quia de Heliz reditu ante secundum aduentum Christi eo ipso in loco luculentissime S. Augustinus disferit, & os secariis penitus oppilat; ideo non grauabor disputationé eius super hac re adscribere, vt omnes videant; qua conscientia Nouatores isti sanctos Patres tractent. & quàm nihil pensi habeant, licet mendacissime Patribus aliam sententiam affingant. Itaergo S. Augustinus. In Ioanne Dominue IESVS Cbriftus (Matth. 11.) prefigurare voluit futurum aduentum fuum, & boc dicere, (quando dixit, Ioannes iple eft Elias ) quia in Spirita Elia erat loannes. Et, quod erat loannes ad primum aduentum; boc erat Elias B ad secundum aduentum. Quomodo duo aduentus iudicis; fic duo pracones. Iudex quidem ipfe: pracones autem duo, non duo iudices. Oporsebas ausem Iudicem primo venire iudicandum. Misit ante se primum praconem ; vocauit illum Eliam:quia, boc erit in fecundo aduentu Elias ; quod in primo Ioannes. Iamý intendat charitas vestra, quàm verum disam. Quando conceptus est loannes, vel potius, quando natus, Spiritus sanctus boc de illo bomine impleto prophetauit: Et erit , inquit, pracurfor altifimi, in Spiritu & virtute Elia. Non ergd Elias fed in Spiritu. & virtute Elie. Quid est in Spiritu, & virtute Elie ? In codem Spiritu vice Elis. Quare, vice Elistquia, quod Elias fecun. do, bos loannes in primo aduentu fuit. Rette ergo modo toannes propriè respondit : Nam Dominus figurate; Elias ip/cest Ioannes:ifte autem, vt dizi , proprie : non fum ego Elias. ( [O. 1. ) fifiguram presurfion is aduertas, loannes ipfe eff Elias: quod enim ille ad primum aduentum bocil le ad fecundum erit. Si proprietatem persona interroges: Ioannes, Ioannes, Elsas Elias est. Dominus ergd ad prafigurationem rette , ipje est Elias : loannes autem rette ad propriețatem : non jum Elias. Et infra.

877

Nunquid tu Elias es? Iam, fi diceret, Elias fum ; ergo iam in fecundo aduentu adueniens Dominus iudicaret. non adbuc in primo iudicaretur. tanquam dicens ; venturm est adbuc & Elias: non fum, inquit, Elias. fed obfernate humilem, ante quem venit Ioannes : ne fentiatu excelfum, ante quem venturus est Elias. Nam & Dominus ita compleuit.Ipfe est Ioannes Baptifta.qui venturu est.Ipfa prafiguratione venit iste, qua proprietate veturus est Elias. Tunc Elias per proprietatem Elias etit; nunc per similitudinem Ioannes Elias erat. Modò Ioannes per proprietatem Ioannes est; tunc per fimilitudinem Elias Ioannes erit. Ambo pracones fibi dederunt fimilitudines fuas, & tenuerunt proprietates suas : Vnus autem Dominus index, sine illo pracone pracedente, fiue illo.

Idem S. Augustinus lib. 20. de Ciuitate Dei cap. 29. Ecce ego mittam vobis Eliam Theshiten, antequam veniat dies Domini magnus, & illustris : (Mal.4.) qui conuertet cor Patri ad filium, & cor bominu ad proximum fuum; ne forte veniens percutiam terram penitus. Per bunc Eliam magnum,mirabilemque Prophetam, expofita fibi lege , vltimo tempore ante iudicium , Iudaos in Cbriftum verum . id est . in Cbriftum noftrum effe credituros, celeberrimum est in fermonibus, cordibusg fideliñ.

Augustini citant, & diuerso charactere inprime- A tofe quippe ante aduentum iudicie Saluatorie non immerito feratur effe venturu: qui etia nunc viuere non immeritò creditur. Curru namgi igneo ( 4. Reg. 2. ) raptus est de rebus bumanie; quod euidentißime (an eta feriptura teflatur. Cum venerit ergo exponendo legem pritaliter, quam nune Iudai carnaliter (apiunt; conuertet cor Patris ad filium. Mirer, fi vila gutta fanguinis in eo fuperest, qui tam perspicua & dilucida tenebris suis inobscurare, & in alium, vel alienum sensum rāperetentet. Hactenus de patribus, qui Heliam ante secundum aduentum Christi rediturum tradunt.

878

Vtrunque limul, nempe Heliam & Henoch. reuetsurum, docent multi, qui scribunt in Apocalyplin, vt Beda, Richardus, Arethas, quiaddit;hoc inuatiabiliter à tôta Ecclesia credi. Mentitur Sutliuius, Bellarminum de prædicatione & pugna Enoch cum Antichrifto nullum teftimonium exprisch pro fe babere. An non fat priscus Beda, & Arethas? An non sat vetusta ipsa Ecclesiæ perpetua traditio? Annon optima ratio illa, quæ ex translatione Enochi, & ex co, quod adhuç viuit, fumitur? Nã quidquid Sutliuius, Abbatus & fimiles contrà mussents primaria huius translationis & vitæta diuturnæ caussa eft, vt gentibus sub finem mundi det pænitentiam, docendo, concionando, exhortando, importune & opportune instando. An non sat priscus Damascenus? Sed vide quo conuicio Damascenum & alios effrons Caluinifta feriat: loannes Damascenus, Beda, & Richardus de S. Victore recentiores funt : & fomnia bac fua furtaffe ex monachorum antric acceperant. nos autem teftes incorruptos, & antiqua fidei Patres exhiberi poftulamus. An no fat priscus Hyppolytus Martyr? At neque hic beatus Martyr à Sutliuianæ linguæ vipereisiaculis immunis eft. Illa oratio de confummatione feculi. inquit, Hippolyti nomine edita, nec ipfim effe videtur, vec alicuius viri docti, & multas nugas continet, fi credimus nugatori Sutliuio. Sed Hieronymi testimonio constat, Hippolytum scripsiste de Antichristo, quam eius lucubrationem, vr non credamus effe cam, que hodie fub eius nomine de colummatione leculi legitur, cauffe nihil luppetit. Nec quidquam rationis attulit Sutliuius, cuius gratia necesse sit, ab hac sententia discedere, D & ad Sutlivianam transire.

Cirat Bellarminus lib. 14. Mor. S. Gregorij, cap. 11. vel. 12. Vociferatur ex suo Sanubrando Sutliuius, Gregorium lib. 21. Moralium, nullam penitus Helia & Henoch mentionem facere. Non adduxit Bellarminus lib. 21. fi quæ editio hunc numerű reprælentat; erratum typographicum co. tinet.CurSauubrandus cum fuo difcipulo & furenon inspexit lib. 14. Moralium cap. 12. An no reperissent hæc verba in illud Iob. 18. In diebus eius ftupebunt nouißimi, & primos inuadet borror. Tanta enim tunc contra nos iniquitate effrenabitur, etiam electorum corda non paruo pauore ferientur: Vnde (criptum est; ita, vt in errorem inducantur, fi fieri potest , etiam électi. Quod videlicet dicitur, non, quia electi casuri sunt, sed

> 2 0 in agn ù

# Defensio Cap. 7. Lib. 111.

magnu terroribu trepidaturi. Turci verd contra eum sertamen iustitia, & nonissimi electi babere narrantur, primi, quia, & biscilicet, qui in sine mundi electi reperiuntur, in morte carnie prosternendi sunt: di ili etiam, qui à prioribu mundi partibus processerunt, Enoch scilicet, Elias ad medium reuecabuntur, & crudelitatis eius seuitiam in sua adbus mortals carne passuri sunt. Hac S. Gregorius lib. 14. Mor. cap. 11. Edit. Rom.

Allegat quoque Bellarminus S. Gregorium lib. 9. Mor. cap. 4. Cauillatur Sutliuius cum fuo Saubrando, Gregoriü boc loco nullam Enochi mentionë fucere, Mentiuntur; licet enim S. Gregorius nomen Henochi non exprimat, iis tamen notis eŭ circumfcribit, quæ non nifi in Henoch cadunt. Hinc eff, inquit S. Gregorius, quod duo illi predicatores eximy dilata morte fubtra fli funt (qui nam, oro, B isti duo præter Heliam, quem expresse nominat, & Henoch?) vt ad Predicationin rfum in fine reuocentur : ergo vt prædicando contra Antichristum dimicent; neque enim pro Antichristo, fed contra illum agent.

Mentitur Sutligius, Patres, quando dicunt, Heliam & Henoch non effe mortuos, loqui folúmodo de morte illa, quæ est separatio animæ à corpore; non autem de alia quadam morte, qua nuper suo ex cerebro Sutliuius extudit. Queso te, quid est mori, propriè loquen do? An non animam à corpore seiungis Estne alia mors propriè dicta;quàm illa, que confistit in separatione animæ & corporis ? At Henoch dicitur effe in Paradifo, quo nulli iterum morituro aditus patet. Quidquid Pa- C radifi vocabulo fignificetur; pro certo habendú eft, quod S. Augustinus tradit, lib. 9. de Genesi ad litteram cap. 6. vbi ista; Enoch,& Helias in Adam mortui, **mor**ting, propaginem in carne gestantes, quod debitum vs (oluant, creduntur etiam redituri ad banç vita, &quod tamdiu dilatum est, morituri, nunc tamen in alia vita viuunt.

Porro fi qui patres indicare videntur illos iam gloria cælesti & beata illa visione Dei frui, impropriè loquuntur; & tali locutione indicare volunt, tranquillum, quietum nostroque longè feliciorem statum illum; in quo nunc vitam degunt. Iam itaque aliquid melius habet, inquit de Helia S. Augustinus loc. cit.& idem sentiendum est de Enoch, quàm in bac vita posset, quamus nondu babeat, qued ex hac vita reste gesta in fine babiturus est: pro nobis enim meliora prouiderunt, ne fine nobis perfecti perficerentur.

#### CAPVT VII.

Explicatur quarta demonstratio.

EMPORE Antichristi excitabitur persecutio generalis omnium grauissima, immanissima & notissima: cessabunto; omnia publica verz religionis exercitia, & ipsum iuge facristicium; sed horum nihildum vel fieri vel factum esse videmus, nondum ergo venit Antichristus Hic Cal uinifiz, przfertim Abbatus, Sutliuius, Powelus, & Rullus Basileensis ad cap. 11. Danielis omnia maledicentiz suz frena laxants&verbofisime de luz Synagogz perfecutionibus przteritis & przfentibus declamitant.Quidquid nostra etate cótra Caluinistas & Lutheristas, rebelles, feditiofos, integraq; regna & florentifsimas prouincias à legitimo fuo Magistratu auertentes, actum est; id totum persecutioni Antichristi adscribunt. Vbicunque fædifragus aliquis Monachus, vel nupturiens Monialis, vel sacerdos Apostata, vel alius cerebrosus & inflexibilis ceruicis Nouator debitas pænas dedit ; Antichristi id culpa & tyrannide factum; interpretantur. Quandocuncue Reges & Principes furori armatæ multitudinis arma opposuerunt, & vim iniustisimam viiustissima repulerunt, nil nisi persecutionem Antichristianäingeminant. Antichristus defenfionis huius Auctor fuit. Quidquid in Belgio, quidquid in Gallia, quidqd in Germania, quidquid alibi aduersus Caluinistas vel Lutheristas gestum est, sine vniuersim erga omnes; sine particulatim ergahunc velillum; id ad tribulatio. nem illam pertinet scilicet, de qua Christus Mat. 24. Erit tune tribulatio magna, qualu non fuit ab initio mundi, neg, erit.

880

Quzres. Cum Antichristus, ex istorum sen tentia, iam ante aliquot Annorum centurias no modò venerit, fed & renelatus fuerit ; & vt isti dictitant, tyrannide sua Ecclesiam grauissime & atrocissime afflixerit & attriuerit; quomodo Caluinianam & Lutheranam fynagogas fua efferata immanitate exagitare & perlequi potuerit Antichriftus; cum nondum exftiterint. Negant Abbatus, Rullus & alij. non exflitiffe. Vbi ergo erant ifte Ecclefiz ante Lutherum & Caluinu? In Anglia, inquit Abbatus, in Lollardu, & VVulephi fin. In Galliz & Arragonia, in VValdenfibus & Albigenfib. In Bohemia, in Hußitin, Picarditin, & id genus aliis, quos Pontifex Rom. dirè exagitauit, proscripfit, & ex confortio humano expellere, fummis viribus fluduit. Itane feriò fentis, ô Abbate! Serióne scribis, Lutheranos ac Caluinianos tuos effe Lellardos feu Lollardiftas fiue VViclephiftas? scisse quos articulos Lollardi tui defenderint? D Num corundem patrocinium vos Lutherifiæ & Caluinista suscipitis? Non te ablegabo ad Concilium Constantiense, ne dicas; VViclepho & fe-Gatoribus falsò dogmata ista attribui; Ad popularem tuŭ Thomam VVallinghamum Historicu Anglum, te ire iubeo, qui in Richardo secundo, Angliz Rege, VViclephistarum & Lollardorum immania placita non vno loco describit; inter que & istud: Deu debet obedire diabolo. Num idem Lutheranis & Caluinianis eft animus ? Si VValfinghamus Abbato, Pouelo& fymmyftis minus satisfecerint, consulant per me licet Orthuinu Gratium in Fasciculo rerum fugiendarum & expetedarum, qui multa, nec paísim nota aut vulgata, de VViclephica impietate ex suo illo, quem

repe r

Digitized by Google

reperit Codice, eruit. Nec dedignabuntur Gra- A Caluinistas & Lutheristas deesse ?) Circumcist, & tium adire, quadoquidem secariorum alioqui solet esse y and annual distis Papam, przsertim Gregorium VII. incessere cogitant.

881

Si Huísite, Piccarditz, V Valdenfes, & quidqd huiufmodi excrementorū in Bohemia vel fuit, vel hac etiam ztate fuperest; cum Lutheranis & Caluinianis concordant, eorumque Synagoga estCaluinianorum & Lutheranorum Synagoga, quî fit, quod hodie Huísitz & Picarditz Lutheranos & Caluinianos detestantur, neq; vllo modo pro membris Ecclesiz suz agnoscunt? Mira est hzc profectò fraternitas. Mira mirabiliú fratrum concordíz.

Idem de Albigensibus dico; qui corporam Refurrectionem cum Saducais negabant, anima cum corpore pariter exftincta. Baptifmum prorfue abiiciebant veluti inutilem & superfluum. Animarum transmigrationem, etiam in bruta , flatuebant: duo principia cum Manichan introducebant, bonum & malum:Deu & Diabolu.Nu horú portentorum patronos Lutherani & Caluinistz sele profitétur? VValdensiú articulos fusè exfcripfit Illyricus in Catalogo Teftium, & Caluinianus editor Historicorum Bohemorum : in quibus apparet & ifte. Queduie iuramentum effe ilicitum.Non arbitror cò perfectionis adhuc alcendisse Lutheranos & Caluinianos, vt nullam ob caussam iuramentum concedi posse ferant. Bi blia non magis curabant, vel reuerebantur Albigenfes, quàm hodie Schuuenckfeldiani & En-С thusialtz, qui omnia interno Spiritus ductu & instinctu transigunt. Quam dissimiles in hoc Lutherani & Caluiniani Albigensibus; quorum Ecclesia si fuir Lutherana; certè non fuir Caluiniana; & si Caluiniana; certè non Lutherana; quia Synagogz Lutherana & Caluiniana ingenti discrimine secernuntur; & se mutuo non minus damnant, lacerant, & contumeliis profeindunt, quàm duz illz coram Salomone litigantes meretrices.

Est autem perquam ridiculum, quòd Rullus, ( ex cuius infanis & imperitis clamoribus totum propemodum librum fuum de Antichristo Pouelus contexuit, nullis habitis Magistro fuo gratiis; more furino, qui est furto subducta D pro propriis venditare, nobis proponit Catalogos Imperatorum, Regum, Principum, & virorum, vrait, doctrina & probitate præstantium, in quos, velut in electa Ecclesiz Lutheranz & Caluinianæ membra Antichriftus, hoceft, Papa Romanus, tyrannidem suam exprompserit, inter quos ex latinis Imperatoribus sunt, Fridericus I. Fridericus II. Otho IV. Henricus IV. Henricus VII. Ludouicus Bauarus. qui tantum abest, vt Caluiniani vel Lutherani céseri queant, vtarbitrer, nullum ex illis fuisse, qui si suo tempore fectarij nostri exstitisfent, legem in Gazaros & limiles latam in eos laturus non fuisset, vel iam latam ad eos extensurus. Gazaros, Patarenes, Leoniftas, speroniftas, Arnoldiftas (quis non videt folos

Caluinistas & Lutheristas deesse ?) Circumcist, & omnes Hæreticos vtriusque sexus quocunque nomine censeantur (ergo & Caluinistas & Lutheristas) perpetua damnamu infamia, dissidamu, atque bannimu, censentes, vt omnia bona talium confiscentur, &c. Idem dico de Regibus Galliæ quos nominat, non sine mendaciis; vt Carolomannum coastum à Zacharis Papa, cucullum induers: Nam Philippicum, Leonem Isauricum, Coptonymum, similes, non inuidemus sestariis; quánquam falsumest, eos vllam ab Antichristo persecutionem passo, cum ipsi, vt Antichristiani prodromi, Ecclesiam & comues orthodoxos gtauissime afflixerint, & dirissime exagitarint.

88 z

Quale verò illud Pfeudologiæ portentum, Conftantinum Imp. Irene filium, å matre regno, & oculis, & vita priuatum effe, quòd imagines ex templis remouisser? Nihil minus; nam Conftantinus imaginum religiosus cultor fuit; ve constat ex Zonara & Cedreno, qui longe aliam huius excecationis rationem reddunt, ve videre est apud ipso.

Illud non improbo; quod Rullus præclaru foum & fuorum genus refert ad Vigilantium.ad Petrum VValdonem, ad VViclephű, ad Huffum; & Hieronymum Pragensem, ad Marsilium de Padua: quanquă video, quin & certò exploratū habeo, nullum ex his fuisse Caluinistam aut Lutheristam per omnia, Nam ve quis Caluinista sit, oportet, vt omnia, qua Caluinilmus tradit, amplectatur.Si enim nonnulla tantum acceptet;catera repudiet ; non magis Lutheranus, quam Caluinista erit; nam & Lutherani quædam communia cum Caluinistis habét; & hi cum illis;nec propterea tamen aut Caluinista, Lutherani; aut Lutherani, Caluinistz, audire volunt. Quid, quòd & orthodoxi quædam, vt vnum Deum & trinum, cum sectariis comunia habents' An ideo ad illorum gregem pertinent? Pari modo, licet nonnulli, superioris memoriz, dogmata nonnulla Caluinianis & Lutheranis affinia propugnarint; non ideo sequitur, siquid aduersi suftinuerunt, sustinuisse cos, vt Lutheranos vel Caluinianos; multoq; minus, quòd, quæ paísi funt, ab Antichristo paísi fint : nam feductores & impostores nec persequitur, nec persequetur Antichristus; sed quam diligentissime fouet ac fouchit.

Quàm verò effrontés funt fectarij, cum de fuis fuorúq; perfecutionibus, fi ita vocare fas eff, quiritantur, cum quz ob fcelera fua iuftifsimè patiuntur, ne millefimam quidem partem corú adæquent, quibus orthodoxos per fummam iniuriam fummè afflixerunt, & plurimis in locis ita attriuerunt, vt nullum corum fuperfit veftigium: Turcicis planè, & plufquam Turcicis in Catholicos, præfertim facerdotes & Monachos, totumq; Ecclefiafticum ordinem editis crudelifsimæ & prorfus abominandæ fæuitiæ exemplis: Tot millibus templorum & Monafteriorú

Ô 3

# Digitized by Google

eucr\_

# Defensio Cap. 8. Lib. 11.

tem redactis ; & legitimo quandoque principi ereptis; tot cædibus patratis.Sed hæc omnia ludus tantummodo sunt & iocus, iudicio sectariorum. Vilis res Papista. Quid tum, licet talis hoftia frequensad Antichrifti aras, cadat? Hoc nimirum professio corum efflagitat. Sed vt verbis compendium faciam, si que malorum & zrumnarum perpeísio, quibus nunc confliciamur, argumentum Antichrifti effet; ea quam Catholici à Nouatoribus perferunt, ab Antichristo proficisci censeri deberet; non vice versa. Quanquam fatemur non esse ab Antichristo, sed ab Antichristi przcursoribus : quorum immanifsimam truculentiam, & facinora plusquam Diabolica in Catholicos hoc szculo edita, lo- R quuntur huius temporis historiarum monuméta, loquenturque, quandiu hæc rerum vniuerlitas hoc in statupersistet: & nisiomnem frótem exuissent, ne quidem hiscerent de suis perfecutionibus. quz & iustifsimz funt, & particulares; certilq; prouinciarum finibus circum[criptæ, nec eius generis, qualis illa futura est sub Antichristo, generalis & per totum terrarum orbem diffusa. Satis de his. Quid Danzus? cœ. perat ab hoc conuicio : proficit in point, atque iam magin. quàm antea delirat Bellarminm,&c. Finiit hoc iplum caput hac Sycophantica calumnia. Quid igitur vie Bellarmine? Que te furia agitant? lunge medium cum fine & principio; & videbis quam fit fibivbique fimilis Danzus. Quam ab ingenio luo non recedat ; ita, vt nuspiam sibi magis. quàm in calumniandi & conuiciandi arte conltet.

Rullus in cap. 12. Danielis coniicit doctrinam huius capitis in aliquot Syllogifinos. Ex quibus vnus eft ifte. Cum venerit Antichriftus, ceffa bunt omnes religionis caremonia publica, & fasrificia. At qui nondum ceffant ; nondum ergo venit Antichriftus. Responder Rullus, Maiorem effe falfam. Cur falfa Maior ? Quia facrificia Christianorum funt corpora ipforum, preces, laudes Dei, cor contritum & bumiliatum 🗸 iufticia. Hac facrificia fub Antichrifto nequaquam ceffabunt. Loquitur Bellarminus de facrificio pro priè dicto, non de illis, que per analogiam quá |D dam hocnomen sortiuntur. Etsi & hæc maxima ex parte, ex publico víu tollențur; nemini enim licebit impunè quidquam, quod ad obsequium & cultum Christipertineat, agere. Clam & in abditis recessibus, ne ipsum quidem iuge facrificium penitus definet. Nam vt olim fæuifsimis perfecutionum procellis sub Ethnicorum Imperio debacchantibus mysterium hoc peragebatur in Cryptis, locifque subterraneis, & ab omni aliorum confortio remotis; fic &, Antichrifto Ecclefiam deuastante, continget.

Nam quod Rullus dicit; non ceffaturum publi cum baptifmi vfum; falfum eft: baptizabuntur qui dem Chriftianorum filij, fed oceulte; vt & olim

euerfis; tot florentifsimis prouinciis in potesta- A factum; & nunc etiam ht, vbi Hæress religioni tem redactis; & legitimo quandoque principi ereptis; tot cædibus patratis. Sed hæc omnia lutem ademit.

884

Clamat Rullus. Danielem non lo qui de Antichrifo, jed de Antiocho. Christum Matth. 24. nil pradixisse de Antichrifto, sed de excidio Hierosolymitano, Hieronymu affectui suo plus nimiŭ indulfiste, quando in explicatione cap.12.vitio vertit Prophyrio,quòd versű vndeciműés duodecimă de Antiocho acceperit. Sed hec omnia nil aliud funt,quảm friuola inaniloquentia;vt & alia,quæ verbolisimus przco lubiicit de lacrificio Millz, de imaginibus, de flatua S. Petri Romæin Vaticano, quz olim fuerit effigies Iouis : & id genus aliis nugamentis, quouis Theologo indignis; quouis lcurra dignissimis. Ingéti logodiarrhœa probare tentat, le & luos no effe Antichrilti pracurfores. At licet os tunm & tuorum hoc loquatur; facta tamen tua & tuorum aliud teftantur. Nec diutius in Rullica phlyaria immorabor, quia calumnia nugaces sponte sua, nemine impellente, ruunt.

#### CAPVT VIII.

# Explicatur quinta demonstratio.

NTICHRISTVS non regnaditnifi tres annos cum dimidio: At Papa ia E regnauit spiritaliter in Eccles. plusquam M.D. annis, non est igitur Papa Antichriftus. Maiorem probat Bellarminus ex cap. 7. & 12. Danielis. Et ex cap. 12. Apoca lypf. Hoc tempus Imperij Antichrifti vocauera Bellarminus luprà cap. 4. fignum sequens Antichri stum. quandoquidem post tres annos & dimidi um suz tyrannidis interibit. Occlamat Sutliuius. Antea dixit Bellarminm, interitum Antichriftieffe quintum fignum, quod Antichriftu non venerit. Quid calu niaris, Criminator? Non dixit hoc Bellarminus, sed interitum Antichristi post tres annos & dimidium, elle lignum, non venturi Antichrifti, fed præteriti; non enim numerat Bellarminus hoc fignum inter antecedentia vel comitantia, sed inter subsequentia adventum Antichristi; ex quo tanquam ex certo indicio colligerur aliquando; Antichristum fuisse; & iam colligimus negatiue, nondum scilicet fuisse, & venisse Antichtistum, quandoquidem is, quem Nouatores scelerate vt Antichristum infamant, nempe Papa, longè diutius, quàm per triennium & medium annum in Ecclefia regnat. Quod non modo verum est de Pontificibus simul & collectiue sumptis, sed & de multis separatim consideratis, qui ledem Petri vltra przdictum tempus tenuerunt.

Ex quibus etiam collabitur alia que dam Sutliuij criminatio, nimirum, non nifi post aduenti Antichrifti, beneficio buius figni, colligi posse, Antichriftum venisse. Colligetur quidem hoc voi exitus ipse ve-

ritatem

Digitized by Google

# Defensio Cap. 8. Lib. 111.

ritatem comprobauerit: interim tamen ex hoc figno aduentum Christi & tyrannidem eius secuturo, negatiuè rectifsimè coneluditur. Antichristum necdú venisse aut exstitisse quia Papalongè diuturnius Imperium habet. quàm sit illud. quod sacræ litteræ Antichristo præssiniunt: certo igitur hoc argumento est. Papam non esse Antichristum, & per consequens, Antichristum nondum venisse.

Abbatus horribiliter hic vociferatur, Antisbrifti Imperio longius tempus necessario prestitui debere, fieri non poffe,vt intra triennium & dimidiatum annam Antichriftus tantas resgerat ; 👉 totym quafi mundum fub iugum fuum mittat, nifi dicere velimus, eum Pegafo volumper varias orbis prouincias circumuolitaturum. Sed nescit iste, quàm breui tempore maximum & latissime diffusum incendium excitari queat. præfertim, vbi materies fubiecta multis annis ad flammam concipiendam præparata eft,& vbi res summa vi, cui nemo resistere queat, geritur, vt hic certè geretur, ipfis quodammodo inferis ad propagandum Antichrifti regnum effufis;& plerifq; etiam, qui tunc viuent, ad defectionem pronis; mundo iam ad vniuerfalem apoftafiam per tot Antichrifti przcurfores, Hzreticos præsertim, Mahometanos & Iudzos; disposito, ita vt flurnatim mortales in perniciem ruituri fint: cui malo fideles, qui tunc erunt, & suo in gradu perstabunt, medelam ferre non poterunt, quia vel immaniter trucidabútur, vel in latebras & speluncas compellentur.

Ad probationem ex cap. 7. & 12. Danielis respondet Abbatus, Sutliuius, Sibrandus, Danæus, & alij; loca illa ad litteram intelligi de Antiocho Epipbane: iniuste facere Bellarminum, qui bas per vim ad Antichriftum rapiat. Sed patrum expositio ac fententia meritò seclariorum vociferationibusantefertur. Non negamus cap. 11. Danielis contineri quædam Antiocho illustri competentia; fed addimus; multa in eodem capite legi; quz in Antiochum, ad litteram non quadrent; sed in Antichriftum: & Danielem ita oracula fua fudifse; vt modò de Antiocho, modò de Antichristo vaticinaretur, prout copiose docet ex antiquis patribus Pererius noster lib. 14. in Danielem. certe quidem nonnullas Danielis prædictiones de nouissimis temporibus, & iis, quæ tum con tingents accipiendas esse manifestissimum euaditex cap. 12. vbi initio statim. In tempore autem illo, confurget Michael princeps Magnus, qui ftat pro filim populi sui, & veniet tempus, quale non fuit ab eo, ex quo gentes effe cæperunt, v/que ad tempu illud,&c. mox de Refurrectione corporum loquitur. Et cum Daniel interrogaffet ; ecquando talium mirabilium futurus ellet finis, responsum tulit: quia in tepus, & sempora, & dimidium semporie : idem capite feptimo iildem prope verbis audiit Daniel, cum interrogaffet, quandiu regnaturus effet Rex ille per cornu paruulum fignificatus : responsum enim

ritatem comprobauerit : interim tamen ex hoc A est:tradentur in manu eius vique ad tempus, & temperai figno aduentum Christi & tyrannidem eius & dimidium temperai.

884

Non est ergo, quod Hzretici sperent, se es exceptione hanc de annis Antichristi probationem euasuros, quòd Daniel agat de Antiocho Epiphane, no de Antichristo. Deinde, vt de Antiocho Epiphane ad litteram vbiq; ageret, (quod tamen fecus habet,) non fequeretur, eum non agere de Antichristo, quia plures sensus litterales eidem loco subiici possunt, vt vidimus Tom. 1. lib. 3. Ad hæc.etiamfi ea, quæ partim cap. ir. partim cap. 12. Danielis continentur, allegoricè lo lummodo spectarent ad Antichristum repræsentatum in Antiocho, taquam in fuo typo, an ideonullum argumentum firmum ex oraculis Da-B nielis de natura, moribus, ingenio, imperio, & annis Imperij Antichristi sumi posset? maxime fiex ipfo prophetia contextu, & ex Interpretum consensu, satis perspicte constet, cuius figurati typus ille fuerit figura;& cuins fignificati, fignum: vt in propolito nostro accidit.

Præterea intolerabilis prorsus est Hæreticorum petulantia & inuerecundia, qui, cum semper clamitent, ex allegorin non posse duci efficax ar. gumentum, simulque tradant ca, quæ Daniel cap.7.11. & 12. canit, ad listeram de Antiqubo Epiphane intelligi debere; neque vni loco plures feufus litterales substerni: hîc tamen doctrinz suz obliti, omnia, quz, ipforum iudicio, de folo Antiocho Daniel fcripfitjad Romanum Pontificem allegorice accommodantive liquet ex Rulli commentario in cap. 7.11. &12. Danielis, & ex libro primo de Antichtisto Poueli Angli, qui Rullum furtiuis manibus expilauit ; & conuiciorum suorum centonem ex Rullicis maledictis & lædoriis cófarcinauit; & hzc omnia, quz ab Antiocho, tanquamà typo, ad Papam; tanquam ad eum, cuius Antiochus typus fuerit; transferunt, tā certa effe affeuerant, quàm que certifsima;nec quéquam rem tam dilucidam & foli luce, vt ia ditant, euidentierem, in dubium reuocare volunt. Deum fantte tefter, inquit Pouelus, in prime libri fui limine; me cam certò fitre Pontificem Romanum effe magnum illum Antichriftum, & Pontificiam Ecclefiam Antichrifti Synagogam, quầm Deum ipfum effe in calu, creatorem vi-D fibilium; Et I 6 s v 14 Cbriftum verum illum Meßiam, patribu olim promiffum. Vnde huic nouello Caluiniflæ tanta plerophoria & certitudo fanatica? Potissimum profecto ex allegorica accommodatione corum; quæ Daniel de Antiocho scripsit; ad Pontificem Romanum : quam accommodationem, à quo didicit, nisi à Rullo, & hic à Caluino, Beza, Zvvinglio, Luthero; & ifti, ž quo, nisi à Diabolo, horum conuiriatoram profeminatores nullus enim veterum Interpretum hoc tradidit. At cum Bellarminus, & alij orthodoxi doctores ; ex Daniele monstrare conantur, sectarios mentiri & calumniari, quando Pontificem Romanun, Antichriftum

ó 4

tanta

Digitized by Google

# Defensio Cap. 8. Lib. 11.1.

B

D

Daniel Antiochum, vripsi volunt, ad litteram depingit; in Pontificem Romanú non couenire: sed in alium quempiam, qui sub finem mundi fit venturus; tum consona vociferatione exclamant: Hac omnia offo allegorica; ex allogoriis firmum argumentum peti non poffe. Daniel non agit de Antichrifo, air Iunius. erfineum modum exponitur astapetaër, Ettamen exiis, quæ de folo Antiocho, iudicio sectariorum, vaticinatur Daniel; monstrare nituntur isti, Papam este Antichristum à Daniele descriptum. Ex difparatis quid probes? inquit Iunius. Nimirum diffarata non funt, quando ca Hzretici adueríus Papam intorquent : è vestigio disparata fiunt; fi Catholici inde efficere aggrediantur, Papam non effe Antichriftum.

887

Obiiciunt Sutliuius & Abbatus, errare Bellarminum toto calo in computatione temporis regui Antiebrifti, nam quod Daniel dicit cap. 1 2. post ablatum iugo farrificium abominationem defelationis duraturam mil le ducentos nonaginta dies; id proprie ad profanation em templi fattă ab Antiocho pertinere. Malè factum à Sutliuio, & Abbato, quòd huius fui afferti non attulerunt vllum fulcimentum, nili fuam auctori tatem, quz apud nos perquam modica est, nec adfidem faciendam fatis valens. Et vt illudad litteram intelligeretur de profanatione templi per Antiochum facta; confequentia tamen hac proba non effet ; meo quidem animo ; ego de folo Antiocho locu ille intelligitur. Vel: ergo de Antichrifto locus ille accipi nequis. Nam, vt fape diaum, vnius & eiusdem loci possunt plures litterales senfus alsignari. Sed vbi error in computu Bellarmini, quem exprobrant Sutliuius & Abbatus/ Quia dies mille ducenti non aginta;non conficiunt eres annos & dimidium, fed vno menfe amplim. Et hic ingentes dat turbas Abbatus, quafi Bellarminus ipfe feipfum funditus cuertat, fibique negotium effe putet cum insulsis & Rupidu bominibu , quibu neque ingenium. neque animu fit ad fraudes Bellarminianae diiudicandas; Et tandem in hanc contumeliofisimam orationem erumpit : Osimpudens, an tu nobutanquam certißimum opponie, regnum Antichrifti non nifi tres annos & fex menfes duraturum, & postea ex Daniele vnum mensem aducu ? Pone irá Caluinista, & motos compone fluctus. An non ipsemet Bellarminus de triginta diebus, seu vno méle supra trienium & fex menfes, monuit? An non futurz criminationituę prouidus occurrit?Cur ergo dicit Bellarminuss regnum Antichrifti tantummodo duraturum triennio & fex mensibus, si adhuc addendus vnus menfis? Ideo, quia iam vfus obtinuit . vt tempus Regni Antichristi computemusabexordio víq; ad necem Heliz& Enoch, quod triennio & fex menfibus circumfcribitur, hoc est, mensibus quadraginta duobus, teste S. Ioannein Apocalypfi. vltra quod temporis spatium regnabit adhuc Antichristus vno mense: qui pertinet quidem ad Imperium Antichristi,

tanta contentione pronunciant; & notas, quibus A fed numerar plerunque non folet; quia loqueitium consuetudo numerum Ioannis exprimit; & quia occifis Helia & Henoch iam vicinus eft Antichriftus interitui cum tota fua potentia & tyrannide \* quod autem parum diftat, nihil diftare videtur : Ex hac observatione in aerem dif. fipantur omnes Abbaticz calumniz, quibus ob hanc computationem Bellarminum impotenter incessit.

> In fumum quoque diffluunt omnes criminationes Rulli, quas in cap. 12. Danielis effutiuit, vbi Bellarminum nominat, bominem Spirite vertiginis laborantem, & impudenter mentitur, à Bellarmino Danielem & Ioaunem inter fecommitti : & Danielem ipfum fecum pugnare, fi Bellarminus audiatur : Bellarminum , non explicate Danielem , fed implicare, & inconstantia arguere, quasi Antichristire gno tribueret nunc dies MCCLX. nunc dies MCCXC. Bellarminum fibi ipfi aduerfari, quands dicit , Antichri-Rum regnaturum dies MCCXC. cum paulo antea afferuiffet : eum regnaturum dies MCCLX. Hæcomnia manifesta sunt las in Rullo sincipitis & occipitis argumenta, vt ex dictis liquet.

Nam quòd Sutliviusdicit; Eliam & Henoib non nifi poft aduentum Anticbrifti pradicaturos; bincetiamex parte principij elucero, diutim regnaturum Antichti/lum, quam tres annos cum medie; id friuolum eft;& nullo argumento fundatum;Quamprimū enim Antichriftus formaliter incipiet effe Antichtiflus C hoc eft, perfecutor & tyrannus ; ablq; mora duo ifti przcones aderunt, & nefariis conatibuskle viriliter opponent.

Ait Sutliuius, per menfes quadraginta dues uns farid longius tempus accipiendum effe. Probationem desidero: Vbiilla? Poni numerum certum proincerte. Athanc euafionis rimam obstruxit iple Bellaminus, quia repugnat communi antiquitatis confensui. Adde, inquit Becanus noster libro deAntichristo Reformato, tunc folum ponicer tum numerum pro incerto, quando ponitur# liquisplenus, & perfectus numerus, vt decem, centum, mille;non autem,quando parui, & magni permisti funt, vt concedit Iunius Caluinista in cap. 8. Bellarmini. Quorlum enim numerori varietas, & permistio, fitempus incertum def. gnatur ? Denique, fi scriptura, semel tantum aut vno modo meminisset illius numeri, posset aliquis putare, certum pro incerto politum elle. At non semel ; sed sepe illius meminit; neque vno, fed variis modis eundem expressit. Etqui dem ter, fub hac forma: Per tempus, & tempera, dimidium temporis. Bis vero fub hac : menfibu quedraginsa duobus. Semel denique fub hac : dubumi le, ducentu, fexaginta. Omnes autem istz formz defignant tres annos, cum dimidio. Primamvide Dan. 7.35. & Dan. 12. 7. & Apoc. 13. 14. Se cundam vide Apoc. 11. 2. & Apoc. 13. 5. Tertiam vide Apoc. 11. 3. Obftre-

### Defensio Cap. 8. Lib. 111.

Obstrepit Sutliuius. Chrift an ad fua Ecclefiam co. A ftituenda & colligendam nõ tantu tribus annis & medio, Sed longe pluribu eguit , donei per Apostolos & viros Apostolicos fides Christiana in mundum introduceretur, non est ergocredibile, Antichriftum tempore tam breui Christianam religionem oppressurum effe. Quasi verò non fit longe pronius & facilius destruere, quàm exstruere; demoliri, quam moliri, corruere, qua refurgere; Quot annos confumplit Salomon in zdificatione templi; quod tamé breui tempore, à Babyloniis euerfum est. Vnico momento potest quis fanitatem amittere, quam nec integri anni curâ recuperet. Nec oportet, vt ipse Antichriftus omnes prouincias obeat; fufficiet, vt ovbique prouentus.

Obiicit Sutliuius. Satan mille tantum annu ligatus dicitur Apocalypf. 20. quos fi vel à Constantini regno, vel à cessatione persecutionum computaueru, iam pridem cos extiffe conftat : Multos ergo iam annos Anti chriftus regnasse videtur. Respondeo, dicto Apocalypfeos loco certum mille annorum interuallú poni pro incerto, vt copiose ex fanctis patribus docet Ribera in cap. 20. Apocalypf. Paulò enim antea diximus;certum numerum plenum &perfectum, ac solitarie positum accipi in scripturis pro inserte, non autem tunc, cum maiores & minores numeri permilcentur.

Dices mysterium iniquitatie iam tempore Apostoli operabatur 2. Theff.2. Respondemus, operatum esse non in fe, fed in suis præcursoribus; in hæreticis & Ethnicis, præsertim in Nerone, tyranno truculentisimo. Dices : non videtur Antichriftus tribus annis cum medio res tantas gerere posse; sed de hociam lupra latis diximus.

Nunc furere incipit Sutliuins non scribere: Et in medio furoris sui paroxysmo Bellarminum Monachum lunaticum & mathematices prorfus **ignarum appellitat ; eundemque in annorum** Antichriffi computatione penitus deliraffe, & tanquam peregrinum in rebus Mathematicorum temere per loca incognita oberraffe criminatur. Metuebat, opinor, Sutliuius, ne si calumniarum parum ferax esset; Beza à no bis falsi redargueretur, quando istum Caluiniftam petulantem calumniatorem & conuiciatorem nominanit. Vtautem vberem fycophantandi materiem habeat, fomnia fibi de anni Hebrzi magnitudine fingit, & ex febrilibus illis suis fomniis Bellarminum confutare nititur. Quz fanè facilis effet refellendi ratio, fi quis eam viri eruditi; & non potius fungi esfe arbitraretur. Adscribamus Bellarmini verba : Hebrzi vtebantur annis. & menfibus lunaribus; etfi eos reuocarent ad solares; addendo sexto quoque anno vnam lunationem. Tres autem anni lunares cum medio, faciunt rectifsime 42. menses, fiue 1 260. dies, fiquidem annus Lunaris plenus. ac perfectus, constat ex duodecim mensibus, quorum quilibet habet 30. dies, vi Auguftinus docet lib. 15. de ciuitate Dei cap. 14. Hæc Bellarminus, conuenienter fententiæ D. Auguftini.

800

Oggerit Sutliuius. Hebrai viebantur menfibm inaqualibm, quorum vnus triginta; alius viginti nouent babuit dies. Respondeo, totam quæstionem esse, quid fenferit S. Augustinus, quem Bellarminus fequitur. Senfit autem annum lunarem plenum & perfectum constare ex duodecim ægualibus mensibus, quorum quilibet triginta dies contineat, ita vt dies emergant 360. quibus adduntur dies quinqi & quadrans diei, fi annus lunaris reducatur ad solarem, constantem diebus beat per fuos administros, quorum ingens erit 3,365 & quadrante. Vnde quarto quoque anno bissentilis. At si menses lunares modo prædieto inæqualiter fumantur, conficerent dies 3 5 4. vel 355. & additis quinque forent dies 3 6 0. qui non constituunt integrü annum solarem:sed lunare: vt apertè afferit Bellarminus. Quare licet aliqui vfi fint menfib. inæqualibus, vulgo tamé menfes Cani, qui viginti noue diebus constabăt, adiecto vno die fupplebantur & fupputabantur,& menfibus plenis aquabantur. De plenis verò loquitur S. Augustinus: cuius verba lubet adscribere. Tantus menfis, quantus & nunc est , quem luna copta & finita concludit:tantus annús, quantus & nunc est; quem duodecim menses lunares, additu propter cursum solarem quinque diebus & quadrante confummant. Ad quæ D. Augustini verba non male Lodouicus Viues. Iudei vulgo triginta diebus lunarem mensem claudunt, quem plenum vocant. Neque quidquam contra hoc Viuis dictum adducit Sutliuius, præter clamores & infcitiam; qua fibi ruditer perfuadet, Hebræos nunquam effe vsos mensibus plenis, perfectis; ac aqualibus; fed folum in aqualibus; neque etiam annis Iunatibus plenis ac perfectis; led tantum imperfectis, qui 3 5 4. diebus folummodo constarent.

> Concoquere nequit Sutliuius, quod Bellarminus dicit : Hebræos annos lunares plenos & perfectos, coltates scilicet diebus 360. reuocasse ad folares, addita fexto quoq; anno vna lunatione, hoc est, vno mense. Clamat, id tertio quouis anno D'fattum, citatque nescio quem Lalamantium. Sed Hæreticus nec Bellarminum nec S. Auguftinum intellexit, quia vterque loquitur de adaquatione mensium & annorum lunarium perfectorum & plenorum, cum mensibus & annis solaribus: quæ exæquatio dupliciter fieri potuit; primo, quotannis; adiiciendo anno & menfibus lunaribus plenis & perfectis, dies quinque & quadrante, vt monet S. Augustinus. Secundo, addendo integram lunationem; seu mensem integrum: Ex quinque autem residuis diebus, non nisi fexto anno cóficiebatur integra lunatio. Ná fexies quinque dies, sunt dies triginta: & fex qua. drates lesquidie coficiut. Quocirca hac adeitio lunationis, non nisi fexto anno fieri potuit Si

> > alii

Digitized by Google

### Defensio Cap. 8. Lib. 111.

B

alij aliter de hac interiectione scribunt; id fit A quía menses & annos lunares aliter considerant.

891

Occinit Sutlivius: Neminem bominum vel An gelorum scire aduentum Christi ad iudicium. At si Antichristus, tres duntaxat annos & dimidiatum regnaturus sit, & quadragesimo quinto die post interitum Antichristi Christus ad iudicium venturus; tum certo & liquido sciri posse diem illu extremum, & consummationem seculi: at boc aduersari disto Christi Marci 13. vbi assime diem & Angelis & bominibus ignotum esse Aduentum Saluatoris, & de hoc præsenti tempore distum Christi accipi debere; non fore tamen amplius incognitum, vbi Antichristus in mundum venerit; Nam sacræ literæ iam nobis patefecerunt, quantum temporis inter huius aduentum & finem saculi intercedat.

Obiicit Sutliuius Danielis 7. verbis illis: In tempus, tempora, & dimidium temporu; non definiri tempus Regni Antichrift; bine magnam effe prasumptionem eorum, qui hoc tempu certis spatiu circumscribere audeant. Sed mentitur; Nam tempus apud Danielem significat annum ; tépora duos annos: dimidium temporis, medium annum. interprete iplo S. Ioanne in Apocalypli, qui hoc tempus quadraginta duobus mensibus : Item mille ducentis & sexaginta diebus: denique tribus annis cum medio definit. Accedit communis fanctorum patrum consensus & auctoritas. C Nam quod iterum garrit Caluinista. De numero certo pro incerto posito ; Nugas agit; Mentitur autem, quando dicit, per mille ducentos & nonaginta dies, qui exstant apud Danielem cap. 12. Euerti funditu Bellarmini fententiä; nam quomodo Daniel cu S. Ioanne consentiat, supra contra Abbatum monstrauimus.

Mentitur iterum cap. 12. Apocalyps. nibil de Antichrifto agi. Mox effundit idem mendacium de capite 11. & 12. legatur Ribera. Semper quidem Draco persecutus est & persequetur Ecclesiam; fed nunquă immanius perlequetur quă per Antichriftú: vbi omnes nervos intendet, quò multos à recto tramite auertat, sciens, quia modici repu haber, Mirum dictu;quando Pouelus, Rullus, D & iple Sutlinius ex supradictis Apocalypseos capitibus argumenta ducunt contra Papam, quali iple fit Antichriftus; tum Ioannes loquitur de Antichristo; & nisi de hoc loqueretur, Pouelus non paucas suarum thesium expungere deberet. Sed quam primum Catholici doctores ex his ipfis capitibus Apocalypticis oftendere conantur, Papam non effe Antichriftum; & mentiri Prædicantes, quando hac calumnia eum onerant, tum Ioannes nihil de Antichristo agit, sed præcise de diabolo, hoste vt veteri, sic & omnibus faculis communi. Egregium verò Pradicantium artificium , rifuque largo dignum. Prætereo Sutlivianas Battologias & tautologias; quia à Magillro subrando creatus est non Theologiz, sed Battologiz & Tautologiz doctor.

Abbatus apportat nouum ad Apocalypfin commentarium; Danielem non tangit, quia dicit se adquiescere illis, que Tremelius & Iunius in (uis ad Danielem notationibus ex Rabbinorum (criniu attulerint; quæ valde scilicet præclara sunt;& impio Porphyrio magis conformia, quàm fanctis Patribus, & Ecclesiastica traditioni, ipsiue Davielis menti. Notat 1. persecutiones à domesticie fidei il. latas nunquam in firiptura certo tempore definiri; fed illas tantum que ab Etbnicis & Idololatris Ecclefie inferuntur. Hins cum Antichriftus non pro extraneo, fed pro domestico sele sit venditaturus; credibile non fieri, Ioannem in Apocalypfi certos terminos tyrannidis illim defe. gnarevoluiffe. Dic Caluinista, Eritne Antichristus domesticus fidei?Habebitne fideles comunione Sacramentorum coniunctes? Vttu loqueris: An non dicit Pouelus, eum fore idelelatram? An idololatra nó est à fidelium confortio & communione penitus extraneus ? An non ipfo Nerone magis à Christianorum institutis & religione distabit, qui se supra omnem Deum, & supra omne quod colitur, extollet? Deinde. Antichristus Iudzus erit & circumcifus vt docet Bellarminus cap. 12 Quomodo ergo erit persecutor & exagitator domellicus, seu qui ex fideliu cœtu aduersus cótribules suos exfistat ! ad hæc vanissima est Abbatica observatio, & co solum consilio ab isto excogitata, vt vim testimoniorum ex Apocalypsi declinare, & aliò transferre queats prout etiam transfert, nimirum ad statum Ecclesia primitiua, & horribiles illorum temporum mactationes & lanienas. Qualiverò perfecutiones à tyrannis olim excitate non nifi quadraginta duos menfes aut mille ducentos sexaginta dies durauerint, quali duratione definitur persecutio, quam Ioannes in Apocalypfi describit. Numeret Abbatus feu dies seu menses à Nerone vsque ad Maximinum, quem Constantinus Magnus deleuit, & mihi renunciet, quantam eorum summam reperetit.

Mox de duplici bestia Apocalyps. 13. v. 1. & 12. bestiali propemodum acumine disserit; & pro certo sumit per priorem bestiam Romanum Imperatorem Ethnicum & infidelem denotari; per posteriorem; Antichristum. Si quæras, quo Au-Aore hanc sua opinationem corroboret, respodebit; feipfe, fuam enim Auctoritatem tanti prætij esse vt omnis auctoritatis defectum abundè compenset. Si postules, vt omniailla, quz de prima bestia Apocalyps. 13. memorantur, accommodet ad Ethnicos Imperatores Romanos, præcipuè quadraginta illos duos menses: hic æstuabit Abbatus, vnguesque rodet, & caput scabet, & ex pedicis, quas sibi nexuit, nunquam se expediet : quia, relicia semel veritate, que per primam bestiam,

Anti-

### Defensio Cap. 8. Lib.111.

Antichriftum: per secundam, infignem quempiam A argumentum, quo mensem pro Annorum hebdomade, Antichristi adjutorem & promotorem, denotari tradit, nihil stabile & sirmum, in quope des figat, habet : qui arguté profecto colligit, perfecutionem illam cap. 13. defcriptam, pertinere ad Ethnicos Imperatores; vel ad illas, quæ ab Ethnicis Imperatoribus excitatæ funt; quia Apocalypf. 11. fcriptum eft: San-Etam ciuitatem gentes calcabunt mensibus quadraginta duobus. En Apostolus dicit gentes; hoc est, gentiles. Ergo bic non fignificatur Antichriftus; nec Antichrifti fectatores, quia ifti nec funt gentes, nec gentiles. Quali verò Turcæ, Tartari, Iudæi, iph Ethnici, & omnes, quotquot Antichristo adhærescent; dici no possent gentes; & iple Antichriftus, gentilu, propter summam impietatem, verique Dei, imò & fictitiotum Deorum, quos mortales eo víque coluerant, contemptum ac neglectum.

893

Foxi somnium tu tibi retine. Nobis nihil negotij cum somniatorum deliriis. Videtur Foxus inuidisse Zvvinglio suum somniú de Eucharistia, & illustrationem per somniú, operâpbasmatis sco spectri, quod atrum an album effet, ignorare se palam fatebatur. Itaque ne solus Zvvinglius fomniator effet, fomniauit & ipfe; cum de Apocalypticis quadraginta duobus mensibus ; deque mille ducentis & sexaginta diebus, & de tempore.temporibus. & dimidio temporu follicitè & anxiè cogitaret. Factum est, inquit Abbatus, ve die quo dam Dominico expergefactus mane Foxus & de numeris illin cogitabundus, fubito fibi,tanquam intra fe cum maie. C ftate quadam refponsum fentiret ; QVIN, INEPTE, MENSES ISTOS PER SABBATA NVMERA-70, prout Hebdomadæ Danielis per Sabbata computantur. Teftem, inquit Foxus, Deam appello, verè ita contigisse. Quis non videt torum hoc ex Zvvinglij somnio vel effictum, ne, vt dixi, solus Zvvinglius fomniator haberetur, vel fi accidit, Foxoiam experrecto; infpirationem hancnon àbono, sed à malo spiritu processisses. Quis enim vnquam fiue dormiens fiue vigilans audiuit; in fcriptura, vel etiam extra fcripturam ; vnů mensem fignificare Sabbatum annorum , hoft eft, septem Annos ? Item dies mille ducentos sexaginta: Annos ducentos nonaginta quatuor? Seductoremhunc spiritum & impostorem fuisseoporter, qui Foxo hoc persuasit. Legimus quidem in scriptura : bebdomadas seu septimanam Annorum; at vbi dies, vel menfis pro septimana Annorum. hoceft, pro septennio accipiatur, nullu vnquam vel Foxus vel Spiritus ille Foxi, exemplum proferet:quod recte à Bellarmino cotra Illyirici infeitiam notatum est. apud quem commentum hoc Foxum legisse, verifimile mihi fitiled vt plus auctoritatis figmento conciliaretur, Deus ex Machina fingendus fuit, qui vt olim Zvvinglio nictanti; fic & nunc Foxo ex nictatione iam iam exfuícitato manum porrigeret.

Fatetur Abbatus, fe non inuenire exemplum au

boc est , pro septem annis interpretetur. Multo minus inuenies exemplum, aut argumentum, quo probes. diem fignificare septem annos. Si ergo nullum suppetit pro hoc phantasmate firmamentum aut fundamentum; quid restar, inepte, nisi vt Foxo, cum suo divino instinctu, multam falute dicas. Instin Aus ille Diuinus non fuit, sed Diabolicus, verum Illyricianus fiue Flaccianus. Verte & versate in omnes partes, nunquam hane Foxianam absurditatem, nisi prorsus ab ea discedas; effugies.

894

Persecutionem Antichristi fore breuem , & paucis annis circumfcriptam, probat Bellarminus etiam ex illo Apocalypf. 12. Ve terre & mari, B quia descendit diabolus ad vos, babens iram magnam ; sciens, quod modicum tempus habet. Et Apocalypf. 20. Ligauit eum per mille annos, & post boc opertet folui moduo tempore. Quomodo hoc erit verum, fi Antichriftus regnabit M. CC.LX. annis? Sutlivius & Abbatus dicunt, nibil bie agi de Antichrifto, Antiquum videlicet obtinent. Quando Catholiciex his locis argumentantur contra Hæreticos, tum nil agitur de Antichristo;sed quando sectarij Papam conuiciis incessere, & Antichristi dedecore deformare volunt, tunc non tantum duo prædicta loca; sed fermè omnia, quæ Ioannes cap. 12, & 20. prophetat, Antichristo, hoc est, Papa Romano examulsim quadrant : tunc nec laclacti fimilius est, quam Papa Antichristo. Quid cum his hominibus incæptes, quibus in disserndo non est regula veritas, sed phantasia;& quidem siniftris affectibus, potissimum odio, miserabiliter excœcæta?

Ait Abbatus, Damonem non effe abfolute ligatum; Eum enim iam quoque in Ecclesiam furere, & omnibus prope seculi bacchatum effeper Ethnicos, & alios infideles , per Hareticos' , per falfos fratres; naculque campum liberum, latissime in persecutiones Ecclesiz illatas digreditur, & ad ipsum quoque Gog & Magog excurrit, de quibus Bellarminus cap. 17. Et post hunc tam spatiosum excurlum, reuertitur ad ligatum fuum Diabolum; quem folumodo vinctum fuisse ait eo tempore, quò D'nascebatur, & trescebat Antichristus; hoc eft, vique ad Constantinum magnu, hoc enim Imperante, pax Ecclesizab externishostibus est reddita, & Ecclefia multis opibus locupletata; quæ duo Ablyatus habet pro argumento soluti iterum Diabo. li, Diabolico prorsus commento; Nam quis tam hebes est ac stolidus, qui non videat, Diabolum potius dici debere solutum fuisse sub Nerone, Diocletiano, aliisque truculentissimis tyrannis, quàm lub Constantino, eiulque luccessoribus, Chriftianis? Quanquam fold' io Diaboli, de qua in Apocalypfi, minimè eft Ma, qua defauit in Ecclesiam sub Ethnicorum vel Hareticorum Imperio ; sed fub nouissimam demum horam continget, tunc enim ita

fxuier

### Defensio Cap. 8. Lib. 111.

lizuiet & debacchabitur Satan in fideles, vt respe-1A properum. Quz caussa etiam, cur ordinariè ve-Au antecedentium perfecutionum, videri possit quasi fuisse ligatus, & nihil egiste; Erit enim tune tribulatio magna, qualu non fuit ab initio mundi vsque modò; neque fiet. Et nifi breuiati fuiffent dies illi, non fieret (alua omnis caro:Sed propter electos breuiabuntur dies illi. Quz hzc abbreuiatio, fi tyrannica Antichristi truculentia iam à Constantino Magno per mille quadringentos & amplius annos durauit? Quznam est hzc tanta tribulatio & calamitas, quam patiuntur Caluinista & Lutherista, cuius fimilis nec exstitit, neque exstitura eft, cum multis in prouinciis ac regnis quietissime, & in omni rerum abundantia viuant; quoru, promptuaria plena,eructantia ex hos in illud;Boues corum sraffa,&c. B

895

Ridiculum porrò est, quod Abbatus dicit, mille ducentos vel quadringentos annos, comparatione Dei, effe quafi vnum diem ; nec temporum [þasia bifce in rebus humano fenfu effe metienda. Verú quidem eft. in oculis Dei, mille annos haberi.inftar diei hefternz, quz preteriit: Sed in his non habetur ratio Dei; sed hominum, qui ærumnas illas subeunt:nec propter se breuiabitDeus dies illos szuisimz perfecutionis, de qua Matth. 24. Sed propter electos homines; quos tandiu exagitari & excruciari noluit; quomodo auté tante perfecutioni modum poluille cenleri posset; si eam tot iam annorum céturiis deszuire permisisset? Quomodo ité diabolus extremæ suæ tyrannidi expromendæ moduum tompus habere diceretur, fi C habuiffet mille ducentos, trecentos vel quadringentos annos? Sit hoc temporis spatium breue & modicum respectu interminatæ æternitatis Dei; at modicum non eft , fi ad Dzmonem, eiufque immanitaté referatur. Abbatus nesciés vbi nam cólistat, modò hoc, modò illud blatit. Qui enim suprà dixerat, Dæmonem fuisse solutum, quando à tyrannorum persecutionibus Ecclesia respirauit, variisque opibus insigniter locupletata eft;is nunc folutionem iftam refert ad origine regni Turcici; eamque non nisi à trecentis annis repetit. Omnia vanè & inconftanter, pro natura scilicet & conditione falsitatis, cuius duo sunt perspicua indicia, vanitas & inconstantia. Nihil horum cum Prophetiis Danielis & Ioannis con- $|_{\mathbf{D}}$ cordat, nihil concinit, vt infra iterum liquebit, cum de Gog & Magog fermo erit.

Ait Bellarminus; Christum tribus duntaxat annis cum medio prædicasse; Par igitur esse, vt Antichristo longius tempus non concedatur. Hocargumento inuerío putat Abbatus Bellarmini caussam iugulari. Nam si Christu intraillud temporu spatium tot miraculu , & tanta persuadendi vi torque discipulu , tam parum effecit , tamque paucos ad (uam difciplinam traduxit; à vero prorfu abborret, Anti cbriftum triennio & medio anno tantas res perfecturum, 👉 totum orbem fibi fubingaturü. Iam fupra diximus, longè procliuius esse destruere, quàm exstruere. Chriftus exftruebat, Antichriftus deffruet. Qua relentum erat illud negotium; hoc,velox &præ-

ris prædicatoribus tam tardi & lenti successus respondeant; pseudodoctoribus omnia sint in procliui; nihilque non celeriter transactum reddant. Nimirum, quia illi ædificant : isti ædificia diruunt. Duobus vel tribus annis latius doctrinam fuam diffudit Lutherus in Germania; quam S. Bonifacius triplo vel quadruplo pluribus annis; Idemque dico, de Caluino in Anglia, refpectu S. Augustini à B. Gregorio cò milsi. Quz caussa tante celeritatis in hæresis& tante lentitudinis in vera doctrina? Lutherus & Caluinus demoliebantur, quz alij struxerant : Hinc nullis remoris nullisque obstaculis retardabantur: at alij ædificabant; hinc illa tarditas. Annon vnå horâ, puluere pyrio seu tormentario disiici & funditus euerti potest palatium, cuius exstructioni biennium vel triennium non fufficiat?Eft quidem in se verbum Dei efficax, & penetrabilius omni gladio ancipiti, sed hominum durities & corruptio obstat, ne vim suam tam promptè &celeriter exercre possit.

Rullus Basileensis in cap. 12. Danielis conficit ex hac disputatione Bellarmini de tempore & Annis Imperij Antichrifti hunc fyllogifmum. Antichriftus non regnabit nifi tres annos cum medio. At Papa iam firitaliter longe diutim regnauit, ergo Papa non est Antichriftus. Maior probaturex cap. 12.Danielis, & cap. 12. Apocalypf. Responder Rullus, Maiorem effe falfam. Nam Danielem tantum oftendere, quandiu duratura effet interruptio cultus diuini in templo Hierofolymitano; tempore perfecutionis illins, quam Antiochus moturus erat. Antiochum diutius regnasse, quă triennio & (emeftri : non effe neceffarium , vt tempora ty pi, & fignificati per typum fibi mutuo refpondeant. Regnű Dausdu & Salomoniu fuisse typum Christi; & tamen boc effe aternum; illud; temporale.Quorfum hac omnia? Quem feriunt? cuius causiam iugulant? Num Bellarminus dixit; Anticbriftum tot annos in imperio consumpturum, quot consumpsit Antiochue? Num dixit, Antiochum diutiu non regnaffe, quàm triennium 👉 femestre? Num dixit; necesse esse, ve tempora typi & significati per typum ad amußım fibi mutuò refpondeant? An nó cum fanctis Patribus aperte scribit, non pauca à Daniele cap. 12. cap. 11. cap. 7. & alibi tradi, quænullo modo in Antiochum quadrare queat: Sed neceffariò ad littera de Antichristo exponi debeant, inter que & hoc de triennio & semestri.Nam quod hoc temporis interuallú ad cessationé cultus diuini in templo Hierofolymitano ſub Antiocho refers, vbi probatio? vbi argumétum,quo commentum tuum nonnihil pingas & comas? potior apud nos eft fanctorum patrum, & ipfius S. Ioannis in Apocalypfi auctoritas: qui de cadem persecutione, de qua Daniel, loquens;tres annos & dimidium ad vltima mundi tempora,hoc eft, ad Antichrifti regnum & tyrãnidem refert.

Sed vt Rullus propositum suum facilius obtineret, vulgata versio inuerteda imò reiicienda

fuit;



### Defensio Cap.9. Lib.111.

v.7. mutandum in partem temporie ; ita vt pars temporis fignificet decem dies : nam defolationem cultus dinini in templo Hierofolymitano duraffe annos tres , & decem dies, Sed huic Caluinistæ Basileensi oppono Bafileensem olim Professorem, ex Sacramentariorum numero præcipuum, Oecolampadium, qui cap. 12. Danielis vertit: Quia ad tempus. tempora & dimidium:& explicat de media annorum bebdomade, id est, de tribus annis ac dimidio. Ita etiam Castalion, quamuis Nouator maximus, præsertim in translatione Bibliorum. Tigurina versio: feu longo, feu breui temporis fatio. Quis neget, vt nouè, fic & inepte? Rullus Junium & Tremelium fequi voluit; qui Daniel.7. dimidium temporis reddunt; particulam temporis. & cap.12. partem tem- B poris : & per hanc feu particulam, feu partem intelligunt dies decem. Quz bonus Rullus ex Notationibus lunianis & Tremellianis, vt alia pleraque huius fecis, in fuas chartas transcripsit, nulla magistrorum suorum mentione facta; nelaude inuentionis tam ingeniofæiple apud discipulos suos priuzretur. Sed valeant ista Caluinistica gerræ & cenologiæ prifcis incognitæ; nuperque adeo Romani Pontificis odio excogitatz.

807

Mentitur postea Rullus, Ioannem capite 12. v.14. non agere de duratione regni Anticbrifti: Sed de Ecclefia Cbriftiane, que fuerat Hierofolymu.confernatione, tempore destructionis vitime Hierofolymorum. At Rullus nihil penitus probat:tantum affirmat.Quod vt discipulis eius sufficiat, nobis certe non sufficit, qui in disciplinam eius nec iurauimus, neque vnquam iuraturi sumus: quibus etiam persudeat, si potest; dies mille ducentos sexaginta apud S. Ioannem effe annos M. CC. LX. nam nobis quide, dum hoc persuadere conatur, oleum & impensam perdit: quia omnia ista Rulli somnia facris literis aperte repugnant: vt iam supra vidimus. Hactenus de quinta Bellarminiana demonstratione.

#### CAPVT IX. Explicatur fexta demonftratio.

NTICHRISTI aduentus erit pau. lò ante finem mundi. ergo fi Anti-D chriftus iam dudum venisset, vt aduerlarij dicut, deberet mundos iam dudum effe finitus: at hoc non factum, testatur enidens experientia. Sutlivius iterum calumniatur, iftud non effe fignum venturi Antichrifti.Quali verò Bellarminus dixiffet; effe fignum venturi Antichristi, & non potius antegressi seu przteriti, feu eius, qui iam fuit. Calumniatur iterum, Bellarminum perinde facere ; ac fi brumam diceret effe fignum aftativ, aut autumni , qua non nifi diu post fequitur: nam bruma nec est signum æstatis præteritæ, neque etiam futuræ: ficut dies non est fignum noctis, neque nox fignum diei. At confummatio sæculi paulò post aduentum Antichristi secutu-

ľ

fuit; & dimidium temporie, apud Danielem cap. 12. v.7. mutandum in partem temporie; ita vt pars temporis fignificet decem dies: nam defolationem cultus diuini in templo Hierofolymitano duraffe annos tres, & detem dies. Sed huic Caluinifix Bafileenfi oppono Bafileenfem olim Professorem, ex Sacramentariorum numero przcipuum, Oecolampadium, qui cap. 12. Danielis vertit: Quia ad tempus, tempora

808

Sibrandus obstrepit, iam tempore Apostolorum venisse Antichriftum. Quod delirium non semel est explosum. Abbatus vetera sua mendacia recinit. Citat Bellarminus Danielem; apertè vaticinantem cap.7. statim post paruulsillim cornu, hoc eft, Antichristi, interitionem, iudicium extremum iri. Abbatus hîc nibil iudicij reperire poteft; forsan quia fine iudicio quærit. Nam si iudicium adhibuiffet, iudicium vtique reperiffet; è vestigio enim subiicit Daniel post sermonem de cornu illo paruulo: Afpiciebam dones throni pofiti funt, & antique dierum fedit, & c, Et ver f. 21. Afpiciebam, & ecce cornu illud (paruulum) faciebat bellum aduerfus fanaos, & praualebat eu: donec venit antiquu dierum, & indicium dedit fanctis excelfis, & tempus aduenit, & regnum obtinuerunt fanchi. Iterum v.26. postquam de Rege illo per cornu paruulum fignificato egerat; fubdit Daniel : Et indicium fedebit, vt auferatur potentia, & conteratur, & difpereat vique in finem, & c. Vbi omnes fyllabe clamant, flatim poft impium illum Regem, qui ex decem Regibus tres exterminabit, & septem alios sibi subiiciet; secuturum nouissimum iudicium. Quod etiam-ex capite 11. & 12. manifeste colligitur. Sed Abbatus cum gregalibus suis omnia duro vultu inficiatur,neq; hoc tantum,fed & Bellarminum criminatur, quafi Danielem mutilauerit. Qua de caufla? Quia Bellarminus integra capita ex Daniele non exfcripfit : contentus indicasse nonnulla ad propositum spectantia, nihilý; ambigens, lectorem cætera ex ipfo Daniele petiturum. Nominatim acculat; Abbatus, quòd non protulerit illam fententiam : Et iudicium fedebit, vt aufer atur potentia & conteratur, & dispereat v/g in finem. Quid hoc tandem fibi vult, v/q, in finem? quarit Abbatus. Nam fi iudicij confessi efficiet, vt regni; de quo loquitur, potentia difpereat vfque in finem, certe confeffue iudicij, de fine ipfo, prout tu vis,intelligi non potest. Quanta huius Caluiniftæ ruditas ? Illud, v/que in finem: nil aliud fignificat, quam in perpetuum; quod vel ex Lirani commentario discere poterat, fi S. Hieronymum inspicere non lubebat.

Deinde fic fatuari videtur Abbatus: Per iudiciam auferetur regnum & poteftas à Rege illo per cornu paruulum fignificato; ergo tempore iudicij adbuc viuet; ergo falfum est Anticbriftum prius occidendam, quàm iudicium illud inftituatur. Infipiens est haz cogitatio. Nam Antichriftus, vt & alij omnes; viuet vtique, quando extremum iudicium subbit; sed non sequitur, tum demum reipsa ab Antichristo potentiam & tyrannidem auferendam, quia iam per mortem ablata fuerat; sed auferendam &

P

conte-

Digitized by Google

# Defensio Cap. 9. Lib. 111.

conterendam effe, vsquein perpetuum per senten- A extremus dies sit venturus. At Antichristo iam tiam iudiciariam, publicam & vniuersalem. regnante & seuiente; constabit de illo die, quia

899

Non difsimili stultitia colligit Abbatus ex illis: Afpiciebam propter vocem fermonum grandium,quos cornu illud loquebatur, & vidi quoniam interfecta effet bestia, & perisset corpus eius ; & traditum esset ad comburendum igni: aliarum quoque bestiarum ablata effet poteft m, & tempora vita constituta effent, en v/que ad tempus & rempus. Sequi ex nostra sententia, in extremo iudicio, quatuor alin beftin, hoceft, regnis, metas & terminos durationu prestitutum iri, hoc cum absurditate plenum sitsinfert, aque absurdum effe, dieta Danielis loca de extremo iudicio interpretari. Tu, inquit, qui cornuillud Antichriftum effe dicis, explica, queso, nobis, quî futurum sit. vt post vltimum iudicium, quod ibi intellectum vu;alin illin bestin, quibus potestas ablata ost, tem B pora vite constituta fint v/q, ad tempus & tempus? Quid opushic Bellarmino? Nodusiste tanto vindice non eget. Nil aliud vult Daniel, quàm se ex consessu iudicij illius intellexisse; regnis etiam potentilsimis, certas periodos à Deo præfixas; quibus circumactis terminentur ac definant, nullumque corum æternum effe: non autem indicar, in illo demùm iudicio quatuor regnis, per' quatuor bestias defignatis, metas vitæ & durationis à Deo constitutas fuisse, yt iste delirat.

Pari supore versatur Abbatus in illo Apocalypleos loco cap. 20. Post becoportet illum folui modico tempore. Ovidi sedes: O sederunt super illas, O iudicium datum est ein. Adfert alium huc spectantem C locum Bellarminus ex cap.12. Danielis: Beatur, qui exspectat. Oc. Quid Abbarus? Nil præter pleudologias & lædorias Negat, locum Ioannis pertinere ad Antichriftum. An sufficit intrepide quiduis negare?Nugatur denuo de mille ducentis & nonaginta diebus apud Danielem:quas nugas iam cap. fuperiore dispulimus. Hic Battologismos luos conuiciis infercit, ex quo genere; Bellarmini demonstrationibus, non nisi futilem leuitatem, & cerebrs vehementer lesi vertiginem contineri. Ipfum Bellarminum nominat hominem (acrilegum, excordem, infanum. An non animaduertis, lector, quàm validis haftis Caluinianus iste Illustrissimum, totoque orbe Christiano celeberrimum Cardinalem oppugnet. Quid est scurrari; si hoc est refutare? D Quid factu promptius & facilius, quàm vt vanissimus Nanus giganti maledicat; cum quo si cominus manus conserret, non icu, sed vel minimo digito prosterneretur.

Ait Bellarminus ab interitu Antichristi, vfque ad nouissimum diem ac iudicium quadraginta quinque duntaxat dies interpositum iri. Vociferatur Rullus in cap.12. Danielis; Bellarminum repugnare Christo; Matth.24. De die autem ille & bora nemo scit. & c. Respondeo, Christum & hic & alibi loqui de tempore, quod Antichriflum vel antecessit vel adhuc antecedet : quia enim nemo scit, quot anni vsque ad Antichristi aduentum supersint; nemo itidem scit; quando extremus dies fit venturus. At Antichrilto iam regnante & fæuiente; conftabit de illo die, quia ex feripturis conftat; quamdiu Antichriftus fit regnaturus; & quantum temporis ab eius exitio víque ad iudicium intercedar. Collabatur ergo oportet, tota conuiciorum moles, quam ignorantiæ fuæ hic Rullus fuperfiruxit.

Oggannit Rullus. 2. Theffal.2. dicitur : Antichriftum ab illustri Domini aduentu abolitum iri.non ergo 45 diebus ante aduentum Christi periturum. Futilis obiectio : nam aduentui Redemptoris iam iam appetenti rectè adscribitur exterminatio & eliminatio Antichristi. An Christi primo in terras aduentui non adscribebatur nostra redemptio, & tyrannidis illius, qua Dæmon humanum genus opprimebat; dissolutio & confractio ? Quæ tamen reipfa, non nisi post triginta tres & amplius annos subsecuta est.

Dictum illud Danielis, cap. 12. Beatus, qui exspettat. & peruenit v/que ad dies mille trecentos triginta quinque: admodum subtiliter explanat Rullus: Inquit enim: Illo versu agitur de longe feliciore statu Ecelesia Iudaica, quàm ante X LV. dies exstiterit. quia tum mortum suit Antiochm Epiphanes, & c. Hac Rulli sunt fomnia, sanctis Patribus, nominatim S. Hieronymo, & Theodoreto in hunc locum aduersantia. At nil moratur Rullus: Nec nos mouet, inquit, expositio Hieronymi & Theodoreti, quia illa destrina Christi & Apostoli Pault aduersatur: nimirum, si tu non mentiris. Si mentiaris, vt equidem firmiter credo, non aduersabitur.

Notaui iam aliquoties ingratam Rulli mentem erga Iunium & Tremelium, quorum nota tiones etiam hîc expilauit;nec tamen profitetur, per quos in deliramentis fuis profecerit. Etiam Oecolampadius huius in cathedra Bafileenfi Anteceffor,longè aliavia, quàm Rullus, incedit, in commentario fuo ad hunc Danielis locum.

Ne quis autem arbitretur, hos dies mille trecentos trigintaquinque repugnare diebus mille ducentis nonaginta; de quibus immediate antea; adfcribere placet verba Hugonis, Gloffato ris non postremi. Si diebus mille ducentu nonaginta, addantur quadraginta quinque, fient mille trecenti triginta quinque. Itaque post mortem Antichristi dabuntuv lapsis quadraginta quing, dies ad pænitentiam. Loquitur ergo Daniel priore loco de diebus, quibus Antichristus regnaturus est. Posteriore loco addit quadraginta illos quinq; dies, qui inter Antichristi interitum & extremum iudicium interponentur.

Obuiis vlnis amplectitur Rullus, quod Bellarminus ait, Papam iam regnaffe fupra quingentos annos: Inde enim euidentifsimum argumentum fumi dicit, Papam affe Anticbrissimum aliud non erit, nifi istud: Papa regnat iam vtrog, gladio vltra quingentos annos, ergo Papa est Anticbrissiu. Probatur confequentia, fitamen res adeo lucida alicuius probationis eget. Omnu. qui vtrog, gladio regnat est Anti-

cbriftm:

#### Defensio Cap. 10. Lib. 111.

С

90 I

ebriftus: Papa verog, gladio regnat;ergo Papa est Anticbri- A tus; fed catalogue corum, qui Anticbriftum adorant. fim. Quid conclusum vnquam firmius? Quid infolubilius? Accipe validiora. Chriftu venit mitie & bumilis corde, nec gladio accinetus fuit:ergo Papa est Antiebristu; qui gladium spiritualem & temporalem vsurpat: Et ne de hoc dubites, copiosisimis & densisimis in Romanum Pontificem lædoriis & pfeudologiis id Rullus confirmat, & quafi adamantinis columnis fuffulcit: cuius totus commentarius in cap.Dan.11.& 12.nil propè aliud eft,quàm Inuectiua & Satyra vt aculeatifsima, fic & mendaciísima in Pontificem.

Oggeritetiam has suas quisquilias de quadraginta quinq; diebus Rullus in cap.7. Daniel. vt&illas de tribus annis cum medio seu dimidio imperijAntichrifti.Vbi Bellarmino litem inten-B dit, quod medium annum pro dimidio dixerit. Alius forsan diemRullo dicet, quod dimidium pro dimidiate posuerit. Permitte aliquid Rulle consuetudini;& alios ne excita; alioqui non modo barbarismos, sed & solæcismos tuos in robustum faciem tuam tibi ingerent: neque enim tam concinnus es, vt huius generis flores ex tuo prato decerpi nequeant.

#### CAPVT X. Denomine Antichristi.



OCIFERATVR Danzus: Pane piget 🖌 pudetą, bat legère, qua bic & totu nouem fequentibus capitibus tractat Bellarminus: 9 unt enim prorsu curiosa, inepta, mateologia plena, denig falfa. Magnú operæ pretium feciffes, filegere supersediffes. Careremus enim non paucis médaciis, couiciis, infulfitatibus & abfurditatibus, quas vbere prouétu fundis; in quibus & ilta:Numerum bominin 666.de que Apoc.13. non effe

numerum nominie, led, numerum bominie; nam prius poni numerum nominu, & postea numerum bominu 666. effe ergo diuer fos numeros. Si funt diuerfi, cur tui fym mystadeo laborant in nominibus excogitandis & inueniendis; qui numerum 666.efficiant? An non id eam folummodo ob caussam faciunt, vt oftendant Antichriftum tale habiturum nomen, ex quo prædictus numerus refultet? Cur ex Irenzo vrgent illud Aaroire? Cur excogitarunt illud Romith, hoceft, Romanus, ex quo Hebraice D scripto idem numerus enascitur? An non id eo fine faciunt, vt oftendant ; bominem peccati & filium perditionie, Antichriftum; tali nomine infignitum iri,ex cuius litteris numerus 666.procedat?Hoc ipso autem numerus nominis, est etiam numerus hominis; quianomen est hominis, ergo & numerus per nomen est numerus hominis.

Numerus nominis, inquit Danzus, est catalogus & descriptio corum, qui bestiam adorant. Vano igitur labore se fatigant Sectarij, præsertim Abbatus, qui ex numero quorundam nominum, ingenti hiatu, oftéluros se promittunt, Romanum Pontificem esse Antichristum; cum numerus nominis non fit numerus ex nomine aliquo exor-

Quzío, an tantum 666. Antichristo genuasteeent; & diuinos honores tribuent?Respondebit Danzus poni bie numerum certum pro incerto. Vthoc daremus; quomodo expediet illud, quod Ioannes dicit : neminem emendiaut vendendi pote-, fatem habiturum, nifi qui babet characterem, aut nomen beflie . aut numerum nominie eius: hoc eft, interprete Danzo, Catalogum eorum, qui Antichrihum adorant? Neceffe igitur erit, vt Catalogum talem secum circumferant. Quantus autem hic Catalogus futurus est, si in co omnium corum nomina referenda erunt, qui ad Antichristi partes transibunt, quis talem catalogum conficiet? Humana profectò industria confici nequibit. Quis enim hominu omnia nomina eorum, quiAntichrlstum sectabuntur, sciat? Non magis, quàm quis norit nomina omnium corum, qui Christi disciplinam vel Mahometi sectam complectuntur. Tandem ex quo Calepino eruet Danæus hanc nomenclationem?Numerui nomini befia, id eft, Catalogus corum, qui bestiam adorabunt.

902

Acque fubtile est quod addit Daneus: Numerus bominie dicitur numerus namerabilie, cuiuie notus, vulgaris, non obscurus;qualis est ifte: 1.2.3.4.5.6. qui etiam rufticis notus est. Et boc numero anni Antichrifti & bestia numerari debebunt. Si numerus hominis, de quo S.Ioannes, est tam expeditus & facilis, cur Ioannes dixit: Qui haber intellectum, computer numerum bestie. His profecto verbis indicauit, non cuiuis promptum & procliue fore, hunc numerum inire; nam ad hoc no quofuis aduocat; fed intelligentes ac folerses : quod & antecedentia verba innuunt. Hic fapientia est; fignificat enimcomputum huius numeri esse difficilem & abstrusum, nec in lucem eruendum, nisi ab eo, qui doctrina & sapientia polleat.

Danzus tamen omnia elucidare doctus tam facilem hunc numerú facit, quàm faciles & noti funt vulgares isti numeri 1. 2. 3. 4. &c.qui iterum clamat; decipi Bellarminum, existimantem ea,que dicit Ioannes ; de certo quodam vocabulo, quod numerum 666. exbibeat, intelligendum effe. Decipiuntur ergo plerique, finon omnes, Caluinist & Lutherist ; qui lo**cum Ioannis non nifi de ce**rti cuiufdam vocabuli numero interpretantur. Cuius eft ergo numerus iste 666. si non est numerus certinominis?Locus Ioannis, inquit Daneus, intelligitur de tempore, quo verus & insignu ille Antichristus manifestabitur, & patefiet aperte mundo. Erit autem annus 666. ab eo, quo hac fcribebat Ioannes, qui annui ftatuitur annus Domini X CV. qui anni fi cum 666. coniungantur efficiunt annos DCC. LX 1. quo tempore Pipinus Rex Francorum Romanum Pontificem in fummam dignitatem extulit. Respondeo, Danzus sumit pro compettis, quæ probatione egent:nam plerique dicunt, Apocalyplin scriptam anno XIV. Imperij Domitiani, qui eft annus Chrifti X C VII. non X C V. Et Pipinus in Ecclesiam Romanam non modò largus ac munificus fuit anno Domini DCC.

LXI.

P

### Defensio Cap. 10. Lib.111.

LXI. fed & antegressis annis munificentiz suz Arequid in Christi nomine contigerit; & in Antifontes eidem Ecclesiz liberalisime reclusit, vt Tomus Nonus Baronij figillatim per fingulos annos docet. Quod fi hzc Danzana explicatio tam certa eft, cur in ea cateri Nouatores non acquiescunt? Cur interrogati de tempore aduentus Antichristi, alius respondet sub prime, & alius; lub (chino?

Accedit, quod hoc figmentum non concotdat cum S. Ioannis textu : Nam numerum bestie, & numerum nominis eim; & numerum bominis pro codem accipit; vtantea dictum, cum enim nominasset numerum nominie eius; statim fubiccit. Qui babet intellectum . computet numerum beftie; hoc cit, nominis bestiz; seu eius numeri rationem ineat, quem nomen bestiz reddit : nam ipfa bestia per B se numerum non efficit, cum sit vna numero; fed oportet, vt numerum ratione sui nominis efficiat; de quo nominis numero mox fubditur: Numeru enim bominis est; quia nomen illud, vt fic appellem, numerale, eft nomen hominis. Er numerus eius seu nominis seu bestiz sexcenti sexaginta sex. Vbi certe nihil de numero annorum aduentus bestiz, sed de solo nominis & per nomen hominis numero.

Sutliuius mentitur, hanc de nomine Antichristi disputationem effe quartum argumentum. Bellarmins, quod Pontifex non fit Anticbriftus : Mentitur, inquam, quia hæc de nomine particularis dilputatio est vnú quoddam membrum exillis nouem, in que Bellarminus primo statim capite C totam hanc controuersiam distribuit : tametsi postea sub finem capitis huius ex nomine itidem Antichristi vanitatem Sectariorum redarguit, contendentium, Pentificem Romanum effe An. tichriftum: nam Antichristi nomen erit notisimum post aduentum eius : fignum ergo est Antichriftum nondum venisse, (& per consequens, Papam non effe Antichristum) quandoquidem de nomine eius nec conflat, nec conuenit inter au aores

Oggannit Sutliuius; si Antichristi nomen notifsimum effet ; qui factum est, vt nemo bactenus aliquod eim nomen vel dixerit, velintellexerit ? Non dixit Bellarminus iam esse notissimum; sed fore notiísimű,poftquam Antichriftus venerit. At & D e un cobscurum erit, inquit Sutliuius, quia ille multos aftuttin (nin deceptet; quod fieri non poffet, fi ex ip/o nomine liqueret, ipfum effe Anticbriftum. Non eft necesse, vt hoc ex nomine ipfo liqueat. Deinde, vr liqueret, ex solo nomine, ipsum institutis & disciplinz Christi ex diametro aduersari; an ideo paucos ad fuas partes pertraheret? Etiam Mahumetus aperte prz se tulit detestationem Christianz religionis, & studium summu eius penitus exstinguendæ. An idcirco paucos sectatores reperit? Etiam nomen Christi, quod est Iesu, ignotum erat ante Redemptoris aduentum. Nunc nil eo notius. Vociferatur Sutliuius, absurde Antichriftum comparari Cbristo. Quis comparat? Num dicechristinomine eueturum sit, est comparare cum Antichristo Christum?

Oggrunnit secundo; Christum venisse (aluando geneti humano; Antichristum, perdendo. Es propserea nomen eius debuisse effe notum ; buim ignotum. Quali verò post aduentum, etiam nebulonis & sedu-Aoris nomen, absque detrimento finis, quem præfixum habet, nequeat elle cognitissimum. Quid notius nomine Mahumeti? An hæc notitiaobstitit secta eius, quo minus latissime propagaretur? Quid notius nominibus Arij, Neftorij, Eutychis, Lutheri, Caluini, & reliquarum pestium; & tamen innumeros secatores repererunt?

Negat Sutliuius, nomen Christiante aduentum fuisse ignotum, omnes enim (ciuisse eum Meistam vocandum. Nescio num omnes. Sed sit sane, Bellarminus non loquitur de nomine Messie, quod vndum fignificat, fed de nomine Iesu, quod propriè Saluatorem denotat. Hoc passim ante aduentum Christi fuisse notum, Sutliuianum plasmaest;quin ab Angelo demùm de cœlo allatum fuit.

Sibrandus calumniatur, Bellarminum ita argumentari: Cuius nomen ignotum est, id non est. Sed bestia buim nomen ignosum est, ergo bestia barnondum est. Responder Caluinista: Maiorem effe falsam, multos enim reipfa exiftere, vt Angelos, quorum tamen nomina ignota fint. Antiquum obtinet Sibrandus. Nil aliud dicit Bellarminus, quàm Antichrifti nomen fore notissimum, post aduentum eius; fignum igitur effe, eum necdum venisse, quandoquidem de nomine eius non conuenir. Nam quod Sibrandus dicit, *characterem & nomen beftia fumi pro codem* ; imperitiæ deputa; quia S.Ioannes cap.13. diferte diftinguit characterem à nomine bestix, & ne quis possit emere, aut vendere, nisi qui habet characterem, aut nomen bestie, aut numerum nominu eius.

Inftat Sibrandus : Nemo potest emere aut vendere, aliofue ciuiles contractus inire, nifi agnoscat Papam Romanum; ergo Papa est ista bestia. Ergo hodiernus Papa vocatur Paulus V.& Antecessor eius proximus Leo XL& huius Antecessor, Clemens VIII. Quis istius Caluinistz stupor / Quz mendaciloquentia? An nulli supersunt emptores & venditores, nisi qui Papam Romanum colunt? An non in ipfa Italia Turcz, Iudzi, Hæretici, Schifmatici Grzci, liberè emunt & vendunt?

Abbatus de nomine Antichristi nihil dubitat.Id ei certò elt ¿várSas; hoc elt, florens & floridus: & hoc bellißime in Papam omni terum copia florentem & abundantem quadrare affirmat; prælertim, cum etiam numerum illum 666. examulsim reddat. Si hoc est Antichristi, seu Papa Romaninomen, mirum, Irenzum id nelciuille, qui viderat & audierat eos, qui Ioannem Apostolum viderant & audierant; vt teftatur ipfe Irenzus libro 5. capite 30.

Deinde

904

### Defensio Cap. 10. Lib. 111.

B

Deinde, fihoc eft Antichrifti nomen, non A um fine damne tales exient : quippe qui & (emetipios, & igitur nomen eius erit Aarnie, aut terit, aut 2liud numerum 666. efficiens; quia Ioannes de vno folo nomine loquitur. Adhæc, an folus Papa est Enanthas feu avarses, florens opibus omniumque rerum copia? Certe nonnulli ex Nouatoribus huius ztatis longe sunt evansioner, firerum caducarum affluentiam & prosperitatem spectes: propter quam vsq; adeo cristas erigunt; & cornua omnibus obuertunt, immemores fortunz blandientis affabilem vultum, in contrarium leui momento mutari posse. Denique ex nomine agnosci solet homo; quis autem Papam Romanum agnolcat, si Euanthas audiat, etiam addita Romani appellatione?

Porrò eâdem Caluiniana plerophoria, nouit Abbatus, nomen Antichristi fore THTEP, & Aaron ... Probat de primo, quia Titan elt fel. Vocatur autem Papa in capit. solite extra de Maior. & obed. luminare mains: quod eft fol. erge Papa est Anrichriftm. An non conclusum arguterSi integrum fyllogifmum defideras, ecce illum ex Abbatico czmento: Omnie, qui vocatur Titan, hoc eft, fol, ille est Antichriftm. Papa vocatur Titan, boc est, fol, ergo Papaest Antichriftus. Tu fubfume; Apollo, Deus Ethnicw, vocatur Titan, hoc eft, fol. ergo Apollo, Deus Ethnicus, eft Antichriftm.

Viterius: Rex fortitur nomen à regno; vt Anglus, Gallus, Hifpanus è fuis quique regnis : ergo etiam is, qui in Latio regnat; debet vocari Latinus; Cum ergo Papa regnet in Latio; appellandus erit Latinus. At Latinus est nomen Anticbrifti, fequitur ergo, Papam effe Anticbriftum. Quid euidentius? Ne in Euclide quidem vllam certiorem & mangementaries demonstrationem repereris. Quam illustrabo hac itidem alia. Quifqui in Latio regnat, is vocatur Rex Latinus. At Imperatores Romani,iig, plurimi; & Reges itidem Gottbi, Franci & Germani regnarunt in Latio; ergo quilibet corum vocandus est à Latio, Rex Latinus. lam fic : Qui vocatur Latinus, ille est Antichriftus. Quilibet Imperator Romanus, Roma & in Latio Imperitans, à regno suo vocatue est Latinus; ergo quilibet Imperator Romanus Roma & in Latio imperitans, est Antichriftus. Si nimis fubtilis videor, gratiæ agantur Abbato, qui me sua subtilitate hanc subtilitate docuit. Vix quidquam infulfius eft Abbato; & tamen adeo thra D sonicèse iactat, quasi luce lucidius demonstras set, Antichristo nomen Latini inditum iri, & per consequens, alium, præter Papam Romanum, non exspectandum Antichriftű: Etsiple seiplum cuertit; nam si Antichristi nomen erit Euantbas, vel Titan, vt antea pro certo affirmarat, non ergo Latinm nuncupabitur:aut fi hoc nomen feret;ergo nó dicetur Euanthas autTitan: nisi contra Ioannis monitũ, polyonymum faciat;& quidem ita, vt quodliber nomen exhibeat numerum 666. nec veretur iste thraso illud Irenzi lib.5. cap.30. Quotquot secundum inanem gloriam statuunt nomina, continentia falfum numerum, & quod à fe fuerit adinnentum nomen, definierunt effe illius, qui venturus est,

credentes fibi feduxerunt. Et primum quidem damnum est, excidere à veritate; & quod non fit, arbitrati: post deinde apponenti, vel auferents de (cripsura pænam non modicam fore, in quam incidere neceffe est eum, qui fit talu: fublequetur autem & alind non quodlibet periculum eos, qui falso prasumunt scire nomen eim : si enim aliud quidem biputant, alind autem ille babens adueniet, facile feducentur ab co.quafi necdum adfit ille,quem caueri connenit. Oportet itaque tales difere, & ad verum recurrere nominie numerum, ve non in Pfeudoprophetarum loco deputentur. Hæc præclare beatus Martyr Irenæus; qui suspicabatur, non certò pronunciabat, Antichristi nomen fore Autor, quod Latini atate Irenzi, latifsimè regnarent. Hanc coniecturam dicit Bellarminus, hoc tempore non valere amplius, quòd non Latini, scd Turcz, Hispani & Galli latifsimè regnent.

Reclamat Abbatus: treneum, & quos fecutus est Auctores, non fine cauffa existimaffe nomen Antichrists fore Latinus. Vtique non fine causia id fibi persuafere : caussas enim habuerunt duas præcipue; alteram, quia in hoc nomine elucet numerus 666. alteram, non quia Antichriftus Latinis, vel in Latio, sede fixa, dominaturus erat; vt vult Caluinista; sed quia imperium maximum & potentifsimum,Romano,quoad potentiam haud diffimile, inftituturus erat: Neque enim necesse eft, vt qui Latinu dicitur Latinis & in Latio imperet; sicut hac itidem tempestate Imperator verè dicitur Romanie Imperator, licet nec Rome, nec Romanis imperet.

Ait Bellarminus, nomen Lafinu non scribi per 11, fed per fimplex iota, & tune non reddere numerum illum 666. Hîc elatis vocibus dicam grammaticam Bellarmino scribunt Sibrandus, Abbatus, Sutliuius: nam 1 longum olim prolatum fuisse vt diphthongum #: & hanc eius loco crebrò exaratam non modò in fine vocabulorum:Captinei, furei, mendacei, pro; captini, furi, mendaci. fed & initio & in medio; vt Regeina, Preimus, Leibertas, pro; Regina, primu, libertas; citantque veteres lapides, nummos, Lipsium de pronunciatione linguz Latinz. Quid his anfractibus opus? Nec Bellarminus, nec Irenzus locuti funt de Latina scriptura huius vocis Latinus: ( sincenim scribas Latinus, siue Lateinus, nunquam ex hisLatinis characteribus numerum 666, exfculpes) sed de Græca, Autiro. Vt ergo I longum quondam apud priscos notatum & pronunciatum fuerit per w, at hoc isti nunquam dicere poterunt de ista longo Grzco, nullum enim talis confuctudinis in Gręcorum monumentis vestigium exflat. Neque Irenzus, & quos Irenzus fequitur, in nomine Nareire vel wrais illude interpoluerunt ex communi Grzcorum mote, fed vt numerum 666. complerent; qui absente littera 6 claudicat, quinario destitutus.

Sed en infolubile & incluctabile Abbati argumentum : Ecclefia, cui Romanus Pontifex praest,

> appella-P 3.

### Defensio Cap. 11. Lib. 111.

appellatur Latina; in facric vistur lingua Latina, Ponti- A num, nempe vnum communen: viuendi modum Papifiafex Romanu diplomata fua non nifi Latine feribit & promulgat, Scripturas non nifi Latine legi finit; ergo ipfe est ille Latinus de quo Irenaus; & per consequens, Antichriftus. Quam argutus es Abbate, ab beri & nudius tertim, etfi hæc subtilitas est å Subrando, cuius tu hîc scrinia expilasti. Mirum, te neruum argumenti omilifie; qui est, in tota Ecclefia Latina Latinas literas doceri & difci. An non hoc perspicuum est argumentum, Romanum Papam este Irenzi Aaroiror? Et quamuis Irenzus expresse dicat, certò non constare de Antichristi nomine; & fan & um Ioannem, id non fine ratione voluiffe effe occultum & ignotum; Abbato tamen liquidifsimum eft:vt & illud; Regnaturum & quidem longisimo tempore, in Latio Antichristum; & ideo di- B & Caluinianis, licet ifto charactere, hoc eft, comcendum Latinum; cum Irenzus diserte dicat; imperium eius tribus annis & fex menfibus terminatum iri, sedemque eius non Romam aut Latium, sed Hierofolymam fore.

### CAPVT XI. Decharactere Antichristi.



907

VTLIVIVS & Danzus ad hoc caput maledictis & conuiciis tantum non obruunt Bellarminum. Nil impudentius hoc Caluinistarum pari, qui eum virum, cuius eruditionem ipli Se-

Carij admirari coguntur, tam contumeliosè infectantur, ac si stipes, non homo effet, neque C primaTheologiz rudimenta degustasset. Neque puto vllum ex Caluinistis ingenij moderatioris, futurum, qui ftomachum ad tantas criminationes plaustratim in tantum virum iactas, tenere queat: quas cur exscriberem; cum potius apud inferos lepultas, quàm in charta prostare oporteat?

Hæretici de charactere Antichristi inter se non conueniunt, quamuis in hoc conspirare videntur, characterem istum propriè non fore externam quandam notam, his, qui Antichristi doctrinam sectantur, constanter & stabiliter im pressam. Ait Bellarminus; hunc characterem fore vnum, non plures; nam Ioannes semper numero fingulari characterem nominat. Occinit D Sutliuius : Ioannes non tantum characterem ponit, fed nomen beftie Gnumerum nominin eius:vnde videre licet, plura boc nomine fignificari. Quz nam ista plura? Tantùm certe abest, vt Ioannes nomen bestiæ, vel numerum nominis eius per characterem fignificari scribat, vt nomen bestiz, & numerum nominis, quemadmodum à se mutuò, sic & à charactere aperte discriminet hisce verbis: Et ne qui poßit emere aut vendere, nifi qui babet characterem, aut nomen bestie (cst ergo nomen bestie aliquid à charactere diuerfum) aut numerum nominie eius: eft ergo numerus quoque nominis diftin&um quid à charactere.

Ait Sutliuius : Se non negare , characterem effe v-

rum.Vt tu ita sentires; alij tamé Caluini & Lutheri de grege lurcones & ludiones aliter fentiunt; & alios atque adeo plures characteres statuunt, quos cú inter le conciliaueris, & omnes ad tuam sententiam adduxeris, tum fatebimur, vos non plures contra scripturam, sed vnum folummodo characterem ponere.

Porro si communis viuendi ratio Papistarum est character, quo Antichristus suos insignit: & tempore Antichrifti, nemini vel emendi vel vendendi copia erit, nisi hoc charactere insignitus fuerit, tum sequitur vel Antichristú necdum venisse; vel S. Ioannem, (quod absit)mentitum esse, quando hoc asseruit: nam Lutheranis muni Papistarum viuendi & agendi ritu, non notatis, libera est in ciuitatibus & prouinciis Papistarum emendi & vendendi facultas; & tamen hæc facultas minimè eis concederetur, fi communis viuendi Papistarum ratio character esfet iam præfentis & regnantis Antichrifti ; quia expresse dicit fan & us Ioannes, omnes ab emendo & vendendo repulsum iri, qui charactere illo careant.

Sutliuius & Abbatus confugiunt hîc ad emptionem & venditionem mercium Pentificiarum: ad beneficia, inquam', indulgentias, bullus, peccata, Sacramenta, & animas bominum; quæ omnia mentiuntur apud Pontificios vendi, & emi, neque cuiquam nisi Papistæ ad horum emptionem vel venditionem aditum patere. Calumniantur, veteri more; vt notum est; neque enim hæc talia sunt emptionis vel venditionis materia. Et S. Ioannes ad litteram loquitur de emptione & venditione forensiac ciuili : & mirari quis posser, sectarios ad allegoricos & mysticos sensus hic perpetim delabis cum alioqui vix quidquam de spiritali sensu audire velint. Sed nil verentur contra morem suum facere, dummodo Pontifici Romano maledicere & malefacere liceat: quorum commentum inde etiam refellitur; quia character, quem venditores & emptores exhibere debebunt; in manu dextera, aut fronte ferri, & omnibus ostendi poterit; at communis Papistarum viuendi ratio, & id genus alia, non sunt ex eorum numero, quz in manu aut fronte gestari & ostentari queant, vt per se liquet.

Verum enim verò hîc quoque Sutliuius & Abbatus mutant frontem & manum corporalem in fpiritalem & allegoricam; non alia mente, quam vt copiofiorem Romano Pontifici maledicta ingerendi materiem habeant. Si litteralis fenfus tam aptè propolito eorum leruiret, & Pontificij ad allegoriam raperent characterem; quibus conuiciorum spiculis nos non derepente incesferent? Nuncvt barbarus Abbatus loquitur; literizat Bellarminus, quando id, quod Ioannes de charactere, fronte & manu dextera fcribit; litteraliter accipit : qui acumine prorfus Caluinifii-

co per

Digitized by Google

#### 009

### Defensio Cap. 11. Lib. 111.

coper emptores & venditores apud Ioannem | A | quia Pouelus hoc affirmat non fine teterrimis & intelligit Episcopos, sacerdotes & Monachos; ita vt senfus Ioannis fit; nemini licet vendere aat emers, hoc est, nemini licet Episcopum, facerdotem, vel Monachum esse: An nó est hæc egregia obscurifsimz Apocalypfeos illustratio & declaratio? Quod fi character Antichrifti Episcopum, facerdotem aut Monachum facit, sequitur; omnes, qui Antichristo adhzrescunt, Episcopos, Sacerdotes, aut Monachos effe, quia faciet omnes pufilles & magnos, & diustes, & pauperes, & liberos & ferues habere characterem in dextera manu sua, & C.

Ceremonias & ritus, in quibus nonnulli Nouatorum Antichristianum characterem constituunt, ex quo genere vn&io chrismatis in baptilmo & confirmatione, vn&io sacerdotalis & B huius clafsis fimilia, non effe Gregorio VII. vetuftiora, vt affirmat Sutliuius; effrons eft mendacium, quod lœdoriis & contumeliis infarcit Caluinifa, vt suorum faucibus eò gratius accidat; vtque palam faciat, se vere à Beza petulantem calumniatorem & conuiciatorem nominatum effe. Pouelus oggannit : etiam errores quosdam effe antiquisimos. At nondum probasti, ritus, de quibus hîc Bellarminus, erroribus accenseri debere.

Ait Bellarminus, Hippolytum Martyrem in Orat. de confummatione faculi dicere; beftia charatterem futurum, non sti figno Cruci, fed illud potins exectari & abolere. Negat Sutliuius Hippolytum hec feribere. Audiamus ergo Hippolytum. Mox cundi riborum penuria accedent atg. adorabunt eum ; quibus C dabit characterem in dextra manu & fronte ; ne qui dextera fua pretiofam illam Crucem pingat in fronte. Ex que tempere non poterit vilum fignare membrerum fuo. rum, fed adbarebit fedattori, &c. Eat nunc Caluinista,& fronte ferrea criminetur, nihil eius, quod citat, apud Hippolytum reperiri.

Pouelus lib. 1. de Antichristo cap. 31. propemodum palmam acuminis Sutliuio & Abbato præripit, nec id adeo mirandum, quia iuuenta adhuc floret & calet; Calor autem extenuat, & spiritus subtiliores efficere solet: cuius subtilitatis aliquot paradigmata cape. Sacerdotes in figniun. tur tonfura in capite 3 ergo funt mancipia Anticbrifti. Probatur consequentia. Quia facerdotalis tonsura eft ille ipfe character, de que S. Ioannes cap. 13. Et quem pusilli & magni, divites & pauperes, liberi & servi in Papatu ferunt : omnium enim capita tondentur in formam corona. Et qui hoc nescit, is necdum Papistas nouit. II. Papifta dicunt per Sacramenta baptifmi, confirmationis & Ordinis imprimi indelebilem characterem. Hic **gft** ipfißimus ille Anticbrifti character, quem 10annes in manu dextra vel fronte gestatum iri dicit. Alpiciat quis frontem aut manum dexteram Papifta vel facerdotis, & ibi hunc characterem inueniets fi tamen oculis vtatur Pouelianis; nam absque his non eft, quod speret abs se hunc characterem vifum iri.

D

III. Manne facerdotum inunguntur chrismate; sed ifte est sharafter Antichrifti. erge, &c. Probatur Minors atrocissimis conuiciis ac mendaciis, que siex thesibus eius eximas; perpusillum profecto libelli corpufculum reliquum erit. Catera nugamentorum Pouelianorum persequitædet;adeo vana funt & friuola.

Savvbrandus hunc fyllogifmum fycophanticum Bellarmino affingit. De cuins charactere funt multa opiniones, illa rés nondum exiftit ; fed Anticbriftus eft ille, de cuiu charactere funt multe opiniones, ergo Antichriftus nondum existit. Respondeo, inquit Caluinifta, Maiorem effe fallam. Cur non fecifti veram? Atqui id tuo erat in arbitrio; quia tu faber es huius portentosi & flagitiosi syllogismi; nam Bellarmino quidem nunquam in mentem venit.

#### CAPVT'XII.

#### Degeneratione Antichristi.

NVMERATBellarminus varias fententias de ortu, natalibus, stirpe & familia Antichristi, quas Nouatores ferè intactas relinqu'unt. Vlti-T/N mam & omnium verissima tolerare nequeunt, quzelt, Antichristum maxime propter Iudzos venturum, & ab eis, tanquam Melsiam, recipiendum ; item ex Iudzis parentibus nasciturum, circumcisum iri, & Sabbatum, saltem ad tempus, observaturum.

Savvbrandus hunc fyllogifmum inde conftruit. Anticbriftus veniet propter Iudeos. & ab in pro Meßia recipietur, ex ii/demý, nafcetur , circumcidetur , & Iud corum Sabbathum observabit. Sed borum nibil quadratin Papam; Ergo Papa Romanus non eft Antichriflus. Maiorem probat Bellarminus, (vt quidem) introducitur à Savvbrando in suam Lugberticam scenam) ex illo Ioan. 5. Ego veni in nomine Patris mei, &c. Respondet Sibrandus: Si Chriftus dixir, Antichriftum venturum ad eos. & receptum iri ab iu.quibm ille tum loquebatur. & qui fibi credere noluerunt : tum Antichriftus ante mille quingentos annos venit. Omnes enim ÿ,quibu Christu tum predicauit, & qui in sum credere noluerunt, ante annos mille quingentos mortui funt: aut Chriftus deceptus eft, & veritate neg, fciuit, neg, dixit, Sed bos absurdum eft. Ergo aut dictam Chrifti no eft tantum intelligendum de iis, quos ille tum allocutus eft ; aut Antichriftus ad eos venit, & ab in receptus eft.

Quis præter te, qui cauillator & calumniator es, dixit : Christum determinate & in individuo affirmasse; illos cum quibus loquebatur, Antichriftum; seu eum. qui in nomine suo venturus erat, recepturos fuille: quis, inquam, præter Lugbertum, hoc dixit vel scripsit? Monstra vel nomina vnum. Si alius venerit in nomine fuo, inquit Christus,illum recipietu; non in persona quidé vestra, fed in posteritate vestra: Nam si ego Savvbrandum, Pareum, aliosque, qui nunc viuunt, Prædicantes Lutheranos & Caluinianos alloquens, dicam : Vos Pradicantes funditus perdetis Germaniam;ad totam gentem Pradicanticam sermonem dirigo;

P

qui

<sup>010</sup> 

### Defensio (ap. 12. Lib. 111.

qui, vt verus sit, satisest, vt de Prædicantium fu- A sensum è vestigio eam detorquent. Si Patrum tetura sobole verus euadat; quia, vt tota natio Predicantica vna est successione; sic etiam gens Iudzorum vna erat successione; ac proinde licet præsentes Christus compellaret; minime tamen quid in fe; fed quid in feris nepotibus fuis facturi estent, lignificauit.

Ex quibus Sibrandica criminatio tenues in auras dilabitur; vt& ista, quá Caluinianus mox fubnectit.Peffet quie ex boc loco (ufpicari , aduerfarium ridere doctrinam de Anticbrifto.Dicit enim Anticbriftum ad eos mittendum, & ab iu recipiendum effe, qui Cbrifto predicanti tum credere noluerunt. Sed illi nunc non exiftunt,neg,existent.antemortuorumresurrettionem.Nam tum primum resuscitabuntur. Ergo Antichriftm secundu aduerfari argutiam, non veniet, nifi poft refurrettionem, vt poßit ab in recipi, qui Cbristo tum credere noluerunt. Vides quorfum te adigat tua argutia ?

Vides quorsum te impellat cauillandi & sycophantandi amentia? Eò nimirum, vt omnes intelligant, nihil in te finceritatis, & ne guttam quidem ingenui candoris ineffe; nam ab illis recipierur Antichristus, qui Christo prædicanti fidem habere detrectarunt; ab illis, inquam, nó in indiuiduo, sed in specie. Si quis Prophetico spiritu olim collustratus, Germanos quosdam certos & determinatos hunc in modum affatus fuiffet : Vos Germani recipietis Lutberum vel Caluinu venturum : an non verum dixisset ? & tamen verè de præsentibus, cum quibus locutus esset, Germanis, inq; propria perfona hoc non pronunciasfet, C fed de illis in suis successoribus ac posteris. Eadem est ratio in proposito.

Obiicit Sibrandus: Non effe necesse, vt quidquid ad Indeos & de Indeis Dem dixis, santum de Indais incelligatur. Nunquam scripsit hoc Bellarminus; nunquam hoc asservit; vt nec illud; à folis Iudais Antschriftum receptum iri; certum enim eft, etiam Christianos tam quosdam orthodoxos, quàm fectarios item Sarracenos, & Ethnicos, ad partes Antichristi transituros; attamen sententia illam Chrifti : Ego veni in nomine Patrie mei,&c. pertinere ad folos Iudzos directe & proxime, res ipfa indicat; quia Iudzis peculiariter ingratitudinem & incredulitatem exprobrauit, & quid aliquando fuis in successoribus facturi essent, tanqua preci- D pui Antichristian Tragædiz choragi, patefecit.

Sibrandus & ex illo fimiolus illius Sutliuius, manibus pédibusq; renititur, ne concedere cogatur, Antichriftum ortu fore Iudeu , circumcifum, Sabbati cultorem; animaduertit enim pro fuo acumine Savvbrandico, omnia fua & fuorum fymmystarum commenta ruitura; hoc semel conceffo. Vociferatur itaq; ftrenuifsime, cumq; illo vlulatum fuum iungit Sutliuius; boc non pofferlle apice ex scripturis probari: additq; Sutlinius, ne ex Patribu quidem; licet Bellarminus & hic & alibi plurimos ex sanctorum Patrum cœtu adduxerit. At quidquid adducatur; nó deest istis elabendi fenestra; nam si scripturam promas. in alienissimu ftimonia proferas; ca vel verborum præstigiis & incantamentis obumbrant; vel si nimis clareant, vultu ferreo repudiant, cuius impudentiz plura specimina sub exordium huius de Antichristo cótrouersiæ protulimus; Et hîc in hanc pseudologiam crupit Sutliuius : Debiles funt, vt plurimum, Patrum de Anticbrifte coniecture.

Arguit Sutliuius Bellarminú mendacij, quod dixerit, citatis quibuída Patribus; omnes alios itidem docere; Antichriftum fore Iudaum. nam nibil de boc inueniri in Cbry/oftomo, nibil in Terrulliano , Cypriane, Origene. De Chryfostomo manifeste mentitur Sutliuius. Tefté do commentariú in cap. S. Ioannis citatum ab ipfo Bellarmino. De aliis fit B ita. Non affirment id difertè, at certè nullum dabit Sutlinius, qui negauerit Antichristum fore ludæum; neq; cum omnes hoc vel illud affirmare dicimus; semper on nes præcise & mathematicè intelligimus; sed moraliter, præsertim si alioru nemo contradicat. Cur enim qui pala affirmant, id non ex cómuni omnium aliorum non cótradicentium fensu affirmare censeri possent

Danzus hîc folennem fuum mentiendi & calumniandi morbu egregiè prodit:quia nil aliud facit, quàm mentiri'& calumniari, inter que illustria duo Danzani ingenij documenta prz cateris eminet, quod dicit; Bellarminum affirmare, Antichriftum fortaßie ex demone & muliere aliqua nafciturum. Non dixit, non scripsit, non sensit hoc Bellarminus, sed referens & refellens, & erroris etiam nota notans, corum sententiam, qui volebant, Antichriftum nafciturum ex Virgine operâ Dzmonis, sicut Christus natus est ex Virgine virtute sancti Spiritus; air, non foreerrorem, si quis diceret, Antichristum nasciturum ex Diabolo & muliere, eo modo, quo dicuntur quidam natiex incubis Dæmonibus. Et hoc longè aliter tinnit, quàm quod à Danzo nobisapponitur.

Non difsimile est hoc mendacium; Bellarminum dicere; Verisimile effe, Antichriftum nasciturum ex tribu Dan. & mox postea illud ipsum confutare. Non refutar hoc; sed tantum affirmat, hanc opinionem non posse certò conuinci ex illis fcripturz testimoniis, quz pro ea stabilienda adferri solent. Verisimilitudinem huic sententiz Bellarminus, quantam cunque habet, libenter relinquit.

Ad testimonia Patrum respodet Danzus, fues nibiliuladi; & cur non lædantur, caussam reddit longe mendacissimam : nam eos omnes vel errasse, vel leui tantum coniectura ductos, nullog scriptura loco nixosilla scripfiffe, affirmat Bellarminm. Nil horum Bellarminus. Absit, vt de Patribus tale iudicium tulerit.Danzum,Abbatum, & similes histriones talia de Patribus pronuncia ta decent.

Pouelus valde, argute percurrit omnes Antichristi causs; & vbi omnes percurrit, nil penitus de ortu vero & physico, de stirpe & familia!

#### **912**

Anti-

# Defensio (ap. 12. Lib. 111.

quam dividit in principalem & udiunantem : illam, ait effe Diabolum. Ergóne Antichriftus à Diabolo generabitur ? At video, quid velis ; Antichristum vocas malitiam & impietatem eius: sed aliquid dictum oportuit de naturali eius ortu & propagine, prouthomo quidam est. At huius rei difquisitio minus facit ad Caluinianorum institutum & palatum : nam fi hanc disputationem, nimis premere vellent; forfan euidenter viderent, quod videre nolunt; Papam Romanum non effe Antichriftum.

912

Adinuantes cauffa fuerunt, (& funt) inquit Calvinista I. Ignaui, indotti, superstitiosi, auari, mendaces, & ambisiofi doftores Ecclefia, inter quos Przdicantes Lutherani & Caluiniani primum locum omni inrete- | B mme. Nam hos fubstiruendos arbitror in locum Romanorum Episcoporum, quos Pouerlinus noster in caulsis adimantibe recenfet, vt falsò, ita & ineptè : nam fi Romanus Epilcopus eft iplemet Antichristus, quomodo est caussa efficiens etiam minus principalies Num quid potest esse caussa efficiens suiplius?

Secundo inter caussa adiuuantes collocat impios aut fascinatos Monarchas, (hoc eft, omnes illos Reges, etiam Britann os, qui fedem Apoftolicam reuerenter coluerunt, quos itidem pbiltro Babylenice meretricie demontatos fuiffe mentitur. Quàm bene fecifies, Caluinista; fi, his regibus omissis, inter caussas adiunantes Antichristi collocasses illos, quibus Lutheranum vel Caluinianum philtrum ita mentem abstulit, vt immanissime in orthodoxos debacchentur; & omnia veteris religionis monumenta totis viribus euersum tendant; qui certe Antichristo non iam præsenti, fed venturo strenuè inseruiunt, & viam, per qua liberè incedat, egregiè muniunt. Sed pro fictitio fuo Antichristo, non nis fictitias caussas effectrices Caluinista adducere potuit. qualis & ista; quz sequitur.

Cauffa impellens Anticbriftum ad cam confusionem, fuorant libido regnandi more baim mundi ; & libert as ac immunitas faciendi, qua vellet. No fuerunt hæ caufæ; fed erunt aliquando, vna cum aliis, nifi fortè iam fuerunt & funt in Antichristi prodromis sepræcipuè impellit cupiditas libertatis & immunitatis cuiusdam viuendi & agendi vt lubet, excusso omni legum meru; & dulcedo bonorum Ecclefiafticorum, in quæ rapacibus vngulis inuolarunt; Iucunditasitem eiusimperijf quod iam Luthero & Caluino additti fummates, in ipsos Pseudoecclesiasticos suos vsurpant.

Caussa acrestanti, fuerunt, inquit Caluini-Ba, Patrum quorundam & Ecclefiarum erga Antichriftum reuerentia, &c. Regum & principum privilegia & largitiones, vrbu Roma Glendor, Indaifmi & Gentilifmi Cacogelia. Verte stylum Caluinista, & mentiri desines. Dic cauffas aurementer Antichrifti no prasentis, sed venturi, esse & fuisse contemptum se-

Antichristi dixit. Orditur à caussa efficientes A dis Apostolica ; & ademptionem vel insectationem eorum, quæ ab antegressis regibus & principibus in fedem Apostolicam pia & liberali manu munifice collata fuerant : Tumorem infuper & fastuosum corum supercilium, qui ubi probrofum ducebant, nisi iugum & imperium Pa-Roris fui excuterent; dicentes, cum illis; Dirumpamu vincula corum , & proiiciamus à nobu iugum ipforum; quibus adde, Cacozeliam & prauam imitandi cupidinem corum, qui clamitarunt 2. Reg. 20. Non eft nobu pars in Dauid, neg, bæreditas in filio Ifai, re**gentere in tabernacula tua** Ifrael.

**9 I 4** 

Abfoluta feliciter caussa efficiente transit Pouelus ad materiam ex qua Antichrifti. Hactenus arbitrabar eum compolitum iri ex materia & forma, instar aliorum hominum; nunc aliam Antichtisti compositionem, Caluinista nobis pandit. Nam materia*ex qua* generalis, fi Pouelus bene philosophatur, eft externa potentia ministroru Ecclefia; negligentia in docendo, hominum fecuritas, Cacozelia Indaifmi & Gentilifmi, Ecclefia depranata; & mundanum regnum deprauatum, &c. Mirum di&u, Iguania in docendo paulò ante erat cauffa efficiens, tametsiadinuans, Antichristi; nunc derepente mutata-cft in materiam en qua. Gentilismi & Iudaismi Catozelia numerabatur inter caussas agrement. ne; nunc transiit in materiam ex qua. Sic antea caussa adinnans crat infijia dofforum Ecclefia; vt & ambitio, & superstitio, nunc, quod benèvertat, Poueliana metamorpholi transformata sunt in materiam ex qua, & quidem specialem. Idem accidit priuilegiu, & Ecclefiarum reuerentie ; nam cap.2. Thef. 6. recensebatur inter caussas procatariticas; At cap.3. Thef.2. specialis materiæ en qua, vicé obeunt, Mirificam porro Antichristi Poueliani effigiem esse oportet, si coagmentatur & componitur ex materia,quz ipli non inexistit ?

Menutur Pouclus, Papam Romanum effe Antichriftum. Faciamus ita effe. Quaro, qua fit materia ex que corpus huius Antichristi costat? Quidquid Pourlas nominatid Papæ extrinsecum est. An ex materia, quz non infit, vllum fit compo-

AEque infipienter fatuatur Pouelus de forma Antichrifti, quam bipartitam flatuit, genera-Aariis, quos ad confusionem istam hæreticam D lem & fpeciale. Speciali formæagnoscendæadfert notas viginti quatuor quarú nulla in Papá; pletæque in Lutherum & Caluinu quadrant. Nam Antichristus maiores fuos contemnet. Quis maiorum maior contemptor quâm Lutherus & Caluinus? superbru erit & arrogans. Quid arrogan ci. us duobus iftis Hærefiarchis? Exlex erit, & arous. Quid magis exlex geminis istis feductoribus? Apostata erit, imò Apostasia vniuersalis caput. Quid Caluino & Luthero amsanzartes ? Idololatra erit. Luthero & Caluino idola funt proprij cerebri phantasmata ; que pro verbo divino imperitis veneranda obtrudunt. Blasphemus & ba-An non tales ifi? Hypocrita erit. reticus erit. Nec hoc digma alienum ab vtrifque... Santtos

multic

#### Defensio (ap. 12. Lib. 111.

multi varing, efficiet fupplicin. Idem facum a Caluino & Luthero. Teftis Gallia, Anglia, Belgium. Dominabitur in Ecclefia Dei. Quis Accornationers Luthero & Caluino, qui etiam ex fuis neminem ferebant, qui fasces non è vestigio submitteret; impatientes non modo superioris, sed & paris. Christi loco se esse gloriabitur. Huius gloriationis occurrunt innumera exempla in libris Caluini & Lutheri. Cæteras item Pouelianas notas nullo negotio ad Lutherum & Caluinum accommodare licebit, si quisid facere velit.

Iam fifiritalem & ciuilem gladiu babere, nota eft Antichrifti; Antichriftus igitur erit Rex ille, cui vos Britanni, non modo ciuilem, fed & fpiritalem gladium conceditis, tanquam fupremo Ecclefiz Anglicanz capiti, mirumque prorfus foret, fi fupremum Ecclefiz caput iure gladij spiritualis careret.

De caussa finali Antichristi haud dissimiliter delirat Pouelus; nam eos fines adfert, qui eximiè in Lutherum & Caluinum quadrant; vt Christum eiusg, meritum & gloriam. & cultum obscurare, deformare, labefactare. Regnum Christi spirituale in mun danum transformare. Magistratum opprimere, & disciplinam politicam turbare : In pænas corporales & aternas abducere omnes illos, qui non babent dilectionem veritatis; & id genus alia, quæ splendidè in Caluino & Luthero elucent. Caterum Deus permisti Diabolo & impiù, vt benè dicit Pouelus, vt tam borrendum & blasshemum Antichristi regnum (operâ Lutheri & Caluini) instituant, propter sum sussum iudicium, quò puniat contemptum & neglectum veritatiz.

Subiecum Antichristi perquam eruditè partitur Pouelus in recipiens & occupans. Recipiens, ait esse corda, animas, corpora bominum, facultates, leges. Que omnia Caluino & Luthero competunt; vt & illud; quod subiecum occupans dicit esse, dodrinam & cultum; res spiritales & corporales, res Ecclefiasticas & politicas, traditiones seu phantasias humanas, Cererem & Baccham, victum, amitum & Venerom; nam in his totum Lutheranismi & Caluinismi studium consumitur.

Commemorat deinceps Pouelus cognatos Antichristis quorum in numero, quod Mahometanos, Ethnicos, Tartaros collocat, laudo. Quod Caluinianos, Lutheranos, aliosque seda- D rios præterfilit; laudare nequeo. Nam fi vlli funt cognatione cum Antichristo iuncli.isti profecto iunchi sunt. Ne tamen iniuriam facere videar Pouclo, fateor cum P/endoeuangelicos cognatisAntichristi accensuisse. Forsan sub his Caluinianos fuos & Lutheranos complexus est; saltem tacitè. Nec illudimprobo,quòd Pouclus eidem Albo, raptores bonorum Ecclefiasticorum adscribit. Præclare, ô Caluinista. Sed inde rursus nobis illucescit Caluinistarum & Lutheristarum cum Antichristo cognatio: Nam vbi nam gentium maiores bonorum Ecclesiasticorum raptores inueniemus,quam inter has duas fectas; quæ longè quàm vlla Charybdis voraciores , integros & l

multu varing, afficiet suppliciu. Idem facum 2 Cal. A quidem florentissimos & opulentissimos Epiuino & Luthero. Testis Gallia, Anglia, Belgium. Dominebitur in Ecclesia Dei. Quis Auronzurges Lusuperstances Lu-

> Cap. 8. lib. 1. enumerat Pouelus contraria Antichristo. Et quidquid Antichristo aduersari dicit, id Luthero & Caluino itidem ex diametro repugnare videbis, fi attendere velis. Aduerfantur Antichrifto Pater, Filim, Spiritm fanttm. Etiam Luthero & Caluino repugnant. Aduerfatur Antichrifto Verbum Dei. Étiam Luthero & Caluino. Aduersantur pij Doctores. Etiam Luthero & Caluino. Aduerfantur Antichrifto *Magiftratuum p*ieta & zelus. Etiam Luthero & Caluino. Aduerfantur Antichrifto parentum & praceptorum, scholarum & Academiarum pietas & zelus. Etiam Luthero B & Caluino. Aduersantur Antichristo pana diuine,priuate & publite,preterite.presentes, secuture, non tantum in bacvita, sed & maxime in altera. Etiam Luthero & Caluiuo istripsr panz, codemque modo aduersantur.

Ex his facilèanimaduertit lector, quàm accuratè definiat & depingat Pouelus fuum Antichriftum, de cuius caufsis nihil prorfus ad rem dicit, & id quod dicit; ita dicit, vt non magis in Antichriftum, quem finxit, quàm in Lutherum & Caluinum competat.

Nequeo hîc tacitus præterire furias & furorem eiusdem Poueli; qui contra generationem Antichristi ex tribu Dan has flammas, instar Ca ci, cuomit. Pudeat vos blafphemos Antichrifti affeclas, fi vila pietatie scintillula in ipsis (mentis compos dicerct, In vobu : ) refidet, ab/q, (criptura auctoritate (s iudi cio rem futură velle nobie per fuadere. Blasphemus ergo Antichristiasseclaest B. Martyr Irenzus, S. Ambrofius, S. Augustinus, S. Prosper, Theodoretus, S. Gregorius, Beda, Rupertus, Arethas, Richardus & Anselmus, quos omnes Bellarminus citauit. Neque obstat exceptio, quam contra duo scripturz testimonia Pouelus ex Bellarmino profert; nam nisi à Bellarmino edoctus suisset, quid contra dici poffet, vtique nesciuisset. Neque Bellarminus negat ea ad Antichriftum accommodari posse; vt facum à prædictis Patribus; neque quidquam clamosus Pouelus producit, quo oftendatur locum illum Gen. 49. Fiat Dan coluber in via, & illum Hier. 8. Ex Dan audiuimas fremitum equorum eim: perperam à citatis Patribus de Antichristo acceptum & explicatum esse. Furit quoque Abbatus contra generationem Antichristi ex Iudzorum prosapia; sed furittantum nec rationis quidquam adducit, quia furor irag, mentem pracipitant.

Digitized by Google

CAPYT

# Defensio (ap. 13. Lib. 111.

#### CAPVT XIII. De sede Antichristi.

917

ECTARII hoc loco omnes neruos intendunt, vt Antichriftum Hierofolymis Romam transferant. Sed fruftra funt. Ait Apoftolus 2. Theff. 2. feffurum Antichriftum in temple Dei. Hoc interpretantur Hæretici de vera Ecclefia Chrifti, in hac enim feffurum, hoc eft, regnaturum Antichriftum, & quidem Roma, tanquam in metropoli & primaria Imperij fai vrbe. Obiicit Bellarminus; Hinc fequi, nostram Ecclefiam effe Ecclefiam Dei, quandoquidem is, quem ipfi pro Antichrifto habent, in nostra fedet ac imperat Ecclefia, B non in Caluiniana aut Lutherana Synagoga.

Pouelus lib.1.cap.10. dicit, aliam effe Ecclefiam Romanam; & aliam; Papanam. fibi & fui cum bas, non cum illa controuerfiam effe. Vbi concedere videtur, Antichriftum federe in Ecclefia Papana, non in Romana, ftolidè, tum quia inauditum eft aliam dici Romanam Ecclefiam præter illam, cui Papa præfidet, hoc eft, præter illam, quam Caluinianus ifte contumeliosè Papanam nominat, tum quia hac fua diftinctione non elabetur; fi enim Antichriftus feffurus eft in templo Dei, hoc eft, in Ecclefia Papana; Papana ergo Ecclefia eft templum fiue Ecclefia Dei. Et qua fronte afferit, Caluiniftis nil controuerfiæ cum Romana Ecclefia intercedere; cum, quam tot annis, totis caftris, oppugnant, non fit alia Ecclefia, quàm Romanaf

Occinit deinde aliud effe. federe in Ecclefia Dei, quod Antichriftus faciet; aliud; effe veram Esclefiam, quod Antichriftus cum fua factione neg, est, neg, erit vnquam.. Friuolum effugium; non enim quæritur, quid lit Antichriftus cum fuisaffeclis, fed vhisedeat, vel seffurus sit; & num illa Eccless, in qua sedet, sit vera Ecclessa. Veram esse Ecclessam, testatur Apostolus, ex sectariorum interpretatione, quia per templum Dei non intelligit templum Hierosolymitanum; sed Ecclessam Christianam, & quidem veram, quia Ecclessa Dei non est nisi vera Ecclesa.

Ex quo refellitur quoque corum commentum, qui aiunt, Antichristum fessurum in ruinis Ecclesiz Dei; nam Apostolus non dixit; eum lessurum in ruinis leuruderibus. leu parietinis templi Dei; sed absolute; in templo Dei; Si ergo templum Dei est vera Ecclesia; sedebit igitur, hoc est, tanquam caput regnabit & dominabitur in vera Ecclesia; Ex quo sequitur, Lutheranorum & Caluinianorum congregationes non effe veram Ecclessam, quiain iis non seder, hoc est, tanguam caput, non regnat & dominatur Antichristus; nam verbo sedendi indicauit Apostolus imperium & dominationem. Obseruetur autem, Pouelum, quidquid de sessione Antichristi in templo Dei mentitur, verbatim propemodum ex Iunio furatum este, suppresso Iunij nomine, vt solent fures.

Abbatus clamitat, le & fuos non excefsifie ex vera Ecclefia; Etiamfi excefferint ex corruptelis Papificis; neg, enim eum excedere ex Gallia, qui pefis viranda cauffa Parifis Lugdunum migrat. Sed facilè, ex ipfis hereticorum fundamentis & hypothefibus probari poteft, Abbatum vna cum fuis ex vera Ecclefia excefsifie. Qui. sudicio aduerfariorum, excedit ex Ecclefia, in qua fedet Antichriftu, ille excedit ex vera Ecclefia. Abbatum cum fuis excefsit ex Ecclefia, in qua fedet Antichriftu; vt ipfi pasim fatentur, imo & gloriantur; ergo Abbatus cum fuis excefsit ex Vera Ecclefia. Maior probatur; nam qui excedit ex Ecclefia. in qua fedet Antichriftu, ille excedit ex templo Dei; in boc'enim templo fedet Antichriftu; fed hoc templum eft vera Ecclefia, quia templum Dei eft vera Ecclefia, ergo.& c.

Danzus mentitur, Bellas minum concedere, Papam effe Antichriftum; & federe, vbi debet federe Antichriftus. Os Caluiniftx, vbi Bellarminus hoc concedit? An argumentari ex hypothefi aduerfariorum, est concedere, quod aduerfarij in illa sua hypothefi ponunt? Si quis terram moueri, & cœlum stare affirmaret; & ego, assumpta hac hypothefi, aduersarium ad aliquid, quod nollet, adigerem, an ideo hypothefin illam concederem?

Addit Danæus, templum Dei, in quo fedebit Antichriftus, dici tale τωπά π, & equinoce. At hoc non dicunt alij ex fe&ariis, quos Bellarminus citat, fed abfolute dicunt, per templum Dei intelligi veram Ecclefiam. Vera autem Ecclefia non eft τωπά π & equinoce Ecclefia; fed fimpliciter, proprie & vninoce. Nec dixit Apoftolus; Antichriftum feffurum in templo Dei τωπά π, vel equinoce fumpto; fed fimpliciter, in templo Dei; quod Nonatores alij, fimpliciter de vera Chrifti Ecclefia accipiunt. Nunc ifti terginerfantur, quia vident ind, e aliquid, quod auerfantur, concludi.

Innius fuailla folennia hic ad naufeam v fque ingeminat. Falfum, falfum. Negamus, negatur : Videtur Iunius illud Antichriftianum apripua, Nego, de quo Hippolytus Martyr, in animo, in fronte, in manu, in ore, in calamo, in charta circumtuliffe, tanquam characterem beftiæ illius, cui dum

viuc-

# Defensio Cap. 13. Lib. 111.

#### 919

viueret, tanquam przcurfor, viam fedulo appa- A ficatum iri ab Antichristo; sed id potisimum rauit. Iaculatur præterea aquinocationes, flipatas illis ftipatoribus. Non fequitur. Diffinstie a mer abb. ruors. Figurate dieta. Falfa interpretatio. Aneos, Iuniani (cilicet.

Antichriftum non Rom**z, fed Hicr**ofolymis feffurum, hoc eft, regnaturum, probat Bellarminus primú ex cap. 11. Apocalypicos, vbi Ioannes dicit, Henoch & Heliam pugnaturos cum Antichristo in Hierusalem, & ibi occidendos ab eodem Antichrifto, qui fessure sit, non in Ecclesia Romæ, fed in templo Salomonis Hierofolymis, &c. Calumniator Bezz Sutliuius, boc argumentum, inquit, nil aliud arguit ; qu'àm infignem Bellarmini fultitiam & institiam (accommoda hac ad hoc Sutliuij responsum, & verum dices ) probat B Sutliuius. Quia Chriftus pradixit templum Salomonis destructum iri.v/g, adeo, vt ne lapis quidem super lapidem remansuru effet : Idem intonant Abbatus, & alij. Respondet Bellarminus; Rezdificatum iri ab Antichristo : & verè templum Salomonis, dici posse ; licet non à Salomone, sed ab Antichrifto exftructum; nam & illud, quod poft Babylonicam captiuitaté conditum est, templum Salomonis audiit, vt & illud, quod ab Herode postea exstructum, vel potius magna accessione auctum ; & tamen Salomon non exstruxerat. Obiiciunt Hzretici, locum Danielis cap. 9. vbi dicit Propheta, defolationem templi ad confummationem & v/g in finem perfeueraturam; quo innuere videtur, templum boc nunquam reparatum iri. Respondet Bellarminus; verè hoc à Daniele di-Aum; quia defolatio templi durabit víque ad finem mundi; Antichriftus enim non veniet nifi fub finem mundi, quo tempore licet templum rezdificetur ; vaticinium illud Danielis verum erit,nam víque ad post pauculos annos secuturam mundi confummationem remanebit præuisa & prædicta à Daniele vastitas & desolatio. Neque aliter intelligendus est Theodoretus in caput nonum Danielis, quem Abbatus obiicit.

Pouerlinus valde & valide hîc latrat. Quod Heluidio, inquit, homini rufticano, & vix litteria imbuto (Habes iconismum Poueli) accidit ; idem Monachin v/u venit. Quidergo Heluidius? Ex particula 1/4, oppugnauit perpetuam Virginitatem Marix, nunc ex eadem oppugnant Monachi perpetuam vastationem templi Hierosolymitani, quia, vt ille per dones vel v/g non intelligebat perpetuam durationem virginitatis Deiparz. sed certis temporum finibus circum ferips am; fic & ifti non inselliguns per voculam v/q,perpetuam templi defolationem.fed tantummodo cam, que vfg ad Antichristi aduentum sese extendat.Nugatur fimul & calumniatur Pouelus.Nam nos voculam v/g, eò víque extendimus, quo analogiafidei & collatio cum aliis scripturz locis, patrumque auctoritas eam extendi finit: Sinit autem vsque ad Antichristi aduentum, qui sub finem mundi erit : Nec ex Danielis przcise loco colligimus, templum Hierofolymitanum rezdi-

conficimus ex testimonio D. Pauli, qui testatur, hunc Christi Antagonistam, & iuratum hostem festurum in temple Dei. Quz Apostoli affertio, ve alia omittam, cogit nos, illud ; v/q, in finem ; apud Danielem, accipere non przcise & fimpliciter vlaue ad desitionem huius cursus, quem nunc tenet mundus; sed vsque ad Antichristiaduen. tum. At Heluidius illud, donee vel v/g, non tantum ad certum tempus restringebat, sed & te mere, & contra scripturam, totiusque Ecclesia orthodoxæ consensionem asserebat, postillud tempus per voculam v/g, designatum, contrarium accidisse, atque adeo Deiparam virginem virginitatem amisisse. Que profecto notabilis erat infipientia, & meritò à fanctis Patribusredarguitur ex facris litteris, ex quibus euidente constat, voculam v/g, vel donee non fignificare, quali contrarium euenturum fit, postqua tem pus.quod denotat, effluxerit. Neque enim cum Christus dicit; se nobiscum elle vig ad confumma tionem faculi. fignificatur, eum non futurum no biscum post confummationem faculi, neq; cum de Michol filia Saulis 2. Reg. 6. dicitur, eam non parituram liberos víq, ad diem morti fue , fequitur, post obitum suum liberos peperisse. Et eadem est ratio fimilium quorundam exemplorum, quæ hîc Pouelus opportune, fcilicet, ingerit, quia nos non dicimus, fimpliciter post finem mundi templum Hierofolymitanum inflauratum iri; fed finem mundi extendimus víque ad Antichristiaduentum, coque tempore, quodab eius aduentu víq; ad ipíum absolute sicdicum mundi finem intercedit, templum Hierofoly mitanum reparatum iri affirmamus, idque non præcisè propter locum Danielis, vt antea tellati sumus; neque enim valida est per se loquendo hæc confequentia: Defolatio perfeuerabit vfg. adum fummationem & finem, vt ait Daniel; ergo poft confam mationem & finem inftaurabitur templum Hierofolymi tanum; quia hæc consequentia ex Danielis prz cisè verbis rectè non educeretur ; sed collatis cum Daniele aliis scripturælocis, præcipuè illo Paulino; confequentiam hanc intrepide forma mus; nullis Pouelianis, aut Sutliuianis crimina-D tionibus absterriti, quorum ille inueniliter vociferatur : Valeas infulforum bominam Menachorum n fontem buius erroru aperiam, ex puru particularibus? gumentatio (vbi hæc argumentatio? Quis Monachus cam texuit? ) vipore fopbifica & puerilis. Int nia hæc funt verba, vel potius verborum cymbala; vt & illud : Cbriftum pradiziffe templum Hursfelt mitanum nunquam reparatum iri. Non exstat bac prædictio in Euangeliis Catholicis; neque inde erui potest, nisi à fossore Caluiniano, qui quod ex delira sua imaginatione effodit, id somniatse ex sacris litteris effodere.

Addo, quod & Bellarminus attigit, licet illud; vfg, in confummationem & finem , accipetetut ftricte & præcise, de vitimo fine mundi, nihil the men

### Defensio (ap. 13. Lib. III.

men opis adferret Nouatoribus Danielis locus. A in illo suo Chiliastico regno Millenarij commi-Dicendum enim esset, Danielem non loqui de zdificij materialis defolatione & perpetua vastatione, sed de desolatione, hoc est, perpetua cessationerituum & facrificiorum Iudaicorum; quibus sempiterna cessatio indicta est; neque ea vnquam Antichristus in exstructo absse templo, restituet: neque vsurpabit, multoq; minus frequentabit.

92I

Obiiciunt Sutliuius & Abbatus ; Deum templi reparationem sub Iuliano impediisse, cum Iudai ingenti conatu illud reficere aggrederentur. Quid tum? Nódum tempus erat reædificandi templi. Necdum venerat is, cui hoc Deus, iusto suo iudicio, permittet. Illud lepidum est; quod Abbatus ti~ met, fabros defuturos Antichristo, qui tam breui tempo- B re tantam molem excitent. Non est quod metuas Caluinista; Sinon Lutherani & Caluiniani, certe corum posteri omnes in czmentarios & fabros lignarios ac murarios vertentur; vt abíque mora fuo Regi & Messie confentaneum palatium & habitaculum exftruatur. Ipfe etiam Diabolus operam & operas suas gnauiter iunget.

Oggannit Sutliuius : Etiamfi ab Antichrifto reedificaretur ; non poffe tamen dici templam Dei aut Chrifti, sed porius Antichrifti seu Diaboli; At Paulum loqui de templo Dei. Respondeo, etiam illud templum ab Antichristo exstructum recte vocari ab Apostolo templum Dei; quia ædificabitur in loco, vbi olim templum Dei fuit ; & quia succedet templo Dei

Obiicit Sutliuius, Hieronymum Epift. 148.ad Marcellam dicere, cos fabulis Indaicin adquiefcere,qui propter banc sessionem Antichristi in templo Dei putant rur sus edificandam Hierosolymam, & in Templo bostias offerendas. Sutliuius, more suo. hîc sycophantam agit. Nam S. Hieronymus Iudaicas fabulas effe dicit credere templum & Hierosolymam denuo ædificatum iri ad cultum, ritus, cæremonias & facrificia legalia; cuiufmodi olim in illo templo vsurpabantur & immolabantur, non autem Iu daicis fabulis deputat, afferere, templum reftitutum iri, vt in co Antichriftus fedeat; illudque pro scelerum & impietatis suz domicilio habeat; cum ipfe S. Hieronymus q. 11. ad Algafiam hanc sententiam, licet sub dissurctione, tra dat.

Dionysium Alexandrinumirrisisse hancopinionem de instaurando templo Hierosolymitano ; & boc ipsum testa ri S. Hieronymum lib. 18. in Ifaiam in Prologo, geminum Sutliuij & Abbati mendacium est; nam Hieronymus nihil aliud dicit, quàm Dionyfium irrififie Chiliastarum mille annorum fabulam, & au ream atg. gemmatam in terris Hierufalem, instauratio nem templi, boftiarum fanguinem, otium Sabbati, circumcifionis iniuriam, nuptias, partus, liberorum educationem, epularum delicias, & cunstarum gentium feruitutem,&c. Quapropter Dionyfius non illam, quæ fub Antichristo futura est, templi instaurationem irri-| fit, fed illā, quā vna cum cæteris Iudaicis ritibus| niscebantur.

Iterum mentitur Abbatus, Patres, & in bis Chry. foftomum,quiper templum Dei, in quo seffurus est Antichriftus, intelligunt templum Hierofolymitanum ; id haufiffe ex Chiliastica opinione Irenai & aliorum. Non est ita; fed hauserunt hoc ex Irenzo & aliis, qui aperte docent, tempore Antichristi, & ante regnú illud millenarium feu Chiliafticum, Hierofolymitanum templum exstiturum; vt in eo sedeat & regnet Antichriftus. Vide Irenzum lib.5.cap.30. in fine.post ca cap. 32. & seqq. disputare ingreditur de illo temporali mille annorum regno, deque Hierosolyma & templi instauratione; longè aliâ, vt ipsi arbitrabantur, futurâ Hierofolymå quàm erat, illa sub Antichristo; quandoquidem auream gemmatamque Hierofolymam fibi imaginabantur. Quid ni & aureum gemmatumque templum ! Abbatus digit templum Dei non esse accipiendum pro templo aliquo materiali; sed metaphorice pro templo spiritali; de quo S. Paulus: Nesciti vos esse templum Dei ? Templum Dei san-Eum eft; quod eft is vos. Item pro Ecclefia, que eft domu quadam fpiritali adificata viuis ex lapidibus, vt loquitur S. Petrus in 1. Epift. cap. 2. vbi tamen Abbatus le continere non potuit, quo minus mendacium effunderet ; cum ait; Ecclesiam viun ex lapidibus constructam nominari à S. Petro templum Dei, nam S. Petrus non vtitur templi nomine eo loco. Verùm, vt ad obiectionem Abbaticam veniam, respondeo, ita metaphoricos sensus statuendos effe, vt fenfui litterali, quando commo dè haberi potest, suus relinquatur locus, & honos,& quidem primarius. Cum igitur nihilimpediat.quo minus per templum Dei intelligamus materiale & externum templi Hierofolymitani zdificium; ineptè ageremus, fi litterali & proprio hoc sensu relicto, metaphoras tantummodo sectaremur. Scimus Antichristum sessur, hoc est, regnaturum quoq; in cordibus fidelium, hoc est, quorundam, qui antea fuerunt fideles, & in Ecclesia, quæ est templum Dei ex viuis lapidibus exftructum; cum hoc tamen confistit illa fefsio & dominatio in temploHierofolymitano; quæ quidem fefsio etiam ad reliquas domos ípiritales & cultui diuino destinatas extendetur, vt Caluinista ex S.Chrysoftomo Hom.3. in Epist. 2. ad Theff. obiicit; quia Antichristus per suos satellites Christianorum itidem Ecclesias occupabit; hoc tamen non obstat, quo minus id, quod Apostolus scribit de sessione Antichristi in templo Dei accipiamus propriè & ad litteram de templo Hierosolymitano.

Dicit Bellarminus, in scriptura noui testaméti, per templum Dei nunqua intelligi Ecclesias Chrifianerum, sed perpetuò templum Hierosolymitanum; & idem afferit de scriptis priscorum Patrum per aliquot sæcula. Sutlivius & Abbatus hoceuertere nituntur, sed stramentitiis calumniarum & conuiciorum hastis; quibus vibra-

022

Digitized by Google

q

tis,

### Defensio Cap. 12. Lib. 111.

C

tis, tandem addunt; animos fidelium, feu corda dici A furus eft Antichriftus 2. Theff. 2. non fignificari, ab Apostolo templum Dei; Irenzum quoque crebro corpora nostra vocare templum Dei. Quem hac feriunt, ô Caluinifiz ? Bellarminus negat templum Dei in scripturis accipi pro externis ædificiis diuino cultui apud Christianos dedicatis, quz Ecclesias nominare colucuimus; Hoc cum allato manifesto exemplo falsitatis conuincere deberetis, Metaphoricam fignificationem conpli Dei imperitè affertis. Nam quod Abbatus obiicit,illa loca Apocalypf. 3. Qui vicerit, faciam eum columnam in templo Dei mei : & cap. 7. Seruiunt ei die ac nocte in templo eius: & cap. 11. Tunc apertum eft templum Dei in celo; vt inde redarguat, quod Bellarminus afferuit, nugas agit; nam hzc, ipfo Abbato tefte & interprete, ad Santtorum calefte palati- B um & statum Ecclesia triumphantu referenda sunt : At Bellarminus dixit; Templum Dei in nouo testamento non nisi pro templo Hierosolymitano accipi; fed aduertere debebat Abbatus, Bellarminum hoc affirmasse de propria Templi ugnificatione; non de metaphorica, qualis est in illis locis, quz Abbatus oggerit : nam metaphorice templum Dei aliter in scriptis noui testamenti vfurpari, optime Bellarmino compertum fuit: Et hinc quoque Iunius ad fimile mendacium responsionem habet.

923

Addit Iunius ; Forfan id, quod Bellarminus afferit negari poffe.ex 2. Corinth. 6. Et que conuentio est templo Dei cum Templo idolorum ? At Iunius probare debebat templum Dei accipi hic propriè, non metaphorice pro corde fidelium; vt Apostolus statim manifeste declarat. Vos enim estis templum Dei vini. Vs demm, inquit Iunius, non exstare nomen rav de proseucha (Oratorio) Christianorum dictum, tamen non valet argumentatio ab auctoritate negatiue, boc modo. Si non vocantur Ecclefia Chriftianorum templa in tefamento nouo, ergo bic non ita oportet accipi. Certè hæc argumentatio necinepta, nec inualida est, quidquid tu ineptias; nam fi erateria & Ecclefiæ Chriflianorum in scriptura noua non vocantur Templum Dei; certe neque 2. Theff. 2. per Templum Dei, in quo sessare est Antichristus, intelligi debet. aliud Templum, quàm quod hoc nomine in nouo testamento denotari solet; nempe Templum Hierosolymitanum.

Necopus eft, vt Iunius argumentum Bellarmini reformare tentet; quia reformando deformabit ; Potim dicendum, inquit Iunius, non dicuntur Templa, quia tum Christianie non fuerunt Templa. At fuerunt profenche, fuerunt oratoria; fuerunt certa loca divino cultui & Sacramentorum administrationi dicata. Et tamen scriptura noui testamenti hæc non fignificat per Templum Dei.

Abbatus morosè & operosè probat. Antichriftum, etiam in Ecclesiis Chriftianorum feffurum. Qualihoc certo quodam sensu neget Bellarminus. Fatemur hoc. Quoties dicendum? At quamuishoc cofiteamur, addimus tamen, propriè&immediate per templum Dei in quo sef-

nifi Templum Hierofolymitanum, tametfi nunc etiam ad Temple Christianoru materialia; & metaphorice ad ipfam Ecclefiam, prout est spiritualis domu Dei, extendi queat : quia & domicilia facra & corda multorum Christianorum occupabit, & in feruitutem fuam rediget. Hoc ipfum aperte fatis hîc Bellarminus fcripfit, neque tamen, vt Abbatus criminatur, à priore fus fententia nonnibil recesso; quia fixus in co manet, per templum Dei 2. Theff. 2. propriè & immediate non nisi templum Hierosolymitanum accipi. Ettamen infullus Battus noster, in hunc thrasonismum erumpit. Hic te, Bellarmine, confiridum babemu : nec habes, quo fugias. Quàm ventofus thraso? An tu stupeis tuis, imò ex arena nexis funiculis Bellarminum constringeres?

Locum Apocalypf. u. de magna ciuitate, quz vocatur firitaliter Sodema & Egyptus, voi & Dominus eorum (Heliz & Henoch) crucifixus eft; rapiunt lectarij contra expressum textum & animum S. Ioannis ad vrbem Romanam : Nam de Roma loannem loqui cap. 11. probat Abbatus inde: quia cap.11. v. 7. Et cum confummauerint teftimonium fuum, (Helias & Henoch) beftia , que astendit de abyffo faciet aduer fus eos bellum, & vincet eos, & occidet cos, & cadauera corum iacebunt in plateis ciuitatis magna.qua vocatur firitaliter Sodoma & Egyptus, vbi & Dominus corum crucifixms eft : & cap. 17. Vidi mulie. rem sedentem super bestiam coccineam. de cadem beftia agitur ; at certum eft Apocalypf. 17. beftiz nomine intelligi Romam , ergo etiam Aposalypf. 21. per beftiam , que Henoch & Heliam interficiet.intelligitur Roma; Roma ergo non Hierofolymie occidentur duo illi teftes ; & per confequens; ca, que ibi de firitali Sodoma & Ægypto di cuntur, accipi debent de Roma, uon de Hierofolyma. Abbatus rem se dignam præssifisset, si illam suam Apocalypfeos explanationem, & inde peruerse haustam opinationem aliquo (cripture testimonio confirmasset, neque solam suam, camque modicam, finon penitus nullam, auctoritatem nobis loco probationis obtrusisfet : nam capite 17. ipfemet Ioannes explicat, que fit illa mulier; Est enim ciuitas magna, hoc est, Roma, que babet re. gnum super Reges terra. Bestia, cui infidet, est impe-Dirium illud seu regnum Diaboli, quo Roma Eth. nica gentes premebat; cui regno Roma; tanquam bestiæ cuidam, insidens circumueheb4tur. Septem capita septem montes sunt, super quos mu. lier feder; inquit S. Ioannes, quia hoc imperium Romz Ethnicz exercebatur ex septem montibus, quibus Roma inzdificata erat. Nec refert, quod antea dixit S. Ioannes, muliere bane seu Romam federe fuper befliam; nunc autem ; federe fuper septem capita bestia, hoc est, super septem montes; Vt enim vtrumque metaphoricum efts ita & vtrumque verum est ; nam & Imperio regnoque illi suo Ethnico Roma Ethnica, & septemmontibus infidebat; his, quia exftracta erat in septem montibus; illi; quia vt eques equi, & auriga

currus;

### Defensio Cap. 13. Lib. III.

currus; fic Roma Imperij fui moderabatur ha- A Mirer te, Bellarmine, que es, in citandi feripturi inforbenas. At cap. 11. agit Ioannes de alia quadam bestia ascendente de abysfo; nec quidquam de vllo eius sessore, nec de vlla muliere, que ei insideat, refert; Quocirca dubium non est, quin alia sit bestia, cui cap.17. mulier, hoc est, Roma Ethnica infidet; alia, quæ cap. 11. ex abysio ascendit.

925

Hinc ruunt omnia illa, que hicverbose de Roma & contra Romam Abbarus declamitat; qui, relicto clarissimo de Hierosolymis sensu, ad tropicos & mysticos de Roma significatus se conuertit ; & Romz Christum firitaliter crucifizum effe, & quetidie crucifigi vociferatur, quali verò, vt iam alibi diximus, omnia illa tropicè & figurate, potiore iure applicari nequeant ad quamlibet Caluinianam vel Lutheranam ciuitatem; przfertim, ad illas, quz aliis errandi duces fuerunt, vt est Geneua & VViteberga; Quz verè sunt bestie ex abysio ascendentes ; infestissimo in omnes orthodoxos, & in priscam auitamque doctrinam animo ; quam quibulcunque modis possunt, abolitum & exterminatum cunt per suos emissarios.

Nec iuuatAbbatum historia illa Redemptoris Petro occurrentis, aientisque; fe Roman vonire, ve iterum crucifigatur : de qua S. Ambrofius orat. contra Auxentium, vt citat Abbatus. nam vt Christus Romz, & alibi per scelera, quz patrantur; & in seruis suis persecutionem, tormenta necemque passis, spiritaliter crucifigi dicatur, C at non propterea sequitur; locum illum Apocalyps. 11. litteraliter non esse accipiendum de Hierofolymis; Et ille ; vbi & Dominus corum crucifixueft; de proprie dica, vera & reali crucifixione: nam fi ad metaphoricam & mysticam crucifixionem confugiamus, tunc locum illum non magis de Roma, quam de quouis alio Lutherano vel Caluiniano loco interpretari licebit; imò abíque vlla comparatione magis de Lutheranis & Caluinianis, quàm de Roma & Romanis accipi poterit : Nam vt Romz per peccats à nonnullis Chriftus iterum crucifigatur, at non crucifigitur Romz per lectas & hzreles; quas infinita vitiorum leges perpetim comitari folet.

Obiicit Iunius. Hierosolymanusquam vo D catur ciuitas magna, ergo nec Apocalypf. 11. nomine ciuitu magna intelligi debet Hierofolyma,Relpondco,Antecedens effe falfum; quia Apocalypf.11. hoc nomine afficitur; id quod omnes textus ilhus circumstantiz docent; przcipuè illa; vbi & Dominu corum crucifixu eft.

Probat præterea Bellarminus ex cap. 17. Apocalypf.Romam non fore fedem Antichrifti;quia ibidicitur, decem Reges, quibus regnantibus, veniet Antichristus, odio habituros purpuratam meretricem, id eft, Romam, & eam defolatam facturos, atq; etiam igne crematuros. Quomodo ergo erit sedes Antichristi, si illo ipso tempore debet comburi & euerti ?Ad que Abbatus:

tunio, à firipturarum testimonio non penitus abhorrere. Itane,vt te confodiac, & ingulum Pontificis tui, quem defendere fimulae, tanqua acutifimo ferro precidae ? (Verbarerun Inania fundit; ludicra hzc funt crepitacula, oblectandis pusionibus Caluinisticis) Purpuratam meretricem Romam agnoscie ; (at Romam Ethnicam, seu à fide & sede Apostolica Apostatricem; qualis, vt nonnulli volunt, sub Antichrifti aduentum erit) bestiam, Antichristum. (Non dixit, Bellarminus, bestiam, cui mulier cap. 17. infidet, effe vel fignificare Antichriftum s fed dixit, effe vel significare Imperium Romanú Ethnicum; vide fupra cap. 5. fub finem. ( At eidem conuenire bestiam & purpuratam meretricem certum est. At B'certum est te delirare. nam aliud est, feffor, aliud, eques; aliud curres, aliud surigs. Aliud eft prbs imperans; aliud, imperium, quod tenet. Si igitur Apocalypf. 17. mulier infidens bestiæ estRoma, vt interpretatur iple S. Ioannes fub finem capitis 17. differt ergo à bestia; & hæc à muliere. Et si mulier illa eft Antichriftus; bestia igitur, cui infidet, non eft Antichriftus, sed Antichrifti vehiculum : Aut li beftia eft Antichriftus; non igitur mulier; quia inter vebenten & vectum oportet aliquid discriminis intercedere.

Quàm verò absurdum est dicere per bestiamistamintelligi Antichristum; nam Roma el non infideret, sed ipse potius infideret Romz; quia Antichristus nemini, subiicietur; sed omnes fibi fubiiciet ac fubiugabit. Quod fi qui fuere,qui mulierem illam & bestiam, cui insidet, & Antichtiftum; fynonymaesse dixerunt, eos certum eft, à lenfu, quem S. Igannes proxime & immediate intenderat, ad alium migraffe, cum S. Ioannes sub finem capitis aperte dicat ; mulierem illam effe ciuitatem magnam, id eft, Romam,quz habet regnum super Reges terrz.

Occlamat Abbatus, Bellarminus animaduertere debebat, decem illos Reges, qui meretricem defolatam facient, prisu potestatem suam bestia tradituros, eidem (cilicet, vt dictum eft , purpurat a meretrici, id enim dediffe Deum in corda illorum, vt dent regnum suum bestia, dones confummentur verba Dei,quibus impletu,& confummato Dei indicio, quo ingratum orbem , ob non receptam veritatis dilectionem, flagellabit, Reges illi, meretricem, cui fe ante fubdiderant, odio babebunt , & camiam defolatam igne cremabunt. Magno Ecclefiz & Reipublicz bono fieret, fi Abbatus commentaria in Apocalypfin conferiberet. ac conferipta publicaret, Implicatifsimos enim illius fenfus acutifsime & scitissime explicaret, ac in omnium conspe-**Au dilucide poneret; præfertim fi quis vlterius** non inquireret, fed iis, quz Abbatus ex cerebro fuo apponit, absque vlla contradictione adquiesceret. Rem factam Abbatus vbique haberet; potifsimum hoc loco, vbi poft tot verba, nihil penitus est, quod cum Ioannis sententia concinat : Nam decem illi Reges exorientur post destructum & dissipatum Romanu Imperium,

926

vt

q 2

# Defensio (ap. 12. Lib. 111.

vt fuis locis abunde oftenfum, & planum fit ex A Romam, sed vniuersam ciuitatem Diaboli. Ob-Daniele; imò & ex ipfo Ioanne cap. 17. vbi dicit: Et decem cornua, que vidifti, decem Reges sunt, qui regnum nondum acceperunt, fed poteflatem tanquam Reges vnå borå accipient post bestiam. Post bestiat, hocest, post Imperium Romanum, destructo iam Imperio Romano; decem isti Reges rerum potientur. Hivnum confilium babent & virtutem ; & potefiatem fuam bestig tradent; non illi bestig, post quam regnabunt; non Romz imperanti; feu Romano Imperio; hoc ením, decem istis regibus regnantibus, amplius non crit; quia decem illi reges Romanum Imperium euertent ; sed alteri cuidam bestiz, nimirum Antichristo, juam poteflatem tradent ; nam Antichriftus tres ex his regiciet. Postea subdit S. Ioannes : Et decem cornua, (hoceft, decem Reges) que vidifti in bestia, hi odient fornicariam, Romam scilicet; seu Romanam ciuitatem; Et quando nam Romam seu Romanam ciuitatem odio persequentur, nisi tunc, quando regnabunt; regnabunt autem ante Antichristum; prins igitur quam Antichristus veniat, odio in Romanam ciuitatem flagrabunt,& ex odio defolatam facient illam, & nudam, & carnes eius manducabunt, & ipfam igni concremabunt ; & hæc omnia iusto Dei iudicio facient, vt dent regnum faum beftie, id eft, Antichristo, non purpurate meretrici, seu Romz, vt delirat Abbatus; quia hæciam in cineres redacta erit; tantum abeh, vt tuncimperatura fit; vel etiam sedes Antichristi futura.

927

Instat Abbatus. Rema vaftabitur & incendetur fub finem mundi; fed boc intelligi non poteft de Roma Etbnica; quia Ethnici/mus iam pridem Roma difaruit; ergo intelligi debet de Christiana, seu illa, que Christi titulo & nomine glorintur; ergo Roma erit fedes Antichrifti. Respondeo, de quacunque Roma hoc intelligatur, non sequitur inde vltima, quam Abbatus appendit, conclusio; quia Roma incendetur à decem Regibus ante aduentum Antichristi, vel certè sub ipsa eius primordia, quando decem ifti Reges adhuc viribus & potentia florebunt & valebunt, necdum ab Antichrifto fubacti. Deinde dico, Ioannem loqui de Roma, qualis sub finem mundi futura est, quando ciecto Pontifice, & eiurata Christiana & orthodoxa religione, mater & origo omnis superstitionis & idololatriæ, omniumque scelerum sentina, & chaos quoddam immenfum fiet ; de quo lege Riberam in cap. 14. Apocalypí. fusè de hac Romanæ vrbis metamorpholi disferentem; Ex cuius sententia dici potest; imò debet, mulierem illam sedentem super bestiam, cui capita septem & decem cornua; esse Romam, qualis sub finem mundierit; &, quæ cap. 17. S. Ioannes vaticinatur ad hanc Romam pertinere.

Ait Bellarminus, secutus quosdam Apocalypseosinterpretes; per meretricem, quz sedet super septem montes cap. 17. intelligi posse non l

latrat Pouerlinus.Mira eft Monachorum impudentia, & noftrarum rationum peruersendarum proietta libido. Exspectabam solidam aliquam refutationécorum, quz Bellarminus cum Aretha, Haymone, Beda, Ruperto asserit; sed en nil præter conuicia, audimus; quæ mox iterum largiter nobis admetitur,nempe, Monachos, dum vocabulum meretricis Romam lignificare negant, fopbiff as agere, & cerebri fui cauffeq, imbecillitatem prodere. Non negat Bellarminusper mulierem illam poffe intelligi Remam; nam in secunda responsione ad sectariorum argumentum palam hoc fatetur; sed tantú in prima folutione percenfet, quid ad hoc argumentum, quod Hæretici à meretrice petunt, rebus funditus delebit, & septem alios sibi subii- B sponderi possit ex sententia Bedz, Arethz, Haimonis, Ruperti, quibus ficerebrum lafum fuit, quale, bone Deus, tuum cerebrum erit; qui fanisimusesles, si vel centesimam partem de cerebro Bedz haberes.

928

Ait Pouelus. Meretricem illam magnam cap 17. non fignificare proprie Romam, fed aquas multas, & ciuitatem magnam ac rerum Dominam, in qua meretrix illa fedet,& fcortando dominatur, Romam propriè fignificare. Hic faltu Monachie propositue fuit ; inquit vanifsimusthrafo, sed incompositi faltatores, extra sborum, quod dicitur. Totum hunc inanisimum thrasonismum, & stupidam insultationem in fumum difsipat claufula capitis 17. Et mulier , quam vidifti , (mulier scilicet circumdata purpura & coccino,& inau-C rata auro, & lapide presiofo, &c.) Est ciuitas magna, que babet regnum super reges terra. En Caluinista; S. 10annes non dicit : Mulier illa, boc eft, Antichriftus, fedet & dominatur in civitate magna; bos eft, Rome feu in Romana vrbe, vt tu fatuaris; sed; mulier, quam vidifti; Eft ciuitas magna. Eft Roma; Eft typus & figura Romæ. Vbi ergo nunctuum delirium i vbi iactentia & infultatio tua?

Nunc contra Bedam & alios accingitur ; per mulierem fornicariam non posse intelligi vniuerfam diaboli ciuitatem. Quia non opue est allegorica fignificatione , vbi verba propriè accepta commodum (eusum gignunt. Vtinam hoc documentum tibi & tuis curz & cordi esset. Nam capite vndecimo non transformaretis Hierosolymam in Romam; neq; veram & realem crucifixionem Chrifti, in spiritalem; neque hic mulierem cocinca bofie infidentem conuerteretis in Antichristum, sed id eam significare principaliter sineretis, quod ab ea S. Ioannes significari sub finem capitis aperte dixit.

Secundò oggannit Pouelus: fi meretrix illa eft vniuerla Diabolicinirus, rum aque multe; fuper quas fedet, non funt de Diaboli ciuitate ; aqua enim non funt ipfa meretrix. Respondeo, obiectionem hanc non esfe ingenij, sed stuporis argumentum: nam meretrix, juxta hanc interpretationem Bedz & aliorum, eft ciuitas magna Diaboli, hoceft, imperium & regnum eius latissime diffusum, cui fubfunt aque multe, hoc eft, populi & gentes & lin-

**f**#4 :

## Defensio (ap. 13. Lib. III.

929 gue : in quibus imperium illud quali refider. A ve victe gentes suos ritus idololatricos retine-Quomodo igitur aque multe, hoc eft, multi impij & conscelerati non sunt de Diaboli ciuitate & imperio? An subditi ciuitatis & regni, non sunt de ciuitate & regno ? Num vt aliquis sit de ciuitate & regno, oportet, vt iple fit ciuitas & ipfum regnum?

Assimilis stuporis indicium est, que sequitur,obiectio. Simeretrix sit vniuersa Diabeli ciuitat, tum Reges, qui cum ea fcortati, & incolaterra, qui eim fcortationis poculo inebriati funt , non funt de Diaboli ciuitate; Reges enim illi, & incola terra, non funt ifta meretrix. O Corydon, Corydon, qua te dementia cepit. Perinde ac si diceres; si meretrix Apocalyptica est vniuersa Caluini vel Lutheri ciuitas, tum Reges, & principes, qui cum ea scortati; & incolz ter- B rz, qui eius scortationis poculo inebriati sunt, non sunt de Lutheri vel Caluini ciuitate. Reges enim illi & principes & incolz terrz non funt ipla meretrix, hoc ell, secta seu hæresis Lutherana vel Caluiniana.

Accipe, fivis, clarius tuæ abfurditatis& infulfitatis speculum. Si Regni Anglicani status est vniuersum Anglicani imperij regnum, tunc sequitur, Pouelum, Sutliuium, Abbatum, Mortonum, Rainoldum, & przsidem Poueli, Thomam Hollandum, non esfe de regno Anglicano; quia Pouelus, Sutliuius & alij non funt regnum Anglicanum. Sed bas funt abfurda, inquit Pouclus, erge & illa etiam, ex quibus bac colliguntur.

In fecunda responsione ad argumentum he reticorum à meretrice sumptum, concedit Bellarminus, per mulierem bestiæ insidentem intelligi posse Romam, sed Ethnicam. Pouelus hanc concessionem renuit admittere; & ob eam, ne vnico quidem verbulo gratias agere dignatur; cum tamen fymmystæ eius in id totis viribus incumbant, vt demonstrent, mulierem illam esse Romam: Pouelus contendit esse ipsum Antichriftum in Vrbe Romana fedentem contra expressam S. Ioannis mentem, vt supra contra Abbatum notaui; Et mulier, quam vidifti, eft ciuit ac magna, hoceft, explanatore Pouelo, eft Antichriftus magnue, quia magna ciuitas, fignificat magnum Anticbrifum. O ineptias Pouelianas. Sed en quam validas machinas admouet Bellarmino, vt quod ab D eo, de Roma Ethnica dictum eft, demoliatur. Hee meretrix (Poueli progenitrix seu auia) ine briauit incolas terravino fuo feortationus. Et cum ea Reges terre scortati funt : boc eft ; meretrix ista Reges, & incolas terva fua idololatria polluit, & idololatricos fuos cultus in omnes terras fibi subiestas propagaust. Sed EsbnicaRomanon propagauit fuas religiones in gentes fubattas: permifit enim, vt quelibet gens, quam subegerat, antiquos, & pri/cos luos cultus retineret : Roma verd fub Papa propagauit suos impios cultus in omnes prouincias; quin etiam, inuitic fuas idololatriae obtrufit. Hinc funefta illa bella in India, Gallia, Anglia, Belgio, partim ve gentes ad funs superfritiones adigat, partim verd, vt eas in receptu idolomaniu retineat. Permisit quidem Roma

rent; interim tamen suos quoque verbis, exemplis & factis obtrusit. Hinc non iniuria vocatur à S. Leone ferm. 1. de Natali Apostolorum Petri & Pauli, Magiftra errorie; que licet omnibus ferme dominaretur gentibus, omnibus tamen gentium seruiebat erroribu, & seruiendo cas sua in idolomania confirmabat; atque adeo potabat de vino scortationis luz.

Secunda Poueli contra Romam Ethnicam machina. Reges, qui per cornua fignificantur, in quos Romauum Imperium diuidendum eft; tradent bellie potestatem fuam, & vna cum bestia bellúgerent contra agnum. Hinc apparet, Romam poft conulfionem Imperij, cum agno pugnaturam. Sed Roma longo tempore ante Imperij conulfionem defit Ethnica effe. Ergo non Romam Etbnicam , sed Papalem & Antichriftianam fignificat meretrix ista. Hanc inscitiam descripsit bonus Pouelus ex Abbato; forfan Abbato non inuito; quo ipfo ab infamia furti liberatur. Sed hanc stultitiam fatis iam supra deteximus & redarguimus. Tantum obseructurhîc Poueli constantia. Paulò antea negauerat, per meretricem intelligi posse Romam, sed infano clamore vociferabatur.eo nomine accipi debere Antichriftum in Romana vrbe dominantem. Nunc probus Pouelus, Dauidu filim, eius, opinor, qui Gyraldi VValliam seu Cambriam fatuis suis scholiis deturpauit & desedanit; sui parum memor, dicit, pet meretricem intelligendam C Romam non Ethnicam , sed Papalem & Antichristanam. Vnde hæc tanta in iuuenili ætate obliuio,ô Pouele ! An ex furore? Perge.

Bestia, quæ è mari ascendit, Apocalyps. 13. & habet capita septem, atque cornua decem, est Eth nica Roma : bac quidem geret bellum cum fanctiv, sed, post eam ascendit alia bestia è terra, habens duo cornua fimilia agni : verum hac bestia, non est Etbui. ca Roma. non enim Cafar Ethnicus. sed Papa Romanus, se externa specie vt agnum gerit. Hac bestia posterior, omnem potestatem prioris bestiæ exercebit. Sed bel lum gerere coutra fanctos. & eos vincere, est inter potestates priorie bestia. Ergo, &c. His quæ bellus Pouelus asserit, nihil deest, nisi solida probatio. Nam per bestiam ascendentem è mari.intelligi ipsum Antichristum Apocalyps. 13. verior & certior est interpretum sententia, cui textus omnesque eius circumstantiæ mirè consonant. At sit Roma Ethnica, vt vult Pouelus; quid tum? An ideo per secundam bestiam, de qua in eodem capite v.11. Et vidi aliam bestiam ascendentem de terra intelligitur Roma Papalie, vt loquitur Pouelus? Si mentis non esses impos, vidisfes quiduis potius per hanc alteram bestiam denotari, quam Christianam Romam. Sed furor caret oculis. Vide, fi potes, Ribetam, & dicet tibi, cuius hæc altera bestia sit typus.

Hac pefterior bestia, inquit Pouelus, multa edet figna,& feducerincolas terra, propter figna, qua

> faciet ġ3

## Defensio (ap. 13. Lib. 111.

faciet in conspectu prioris bestiz. Sed Ethnica Ro- A bestia, &c. hiodient fornicariam, & defolatam fama,vel Imperatores in ea,nulla ediderunt miracula, qui bus suas religiones confirmarent. Papa verò Romanus, 🞸 eius Monachi fuas fuperstitiones innumeru , licet ementitù,miraculu affernerunt, & per ea incolas terra demensarunt. Iam dixi, per secundam bestiam nec Ethnicam, nec Christianam Romam intelligi Apocalypf. 13. sed eximium quendam Antichristi Pleudoprophetam & przconem, qui multos offuciis suis dementabit, & ad Antichristi partes falsiloquentia sua pertrahet. Legatur Ribera.

921

Pouelus aërem verberat; qui rursus immemor sui, ambabus manibus ample&itur, quod dant Monachi, nempe meretricem intelligi debere, de ea Roma, que habet imperium in Reges terræ. Superius hoc ne ad aures quidem admitterevolebat; nunc obuiis vlnis id accipit, & inde infert ; hanc meretricem, effe Romam Papalem , quia habet imperium in Reges terræ: Num temporale & politicum ? de quali imperio loquebatur Ioannes? Num Reges terrz, quoad politiam & administrationem ciuilem sunt subditi Papa, prout Reges olim subdebantur Roma? Num Rex Hifpaniæ, Galliæ, Poloniæ, & Imperator Romanus, suis in Regnis nihil statuunt & sanciunt, inconfulto Papa ? qui vt mentiris, multd («uius imperat Regibus, quam Imperator olsm vn quam fecit. Nimis patulum eft hoc mendacium, vt & alia, qua fubnectis. Non egent oftensione, multo minus refutatione. Primo aspectu euanescunt ; vt & hoc; Monachos Loiolanos concedere, per meretricem C Apocalypticam posse intelligi Romam Christianam. Mentiris iterum ; non concedit hoc Bellarminus; sed loquitur ex hypothesi, nihil obtenturos adueríarios, licet concederemus, per mulierem illam intelligi Romam Christianam; non enim sequeretur, ideo cam fore Antichristi sedem, quandoquidem ante Antichristi ad uentum à decem Regibus desolabitur & exuretnr

Obiicit Pouclus, Antichriftum Romam oppugna turum & igne exufturum effe. fi vel vno apice ex firiptura desumpto, ratum fecerint Monachi, parati sumu manus dare,eng, . ve victoribus , palmam concedere, & coronam, triumphi insigne, capitibus eorum imponere. Quod cum ex firiptura nec fecerint. nec faciant, nec facere conentur : D faceffant nugatores isti cum (uii anilibus fabulii ; ac desi nant questus sui causa figmentu istu Ecclesie Dei imponere. Dicit quidem hic Bellarminus, Antichriftum odio habiturum Romam, & cum ea pugnaturum, eamque desolaturum & incensurum; sed loquitur de Antichristo non in se, sed in decem illis Regibus, qui Antichristum immediate antecedent,& quasi illius przcursores erunt; Hinc quod per illos faciet, id ipse facturus non iniuria iudicatur. Quia verò Pouelus nobis coronam pollicetur, si vel apicem de Roma per Antichriftum exurenda protulerimus, en tibi non vnum duntaxat, sed plures apices, Apocalyps.17. Et decem cornua (Reges decem) quæ vidisti in

cient illam, &c. & ip/am igni concremabunt. Oblatrat Pouerlinus. Ergo non Antichrift w., (ed decem Reges hocfacient. Imo & Antichriftus; fed in fuis antecessoribus ; & forte sub exordium sui regni, durantibus adhuc decem istis Regibus; ipse etiam per se & suos manus demoliendæ Romæ admouebit. Si igitur Roma post decem illos Reges partim subactos, partim penitus exstinaos, non existet amplius, quomodo Antichristi fedes erit?

Affingit Pouelus Monachis hoc argumentam ex rudi & incondito Poueliano cerebro extulum. Nemo id potest dicere , aut ftatuere sedem Anticbriffi , quod ab in oppugnabitur , qui Antichriftum pi 🖲 B Messia adorabunt. Atqui, Roma à decem Regibus, qui sibi dinident Romanum Imperium, oppugnanda dicitur. Ergo: Nemo poteft dicere, aut flatuere Romam effe fedem Anrichristi. Excutiat Lector totum Bellarminum, si in illo hunc syllogismum repererit; non reculabo,quo minus Pouelum abamentiæ & furoris nota hic & vbique liberum pronunciet: qui ad plasma & phantasma suum ea reponit, que referre piget; deque decem Regibus Apocalypticis,& toto illo S.Ioannis loco cap.17. tam ruditer & imperite blaterat, vt neque Ioannem, neque Danielem vnquam aspexisse videatur, vel si contendas aspexisse; contendam ego, sobrium non aspexisse. Quis enim existimet sobrij hominis effe hunc fyllogifmhm, infipientiæ Pouelianz luculentum symbolum, quo tamen ipse in nos retorqueri putat, quidquid contra eum Antichristum, quem ipsi architectantur, differimus. Certo certius eft, eam fore Antichrifti fedem, quam regna, dum cum Antichrifto fcortantur, & eim vino inebriantur, omnibus coniunctis viribus propugnant; rur su verd, oculu nimirum à Deo illuminativ, oppugnant. At Reges & regna, dum cum muliere Antichriftiana fcortantur, & vino fornicationin eius inebriantur, Romam propugnarunt : & rursus, oculis ipsorum illuminatis, & cordibus connerfis, eandem oppugnarunt. Ergo, Roma est sedes Antichristi. Respondeo, certo certius este Pouelum desipere ; & tam Maiorem, quàm Minorem fanatici huius syllogismi falsam effe; neque vlla verisimilitudinis specie ex sacris litteris. vel vllo probato doctore comi & pecti poffe : Nuspiam enim in sacris litteris proditur, decem illos Reges, qui post bestiam, hoc est, post Romanum Imperium, erunt, Romæ fautores & patronos fore; sed Ioannes absolute dicit : Hi odient fornicariam, & defolatam eam reddent, &c. & tandem igne comburent.

Savvbrandus rem totam hoc fyllogifmo cõficit. Ansiebriftus babebit fuam fedem Hierofolyma. Papanunguam babuit suam sedem Hierosolyma, ergo Papa non est Antichristu. quem suum syllogismum mox demolitur Sibradus magna animi alacritate; cogerens, quidquid scommatu & connicioru olim à scurris, fannionibus, Poëtastris, Rhetorculis,

fchifma-

# Defensio Cap. 14. Lib. III.

B

Schifmaticis, aliisque liuido oculo Romam & Romanum Pontificem intuentibus, effulum & effutitum eft; quafi huiufmodi rabulæ & ofores, aliiqs finistro affectu excæcati tanti debeant pédi, vt propter illos, Papa habendus sit Antichristus, & Roma, Antichristi Sedes. Nec cogitant isti, nos vni Pontificis Romani & Romanæ vrbis vituperatori & calumniatori opponere posse decem, viginti, triginta, & quod excurrit laudatores:non diobolares & triobolares, quales plerique ex illis, quos Sibrandus, & alij Sectarij producunt, sed famæ & existimationis præclarissimæ; & qui sualuce omnes illos tenebriones obruant.

933

### CAPVT XIV. De doctrina Antichrifti.

E doctrina Antichrlsti furiosisime detonant & declamitant Prædicandetonant & declamitant Prædican-tes. Abbatus plurimas pagellas con-fumit, in quibus omnibus vix quidquam aliud facit, quàm mentiri; quod ei videtur effe viuere. Papista defecerunt, fi vera canit ifte Battus, à vera Ecclefia, à doctrina Chrifti & Apoftolorum illorumque, qui bu proxime fuccefferunt; Papiste sanctos impie colunt & inuocant. & ex illis idola faciunt; veri idololatre, quia imagines & crucem venerantur; Purgatorium ab Ethnicis mutuati funt; delectum ciborum , cælibatum facerdotum à prifin baretich facerdotibus concubinas permittunt; non autem vxores; conqueritur de boc fiditta epift. Hulderici Epifiopi Auguftant ad Nicolaum I. Pontificem. Testanturide conuicia in Gregorium VII. Pont.Max.quæplenis faucibus eruciat Abbatus:item illa, quæ ex libro quinto Annalium Boiorum Auentini in fuas chartas transcripsit,& lepidi illi verficuli, ad Calixtum & Innocentium Papas, pro coniugio facerdotum, quos Abbatus, veluti gemmulas ex Catalogo testium Feritaria sublectos, suis nugamentis infernit; non fine ingenti exaggeratione flagitiorum, quæ, vt aiunt, ex cœlibatu nascuntur, hoc est, vrego interpretor; quæ Lutheriftæ & Caluiniftæ ipfimet partim patrant;partim fingunt; & ficta innocentibus affingunt. lam verò, quis fando explicet, quanta monstra comminiscantur Papiste deTransubstantiatione; & multis aliis Christian'z religionis myfteriis? Quid, quod nec meritum & fatufactionem Christintalam & integram relinquunt : Sed in officium quoque Mediatoris inuolant; & sanctis illud transcribunt; quos etiam certis functionibus, imò & opificiis præficiunt, & in corum gratiam latriam. duliam. & bypordalium commenti funt:ita Chriftum ex omni parte confodiant; & crucem eius euacuant, & aduentum in carne abrogant. & perinde omnia in fanctu & caremonin fuu constituunt, ac fi nibil Chriftus pro genere humang, & Ecclefia fuà prafitsffer:quin.quod dettu & auditu borribile est, & falem, & panem & aquam exoreizant.

Ex his igitur & id genus aliis infinitis, qux Abbatus ex scurrarum & calumniatorum mendacifsimis & contumeliofifsimis fcriptis in Farraginem & malè consutum centoné suum tranftulit; liquidò elucescit, quàm Papista auij à vero cant. Quis igitur dubitet, doctrinam Papiftarum effe ipfißimam Antichristi doctrinam; præsertim cum, vt Danæus hic testatur, idem clarisime oftendant tot libelli Latine & Gallice scripti de boc argumento. Qualis ille eft, qui infcribitur, Clypeus fidei, Baculus fidei;collatio fidei, Decades Bullingeri, Parua Confesio Biza, Infitutio Caluini, inprimis epistola ad Regem Galliz, Inftitutioni przfixa. Miror omiffum librum, qui Apiarium inscribitur: omnium Prædicantium promptuarium, quando mentiendi & calumniandi campum ingredi cogitant; in eo enim paratā, & quidem copiofissime paratam materiem inueniunt. His testibus, si vt apti recipiātur, quid non obtinebunt Sectarij? Sed valeant iffænugarum nugæ; ex Nouatorum tonstrinis, circulis & compitis defumptæ; fexcenties ab orthodoxis scriptoribus repulse & profligate.

934

Ex fimilibus mendaciis & criminationibus contexuit nugiuendus Pouelus totum fermè fuum fecundum librum de Antichriflo , feu Ecclefia Antichrifti;nam fi tu, que blaterat, à cap. 6. víq; ad trigefimum tertium , in formam fyllogisticam coniicere velis, semper Maior erit falla, & Minor infigneacluculentum mendacium: id vt videas adscribam nonnulla exempla. Toto libro fecundo disputat de Antichristiana Ecclefi**a, eaq: propriê fic dicta; cui verus &** propriè di-Etus, Antichriftus, iudicio Poueli, præfidet : postea multis capitibus loquacifsime percurrit suras litteras;orationem Dominicam,fymbolumApoftolicum & decalogii, & quid contra quodlibet caput Antichrifiana, hocelt, vt ipleait, Papana Ecclesia sentiat; vbitamen non sensum nostra & Catholica Ecclefie profert, fed pruriginem mentiendi & fycophantandi, prodit, qua Pouelus iste totus à vertice male sani capitis vsq; ad plantas pedum ardet.

Iam gustus gratia apponamus aliquotinful fitatis & pfeudologiæ Pouelianæ exempla:Omnù Ecclefia, que facre Scripture maiestatem non relinquit fartam testam;est Antichrifis Papana Ecclefia non relin quit facra Scriptura maiestatem fartam tectam, ergo Papana est Ecclefia Antichriffi. Huius plasmatis Maior est falsa loquendo propriè de Ecclesia Antichriftimam talis non eft nifi illa, cuius fua in perfona Antichristus caput, dux & gubernator erit: tametfi non abnuo, latè fumendo Ecclefiam Antichristi, Maiorem concedi posse. Sed, vt iam di xi, Pouelus vt de Antichrifto, fic & de Ecclefra Antichristiana stricte & presse loquitur. Quocirca Maior est falfa. Nam qualibet hareti co rum collectio & congregatio maiestatem facra Scripturz violats necidcirco est Ecel esta Antichristiana propriè & stricte accepts. Minor porro, nil nisi purum putum men acium est: Ne minima qui-

dem

## Defenho Cap. 14. Lib. 111.

dem in re violat Ecclesia Catholica diuinarum A hoc vitio laborat; quòd omnes eius propemolitterarum maiestatem & sanctimoniam. Nemo vocat cam imperfectam & insufficientem in se, & in fuo genere; fiquis hac phrafi vfus eft, is hoc fecit, habito respectu non præcise ad scripturam, fed ad totam latitudinem corum; quz Christianareligio fidelibus credenda proponit. Nemo vocat (cripturam nasum cereum, vel regula Lesbiam, in fe;fed comparatione veftri; qui cam fingitis & refingitis, verlatis & reuerlatis, prout fert vertigo vestri capitis. Nemo vocat Scripturam litteram mortuam, nisi tatione vestri; qui cum cum vestro arbitratu explicetis, contempta Ecclesiafticæ traditionis regula; non vitam, fed mortem inde hauritis; nec ad spiritum eius penetratis, fed in cortice litterarum hæretis;&veftra fomnia 🖪 pro Spiritus sanci sensu substernitis. Nemo dicit, Scripturam ab Ecclefia babere totam fuam auctoritatem in fe & in actu primo; fed quifquis hoc afferit; is hoc aliter non vult intellectu, quam de auctoritate Scripture quoad nos;hanc enim habet per testificationem & propositionem Ecclesia. Itaq; mendacium Minoris non probat Pouelus, nisi aliis mendaciis;nam quod Scripturam nominamus objeut am; quodque ambiguam, absque certo & fideli interprete; id non est maledicum, sed benedictum; experientia propria vniulcuiulq; lani lectoris quotidie comprobatum. •

935

Nectamen Pouelo suffecerunt hzc mendacia pro stabiliendo Minoris allatæ mendacio; plura promit;vt;Papanam Ecclefiam violare facre Scri- 🖸 ptura Maieftatem , quando prohibet Scripturam alio (en fu accipi, quàm eo, quem tenet ac tenuit fanct a mater Ecclesia : Item dum Laicu promiscue non permittit facre Scriptura vernaculam lectionem. Dum imagines collosas in templu ad erudiendum populum, tanquam idiotarum libros.Dum Pontifici Romano potestatem tradit definiendi controuerfias fidei. Item, dottrinam Romani Pontificis (ex cathedra)effe regulam fidei infallibilem. Hæc & id genus alia non funt in facras litteras iniuriofa; sed sunt pia & Spiritus sancti sensui conformia sensa & instituta.

Quzdam à Pouelo pro confirmatione mendacij in Minore comprehensi, adducta, nil aliud lunt, quam luculenta mendacia : Vt Papanam Esclefiam Apocryphie & humanie scriptie auctoritatem Ca- D nonicam & plane diuinam tribuere. Eandem bumanas traditiones facra Scriptura agglutinare, vt impleatur; & buic illas praferre. Eandem mifere dilacerare, peruertere & detorquere factam Scripturam ad fanaticas opiniones, ad Antichriftianifmum flabiliendum. Item, Ecclefiam Papanam nullum authenticum & indubitatum bibliorum exemplar retinere. Ab eadem folam vulgatam editionem Latinam autbenticam factam , neglectiv & contemptie Hebrauie & Gracie fontibue. (Nunquam iufsit Ecclesia aut tacite aut aperte, vt Hebraici & Greci fontes negligantur, multo minus vt contemnantur. An non elegantissime in Ecclesia Romana typis exculi exftant?) Eiuldem farinæ funt cztera,quęPouelus garrit.Cuius tota disputatio

2

dum partes nullo negorio in Caluinistas & Lutheristas, aliosque Nouatores retorqueri posfunt;& quidem ita, vt Minor fit verissima; Maior vera ex fensu Poueli; & bona conclusio ex przscripto Dialectica.

920

Acciperetorfionis specimen: Illa Ecclefia, que face Scripture maiestatem intectam non relinquit, est Ecclefia Antichristi; Ecclesia Caluiniana, Lutherana, Schrvenchfeldiana, Anabaptifica, non relinquit facta Scriptura Maiestatem intactam; ergo Ecclesia Caluiniana, Lutherana, &c. est Ecclefia Antichrifti. Maior oft Poueli. Minor patet: Quia Caluiniani & Lutherani integros libros de facra Scriptura corpore detruncant & amputant, vt alia corum innumera facrilegia in sacras litteras commissa tacitus prateream.

Confimilem fyllogifmum cudit Pouelus circa Symboli Apostolici articulos: Illa Ecclefia, qua borrendum in modum fingula fidei capita adulterat , mutilat, deprauat; aut plane negat & tollit; adeo vt ne vnum quidem fidei arriculum fincere ac folide teneat ac credat ; est Ecclefia Anticbrifti ; Papana Ecclefia boi facit ; ergo Papana Ecclefia est Ecclefia Antichrifti. De Maiore idem dicendum & fentiendum eft;quod de Maiore primi fyllogifmi. Minor eft craffum, & probe fartum Poueli mendacium) quod plurimis aliis mendaciis percurrendo fingulos Symboli articulos; stabilire nititur.

Annotemus nonnulla. I. Mendacium. Hoc dogma : Papam effe Vicarium Christi, aduersari primo Symboli articuli; Credo in Deum Patrem omnipotentem. Ex quo nascitur hac consequentia: Papifta sredunt Papam effe Vicarium Chrifti ; ergo non credunt in vnum Deum, Patrem omnipotentem. JI. Mendacium. Item hoc: Purgatorium effe. III. Mendacium. Et hoc: Imagines effe adorandas, id eft, colendas. IV. Mendacium. Ethoc: Sanctos inuocari debere. V. Mendacium. Ethoc: Missamesse lacrificium propitiatorium, &c. Nimis citò abrupisti filum tuz mendaciloquentiz. Qua fronte hzc dogmata primo Symboli articulo repugnare asseruisti; eadem dicere poteras eidem articulo repugnare omnia alia placita, quæ vestro palato non placent. Cur inuidisti nobis oblectationé, quam percepissemus ex hisce acutissimis tuis confequentiis: Papista credunt confirmationem, extremam vn&ionem; Matrimonium, Ordinem, Pænitentiam, effe Sacramenta; ergo non credunt in vnum. Deum:: vel , ergo borribiliter primum Symboli articulum dilacerant & difcerpunt. Papifta credunt Lutberiftas & Caluinistas effe bareticos; ergo non credunt in vnum Deum. Firmiter credo, saltem fidehumana, Pouelum effe infulfum & infeitum calumniatorem; ergo grauissime impingo in illum articulums credo in vnum Deum. O næniolas.

Nos mendacia Poueliana supputare pergamus. VI. Mendacium. Papanam Ecclesiam in primum articulum delinquere,quando negat, fidem effe fidu-

ci am

## Defensio Cap. 14. Lib. 111.

ciam illam, qua v/que adeo Settarij fibi blandiuntur, & A re.potoftatem creandi poffe communicari creatura; & inprurientes aures titillant. VII. Mendacium. Ecclefiam Papanam ponere in fandis, hoc eft, in beatis, fidem. Vt vnus vel alius id fecerit, Ecclesia certè communi decreto id non fecit, & Pouelus non nisi mendaciter citat Concilium Tridentinum feff.25. de inuocatione & veneratione Sanctorum ; & vt quis habitum fidei in beatis remanere diceret; mendacium tamen effet, hanc assertionem primo Symboli articulo repugnare. Sed forte Pouelus per fidem, more suis vsitato, intelligit fiducium. Sed ne fic quidem à mendacio se expediet. VIII. Mendacium. Repugnare primo articulo symboli Ecclesiam Papanam, dum docet; cbaritatem effe formam fidei.

937

IX. Mendacium, & quidem effrons & illu- B ftres Ecclesiam Papanam docere, Ethnicos potuisfe babere fidem instificantem ex naturals cognitione Dei, & operibus creationis. Citat Caluinista Andradium explicat. orthod. lib.3. Sed vt Andradius hoc asseruisset, num ideo talis assertio toti Ecclesiz tribui deberet? An Andradius fuit tota Ecclesia? An ideo tota Ecclesia id sensisset, quia Andradius ita senlisset? Et tamen hac fallacia vbique in stramentitio fuo libro de Antichristo vtitur Pouelus. Hie velille fenfit aut (cripfit boc ; ergo Esclefia Papana boc'vel illud fentit ant feribit : 'quasi vnus vel alter scriptor fit tota Ecclefia; quamuis plerumque falsò & fycophantice Auctores allegat, vt & hîc Andradium; qui nil aliud voluit, quàm ex rebus creatis eam cognitionem naturalem vnius Dei hau- |C riri posse; per quam quis, gratia Dei przuentus & adiutus, postea viterius progredi; & ad supernaturalem quoque Dei cognitionem peruenire queat.

X. Mendacium. Ecclefiam Papanam flatuere, fidem semper effe coniunstam cum dubitatione. XI. Mendacium. Fidem tantum versari in propositionibus generalibus, non in parricularibus : nam & hoc particulare factum credit fides : Christin natm'est ex virgine, erneifixus à Pilato.Tertia die refurrexit, (s. Si velit Pouelus: nostro iudicio; fidem non ita esfe comparatam, vt debeat quis credere certò & infallibiliter se esse iustum; se vitam çternam adepturum: recte quidem de mente nostra sentit; sed menti tur, cum hanc fententiam primo Symboli atti- D culo adueríari dicit.

XII. Mendacium. Papanam Ecclefiam docere, bomines faluari poffegenerali fide 3 nibil oxplicitè credendo. XIII.Mendacium. Repugnare primo Symboli articulo eum, qui negat, bominem sola fide, absque operibus, iustificars. XIV. Mendacium. Repugnare eidem articulo, picturam, qua Dem pater, ve bomograndanus, sano capite, promissa barba, & steptrum in manu tenens, reprasentatur. XV. Mendacium. In eundem articulum impingere Ecclefiam, quando Trinitatic imaginem depingit, & populo adorandam, hoceft, colendam, proponis. XVI. Mendacium. Ecclefiam Papanam, negare folum Deum effe creatorem. XVII. Mendacium. Magistrum sententiarum doce-

- --- C.

telligit, vt cauffæ principali. XVIII. Mendacium. Secundum omnes Pontificios facrificulum in Miffa effe creatorem fui creațorie, & loquitur Caluinista propriè de creatore. XIX. Mendacium. E. clefiam Papanam negare , folum Deum effe aternum : Quidam doctores docent, quamlibet creaturam potuisse este ab æterno. Num ideo Papalin Ecclesia tota hoc docet? Deinde; vt maxime hæc fententia vera effet; tamen non prziudicaret zternitati Dei; quia zternitas Deo competit ex sua natura & intrinsece; creaturz, fi ab æterno exstitisset; non quadrasset, nisi per participationem & extrinsecè, diuino munere. Adde, quod nemo dicit aliquid, præter Deum, fuisse de fa-Ao ab æterno : sed omnes pleno ore confitentur, solum Deum reipsa ab æterno exstitiffe.

XX. Mend. prorfus monftrofum & horrificum:Ecclefiam Papaná, Deum prorfue negare & contemnere. XX I. Mend. Ab cadem Deum fuis proprietatibm, inflitia & mifericordia fpoliari. XXII. Mend. Ecclesiam Papanam variis modis fecundum articulum : Et in Iefum Christum filium eius, & c. abnegare & adulterare ; & primò cum negat Chriftum effe avriser. Negat certo fenfu, de quo lib. 2. de Christo cap. 19. XXIII. Mend. Papanam Ecclefiam negare, Cbriftum effe vnicum mediatorem. Et 10quitur de mediatore primario & principali. XXIV.Mend. Huic mediatori, qua talis, in merito & bonore adjungi fanctos. XXV.Mend. Ei affociari in multic officij partibus Marjam Virginem. XXVI. Mend. Papistas negare, Christum effe perfectum noftrum serustore. Adiungitá; Mend. Eos mersta humanorum operum adiungere, vt perfecta fit noftraredem. ptio, ex parte feilicet Cbrifti.

XXVII. Mend. Papistas docere, fyllabas cr litteras nominis I 🛛 s 🛛 fecundum fe venerandas effe: Ncmo ita sentit; sed venerandum esse hoc nomen, prout Saluatorem nostrum significat, atq; adeo formaliter vt lignum effscorde & ore clam & palam profitemur.

Non possum hic filere, quod in Centenario suo decimo sexto commemorat Ioannes VVolfius pro tempore tunc Lutheranus, forsan nunc Caluinianus: quia isti nunquam in codem statu permanent. Audiamus verba VVolfiana siue eius, ex quo VVolfius exfcripfit. Hoc tempore anne M.D.XCV. (vt quidam primarius Theologia Doctor audi. uiffe fe ex illuftri viro retulst) in loco N. quidam manuarij opificij iuuenie, cum in concione ad mentionem nominu I E S V (meritd enim in nomine I E S V vinne genu flectitur, cæleftium,terreftrium,& infernorum: Pbil.2.) Saluatori fuo debitum exhibuiffet bonorem;à concionante propterea vebementer increpatus ; & , cum non pareret , à littoribus prehenfu, acper triduum in carcerem detrusus fuit. Hic minister proculdubio Caluinianus fuit ; nam Caluini spiritus impatiens est omnis venerationis, quz fanctisimo huic nomini defertur.

928

Videa-

## Defensio Cap. 14. Lib.111.

Videamus porro, quid iudicij ferat de noc A Caluiniani Przdicantis facto Lutheranus VVolfius. Hac est vltima fenetta pernerfi buius mandi, & in reprobum dati fenfum peruicacia, vt bomines impietate. & malitia etiam Diabolos superare contendant : atg.minus honoris praftent Deo, Chriftog, Redemptori suo, quàm de ipfo Satana memorarunt veteres. Nam in vitie Patrum, & Speculo exemplorum reperitur;quòd Diabolus aliquando ingreffus templum . & videns quendam ad pronunciationem nominiu lefu non incuruare fe, nec aperire caput; alapam ei infregerit , & (ummam ingratitudinem turpiter exprobrauerit. Interea tamen, fi quiu eiu (modi concionatorem forte in platea obuiam baberet, aut compellare yellet, & non aperto, bumique demiffo capite prolixam ad pedes v/g, deferret ei reuerentiam, an non putas apud eum ftatim anathematis reus fieret? Cuim ergo fpiritus filij funt B istiusr adi Christomastiges, pius lector indicet. Et videbant illi sandem, in quem pupugerunt. Hæc in gratiam Poueli sanctifsimo nomini I E s v Caluinistice omnem honorem eripientis omissa non oportuit.

XXVIII.Mend. Ecclesiam Papana in secundum symboliarticulum delinquere, dum Loiolanos Monachos tolerat & approbat. Nam quod adiungit, Ieluitas, le blaspbemo ore & infolenti iastantia venditare pro Sociin Iefu Chrifti, id quo minus XXIX. mendacium numerem caussa nihil habeo dice re. XXX. Mend. Ecclesiam Papanam Euangelicz doctrinz de Christi officio contradicere. XXXI. Mend. Prophetiam negare. XXXII. Mend. Sacerdotium tollere. XXXIII. Mend. Ab Ecclefia negari C Prophetiam Christi, cum traditiones & constitutiones bumanas verbe Dei agglutinat. Quis agglutinat? XXXIV.Mend. Ecclefiam facrificio Christidetrahere; quia asserit, non nisi propeccate originali paffum effe. Ö portentű mendacij. XXXV. Mend. Docere; Chriftum, non nifi folam corporiu mortem pertuliss; redundare in iniuriam sacrificij Christi. An exspectas, vt cum Caluinistis tuis blasphememus, Christum etiam mortem anime pertulisse; gehenne tormenta subiisse? Absit, absit, tanta impietas à Christianorum cordibus. XXXVI. Mendacium. Sacrificium Miffa derogare facrificio erucin. XXXVII. Mend. Dicere; Sacerdotes noftros, effe Sacerdotes fecundum ordinem Melchifedech,contumeliofum effe in Chriftum. XXXVIII.Mend. Papanam Ecclefiam tollere facrificium Christi; & in confirmationem mendacij adiungitur aliud : Ecclefiam negare. Christum effe mediatorem intercessonis. XXXIX. Mend. Ecclesiam Christum regno suo exuere, illudg. Romano Anticbrifto tradere.

Tertium articulum : Qui conceptu est de spiritu fantto, & a Papana Ecclefia varie itidem contaminári & penitus euerti mentitur Pouelus. X L. Mend. Euerti hunc articulum, dum Ecclefia definit, Mariam Virginem fine labe peccati originalis concepramfuiffe. Non definiuit hoc Ecclefia. Mentiris, dum pro hac definitione Concilium Tridentinum citas. Et licet Ecclefia hoc definiuiffet; nil in tertium fymboli articulum deliquiffet. X L I. Mend. Enerti bunc articulum, quando Chriftum natum fuiffe, ficut & cateros bomines aperto matru viero negamu. Imò Caluinistica opinatio & impietas hunc articulum funditus subruit. Quomodo enim Christus ex Maria Virgine natus est, vt habet articulus, si non salua & illa fa virginitate ex Deipara natus est? X LI I. Mend. Per transubstantiationem euerti veritatem incarnationie & bumanisatie Christi.

Quartum articulum, paffus fub Pontio Pilato, &c. Mentitur Pouelus misere diuexari & euerti à Papana Ecclefia. X LIII.Mend. Negare Ecclefiam, (atisfactionem Chrifti mereri nomen fatisfactio. nu pro peccatiu noffrin. X LIV.Mend.Ecclefiam do cere, Christum tantum pro originali peccato passum & mortuam effe. X LV. Mend. Ecclefiam negare, Chriftum effectiue (quoad fructum & effectum ) effe A. gnum occijum ab origine mundi. XLV I. Mend. Impiè agere Ecclesiam, dum doser, Christum non nisi corporis folum pænas Ermortem proprie pertulisse. Etjam in anima tristitiam & afflictioné passus est Chriftus:fed non illam, quam impius Caluinus commentus est. Qui aliam mortem, præter mortem corporis, in Christo statuit, ille blaspheme infanit. X LV I I. Mend. Ecclefiam docere, Christum nobu merniffe fua paßione & morte.primam tantum gra. tsam, videlicet, meritum congrui, vel gratiam gratu datam, id est, infusionem charitativ. Quis non videt istum ex nimia mentiendi impotentia in amentiam versum ? Nam quod Gabrielem citat, id nihil est: Eodem iure citare potnisset Nationem vel Maronem.

XLVIII. Mend. Ab Ecclefia quartum articulum euerti, dum docet: Cbriftum descendiffe ad limbum animas Patrum inde erepturum. Dic Caluini fta:quid fignificat illud fymboli: Descendit ad inferos, fi non fignificat descensum Christi ad inferos? XLIX. Mend. Ab Ecclefia cuerti hunc articulum, dum Crucem, in qua mortum ess Christus, quin & quamlibet aliam Crucem, & fignum Crucis cultu religioso & plane diaino adorat. Latet tamen anguis in vocula; plane diaino; nam licet auctores, quos ci tat, crucem cultu latriz colendam tradant; diuersitatem tamen in modo ftatuunt; vtomnibus notum est.

Quintum quoque articulum; Tertia die refur-D rexit à mortuit ; exagitari & adulterari ab Ecclefia Papana calumniatur. L.Mend.Hand deprauationem in eo confistere, quod Ecclesia affirmat, Cbriftum ex claufo (epulcbro (urrexiffe non (emoto aut cedente, sed penetrato lapide sepulchri: nam Caluinista ita statuunt, Christum, etiam vsque ad hodiernum diem, in sepulchro mansurum fuisse; nisi lapis amotus fuisset, vel resurgenti sponte cessiffet. L I.Mend.Ecclefiam negare, corpus Christi post refurrectionem, non retinuiffe naturales corporie proprietates, sed inuisibile & impalpabile factum esse, citatque mendacifsime Bellarminum Tom.3.lib.3.cap.6. LII.Mend. Ecclefiam hunc articulum adulterare, quando quetannie fimulacrum Chrifti fepulchre in cludit, & buic excubitores adbibet sacrificulos & Mona-

940

cbes.

# Defensio Cap. 14. Lib. 111.

mentiri, nisi calumniis mendacia sua farciat. LIII. Mend. In articuli huius fraudem cedere peregrinationes, ad locum illum, quem Chriftus fua fepultura nobilitauit. Itaq; in Poueliana Dialectica hzc confecutio erit proba.S. Hieronymus religionis ergo peregrinatus est Hierosolymam, ad sepulchrum Domini, ergo articulum illum fymbolit Tertia dis refurrexit à mortuis : affecit Hieronymus summâ iniuriâ.

94 I

Nec fextus articulus: Aftendit in calum. & c. inuiolatus manet à Papana Ecclesia, si non mentitur Pouelus. LIV. Mend.Corrumpi huncarticulum ab Ecclefia, dum docet, Christum in calos adfcendiffe, non diviso vel disrupto, sed penetrato calo. L V. Item dum docet, carnalem Christi, etiamnum in hu B terru presentiam in Eucharistia. Calumnia incst in vocabulo carnalem; muta in realem & substantialem; & agnoscemus, quod dicis; tametsi te à mendacio liberare nequeamus, dum hoc dogma articulo de Afcésione Christi in cœlum contrarium effe dicis. LV I. Mend. Ecclesiam negare, Chrifum ad dexteram Dei, vt vnicum & aternum Mediatorem sedere : & loquitur Pouelus de principali Mediatore, qualem. præter Chriftum, neminem agnoscit Catholica Ecclesia. Nam sancti Mediatores nostri sunt, sed sub Christo & per Chriftum.

Septimus articulus tutus est à deprauaționibus Ecclesiz, sed non à mendaciis Poueli: Inde venturus eff iudicare viuos & mortuos. LVII. Mend. C Euerti hunc articulum, quando Ecclesia docet, Christum vnumquemque iudiceturum secundum propria merita. LVIII.Mend. Ecclefiam diem aduentus Chrifiad iudicium pracise definire. Minime definit; sed id quod iam à scriptura reuelatum est, tradit; quamdiu scilicet mundus duraturus sit post aduentum Antichristi; & quot dies interponendi ab eius interitu víque ad iudicium. LIX.Mend. Ecclefiam docere, corpus Chrifti indies è calo descendere, & fe facrificulu in Miffa prajens fiftere.

Nec octauus Symboli articulus liber est à Pouelianis mendaciis. LX.Mend. Eum ab Ecclesia peruerti, dum Spiritum fanctum in specie columøapingir. LXI. Mend. Ecclefiam Papanam fingere, quafi Spiritus fanctus fibi fit affixus; & ideo errare ne quear. Nihil Ecclesia de affixione. Locutio hac calumniatorum eft, non corum, quos Ecclefix reuerentiatenet. LXII.Mend. Ealefiam docere, vt homines de gratia & fauore Dei dubitent.

Nonus articulus est, Credo, sanstam Ecclesiam Catbolicam. Hanc articulum, inquit Pouelus, varin modu conspurcat & abnegat Ecclesia Papana. LXIII. Mend. Quia negat, Ecclefiam folummodo conftare ex eleftit, vt Caluiniani fomniant. LXIV. Mend. Quia seipsam solum Ecclesiam Catholicam effe affirmat. Ira eft; Num idcirco negat nonum articulum? LXV. Mend Quia docet, extra Ecclefiam Papa neminem saluari poffe. Merito. Nam qui extra vnam arca tempore dilunij fuit, diluuio periit. L X V I.

sbos. Sic enim loquitur Pouelus, cui non fufficit A Mend. Quia docet eum cœtum, non effe Eccleliam, nec partem eius, qui Romanum Pontificem non agnoscit superiorem. Hocquidem Ecclesia docet; sed hac doctrina corrumpi articulum de Ecclesia, mendacium est Pouelianum. LXVII. Mend. Quia docet, Pontifisem Romanum & Ecclefiam Catholicam effe terminos conuertibiles. Si hac locutione nil aliudintelligatur, quam Ecclefiam Pontifici Romano adhærescentem, & Ecclesiam Catholicam, inter se conuerti; vera erit; non est enim alia Ecclefia Catholica, nifi que Romano Pontifici adheretsnec alia Romano Pontifici adhæret, præter Catholicam: Poueli autem mendacium efishoc dicto articulu de Ecclefia euerci, vel abnegari, velconfpurcari. LXVIII. Mend. Ecclefiam docere, maiorem effe Esclefia autoritatem quàm Dei iofius in facea Scriptura loquenti. LXIX. Mend. Ecclesiam somniare carnalem & corporalem coniunctionem inter Christum & eius membra. LXX.Mend.Etclefiam impingere in nonum articulum dum excludit eos à communione Sanctorum, qui non agnofcunt Romanum Pontificem effe Vicarium Christi, & caput Ecclesie. Decimum articulum, qui est, ('Credo ) remissionem peccatoru, exagitat & adulterat Papana Ecclefra, inquit Pouelus. LXXI.Mend. Adulterationem huius articuli effe, inficiari vnum quemque electorum certum effe poffe ac debere ( certitudine fidei) de plena fuorum peccatorum remissione. LXXII.Mend. Ecclefiam negare, perfectam peccatorum remißtonem fieri in bac vita. Non negat fieri posses semper fierinegat, non culpa Dei, sed negligeria hominum dignos pœnitentiæ fructus no facientium, LXXIII. Mend. Adulterationem decimi articuli effes *flatuere &* profiteri purgatorium post banc vitam. LXXIV.Mend. Item negare, remißå culpå, semper integram pænam remisti. LXXV. Mend. Item, concedere Papanis facrificulis abfolute iudiciariam peccata remistendi potellatem. LXXVI. Mend. Ecclefiam Papanam contra yndecimum articulum, futuram carnis refurrectionem prorfus negare. Probat: Quia Ioannes X X II I. Papa Romanus futuram carnin refurrectionem negauit. Sed 10annes iste non fuit Papa planè certus & indubitatus;& vt fuisset, non sequitur tamen; Ecclesiam totam in eundem errorem incurrisse; quia prinatus error Ioannis fuisset : Ecclesiæ nequaquaquamimputandus. Rece eriam monet Bellarminus infrà lib.4. cap. 14. víderi hunc errorem falsõjex vana feilicet vulgi fama, Joanni impofitum fuiffe, cum in Concilio Conftantienfi feff.tr. nullis testimoniis cofirmatus fuerit, vt alij, quorum acculabatur Ioannes. LXXVII. Mend. Ecclesiam negare, quemlibet, speciali fide credere debere, se refurrecturum. Nam fides Catholica non tantum docet homines refurrecturos; fed & quemliber in individuo refurrecturum. Quod autem Ecclesia negat, non quemlibet fide fpeciali credere debere, se resurrecturum ad vitam zternam, & in consortio beatorum; id non est vndecimi articuli deprauatio; sed contrarium docere, manifesta est Sectariorum deliratio.

942

LXXVIIL

Defensio Cap.14. Lib.111.

#### 943

LXXVIII. Mend. Ecclefiam Papanam contra duodecimum articulum vitá æternam penitus tollere. Probat, quia eam fuftulis Ioannes XXIII. Sed quod antea de Ioanne refpondi, idé & nunc refponfum volo. LXXIX. Mend. Defendere bona opera effe meritoria vita aterna, aduerfari duodecimo articulo. XXC. Mend. Vt & hoc; bominem iuftificatum excidere poffe gratia atque damnart.

X X CI. Mend. Orationem Dominicam violari per feptem boras Canonicas. X X CII. Mend. Per preces pro defunction. X X CII. Mend. Per cultum imaginum. X X CIV. Mend. Per recitationem Rofarij certo precum numero conftantio. X X CV. Mend. Per bullas, excomunicationes, & exfectationes Pontificum. XXCVI. Mend. Per omißionem illium non necessaria additiuncula: Quia tuum est regnum, & c. X X CVII. Mend. Per B hoc, quod Ecclefia docet; Iuftos posse operibus suis mereri vitam aternam; quia ne frustulum quidem panis mereri possunt pouelus. Certè tu nullum mereris his tot actantis vanidicis tuis dictis. Omitto reliquam mendaciloquétiam circa orationis Dominicæ partes effusam.

Maiestatem Sacramentorú ab Ecclesia conculcari dicit, XXCVIII.Mend.quia docet, Sacramenta noua legis conferre gratiam ex opere operato. XXCIX. Mend. Quia septem Sacramenta statuit, cum fint tantum duo in schola Geneuensi, no Chrifti, XC. Mend. Ecclefiam docere, non effe neceffarium, vt infantes, fub concepta aliqua verborum forma b'aptizentur. XCI. Mend. Repugnare baptifmo, vt in casu necessitatiu mulier baptizet. XCII. Mend. sic C baptizatum, si è periculo euadat, denuo pòst à facerdote bapeizari. Et quid verbis opus? Quidquid propemodum Pouelus hîc spirat & halat; id nil aliud eft; nisi iugis quidam & perennis mendaciorum flatus: quem mox similis subsequitur, dum decalogum percurrit, & in quibus ab Ecclesia orthodoxa violetur, vanissime & mendacissime percenset. Quocunq; oculum coniicias, in mendacium luculentum coniicias oportet, vt XCIII. Mend. Ecclesiam contrasecundum præceptum vti magia,coniuratione,incantatione,&exorci/mu.Vtitur quidem exorcismis & adiurationibus, vtitur, fed num magicis contra fecundum præceptum ? Ecclefiam cultum Dei mutilare, deprauare, pro arbitrio mutare. XCIV.Mend.Vigere in Papatu Etbnicas (uperstitiones ac idololatrias ; Mariam Virginem; Petrum, Paulum, & c.perinde à Papistu coli ac Iouem. Venerem, Cupidinem, Bacchum à gentibus. XCV. Mend. Pontificem Romanum coli pro Deo terreno, & homine plane diuino. XCVI. Mend. Papiftas attribuere verbo Dei vim magicam contra tertium praceptum.XCVII. Mend. Eos contumeliu afficere (acram Scripturam;miferè dilacerare & detorguere ad fanaticas & errone as opiniones stabiliendas. XCVIII. Mend. Papam adolefcentibus concedere, vt in publici, ganeic libidinibus fe contaminent. XCIX. Mendacium. Papam omnia & fingula fincerioris doctrine & fidei Apostolice capita deprauare: C. Mendacium Pontifices multi mendaciù ementitam (uam Hierarchtam, fibi comparaffe. Boni-

LXXVIII. Mend.Ecclesiam Papanam con- A facium, Zofimum, Cælestinum Canones Nicane Synods luodecimum articulum vitā æternam peni- falsaffe.

944

Nec vltra hanc decadem progredi lubet: quia omnia, que toto fecundo libro Pouelus ingenti vociferatione declamitat, eiuídem proríus funt genij & generis. Qui Chiliadas Pouelianorum mendaciorum contexere cupit, hic vberem inueniet materiam. Nihil hoc Caluinista ad métiendum proiectius, ita vt in tanta vanitate & petulantia, velut in lucidifsimo fpeculo, agnofcam, spiritum Antichristi, quo iam nunc Antichristi futuri herus, Diabolus, præcurfores Antichristianos afflat. Contunde in mortario totum Poueli librum. Ne guttam quidem ingenij exprimes. Nihil in illo, quod vllú ingenium, aut vllam ingenuitatis vel modicam vmbram indicet. Vehementer mirarer, reperiri vllum, qui Pouelianas nugas nugacifsimas dignaretur legere; nifi scirem, justo Dei judicio, euenire illud Prodromis futuri Antichristis quod Sectatoribus iam præsentis obtinget, Apostolo teste 2. Thesi.2. Idee mittet illis Deus operationem erroris, vt credant mendacio: (Profectò, qui Pouelo credit, non nisi insulfisimo mendaciorum cumulo credit) vi iudicentur omnes, qui non crediderunt veritati, (ed confenferunt iniquitati. Eiusdem planè sortis & notz sunt, quz postea Pouelus tribus reliquis capitibus vsque ad finem libri mentitur; vbi& catalogum traditionum, ex Luthero, Kemnitio, Rullo Bafileenfi, & id genus aliis balatronibus describit: in quo omnes ritus & consuetudines Ecclesiz, etiam particulares, & particularium locorum enumerantur, quafià nobis pro diuinis & Apoftolicis traditionibus venditarentur; & vt istas traditiones multiplicet; quasdam bis enumerat: nec mirum, quia in illo traditionum fyllabo, etiam Battologiam posuerat. Cur igitur Batto nostro non liceat semel ponere; Flagellorum patientiam ; & poftea; patientiam Flagellorum : quasi verò nullum sit diferimen inter hæc duo in Battologica fehola. Habent quoque in hoc Albo stationem suam: Dies crucis seu processiones religiose ; subduntur infrà: Processiones, que fiunt in die S. Marci & in Hebdomada Rogationum. Monachi & Moniales visuntur inter Pouelianas traditiones. Paulo inferius : Vifuntur or dines Monacherum & Monialium. Nec defunt Rofaria.Et tamen iam *febarula precatoria* antecesserant. Inuenio & boras Canonicas, iam antea his verbis enumeratas: Hora canonica. Geminantur quoque fraternitates, niliforte geminationem tollit, quòd vno loco vocantur fraternitates; altero, varia Societates. Bis ponitur, Agnus Dei. Bis afinus palmarŭ. Bis vel ter Quadragefima. Semel sub hoc nomine; statim sub hoc. Quadragesimale ieiunium. Supra.Quadragesimale ieiunium. Supra itidem. Carnu prinium. Bis, pannus quadragefimalis, his ipfis duabus voculis.Bis,placentarum benedictio.Bis,ciborum discrimina & delectus. Mox sequitur : delectus & discrimen ciborum. Bis, elenatio statue in die Ascensionu. Paulò pòst subiicitur; Statua lignea Christi, que eleuatur in die

assensio-

## Defensio Cap. 14. Lib. 111.

crucie, imaginum, reliquiarum, fatuarum, atg. adeo idolorum. Ter, dedicatio alsarium, templorum. Supra, Altarium confectatio, dedicatio. Infrà: Templorum dedicationes. Bis, Alba & reliqua vestes linea chorales. Infrà: Veftes chorales. Bis, vn tio extrema. Infrà;vn tio extrema seu infirmorum. Bis, discrimen vestium ad sanctificationem. Infrà. Vestes religiose, que indute sanctimoniam fingularem adferant. Bis, suffitus: Mox. Thymiamata & odorata. Bis, cœna Domini sub vna tantùm specie. Paulo poft: Communio vnim tantum fpeciei. Bis, reliquiarum venerationes. Infrà , reliquiarum, Sanctorum veneratio. 'Bis, Lucerna. Supra, Cafula, candelabra, corei confectati, lucerna. Bis, Baptismu campanarum. Mox, campanarum baptizationes. Bis, Benedictio Episcopalu., sacerdotalu ac etiam Monialium. Mox, B Benedictio cerei pa/chalu.ignu.facerdotum, Monacborum & Monialium. Bis, rafura verticu. Paulo polt: Tonfiones & rafura vertici. Bis, feftum corporis Chrifti. Suprà, Circumgestatio & adoratio pafin , adeóque Perfica pompa. Bis, mißifici facerdotes. Infrà, Sacrificuli. Bis, Angulares Miffe. Infrà, Miffe private, que in fingulie templorum angulu fiunt. Bis, Matutina nocturnales & tumultuofe. Infrà, Precestumultuofe, que matutino sempore cum folenni sumulsu fiunt ad fepulcbrum Domini. Bis, Indulgentiarum nundinationes. Mox, Nundinatio indulgentiarum. Bis , Chrifma feu vnæio infantum in baptifmo, & adultorum in confirmatione. Infrà. Vuctio infantum in baptismo, & adultorum in confirmatione. Bis, Sanctorum inuocatio. Infrà. Inuocatio Santterum. Quis non videt istum furore & infania C fuisse impeditum, vt quid scriberet, vel ex aliis exscriberet, videre nequiret? Non frustra Battolegiam suo in fictitiarum traditionum Catalogo posuit; vt lector veniam dandam nosset, si Pouelus inani iteratione infignis Battus fieret.

Sub finem libri secundi annectit ex Catalogo Teftium Feritaria Lutheranz & Caluinianz Bullam Luciferi ad prælatos Pontificiæ Ecclefiz; haud dixerim, quo alio confilio, quàm vt intelligamus, omnia, quæ vtroque fuo libro de Antichristo Pouelus exspuit, à Lucifero profe-&a fuisse. Et vnde nam vsque adeo diræ & tetræ lædoriz & pfeudologiz, nifi ab omnis nequitiz architecto, procederent? Certè Pouelus tanta miam suam mentiendi libidinem egregie patefecit.

Necvel vno hito meliora sunt, que primis quatuor capitibus de Ecclesia, vtloquitur, Papana disserit. Omnia, paucis commutatis, verè transferri queunt infynagogamCaluinianam & Lutheranam, que nunc non-nisi mendaciter, Ecclefiæ Catholicæ imponit. Sed hoc fermèproprium est Pouelo, ita vibrare tela, vt è vestigio conuerti & in auctoris caput retorqueri queant. Nunc, omifio Pouelo, ad Bellarminum, & reliquos illius aduerfarios reuertamur.

Ait Bellarminus, quatuor potifsimum capita doctrinz Antichristi futura, primum enim

afcenfionia. Bis, fratuarum adoratio. Supra adorationes Anegabit Christum. Secundo, se verum Christum esse assert. Tertiò, affirmabit se Deum esse, & pro vero Deo coli volet. Postremò, se solum Deum effe dicet : quz omnia probat Bellarminus copiose ex scripturis; & inde quatuor argumenta fumi affirmat contraillos, qui PapamAntichristum faciunt. Vociferatur vtringue conuiciis, tanquam fidifsimis fuis lateronibus, flipatus Sutliuius ; effe longe plura Antichristi dogmata. Non nesciit hoc Bellarminus; sed capita duntaxat, & quæ ceterorum quali fontes lunt & fcaturigines, percensere voluit. Negat Sutliuius; Anticbriftum ex profeffo abnegaturum Chriftum , eiuig, doärinam; quia Apocal.13. dicitur Antichriftus habiturus, cornua Agno fimilia, hoc eft, finget fe Agno & Cbrifte fimilismum: & duo teft amenta v/urpabit. nec fignificaretur per Agnum, fi Christum palam negaturus effet. Sed vt concederemus beftiam illam Agno fimilem ; effe typum Antichtifti ; quod fecus eft, vt fuo loco diximus; an ideo fimulatus & ficitius iste Agnus palam Christo, eiusque doctring bellum indicere non poffet? An non pleriq; ex Hærcticis, qui Christi diuinitatem aperte oppugnant & pertinacissime inficiantur, fingunt se Agnos, hoc est, miram mansuetudinem, lenitatem & benignitatem præ se ferunt, mellitisque prorsus sermonibus Christum de solio gloriz suz deturbare conantur, & olim quoque conati sunt? Quid de Mahometo dico? An non & ipfe fub habitu Agni innumerabiles decepit; & tamen Christum totamque eius doctinam absque vllo inuolucro negauit! Nec fine mysterio Agnus ille cornutus eft : (nam natura non profert Agnos cornigeros) quia oftenditur, Agnum illum ita effe comparatum, vt fi quis ficta lenitate & obtentu fimulate fanctimoniz à Christo auelli se non sinat, cornua confestim obuertat, vimque expromat; & violenter ad obsequium suum compellat.

946

Nec vetum est, Antichriftum cunttas suas iniquitates & impietates, quantum poterit occultaturum, quia potentia & prospero rerum successu elatus, nullius faciem, tanquam potentioris, reformidabit. Necoccultationem hanc indicat, vocabulum illud: Myfterium, fcriptum in fronte meretrigarrulitate non nostram doctrinam, fed exi D cis Apocalypticæ:nam mulier illa non fignificat Antichriftum, vt iam sæpe dictum ; & patet ex fine capitis 17. Hinc & mysterium in eius fronte scriptum, Antichristum non tängit: Necinnuitillä inscriptio doctrinz occultationem : sed, mulierem illam (epticipiti & decicorni beltiz infidentem reconditum quid & arcanum denotare. Hine in eodem capite dixit Angelus Ioanni : Ego dicam tibi Sacramentum leu mysterium mulieris. Ex hoctamen quod de occultatione doctring comminiscitur Sutliuius, probare licet, Papam non esse Antichriftum. Qui fuam doctrinam non occultat , ille non est Antichriftus, quia Antichriftus doctrinam (uam occultabit, vt inquit Sutliuius, Pontifex Romanus do-Arinam fuam non occultat ; ergo Pontifex Romaniu non

ıĦ

drina palam & liberè peromnes mundi partes prædicatur.

Ait Sutlidius: Antichriftum latenter ingreffarum in Ecclefiam.Non erit in Ecclefia, hoc eft, in Ecclefia, sicut membrum Ecclesiæ est in Ecclesia, non magis, quàm olim Nero, Diocletianus, alij: sed extra erit; & Ecclesiam crudelissime persequetur: nec occultè hoc faciet; sed apertè, vi & mulcitudine sectatorum munitus. Verùm hîc etiam iuppeditat nobis Caluinista contra Caluinistas argumentum. Qui latenter non irrepit in Ecclesiam, le non est Antichriftus. Quia Antichriftus latenter irrepet in Ecclefiam, teffe Sutliuio. Papa Romanus non irrepit latenter in Ecclesiam; nam electio eius ad hoc officium, palam fit, palam promulgatur, & B liuida Savvbrandi mens affingit; neque enim jper totum Christianum orbem diuulgatur; ergo Papa Romanus non est Antichriftus.

Ait Sutliuius : Anticbristus se & suos pro Ecclesia vera venditabit; ergo non negabit palam Chriftum. Perindeac fidiceret: Mahometes palam pro cœtu & collettione fidelium & Deo charorum fe & fuos venditat ; ergo Mabometes von negat Gbriftum palam. Idem feccrunt olim Ariani & hodie Seruetiani & noui Samofateniani; & tamen apertè Christum Deum esse inficiantur.

Instat Sutliuius: Qui aperte Christum negat, is ex Christianie neminem potest fallere. Vtinam hocverum effet. Falsitatis conuicitur à Mahomete, qui Christum apertifsime negans, tot millia Christianorum miferandum in modum feduxit; vt nil C *torem* nominasti. Aptifsimum moribus cius vodicam deTrinitariis, qui publice, voce & scriptis Trinitatem negant; & tamen tot ex Christianis Sectatores inueniunt, & superioribus itidem fæculis inuenerunt.

Obiicit Sutliuius: Antichristus veniet in nomine Christi; quia est vnu exfalsis Prophetiu, quos Christius in nomine suo venturos pradixit Matth 24. ergo non negabit palam Christum. Respondeo consequentiam nihil valere; non enim tantùm ille Pleudopropheta venit in nomine Christi, qui impietati sua veri Christi nomen prætendit, vt fecit Lutherus, Calninus, & fimiles hærefiarchæ; fed & is, qui fe ipf**a**m auditoribus f**uis pro Chrifto obtrudet: v**t faciet Antichristus, qui se Messiam & Saluatorem mundi venisse gloriabitur, & vanissime ia D ctabit.

Occinit Sutliuius: Antichriftum non folos Iudeos. (ed & Christianos decepturum. An hoc abnuit Bellarminus?An contrarium dixit, fcripfit?tametfipotissimum Judzos in fraudem inducet, qui ad eum sturnatim aduolabunt, tanquá ad suum tot seculis tàm auide exspectatum & desideratum Messiam. Negat Sutliulus cum suo Subrando, Antichristum fore Iudeum; negat battologice, palam negaturum Chriftum:additq; Sibrandus, etiamfiquis concederet, Anticbriftum fore Iudaum, non tamen necessarid sequi,eum negaturum Christum;non enim omnem Iudaum negare Christum, nam Petrum, Ioanem, lacobum, & myltos alios fuiffe ludaos, nectamen

18 Antichriftus. Minor certa eli;quia Pontincis do- A negaffe Chriftu. Argutior fuiffet cauillatio, fi Sayvbrandus dixisfet;etiam Christum fuisse Iudeum, nec tamen negasse Christum. Qualis calumniator Sibrandus.Quali fermo lit de quouis Iudzo; etiam ad Christisacra transgresso. Ostende, Caluinista,queso te,Iudeum,formaliter,qua Iudeus est', iam post Christi doctrinam in orbem introductam, qui Christum non neget, & quidem palam

> Dicit Bellarminus in definite; hæreticos occultè negare Chriftum: cauillatur hoc Sibrandus, quali Bellarminus, vniuerlim alleruillet, omnes hæreticos occulte folummodo Christum negare; & Simonem Magum oggerit; qui Christum palam negarit. Sed non fuit hæc Bellarmini mens quam ei gnorauit quosdam Sectarios clanculum duntaxat Christum inficiari; id fi ignoraffet, vel Lutherus & Caluinus ei hanc ignorantiam eripere potuissent.

> Hanc, vt & alias plerasque cauillationes, & fycophantias, transcripsit quoque Sutliuius in fuas chartas, gnauns Savvbrandicorum fcriniorum expilator, vt aliquoties iam monuimus.

Probat Bellarminus ex Patribus, Antichriftum palam negaturum Chriftum. Quid Sutliuius? Confugit ad Patres, tanquam ad afylum. Sed nullum illi feeleratum & mendacem Iebufitam , ad fe recipiunt. Iterum laudo iudicium tuum,ô Beza, guando Sutliuium petulantem calumniacorem & conuiciacabulumindidisti.

Producit Bellarminus primo loco Hilarium, quilib.6.de Trinit.dicit, Diabolum per Arianos conatum esse persuadere hominibus Christum non esse filium Dei naturalem, sed adoptiuum:at per Antichriftum conaturum persuadere, neadoptiuum quidem esse, vt funditus exstinguat nomen veri Christi Sibrandus: Non guidquid Hilarius dicit; hoc verum est. Multo minus veru eft, quidquid dicit Caluinista Subrandus, sufficit nobis in præsenti, verum esse, quod ad presentem causíam affirmat S.Hilarius: cuius distum fallum ກວັ fit,quòd falsitatis à Sibrandica fronte impudenter arguatur.

Addit Sibrandus : Hilarns non habuit fpiritum propheticum.(Vnde hoc liquet Sibrando?)Quavirtute bocigitur predicere potuit ? Nil opus cratad hoc asserendú spiritu prophetico; quia ex Scripturis id colligere potuit & reipfa etiam collegit S. Hilarius. Obiicit Sibrandus : Hilarins ad Maxentium dicit, se in atatem Antichristi incidisse. Idem dicit, sua atatis Epifcopos, fe non gerere vt Chrifti Epifcopos; fed ve Antichristi facerdotes: aut igitur Hilarim fibi non conftat; aut falfum est, quod ait, Antichriftum palam negaturum effe Chriftum effe Iefum , aut denig, Hilarij atate fuit Antichriftus, qui aperte negauerit lesum effe Chriftum. Audio confuetam Sibrando vaniloquentiam, Nihil horum lequitur. S. Hilarius libi constat; quia lib. 6. de Trinitate propriè & stricté de Antichristo

loqui-

Digitized by Google

# Defensio Cap.14. Lib.111.

loquitur: Alibi, cum affirmat, se in atatem Anti- A Christianos proficeres. Scilicet Mahometus palam cbrifti incidisse, &c. loquitur de Antichristo late & large, prout quemlibet aduerfarium Christi fignificat, præfertim hæreticos, quorum ingens erat copia ætate Hilarij: qua Ariani immanisimè in orthodoxos debacchabantur, & infinitis molestiis afficiebant.

949

Sutliuius negat in Hilario exftare, quz Bellarminus affert. Notum est, Sutliuianum vultum exduro chalybe formatum effe; ad nullum mendacium, tametsi grandisimum & apertifmum, aliquod ruboris fignum edere folet. Bellarminus non verba, sed sententiam sandi Hilarij recitauit; prout exstat sub finem libri sexti deTrinitate hunc in modum.Lequitur becinterim; (Diabolus) loquitur plane per aduentus fui Prophetas, B ac pranios; ip/e ille, qui postea erit in Antichristo locuturm, falutarem fidei confessionem bu tentamentu nouu inquietans, vt primum conficentia noftra, quia ita credimu, intelligentiam fidei naturalis euclat : deinde ipfum illud, qued adoptiuum etit, reliquum nomen excludat.

Vbi clarè cernis, Diabolum id moliri, ex fententia S.Hilarij, vt primum per hæreticos de cordibus fidelium auferat filium Dei naturalem; & poftea per Antichriftum, etiam nomen filij adoptini. vt ita nihil penitus de Christo in mentibus hominum remaneat : quod declarant etiam illa, quæmox S. Hilarius fubdit : Nam cum quibus creatura est Christu,neceffe est;vt cum bu Antichristu ipse fit Chriftus; quia & filij proprietatem creatura non babeat. & Dei fe :lle filium mentiatur: & per boc à quibm bic Dei 'C filius non regatur, ab bu tunc Cbriftus ille credatur.

Ad Augustinú respondet Sutliuius, eum non loqui de Antichristo, sed de Diabolo; nullum vestigium exfrare apud Augustinum de Antichristi publica abnegatione Chrifti. Vbique sui similis est Sutliuius. Loquitur quidem S. Augustinus lib.20. de ciu. Dei, cap 8. de Diabolo, at non præcise; fed de Diabolo sauituro per Antichristum : Disputat enim eo loco de persecutione trium annorum & medio, quo temporis internallo Diabolus iterum foluetur;& perAntichristum, ciusque sectatores fæuissime in eos, qui Christo constanter adhærebunt, debacchabitur: & adeo quidem immanicer, vt publice Christum confiteri nemini fit futurum integrum. Quocirca quærit S. Augusti- D in honorem & memoriam Refurrectionis Chrinus, quid dicendum de infantibus? An non tunc falutari baptifmatis vnda fint tingendi?Refpondet, tinctu iris sed occulte. Cur occulte, nisi quia publice Christi & Christiani nominis professionem edere; per Antichristi tyrannidem minimè licebit?

Vt luculentifsimo teffimonio D.Hieronymi tenebras offundat Sutliuius; clamitat; non omnes, quigente funt Iudai, Cbriftum abnegaturos. Quafi verd hoc quæratur , & non potius illud ; vtrum Antichriftus palam fit negaturus Chriftum: quod S. Hieronymus loco à Bellarmino citato disertè tradit. Repetit Sutliuius luum coccy/mum ; fi Antichristus palam negaret Christum, parum aut nihil apud abnegans & abiurans Chriftum parum profecit apud Chriftianos, hoceft, paucos ex Chriftianis in fuam naffam pellexit.

Ad teftimonia S. Gregorij & Sedulij refpondet Sutliuius, Bellarminum probare debuisse, Cbriftum eb Antichrifto palam & omnibus modie abrogatum iri. Hos neutrum ex dictis auctoribus affirmare. Incredibilis eft Sutliuij petulantia; cui nil tam clarú, quod præstigiis mendaciorum suorum non conctur obfuscare. Nam duo isti auctores dicunt, Antichristum; compulsurum populos, vt Indaizent; & exterioris legis ritum reuocaturum, & omnes caremonias Iudaicas inftauraturum, vt Euangelium Christi soluat. An qui talia palam agit; non palam itidem Christo & Christian & religioni valedicit? An Christum non negaret, si quis hodie cæremonias Iudaicas reparare tentaret eo confilio, vt Euangelium Christisolueret, ac disiparet?

Hippolytum ne verbulo quidem dignum arbitratur Sibrandus. At Sutliuius poltquam ei 2lapam impegit; fic mutit: Hippolytum nil certi affirmare; sed duere; fortaßie Antichristi characterem fore illud apropan, nego; nego Christum; nego Baptismum, nego fignum Crucie. Respondeo, addere quidem Hippolytum illam voculam, Fortafie: quia pro certo affirmate nolebat, Antichristi charaderem, de quo Ioannes in Apocalyph, determinate fore illud verbum apripua, fed quod Antichriftus,omnesque eius affecle Chriftum aperte fint negaturi, de eo adeo non dubitauit, vt id non semel in oratione sua de consummatione saculi manifestisime affirmet.

Obiicit Sibrandus : Bellarminus dicit, Antichrif**um** aboliturum effe omnia Cbrifts inftituta : Sed Gregorius lib.11.epift.3. dicit Antichriftum diem Dominicum in veneratione haberi velle : sed bac duo sunt contradictoria: fi enim omnia Chrifti inftstuta abrogabit, tum non habe bit Dominicum diem in veneratione; & contrà, fivult Dominicum diem in veneratione baberi, tum non abrogabit omnia Christi instituta. Tota hæc Sibrandica vanitas nititur grandi quadam impollura: non enim scribit S.GegoriusAntichristum celebraturum diem Dominicum, more Christianorum, fti; fed fuz; eiusque non verz, fed hypocriticz & histrionicz. Quia enim mori se & resurgere simulat, inquit S. Gregorius,baberi in veneratione vult diem Dominicam. Nulla ergo inter S. Gregorium & Bellarminum est antilogia:quia non retinebit diem Dominicum Christianum; sed eum, quem ipse in Christiani Dominici diei vicem impiè subfituet: Qui verbo erit dies Dominicus; re, Antichristianus.

Ait Bellarminus: cessatura omnia publica officia diuina & facrificia tempore Antichrifti: oggerunt Sutliuius & Savvbrandus : Ecclefiam fine diuinù officiù & Sacramentorum adminifiratione (ubliftere uon poffe; ac proinde. Etiam fub Antichrifto bac

5**467 A** 

#### 950



r 2

Defensio Cap. 14. Lib. 111.

| facra durare & peragi debere ; prafertim cum Christus vf- | A que ad finem mundi Ecclefiam (uam perfeueratunem affirmarit, multorg, relitum iri teftatus fuerit, qui genua fus ante bestiam non fint curuaturi. Quem hæc feriunt? Nunquam dixit Bellarminus, desituram omné Sacramentorum administrationem simpliciter, fed publicam; Nam & olim fub Ethnicis,& nunc in Anglia, & alibi fub Caluiniftarum imperio, Christiani rem diuinam clam, & in prinatis ædibus fecerunt & faciunt; ita & Antichristo szuiente facient. Quod quo pacto futurum sit, discere possunt Sutlivius, Abbatus, Pouelus, exemplo orthodoxorum Anglorum, quos Caluinistica impietas in cryptas & abdita loca, facrorum peragendorum gratia, compegit.

Ait Sibrandus : Anticbrift eff fimilie Agno (fed cornuto, adde hoc, mi corniger) ergo non abolebit omnia instituta, alias potius adumbraretur per Draconem, quàm per Agnum. Friuola confecutio.nam perAgnum repræsentatus estinon quod reuera, sed quod simulate moribus, hoc est, masuctudine, benignitate & affabilitate Agnum elfet expressures : de quo iam satis supra aduersus Sutliuium. Post varias quisquiliarum nugas, foluit Sibrandus os suum in conuicia aduersus Pontifices. Sed nimis grande est inter Pontifi cem & Savybrandum interuallum. Prius concidunt hæc talia vipereæ linguæ spicula, quam ad Pontificem penetrent. Probat Sibrandus Antichriftum non reparaturum caremonias Iudaicas. Quia fi restitueret; Antiebristus Idololatra foret; nam omnin cultus contra verbum Dei, cenferi debet idololatricus : fed non erit idololatra secundum Papistas ; vt fuse hic docet Bellarminus : ergo non restituet Iudaicas caremonim. Iterum hic infigniter fe exferit Sibrandica matzologia & inaniloquentia: Quando enim Catholici cum sanctis Patribus asseuerant, Anti chriftum non fore idololatram; loquuntur de Idolis gentium, quæ funt oper a manuum bominum; qua os habent, & non loquuntur, oculos & nil vident, aures, & nil audiunt : hæc enim ab Antichristo repudia tum iri, testantur sancti Patres: Non autem 10quuntur de idololatria laté, prout omnis cultus contra Dei mandatum vel restitutus, vel de integro institutus, Idelolatria nomine denotari pocest : quo sensu ipsis etiam Hæreticis idolola. trz; & hzresi idololatriz appellatio dari poteft.

Mentitur autem Sibrandus, quoties per confuetam fibi battologiam dicit, Dionyfium Alexandrinum apud Hieronymum lib. 18. in Ifaiam rifisse illam restitutionem Iudaicarum cæremoniarum quæ fiet sub Antichrisson on enim hanc risit; sed illam quam Chikiastæ fingebant in millenario suo regno, Antichristo iam ad inferos detruso.

Obiicit Sibrandus : Ioannem non dicere , Anticbriftum palam negaturum Iefum effe Cbriftum;fed Cbristum duobu medi negari posse, occulté & aperté: illo medo regnaturum Antichristum; non isto. Sed qui apertè se efferet supra Deum, & supra omne id, quod colitur, quique aperté, absque vllo Dei vel hominum respectu, secam suam propagabit & propugnabit; ille vtique non nissaperté etiam Christum repudiabit; cum stante honore & regno Christi, exsurgere nequeat regnum Antichristi.

Oggerit Sibrandus: Ridiculum eße, qued Bellarminus dicit; Papam publice confiteri Cbriftum; nam boe folo ore fieri ; non corde : idemý Damones factitare. At vnde hoc tibi compertum Caluinista ? An tu cordium & rerum fcrutator es ? Hee, inquis, celligo ex doctrina Papa;& ex operibus, quia doctrinam Chrifiperfequitur. Non Christi; sed Caluini, Lutheri, & id genus aliorum, qui doctrinam Diaboli specioso Christi nomine comunt ; ne turpitudo eius appareat. Nam quòd subiungis: Videbis multos Papas je anima & corpore deuouisse Diabolo, & promififfe ei fummam obedientiam, & fidelitatem, vt ipfins beneficio ad Papalem dignitatem adscenderent; id solenne & szpius iam decantatum mendacium eft: vt & alia, quæ mox pleno gutture Sibrandus euomit; qui nobis etiam occentat næniolas Predicanticas, quibus lacerant precationes quasdam ad D. Virginem fundi soliras partim publice in & ab Ecclesia;partim priuatim à fidelium deuotione : & inde probat insulsisme, Christum, eiusý, Maiestatem à Papistis negari. Hzc tam trita, triuialia & vulgaria funt, vt ca vel commemorarepigeat;tantum abest, vt refutare librat. Nihil in iis ingenij, nil, quod verum refipiat; omnia macellum, stabulum, tonstrinam, textrinam, & scurrarum synedria olent. Hinc enim primitus, instinctu Diaboli, exstiterunt, non aliunde.

Ait Bellarminus; Antichriftum palam professurum se esse Christum, non eius ministrum vel Vicarium. Oggrunnit ex suo Savvbrando Sutliuius : Hoc repugnare Apostolo, qui propter occultae Antichristi fraudes eius iniquisatem vocat mysterium. Sutliuio oppono Theodoretum, qui in caput lecundum epistole secunde ad Thessalonicenses, ita fcribit : Ego existimo Apostolum ( per mysterium iniquitatis ) fignificare berefes, que exorta funt : per illas enim multir à veritate abduttir, preparat Diabolm exitium deceptionu. Eos autem appellauit mysterium. iniquitatu, vi qui baberent celatum iniquitatu laqueum : Ipfe enim (Antichriftus) aperte à Deo abducit bomines. Quamobrem etiam reuelationem eius aduentum vocauit Apostolus. Quod enim clanculum semper confirmabat (per hæreticos) id palam & aperte predicabit. HzcTheodoretus. Excuius sententia vides myferium iniquitatie dici harefes & hareticos, qui occulte agunt, quod palam Antichriftus actirabit: occultè, inquam, ad negationem Christi inducent: quod aperte Antichristus efficere conabitur.

Deinde,

## Defensio Cap. 14. Lib.111.

Deinde, vt per mysterium iniquitatu, ipsum An- A |quia Dem est. Deinomen palam sibi vendicabit, tichristum intelligi concedamus, non tamen sequitur, eum omnia, etiam post aduentum & reuelationem suam, occulte acturum: sed sua celaturum, atque adco myfterium iniquitatie futurum: quamdiu latebit, nec in se, & per se apparebit; omnia enim perantecessores & prodromos suos fraudulenter & per cuniculos efficere nunc molitur; at vbi reuelatus fuerit, hoc est, vbi ipsein scenam publicè processerit, laruam ponet, & myfterium effe definet; quia palam fzuiet, & fe fupra omnem Deum, & quod colitur, extollet.

953

Quocirca iterum mentitur, & quidem Battologice Sutlivius, cum ait; Antichriftum omnia tofe & esculté acturum. Quomodo omnia esculte & teffeicum potentissima regna & reges tyrannidi B & impietati suz sit subiecturus, totamque Ecclesiam in latebras, abditosque terræ recessus compulsurus? Tametsi & hincliquet, Pontificem inique ab istis pro Antichristo traduci:Nam ille, cui non conuenis proprietae Anticbrifti, non est Anticbriftus; Pape non connenit bec proprietas Anticbrifti, omnia tette & occulte agere ; quia Papa docet per suos aperte; & palam doctrinam suam proponit; & quandoque etiam publice Hzreticos & doctrinz orthodoxz pertinaces adueríarios debitis suppliciis mactat : Ergo Papa non est Antichrifins. Mentitur rurfus Sutliuius, repugnare ipfi Bellarmino,quod bic feribit, Anticbriftum nominatim dicturum fe effe Christum:nam fupra, docuisse Bellarminum; nomen Antichrifti effe i am ignotum. Quomodo ignotum, fi Antichrift m nominabitur Chriftm! Audi Caluinista, Bellarminus supra locutus est de proprio & speciali Antichristi nomine; quod reddit numerum 666. de quo Ioannes in Apocalypfi. At certum eft hoc nomen Chriftu, non effe istud nomen, de quo in Apocalypsi, quia siue Grzcis, siue Latinis litteris scribas, non reddit prædiæum 666. numerum.

Mentitur denuò, hoc, quod Bellarminus affirmat, repugnare communi fententia Patrum. An non pro assertione sua allegat Bellarminus sanctos Patres? Et inprimis Irenzum dicentem de Antichristo libro quinto. Tentabit fe Christum oftendere : factis nimirum & dictis. Quod testimonium adeo euidens eft, vt Savvbrandus coactus D fuerit confugere ad illud fuum: Non quidquid Ireneus dicit; verum est: qui postea addit, & exillo Sutliuius: Irenzum non dicere; Antichriftum bosfacturum palam : nec dicere ; verbii id tentaturum, poffe enim id factiv fieri ; it a vt à nomine Christi abstineaeur. Quid tam clarum erit, quod sepiz istz atramento suo denigrare non nitantur? Gloriam & maiestatem Christi Antichristus affectabit; & nomen detrectabit / Quis Regis dignitatem formaliter, qua talis est, ambit, qui nomen Regium respuat? Quomodo non palam tentabit se ostendere Christum, si palam in templo Dei sessure de la contensione de la contensione de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de la contensión de quam fit Deus, vel, vt Græca habent, in Ri Sis.

& illud Chrifti, quasi nimis inuidiosum defugict?

954

Sandus Ambrofius dicit; Antichriftum ex Scripturis disputaturum, hocest, probaturum, seesse Christum. Vbi iterum aduolant cauilla tores Sibrandus & Sutliuius : Multi cupiunt id videri, quod nominari non sustinerent: Et hoc suum mendacium confirmant alio: quia Pontifex cupit videri Dem ; & tamen palam non appellat (e Deum. Omissa criminatione, Pontifex Romanus nunquam ex Scripturis disputare, hocest, probare aggressus est, se este Deum vel Christum ; quod faaurum Antichristum sanctus Ambrosius affirmat. Stultum autem effet, ex Scripturis aliquid euincere velle ; cuius nomen ferre nolit. Quis tam infipiens fuerit, qui publicis inftrumentis fe Detern gradu infignitum effe demonstret; & tamen Doctoris titulum abnuat, przsertim fiad finem, quem quis fibi proposuit, plurimum adiumenti ac emolumenti adferat?

Ad Theodoretum respondet Sutliuius: Theo doretue non Antichriftum, fed Diabolum, dicit fe Chriftum & Deum nominaturum. Tam impudens eft hoc mendacium, vt arbitrer, ipíum Diabolum,letto Theodoreto, in caput fecundum epistolz secundz ad Thessalonicenses, id non fuisfeeffusurum. Lector Theodoretum ipsum confulat; & flatuat, num quidquam rei vel diuinæ vel humanæ mendaciloquentissimisistis impoftoribus credendum fit.

Oggannit iterum Sutliuius, Theodoretum non dicere ; Anticbriftum palam se nominaturum. Cbriftum. Sessitans publice in temple Dei se Deum & Christum nominabit, teste Theodoreto: ergo palam hoc faciet. At non poffet Christianos fallere; fi fe Chriftum palam nominaret. Coccyfmum infulfi Coccygis audio. Tot millia millium feduxit Mahometes, qui Chriftum penitus abnegauit, & abnegandum docuit; & Antichristus amabile hoc nomen fibi vendicans, nullos ex Christianorum numero circumuenire poterit?

Ad Cyrillum Hierofolymitanum, respondet fronte ferrea Sutliuius : non omnia effe vera, qua exiflimat Cyrillus. Eum multa malè exiftimare. Post hanc inuerecúdiam repetit cuculus nofter antiquam fuam cantilenam de vocula*palam* feu *apertè*s fi ineptè , manum non verterit. Iam pridem depuduit Sutliuius, fi tamen aliquid natiui pudoris vnquam in illo fuit. Cuius fuz impudentiz infignum Magiftrum , Savvbrandum , docilis & ingeniosus discipulus, adeptus est.

Ait Bellarminus: Antichriftum palam fenominaturum Deum,& vt tanquam Deus colatur; enixè elaboraturum. Probat ex illo 2. Thessal. 2. Ita vt in templo Dei fedeat, oftendens fe, tanguam fit Dem. Hic iterum Sutliuius cum fuo Subrando impudentiz frena laxans, negat Antichriftum boc

r 3

palam



# Defensio Cap. 14. Lib.111.

ba: Nam in templo Des fessitans pro Deo se venditabit ; & oftentabit , in & Sibe, fe Deum effe. Ergo palam: quia in templo, hoc est, coram cœtu suo & sedatoribus suis hoc faciet.

Objicit Sutlinius ex Subrandico suo commentario, Chryfostomum & Theophylactum: quorum ille, citante Sutliuio : Non dixit feipfum effe Deum, fed oftentare tentans: magnifica fiquidem opera faciet. & figna patrabit admiranda. At Sutliuius temperare sibi non potuit, quò minus diui Chrysoftomi sententiam deprauaret; omisfo eo, quod præcipuum elt; tametsi in ipso etiam Savvbrando lectum. Sic enim dicit san-Aus Chryloftomns, explicans vim & energiam illius dicti Apostolici de Antichristo: Oftendens fe tanquam fit Dew ; feu , vt vertit Chryfoltomi Interpres: oftentans feipfum effe Deum. Non dixit, Apostolus scilicet de Antichristo; dicens seipsum effe Deum; fed; oftentans, fiue oftentare tentans, feipfum effe Deum. At Sutliuius præterit & fupprimit illud, dicens: & folum verbum, dixit, ponit; vr qui illud legunt, id ad Antichristum referant, cogitentque; Chrysoftomi hanc este mentem; Antichristum non dicturum seipsum Deum; fed tantummodo oftentaturum & oftenfurum, tanquam fit Deus: cum planè contrarium velit fanctus Chrysoftomus: vult enim fignifica re, Apostolum non simplici dicendi verbo, sed longe fignificantiore & iµoannarige vlum: quia Antichtiftus non quomodocunque sele Deum C esse pronunciabit; sed id faciet cum om Suign, ia-Aantia, & oftentatione thrasonica. Qui modus tantum abest, vt verba excludat, vt ea quàm maximè includat; nam thrasonica ostentatio & affectatio gloriz immensz non tantum factis, sed & verbis perficitur.

Simili perfidia tractant Savybrandus & Sutliuius verba Theophylaci: ita scribentis: Lonicero Interprete : Non ait (Apostolus) dicens ; verum ; conans demonstrare, nam & opera & miracula edet, omnia ad errorem. At vterque Caluinista Theophylacto hac assure a fingit. Nen dixit; dicens fe Deum; icd, oftendens, id est, tentasurum se Deum afferere; seu, vt correxit Savvbran- D dicus corrector Sutliuius : tentaturus fe Deum affe-7676.

Hoc falli crimine commisso, mentitur Savvbrandus Bellarminum non intellexisse, quid sit sedere in temple Dei : & mox, laxatis linguz habenis, in longissimam de sessione envaeiar exspatiatur; & ex longo illo suo excursu redux, horribiliter mentitur, Bellarminum non inspexisse Grzeum Apostoli textum; alias non negaturum fuisse die Stor in Grzco textu haberi. Quz prorfus eft Savvbrandica, hoc eft, fycophantica calumnia. Textus Apostoli sic habet. and durde ois the rade tou Stou , as Stor radiou, ano-Aussiere baurde - in Sti Stor. Que vitima verba

palam facturum. Sed perspicus sunt Apostoli ver- A fic vertit noster Interpres: Oftendens fe, tanquam fit Dens; quali legiffet: emdunvierne iauror os Bror. Monet ergo Bellarminus in Graco non haberi, os sidr, feu os sids, fed in tei sids, longe fignificantius, quàm sit illud alterum. Hoc, quod verissime à Bellarmino dicitur, Savvbrandus ita interpretatur, quasi Bellarminus simpliciter negauerit, in Apoftolo, etiam verbis antecedentibus, reperiri illud, as Stor. Quod non eft ita, quia Bellarminus hoc de vltima solummodo clausula asservit.

> Oggerit Sutlivius : Absurde admodum se Deum predicaret, quem omnes non effe Deum viderent. An non olim lapides, ligna, fidera & quzdam animalia potifsimum apud Acgyptios, Deos ef-B se prædicabant, infigni & manifesta stultitia? Et tamen hæc stultitia innumeros sectatores inuenit. Quid ergo mirum, licet ipfe etiam Antichristus, Deum se iactans, reperiar, qui fidem adhibeant, præsertim cum fictis miraculis, & rerum mirabilium effectione, & imperij magnitudine, maximam potentiam fibi fit comparaturus? Quid est stultius, huius fortis & conditionis hominem credere Deum; an Anguem Epidaurium; aut Aegyptium Crocodilum?

Ait Bellarminus : Antichristum nullum Deum passurum, nec verum, nec falsum; neque vila idola. Et probat ex illo; 2. Thessal. 2. Qui excollitur super omne, quod dicitur Deus, aut quod colitur. Ad quz Sutliuius cum fuo Subrando. Primo, hoc absurdum eft : vt idem fe dicat Meffiam, & tamen nullum Deum patiatur, namipfe Mefsias à Deo vnaus & missu dicitur. Quid mirum, si impium hoc & ex omni absurditatis & impietatis genere conflatum monftrum multa abfurda committat? Verus quidem Messias verè à Deo venit, & vngitur, & secundum eam naturam, qua vnctionem capit, infra Deum eft, non aqualis: & talem fe etiam palam confitetur, & iam olim confessus est: Pater maior me est. Si falfus, & qui folo nomine Messias crit, contraria via gradiatur, nomené; factis suis aduersum vsurpet, nihil ab impostorum moribus & natura alienum faciet.

Secundo obstrepit Sutliuius : Iudei eum nunquam admitterent, finegaret Deum cali & terra creatorem. Forsan non admitterent, si prorsus nullum Deum statuerety sed quia se verum Deum esse tradet; & hanc suam assertionem confirmabit secundum operationem Satana, in omni virtute & fignie, & predigin mendacibue, & in emni feductione iniquitatis in iu, qui percunt; ed quod charitatem veritasis non receperunt, vt (alui fierent; Tefte Apostolo, 2. Thess. hinc planam & expeditam habebit Antichriftus via Iudzis, fua placita perluadédi, & intimis eorum vifceribus inftillandi. Accedit, quòd Deus iuftifsimo fuo iudicio, mittet ilin operationemerroru. vt credant mendacio, vt iudi-

<u>Żentur</u>

' Digitized by Google

#### **957**,

# Defensio Cap. 14. Lib. 111.

C

centur omnes, qui non crediderunt veritati, fed confenfe- A Apostoli, supra allato : nam fi fe, (faltem palam) runt iniquitati.

Tertio obiicit Sutliuius. Nibil minu conuenit, quàm vi qui Christi & Dei cultum abrogabit , idem om nes Deos alienos tollat, & pror su nouam religionem instituat : lumine enim nature Iudei Ogentes intelligunt nouos Deos & nouas raziones Dei colendi non effe recipiendas. Lumine nature omnes intelligunt Sutliuium vna cum suo Savvbrando esse præcellentem tergiuersatorem & cauillatorem. An mirandum est, si inconuenientissima bestia, qualis Antichristus erit, inconuenientiis plurimis sese implicet ac inuoluat ? Annon inconuenientisimum erat, vt Lutherus & Caluinus veterem religionis Christianz cultum & ritum abolerent, luumque nouum in caminis Geneuensibus & in fornacibus VVitebergenfibus excoctum mundo obtruderent ? Et tamen, hac inconuenientia non obstante, innumeri exstiterunt, qui, prisco riturelicto, nuperum istum cupidis vlnis exceperint. An non lumen ration is distabat & monebat; vetera instituta non esse mutanda; sed nouitia ista manibus pedibusque explodenda? Et tamen secus actum est à quam plurimis. Deinde finaturale lumen dictat nouas rationesDei colendi non esfe recipiendas, vt dicit Sutliuius, perperam ergo fecerunt secundum Sutliuium, quotquot vel ex Iudzis vel ex Gentibus, relictis fuis colendi Dei rationibus, ad Christianam religionem transierunt : quia malum est contra lumen naturæ aliquid agere. Perperam infuper faciunt, quotquot hodie, relicta Catholicorum colendi Deiratione, ad Caluinum vel Lutherum migrant; perperam, inquam faciunt, non tantum meo; de quo n'ullum dubium; fed & Sutliuij iudicio; quia iudicat & iple hoc effe contra lamen nature. Ad extremum; An non lumen naturæindicat effe aliquem Deum? An non multi exstincto hoc nature lumine Athei euadunt, præsertim in Caluinistarum schola ? Licet igitur, Antichristus, contra lumen naturz multa sit docurus, dicurus, facurus, instituturus; nihilominus sectatoribus non carebir. An desunt se-Aatores Mahumeto, & tamen quàm multa exstant in eius lege naturali lumini & legi ex dia-D metro aduería?

Quarto, obiicit Sutliuius. Apofolus dicit, Anticbriftum fe exaltaturum , fupra omne quod colitur ; quod fatis oftendit , alia fore idola colenda ; (ed Antichriftum, super ea se exaltaturum. Questio est, vtrum aliquodidolum ipse Antichristus sit veneraturus; non autem vtrum tempore Antichristi futura fint aliqua idola, que ab aliis colantur; nam hoc posterius nihil est ad rem. Prius huc pertinet. Et quidem Antichristum, nullum oi Caopa, hoc est, nullum numen nec verum, nec fallum, atque adeo nulla idola adoraturum, (intellige, palam, nam vtrum clam, aliquem alium sit veneraturus & adoraturus, infra disquiretur ) liquet ex loco

cleuabit supra omne, quod dicitur Deus, aut quod coliturscerte nec verum, nec fallum Deum palam colet; quia nemo eum palam colit, lupra quem palam fe effert ; cultus enim eft fignum fubiectionis, potifsimum cultus religiosus. Itaque siue tunc futura fint idola, quæà nonnullis colantur; fiue nulla fint futura; id ad controuersiam noftram nihil refert i quia conftat ex Apostoli testificatione, Antichriftum, faltem palam, nullum Deum, fiue verum, fiue fallum, nullumque penitus of Caqua veneraturum.

Quintò obiicit Sutliuius, Christum dicere, Pleudochriftos in nomine Christi venturos ; quod plane docet Antichristum, Christum non plane effe negaturum. Ad hoc iam responsum est, etiam illos, qui se Christos nominant, vt faciet Antichriftus, venire in nomine Christi; non tantum illos, qui Christum Deum esse ore saltem confitentur, eiusque dulce nomen omnibus suis malefactis & imposturis obtendunt; vt fecerunt Lutherus, Caluinus, & limiles hærefiarchæ.

Sextam obiectionem petit Sutliuius a meretrice purpurata Apocalypf. 17. quam ait, effe figuram Antiubristi; quæ poculum habet in manuplenum abominatione & immunditiafornicationineim, & dicitur,magna mater fornicationum & abominationu terra, &c. Qua omnia oftendunt Antichriftum idololatrie & piritalium fornicationum fore auttorem & fontem.Sutliuius probare debuisset mulierem illam effetypum & figuram Antichristi; nam S. Ioannes sub finem cap. 17. dicit, Mulierem illam effe ciuitatem magnam, que habet imperium in Reges terre. hoc eft ; Romam Ethnicam, qualis olim fuit, vel qualis sub finem mundi exquorundam sententia, cuasura est.

Deinde, vt maxime mulier illa Antichrifti typus effet, nil tamen inde pro se contra nos Sut liuius obtineret : nam posset Antichristus esse fons&origo omnium abominationum, & fornicationum spiritualium atque adeo etiam ipstus externæ & Ethnicæ idololatriæ, & nihilominus fupra omne, quod dicitur Deus, & fupra omne, quod colitur, fe'extollere ; & nulli corum, que fubditi fui honorant; honoris aliquid deferre; fed ea, vt fe minora & longè inferiora or Caquana alpernari: Neque enim hæc duo eius naturæ funt, vt fimul stare nequeant; permittere nimirum, & auctorem etia effe, vt quis quiduis & quoduis of Caopue, numen seu idolum colat : Et interim omnibus illis sele anteferre, & nulli quidquam cultus & obsequij impendere. Sed nil opus huc confuge. re; iple Antichriftus verè magna mater fer nicatio. num & abominationum terra appellari peteft , hoc iplo, quòd affectas fuos à veri Dei cultu atterret, & ad fe, tanquam Mefsiam & Drum colendum conuertet ; cumq; eo spiritus liter fornicabantur,non modò qui ex fece plebis, fed & Reges ac principes, quos partiti coactos, partim volunta-

958



tios

# Defensio Cap. 14. Lib. III.

С

rios'Antichristus sibi subiugabit, deuotosque ac A binizantes Caluinista, substitutum iri non ab Anobnoxios reddet. tichristo, sed ab Antiocho Epiphane, incogni-

Tandem obiicit Sutliuius Deum Maozim, que áit Daniel ab Antichristo honoratum iri auro & argento & lapidibus pretiofis. Duo dat responsa Bellarminus; primum cum Theodoreto, per Deum Maozim, intelligi ipfum Antichristum. quia seiplum venerabitur, hoc eft, venerabilem reddet, &, vt verterunt 70. Interpretes, DEam, glorificabit. auro, argento, & lapidibus pretiofis, hoc eft, immensaopum copia & affluentia, & propter potentiam tam imperij, quàm mirabilium edendorum, Deum Maozim, fortitudinum, hoc eft, fortifimum & robuftifimum fefe venditabit. Sutliuius nil aliud contra muffat, quàm bos confiftere non poffe. (Vbi huius tui asserti probatios) nam spiritum B fanctum legai de alie Dee. ( Iterum probationem flagitabit Theodoretus, & quisquis hanc lententiam defendendam fusceperit) & valde durum effe. ve idem fit cultor, & Deus ille Maozim auro & argen ro colendus. Hzc durities non inest in hac fenten. tia, firecte intelligatur & explicetor; non diftortè ac peruerse, vt intelligitur à Sutliuio.

Savvbrandus, ftrenuus Dei Maozim propugnator, hic axiomata seu Maximas ructat. Is qui colit, & quem colit, non est vnus & idem. Propriè loquendo, non diffiteor. At ex hac sententia probè intellecta.minimè sequitur, eundem esse, qui colit, & qui colitur, vt iam contra tuum expilatorem Sutliuium dixi. Nam Latinum verbum; venerabitur; idem criz; quod; venerabilem fe reddet : vel, ex Hebrzo cum 70. Interp. vertendum erit; Atám, glorificabit fe. Hic rurfus occurrit Savvbrandus : Diuerfi funt, quiglorificat, & quiglorificatur. Hoc necessarium non est; quia potest quis, rebus gestis, opibus, potentia, scientia, rerum mirabilium effectione, & id genus aliis, seipsum glorificare, hoc eft, gloriofum reddere; vt omnibus notum. Cur ergo id nó queat Deus Maozim, hoc eft, Antichriftus?

Rullus Basileensis in Commentariis suis. quibus Danielem Prophetam onerauit, clamat; falfum effe , quod Anticbriftus futurus fit ip/e Deu Maozim. Nam Angelum, boc non pradixiffe, fed pronunciaffe; in sede seu templo Dei roborum, Antschriftum culturum idolum incognitum maioribus suis. Forfan aliquid Rullus diceret ac obtineret, si versionem eius & distinctionem Rabbinicam & Massoreticam, quam ex Iunio & Tremelio concinnauit, vel potius, mutatis pauculis, furtiue sublegit, ample-Aeremur. Ea est talis, Daniel.cap.11. v. 38. Er quod ad Deum (Maozim) roboram (cu fummi roborii (fupple, attinet) in fede eius bonorabit ; honorabit, inquam, Deum, quem non agnouerint maiores eius, auro & argento, & lapidibus pretiofis, &c. Itaque Deus Maezim istisnon est Deus fictus seu falsus, sed Deus verus.& vt in scholiis ad caput 11. Danielis Iunius explicat, Dem Ifraëlie, in cuius Dei Maozim, roborie, feu robuftißimi locum, aiuntifti Indaizantes & Rabbinizantes Caluinista, substitutum iri non ab Antichristo, sed ab Antiocho Epiphane, incognitum maioribus suis Deum, hoc est, some Olympium, cuius statuam in templo Hierosolymitano Antiochus erexit, vt 2. Macch. cap. &. scriptum est. Et huncincognitum Deum, venerabitur Antiochus in loco Dei Maozim, hoc est, in templo Hierosolymitano, vt exponunt isti semiudzi.

Quid pro se transactum non dabunt secta rij, fi eis liceat contra omnes veteres Grzcos & Latinos tam translatores, quàm commentatores textum, arbitratu suo, interpungere & distinguere; vel, ne penitus videantur pro libidine sua omnia agere, ad placita recentium Iudzorum, capitalium Christiani nominis hostium, omnia conformare, &, vt Rullus facit, vnum Masserticum accentum Zatéph Katén, toti vetusta ti Grzcz pariter & Latinz anteponere; cuius ignoratione omnes, licet Hebraice doctissimos, in errorem abduxerit.

Vnum tamen Catholicz reinon incommodum ex hac noua sectariorum versione & expo fitione colligere poffumus; fi Deus Maozim eft Dens verns Israelis : mentiri igitur Nouatores, quando clamitant; Deum Maezim effe, vt ipfi blasphemant, idololatricum Miffe factificium., & panace um.&, vt mortalium fcelestifsimi loquuntur.fur furaceum Deum; hoc est, venerabile Eucharistia Sacramentum. quos ipsemet Oecolampadius primi nominis Sacramentarius in caput II. Danielis his verbis redarguit. Sunt quidam ignorante. v/um scripture (plerique igitur Hereticorum igno rant vsum scripturæ, quia plerique id faciunt, quod iamiam Oecolampadius reprehendet,)& Maozim, Deum panaceum interpretantur ; non autem legitur קול cibus, fed מעזים fortisudinu. Proinde nibil i**liu probant con**tra idololatr*as* panis.

Sed his in przsentia omissis, redeo ad Rul. lum, qui Bellarminum Chamalsonte inconstantio rem calumniosè nominat; quia huic primz responsioni aliam adiungit, in qua & magis acquiescit; nempe, Diabolum dici Deum Maozim; quem Antichristus, Magiz deditissimus & stu D diosissimus, non palam, sed occultissime & in loco abstrusifsimo sit veneraturus : Arbitratur præterea Bellarminus, Maozim non ipfim Dei, fed prasidij leu arciu munitisima nomen elle, in quoAntichristus potissimos suos thesauros sit asservaturus,& cultum Diabolo adhibiturus. Latrathic quoque cum suo Subrando & Abbato Sutliuius; fcifcitans, quomodo Antichriftu poßit colere Diabolum auro, argento, lapidibus pretiofis, & rebut defideraisimie. Quziote, an non olim, qui idola, aurea, argentea, lignea, seu ex alia materie confecta colebant, eaque auro, argento, lapidibus pretiosis, & aliis rebus opimis mactabant; Diabolum iplum auro, argento & id genus aliis honorabant ? Quod ergo ab idololatris mediate,

hoc

· Digitized by Google

## Defensio (ap. 14. Lib. III.

hoc efhper idola; præstitum fuit Diabolo, hoc A Papistis in *Missa colatur*; quemque ipsi con-Antichristus sine vllo simulacro immediate exhibebit ipsi Diabolo.

96 I

Ferri non poteft, inquit Sutliuius, ve Diabolus dicatur Deus Maozim. Et tamen Harctici perpetuo clamitant Papistarum in suo miffatice cultu Deum, non effe alium, quam Maozim, hoc eft, diabelum. Deinde an non in Euangelio dicitur Diabolus princeps buimmundi. Quid mirum ergo, fi& Deus Maozim audiat, cuius fortitudo & robur immensum tam graphice in libro lob depingitur. Quanquam Bellarminus non dicit Maszim esse nomen eius Dei, hoc est. Diaboli, quem colet Antichristus, sed nomen loci, in quo Deum illum suum colet, qui Deus Maezim, appellatur, quia in arce illa præcipue coletur. Nec propterea euertit Bellarminus suam caussam; quia licet Antichristus occulte Diabolum pro Deo suo sit adoraturus, nihilominus tamen verum erit, quod ait Apostolus, eum se eleuaturum supra omnem Deum, & supra omne, quod colitur, nullumque penitus Deum curaturum; nempe palam & in propatulo; etfi, vt magus, in fecretis fuis & abditis receflibus longè alia aget.

Savvbrandus præter conuicia in Papam nil contra hanc alteram Bellarmini folutionem adfert. At dic tu Rulle, cur inconftantiæ infamiam incurrit, qui plures folutiones eidem difficultati explanandæ adhibet ? An hoc fignum inftabilitatis, non potius indicium eius copiæ, qua veftris imprefsionibus veritas obuiam ire valet ? Tantum enim abeft, vt impetum veftrum reformidet, vt ei retundendo non vnius, sed diuerforum generum tela suppetant. Nam quòd hîc dictitas, Papam adorari, vt Deum; Syluessrum secundum, & Gregorium VII. suisse Magos; triuiales sunt calumniæ; ad quarum tinnitum aures nostræ pridem occalluerunt.

Illud lepidum eft, & hiftoricz tuz peritiz certumargumentum; Ioannem XXII. quem Platina X X III. nominat vt inquis, Diabolum in alea innocare folitum, tefte Luitprando. Siccine Luitprandus aliquid de Ioanne XXII. vel XXIII. cripfit ? Ergo Luitprandus, qui anno Domi- D ni Nongentesimo floruit; vsque ad Annum Domini M. CCCC. XV. hoceft, víque ad Concilium Constantiense vitam protraxit? vel vsque ad Ludouicum Bauarum Imp. si fortè loqueris de isto Ioanne XXII. Video, quid te fefellerit. Ioannem XII. nominare volebas, pro eò obrepsittibi nimio criminandi astu abrepto, Ioannes XXII. Sed venia danda est; quia calumniatores non sunt sui; sed eius, cuius igne calescunt.

Ais fecundam BELLARMINIdeprauationem effe. quod disit, Maozim non effe nomen Dei. Quis, inquis, dicit effe nomen Dei ? Tui fymmystæ hoc dicunt; quia dicunt effe nomen Dei illius, qui à Papistis in *Missa colatur*; quemque ipsi contumeliosifisimis nominibus indigitant. Tu asfentiris Bellarmino, non essente nomen Dei, sed substantiuum; significans robors seus fortitudinee. Ergo Bellarminus, qui idem prorssus dixit, non essente deprauator. Et si hoc asserndo, aliquid deprauauit, quid, quæso, deprauauit, quod tu non pariter depraues, cum idem sentias?

Existimat Bellarminus probabile, Maezim essen nunitionis seu arcis munitisime, & probathoc ex verbis, que Daniel confestim subdit. Rullus hic os suum latissime in lædorias & contumelias diducit; & Bellarminum petulanter incessit, quasi tota eim Theologia nihil aliud, fit, quàm dininatio & opinatio. Præteruolemus ista. Quarit Rullus. Cur proprium nomen huius munitionis non expresserit? Quasi verò no expresserit; nam ipsum nomen commune fortitudinie seu Roborie ad munitionem illam pertinere dixit. An non & hodielocis munitis nomina communia & substantiua tribui solent, nominatim illud; Forteza. Et variis instrumentis bellicis nomina communia, tanquam propria imponi consueuerunt, vt lippis & tonsoribus notum est. Rullus putat hanc arcem, Maozim dicham, effe Arcem S. Angels Rome. Sed quia hoc putare aliunde non proficifcitur, quàm ex hæretico & deliro cerebro, non pluris faciendum eft, quá anile fomnium, & quam spine triceg & fiquid inanim iftu.

Carpit & illud Rullus, quod Bellarminus dicit, Antichriftum occultè Deum Maozim veneraturum; palam verò nullum: Imd, inquit Rullus, occulte vitiù & flagitili impense vacabit, quippe nullum Deum curans; palam ausem se Deum colere pra se feret, ve pro santissimo patre babeatur. Hæc om nia effutiuit Rullus odio Pontificis, quem, vt Antichrifti nomine infamet, non veretur Apoflolo in faciem resistere; licet enim Apostolus dicat; Antichriftum in templo Dei sessiantem, hoc est, palam, seipsum pro Deo sui in Sci sobr, ostentaturum; hoc tamen non moratut Rvilvs, quia immensitas odij, quo in Papam flagrat, aliud affirmare suadet ac impellit.

Exerit Abbatus quoque suos contra Deum Maezim lacertos; sed Abbaticos, hoc est, qui grandes quidem icus minentur; sed debiles inferant. Oggerit nugas Savvbrandica's & Sutliuianas ante profligatas de distinctione cultoris, & eius, qui colitur: Addir, Bellarminum fine piaculo non posse discedere à Vulgata versione; quz apud Danielem, venetrabitur, exhibet. Quasi verò Concilium Tridentinum prohibuerit, ne ex Grzca vel Hebraz sectione, editio vulgata declaretur, fensusque eius planior efficiatur. An nefas etit. dicere; venerabitur eo loco poni, pro glorificabit; seu venerabilem sered-

det ?

Obiicie

962



.

# Defensio (ap. 14. Lib. 111.

jungere; Et Deum, quem non cognouerunt Patres eine glerificabit. Num tu ita infanit , inquit Caluinifts , ve Deum , quem non nonerunt Patres eine , ip/um Antichrifum intelligat ? Atqui ita intellexit Theodoretus, & tamen non infaniuit, fed omnibus Abbatis, Sutliuiis, Pouelis infinities doctior fuit. Verè enim Patres & maiores Antichristi nescierunt, hoc eft, non coluerunt hunc nouum & infolitum Deum, qui Antichtisti vocabulo indigitatur.

962

Obiicit Battus; de Antichristo in latina verfione paulò pòft legi. Deum. quem ignorauerunt Patres eius, colet auro & argento, & c. Loquitur ergo Propheta de alio, non de ipfo Antichrifto. Facilis responsio; solere hic accipitur non presse, sed latiore fignifi- B or Caquan disceptatione non confuluerit Notas catu; vt idem eft, quod fe colendum feu cultu dignum reddere; velglørificare; Hinchocetiam loco reddiderunt 70. Interpr. Atám in your in apyup, glorificabit in auro & argento. Nec obltat, quod fequitur ; Et faciet, yt muniat Maozim cum Deo alieno, quem cognouis. Voi, inquit Abbatus, extra omnem controuerfiam videmus futurum , vt Antichriftus Deum alienum agnoscat, id est, idolo alicui palam reuerenziam Greligionem exhibeat. Nihil Daniel de publico cultu vel expresse, vel tacite. Glossema Abbaticum eftiftud, palam; ac proindeexfibilandum. Daniel nil aliud dicere vult, quàm Antichristum, muniturum atcem, quz Maszim dicitur, hoc eft, que à fortitudine & robore nomen habet; neque muniturum folam arcem Maozim, fed cum Deo C alieno; quem agnoscet; hoc est, sibi ipse etiam quem pro nouo Deo venditat, hac munitione confulet; in ca enim, tanquam in inexpugnabili, omnem spem salutis suz reponet: vt taceam alias expositiones, quas qui hanc expositionem Theodoretiamplectuntur, facile inuenirent.

Oppugnat Abbatus etiam alteram Bellarmi ni folutionem, quæ Deum Maozim interpretatur ipsum Diabolum; non enim Diabolo aptari poffe illud : Deus, quem ignorauerunt Patres eiu: nam Diabolum non ignotum fuiffe maioribus Antichrifti. Vt absolute iis ignotus non fuetit, at ignotus eis fuit sub ratione illa Dei, qua ab Antichtisto coletur, licet enim maiores Antichrifti Iudzi , przsertim ex tribu Dan, Diabolo diujnos honores aliquando detulerint.id tamen non fecerunt, vt Magi facere folent, immediate, fed per idola aurea, argentea, lignea, que venerabantur. quorum veneratio ad ipíum Diabolum redundabat. At Antichristus Dzmoni absque simulacro, immediate cultum & obsequium exhibebit, illumque, vt Deum suum honoribus diuinis afficict.

Stringit quoque Abbatus dentes in Bellarminum, quòd duas solutiones attulerit; sed hæc criminatio Batto cum reliquis communis, iam depulsa est: vt & illa, vtrum Maozim sit nomen Dei; an przsidij seu arcis; quod Bellarminus probabilius existimat. Battus ne dubitandum

Obiicit Abbatus : Danielem statim sub- A quidem putat esse nomen Des; quia Daniel appellat Deum Maezim ; ergo Maezim eft nomen Dei, fimiliter, ac si diceret; vallium velmontium vel gentium esse nomen Dei; quia in scripturis legimus : Dem vallium : Dens monsium; Dij gentium.

Querebat Rullus, quis, queso, dicit Maszim effe nomen Dei? Cum fit nomen substantiuum fignificane robora seu fortitudines. En, Rulle, Abbatus contendit effe nomen Dei; & Bellarmino hoc probabiliter neganti; conuicia dicit. Quid tu, mi Rulle, de hoc Britannico calumniatore statues / Tui hoc esto atbitrij.

Danzus admodum stomachatur, quod Bellarminus in hac de Deo Maozim, & de Paulinis Bezz in nouum Testamentum, & Thesaurum Græcum Henrici Stephani, & Commentarios Caluini & Iunij in Danielem. O facum male; nam inde didicifiet, Deum Maozim effe ipfum verum Deum Ifraëlis. Et id genus complura alia valde recondita, & digna scitu, non vtapprobentur; sed vtrefellantur, & tanquam hæreticorum inanissima comenta repudientur. Quzrat porro quis, quidquid sit de Iunio, cuius libri sunt obscuriores, & ignotiores, vnde constet Danzo, Bellarminum non vidisse tres illos Geneuenses Caluinistas. An non szpissime, & singulis prope paginis, citat Caluinum ? An non aliquoties Thesaurum Stephani / An non Bezz Notationes?

lunius ad hoc XIV. quartum nil adfert. quod peculiari refutatione egeat. Ex dictis omnia cócidunt. Nisi forsan silentio transmitti non debet illa eius impictas, qua dicit; Chriftum (ubiedh fuiffe Sabbato & Ceremoniu Iudaicu; Chriftum, inquam, qui filium hominie alicubi iplius quoque Sabbati Dominum appellat. Quo fignificat filium bominie etiam fecundum naturam humanam, fuisse Dominum Sabbati; & omnium legalium in stitutorum, atque adeo exemptum à subiectione: Sed non mirum, Christum secundum humanam naturam subiicià Iunio legalibus caremoniis, cum eundem secundum divinam quoque naturam Deo subiiciat, vt non semel vidimus in D disputatione de Christo. Quàm verò hæc de subiectione legali probè concinant cum illis oraculis Plalmi : Minuisti eum paulò minus ab Angelu, gloria & bonore coronafti eum , & constituisti eum super opera manuum tuarum : (ergo & fuper opus legis Mofaicz;) Omnia fubiecisti fub pedibue eius ergo & legem Molaicam; Nouatoribus perpendendum relinquo.



CAPVT

Digitized by Google

# Defensio (ap. 15. Lib. III.

#### CAPVT XV.

965

## De miraculis Antichristi.

B B A T V S hîc furiofilsime incurrit in miracula, quæ in Sanctorum hiftoriis continentur & recenfentur, eaque, Diabolicispraftigiu Monachorumą, fraudibu ac decipulu adferibir, tanta conuiciandi & fycophantandi impotentia, vt quo copiofius in hoc argumento versari posser, van and and and and and a fannionum serinia, maledicentiæ & mendaciloquentiæ refertissima, expilarit, & spolia in hunc suum centonem importarit: Sed nos iam pridem huiusmodi maledictis non modò audiendis, sed & fortiter aspernandis assuration fabulas quòd à fabulatoribue istis inter fabulas referantur.

Miranarrant CaluinianiAngli,& in hisVVilhelmus Toocker, Reginz Elifabethz Cappella. nus ( ita enim fe nuncupat, ) de charifmate fanandi strumosos, quo Regina illa valuerit. Nec quemquam hac de re dubitare volunt; & vt ne dubitemus, editis integris libris, pro imperio à nobisexigunt. Et interim, quidquid miraculorum vel olim in Ecclesia Catholica factum, vel hodie fieri scribitur, id isti fermè totum subsannant& perpetim irrident; miranturque, vllum effe, tam læfi cerebri, qui his affentiatur. Sed nos huiusmodi vociferationes susque deque habemus; & vt à mente motis profectas spernimus. Quanto rectius fecifier tam Battus, quàm Sutliuius & alij, si pacate & ordinate disputationem Bellarmini oppugnassent, absque tragicis istis, vel potius Bacchicis excursionibus & exclamationibus.

Post varia, quz Bellarminus eruditè de Antichristi miraculis disterit, ait Apocalyps. 13. tria Antichristi miracula poni. Danzus clamat: Antichristum plura miracula quàm tria patraturum. Tria enumerari, catera non negari; Bellarminum esse bebetem, qui boc non viderit. Quomodo non vidit? An non expresse hoc aliquot exemplis facrarum litterarum statim sub capitis exordium ossendit? nam quòd speciatim tria posteaattulit; haud negat, plura ab Antichristo patratum iri; sed quz & quot Apocalyps. 13. percenseantur, exponere voluit.

Abbatus & Sutliuius clamitant, descensum il lum ignis de cælo, & fistitiam mortem cum fistitia resurrestione, & locutionem illam imaginis bestia non litteraliter, sed mystice & spiritaliter accipi debere : nec hoc alio confilio dicunt, quam vt eo opportuniorem occasione habeant hæc Pontifici Romano, tanquam Antichristo abs se creato, applicandi. Sed non est, quod sperent Caluinistæ nos à litterali fenin disceffuros, propter vila in nos sacia maledicta, vbicunque commodus, planus & expeditus sensus litteralis se offert; vt hic quidem se offert. nam quod Battus dicit; Bellarminum hîc imitari Papiam; & qua mystice intelligi deberent, accipere litteraluser, id in Abbaticorum mendaciorum syllabum per me inscribas licet.

966

Obiicit Abbatus. Si hæc, quæ cap. 13. de miraculis Antichrifti narrantur, litteraliter accipi debent ; debent ergo etiam litteraliter accipi, que leguntur cap. 11. de Henoch & Helia. Hi babent poteftatem claudendi calum **, ne pluat diebu**s Prophetia ipforum . Ó potestatem babent super aquas conuertendi eas in sanguinem, & percutere terram omni plaga, quotiescung, voluerine. Ibidem etiam dicitur; Et fi quis voluerit cos nocere ; ignu exiet de ore eorum , & deuorabit inimicos eorum; sed bac non poffunt intelligi litteraliter. Quare non, mi Batte ? Quid obstat ? Quid impedit? Phantafia, opinor, tua; cui obex ponitur, ne hxc ad Pontificem transferat, fivt fonant, exponantur. Videtur Abbato abfurdum, nullam fore pluuiammenfibui quadraginta duobus, hoc elt, tanto tempore, quo Antichristus sæuiens imperabit. At fcriptura non dicit, nullam toto illius temporis interuallo fore pluuiam; sed esse in manu duorum istorum testium, vt cælum claudant, si necesse fuerit, ne plust in diebus prophetis eorum. Et quod de igne ex ore corum excunte seu exituro fcribitur, nil aliud indicat, quàm nutu & verbo eorum ignem irruiturum in cos, qui illis aliquid nocumenti afferre conabuntur; sicut olim, ad nutum & iussum Heliz, descendit ignis de cœlo, & deuorauit legatos Regis Achab. Hæc omnia male tinniunt in auribus Batti; qui & descensum ignu , & locutionem bestia , & simulatam resurrectionem de Papa interpretatur ; cuius interpretationis neruus inciditur, si in litterali sensu persistatur. Vt daremus, miracula ista mystice & spiritaliter accipi debere, vnde exploratum est Caluinistis, ea magis pertinere ad Pontificem, quâm ad Caluinum, Lutherum, & vtriusque sectatores potentiores, quales funt Reges & principes? Nam quidquid hic Battus infcite & inficite de Papa deblaterat.id pauculis mutatis commodiffime ad prædictos duos Herefiarchas, eorumque validiores alleclas tranferri potelt.

De du'abus bestiis Apocalyps. 13. ita disterit Danzus, vt bestiam agnoscere queas. Summa estis bestiam banc este Imperium Romanum Ethnicum; & bee babuisse duo cornua pracipua, seu sedes duas; vnam in Italia, nempe ipsam Romam; alteram; Constantinopoli, quo translatum est à Constantino Magno, cam boc imperium desiit este idoletatricum. Mira Danzi audacia, mira considentia, Ioannes primz bestiz diserte attribuit decem cornua; Iste octo refectis, duo tantummodo reliqua facit. Ioannes bestiz, hoc est. Romano Imperio Ethnico. decem cornua tribuit; iste sibi contradicens sua quidem duo cornua Romano Ethnico Imperio primitus adaptat, sed mox se ipsum euertit.

Digitized by Google

quan-

## Defensio Cap. 16. Lib. 111.

С

quando ledem Constantinopolitanam alterum A cornu fuisse scribit; cum Romanum Imperium Ethnicum, hoc cornu Constantinopolitanum nunquam habuerit; vt iple Danzus confitetur. Quomodo igitur bestia illa Ethnica bicornie fuit, cum alterum cornu rum demum succreuerit, quando ab Ethnicismo destitit ? Subdit Danzus; Prim cornu huins bestie, lethaliter fuisse vulneratum, quando nulli Imperatores in Italia & Rome erant : sed omnes Constantinopoli. Hoc vix vnquam contigit: nisi aliquandiu sub Constantino Magno; post conditam Constantinopolim. Mortuo Constantino vnus ex filiis eius in Italia Imperator resedit. Hoc item sublato Constantius szpius in Italia füit. Neque imperium occidentale vllam plagam grauiorem accepit; vf- B que ad vrbem à Gothis captam Anno Domini C C C C. X. quo tempore in Italia Honorius Imperator erat, vt Theodofius in Oriente. Quomodo ergo hoc alterum cornu bestiz lethaliter vulneratum eft, quando nullus erat in Italia Imperator, cum lethalem hanc plagam acceperit, Honorio Italiz & occidentis Imperatore; & quod plus est; in Italia residente; & imperij habenas moderante ? Lethaliter potius vulneratum est hoc Imperium cum Heruli vrbe & Italia potiti sunt, sub Odoacre Rege suo, exstinctumque occidentale Imperium, Anno CD. LXXVI. Et tamen tunc quoque in Italia Imperator erat, Augustulus. Quomodo igitur Augustulus hoc cornu lethaliter læsum sanauit, cum sub ipso ab Odoacre penitus contritum fuerit#

Secundam beltiam, de qua Apocalypí. 13. dicit Danzus effe Antichriftum, Pontificem Romanum, & exflitiffe post Reges feu Imperatores, qui fuerunt vfque ad Augustulum; quasi ante Augustulum, & fubillo, nullus penitus Papa Romanus exfliterit. Oportet igitur Simplicium fuisse primum ex Pontificum numero Antichristum, cum, si non mentitur Danzus; bestiahæc secunda, statim post exstinctos in Italia Romanos Imperatores ex terra ascenderit. Itaque Simplicius Papa víque ad nonum fedis fuz Annum, imperante videlicet Nepote & Augustulo, non fuit Antichristus; sed capta, nono Pontificatus eius anno, vrbe ab D Odoacre, mox in bestiam illam Apocalypticam, & Antichristum transformatus fuit. O nugas ne cassa quidem nuce dignas. Et tamen · stolido Caluini vulgo, in pretio sunt non secus ac pretiosz gemmz.

# CAPVT XVI De regno & praliis Antichristi.

968

Epreliis Antichristi scribit Daniel cap.7.8 11. Sutliuius. & ex parte Ab-E batus, & Danzus, clamitant, Omnia ad litteram pertinere ad Antiochum Epiphanem, ing eo impleta & confummata effe. Et qua est Sutlivius impudentia, S. Hieronymum pro se citat; cum is euidentifsime affirmet verbis à Bellarmino adductis, præliæilla Antichriftum præliaturum, & de Regibus decem, quos tunc inueniet, tres superaturum & intersecturum, nempe Regem AEgypti, Regem Libyz leu Africz. & Regem AEthiopiæ: Vbi Danæus Æthiopiam mutat in Arabiam; & Bellarminum inscitiz arguit, qui Æthiopiam pro Arabia nominet, cum non modò vetus Interpres noster & S. Hieronymus, sed & ipfi Hzretici verfores, Iunius, Tremelius, Caftalio, Oecolampadius, Rullus, & alij, non Arabiam, fed Æthiopiam apud Danielem exhibeant. Absurdum effet, inquit Sutliuius, bac litteraliter de Antichrifto intelligere. Qua de cauffa? Quia tuncregna iterum reflstuenda effent Regibus Libya & Æthiopia, Comnia ad idem puntium redite deberent. Non eft necesses vromnia in idem punchum relabanturs satis est ad impletionem prophetix, vt cum Antichriftus imperium suum auspicabitur, decem Regesinueniat. ex quorum numero tres illos Africz, AEgypti & AEthiopiæ penitus exterminet ac exflinguat; cateros fibi fubiuget.

Citat Bellarminus pro vera fententia Patres. Refpondet Sutlinius ; Patres typice effe locutos ; & typice generatim de decem illis Regibus . ac fpeciatim de tribus Regibus Libye, Ægypti & Æthiopia intelligi debere. Hoc Sutliuij responsum nimis esse typicum, libenter fatebitur, quisquis vel obiter verba S. Hieronymi hîc à Bellarmino recitata inspexerit; qui fanctus Pater testatur, se ea non Tolum ex suo; sed ex omnium scriptorum Ecclesiasticorum sensu protulisse. Deinde, vt Patres illa pralia mpice ad Antichriftum retulissent, tamen ad verum Antichristum, non ad illum, quem suo ex cerebro nuper extuderunt Hzretici, ez retulifsent. Proferat Sutlinius, aut quinis alius Nouator, vel vnum ex antiquorum cœtu, qui vel minimam significationem dederit, Romanum Pontificem esfe Antichristum, de quo Daniel & Ioannes vaticinia ediderunt. Nullum inuenient, licet omnes antiquæ memoriæ angulos excutiant, & scopis quoque euerrant.

Porro cum Sutliuius & gregales eius, quotiescunque Catholici argumentum ex typo vel allegoria petunt, ad rauim víque vociferari folcant. ex allegoriù non posse duci firmum & validum argumentum ; mirari sudit ; qua fronte ipsi contra suum principium ex typis & allegoriis

Danic-

# Defensio Cap. 16. Lib. 111.

Danielis & Ioannis, nobis perfuadere velint; no A & duas ponit huius loci interpretationes; vnam alium, quàm Pontificem Romanum effe Antichriftum: quam meam admirationem iam alibi quoque testatus sum. At vt crebrò monui, & res ipla docer, inter hæreseos solemnia hoc postremum non est; etiam à suis placitis discordare; si discordia ad propositum obtinendum appareat aptior, quàm symphonia & consensio. Certe ex iis, quz de regno Antichristi & pugnis sandus Spiritus per Prophetas nobis patefecit, manifeflisime elucescit, Romanum Pontificem non esse Antichristum.propterea víque adeo præfra-Rè & contumaciter ad hanc tantam lucem fectarij restitant, & in tenebras sese abdere tentant: ná ex abie&iísima forte Antichriftus ad Iudzorum regnum, tantamque & tam formidabilem B Monarchiam alcender. Num hoc conuenit in Romanum pontificem, cuius in Ecclesia principatus perpetuò viguit, testibus antiquissimis Patribus, hic & alibi à Bellarmino adductis?

969

Nam quòd Abbatus occlamat , Patres loqui de præminentia bonorie, non de sceptro potestatie. & prioritatem ordinu notare, non regni Maieffatem: id vtita elfet, attamen'Abbaticam cauffam non iuuaret; na qui præeminentia honoris pollet, & prieritate ordinis gaudet, is vtique despectus non est; & si vlterius progrediatur. haud ex loco despecto & abietto ad excelsiorem gloriz & dignitatis gradu procedit. Multo minus conueniunt Pontifici, que Daniel de regibus Aegypti, Libyzatq: Aethiopiz deuicis canit.

Occinizinfulfus Battus, iam pridem Romanum imperium in plures Reges Anglie ,Gallie, Germanie, Hifanie,&c.diui/um effe.At recte inftat Bellarminus, non esse Danieli sermonem de Regibus Angliz, Galliz. Germaniz; fed Acgypti, Libyz, Aethiopiæ. Obstrepit Abbatus : Has pertinere ad Antiochu, no ad Antichriftum.Sed potior nobiseft SS.Patrum auctoritas, quàm Abbati : quos omnes nemo erroris cufh Abbato arguet, nisi qui cum Abbato effrons Erre audire velit. Si ad Antichriftum non pertinent, cur tu ad commentitium tuum Antichristum accommodas? Tibilicet hzcreferre ad Antichriftum falfum ;& patribus ea, etiam literaliter, ad verum Antichristum referre nefas erit?

Nec obstant SS. Patrum literali expositioni verba illa Daniel. 11. v. 41. Hec sole saluabuntur de manu eius, Edom & Moab & principium filiorŭ Ammon: hoc, inquit Abbatus, de Antichrifto intelligi nequit, quianenomina quidem barum nationum ili in locu fub finem mundi exft abunt : Respondet S. Hieronymus in cap. 11. Danielis : Antichriftus quoque Idum aos & Moabitat, ac filios Ammon, id est, Arabiam, relinquet in tactam, quia illuc fancti ad deferta confugient. Si hæc tibinon placent, Theodoretum audi, qui in przdica Danielis verba, negat ea couenire in Regé Antiochum, quippe qui istis populis à se bello Abactis & oppressis, ducem præfecerit Timotheum. Quapropter ad Antichristum ea refert,

•

historicam propterea illis populis Antichristum nil este nociturum, quis co tempore futuri fint sceleratissimi, & rebus Antichristi deditissimi. Alteram, mysticam, quam legat, qui volet vel in iplo Theadoreto, vel in Bererij commentario. Et vt tempore Antichristinomina hæc non exstarét, sufficit tamen exstare incolas in regionib. ldumzorum, Moabitatum & Ammonitarum, licet sub aliis nominibus, vel vno quopiam omnibus communi, Nam Propheta de his vaticinans iis vsus est vocabulis, quibus tum prouinciarum illarum indigenæ appellabantur.

Ait Bellarminus, nuspiam legi, Pontificem interfecisse Reges Acgypti, Libyz, Acthiopiz. Responder Battus, apud Danielem haberi tantummodo', Humiliabit : non autem, Interficiet. si quid amplim Hieronymu; fine auctore loquitur, ac proinde fides penes ipsum efto. Hieronymum contra viperez tuzlinguz spicula defendit ipseDaniel, qui in eod. cap. 10. vbi verbo Humiliandi, vtitur: ait; ante paruulum illud cornu, quod ortum fuerat, hocest, ante Antichristum, cecidisse rria cornua; hoc eft, tres Reges. Quid ifte casus denotat, nifi exitium & excidium ? Quod iplum postea Propheta'per verbum Humiliandi exprimit;nam & is vel maxime humiliatur, qui penitus exflinguitur. Mendacia & conuicia, que mox ex impuratis faucibus Caluinista in Papas, quasi in regnorum raptores & prædones eructat; ad auctorem suum conuersis vestigiis reuerti iure optimo iubemus.

Danzus clamitat : Que de vero & infigni illo Antichrifto scitu sunt necessaria. Illa non in Daniele esse querenda, fed ex Pauli posteriore ad Thessalonicenses cap.2.& Ioanni Apocalypfi cap. 12. 13. 14. 17. 18. bac enim capita de vero Antichrifto loqui. Inanem ergo operam fumunt Abbatus, Sutliuius, Pouelus, & præfertim Rullus, qui Antichristum illum suum nuspiam nisi in malè sano ipsorum cerebro exstantem, operofissime in Danielis Prophetia quaritant. Abstineant ab hoc verè supernacuo labore:nam fi, iudicio Danzi, ne verm quidem Anticbriftm in Daniele reperitur, quanto minus inpenietur ille, qui post tot annorum centurias ex Nouatorum officina exstitit.

De Gog & Magog. E his scribitur Apocalyps.20. Ezech. 38. & 39. Quæritur, quid per Gog & Magog fignificetur. Bellarminus vari-as sententias enumerat : Ipse tria afferit, primum; prælium Gog & Magog, este præliu Antichristi contra Ecclesiam. Secundum ; probabile effe.per Gog fignificari ipfum Antichriftu, per Magog; exercitum eius. Tertiò, probabile efle, Gog dici à Mageg, non è conuerlo; ita, vt dicatur

9

Digitized by Google

Anti-

CAPVT XVII.

970

## Defensio Cap. 17. Lib. 111.

dicitur Magog. Danzus hic strenue calumniaeur ac mentitur. I. Mend. Bellarminum simpliciter reiicere sententiä Augustini de Gog & Magog. II Mend. Et tamen Bellarminum confiteri, Augustini sententiam ab omnibus patribus probari, vtrunque impudens eft mendacium; non enim sententiam S. Augustini absolutèreiicit, sed tantum quoad hoc, quod per Gog. Diabolum intelligit : necea abfolute ab omnibus patribus probari dicit, sed tantùm, quatenus S. Augustinus Gog & Magog ad tempora Antichristi refert. Quòd autem Danzus, modestia Bellarmini in non admittenda parte sententiæ Augnstinianæ abutitur ad suam suorunque lummam impudentiam & petulantiam in reiiciendis & aspernandis sanctorum patrum placi-B immanitatem ac crudelitatem. tis, iisque non obscuris & dubiis, sed exploratis certisque; id fronti Danzanz, ex qua iam pridé omnis verecundia abrasa est. condonari debet. Non Bellarminum, sed Diaboluimitatur, quifquis in patres ea exspuit.que initio huius disputationis ex Danzo, Iunio, Sutliuio, & Abbato excerplimus & separatim annotauimus, inter quz extremz & deploratz mentis documenta, merito etiam ponitur illud, quod Danzus cap superiore his verbis dedit. Testimonia patrum ab ifto prolata, nibil nos premut, &c. partim enim patres ad veram illorum locorum intelligentiam non attenderunt: partim latim Antiochi Epipbanic cum Antichrifto (ub Euangelio & post Christum futuro comparationem extederunt, quafi fingula.que de Antiocho illo firipta funt, ad C' cipes & primarios inter Mefechitas & Tubalitas Ezech. verbum & ad litteram vero Antichristo conueniant & quadrent. Impudensin fanctos Patres calumnia. Quisenim patrú omnia & fingula, que Daniel de Antiocho vaticinatur, ad Antichristum transtulit! Si quis in hac culpa hæret, non patres, sed Caluinistz tui in ca hærent, præsertim Rullus, qui suo in commentario, quo Danielis librum fædauit, omnia fermè & lingula, quz iple litteraliter de Antiocho interpretatur; ad suum fictitiumAntichriftum accommodat.

111. Mend. Bellarmini fententiam de Gog 🖨 Magog plane effe nouam. IV. Mend. Nullog, fultam pel probabili argumento. V. Mend. Effemeram diuinationem. Mirum vero, quam vbique & iste & alij scuris, & quas dense caliginis nebula inuoluit; verisimilitudine contenti sunt, nec demonstrationes, & quidem luce clariores, crepant, vt vanifsime faciunt fectarij: quibus fi in hac de Gog & Mageg qualione omnes tenebra funt difpulfa;& ipfa veritatis lux, tam dilucidè illuxit ; cur inter fe non confentiunt? Cur alius in hanc; alius in aliam opinionem abit/Id ita effe, lector intelliger, fi Bibliandri stolidam phantasiam hîc à Bellarmino confutatam, conferre velit cum Notationibus Iunianis & Tremelianis ad cap. 38. &39. Ezechielis, & cum cómentariis Oecolápadij in Ezechielem,&lucubrationibus aliorum in Apocalypfin, tum perspicuè deprehendet.quomodo

untichrittus Gog, quia eft Princeps gentis, qua A | & ipfi inter fe. & cu Bibliandro cospirent. Et quomodo vnushoc, alius aliud diuinet ac coniectet.

972

VI. Mend. Probarinon poffe ex boc Ezechielis loco, verum Antichriftum pugnaturum effe contra Ecclefiam, adfeitin illin populin Gog & Magog : Bellarminus per Gog no intelligit populos Antichristi subsidiarios, sed ipsum Antichristum.

VII. Mend. Falfum effe, bos Gog & Magog fore, fi non Scythae, faltem homines crudeles & barbaros. Iterum dico, Bellarminum per Gog non intelligere milites seu exercitum Antichristi, sed ipsum Antichristum. Nec absolute negat Magog fore Scythas, feu ex Scythia oriundos; fed dicit, fibi magis probari ; exercitum Antichristi nomen Magog, Scythicz gentis adeptum esse; propter

VIII. Mend.Duo priora mendacia probat Danæus hoc alio : Quia tota illa prophetia Ezechielin (uum implementum totale babuit ante Christi aduentu, ergo Ezechiel non loquitur de eo, quod past Christi morte dem um futuru erst. Ide asserit Iunius. Vbi verò Anteccdentis probatio? de qua Danzus ne per somnium quidem cogitasse videtur, ratus, opinor, suam assertionem fore nobis instar oraculi falli & fallere nescij. Si prælium illud horrificum, de quo Ezechiel, pugnatum est ante Christiaduentum, edant. quando, & vbi pugnatum fit; quifq; scriptor tam memorabile omnibus szculis pagnam in litteras milerit?

IX. Mend. Gog & Magog dici populorfuiffe prin-38. v. 2. & cap. 39. v, r. Non eft ita; Gog quidem dicitur princeps;at non Magog;quiaMagog terræ seu regionis, cui Gog imperat, nomen est. Et vt vtrunque nomen principem denotaret; vt arbitratur quoque Ribera nosterin cap. 20. Apo calypseos, nil tamen pro se obtineret Danzus; qui hunc in modum argumentari videtur. Gog fignificat Principem capitis Mofoch, & Thubaljergo no Antichristum. Negatur consequentia: Qui Prophetz fub aliena persona & alieno nomine de alioloqui & prophetare solent; vt iste ipse Ezechiel sub nomine & schemate Regis Tyri loquitur degloria & Magnificentia illa, qua Lucifer ante ruiná è cælo clarescebat: Pari modo & hic sub nomine lectarij Catholicis infultent, quado in rebus ob- D Principie Mosoch & Thubal, vaticinatur Ezechiel de Antichrifto, eiusque exercisu, qualescunque demu fint illi populi Mofoch & Tubal, neque enim de his inter Auctores couenit. Et fine dubio 2d Antichristum, cum venerit, ferocissimæ quæque gentes aggregabuntur; vt tyrannidi eius immaniter debacchantisubseruiant. Nec obstat, quod de septennio ex Ezechiele Danzus obiectat. Ná nodum hunciam dissoluit Bellarminus. Necvnum verbum contra mutit Danzus.

Per Geg non posse intelligi ipsum Antichristum, sic probare nititur Iunius. Apocalyps 20. ita (cribitur. Soluetur Satanas de carcere juo, & exibit, & feducergentes, que funt fuper quatuor angulos terre, Gog & Magog, & congregabit eos in pralium. At Satanas

Nen



# Defensio Cap. 18. 519. Lib. 111.

D

non exiturus est, vt feducat Antichriftum. Imò vel ma- A | Bellarminus: Et lunius cum fuo Tremelio locu ximè Diabolus Antichristum seducer. Vr enim nemo maior seductor; sic & nemo magis sedu-Aus, quàm Antichristus, erit. Nec obstant illav. 10.vt Iunius existimat: & Diabolus, qui seducebat cos, miffus est in ft agnum ignie & (ulphuris, vbi & beftia & P/eudopropheta cruciabūtur,&c.nam per bestia Gog. hoceft, Antichristus, commode intelligi potest; & per Pleudoprophetam aliquis ex infigniorib. eius administris. Si quis cum Francisco Ribera in cap. 20 Apocalypf. & aliis contenderit Gog & Magog effenomina Regum leu Principum, qui Antichristi partes numerosissimis exercitibus. prz ezteris tuebuntur & promouebunt, cum hocnon pugnabo.

973

Præterire nequeo calumniam Rulli in cap.7. B Danielis. Bis hic dicit Bellarminus, Hispanos apind Ezechielé nomine Thubal fignificatos, fore in exercitu Gog, hoc eft, Antichrifti. Rullus vociferatur, Hilpanos babere cauffam, cur grauisime Bellarmine irafcantur: cú Rex eorú vocetur Catbolicus, ipfiautem vt Antichristi satellites traducantur, putatque Caluinista, nescienti Bellarmine, vel inuite id excidiffe. Hifpanos enim iam nunc Antichrifto militare. Quali verò Bellarminus loquatur de Hispanis, quales hodie sunt, non deillis, quales sub nouissima tempora futuri sunt. Et quasi hoc magis ignominiolum lit Hilpanis, quàm aliis gentibus, nam à quatuor angulis terr a cofluent homines ad exercitum Gog. Et fi Bellarminus propterea iniuriolus fuit in Hilpanos; iniuriolus in cosdem fuit S. Ioannes, imò & in quatuor partes orbis contumeliosus exstitit.

#### CAPVT XVIII. Reuelluntur deliramenta Hareticorum, quibus non tam probant, quàm impudenter affirmat, Papamesse Antichristum.

OLVIT hoc capite Bellarminus ar gumentum Lutheri ex cap. 8. Danielis, vbi fic fcriptum eft. Et post re-gnum eorum, cum creuerint iniquicates, cofurget Rex impudés facie, & intelligéspropofitiones, & c. Lutherus huc Regem vocat prentem faciebus . hoc est, seremoniu & pompiu operum externorum ; Ex cuius infcitifsima garrulitate in lib. contra Catherinum, hoc tandem prodit argumentulum. Daniel describit quendam Regem facie impudentem, seu vt ipse, quemadmodum noue, ita & inepte vertit;poten tem faciebus. sed istenon est alius, quàm Papa : Ergo iã fic. Papa est ille Rex : ergo Papa est Anticbriftus : Probatur consequentia. Quia Rexille impudens facie seu potens faciebus, est Antichriftus. Quis non rideat inscitiam & ineptiam huius argumenti, licet verfionem Lutheritoleraremus! qua tamen prorfuselt indo@a, & textui Hebrzo, Grzco, & Interpretibus, etiam Hæreticis, aduerfa:vt oftendit

Danielis quoad fenfum vertit vt nofter: Rex impudens & cautus. Oecolampadius. Rex fortis facie: Ide in commentario ad hunc locum. Impudens facie, bocest, mire audax ad quoduu malum patrandum, stave nullo pudore, aus mesu à malis captie retraberetur. Mox in Lutherum virgulam stringit addita hac césurâ. Lutherm aduer fu Catharinum, vt & alia quadam in ista pericope, violentiu, neglecto Hebraici idiomatis tropo; fic exponit; potens faciebus, ve opponat potenti armin, quafi Rex fit laruarum, & Hypocrita, &c. En Iudiciú Oecolampadij inter Sacramétarios vel primi vel ex primis de Lutheri versione. Nec eam Danæus vel Iunius ausi fuerunt defendendam suscipere. Quomodo id Danzus licet audacissimus, fuisfet aufus,cum iam fupra palam dixerit, verum & infignem illum Antichriftum non effe querendu in Daniele, fed in Apocalyph? Et tamé Lutherus eum in Daniele summa vociferatione quasiuit. Etsi non reperit, nisi illum, quem ad Danielem in sua imaginatione ia antea efformatú attulerat.

974

Danzus Lutherum, virum (anttisimum nominat, verèergo Lutherus in Sacramentarios, hoc eft, Zvvinglianos & Caluinistas, cótulit, quidad fcommatum, couiciorum & probrorum in cos pleno facco congessit, quia si vir fan Eus non métitur; multo minus mentietur vir sandisimm? Iunius, vt se facie robuftum demonstret, nuptias Lutheri. & alia nonnulla eius plena impudentiæ facta, à Bellarmino hîc obiter tacta, tueri nititur. Mirandum non eft, fi Cynicus Cynico opituletur, illud magis infolens, fi Caluinifta Luthero: g Sacramétarios iis colorib. depinxitivt per nul lius carbonis nigrorem, nigriores reddi queant.

### CAPVT. XIX. Refutantur nuge fynodi Smalchaldica Lutheranorum.

MR. VIvslibelli, qui etiá formula cócordiz Lutheranz infertus est, Auctoré fuisse Melanchtnone unpresente larminus. Nec immerito. Danzus nihil hic præter vetera & noua conuicia ac maledicta. lunius admodum verbosè nugamentorū, quib. libellus iste scatet; defensionem suscipit, vt videatur magnam & folidă gratiă à Lutheristis inire voluisse. Multus est in eo.vt demöstret, Pon. aliud ore proferre; aliud, corde tenere & tegere. Ore fe Deŭ negare,Corde profiseri,& dininum bonorem ambire. Nimirú Caluinistz alios ex suo ingenio zstimant.

Illud argutú fimul ac festiuum est argumentú. Omnis qui in Templo Dei sedet, ille est Deus. Solius enim Dei est sedere in Templo; Episcoporii, stare. Pontifex fedet in Templo Dei; ergo ve Deus. Non abs re quæras, annullus vnquam Caluinianus vel Lutheranus Minister in Templo Dei sedeats An forsan ideo non fedent in Templo Dei.etia tum, quando fedent, quia templa eorú non funt Templa Dei, sed speluncz przdonum;vel certe flabula alta ferarum?

Vc

\$ 2

### Defensio Cap. 20. 6 21. Lib. 111.

Vt ad fubtilifsimú Iunij fyllogifmum veniá. Re- 🗚 fpondeo, Maiorem effe falfam; fumendo fessionem, pro iurisdictione, potestate atq; auctoritate, vti sumi debet : Etsi enim Deus suprema potestate in Ecclesia pollet, că tamen cum ministris Ecclefiz communicat : & eorum interuentu exercet; quos inter ministros, vnus itidem,& quidé præcipuus est Papa; qui ratione acceptz diuinitus potestatis sedet in templo Dei; non vt Deus, sed vt Vicarius & minister Dei: qualé se corde, ore, & opere clam pala profitetur. Contendere auté, vt facit hîc Iunius, & fectarij paísim alibi; Papam & fuo & noftro iudicio, baberi velle & cenferi Deum, quòd nonnunquam à nonnullu, presertim iuris Canonici Glossophis & Interpretibus, bona & candida mente appellatus est Deus, id maligni prorsus pectoris argumentum est; cum neminé fugiat, nomen Dei metaphoricè tunc vlurpari: Et per tropum etiam hominibus, prafertim virtute vel potestate præcellentibus, tribui solere.

Itaq;, cú Iunius hocloco recitat verba Gloffæin Extrauagantem Ioan. X X I I. Cum ister, &c. Credere autem Dominum Deum nostrum Papam conditorem dicte decretalis & ifius, fic non potuiffe ftatuere, prout statuit, baretisum censeretur, &c. idque non alio confilio, quàm vt imperitis fumos vendat; haud aliud occurrit, quá quod Christus respódit Iudæis Ioan. 10. Nonne scriptum est in lege vestra;quia ego dixi, Dij eftis; fi illos dixit Deos, ad quos fermo Dei fa-Eus est, & non potest folui feriptura ; quem pater fanctificauit & misit in mundu, vos dicitis; quia blasphemas; quia C nielis. Sed finamus amentes furere, quandoqui. dixi; filius Dei sum. Si ad quos sermo Dei factus est: Deinomine affici valent : cur non & is, qui in fuo primo Antecessore audiit.Tu es Petrus; & super banc petram adificabo Ecclefiam meam,&c.Et,Tibi dabo claues regni celorum,&c.

Cætera, quæ Iunius frustillatim hinc inde carpit, ab anicularú næniolis non abludunt, nominatim illud, quod nugatur de Cómunicatione indulgentiarum cú defunctis per modum suffragij, Sieruditorum in colessue le Iunio exquirantur; omniú luffragiis ignorasse couincetur, quid locutio illa per medu suffragi significet.

#### CAPVT XX.

Refelluntur (aluini Mendacia.

A NAEVS & Iunius Caluinum fuum non aliter ab accufationibus Bellar-mini purgãt, quảm quòd *de rebus no*toriu locutus fuerit; res notorias non egere amplior is probation is. Rem ipfam loqui; Papam noua Sacrameta in Ecclesia instituisse, & que à Christo instituta erant, corrupiffe & vitiaffe; nouos item Deos feciffe, nimirum, bomines defunctos, Gnous falutie aterna obtinenda media finxiffe, nepe suas indulgentias, merita bominu, ceremonias à se preceptas, & id genus alia, quæ nil aliud sunt, quàm notoria Caluini, Danzi, Iunij & fimilium mendacia fatis superque hîc à Bellarmino, & ab aliis alibi refutata ac profligata.

#### CAPVT XXI. Refelluntur mendacia Illyrici.

976

ALDE se diffundút Danæus & Iunius in defensione Illyrici, hominis omnib. Sacramétariis & Caluinistis infestilsimi &infenfisimi. Nimirum, Danzus & Iunius etia de hoste bene mereri cupiunt; tanta est corum charitas, táta benignitas. Nec vitio eis hoc Apologeticum studium verterem;nifi mendacia mendaciis tueri conarentur. Numeremus solummodo aliqua, eaq; non obscura, sed ab hoc Caluinistarum pari ex scurrarum circulis defumpta.

I. Mend. Danzi. Tot Chriftos à Papa & Papifti (o-B'fitui; quot in calo fanctos pro nobis interceffores confituunt. I I. Mend. Papam seuerim exigere obsernationem (uorum mandatorŭ, quàm Chrifti. III. Mend. Et propterea Chrifto se praferre. IV. Mend Iunij. Comilium Constantiense seff. 13. voluisse magis se, decretumg, suum de vna Sacramenti specie sumenda audiri, quam Cbrifti institutionem. Num institutionem cum præcepto copulată? Num præcepit vt no aliter, quâm fub gemina specie coiunctim acciperetur à fidelib? V. Mend.ciuld. Iunij. Per Imaginum cultu abrogari fecundam Decalogi legem. V I. Mend.ciufd. Decretate Exiit, de verborum lignif. in lexto, & Extrauag. Ioann. X X I I. Cum inter, determinare contra verita*tem fcripture*. Mirificè etiam propter hanc & fimiles Glossas paratragœdiat Rullus in cap.XI. Dadem ad mentem redire, sponte sua nolunt. VII. Mend. eiufd. In altera Papam vnum ab altero pronunciari hareticum. Legantur ist Constitutiones, non impedio; dummodo ad lectionem non adferatur oculus Caluinianus, qui nequa est, & nil fincerè aspicere poteft : De quib. infra lib. 4. plura dicemus. VIII. Mend. eiufd. Nos Mediatoriu officium Christi propriu, quà tale, cu sancti comunicare. IX. Méd. ciuld. Nos aterni facerdotu facrificio perfecto, vera gredeptioni à Christo fact a aliquid addere. Nil addimus: sed opera nostra & operam perfecto sacrificio & copiosæredemptioni adhibemus, & quasi admouemus, vt fructuum illius participes efficiamur.

Reliqua, que posthec Iunius effutit, nihilo D|meliora aut laniora funt, fi nó deteriora: nili fortè ingens scelus reputari non debets quòd sentétiã S. Bonifacij, Germanorú Apostoli, Canone, si Papa, dift. 40. comprehenfam; vocat impiam, borrendam, & Diabolica : quodq; magno supercilio de Leone Magno, táto Pontif. pronunciat: Negatur Leonix auctoritas. Id quidem affectauit Leo , quod byperbolice pradicat: (ed Conciliŭ Conftant. Primum, ambirionem ifta anteuerterat ( Canon supposititius eft, vt suo loco diximus) & recusauerut ambitioni Leonie cedere Chalcedonense ; Africana , Carthaginensia. Nihil hzcConcilia de ambitione Leonis vel alterius Rom. Pon. Assumentum hoc Iunianu eft, qui ia læpius petulantilsime in S. Leonem incurrit. Sacram scripturam esse hæresen fontem, ait

Danzus

Digitized by Google

### Defensio Cap. 20. Lib. 111.

Danzus, feriptum exft are in Bulla Leonis X. qua Tridetinum Conciliu primum conuocauit. Vel hinc apparet, quàm confiderate fua feripferitDanzus? Siccine Leo X. Concilium Tridentinú indixit, qui multis annis prius, quàm vlla de hoc Concilio congregando cogitatio fufciperetur, ex hac vitamigrauit? Vbi, cedo, exftat illa Leonis X. Bulla? A eft fectariis, vt ipfi prius tá de verfione huius loci, quàm de expositione inter se concordent. Ná Pellicanus, Zvvinglij discipulus vulgatá versioné nobiscu sequint, explanat de Antiocho; táquam de luxuriosissimo, & qui vsq; ad infaniam amori mulierũ deditus fuerit. Oecolampadius ita vertit. Et de Deo patru sevita non intelliget, & de de-

977

Non omittendus Rullus, q & ipfe ex hoc capitenonnulla carpit, vr quod Bellarminus dicit contra Illyricum, Papá pro superiore suo agnoscere Deum, eig; subiici; at Antichristu aduersas omnem Deum sele eleuaturum; hoc à Papa non fieri, Rullus consueta fibi & symmystis suis mendacia mentitur: Papam boc folo ore, pra feferre; Corde aliter affectu effe. Papă enim in lege Dei, vel potius contra legem Dei difpen fare.Martinum V.cum quodă difpen faffe, B vt fuam fororem germana matrimonio fibi iugeret. Et boc testariAntoninu parte 3. summa cap. 11. quod est Diabolicu prorsus, omnesq; pudentiz fines transcédens mendaciú. Non.n.dicit S. Antoninus Papá fecisse porestate, yt frater duceret suam sororem germanam ; fed fororé eius, quam carnaliter prim cognonerat ; ex qua copula impedimentú affinitatis exstiterat, dirimés matrimoniú. Et in hoc impedimento dispensauit Papa; non aute vt frater germana suam duceret, vt iste impudentissime mentitur,& vt mendacium augeat: ait idem fentire Angelum, & Nicolaum Boërium.

Addit Rullus: Papă contra lege Dei docere;concupi. feentiă, (ablq; voluntatis confenfu)non effe peccată. Papă contra legem Dei pracipere,ne parentes bonorentur: 🕻 item ne laici fub verag, specie Eucharistiam sumant. Papă Romanü fernire iu, qui natura no funt Dÿ.hoc eft, fanthis in cale: hinc lequi, ab eo abnegari Deŭ patre 👉 filiŭ & Spiritū (andum.Papā Imperium Rom. oppreßiffe,vt & Ecclefia in magna Christianitatis parte. Nugz nugarú. Appellat Bellarminú, reteratorem : quòd prosperitatem, qua Daniel prædixit, Antichristú auctú iri,transferat ad prædicatione Euangelij Lutherani. Et cur non transferret, cú Daniel generatim dicat; prospere sub manú Antichristo, (& eadé est ratio deAntichristi przcursoribus, )omnia successura, & ad nutum euentura. Quoties Lutherus de hac fua, iudicio fuo, prosperitate palam est gloriatus & triúphos egit ? Quocirca li prospere agere notaelt Antichristi, că in Luthero potius quàm in D Potifice reperiem<sup>e</sup>, vt pspicue Bellar. demostrat.

Mox repetitRull. ſuŭ illud mendaciŭ; Papă fe fupra Chriftă efferre, corde faltë & opere; fi min' verbo: V fq; adeo iste fua & fuorŭ mendacia magni æstimat, vt fæpius illa inculcare iuuet, quo profundius in lettorum præcordia descendant.

Illud Danielis cap. 11. v. 37. de Antichrifto: Es erit in concupifcentiù fæminarum : arrodit Rullus tăğ malè verlum; addi enim debere negationë; nă negationë, què fequëti membro additur, pertinere etiă ad banc antegreffam fententiă àrro zoirë, more non modo Hebraorü, fed omniŭ etiă linguarum aliarü, vt fenfus fit; & ad concupifcentiă fæminarum, & ad vllum Deŭ non attendet; relato boc; non attendet: ad prius quog, membrū. Suadendū elt fectariis, vt ipfi prius tā de verfione huius loci, quàm de expositione inter se concordent. Nā Pellicanus, Zvvinglij discipulus vulgatā versioné nobiscu sequitur, & explanat de Antiocho; tāquam de luxuriosissimo, & qui vsq; ad infaniam amori mulierū deditus suerit. Oecolampadius ita vertit. Et de Deo patrū suerit non intelliget, & de defiderabili mulierum; & de vllo Deo non intelliget; & per desiderabile mulierū, non intelligit amoré mulieru; sed desiderabile mulierë, non intelligit amoré mulieru; sed, desiderabile mulierë, boc est, pulcherrimă illam Deă neg, vllū Deŭ curabit. Subdit Oecolāpadi<sup>o</sup>, Hebrzos exponere: quòd Antiochus non sit curaturus mulieres: Sed mibi magis placet, inquit, vt de Idole exponas.

Relicis nouatorú dissensionibus, pbat Bellarminus, versioné nostra absq; negatione bona & pbā esse : quia non est credibile, Spiritum S. per Danielé de Rege libidinofisimo dicturu fuisse, eŭ concupifcentia mulierum nó æftuaturú. Perculfus hac obiectione Rullus, de alia euadendi rima cogitauit; hoc allato comento: ad Antiochu, tametfi mulieribus addictifimu, hos pertinere, quia motus non est amore mulieru deprecantiŭ conturbatione religioni, sed in proposito suo perrexit. Huic Caluinista oppono duos Caluinistas Iuniú & Tremeliú, qui in Notationib. ad cap. X L Danielis illud;neg, ad de fideriŭ fæminarŭ attendet;fic interpretătur: plane impius G inbumanu erit,vacuu tu omni numinii reuerontia,tu omni naturali studio & amore erga suos, qui amorin mulieribus folet effe tenerrimus, vt 2. Schem. 1. 26. len fus ergo est, secundum duos istos Rabbinos, Antiochum cariturum omni naturali in fuos amore, qui amor potissimum in mulieribus elucet.

Deinde dicat Rullus, fi is qué ipfe cóminifcitur eft Danielis fenfus, ad quá ná oraculo fuo deprecationé mulierum Daniel refpexerit: qua Antiochus nil motus fuerit? Nú ad illá, quæ defcribitur 1. Macch. 1. v. 26. At nó tantú mulieres, fed & omnes alij, ppter mutationé religionis & patrios ritus euerfos in luctu & fqualore fuerút. Sic enim fcriptú eft. Et factu est pláctus magnus in Ifraël, & in omni loco eori, & ingemuerunt principes, & feniores, & iunenes, & virgines infirmati funt, & ffeciofitas mulierum immutata est: omnis maritus fumpfit lamentú: & qua fedebant in thoro maritali, lugebant.

Alteraratio Bellarmini pro versione vulgata, est; quia cum Antichristus sit Iudzorum Messias futurus: & Iudzi, inter cztera bona, vxorú multitudiné à Messia suo exspectent, nó est credibile Antichristum, czlibatum imperaturum aut laudaturum. Rullus ridet Messiam Iudaorum. Sed risum eius vilipendimus. Ait: Apostolž pradizisse venturos nonissimis temporibu, qui nuptias damnarent: boe in Antichristo maximè completă iri. Respódeo, cópletú esse anichei, Encratite, similes, qui nuptias, vtillicitas, spernebant & condemnabant.

Obiicit Rullus, fignum Anticbrifti effe, quòd Papa minifiris Ecclefiaft. calibatü fub pana excomunicationis indicis. Sed longe alius eft corú fenfus, quos Spiri-

· \$ 3



tus

## Defensio Cap. 21. Lib. III.

tus Christi agit qua eoru. quos Spiritus Veneris A Carth.ea que Canone secundo cotinentur, locuexagitat, in quorum Catalogo est & Rullus; qui mentitunex Can.12. Concil. Carthag. III. elucere, Clericos tunc fuisse vxoratos, mádat enim, m fili vel filia Episcoporu, vel quorulibet Clericoru gentilib. vel bareticie, aus schifmaticie matrimonio non iungătur. Aduertere debebat Canonem loqui de filiis & filiabus ante Clericatú & Episcopatú susceptis.

Iunius impudenter Can.2. Conc. Carth. fecudi citatum à Bellar. deprauat: Et pillo; puduitie custodes etia ab vxorib. se abstineat: substituit: ab extranen cotra omnélibroru fidé, iplamq; expressam fentéria Canonis, iubentis; Epif. presb. & Diac.&c. & Dei facerdotes, nec non & Leuitas vel qui Sacramenti inferuiunt, continentes effe in omnib. qui poßint fimplici ter, quod à Deo postulant, impetrare, vt quod Apost. docue B runt, & ipfa fernanit antiquitas, nos quog, cuftodiamus, inquitCanó. Ab vniuerfis Epif. dictum est. Omnib. placet, ve Epif. presbyteri & Diac. vel qui Sacramenta contrectant, pudicitie custodes, etia ab vxorib. se abstineant. Quid clarius? Et tamé Iunius offuciis suis solem obscurare nititur, & culpa in Aurelium cofert, g Gracus natione, illud and yoran wir reddiderit, ab vxoribus : aut alius quispiä imperitus. Ná ab vniuersis. non à solo Aurelio dictu est, placere vt supradicti Ecclef.Ministriab vxorib.abstineat: neq; loquebātur Græce in illo Cócil.vt nec in primo Carth. Quare locum habere nequit, malè ab illis, illud; and yuraixor, acceptum effe. Ab omnib. ité diau eft; placet, vt in omnib. & ab omnib. pudicitia cuftodiatur, qui altari deseruiunt. Ex quo sequitur, per illud in emnibu, consuctudine etia cum vxore ppria. exclusam suisse. Neq; ideo Canon isterepugnat Canoni III. Conc. Carth. primi, vt fabulatur luni'squia Aurel. Epif.verbis illis: Cu in praterito Coc. de continentia & caftitatin moderamine trattaretur, gradus ifti tres conferiptione quadam caffitatis per confectationes annexi (unt : Epif. inquam, presbyt. & Diac.&c. non alludit ad tertium Can. Conc.primi Carth. vt hallucinatur Iunius, fed ad Canoné 37. Conc. Africani celebrati Castino atq; Victore Cosulib. Anno primo Celestini Pontificis, qui est Christi CDXXIV. qui Canon ita habet.Praterea. cum de quorundă Clericoru, quamuis erga vzores proprias, incontinentia referretur, placuit, Bpis. & presbyt. & Diac. secundum priora flatuta, etiam ab vxorib.continere.Quod D nififecerint, ab Ecclefiastico remoueantur officio. Ad húc ergo Cano. respexit Aurelius, nó ad illum tertiú Conc. primi Carth. in quo nihil de Epis. Presb. Diaconis respectu suarum vxorum costituitur, fed tantàm illis, qui vel que Castitate pfitentur ne cũ extraneis & nullo cognationis vinculo fibi colligatis plonis in eadé domo degant, præcipitur : Et vel hinc confirmatur, Conc. illud Carth. op vulgo fecundă appellatur, nomine tantúmodo secundú esfe, & reuera post omnia Conc. Carth. celebratú fuisse; vt plurib. argumétis ex Baron. oftédit Binni<sup>®</sup> in Notis ad hãc fynodú Tó.1.Cóc. Nec silentio transmittenda est infignis hallulcinatio Iunij , qui Aureliú Epif. Carth. in Cone.

tum:ait fuisse natione Græcu, citatq; Posidium, hoc in vita S. Augustini testanté; cum Possidius no loquatur de isto Aurel. sed de Valer. August. Antecessore & ordinatore, húc enim, natura Gracu,minu/g, Latina lingua & literis instructu fuisse (cribit.

Solent Haretici obiicere, vt olim Antiochum, ita nunc Papă affeclas fuos locupletare. Scilicet valde ditauit, ait Bellar. Eckium, Cochlad, Roffensé, Latomű.&c.obstrepit Rullus. Nó seg Aliquos Papa non ditanit, ergo nullos, ergo no potest ei tribui bec nota Antichtisti : negetia ipsu Antiochu omnes opib. auxiffe, fed quos cognouit, hoc eft, quos voluit, quos ap probauit,tanquă maxime idoneos fuo inflituto. Certe li quos fibi vtiles ac idoneos, more Epiphanis, locupletare voluisset, Doctores à Bellar, enumeratos ditare debuisser, ga fidei Catholica, hoc est. vt vos blasphematis , *doctrina Anubrifti & regno e*im, longè fructuolifsimă operă nauarunt, vt omnib. notum. Ná cy Rullus dicit, nullum ex dictis fuisse, quin dittor fuerit quouis Caluiniano vel Husitico Miniftro, in Gallia 👉 Bohemia ; id vt credã ægrè adducor, quamuis parúid referat, quia certum eft, hos doctores non ea opum vim consecutos, (licet neque optauerint) quā vel Antiochus in fibi valde obnoxios, rebusq; suis conducibiles contulit; vel etiam Antichristus aliquado in suos fidos & strenuos administros coferet. Eckium sub finem vitz, nil nisi pecunias ingeminasse, Ingolstadie fibus, apud quos piè obiit, inauditum eft. Accéfeatur hoc infinitis aliis lædoriis & pleudologiis, quashæretici dehocinuico Catholicæreligionis propugnatore commenti funt.

Ait Rullus : ip/orum culpa accidisfe; fi dinitin no cir. cumfluxerint. Papam enim nil dare ab/g nämu, Emenda ab illo opima & lauta beneficia. At Daniel de munifi centia Antiochi & Antichristi in suos vaticinas, venditionis & emptionis no meminit; quz enim hæc liberalitas effet, fiære paráda foret? Vnde he retici, huius venditionis nullum in Daniele; sed in folo fuo cerebro fundũ & fundamentũ habết; ficuti & totius huius suz de suo Antichristo fabulx:Ná dehoc Antichristo nil Daniel, nil Ioannes, nihil Chriftus: sed malè sana istoru peruicacia,&dure ceruicis incredulitas. Nec ideoBellarminus ingratu facit Pontif.erga Eckiu, Cochl.& alios: quia etsi illis, quos diuitiarū copiis, quas Anticht. in suos congeret, no fuerint cumulatis suppetiit tamen singulis, vnde vita honeste tolerarét:quod cuiuis, qui celefté potius, quâm temporalem mercedem spectat, abunde sufficit.

Verùm vt ad ilud Danielis : Et evit in concupifeltiu faminaru: reuertamur; mirari quis non iniuria posset cur Nouatores lectioné nostrá adeo auerfentur, & negatiua illam vrgeant; cum nostra videatur ad eorum institutu, quod est, calumniari longe aptior. Ná fi negatiue vertant: Nec erit in cocupifcentiu faminarushuncq; in modum explicent: Prohibebit Antichristus matrimoniumsinterim tamen se quouis libidinis genere cotaminabir,

luol-

Digitized by Google

Defensio Cap. 22. 6 23. Lib. 111.

fuolq; fœdari finet, dummodo à coniugio abfti- 🗚 neant:gs non animaduertat, cos ineptire? An nó eft, in concupiscentiu faminarum, qui vna certa, ftabili & perenni, cotempta, promiscuz Veneri indulgets & quzcunq; magis arridet, cam ad cupiditate sua explenda deligit? Antichtistu, que isti fingunt, negant fore, in cocupifcentiu faminarii; & tamen meretricio amore ardentissime flagraturu. Quaratione hac duo coharent? Nec enadet, qui cu Melachthone in cap.7. Danielis dicet: sensum effe; mulieres non fucuras in bonore : quia Meláchthó eò demú delabitur, vt ista contéptioné velit cófistere in interdictoMatrimonij: quo Pont. sacerdotes, aliasq; votiuas personas à conubio arcet. fed nú ideo inhonore nó funt mulieres in Ecclef. B Pontif. &,vt fectarij volunt. in regno Antichrifi; ga voto libere & sponte sua obstrictis aditus ad matrimonium intercluditur?

981

### CAPVT XXII. Refelluntur ineptia Tilmanni.

NEPTIAS Tilmanni redegit Bellar. ad formá fyllogifticá:ridiculá adem. Sed quid ageret? Non merebátur meliorem; nec concinniore veftiri poterant. Iunius valde ftomachatur, & huiufmodi pbationű analyfin, fara perus, quá bomine doão digná pnűciat. Bona verba quafo; ná tuis te verbis cópellare lubet. Si excande fcere iuuat, effunde irá tuá in Heshufiú, ginept' effe cófultò voluit; nó in Bellar gineptiá & infulfitaté hominis lectorib. reprçfentauit. Et quá tu analyfin fomnias ? Nó refoluit Bella. nugaméta Tilmánica. fed potius foluta prius & difsipata adftrinxit, & in ordiné coëgit, vt corú vanitas dilucidius intuétiú oculis illucefceret.

CAPVT XXIII. Refelluntur mendacia Chytrai. EFELLIT hoc capite Bella. eleganterAntitheses.quas médaciis plenas, instituit Chytræus inter Doctrinam Christi & Pontificiorum, hoces, orthodoxorum:vt inde cocluderet, Pontif. Roma. Eccles. nostræ caput effe Antichriftu. Legatur Bella. Ego hîc hærere non cogito, tum ga pleraq; ad alias cotrouerfias spectāt; & partim iā supra sparfim hinc inde tacta funt; tum ga Danæus & Junius vix gdqua, oʻd feorfim dilui mereatur, adducunt:nă fi ex Danzi clamoribus conuicia detrahas, quid reliquú erit! Nisi fortè couiciator dici non debet.cuius hzceft oratio de Bella.Monachus impurißimus vere in Suitaru bara potius, qu'am vlla (acerdotum ara educatus. Qui fic viuit, vt tu Bella. in cono illo fuuc Rom.aliter, qua tu, loqui no potest, &c. Qua fronte & cofcietia bomo iste effrons fcribit, difciplina à nobie euersă effe. Pap a Diabolus est quognid est, caluniator & perfecutor Christi ipfius, & electoru, & c. Sed tibi more tuu maledicendi relinguo, inquit Dangus; Meu aute placide di futandireserue. Miru, ni Danzo mutato veteri nomine indatur nouúP lacidi, vel Placidij, vel Mitioni, vel Modefti. Quid illo placidius, quid modestius?

Qui lœdorias suas ; hac antilogia decorandas centuit. Qued Chytrem ex cap. 8. (9. Aptcalipf. de barefib. & barefiarchie feribit , ex parte verum ost, non tamen plenă, meo iudicio, illorum locorum explicatione continet : wam non /olum flatus mundi Ecclef. (ed etiam politicus in bu duob capitib. coprebensus est. Quid verò ide Danzus fub finem capitis? Rerum euentau iam Chytrai interpretationem verißimam effe comprobauit, Etfiilla allegorica est, non literalis. Paulò post contra allegorica Bella. explicationem\_infaniens;fic furit Danzus. Quòd Bella. multiv verbis suam illa de locustu interpretationem iastat & oftentat ; vno verbo refellitur:locuft a enim funt fueruntq,Gottbi populi,eorumq, exercitue feui, varij.&c. Si hac expositio litteralis (demusenim in gratiam Danzi, esse literalé) e. uertit expositionem allegoricam Bella. qui totu illud cap. 9 præfertim Locuft as ad Luth. fcite ap. plicat; euertet pariter interpretatione Chytrai, g per locultas Episcopos, sacerdotes & Monachos intela ligit. Curenim potiore iure gaudeat allegoria Chytrei, qua Bella. Cur illa cu fenfu litterali Dan. eoq;Gotthico fubfistere valeat; hzc non valeat?

982

Vtartificium Iunij videas, obferua gloffas eius ad hiftoria Ruffini lib. 2. Hift. Ecclef. cap. 33. citatam à Bellarmino; vbihæcRuffinus de Theodofio Imperatore expeditioné aduersus Eugenium Tyrannum moliente. Praparatur ad bellu non tam armorum telarumg, ; quàm iciuniorum /ubfidiu, nec tam excubiarum vigiliu : quàm obsecrationum pernoctatione munitus, circuibat cum facerdotib. & populo omnia erationum loca, ante Martyum & Apostolorum thetas iacebat cilicio profiratus. Iunius. nam'thece princque Martyrum afferuabantur in locis facris, vt earum a/pectus pios afficeret: Cur ergo ad eundem finem nulle funt Martyrum thecz vrnzq; in fanis Caluinianoru? An ga impij nullo pio spectaculo comouentur?) ante cas iacebatTbeodofius, id eft, Iunio glossatore, ibidem, vbi ille erant, in religiofo loco. Diabolica corruptela & importuna. Quis enim non videt Ruffinum dicere, Theodofium, cilicio tectu profiratumą, ante ipfas Thecas Martyrū, hoc eft, corā thecis, in quib. Martyrum lipfana afferuabátur, pcubuiffe,nec.pcubuiffe folum, fed & pftratum iacuisse, vt fanctorum beneuolentia & intercef D' fioné fibi conciliaret, tanto bello, quod moliebatur, feliciter suscipiendo & perficiendo. Si gs diceret;Iunius profiratus lacuit Leide ante Principem: an no fignificaret Iunium ad pedes principis acci diffe, & puolutum fuiffe? An hoc foumodo denotaret, eum pitratum fuisse eo in loco, leu ea in vrbe, vbi Princeps verfabatur?

Addit Ruffinns cauffam cur ante thecas Mar tyrum profiratus iacuerit Theodofins: Et anxilia fibi fida fanttorum intercefione poscebat. Iunius. Bellar. illudit ambiguo: nam sensus est. fidelium fanttoru ex facerdotib. & populo intercefione precesa adungebat sui. Quid boc, ambabo te; ad fanctos mortuos? Ruffinu ipse ex posuit dicens: Circuibat cum facerdotibiu & populo; Qux hac, amabo te, cauillandi, & manifestistima queque vulpinis technis eludendi improbitas? Na

Digitized by Google

licet

Defensio Cap. 23. 5 24. Lib. 111.

licet nemo dubitet Theodosium viuentiu quoq; A munus Episcopi este propter functiones &aciopreces & intercessiones postulasse; de his tamen no loqui Ruffinu, verba antecedentia clarè edocent; quz eum ante Martyrum thecas pfiratum fuisse testantur. Certe no vt viuentium, sed vt eorum, quorum reliquiæ in illis thecisinerantsfuffragia & opé impetraret. Quapropter mox subiicit Ruffinus: Et auxilia fibi fida fanctoru(ante quorumvidelicet thecasprostratus iacebat)interceßione pescebat. Na si sacerdotum duntaxat & populi suffragia quzrebat, qd opus erat, omnia orationis loca cum facerdotib. obire? Etia fine hac variorum locorum obitione Imperatori omné sua operá polliceri, & reipía præstare poterant. Sed hæc etiam clarissima dida fadaq;offuciis obscurandi & implicandi ars adeo non est noua Iunio; B vt ei propemodum sit peculiaris ac ppria. Et tamen post hanc sua fallacissima fraude clamitat. à Bellar.cómitti paucu vocib fallacia duplice: diuifione filicet reru coiundaru,& equiuocatione vocu Sandorú. Cztera Iuniana ferè nil aliud funt, g Negamus. Negatur. Aequiuoce. Omnia vera funt, fed aquiuoce. Inconfeques, falfa diffinctio. Non fequitur. Aequiuocatione fallit. Negatur restrictio Fallacia diuisionis. Germana fabula. Notorie falsu. Et hz sút ferme iúcte illz copie quas Iunius Calu. Chytrzo Luther. suppetias misit.

CAPVT XXIV.

Refutantur argumenta (aluini & Illyrici,qui probare conătur,Parefellitur fabula de Ioanne Papa.

RGVMENTVM Caluiniredigit Danæus ad hanc formá fyllogisticam. Quicung nullă muneris Epif. parte attingit;ille non est Epifopm:Pontifex Romanu; quicung, est, nullam muneris Epifcopalis partem attingit; ergo Roma. Pontif. non est Epife. Huius syllogismi forma bona est, inquit Danzus, vipote in prima figura. Materia eiusde syllogismi, inquitide Danæus, verißima est: nimirum (i falsitas Maioris, Minoris & coclusionis no obstaret. Nunc & Maior falsa est; ga Episc. non est tangum nomen actus seu functionis a-Aualis, alioqui Episcopos dormiens, vel equitans, vel cibum sumens, non esset Epil. neq; enim dormire, equitare, cibú sumere, sunt actiones Episc. Sed est nomen etiā ordiņis, dignitatis & officij, quod in acuprimo abíq; vllo secundo acu costare potest; vt & facerdotis appellatio; An noenim, g semel legitimè sacerdotio initiatus est, sacerdos maner, licer nullam sacerdotalé functionéobeat? Neq; Danzus vilum adducit aut adducere potest scripturælocu; quoprobet, ipsum munus Episcopale penitus aboleri, si actiones huius officij propriæ nõ fublequātur. Quod verò patres aliquando dicunt, non omnes Epi/copos, effe Epifcopos; quoidam folum vocabulum Epifcopi gerere, vt obiicit Iunius;nobis nil officit;hoc enim lloquendimodo, nil aliud indicare volunt, quam

nes Episcopales; & illos, q hoc munus, vt ille talétum fibi creditum, in terrá quafi defodiunt, neg; reiplaid præstant.cuius gratia institutum est, solo nomine Episcopos videri, respectu nimirum actionum, ad quas officium Epilcopale ordinatur;no ratione ipfius officij in actu primo.

984

Deinde etia Minor Danzi fyllogilmi falfilsima est; ná licet Pontif. iam nó concionetur iple, aut baptizet, & huius generis alia faciat, obit taméalias functiones Episcopales & Pontificales, quales sunt regere & gubernare totam Ecclesiam,& in omnes orbis terrarum partes oculos vigilanter coniicere, ne grex Domini aliquid detrimenti capiat. Et quamuis per se non concionetur, concionatur tamen & docet, Christianos, per omnes illos, qui in Ecclesia concionandi & docendi munere legitimè funguntur.

Fabula de Ioanne Papa fœmina, quá hîc Iunius exutâ fabulosâ naturâ in veritatem transformare studet, quid refellere attinet, cum id iam pridem abundantissime præstitum sit doctisimorum hominum opera & industria; ex quoru numero Onuphrius in Addit.ad Platina, Bellar. hic;Baronius, Tom. 10. Annalium Anno Chrifti DCCCLIII. Florimundus Remundus, Regius cofiliarius in Parlaméto Burdegalenfi, cuius libru de hoc arguméto scriptu valde comédat Baron. loco citato, Papyrius Masonius in libro de Episc. Vrbis, Georgius Scherer in pprio pa non effe amplius Epifc. vbi etia C de hac Papiffa Tractatu Germanice coscripto, & postea in Italica quoqs lingua translato. Et Nicolaus Serarius lib.1. Rerú Mogútiacarú cap.41. qui simul Iunij ineptias, quas hic contra Bellar. effutiuit, copiose refutat. sed quidad dicatur, quidquid scribatur, quidgd testimonioru, & demostrationu adferatur; secarij à semel arrepta &firmissime apprehesa falsitate, se nullo pacio abduci finunt. cometitia hac Papisa pingunt, sculput, ſcalpút, celāt, celebrāt, decātant; clá palā, Germanice, Latine, Gallice, Bolgice, Anglice: Et quauis Angelus è cælo descendens ab hoc médacio eos auellere tétaret, reddito veritati luculéto & apto testimonio, dubito tamen, nú à tatopere adamata fibi falfitate, qua efflictim depereut, & à fterce-D rea sua sede, qua ipsi architectati sunt, & colorib. etiā aliquādo effigiant, abscederet. Tāta est mēdacij vis, vbi semel in imas medullas penetrauit.

Hac tam portentosa fabula & fabulz imagine luú quoq; médaciorum centonéCentenario nono; infersit Ioannes VVolffius seu Lupus, cuius sedecim annorum Centenarij, funt totidem; vel potius longè plurium mendaciorú & calumniarú Centenarij; citatq; auctores plurimos, quibus velut tibicinibus, hoc commentum fulcire nititur. At quales illi?multi ex illis apertifsimi &iuratifsimi Pontif. hostes hæretici, Lutheristæ & Caluinista, nudiustertius prognati, vt Centuriatores, Georgius Nigrinus, Sutliuius, Achilles Gassarus, Fúccius, Balæus, Valerius Anselmus, quib.adde Cor-

nelium

Digitized by Google

## Defensio Cap. 24. Lib. 111.

Puerperium Ioannie VIII. infcribitur, Anno1530. à le Cario Anonymo editum : & aliú de Pon. Rom Emiffarin. hoceft, lefuitis, cui præfixa eft imago, parturiétis Papæ. Histestib. gd nó euincetLup?

985

Alij testes ab co prolati, nouitij sunt. & aliquot seculis seculo illi, quo hec Papifa vixisfe fingitur, posthumat. Ex quo numero Albertus Leander, qui VVolffio annotante, vixit anno 1550. Marcus Guazus in chronico, qui anno 1546. Valétinus Müntzer, qui anno 1549. Cœlius Rodiginus, qui anno 1540. Ioannes Lucidus, qui anno 1536. Richardus VVasserburgius, qui anno 1527. Bernardus Girardus, qui 1530. Dominicus Iacobatius, qui fimiliter anno 1530. Iacob. Curio, qui 1558. Oluualdus Crollius 1580. Christianus Mal-Bfæus qui 1540. Nauclerus, qui 1500. loanes Stel. la, qui 1503, Onus Ecclesiz cuius Auctor vixit 1517. Crantzius, qui i 5 0 0. Hermanus Aedituus, qui similiter anno 1500. Stephanus Blanck, qui itidem 1500. Volaterranus. qui 1503. Ioannes Henaldus, qui 1518. Liber Romanarú indulgentiarum anno 1525.Liber Italicus, cui titulus eft Historia, Di Donne famose, editus Maximiliano I. Imperatore, Ioannes Pierius Valerianus, qui anno 1532. O quam canitestes. Qu'àm vetustate venerandi ? Quam reuerendi grandæuitate? Alij paulò natu grādiores lunt, quippe quos VVolffius seculo anteriore statuat; ex quibus Baptista Mantuanus, qui vixit 1494. cuius hos verficulos recitar VVolffius.

> His pendebat adbus fexum mentita virilem, Fæmina , cui triplici Pbrygiam diademate mitram Extollebat apex & Pontificalis adulter.

Fingit eam, inquit VVolffius, in ingreffu Tartari primo loco, (yt par est Papam locari ante alios qui ibi( in inferno ) varie cruciantur, pendere cum fuo adultero. Sed heus, VVolffi, an nó nosti, testibus inter se diffentientibus, fidem non haberi! Tu Papifam tuam in orcolocas pendulam de Cruce; & vt hoclectorú animis profandius insculpas, per pictura repræsentari voluisti. Atalius testis, quem paulò post producis, népe Stephanus Blanck Passauianus, palam arguit te médacij, qui ita scribit: 114 (Papiffa) parturiebat infantem, & ab Angelo Dei interroga batur an in aternum perire mallet , vel publice cora mudo | D confundit Sed illa, ne in aternum percundum forst , elegit opprobrium confusionis. Idé testatur liber Romanaru Indulgentiarum à te citatus. Si hoc verumsquomodo tu Pap fam tuam in ftyge penfilem facis?

Pergamus enumerare vetustissimos testes VVolffianos. Martinus Minorita, in Chronico, cuius titulus Flores Tempora, Vixit 1486. Ioannes de Marcouille, qui anno 1410. Iacobus de Regis Curia, qni anno 1446.Platina,qui 1460.Schedelius, qui 1494. VV ernerus Rolleuuinck, qui 1494. VVilhelmus Iacobus Monachus Ecmondenfis, qui 1490. Trithemius, qué ponit V Volffius anno 1495. Compilatio Chronologica fcripta 1470. Ioannes Marius Belga, qui 1 498. Felix Malleo-

nelium Agrippam Magü:&Huffum,&,librú,qui | A lus,qui anno 1444. Laonicus Chalcondyla,qui anno 1459. Sabellicus, qui anno 149 5.Sunt qui velint.ea quæ leguntur lib. 6. Hift. Laonici nó ab Auctore, fed ab InterpteClusero esfe. Aegrè credo. Nã in Bibliotheca Bauarica Monachij, tres exftant hiftoriz huius Manufcripti Codices , & vnusitidem in Bibliotheca Academiæ Ingolftadiensisin quib omnib. hoc de Ioanne Papa fœmina fabulamétú legitur:nec credibile eft, interpreté, iplos etia Grzcos codices vitiare potuisse. Necadeo mirandu est, si Græculus iste cæteris luis Mythologiis, hoc ex ore vulgi raptum adiicere voluit. Certè ex antiquiorib. Gracis nullus producetur, cui vel per somnium hæc Papissa in menté venerit.multoq; minus, qui probri loco Apostolicæsedi obiecerit : cú tamen fanda & infanda in Romana Cathedra, totamq; Latinorū gente Græci exspuerint, & integra volumina cótra Papa euulgarint; præsertim Nilus ille Archiepiscopus Thessalonicensis.cuius exstant libelli duo deprimatu Papa; cu in Bibliotheca Bauarica plures 🛱 quadraginta hoc arguméto ab codé Nilo colcripti, alleruentur: in quib. nil de hac Papif.

086

Aliis VVolffianis teftib. paulò superior locus aVVolffio alsignatur, inter quos eft Petrarcha, q vixit anno 1374. Boccatius, g anno 1375. Ranulphus in Polychronico, qui anno 1373. Occam, qui anno 1320 Antonin. 1457. Poftea ponit V Volthus Chronica, & quidem obscurissima, ve Chronicum Constantionse scriptu 1 4 0 0. Chronicu Căpi-C donenfe; Argétoratonfe. Annales Augustanos, Auctores fcilicet clarifsimos,&celeberrimos,qui num aliquado nati fuerint, vix quisg nouit, nisi tribus VVolffianæ contribulis fuerit, nam & his, & vniuerfis aliis.quotquot iam enumerauimus, ad fabulâ hanc litteris prodendam dux & Auctor fuit Martinus Polonus, qui vt VVolffius dicit, vixit 1282. Ná cy hoc antiquiores citat Marianú Scotú & Sigebertú, dubitatione non çaret, nú ab eorú manu sit hæc fabula, an à spurio calamo. Esse ab hoc, testátur vetera nonulla exemplaria, inquib. nil de hac Papiffa, vt alias coiecturas taceam, quas Serarius in Moguntiacis perfequitur, Nec femel ex ore clarifsimi viri Doct. Ioannis Piftorij, cuius memoria vt hereticis in maledictione.ficCatholicis femper in benedictione erit; audiui, penes le elle perantiqui Mariani Codicem, in quo nec vola nec vestigium huius figmenti exstet.

Hæc scripferam, cum ecce commodum mihi offertur Sigebertus cu aliis Chronologis nuper à Reuerendo, & clarissimo Domino Auberio Mirzo Canonico Antuerpiensi publicatus, qué dum cupide euoluo; hanc annotationé ad Annum Christi 854 reperi, quam verbatim huc transferre volui.

Hoc loco nulla in Gemblacensi , Aquicinciin.e, Lipsia. no.autOrteliano Manuferiptie Codicibus,quib. vfi fumus, Ioanne Papissa fit mentio. Imò ne in margine quidem vllius è dictis codicibus , quid tale adferit tum legitur : vt funt interdum nonnulla recentiore m anu ad margines adsecta.

Itaque

### Defensio Cap. 24. Lib. 111.

B

Iteg, certum est, banc de Ioanna Papissa fabulam Sigeber- A nescire; ex Illyrico boc queri oportere. O impostores.Eto noftro falfisime attribui. De ea, quid Cl. V. I. Lipfius fenferit, bic libet apponere. Is, in Epistola ad Franciscum Suuertium Anno 1 5 9 5. V. Kal. Martij data, cuius autographum adferue, fie feribit : De quæftiuncula, quod petis, super Pontifice Ioanna fæmina, vt nugantur, vides quid sentiam, cùm appello nugas. Reuerafabellaest, haud longe ab audacia, & ineptils poërarum. Vis clarè tu, & cenfores illi rem videre? adite librum Gallice nuper scriptum, & editum Brudigalis, auctore Florimundo Remundo, confiliario Regio: quo torus est in hoc arguméto.Auctor iple ad me milit, &ita plene omnia exsecutus est, venobis nihil reliqui sit preter credere, & affentiri. Hactenus Lipfius. De bu plura qui volet, Onupbrium, Baronium, Remundum alio/g legat.

Quod ad Marianum Scottum attinet, quem aduer/arij quog, nobis obisciunt, Cbronicon eius in pergameno, charactere vetuftifsimo exaratum, ex BiblioibecaGemblacenfi ad me mifit R. V. Ludouicus Sombechus illius loci Abbas, nostra pariter sura, si Deus vitam dederit, aliquã do enulgandum. In co nulla prorfue Ioanne Papiffemen tio, ne ad oram quidem. Hzc Mirzus; ex quibus liquet, quam verè sectarij & exCatholicis nonnulli Sigebertum & Marianum, quali pro fundo & basi huius fabella adducant.

Othonem Frifingensem lib. 7. in Catalogo Pontificum afferere, Ioannem VII. Papam fuil fe fæminam, fi mendacium VVolffianum appellarem, forsan à vero non abirem. Forsan enim, si quis in Manuscriptum Othonis Codicem inci- 🕻 deret; voçabulum illud:Fæmin4 : malæ manus af fumentú effe deprehenderet. Et quid te VVolffi iuuat Otho? Si Ioannes V I I. fuit fœmina; non igitur fæmina fuit Ioannes VIII. vt tu dicis. Item fi ille Ioannes, qui inter Leonem IV. & Benedi-Aum III. à te ponitur anno 8 5 4. fuit fœmina ;nõ igitur fæmina fuit Ioannes VII. qui inter Ioanné V I. & Sifinnium in editione Vrstisiana Francofordiensi & alia Basileensi collocatur:nam Ioannes VII. Pontificatum iniit Anno Christi 705. natione Græcus; qui quis fuerit, notumest ex Anastasio Bibliothecario, & aliunde. Fæminam fuisse nemo hactenus somniauit. Quocirca credibile est hæreticam fraudulentiam fæminæ nomen in Othonem intrusisse: Et cum addere vellet Ioanni VIII. nec tamen vllum inter Leonem IV. & Benedictum III. reperiret, id addere voluiffe Ioanni V I I. vt faltem aliquem Pontificem hac labe dehonestaret. Cautius & tectius egisset, fi adiecisset nomé famine Ioanni VIII. qué Otho ponit inter Adrianum II. & Marinum, feu, vt vitiosè habet Othonis Codex, Martinum II. Sed & fic fraus in propatulo fuisset ; quia nimis liquet. quis ille Ioannes inter Adrianum & Marinum fuerit.

Mendaciú VVolffianú ex Centuriis fuble&ú de Ludouico Imp.ab hacPapissa coronato refellit Serarius. Vetus illud fragmétú, quod VVolffius laudat, quam quz fo vetus ell?Dicet forte, fe

go ne huic móstro tot médaciorú cóperto credã? Sed vide os VVolffianum, vt fabulz suz maiorem verifimilitudinem conciliet, mentitur primum exiisqui cam narrarunt, fuisse Radulphú Flauiacensem Monachú, qui vixerit Anno 930. fub Imperatore Henrico I. & Leone VI. Verum hoc Anno Christiam Stephanus VIII. Cathedram Petri tenebat. Cur non explicat VVolffius, in quo libro Radulphus hanc fabulam prodiderit? Num in commentariis super Leuiticum? Nú in breuiculo Chronico, quod scripfisse scribitur? Nam quod Lupus iste addit : Cuius etiam mentione fecit Trithemiss, ambiguum eft : nam fi dicere ven lit; Trithemium fcribere à Radulpho fieri mentionem huius Papifa; mentitur infigniter: fi autem nil aliud significare velit, quàm opera Radulphi à Trithemio percenseri; verum quidem dicit; sed cur hoc verum, plane, & absque vllis latebris &flexibus non eft elocutus?Nam Le&or ex verbis oblique & finuose prolatis prius illud, quodomnino à veritate abhorret, haurire potelt. Et qu**am, quzío, fidem mereatur VVol**ffius in eo, quod de Radulpho narrat, cum è vestigio hoc de eodem fubnectat? Idem lib. 18. cap. 1. in Lenit. Antichriftm de regibus triumphabit , boc est, pedibus fuis fubiiciet eos. Teftis Ludonicus I I. Imp. & Edelunolphus Rex Anglorum à Ioanne VIII. coronati, & Fridericus, quem pedibus calcanit alius Papa. Vbi VVolffius **ftaude pluíquam Punica, ea, quæ fua funt, i**ta cum Radulphi verbis copulat, vt quiuis lector minus attentus cogitare posset, omnia ista este Radulphi, cum fint mendacia VVolffij;nam Ra dulphus nil aliud dicit; quàm , Antichriftm de Regib. triumphabir. Nec loquitur de ficitio secariorum, sed de vero Antichristo, quem sub finé műdi Daniel & Ioannes venturum vaticinatisunt, idq; tam orthodoxè, vt lectarij nil inde pro le rapere queant; iniuste omnia.

AntegressisVVolffianis seu Lupinis fallaciis adjungatur & hoc : Getfrides Viterbienfis Papiffam loannem nominat & a dmittit, fed non numerandam ait: Vixit Anne 1192. Duos texit Viterbiés Catalogos: in quorum altero, inter Leonem IV. & Benedi-Aum hzc interiiciuntur. Papiffa Ioanna non nume ratur. Et verè non numeratur, quia chimæra est. Quid chimzrz in albo Pontificum ? Dubito vehementer, num hæc verbaGodefridus scripserit.Nam postea, vbi hunc catalogum repetit.nullum verbulum Leonem inter & Benedictum interponit.Vtcunque sit, Aucores, quos supra adduxi, satis perspicue oftédunt, nullu esse antigorem scriptorem, cuius fulmento hoc de Papisla commétum suftentari queat. Et id splum planu apertumque facit VVolffius; cum vix vllum attulit, qui tria fzcla ferat, qui omnes nifi in Martini Poloni vitula araffent; de hac fabula plusquã pisces muti fuissent: qui tamen absolute hanc fabulam pro vera non venditat : fed temperat illa adiunctione : Fortor; vt & non pauci ex illis, qui

abique

### Refutatio nugarum Pouelianarum.

С

ablque iudicio fua vestigia in vestigiis Martini A Anrichristu. Subsumam ego; si Maior concedatur posucrunt.

970

Illud iucunditate non caret, quòd VVolffius citat Robertum Gallum, qui scribit circa tempora Leonis IV. Rome natum effe Bafilifum. Subdit VVolffius solito artificio quasi ex ore Roberti. Hunc Basiliscum sequentem Ioannem Papissam prasiguraffe,multi non dubitant. Leonem enim proxime fecuta off bac leanna. Hoc Epimythium non eft Roberti, fed furentis V Volffij. Eft autem observatione no indignum ipfum VVolfium, cafu an nutu diuino?cum in fine Centenarij noni ; Catalogu Episcoporum texeret, Papislam hanc omilise, negi inter Leonem IV. & Benedictum III. vllam stationemassignasse; neque quidquam temporis reliquum fecisse, quod ei alsignari possit, attributis omnibus annis, quos antea commentitiæ suz Papisiz affinxerat. Leoni 1V. Benedicto & fuccessoribus. Mittamus iam rapacem Lupum. Ad Pouelum transeamus.

REFVTATIO INEP-TIARVM, QVAS POVELVS AN-GLVS LIB. I. DE SVO ANTICHRIfto effudit. E Poueli infcitia & abfurditate, fuo iloco, iam diximus. Nuncfiillanon fufficiunt, accipe hocepimetrum, & additamétum haud fanè modicum. Capite IV, de fuo Antichrifto lib. 1. recenfet quafdam notas & fymbola Antichrifti, ex quibus, tanquam ex certis indiciis, eum agnofci ait. Pofteaà cap. 10: fermè vfq; ad finem libri ea garrit, qua fi in formam aliquam fyllogifticam cóiicias, femper erit falfa Maior. & plerunq; etiam falfa Minor. Quid ergo de conclusione fiet!

٠

ç

۶

2

2

ŝ

ŝ

ý

ŝ

ċ

3

ţî,

ŝ

ţ.

ý

ф 12

ÿ

Nota Antichristi est, quod sedent in temple Dei, hoc est, in Ecclesia. Ita enim interpretatur Pouelus; nec plus addit. Hinc nascitur iste syllogismus. Omnin qui sedet in temple Dei, hocest, in Ecclesia, illeest Antichristus. Papa sedet in temple Dei; erge Papa est Antichristus. Quis non videt Maiere este falsam nisti adiiciantur ea, quæ Apostolus 2. Thes. 2. adiecit? Quæ si addantur, snox falsitas Minoris in omnium oculos incurret.

Nota Antichristiest; eccupatio Roma, quz sedes quondam Imperij. Hinc exsisti iste Poueliarlus syllogismus. Omnin, qui occupat Romam, est Antichrifim. Papa Romanus occupatit Romam, esto Papa Romanue est Antichristus. Maiori subicere potuisser Pouelus hanc Minoreus: Alaricus, Odoacer. Theodoricus, & alij occuparunt Romam: Et longe verior fuisset.

Nota tertia Antichrifti ; eft confirmatio vegni encollabente Romani Imperij dignitate. Hinc prodit ifte fyllogifmus. Omnie ille, cnim regnum flabilitur ex collabente Romani Imperij dignitate, ille est Antichriflm. Regnum Rom. Pontificie est flabilitum ex collabente Romani Imperij dignitate. ergo Romanu Pontifex est Mittoriftw. Sublumam ego; is Maior concedatur vt indubia; Regnum Turcæ; imò & regnum Angliæ, Franciæ, Hifpaniæ flabilitum eft dilabente Romani Imperij dignitate : pam omnia hæc regna pertinebant aliquando ad Imperium Romanum: Quid fequitur / Ergo Turca, vel Rex Angliæ, Rex Franciæ, Rex Hifpaniæ eft Antichriftus. Certè é Poueli difcutfus non delirat, oportet hunc quoque meum, fanum & valentem effe. Quanquam fi de fpiritali poteftate & iurifdictione Pontificis agamus, ea femper fumma apud Chriftianos, fuit etiam tunc, quando Romanŭ Imperium in fummo flore erat.

991

Quarta nota hunc nobis fyllogifmum parit. Omnu qui vtrang, iurifditionem exercet, ille est An-B ticbriftu. Papa vtramque exercet, ergo, &c. fubfumamus nos. Rex Angliz vtranq; exercet, vt non ignorat Pouelus; est enim caput regni, & caput Ecclesiz Anglicanz. Cuius professio ante paucos annos sub crimine læst Maiestatis decreta est. Quid sequitur? Ergo Rez,&c.vt tibi placet hic syllogismus Pouele? Certè ex Maiore tua rectifsimè deducitur.

Nota quinta cap. 14. hoc nos fyllogifmo beat. Omnu, qui exercet dominatum in Ecclesia Dei, ille est Anticbriftus. Papa Romanus exerces dominatum in Ecclefia Dei, ergo Papa Romanue est Antichriftus. Si vera est maior, etiam de iniusto & illegitimo dominatustum fubfumamus nos; fed Henricm VI I I.Rex Anglie. & omnes illi, qui fe caput Ecclefie Anglicane nominant, exercuerunt, & exercent, dominatum in Ecclefia. Tu infer conclusionem, quæ ex tua Maiore necessario infertur. Et Minor de his vera est; falsa de Pontifice , qui aliam dominationem , hoc eft, iurildictionem & potestatem in Ecclesia non vfurpat, præter eam, quam diuinitus accepit. Et yt sua potestate abuteretur, an ideo Antichriftus foret propriè dictus, de quo Daniel & Ioannes vaticinati funt? Num omnis ille Antichriftus eft.qui dominium fibi in Ecclefia arrogat? Cerre multi Reges & Imperatores Antichrifti fuissents quinon dominationem, sed violentam prorsustvrannidem in Ecclesiam sibi vendicarunt, nominatim Henricus IV.quem alij Tertium indigitant. Imperator. Diabolica conuicia, quibus hîc Caluinista in Papam fulminat, cò, vnde prodierunt, remittimus.

Et vt Pouelus videatur Grzculus, fallacias crepare incipit. & quidem Grzce, maes Aniforn, putidam åddrigiar. maes to un inv är ipor, maes to in ipor sandarhurer. Sine dubio nuper primum in Parnasso Grzco cum Hesiodo stertuit : alioqui vixtam prompte Grzca fundere posset : Nec de capite Ecclesiz tam argute disseret, vt non immerito ambigas, ytrum Pouelus caput habean aut si habet ynum sanu & illæsum habear. Nä ira argumétatur. Luce meridiana clarisu est, eu qui pecasur a papicolu cap. Eccles. ergo Papa est magn<sup>o</sup> de Antichruftu. Subsumamus nos, supposta Prueliana Maiore.

Rex

Digitized by Google

### Refutatio nugarum Pouelianarum.

Rex Anglia vocatur ab Anglicolu caput Ecclefie. Ergo A cernunt, nec'diuini, sed tantùm Apostolici iuris Rex Anglie est magnuille Antichriftu. Iterum quzro, vt tibi placet hæc illatio, ô Pouele? Quæ hæc impudentia, ea tribuere Regi, & nuper admodú Reginz, quz fi Papz tribuantur, magnum Antichriftum illicò intones?

991

Ex fexta nota cap. 15. confici poteft iste Syllogilmus Quicunque le Christi loco effe gloffatur, & tamen Chriftum abnegat, ille est Antichriftus. Papa boc facit. Erge. Si cupis minoris probationem, mendaciatibi & conuicia dabit Pouelus plura quàm velis.quorum densitas excussitPouelo hunc etia solocismum fol. 148. Ha sunt merefabula, quibu fefe Monachi oblettantur. Cui animus vel otium eft. is ex hoc solo cap. 15. vitra Centuriam menda- p ciorum Pouelianorum enotare poterit.

Septimanotahune nobis fyllogilmum fuppeditat. Quuunque Dei nomen, & alia, qua solius Dei funt, fibi vendicat, ille est Antichristus. Papa Romanus bes fesit. Erge. Minorem probat Caluinista multis Pontificum Romanorum, Iuris Canonici, Canonistarum & aliorum scriptorum locis, quibus Dei nomen Pontifici tribuunt. Notabiliseft ille Nicolai primi apud Gratianum dift. 69. cap. fatis enidenter:vbi dicit, Papă àConstătino Magno vocasum Deu. Cohorrescat calu , vociferatur Pouerlinus, & contremiscat terra, ob tantam à Romano Pontifice blafhemiam. Cohorrescat człum ad tantam Poueli vefaniam & mateologiam : totumq; hunc furorem comprimatillud Pfalmi, repetitum a Chrifto pro fua defensione : Ege dixi Dij eftus & filij Exselfiomnes. Ecce illi, ad quos sermo Dei factus est, appellantur Dÿ. Cur igitur tanta blasphemia sit, fimetaphorice hocitide nomen ad Papam trafferatur: Cum in veteri testamento iudicibus vel maximè tribui confueuerit. Nam quòd Pouelus obstrepit, nomen Dei nontropice tribui Papz, id purum putum eft Poueli mendacium.

Ex nota octaua cap.17.hunc fyllogifmű cudere licet.Omnie, qui se jupra Deu exaltat, est Antichriftm Papa bec facit. Ergo. vbi rurfus Minor nil aliud eft, quàm pingue mendacium, quod vt crassius fiat, farcitur à fartore Pouelo plurib. aliis Pleudologiis, quas recitare superfedeo. Audiamus potius hunc fyllogifmum : Quicunque fus feripts, placita.ac decreta prefert verbo, ac /cripture ip/im eterni Dei, boc facto manifestisimo sele Deo anteponat necesse est: Pontifex Romanus sua scripta, & decreta prafert verbo, as faripture ipfius eterni Dei. Ergd, Deo ipfi fe preferat neceffum est. Quid Minor aliud est, quam mendacium?Fulcitur tamen à Pouelo non dissimilibus fulcris. I. Quia ditta Canoniftarum clare enincunt Papam sua decreta efferre supra decreta Dei. Vbi hzc Canonistarum dicta ? II. Quia Papa dicit fuam 🕈 Ecclefie fue maiorem effe auctoritatem , quàm facreri litterarum. Vbi hoc Papa! III. Quia Canonife ia-Bant poffe & audete Papam contra Pauli Epiftolas ftasuere, & dictin Apostoli derogare; imd constavetus & nouum testamentum dispensare. Quinamisti Canoniftæ arendorson, loquendo de iis, quæ fidem non co-

funt. Post hæc mendacia repetit Pouelus exRullo, vt pleraque alia, horribile illud mendacium, Martinum V. difpenfaffe cum quodam, vs fororem fuam germanam ducerer. De quo sam supra satis dicum.

Sed en alium non fyllogifmum, fed mendaciorum fyllogen. Qui dicit fas effe fibi mutareforma Sacramentorum, ù se exaltat supra Auctorem Sacramentorum, Deum. Papa non folum verbu gloriatur poffe fe mutare Sacramentorum formam; (ed ipfo facto palàm id tentauit, ac fecit. Ergè Papa extulit femetip (um fupta Deum. Minorem probat. Quia Papa mutauit viranque Euchariftia fpeciem à Chrifto inftitutam, & vnam dun taxat laich porrigi inbet ; Ergo mutauit formam Sacramenti Euchariftie. ô Pouele. Que nam te inscitia cepit! Scifne quid fit forma Sacramenti ! Quanquam quid quero, num scias, cum certum st te nescire : alioqui tam stolide non loquereris.

Accipe tertium Pouelianum fyllogifmum: Qui precepta, edicta , & interdicta fua extollit fupra Dei edicia, & Decalogi precepta, in non obscure semetipsum extellit. fupta (andissmum praceptorum iftorum Auctorem, aleißimum Deum. Papa pracepta fua Dei praceptu prafert.Erge,&c.Hiciterum Minor non probatur, nifi conuiciis & mendaciis ex triuio, stabulo, macello.balneo.Quid immorari attinerin his.quz à scurris amentibus profecta sunt?

Nona nota cap. 18. eft ifta , quòd Papa maiores fues contemnat. Hinc fyllogifmus. Omnin, qui maio-С res fuos contemnit, ille est Antichriftus. Papa Romanus bocfacit; Erge. Iterum Maior falla eft. Minor nihi lo melior. Sed admittamus Maiorem. Nos subfumamus. Lutherus, Caluinus maiores suos, sanctos Patres, & totam antiquitaté petulantisimè contemnunt, idemque faciunt Lutherifta & Caluinistz ; vt vel ex hac disputatione de Antichristo patet : ergo Caluinus & Lutherus, Caluinista & Lutherista funt Antichristus, vel Antichristi de grege pulli. Porro, quidquid pro Minoris suz probatione Pouelus per multos paragraphos blaterat, id vnum quoddam prolixū, verbolum, & mendaciis interspersum mendacium efi; nifi quod verifsimè illud §. 30. ab illo dictum eft, fi à Pontificiis transferatur ad Lutheriftas & Caluiniftas. Patres babent pro calculu supputatoriu, qui alio atque alio loco pofiti,modò talentum fignificant: modd triebolum,pro arbitrio (upputantic. Ita tnim Gifti patrum auctoritatem modd amplifimam effe volut, modd, fi non fath placet, nullam omnino. Quod ordinariè ab istis fit, vt alibi, Deo bene adjuuante, ex inflituto oftendam.

Decima nota Antichristi est cap. 19. Quod Papareguum obtineat super Regesterra. Vnde fyllogismus. Omnu ille, qui regnum obtinet fuper Reges terre est Antichriftus: Romanus Ponsifex regnum obtinet (uper Reges terre ; ergo Romanus Pontifen est Antichriften. Quid de Maiore statuendum sit, nemo non videt;vt & quid de Minore: quam folitis firmamétis stabilit Caluinista, nimirum triuialibus conviciis & mendaciis, nifi fortè conuicium non est,

cum

## Refutationugarum Pouelianarum.

cum Thomam Bozium, impurum congregation is O- A Et in conclusione minus concluditur, quam curatorij nebulonem , & Romani Antichrifti obsernantifimum ac impudentisimum palponem appellitat : nifi fortè mendacium immane non continenthzc de Papa & Monachis. Que loco babent illi Imperatores, Reges, Principes cum fuo Papa ? Nonne vt fcabella pedum, vs vafallos, vs mancipia ? Nonne pro afpidibus & bafilifcie ? imd, ne contra bifcere quidem audent , fi pede elenato, Papasilinde capite coronam deturbet : quos Papa pro fuo velle, & nolle ludit, trabit, retrabit, creat, deponit, confirmat.reprohat,excommunicat,absoluit, regni titulo prinat, imd quos ad fuas impuras vngulas deofculandas mandat. Eiusdem farinz suntomnia alia, quz hicvt verbosè, ita & furios è Pouelus declamitats qui, vt aliquoties iam monui, hunc fuum contumeliarum centonem colarcinauit ex Rullicis in Danielem commentariis, qui, instar Cornucopiæ, vberrimam mentiendi & calumniandi materiam suppeditant; Et mentem prius lymphatam lymphatiorem adhuc reddunt.

993

Vndecima nota cap. 20. eft, quod Papa Romanus fit exlex. Omnu ille.qui eft exlex. eft Anticbriftw. Papa eft exlex : ergo Papa eft Antichriftw. Ncc Maior vera est; & multo minus Minor. Nam Papa necà naturali, nec à diuina lege liber est. Et quoties Pouclus dicit, Papam eximere se ip sum ab obligatione legie diuina, vel à Canonifie exemptum pronunciari; totics facit id, quo nihil frequentius in chartis eius, luculento rogo dignissimis, occurrit. Quidnam illud? Dicam absq; circuitione. MEN-TITVR. Quod ad leges humanas Ecclesiasticas attinet, ab iis liber est quoad coactionem; non quoad directionem. Liber eft eo fenfu, quo vulgò princeps etiam politicus, supra quem nullus alius, solutus legibus fertur. Illud olet ingeniofum acumen. Papa mutauit Calendarium, ergo Papa est Antichristm. Probatur consequentia ; quia co confidentiæ procedet Antichristus, vt sibi perfualurus fit, penes le elle mutandoru temporum potestatem. Quid in Anglia cotigerit, nescio. Apud nos certe quatuor anni tempora, ver, zstas, autumnus, bruma, incorrupta & illibata manent. etiam post mutationem Calendarij. Et si Papa Antichristus est, quia Calendarium emendauit, oporter & Iulium Cælarem fuille Antichriftum; imò & Patres Nicznos; qui simile quid factita- D runt. Quid, quod Burdo Pfeudoscaliger & Thomas Lidyat, popularis tuus, Pouele, maxime Antichristierunt; quia summo studio conati sunt emendare annum; nec tamen reperiunt.qui corum emendationes recipiant.

Duodecima nota est cap.21. Qued Papa fit Apastata. Vnde versus. Omnis Apostata est Anticbristm. Papa eft Apostata, ergo Papa est Antichristus. Quis AEsculapius hunc tam ægrum fyllogismum curabit,&à falsitate vindicabit? Quem si in tertia figura in Modo, cui Datifi nomen, formare velis; Omnu Apostata est Antichristus. Quidam Apostata est Papa; Quidam igitur Papa eft Antichristus. nihilo magis rebus tuis confules : Nam falfa manet Maior. pias, nam tu omnem Papam contendis effe Antichristum. At conclusio hoc de quodam duntaxat affirmat. Si opem mileriz tuz petas à Modo, qui dicitur Difamie, hic exibit syllogismus. Quidam Apoftata eft Antichriftus. Omnu Apoftata eft Papa,igitur quidam Papa est Antichristus. quouis mifero miferabilior apparebis. Porro non Papam, non Ecclesiam Romanam, sed vos sectarios Apostatas, desertores, & defectores esse ; cum res ipsa per se clamat, tum perspicuè id demonstrat Martinus Becanus noster in Appendice ad librum de Antichristo reformato.

Ex decimatertia nota cap. 22. hic procudi potelt fyllogifmus. Omnu idololatra eft Anticbriftus. Pa-B'pa Romanm est idololatra; Ergo. De Maiore probanda.ne per somnium quidem cogitauit Pouelus. Totus est in Minore adstruenda ; quam firmat folitis przfidiis, hoc eft, pfeudologiis & criminationibus: Et mox.re bene ac feliciter gesta, hunc triunbitalem syllogismum nobis propinat; vt contra Monachos demonstrer, Antichristum fore idololatram propriè dictū. Sed, iam supra diximus; orthodoxos non negare Antichristum fo-🕊 idololatram, sumendo hoc nomen latius, prout denotat omnem illum, qui loco veri Dei sua phantalmata & infomnia colit ac veneratur; fed aiunt, nó fore idololatram, faltem palam, fricte sumptum; qui ritu gentili, externa simulacra falforum numinum colat.

Dices. Bellarminum affirmare ; probabiliter dici posse; Antichristum fore cultorem Diaboli.co modo, quo Magi Diabolum colunt; ergo foreidololatram. Respondeo, colet Dæmonem.fed fine idolo, nec publice, fed clanculum, nec ideo aliter idololatra erit; quam quiuis Magus.vel veneficus,qui fuam operamDzmoni addicit.sit & vocetur idololatra. Quis enimproprie loquendo idololatræ nomine talem afficit? Neciuuat Pouelümeretrix Apocalyptica. Nam vt daremusper eam propriè, & ad litteram Antichriftum denotari; diceremus cam, cum Regibus terre fornicaturam, non corporali fornicatione; neque etiam spiritali primariz notionis, quz est, idololatria propriè dicta; sed spiritali lecundariænotionis, que est idololatria ampliore lignificatu, prout complectitur omnes errores contra veram religionem, quibus quis sele addicit ac confectat.

Decima quarta nota cap. 24. Quod Papa fit blafbemu. Argumentum. Omnie blefbemue eft Anticbriftus. Papa eft blaspbemus. Erge. Maior cft und marrds, us àurd, & us Six aparos. Minorem falfifsima tot mendaciis probat Pouelus; quot cum calum est sudum, in æthere sidera lucent. Quicunque legerit, deprebendet plauftra mendaciorum, vt mirer potuiffeistbas ab bomine, si vel bumanam adbus mente baber.proficifci. Et tamen bonus Pouerlinus hæc pro vero venditat. Tempora, tempora, exclamatem : nifi feirem iuftum effe. ve mendacium fie, omnium Hære-

ticorum



£

### Refutatio nugarum Pouelianarum.

ticorum, Antichtifti præcursorum, asslum ac A na fuisse spatrie tamen incerte. Hæc non ab Alberto, commune perfugium. sed ab Editore manarunt.

Decimaquinta nota cap. 24. folidisimum & valentifsimum fyllogismű nobis subministrat. Omnie Hareticus eft Antichriftus. Papa eft bareticus, ergo Papa est Antichristus. Supponam ego falsz Maiori, verz tamen apud Pouelum, hanc verissimam Minorem; Caluinus, Lutherus, Pouelus, Abbatus, Sutliuius, eft hæreticus. Quiderge sequitur, ô Pouele / Probat tamen Pouelus' Minorem suam per lexaginta octo paragraphos, in quibus triplo vel quadruplo plura Poueliana mendacia, clara, testata perspicua comprehenduntur. Excerpat, qui volet. Mihi sufficit, indicasse.

995

Similis notz est nota decimalexta, similemque nobis generat syllogismum. Omnie bypocrita B eft Antichriftus. Papa Romanus eft hypocrita. Ergo. Dicamus nos: Caluiaus, Lutherus, similes fuerunt hypocrite.Ergo Caluinus,Lutherus,&c.fuerunt Antichristi. Minor Poueliana iterum non aliis fulmentis fulcitur, quàm conuiciis & mendaciis

Nota decimaleptima est, quòd Pontifex Romanus faciat miracula & prodigia.Syllogifmus. Omnie, qui facit miracula & prodigia, ille est Anticbriftue. Pontifex facit : Erge. Si de veris miraculis tibi fermo est; nullo negotio ex Christo & Apostolis Antichristum efficies: substitutis illis in Minore in locum Pontificis. Si de falsis prodigiis loqueris, tum & Maior à vero abhorret, nec minus Minor. Cui stabiliendæ nil promitex suo penu Po- 🕻 uelus, præter lædorias & pseudologias, claras, dilucidas, manifestas, non oculis solum videndas, sed & tadu ipso, clausis quantumlibet oculis, deprehendendas.

Ex decimaoctaua nota cap.28.prodithic fyllogilmus. Omnu. qui calebs eft, & tamen impurisimus (cortator,ille eft Antichriftus, Papa Romanus eft talis. Ergo. Minoris probationem, fecurus de Maiore, fumit Pouelus ex lupanaribus, gurgustiis, ganeis, & id genus aliis gymnafiis & prædicanticis Lycéis: Et ex Balzo, & czteris huius classis conuiciatoribus congerit, quidquid splendida bilis in vitas moresque Pontificum Romanorum congessit: etiam fabulam de Ioanne Papissa, de qua fupra. Et, nifi fallor, fcrinia VVolfij expilauit Pouelus, cum eosdem Auctores citet, quos ille. Nisi fortè & hic & ille ex tertio calumniatore contumelias & meretricia sua probra sublegerunt.

Non est filendum hoc Poueli ex aliquot mendaciorum chiliadibus: Albertum Stadensenfin Catalogo Pontificum numerare Ioannem Papif-(am. Impudens figmentú. Nam statim post Leonem IV.quem ipse Quintum appellat, subiungit Benedictum III. Optabat quidem Alberti Editor Hæreticus Reineccius nominari ab Alberto hunc fiditium Papam. Sed quia non fadu; hoc scholium interiecit. Chronicon Martini Poloni bic inferuit loannem VIII.Papiffam.Fertur enim fæmi-

Illud infuper circumspectionem Poueli palam oftendit, dum mendaciorum, quibus Iulium III. Pontificem onerat, teftem laudat Petrum de Vineis, qui Friderici II. Imper. Cancellarius fuit; & mortuus eft, antequam Iulij III. Pontif. atauus nasceretur.

Decima nona nota est cap.28. Ex qua nascitur iste syllogismus. Omnin ille, qui prohibet Mona chis facerdocibus, monialibus, alinge voto ol ftritti perfonis matrimonium ; & certis temporibus vetat v(um certorum ciborum,ille of Anticbriftus. Papa boc facit. Ergo.Negatur Maiors vbi eius probatio Pouele? Si generatim formes Maiorem, nulla facta mentione, Monachorum, Sacerdotum, Monialium, & similiú, nihilominus falsa esset Maior, nam vniuersim damnare matrimonium, & detestari cibos corporales, non est eiusmodi nota, quz cum Antichristo reciprocetur, sicuti proprietas cum suo fubiecto: nam & quidam veterum hæreticorum hoc fecerunt, neque tamen fuerunt Antichriftus ille in facris literis reuelatus. Omissa Maiore, dico Minorem esse falsam: neque enim Pontifex homines sui iuris & arbitrij à cóiugio arcet. Imò neciplos Deo per vota dedicatos à nuptiis repellit, quòd malas & improbandas censeats sed quia scriptum est ; Vouere & roddire. Si ergo castitatem vouisti, oportet, vt à coniugio abstineas. & id quod promifisti, fideliter perfoluas. Nec cibos vetat, quia mali; fed quia ipfa ratio & pietas monet, vt interdum ieiuniis vacemus ; & ab efcis carnalibus nobis temperemus, quo caro spiritui magis subdatur, & mens ad cælestia promptior & agilior efficiatur. Mendacia & conuicia ad Auctorem fuum Pouelum ablegamus.

Vigelima nota cap. 29. Quòd Papa fit auaru & Simoniacus. Vnde fyllogifmus. Omnie auarus & Simoniacu oft Antichriftu. Papa oft talu. Ergo. Iterum falsa Maior, falsa Minor. De Maiore probanda Pouelus nec vigilans nec somnians cogitauit. Minorem infinitis mendaciis, veteri instituto fuo,firmat; fi quid tamen hac tam labili & fragili basi firmari potest. Omnia scurram & rabulam ex fæce vulgi olent; & præterea furtum manifestarium ex Rullo, vt iam sepius monui.

Vigefimaprima Antichrifti nota ex cap. 30. Qued Papa fuesgleria & dinitiis augeat. Syllogifmus Pouelianus, cæteris plane gemellus. Omnis, qui (uosfamulos & fibi addictos gloria & divisiú auget , ille est Antichriftus. Hoc facit Papa. Ergo. Sublumamus nos : Hoc fecerunt olim & faciunt hodie Reges & Principessergo ipfi funt Antichriftus. De Maiore munienda rursus Caluinista noster minus quàm nihil cogitat. Totus in Minore occupatur; quam Rullicis commentis egregiè fcilicet flabilit; inter quz hoc non in postremis, Cochlzum à Pontifice obtinuisse Episcopztum. Vbi,quzío? In qua prouincia? Prome nomen huius Episcopatus. Mirum ni ipse Cochlzus ex

altifsi-

#### Refutatio nugarum Pouelianarum.

altissimis czli sedibus hunc in cerebro Pouelia- A bitrio leges figens & refigens, regnum vsurpat : existens A no fabrefa&um Episcopatum rideat.

997

Vigefima fecunda nota cap.31. Quia Papa imprimit fais characterem. Vnde verfus. Omnis, qui fais imprimit characterem, ille est Antichristus. Papa hoc facit. Erge. Si Maior vera est; tum facilis labor erit Pouelo probare, Christum este Antichristum. Quia Christus imprimit suis characterem, seu sigillum, siue signaculum; iuxta illud Apostoli 2. Corinth. 1. Qui signauit nos. & dedit pignu spiritus in cordibus nostris, &c. De charactere Antichristis fuo loco iam egimus. Conuicia Poueli susque deque habemus; quia nil aliud essicunt, quàm quòd Pouelo calumniatoris characterem & notam inurunt.

Vigefima tertia nota Antichrifti. Qudd Papa B Romanus femper grauißime veros Chriftianos fit perfecutus. Syllogifmus. Omnis, qui veros Chriftianos perfequitur, eft Antichriftus. Papa hocfacit. Ergo. Subfumamus nos: Nero, Domitianus, Diocletianus hoc fecerunt, Ergo. Caluinifta, prafertim Angli, hoc faciunt. Ergo. Minorem fuam mendacifsimam iterum folis mendaciis ex Rullo fumptis, fuffulcire aggreditur Pouelus. Qua prateruolo. Nam mendacia fponte fua ruunt.

Et ist funt inuiciz illz demonstrationes, (rectè nugationes & phlyarias nominaueris,) quibus Pouelus Romanum Pontificem, Christi Vicarium, in Antichristum transformare studuit; irrito conatu; nam his nugamentis, & tantis conuiciorum fulminibus non obstantibus, Papa master Papa, hoc est, successfor Petri, & vniuersalis Ecclesiz caput ac Pastor : Pouelo manente Pouelo, hoc est, grandissimo conuiciatore & mendaciloquo calumniatore; nam quod cap. 33. Pótifici interitum vicinum ominatur; parum commouemur; quia scimus immobiliter staturam sedem & Cathedram Petri etiam tunc, quando Lutheristarum & Caluinistarum, przter damna tum nomen, nihil aliud supererit.

Cap.34. Euertere videtur Pouelus pro sua in suis affertionibus constantia, quidquid hactenus disputauit an delirauit ? Ait enim, non poffe ex fingulis notis battenus recenfitis ; conclude Papam effe An ticbriftum ; fi nota illa figillatim fpettentur : poste; fi coniunctim & conglobatim. Et tamen, quid D Vertumnus iste tanto mendaciorum & conui ciorum profluuio huculque egit.quàm quòd ex fingulis notis collegit. Papam effe Antichriftum? Accipiamus tamen in Poueli gratiam has notas collectiue iifdem verbis, quibus à Pouelo proponuntur lib.1.cap.1.Num.7. Et Maiorem ita inftituamus; omnis ille, qui eft, homo exercens regnum fedens in Ecclefia Romana , inchoans dominatum fuum. exercere collabente Romani imperij dignitate, spiritualem, & ciuilem gladium, quo in Ecclefia dominetur, vfurpans; qui,cum Cbristi loco se esse gloriesur, tum ipsum Dei nomen, & alia, qua folius Dei sunt, sibi vendicat; tum, se fupra Deum extollit, Maiorum fuorum doctrinam contemnens ; non modò fupra Reges terra ; exlex proprio ar-

postata, Idololatra. Blaspbemus, Hereticus, Hypocrita, mi racula quidem faciens, sed tamen fallacia, calebs etiam guamuis impurißimus scortator , probibens contrabere matrimonium, iubens g abstinere à cibis , quos Deus creauit, Auarus, & Simoniacus, fuos tamen gloria augens, & dominatores in terra constituens, quibus charafterem suum imprimit, sanctos Dei acerrime oppugnans, & borren du,inauditug supplicit afficiens, postremu mundi temporibus retegetur , & flocci fiet , ita vt nemo merces eius emat amplius: donec ip/o demum aduentu Domini penitus aboleatur. Omnu+ inquam, ille, qui talu est, & in quem ift a not a competunt ; eft Antichrift u proprie fic di Etus; de que seriptura testimenium perhibent. Papa Romanus eft talu; & emnes ift a not a in eum competunt. Ergo Papa Romanus est Anticbristus proprie dictus, de que scriptura testimonium perhibent. Respondeo inprimis, Maiorem non este veram; præsertim fiistæ notæ explicentur eo modo, quo ex Magistrorum fuorum dictatis cas Pouelus explicat. Nam ponamus talem vel fuisse vel esse ui omnia prædi-Aa encomia quadrent; num ideo Antichriftus erit; de quo Daniel & S.Ioannes ! Et certé cum rem penitius introspicio; clare mihi videre videor.omnia Luthero & Caluino applicari posse; ita vt necesse non sit obtorto collo ea huc trahere ; quia sponte sequentur. Etiam illa ; celebs, quamus impurisimus fcortator. quia Lutherus maritus non fuit, sed scortator, nec vxorem, sed scortum habuit. Nam inter Monachum & Monialem, quî matrimonium constaret ?. At forsan difficile erit Luthero accommodare illam notam : Probibens contrahere matrimonium. Quid fi rationem accommodandi inneniamus? In colloquiis sympoliacis scriptum est, Lutherum, puellam quandam fibi vel fuis cognatam, cum nupturiret, fustuario castigandam curasse, vt vehemens illud nubendi desiderium euanesceret. Et hocausus fuit in ea, & aduersus cam, que sue fpontis & voluntatis erat. An non est hoc prohibere nuptias ? Vt taceam, Lutherum & Lutheranos paísim docere, matrimonium, inuitis parentibus vel maioribus contractum, nullius valoris effe. An non inire matrimonium prohibet, qui hoc docet? Quia vetat coniugium abfque parentum assensu contractum. Si Lutherus hoc facit abfque vlla apud Pouelum fuspicione Antichristi; mirum certe foret, si Romanus Pontifex legem naturalem, diumam & humanam fecutus, edicere non posset, ne quis voto castitatis obstrictus, ad nuprias conuolaret. Quam Lutherus parentibus dat potestatem, cam Pouelus Ecclesix negat. Przclare, scilicet. Deinde Lutherus & Lutherani, saltem politici ordinis gratia, iubent à carnibus suos abstincre, quando Magistratus id ita mandat; vel quando ex esu carnium in infirmiorum animis scandalum nascitur. Conuenit ergo in illum etiam hæc Antichristi Poueliani teffera, que est vetare cibos à Deo creatos. Quanquam non pauce ex dictis notis sunt com-

998

t 2 menti-

### Refutatio nugarum Pouelianarum.

mentitiz & ex Poueli fluctuante phantafia exfculptz. Quz enim fcriptura docet Antichriftü feffurum in Ecclefia Romana, hoceft, Roma, ficenim intelligit Caluinifta? Quz fcriptura docet, Antichriftum prohibiturum nuptiss Gribos à Deo creatos, ita, vt quod fcriptura affirmat, fint quafipeculiarc digma & fiemma Antichrifti? nam quz hac de re Apostolus I. Timoth. 4. scribit non magis ad Antichriftum ipsum, quam ad eius przcurfores Manichzos, Encratitas, & huius classis alios specant.

999

Deinde, quidquid fit de Maiore; Minor certè falusima est; nec à Pouelo aliter ostenditur, nisi longisima mendaciorum & calumniarum Iliade. Neque vllum vnquam nominabit Pontificem Romanum, in quo omnes illæ notæ simul & coniunctim reperiantur, vel aliquando repertæ fuerint; neque etiam de tota Pontificum collectione sen aggregatione hoc vnquam planum testatumque faciet; quantumuis licet infanis vociferationibus fulminet ac omnia permisceat.

Sed vrit Pouelum obiectio quædam ab infirmis quibuídam fratribus, vt ait, proponi íolita, & eft ifta. Antichrift u eft reprobu & faluari nequit.Papa Romanus quandog non est reprobus, & cum ad sanam mensem redierit, faluari potest. Ergo Papa Romanus non poteft effe Antichriftm. Hoc argumento conftriaus Pouelus nescir, in quam partem se vertere debeat. Neque enim negare vult fieri posse, vt Papa quispiam fiat Lutherista, vel Caluinista; & eo C interprete Pouelo. ipfo in numerum eorum, qui zternz beatitudinis participes erunt, cooptetur. Neque tam durus & ferox ell Pouelus, vt omnem falutis ianuam Romano Pontifici occludere velit: Ex quo PApifmus Antichriftsanifmus effe reuelatus eft , non ego qui dem Papas vniuer(os damnatos effe dizerim, nec hodiernum Pontificem, fi modo ad fanam (hoc eft, Caluinianam) mentem redierit, affe faluti excluferim. Exqua Poueli concessione hic syllogismus formari potest in secunda Figura, in modo, quem dialectici vocant, Festino. Nullus, qui est Antichristus, saluari potest. Maiorista conceditur à Pouelo absque vlla restrictione vel distinctione. Quidam Pontifices Romani, etiam bodierni, & poft reuelatum Antichriftum, faluaripoffunt. Minor hæc fimiliter à Pouelo con-D ceditur: ino à Ponelo posita & prolata est. Ergo quidam Pontifices Romani, etiam bodierni; & post Anticbriftum reuelatum, non funt Antichrifti. Hic certe syllogismus totus ex sensu & mente Poueliexftructus eft; qui, vt obiectionem . ab infirmioribus fratribm, vt ait, proponi & vrgeri folitam ; abs le & fuis longius & commodius amoliatur, fic infuper scribit. Nos non bunc aut illam Papam effe Antichristum affirmamu. Cur igitur, ô inconstantisimi Euripi ad rauim víque clamitatis: Hodiernum Potificem, Paulum V. effe ipfißimum Antichriftum ? Cur idem de aliis in indiuiduo, nominatim de Gregorio VII. tanta contentione afferitis? Ego ex Pouelianis assertis infero, mentiri Pouelu, qua-

do in vestibulo suilibri, cum contestatione diuini nominis dicit, fe tam certo feire. Pontificem Romanum effe magnum illum Antichriftum, quam Deum ipsum effe in celis. Vbi proculdubio per Pontificem Romanum, determinate, etiam hunc vel illum; vt Clementem VIII. Paulum V. & ex antiquioribus Gregorium VII. intelligit. Et tamen huius certissimæ suæ scientiæ sub finem libri primi oblitus, difertè dicit; Nos non hunc ant illum Papam,effe Anticbriftum affirmamus. Quemergo ! Audi. Hoc nomen toti regno & successioni hominum tribuimus. Et mox clarius. Non proprie loquendo, vnum aliquem absolute fingularem numero bominem vel Gregorium, vel Sixtum, vel Clementem effe illum Anticbriflum exiftimamu, de quo tam multa legimu in scriptune & fabrogatione individuali continuatum (Agnofco phrases Iunij, & furta Poueli) cuius Papa princeps est & caput; effe Antichristum arbitramur. Gratias meretur Pouelus; qui tam aperté & plané Pontificem, vt est hæc singularis persona ab infami Antichristi probro liberat. Ex quo etiam seguitur, nullum Papam, vt est hic homo in indiuiduo; esse illum filium perditionis nei ror avrinen juror, aduersarium illum. qui extollit se supra omne id, quod dicitur Deus, aut quod colitur; quia Antichristus hoc facit; At Papa hic vel ille non est Antichristus, teste Pouelo; sed regnum ipsum, & corpus Pontificium, & fuccesio, eft magnus ille Antichristus, & filius perditionis de quo scripturz,

Ex quo rursus infero ; hunc Antichristum Lutheranum & Caluinianum nec descendisse, nec descensurum vnquam ad inferos, vt debitas impietatis ibi luat pænas. Quia successio Pontificum adhuc durat; & sub finem mundi, cum regnum hoc Pontificium cessauerit ; ipsum tamen in se ad tartara non ibit; quia non est capax vllius supplicij. Antichristus igitur propriè dictus pœnas inferni euadet. Quis vnquam audiuit talia? Vt autem tibi constantiz Pouelianz luculentius adhuc specimen exhibeam: vtque videas, quàm nihil his suppetat, in quo pedes firmiter firment; En tibi, qui numero 28. palam dixerat, Antichristum, non effe bunc vel illum numero Papam; is Num.22. Iunij animaduerfiunculas diripiens, & in fuum horreum conuehens, ita fcribit. Antichriftm eft perfena fingularin : que vno codemą, tempore vnica est numero. Rurlus. Num. 23. Antubristus est singulare subiestum, qued femper numero vnum eft ordinarie; quæ funt ipla lanij verba, 2 Pouelo in suam mendaciloquentiz farraginem transcripta; Et tamen paulò post his plane contraria afferuit, pressus illo infirmiorum fratrum vt vocat, argumento, de salute Antichristo possibili, qui infirmiores fratres, sic rursus Pouelum vrgent : Paulus expreße dicit , Antichriftum effe hominem peccati, & filium perditionis 2. Theff. 2.3. Ergd, fi Pontifices funt Antichriftu , finguli eorum damnandi videntur. Pouelus in angustias coniecus

falu-

·I000

# Refutatio nugarum Sutliuianarum.

D

falutem petit ab Elenche aces to induror. Forfan A dicere volebat; meet to pai to furor. Succesio Pontificum of Antichriftm. At non fequitur, ideo fingulos Pontifices damsandes fore. At profecto lequitur. lingulos damnatum iri; filinguli funt Antichriftus; (vt tu Num.22. affirmas; affirmantque communiter, vno quasi ore, sectarij; tametsi postea Num, 28. & 29. saniore mente recepta, negas hunc vel illum Papam in indiuiduo esse Antichristum) quia ex scriptura liquet, Anticbristum effe filium perditionie; non tantum, quia iple multosperdet; sed & quia tandem in zternum perdetur.Concludis Num.36. tuam inconstantiam & variabilem mutabilitatem. In bac quaftione de Antichrifto, vninerfa Pontificum feries & ftatus fpectanhac successione & statu Romanorum Pontificum, nullus in indiuiduo Papa, eft Antichriftus, non Gregorius VIL non Paulus III. non Paulus V. non Clemens VIII. non Clemens VII. non Iulius Tertius ; non alius quisquam vnus numero Papa. Mentitur ergo Pouelus, & ipfi Pouelo repugnat; quando Num. 22. dicit Anticbriftmeft persona fingularie, que vno codema tempore vnica eft numero. Item. Anticbriftm eft fingulare fubie-Eum ; qued femper munere ynum eft erdinarie.

Sed iam Pouelo missionem demus : qui in præfatione ad Academiam Oxoniensem lumina & columina Academiz recenfens, vix alios adfert, præter VViclephistas, & Lollardes, homines tenebricofisimos, quibus vitimo in agmine adiungit quoldam Lutheriftas, Zvvinglianiftas, & Caluinistas; quibus si clariora lumina Academiailla non habuisset; lucidior profecto & illustrior non esset, quàm luna, quando perfectam Ecliplin patitur.

REFELLVNTVR VIGINTIQVINQVE DELIRA-MENTA QVIBVS SVTLIVIVS PROBARE VVLT PAPAM BSSE Antichriftum.



RIMVM deliramentum sumit Sut liuius ab interpretatione nominis Antichristicap.1.lib.5.de Papa.Si to-tam hominis loquacitatem distillare velis; hic defluet fyllogifmus. Omnin, qui Chrifte aduarfatur, & fua plurie aftimari vult, quàm dogmata Chrifti, ille eft Antichriftm. Papa boc facit. Ergo. Si Maioreftvera; tum fubiiciam ego. Sed Mahometus aduersatur Christo; & suam pluris æstimari vult, quàm doctrinam Christi. Ergo Mahometusest Antichristus. Et tamen hoc negat Sutliuius; multò magis negaturus; (i hanc Minorem formemus ; Lutherus & Caluinus aduerfantur Christo, & placita fua doctrinz Christi anteponi volunt: Ergo Lutherus & Caluinus funt verus ille & magnus Antichriftus à facris literis manifeste przdictus. Minorem non probat Sutliuius, nisi mentiendo & conuiciando. Nec est, cur in toto huius Sutliuianæ delirationis decursu alia probamenta exspectes.

Secundum Sutliuij delirium fimile priori, imò idem. Quia Sutliuius folet paísim Battologue & Tautologue elle. Omnis, qui Chrifto aduer/atur, & extollit se supra omnem Deum, ille est Antichristus. Papa bec facit. Erge. Minorem infinita mendaciorum, calumniarum & fycophantiarum congerie probare nititur. Legat, quem hæc talia delectant.ego gradum ad alia protollo.

Tertium Sutlivij delirium ex superbia & ardmeft, non fingulares & individue perfone. Ergo in B'rogantia Pontificum, hunc fyllogifmum parit. Omnin superbu & arrogans est Anticbristu. Papa est talu. Ergo. Vel : Omnu, qui arrogantia reliquos mortales antecellit, ille eft Antubriftm. Papa eft talu. Ergo. De Maiore munienda non laborat Sutliuius. Minorem fulcit argumentis iis, quibus iam pridem omnes seductores & impostores vsi sunt: quorum non myrothecia, sed coprothecia & fimera, si Sutliuius non spoliaret; sepè prorsus elinguis, aliquando fermè infans effet. Sed duo male habent Sutliuium : Alterum, quod Pontifer prabet pedes fues aliu, etiam Imperatori, ofculandos. Alterum, quod afcendenti Pontifici equum ; Imperator tenet ftrepam, vt vocat Helmoldus, seu, vt alij, ftapedem. Vnde argumentum Sutliuianum. Omnie, qui patitur fibi teneri strepam ab Imperatore, & pedes osculo affici, ille est mortalium omnium superbissimu ; & per consequens Antichriftus : Papa boc patitur, ergo. Maioris probationem nullam penitus in tota Sutliuiana vaniloquentia reperio. Quid maius / vt Christus Deus, hominibus pedes abluat; an vt Vicario Christi, vel potius Christo in suo Vicario hoc honoris & obsequij genus præstetur

> Quartum Sutliuij delirium. Omnis, qui est bomo pescati, ille eft Anticbriftm: Papa eft talu; quia eft fons omnium turpitudinum , berefeón , feuitie , crudelitatie. Erge. Subfumamus nos. Caluinus est talis, quia est fonsomnium fæditatum, errorum, szuitiz, immanitatis, fyrannidis, ergo Caluinus eft Antichristus. Minor à me posita tam veris testimoniis probari poteft, quam falfis fuam illam Sutliuius firmare molitur; qui hic corrafit, quidquid vspiam ab vllo scurrarum vel morionum, przsertim, à Balzo & Vergerio, in Pontifices di-Aum,scriptum,fiAum piAumue fuit. Et eo impudentiz progreditur, vt fanctifsimum Pontificem, Pium V. quem vitio libidinis per nullum, licet teterrimum nebulonem, cacodzmon ha-Acnus infamare aufus fuit; innuat, cum propria ferere impuram consuctudinem habuisse. Sixtumque V. tam parcum fuisse affirmet, vt nobilioribus & fumptuolioribus spretis, diobolaria aliquot fcorta domi aluerit. Bone Deus, quem tandem modum. quem finem statuet sibi inexsaturabilis

> > t 3

ifthzc

## Refutatio nugarum Sutliuianarum\_:

С

D

non abroget omnem ei fidem, qui mentiendi zstu ita se abripi sinit, vt nihil sit tam notoriè falsum, quod ipse, vt verum, in chartas effundere non erubescat?

Quintum Sutliuij delirium. Omnie Reximpudens, seu robustus facie, & intelligens propositiones seu anigmata, eft Antichriftus. Papa eft talis. Ergo. Minor, quidquid sit de Maiore, quam Sutliuius missam facit; probatur consuetis & millies iam inculcatis mendaciis , Papam proclamare , *fibi* omnem in calo & terra potestatem datam este : Et se Deum, & supremum numen in terrie. & summum Deum vocare. Intelligentiam autem propositionum in co collocat, quòd asserit; sententias suas à nullo debere retrattari. & maiores caussas cuiuscung, Ecclesia B ad (e referri debere; & quod fe errare non poffe credit. Scd nos clamofis Sutliuij criminationibus valere iussis; ita statuimus, Maiori illi commodif fimè supponi posse hanc Minorem. Lutheru & Caluinus, vterg, fuit facie robuftißimm, & propoficionum, (uo iudicio, intelligentisimu. Quid enim tam abitrulum in facris literis, cuius cognitionem arrogantifsimè fibi non arrogarint? Ergo Lutherm eft Antschriftus; Ergo Caluinus eft Antichriftus. Nec abnuas; cò quòd non fuerint Reges. Fuerunt, & quidem imperiosisimi; quibus quisquis fasces non submittebat, mox capitalis hostis erat. Non immoror. Nota loquor.

Sextum Sutliuij delirium. Papa venit post inslinationem & decrementum Romani Imperij, srgo Papa est Anrichristus. Antecedens non video, quomodo probet Sutliuius: sed si illud probare cogitat, oportet, vt hoc vel simili modo id præstet. Ante inclinationem Romani Imperij nullus etat Papa : Nul lus à S. Petro v/g. ad Siluestrum sub Constantino Magno : que imperante imperium vel maximè fleruit. Nullu post siluestrum v/g. ad Gregorium fecundum ; hunc enim nominat Sutliuius; Mirabar, cur in Catalogis fummorum Pontificum tam vastus effet hiatus; sed caussam docuir me Sutliuius. Papa tum primum exortus est, cum imperium minui ac decrescere capit. Consequentiam vero, quomodo probabit Sutliuius, nifi hoc vel fimili modo? Omnisille, qui venit post inclinationem & imminutionem Romani Imperij, est Antichristus. Quis hanc Maiotem admittet? Si particularem propositionem faciat. Quidam, qui venit post inclinationem Romani Imperij est Antichristus. Papa est ille quidam. Ergo Papa est Antichristus. Vt de bonitate formæ argumentatricis fileatur, è vestigio negabitur Minor. Quid aget Sutlinius?

Septimum delirium Sutliuij. Romanum Imperium iam periit. Ergo Antichriftus iam venit. Ergo Papa eft ille Anticbriftus. Si neges Antecedens, Sutliuius id folidifsime probat; nam quod Imperatores Germaniz, Reges dicuntur Romanorum, non obstat, non enim quid bomines temere loquuntur, sed quid verum fit, spectandum est, inquit Sutliuius. Fa-

isthze mentiendi & calumniandi libido? Quis A ciamus, quod mentitur, verum esse; consequentiam alteram, nempe, Papam offe Antichriftum; qua ratione nobis persuadebit?

> Octauum Sutlivianum delirium. Nunquam fuit maior & vniuersalior defectio à fide , quàm ex quo Romani Pontifices rerum potirs caperunt. Ergo Romanus Pontifex eft Antichriftus. Probatur antecedens, quia fub Romano Pontifice defecit à fide Mahométus, cuius apostafia longisime protendisur. Respondeo,omnis de fectio à fide Christiana, qualiscunque ea fuerit, contigit sub aliquo Papa Romano, quandoquidem Christiana religio Papa suo nunquam destituitur, nisi interdum ad breue tempus, sede vacante. Nec Apostasia Mahometi talis ac tanta eft, quanta, veniente Antichristo, erit; cum Christiana Religio in latissimis & florentissimis prouinciis adhuc publicè floreat, & indies quoque magis efflorescat : etiam inter ipsos Mahometanos.

> Huic argumento adjungit Sutlivius aljud quali subsidiarium. Papa cum sectatoribus & propugnatoribus vniuerfim defecit à fide, ergo Papa est Anticbriftus. Antecedens Sutliuio longè facilius eft dictu, quàm probatu. Itaque, omissa probatione; facit id, quod præstitu procliuius est. Dicit tantum, & nihil probat.

Nonum Sutliuij delirium. Antichriftm fedebir in templo Dei. Ergo Papa eft Antichriftus. Probatur consequentia. Quia Papa sedet quog, in templo Dei Num in Hierofolymitano? Num fedet in tem. plo Dei seu Ecclesia, ostendens se tanquam sit Deu? quod Antichristus faciet, teste Apostolo. Sed de hoc delirio iam antea cum Pouelo egimus & transegimus. De Helia insuper & Henoch, & aliis, quæ hîc allatrat & morficat Sutliuius, iam alibi actum est.

Decimum Sutlinij delirium. Antichriftus fede bit non Hierofolymu, fed Roma. Ergo Papa eft Antichristud. Respondeo, etiamsi Antecedens verum es set consequentia tamen stramentiria foret. An Romz nemo federe & regnare potefi, przter Pa pam ?

Vadecimum Sutliuij delirium. Meretrix illa j de qua Apocalypf.cap. 17 eft Ecclefia Romana; ergo Papa, caput huius Ecclefia eft Antichriftus. Respondeo. An tecedens effe falfisimum, vt fæpe in hacdifpu tatione de Antichristo dictum; & consequenti am quoque vanifsimam. Addit & hoc delirium Sutliuius. Ecclefia Romana eft Babylon, de qua Apora lypf.18. Ergo Papa eft Antichriftm. AEque vanum cft Antecedens ac prius illud. AEquè futilis confequétia, ac prior illa. Valde se diffundit Suctivius in declarandis Babylonici fcorti conditionibus & proprietatibus, & aperte præ fe fert, quain libenter & fuzuiter in argumento de prostibulis fuum flylum occupet. Nec in tora verbofiffima eius loquacitate quidquam deprehendes, præter amentiam, inscitiam, & mendacitatem extremam.

Duode-

Refutatio nugarum Sutliuianarum.

Duodecimum Sutliuij delirium : Tota religio A Papa est myflica, hoceft, plena myfleriu, ergo Papa est Antichriftm. Antecedens probatCaluinifla ex Crinito, qui de Papis: *fub nomine religionis nibil non fibi* licere arbitrantur (Caluinistz & Lutheristz.) His enim adiectis, verum habet Criniti dictum. Probat secundo ex Pseudobennone in vita Gregorij V I I. Vbi dicit; vitam Paparum, nil aliud effe, quàm proditionem & anaritiam. De Caluinistis hoc verissimum est. Falsissimum de Pontificibus Romanis. Tertiò probat ex Theodorico Niemenfi, capitali Pontificij nominis hofte; qui dicit, Papas per trufas & nugas ac colores varios, & elenchos fopbificos, Christianum populum decipere. Accommodentur hæc ad Caluinisequas & Luthericolus Prædicantes, nec erit quispiam recte sentientium, qui dissen- B & omni impietatis genere Antichristum expritiat.

1005 '

Decimum tertium Sutliuij delirium. Omnik ille est Antubrifim , qui veros Christianos grauisime perfequieur. Papa hocfacit. Ergo. Falla Maior. Falla Minor.Falfa conclusio.Falfæ probationes Minoris: Vt breuiter me expediam ab hoc deliramento, quortiam Pouelus correptus fuit.

Decimum quartum Sutliuij delirium.Ile eft Antichriftm, qui confiientias laqueis fuis obligat. Papa bec facit. Dic tu; Lutherus, Caluinus, hoc facit: Ergo Lutherus, Caluinus eft Antichriftus.

Decimum quintum Sutliuij delirium.Ille eft Antichriftm, qui animas bominum venales facit: qui peccata pecuniù remistit , & alia venum exponit. Papa boc facit. Ergo. Iterum præmisiæ fallæ.cum conclusio- C falsior. Falsisima conclusio. Nec quidquam nc. Falfum & illud. syluestrum I I. ex patto animam fuam Diabolo vendidiffe pro Papatu. Balzi, Nigrini, Vergerij, VVolfij & fimilium tenebrionum hzc lunt comment**a**.

Decimum fextum Sutliuij delirium. Apocalypfqos 13. vidit Ioannes beftiam afcendentom è terra,qua babebat cornua duo fimilia agui. Sed ifta beftia non est alia, quàm Papa. Erge Papa est Antichrift u. Fœnum fuerit: non homo, à quo febrile hoc somnium affentionem impetret.

Decimum septimum Sutlinij delirium similepriori. Ioannes Apocal.13. vidut beftiam afcendentem de mari babentem capita foptem , & cornua decem. Sed Papa est bac bestia. Si perconteris, quis hoc afferat? Respondeo; Sutliuius; quo non veraciora!- D christus. ter.

Decimum octauum Sutliuij delirium. Omnis, qui à Deo Patram fuorum difeodit; ille est Anticbriftus. Papa Romanue becfecit. Tu fubiice : Lutherus hoc fecit. Caluinus hoc fecit. Ergo Lutherus, Caluinus est Antichristus: Et vera erit tam Minor, quàm conclusio. Innuit Sutliuius hoc quoque delirium. Qui à veteri religione recedit, ille est Anticbriffm. Papa hoc fecit. Tu dic : Lutherus, Caluinus hocfecit. Ergo Lutherus, Caluinus est Antichri-Itus. Maior eft Sutliuij. Minor mea perspicu veritatis, ficut Sutliuiana illa de Pontifice euidentis falfitatis; qui mentiri non veretur, Alexandrum VI. Iulium I I. Leonem X. Clementem VI I. Pau-

.

lum III. & quosdam alios Pontifices vix principiareli gionis Christiana credidisse.

Decimum nonum Sutliuij delirium. Omnu, qui moribus & omni genere impietatis Antickriftum exprimit,ille est Antichriftus Papa bocfacit. Ergo. Refpondeo, Maiorem non effe veram; nam exprimens, & is, ad cuius formam aliquis feu aliquid exprimitur, realiter diffinguuntur : fi ergo Papa Romanus, Antichristum exprimit; sequitur; eum non effe iplumAntichriftum, fed effigiem quandam ab Antichristo desumptam, & ad eius similitudinem expressam. Sed esto Maior. Minorem dicimusesse Sutliuianam, hoceft, nauci & nibili: inque locum eius substituendam hanc: Sed Lutherus (eademque est ratio Caluini) moribus mit : Ergo Lutherus eft Antichriftus.

Vigefimum Sutliuii delirium. Quifquin negat lefam, ille est Anticbriffus. Papa bocfacit. Maior non eft vera; quia Seruetus, & quilibet Arianus, quilibet item Mahometanus, negat Iesum, nec tamen quilibethorum est ille propriè dictus Antichriftus, quem Daniel & Ioannes venturum prædixerunt. Minor quoque tam vana & inanis est, quam vanus & inanis eius auctor & assertor Sutliuius : quam non nisi mendaciorum & conuiciorum ex triuio haustorum robore munit.

Vigefimum primum Sutliuij delirium: Quif. qui signa & prodigia falfa comministiur, ille est Anticbriftus. Papa becfacit. Erge. Maior eft falla. Minor suppetit Sutliuio, quo hanc falsitatem regat, præter maledicta & mendacia, quibus vbique impotenter & impudenter graffatur.

Vigelimum lecundum Sutliuij delirium Qui vocatur Autoro, ille est Antichriftus; Pontifex ita vocatur;erge Pentifex est Anticbriftm. Iterum falla Maior. falfa Minor. Falfifsima conclusio. At Pontifex pritur latina lingua in facrin. Efto, num cam ob caufam eft Antichriftus? Accedit & hoc delirium, velut fupernumerarium. Qui sui imprimit characterem ; hoc clt,qui vult,vt affecle sui idem secum sentiant & doceant. nos. Lutherus hoc facit. Caluinus hoc facit. Ergo Lutherus eft Antichriftus. Caluinus eft Anti-

Vigefimum tertium Sutliuij delirium. Qui potestatem & imperium accipit à Regibus, & paulatirn ad Jummam potentiam adjcendit;ille est Antichriftus, Papa eff talu. Erge. Commentum fyllogifmi fuperioribus gemellum. Refutatione non eget: Quia vanitas cius in propatulo eft.

Vigefimum quartum Sutliuij delirium, Patres dicunt Papam effe Antiebryftum. Erge. Vel vnum nomina, qui hocaffirmet. Viso contentus ero, Nam quos affers, illi nihil penitus de Papa vel obscure subinnuunt; tantum abest; vt id, guod Sutliuius mentitur, affirment. Reliquis fermè, quos post Patres in medium producit; iniuriam litidem facit Sutliuius: præcipue S.Bernardo & l

t 4



Petro

### Refutatio nugarumSutliuianarum.

Petro Blefenfi: & qui Gregorium VIL vel alios, A Pontifices, cum quibus aut ipfi, aut illi, quorum partes sequebátur, habebant controuersias, Ansichriftum nominarunt; latius hoc nomen vlurparunt pro adueríario quocunque Christi; non presse & stricte pro illo Antichristo, qui sub múdi finem in Christi Ecclesiam grassaturus à Daniele & Ioanne scribitur. Nec vllus fuit tempore Henrici I V. qui iplam Pontificum luccelsionem & officium diceret Antichriftum vel Antichriftianum; fed folis perfonis offenfierant: vt vel hinc coniicere licet; quia suos sibi creabant Antipapas, quibus vt Vicariis Christi, omnem honorem ac reuerentiam deferebant. Vt patet de Clemente, quem Henricus I V.&Henriciani Gregoposuerunt.

1007

Vigefimum quintum Sutliuij delirium:N#llm iam multos annos fedem illam aftendit Pontifex, nifi qui Simoniace Papatum adeptus est. Quid ergo superest, nifivt Antichriftm ab omnibus habeatur Papa Romanus? Animaduertis, opinor, milector, Sutliuij viginti quinque argumenta, quibus per totidem sui libri capita demonstrare conatur Papam esfe Antichriftum, aut mendacia continere craffa : aut deliramenta ridicula, aut denique meras effe nugas. & quod dici folet, gerras germanas, & delirantu & fomuiantu Caluinift*z, lyr<i>w, lyrw*.

Abbarus in demonstratione sui Antichristi cap.to.delcribit, vtprofitetur, babitum Antichtifti, imperatoria maiestace, pratextu bypocritice, & abomioando, Ecclefia defolatione per illum futura. Sed fi totam hanc descriptionem penitius intuearis, nihil inuenies, præter mendacifsimam in Pontificem & Pontificios inuectiuam, & fatyram maledictis &lœdoriis confertissimam. Vno ab exemplo disces omnia.

Cumanno Domini DCC. LV. Aistulphus Rex Longobardorum, Romam grauissima obfidione premeret,& quz extra mœnia erat,ferro & igne longe lateque depopularetur; Romanifque extremum exitium moliretur, Stephanus Papa hoc nomine Tertius, pro grege & vrbe lollicitus, cùm alias literas ad Pipinum dedit, tum vnas, in quibus ipfum S.Petrum Apostolum loquentem; opemque Pipini & Francorum proce- D rum flebilibus modis imploranté inducit; vt Pipinus ad accelerádam opem vehementius commoueretur, non quafi Stephani, fed quafi ipfius S. Petri supplices preces audiens. Hoc laudatiffimi Pontificis factum immanissimis conuiciis inlectatur Abbatus nam Stephanum Pontificem vocat nefario ore & calamo suo, brutum animal: infulfum blateronem : quouis fungo ftupidiorem & stultitiorem, cui nec fensus fit, nec cerebrum; qui blasphemiam sum (celere coniungens Petro tribuat , quod Chrifti est ; rt per illum in die futuri examinis falui fimm. Quis non deteftetur, inquit idem furiolus Caluinilta, vafri nebulonie impudentiam, qui epifiolae illae legerit Stepbani I I. (Tertius eft) afinino ftyle conferiptas ad Pipinum

Regem, factum iam mancipium Ecclefia Romana, ( (cilicet hoc reftabat, vt in ipfum Pipinum quoque virulentisimos tuos dentes exfereres ) propter regnum Francia nefariè fibs paulò antè à Pontifice collatum: (en nefarius homo felicissimam illam, & Francorum Monarchiz faustisimam translationem, nefariam appellare audet) quibus opem eius contra Longobardos crocodili lacrymie flebilister implorat. At we quid defit ad cumulum fraudie & impudentie, tanquam in Petri perfona (cribit epiftolam , & illum pro fe loquentem introducit. & c.

Grandisimum piaculum; quod successor Petri; non fuo, fed Antecefforis fui nomine litteras ad Pipinum dedit, vt eò efficaciores effent, & tanti Apostoli intuitu, Pipinus cò promptius in rio VII. & aliquot sequentibus Pontificibus op- | B ardo positis suppetias ferret; przsertim cum de fundo & patrimonio, Ecclesiis, vrbe & grege fan-Ai Petri potissimum ageretur, resque in acie nouaculæ staret, ne omnes simul & omnia truculentis Longobardorum gladiis perderentur ac vastarentur. Nemo scilicet vnquam Rhetorum, seu Oratorum, vel Poëtarum, vel aliorum, qui aliquid scriberent; Petrum vel alios Aposfolos per modum Dialogi loquentes vel colloquentes, vel per profopopæiam alios exhortantes introduxit; vt exhortatio neruosior & valentior euaderet. Solus Stephanus ob tale factum culpatur, folus Stephanus brutum animal, & id genus alia Abbato conuenientissima encomia audit. Propter folum Stephanum Caluinista hunc in modum bacchari debuit. Ita nempe Petri & Sancto rum nominibus ludunt, & orbi terrarum illudunt, & interim taciti apud fe stultorum bominum amentiam subrident 3 qui prafligiis istis fucum sibi fieri miserrima negligentia supinitate patiuntur. Quanta tum bomines vocor dia, quantu fluper inuaferat (imd iam inualit) vt tam oraffa hudibria (Abbati & fimilium) non fentirent, non confpuerent improbes carnifices ( Abbatum & Caluinistas) Petri nomen & locum tam aperte mentientes Caluinistas, qui tam aperte & atrociter viros, e tiam fanctifsimos, corumque facta, quamuis re Aissima; calumpiantur & scelerata audacia teterrime infectanturs

> Exstat Dialogus de morte Iulij I I.Pontificis, cuius interlocutores Iulim, Genim & fanchen Petrm. quemetiam Ioannes VVolfius in decimum fextum mendaciorum suorum centenarium retulit; Nec dubito, visum & lectum ab Abbato, si non alibi, faltem in centuriis calumniarú VVolfij;quas, Pouelo indice, etiam ad Britannos penetrasse video. Huius dialogi Auctor cum nomine augustisimo S.Petri scurriliter prorsus, lacrilege & Lucianice abutatur, bilem Abbato, Abbaticisque sodalibus haud commouet; imò recte & legitime factum interpretantur; nec cum ftomacho, sed summa animi voluptate legunt; quamuis ca proloqui fingatur S.Petrus, quz vix mancipium; vilisimum ex pistrino caput, decerent.At cum à fanctifsimo prefule Stephano fan-Aus Petrus religiofisime opem Pipini Regis

> > implo-

Ico8

## Generalis Censura Danæi.

implorans, & pro fubfidio vrbi & Ecclefiz fuz in A fummas angustias coniectz ferendo deprecans introducitur; hîc Abbatus & Abbatici nugones cœlum & terram clamoribus implent; & Stephanum quasi impietatis compertum tantùm non ad Areopagitas rapiunt.

Reliqua Abbati eiusdem prorsus sunt farinz.Nam totum decimum caput (nec admodum dissimilia sunt alia) nil aliud est, quàm catena quzdam ex annulis mendaciorum & conuiciorum in Pontifices, Monachos, &vniuer fos Ecclefiasticos longissima serie contexta. Hic quidquid auctor Apiarij, quidquid Baleus, quidquid Schleidanus, quidquid Nigrinus, quidquid VVolfius, quidquid alij Pontificum iuratifsimi hoftes mentiti funt, vel totum inuenies, vel epi- B tomen eius, vel quidquam fimile vel assimile. Sed frendeant & fremant phrenitici illi, & furore suo maniaque perenni ipsi sese excarnificent. Firma stat petra Petri. Hæreticus videt & irascitur, dentibus suis frendet & tabescit. Quis finis? Peribit Hæreticus. Cathedra Petri stabit.

SVRA DANAEI IN LI-BRVM TERTIVM. Æ c cenfura dupliciter intelligi po-teft, I. De tertio libro Bellarmini. BII.De notationibus seu scholiisDa-C 🛿 næi in hunc tertium librum. Priori modo falsisima & calumniosisima est. Posteriore modo, verifsima: nam quidquid toto hoc de Antichristo libro Danzus mentitus est, illud commodissime diuiditur in conuicia & mendacia, quibus vlceribus scatet totus hic liber Danzanus. Ac primum conuicia in omne genu bominu, in Apostolos, in Patres, in Pontifices Romanos, in omnes orthodoxos, præcipuè in Bellarminum, quorum partem aliquam enotauimus,& suo loco indicauimus. Iam verò mendacia non modò pagellas, sed & singulas propèlineas adæquant. Nec opus in his enumerandis tempus & otium confumere:

DE GENERALI CEN-

Mendacem quis enim Danaum nefciat effe, Vnus Danai fi modò lectus apex?

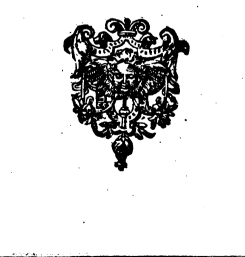
Non iniuriâ mirabitur quis, cur in tota hac de Antichristo disceptatione nec Hunnij, nec Heilbrunneri calumnias redarguerim, illas inquam calumnias, quas Hunnius effudit in Antitannero, (cui miser Heilbrunner suum quoque præfixit nomen, cum in Antitannero tam nihil sit Heilbrunneri, quàm nihil est Schrammij, aut eius, qui Scyphulum Lutheranæ Cœnæ secum in exilium abire iussit, Deltzeri) & Heilbrunnerus in suo codice an caudice? cuius inscriptio: Acatholicus Papatus.

Sed qui duo perpenderit, hoc meum filentium mihi, vt spero, non dabit crimini: Alterum est, Hunnium & Heilbrunnerum nihil attulisse,

uio, Pouelo, Abbato, & aliis, ex quibus tam ifti, quàm Hunnius & Heilbrunnerus fuas lædorias & pleudologias mutuati lunt. Et certè Heilbrunnerus magnas debet gratias VVolfio Lauingæ impresso, absque quo si fuisset; centonem suum tam bene fattum in vulgus protrudere haud potuisset. Sed lupo lupus opem tulit & materiam suppeditauit. Alterum est, ea, quæ Hunnius in Antitannero de Antichristo, quasi is Papa esfet, euomuit; iam pridem copiosè & folide refutata effe ab Adamo Tannero nostro in Apologetico pro compendiaria Relatione de Colloquio Ratifbonensi aduersus Antitannerum edito, & Moguntig excuso M. DC. III. Ad que hactenus nullus Hunnianorum discipulorum vel obiter mutiit,&ipfeHeilbrunner,quemreshæc,Hunnio defuncto, proximè tangebat penitus obmutuit: & fuum Hunnium fub cultro liquit, non fine nominis sui infamia, quod tam turpiter, & quidem cum Antistitu titulo, in vestibulo Antitanneri prostituerat. Ea autem, quæ Heilbrunnerus in libroillosuo Germanico, vt charta, sic & vaniloquentia & matzologia crassifsimo & spissisimo, vulgi, (cui przco iste linguam & omnem fuam operam addixit) feducendi gratia effutiuit; iam in Recognitione Acarbolici Voluminu, vt breuiter, ita & neruosè castigauit noster Sebastianu Heißim, cui quid resposurus sitiste Prædicans, dies docebit. Forfan iam doctior est, quam olim cum post fata Hunnij Antisannerus defendendus erat.Cum ergo mifer Heilbrunnerus cum fuo fictitio Antichristo, tanto adhuc in are verserur, ex quo nunquam se liberabit; nisi forsan bonorum omnium cessione; religioni profecto ducerem, fimiferomiferiam adderem. Valeat ergo ineptus Prædicans, & vbi duobus prædictis Ingolstadiensis & Dilinganz Academiz Profesioribus satisfecerit: tum libenter & ego cum illo vel propter Pradicantem Vapulantem in

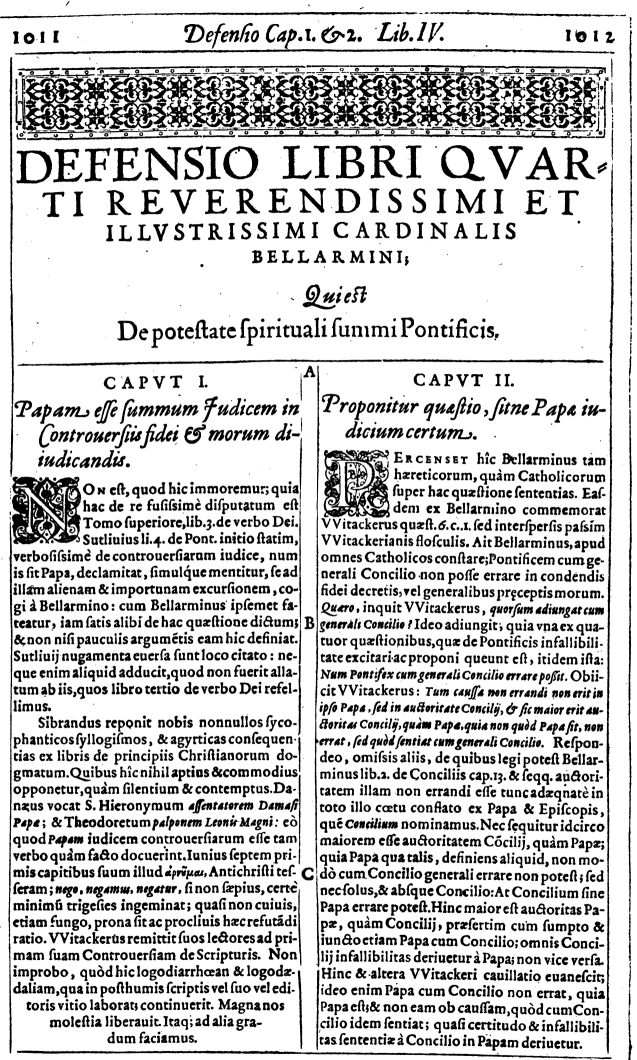
hanc de Antichrifto arenam descendam.

FINIS LIBRI TERTIN



DEFEN-

Digitized by Google



Ait

Ait Bellarminus, omnium Catholicorum A quia opinio hac nondum hareleos fligmate inconfessione exploratum haberi, Pontificem solum, vel cum suo particulari Concilio aliquid in re dubia statuentem, siue errare possit, siue non, esse ab omnibus fidellibus, obedienter audiendum. Hocnimirum loqui est, inquit VVitackerus, vt Iefuitam decet. Imò non modò vt Iefuitam, fed vt quemlibet Catholicum decet. Nec dicit Bellarminus, incertum effe, positne Papa fic errare an non, dum aliquid ftatust, vt mentitur Caluinista; sed difiunctim dicits fine errare posit, fine non: in rebus dubiis ei parendum esse, & hoc communem Catholicorum confenfum teftari.

1012

Mentitur fecundò VVitackerus: Bellarminum dicere; Pontifici obediendum effe, etiamfi erret: non dicithoc; sed, Pontifici in dubiis obedientiam præstandam, siue errare possit, siue non. Occlamat VVitackerus. Hociam nimu tyrannicum, & violentum & Antichristianum est, errantem sequi, quocunque duxerit. Quis hoc docet? certe non Bellarminus, non vllus Catholicus; Bellarminus nil aliud docet, quàm in dubiis parendum Pontifici.In dubin, ait Bellarminus. Non vidisti hanc particulam;*in dubin*.Nunquam dixit aut fcripfit Bellarminus, Pontifici obsecundandum, quando erratifed dixitin dubiu: quod longe est aliud, qua errantem, & quidem manifeste errantem, obsequenter audire & sequi. Qui in re dubia praceptum superioris amplectitur, non errat; siue superior à parte rei erret, siue non : quia ipla ratio naturalis dicat, vt cum res non est liquida & di- |C lucida, iudicium nostrú ad eius, qui præsidet ac precipitsvoluntatem accommodemus.Quapropter friuola & puerilis est hæc VVitackeri paratragædiatio. O miferos Catholicos cacos & ftupidos, qui etiam errantem Papam sequi volunt. O miseros, cœcos & stupidos Caluinistas, quitam mendaces magistros audiunt, quibus nulla est religio, iis, contra quos scribunt, quiduis affingere, licet aduería fronte cum eorum feníu ac fententia pugnet.

Postea circa sententias Catholicorum de infallibilitate Pontificis non vnum mendacium effutit VVitackerus, vt Adrianum VI. Papam; vel fuisse bareticum, aut non multum ab barefi abfuisse; quia docuit Pontificem, etiam vt Pontificem; aliquid fine D Concilio definientem errare poffe, quam fententiam ait Bellarminus, videri erroneam, & berefi proximam. 'Sed VVitackeri, fi calumniari & cauillari nolebat, officium erat, admonere lectorem, Adrianum hanc sententiam non docuisse tunc, cum Papa erat; fed prius, cum adhuc in fcholis & inter scholasticos Theologos versaretur. Illud item addere oportebat: Bellarminum non dicere; hanc sententiam esse bareticam, aut parum ab barefi distare: sed; videri erroneam, & barefi proximam. Quocirca licet Adrianus hanc opinioné, etiam Papa factus, defendisset & propugnasset; errasset quidem, vt priuata & fingularis perfona, non tamen hæreticus, aut hærefi vicinus fuisset; tum

ustaest; tum quia ad hæresin non sufficit erroris patrocinium, nisi accedat contumacia & pertinacia, quam in Adriano fuisse, ecquando monftrabit VVitackerus? Nam Catholicus, qua Catholicus, nullam sententiam amplectitur, nisi hac vel expressavel tacita lege: Saluo Ecclesia iudicio, cui omnia sua placita, absque vlla peruicaci mentis obstinatione, submittit.

Multa nugatur VVitackerus de opinione Pighij, quæ eft, Pontificem, etiam vt priuatam personam, non posse in herchn incidere. Ait; Bellarminum nibil de bac re ftatuere; fed cohibere affenfum. Hoc mendacium redarguitur à capite sexto, vbi docet Bellarminus, opinionem Pighij effe pro-B babilem, & probabilitatem eius aliquot argumentis oftendit. At fiue hæc opinio falfa fit, fiue veramobis retundendis fectariorum iaculis fatis eft;Pontificem,aliquid ex cathedra definientem, & toti Ecclesiæ fententialiter, fententiatine aut definitine, (vt cum scholasticis V Vitackero etiam loqui libuit) proponentem, errare, aut in harefin incidere non poffe. Obstrepit VVitackerus: Si Papa, vt prinata perfona, potest effe bareticus, bic femper firupulus in animis bominum barebit, fitne verus & legitimus Papa: nam dicunt, fi bareticm fit, ipfo facto non effe Papam. Respondeo, hunc scrupulum esse commentitium; nam fi ex hypothefi, data, fed non concessa, Pontifex vt priuatus doctor, in hærefin incurrat, illa aut erit manifelta aut occulta. Si manifelta, iam certum erit talem non esse amplius legitimum Papamac pastorem; quia eo ipío, quod in manifestam hærelin incidit, a Pontificatu excidit: nullus ergo scrupulus relinquetur. Quid verò fi occultus tantummodo, &, vt vocant, mentalis duntaxat fit hæreticus? Hoc cafu,quid dicendum fit; docebit te Bellarminus lib.2. de Pont.cap.30. sequitur enim illorum sententiam, qui existimant, Pontificem tantummodo per manifestam hæresin de suo gradu labis ideo dicendum, etiamsi priuatim & occulte Pontifex fit hareticus; manere tamen verum & legitimum Pontificem, quamdiu hærefin fuam non patefacit:nec paffurum Deum, vt hærefin fuam ex cathedra obtrudere velit Ecclesia, autaliud, quàm ex veritatis præscripto ac regula definiat, secundum quam fentétiam rursus nihil loci VVitackeriano scrupulo de legitimo Pontifice relinquitur.

Danzus breuisime rem transigit. Omnubomo eft mendax. Papa quomodocunque specterur, siue solw, fiue cum Concilio generali aut particulari ; est bomo ; ergo Papa potest errare quomodocunque spectetur. Bonus syllogilmus & neruolus: quo veritatem totius facre Scripturæ profternere licebit : nam Prophetæ, Euangelista & Apostoli sunt homines, sub qua= cunque demum confideratione; ergo & mendaces; quia omnie bomo est mendax. Si Danæus excipiat, istos esfe quidem mendacio obnexios, si præcise spectentur secundum naturem humanam, non autem vt habent infellibilem fancti

Spiritus

# Defensio Cap. 3. Lib. IV.

Spiritus alsistentiam, idem à me responsum de A Tridentinum, vt hoc ex multis nominem, non Pontifice, qua Pontifex est, accipiat, neque ipse duntaxat, sed & Sutliuius, qui hoc ipsum argumentum, valdescilicet validum, in aciem eduxit;& infuper hoc addidit : Solus Deus est fanctus & verw.Respondeo,pernaturam,essentiam & proprietatem; Interim & homo, fanctus & verus elfe potest per participationem : quæ quo maior est, & landitas & veracitas, maior itidem erit. Ob-Arepit Sutliuius: Nibil effe de fide, nifi quod fit dininitm reuelatum;nu/quam autem reuelatum effe,Romanum Pontificem, qua Pontifex est, non poffe errare. Quid ergo vult fibi illud? Ego pro te rogaui, ve non deficiat fides tua. Quidillud? Esporte inferi non preualebunt adnerfus cam.

1015

to, Pontifex, etiam qua Pontifex, non erat infallibilu, erge nec in nene. Probat consequentiam: Quia Pentifex noui Toffamenti no babet maiores promisiones, quàm ille antique legie. Respondeo, quidquid sit de Antecedente, consequentiam esse inanem. Ad probationem respondeo, eam esse similem confequentiz, cui fulciende adducitur; hoceft, falsam: falsitatem euincunt duo testimonia, que paulò antè produximus. Quz Sutliuius garrit de erroribus Pontificum & Sacerdotum veteris Testamenti, iam in Responso ad Theses Hunnianas refutauimus.

Quarto occinit Sutliuius:Omnes Apoftoli erant pares quoad certitudinem doctrina : ergo & eorum succesfores funt pares. Respondeo, consequentiam este C Sutliuianam; quia nullus, præter S. Petrum, audiuit: Ego pro te rogaui, vt non deficiat fides tua: nimirum nec in te, nec in tuis successoribus.

Sextò inftat Sutliuius : Patres non aliter de Epifcopie Romanie,quàm de aliu,quoad iudicium de fide, exi fimarunt. Sedhocnilaliud, quàm mendacium esse, perspicuè docent Patrum testimonia, qua à Bellarmino proferuntur.Multa deinde infulse garrit Sutliuius de erroribus & hærefibus Pontificum, hoceft, de calumniis & criminationibus Hæreticorum. Sed de his postea videbimus.

#### CAPVT III.

Statuitur prima propositio, de infal- D nzo obuiam; abignorantia Elenchi. Postea in fanlibili iudicio summi Pontificis.



RIMA propositio hæc est. Summu Pontifex, cum totam Ecclesiam docet in his, que ad fidem pertinent, nullo cafu erra-repotest. VVitackerus quiritatur: Terminum illum ; Cum totam Ecclefiam docet : effe ob/curifismum. Vnde hæctanta obscuritas, nisi ex capite VVitackeri? Namipía locutio, nil obscuritatis in se haber, nisi aliunde à malè sano lectore adferatur. Obiicit VVitackerus: Papa nullam docet Ecclesiam, tantum abest, vt doceat totam. Hoc in cundem cum czteris VVitackerianis pleudologiis

catalogum referatur. An Papa per Concilium

docet totam Ecclefiam / An non eandem docet per tot constitutiones, quas ipse edidit, totique Ecclefiz propofuit? An nó vniuerfam Ecclefiam docet, qui definiendis controuersiis de fide ac religione exortis, ex instituto proprioá; munere przfidet?

Probat Bellarminus hanc primam fuam propolitionem exillo Lucz 22. Ege autem reganipre te, &c. Sibrandus conficit inde fyllogifmum; fed fibi folennem & fycophanticum, cuius vanitatem & orveeier hic refellere, quid attinet, cum abande id fit przstitum Tomo primo ad caput quintum libri tertij!

Danzus circa hoc caput non scribit, sed in-Tertio oggannit Sutliuius: In veteri Teftamen. B fanit. Audivnum vel alterum eius corybantiafmum : Quam proponit mordicus etiam in anima fua difþendium defendendam fententiam B. llarminus bac eft; Romanum Pontificem etiam folum , nunquă errare poffe, sum aliquid decernit generaliter, fratuit & sudicat, (retinuisses verba Bellarmini, nisi calumniator ef les, hac, inquam, verba: cum totam Ecclefiam docet. in bù, que ad fidem pertinent.) Hoc ne Diabolus quidem ipfe dixerit (fi mentiri velit, vt mentitur per os veftrum, tunc vtique hoc non dicet: at dicet, fi verum dicere velit) quem mendacij patrem effe conftat. Attamen bos dicit , imò affirmat Bellarminus , ys Diabolo quouis impudentior & mendacior in omnibus appareat. Cur autem? Nempe, vt fuo Ioui affentetur, Romano Pontifici, cui & corpus & animam & linguam & manum vendidit mifer, vt galerum cardinalitium ab eo aru/cet. impetret, ac tandem aliquando accipiat. (Accepit qui dem Bellarminus galerum Cardinalitium; fed huc eum retulisse labores & scriptiones suas;tam verum eft; quàm Danzum mendaciloquas fuas nænias chartis illeuisse, vt Papifta fierer) Quòd fi boc neget Bellarminus, certe pbrenefis & animi intemperies maleg, furie cum exagitant, de toto ration in gyro ac poffeffione deiiciunt. Hac & alia huius generis Danaus, quæ non nisi à lymphata & phrenetica mente proficifci potuerunt.

> Reliqua, quz adiungit, non absimilem BacchicumParoxyfmum refipiunt:quem, vt gratior fit, tempe at Fallaciis à petitione principij, à non con sequente. Miror, omissam illam vbiq; alioqui Da-Aos Patres infilit; vociferans Patribus non esfe habendam fidem, cum nullum certum testimonium facra Scriptura pro fms fententia adducunt.

> Citat Bellarminus pro fide Petri in successoribus nunquam defectura cum alios sanctos Patres, tum septem veteres ac sanctos Pontifices. Iunius admodum reuerenter : Negamu bacteftimonia. Negatur bac auctoritas. (S. Leonis Magni, Pontificis) quia tum prater veritatem est (calumnia Junij) tum res ipfa contra Conciliorum auctoritatem à Romanie Pontificibus ambibatur. Vetuerat anté Concilium Confrătinopolitanum primum, negabat tunc Chalcedonense. (Vtrumq; mendacium Iunianum eft.) illi contra apud fuos primatum vuiuerfalem fpecie emen-

1016

tit e

### Defensio Cap. z. Lib. 1V.

ementita Scriptura fibi arrogabant. No fequitur (fan Cos A Hzc & fimilia, quz VVitackerus ore foluto & veritatem vidisse ) nam etiam in hac vita fancti, ignoratione & inscientia falluntur, & infirmitate fallunt. Et ftudia particularia officiunt veri fcientia;ideog.ipfi(antiqui & fancti Pontifices) ex Scripture & Conciliorum priscorum fide magis credere toti Ecclesie debuerunt, quàm fibi aut fui demulcentibu ipforum caput, vt auctoritatem (nam auftoritate Sedu Romana promouerent. Quid multa? Hes Pontificum funt teftimonia affectantium fue sedu amplitudinem,& inuale(cente errore confirmansium fine vlla auctoritate Scriptura. Negantur , quia iidem teftes & sudices funt in rem fuam.Sed tamen bis mif-fis, inquit Iunius, quis credat eiufmodi epiftelas germanas, as non adulterin as effe, & c. Quis credat Eufebium, & alios auttores idoneos, fiquidem fuisfent ab illu tales epistole concinnate, nibil omnino fuiffe dicturos ? Qui adeo B ineptum ftylum & centenes sere ppaovs à tanth viru concinnatos? Siccine manum Ecclefia addi oportuit?

1017

° er 🏚

Nec minus inuerecunde VVitackerus. Hic fallit nos aduerfarim,nec potest exfpectationi noftræ fatiffacere, neque Scripturam aliquam adfert, neque antiqui alicuius patrie teffimonia (nil nifi mendacia audio, quibus mox subiunguntur conuicia) fed fugit ad Decretales epistolas Pontificum Romanorum, qua sane plumbee (unt, conficte in inflitorie alicuite officina, & ad recentiores auctores quo/dam. Est certe, quod Deo gratias agamus, non poffe melius banc cauffam defendi, nec poffe illes aliqued teftimonium adferre, nifi Pontificum ip/orum (An non attulit Bellarminus aliorum testimonia?)qui fuerunt (emper in sua caussa insolentisimi.Obferuet Lector, Bellarminum duos solummodo C exantiquissimis illis Pontificibus Romanis, de quorum epistolis controuersia cum aliqua specie verifimilitudinis moueri posse videtur, allegasse, nempe Lucium primum & Felicem primum, etfi hzc verifimilitudo nulla efti fi no quid vniusculusque phantasia, sed quid ratio dicet, audire velimus.

Cæterorum epistolas, vt Leonis L Agathonis, Nicolai I. Leonis I X. Innocentij III. nemo vnquam in dubium vocauit, præter Sutliuium, vt libris superioribus non semel vidimus, qui cum non habet, quod respondeat, solem lucere, etiam meridie, negat. Nec tanta in VVitackeri loquacitate & verborum profluentia, quanta hîc aliquot pagellas complet, quidquam visitur, D dicium fuit : vniuersa ergo Ecclesia. qued absit, à statu suo quod non fit refutatum Tomo superiore, lib.3. cap.5. fumma totius verbolisime inaniloquentiz est; Cbristum non orasse pro solo Petro; sed & pro aliu Apoßolu : Totum locum intelligendum de tentatione. qua paulò pòst, capto & crucifixo Domino, Apoftoli exagitandi erant, prafertim Petrus. Etiam aliorum Apoftolorum fidem von defecisse. Nullum verbum de Ecclesia Romana in sententia Christicontineri. Petrum non fuisse Episcooum Romanum. Papam non fuccedere Petro. In fede Romana (ediffe atheos, hareticos, multos enormiter improbos & flagitiofos. Plurimos à virtute maiorum fuorum desciuiffe,teftibui ipfis Pontificiü, inprimis Genebrardo. Multa schismata propter Pontificatum exstitisse : Multu annu nullum Papam Rome vixiffe , sed Auenione in Gallik.

dissoluto, ex rabularum Topicis declamitat, jam alibi profligata sunt, nec apud vllos fidem vel locum inveniunt, nisi apud illos, quorum palato gratior eft calumnia quàm veritas.

Secundus locus pro infallibili iudicio fummi Pontificis est ille Matth. 16. Super hanc petram edificabo Ecclefiam meam, & porte inferinon preualebunt aduersu eam. Respondet VVitackerus, se iam fatis fuo loco de hoc testimonio egisfe. Et nos itidem fatis superq;, libro secundo huius controuerlix. Nes Patrum testimoniu, inquit VV itackerus, quidquam respondebo, quippe qua sunt à me prise omnia refutata. Ergo tu Patrum dicta & testimonia refutare soles? Qua fronte, nisi ferrea? Quàm verò strenuè in refellendis Patribus te gesseris, iam libro fecundo vidimus. Valde tibi arridet, quòd S.Gregorius ait, nó posse fieri, vt Episcopus Constantinopolitanus sit Episcopus vniuersalis; ac proinde caput totius Ecclesiz; quòd multi Episcopi Conftantinopolitani fuerint baretici, imd & harefiarcha, ve Neftorius, & Macedonius. Hinc infers;nec Romanum Episcopum posse esse vniuersalem & caput Ecclesia;cum & ex Romaniu Pontificibus nonnulli fuerint baretici. Nihil deest nisi probatio. Dicis, te postea probaturum. Suspicor te promissanon facturum, sed loco probationum mendacia, vt foles, allaturum. Exfpe-Aabimustamé patienter quoad probandi tempus & locus aduenerint.

Ais ; effe, qui concedant fieri poffe, vt Papa fic publice Haretiem (adde, quoad fuam perfonam, & vt priuatus Doctor ) nes Bellarminum banc opinionem fimpliciter reilcere. Ergo ex borum fententia fieri non poffe,vt Papa fit Episcopus vniuersalu, & caput totius Ecclesie, quandoquidem fieri non potest, vt is, qui bareticus vel barefiarcha effe potest, fit vniuerfalu Epifcopus, & caput to tim Ecclefie.tefte Gregorio Magno. Respondeo inprimis, dictum S. Gregorij admodum fauere eorum sententiæ, qui simpliciter negaht, Papam, etiam vt priuatum Doctorem, vnquam inciditle, aut incidere posse in hærefin; quia S.Gregorius sentire videtur, id non posse fieri sine ruinatotius Ecclesia. Hacenim funteius verbalib.4.epift.32. Si igitur illud nomen (vniuersalis) in en Ecclefia fibi qui(que arripuit, quod apud bonorum omnium iucorruit,quando u,qui appellatur vniuersalu,cadit.Deinde dico, Gregorij dictum intelligi de Pontifice, quà vniuersalis Pontifex, & judex est; fi enim talis, quà talis, labi & in errorem induci posset, tota Ecclefia laberetur, & in errorem induceretur; quia tota Ecclesia vniuersalem pastorem & iudicem, cum quid definitiue proponit, audire ac sequiteneretur. Quo fit, vt tota corrueret, & in errorem incideret.

Tertius locus eft ille Ioan. vlt. Pafce oues meas. Sibrandus : Crediderim ego aduerfarium effe Alchymis ftam. Ex hocenim argumento iam ante probauit, Papam **effe Monarcham per vniuerfam E**cclefia<mark>m</mark>. Ex eodem probat ad Papam pertinere supremu & vniuersale iudicium

> **u** per

# Defensio Cap. 2. Lib. IV.

nullo iudicio fidei aut morum errare posse. Ita ex vno noua, & inaudita Logica, quidlibet deduci potest. Crediderim ego Sibrandum effe Sycophantam, tam flagitiosè passim cauillatur, calumniatur, ne dicam, scurratur. Nam Christus verbisillis: Pa/ce eues meas; constituit Petrum pastorem vniuersalem totius Ecclesiz, ergo & principem vniuersalem; quem fi tu Monarcham Ecclefiafficum nominarevelis; nomines licet; non obsto. Si constituit Petrum pastorem & principem supremum ac vniuersalem per totam Ecclesiam, ergo & iudicem supremum ac vniuersalem eundem fecit; quia officio supremi pastoris & principis vniuersalis funginon posset; nisi pariter supremus & vnibitet, Petrum à Christo institutum esse supremum iudicem certum, infallibilem, & qui gregem fibi commissum in omnem veritatem induceret? Nam fivilus Iudex ab omni erroris periculo immunis effe debet; certe suprem' & vniuersalis Iudex, immunis esse debet. Et quia vniuersale hoc mandatum pascendi oues non modo ad Petrum, fed & ad fuccessores eius pertinet, vt alibi ostensum; meritò credimus; iudicium eius, qui Petro in cathedra succedit, nó secus ac olim iudicium Petri, infallibile effe. Et hæcomnia rectifsime, & prorfus logice ex przdicto loco colliguntur, si quis tamen ad huius loci explanationem adferat veram & genuinamLogicam, nó Sibrandicam, quæ nil aliud eft, quâm alogia, & ve- C re Logicæ iactantia; vel potius ignorantia.

VVitackerus obstrepit, ne vnum quidem verbum bîc exstare de Papa. Digna vox non animali rationali,sed irrationali.Ratiocinetur,& successorem S.Petri his verbis Domini comprehensum inueniet.Cætera, que adfert VVitackerus, nil funt nifi inanis ac futilis garritus; vt, doceri à nobis, Pontificem effe fequendum, licet oues fuas in pracipitia ducat. QuisCatholicorum hoc vnquam fomniauit?nefas enim fuerit dicere; Docuit; Nec immoror, quia triuiale est, quidquid VVitackerus de iudicio ouium supra & in pastores deblaterat. Certè e ditor VVitackeri nescio quis Baccalaureus Allenson bonum factum fecisset, si hæc vel VVitackeri, vel VVitackeriano nomine compta deli-|D| torali posita fuerant: Quocirca vt ille antiquæ ria, tam protrita & anilia, latere & perire sciuis fet. Melius VVitackeriano honori confuluisset. Sed de loco hoc: Pafce oues meas, & c, libro fecundo copiosè disputatum est.

Quartum argumentum petit Bellarminus ex Vrim & Thummim, quæ erant in Rationali facer dotis summi in veteri Testamento. Exodi 28. Danzus garrit de Vrim & Thummim, vt vrus, satifque indicat, se omni xoyiq seu Rationali carere. VVitackerus palam testatur, se nolle contendere cum Bellarmino de fignificatione borum verborum. Amplectimur & exofculamur pacificum tuum animum. At cur è vestigio tux protestationis obliuisceris, & deriuationes seu originationes horú

per vniuerfam Ecclefiam. Nunc ex codem probat Papam in A vocabulorum a Bellarmino adductas, finon apertèreiicis, manifestètamen sugillas & traducis, & varias variorum fententias exponis, quafi Bellarminus nesciuerit, & non ex parte itidem recensuerit, quot de Vrim & Thummim opiniones circumferantur : Nam quod , doctrinam & veritatem; cum vulgata editione interpretatur, Hieronymum & 70. Interpretes Auctores haber; quos Hebraice doctiores fuisse, quàm VVitackerum & editorem eius Baccalaureum, mecum libenter credet; quisquis tam horum, quàm illorum incunabula & institutionem nouerit.

Iunius fatetur figurate & ex conlequenti Vrim & Thummim recte verti; doctrinam & veritatem, nam Vrim proprie flammas & splendores significare conuersalis iudex effet. Quis autem fanz mentis du- B ftat, inquit Iunius, figurate est Sixons, manifestatio; ergo & doctrina, quia doctrina pandit & manifeftat abdita. Similiter Thummim proprie perfectionem acpotius integritates notat; & per consequens. figurate est in rebus spiritualibus veritas; quia veritas est perfectio & integritas Hinc mentitur Dançus, quando ita scribit. Fal/a est illa, quam Bellarminus fequitur, & ea con tra sui Romani Ponsifici infallibilitatem efficit, yt Vrim doctrinam,Thummim,verstatem fignificet.Id quod omnes lingua Hebraa periti bomines norunt, quidquid iffe nouu inauditas & regulu grammaticu repugnantes barum vocum etymologias commentus sit. En tibi Iunius, qui & ipleHebrzzlinguz cognitionem libitribuit, & quidem tantam, vt vetus Testamentum vnà cum suo Tremelio ex Hebrzo vertere, vel, vt reclius loquar, peruertere ausus fuerit; fatetur per Vrim & Thummim doctrinam & veritatem figurate intelligi posse: etsi de vocabuli origine Bellarmino non assentitur; sed parum refert, quando de re conuenit.

Varia nugatur VVitackerus de erroribus summorum sacerdotum in veteri Testamento. Sed hzciam in Refponfo ad Thefes Hunnianas, & in Digreßionibu. & alibi crebro depulsa funt. Ait, facerdotes debuiffe habere veritatem & doctrinam; non tamen reip/a babuiffe neque enim fequi, aliquem reip/a id habere, quod habere debet. Animaduertiffe debebat Caluinista, Sacerdotem summum in veteri Testamento Vrim & Thummim reipsa habuisse; quia reipla in Rationali, fiue, vt Sectarij vocant, in pelegis Pontifex reipla in Rationali iudicij ; doctrinam & veritatem habuit,ita oportet, vt & nouus Pontifex, cuius priscus ille typus fuerat, reipsa do-Arinam & veritatem in Rationali iudicij fui, hoc est, in decretis fidei promulgandis, possideat. Conuicia VVitackeri in Pontifices Romanos susque deque habemus: illud præsertim, perditisimi nebulonie. Si catalogos, in quibus continentur nomina Pontificum antiquz legis, percurrere velit; forsan longè deteriores & plures deprauatifsimis moribus reperiet, quàm in syllabo Pontificum Christianoru. Satis de Vrim & Thum*mim*, de quibus lege, fi lubet, Riberam, lib.3. de Templo cap.12.

Vltimum

2

1021

Defensio Cap. 4. Lib. IV.

Vltimum Bellatmini argumentum fumitur  $|{f A}|$ ab experientia, quia cæteræ Sedes Patriarchales defecerunt à vera fide: & ab hæreticis & hærefiarchis insessa ac possesse fuere; Quod de Romana Sede dici nequit. Respondet VVitackerus, etiam Romanam Sedem tennisse Hereticos. Hoc dicu facilius est, quam probatu. Concedit v/g, ad tempors Ruffini nullim barefeos fuiffe Auctorem vllum Pontifiem Romanum:potuisse tamen Romanum Episcopum tunc effe bereticum, & postes etiam herese un Auctorem. Apoffe ad effe, quz consequentia VVitackere? Deinde falfum eft, potuisse esse hareticum, vt Pontifexest; Quid si abnuam, potuisse esse hareticum, vel hæreseos Architectum, etiam vt priuatam personam; quo arguméto me refelles? Gratias autem ago VVitackero, quòd fi non aperte B dat, certe satis manifeste insinuar, nullum fuisse Hæreticum Romanum Pontificem víq; ad Ruffinum. Cur ergo tam ipse, quàm alij vsque adeo atrociter insectantur Liberium & Felicem II. quasimanifestisimos hæreticos! An non duo isti Pontifices antecesserunt Ruffinum? qui in Expositione symboli ita scripsit. In Ecclesia whi Roma, neque barefis vlla sumpfit exordium, & mos antiquus ibi feruatur. Vbi VVitackerus. Quod ait Ruffinus, morem antiquum ibi seruari, non generaliter loquitur , quafitotus mosibi feruaretur, fed bunc moremantiquum intelligit ; vt qui baptizantur . fimbolum recitent; bine factum effe, yt nil adiectum fit verbu fymboli. Summa fraus fuit sic abuti Ruffino. Summa VVitackeri impudentia fuit, fic mentiri & calumniari. nam C verba illa; & mos ibi feruatur antiques: Non tantum retulit Ruffinus ad publicam recitationem fymboliante susceptionem baptismi; sed iisdem simul caussam exposuit, cur symbolum inuariatum prorsus absque vllo additamento recitetur; quia scilicet mos Romz servatur antiquus, hoc eft, antique fidei integritas, nullo prorsus errore, vt aliis nonnullis locis, contaminata. Quapropter adiectionem vnius (altem fermoniu, eerum, qui precefferunt in fide, non admittit auditus: Alibi autem additio tolerata fuit, propter exortas hærese, quibus Romznihil loci relicum erat.

Ait Bellarminus: Pontificem Romanum etiam absque Concilio genetali aliquas hærefes condemnasse ; & damnationem ab eo factam, D tanquam infallibilem, à totaEcclesia fuisse comprobatam. Obiicit VVitackerus: Pelagij bærefin fuisse damnatam in Concilio Milenitano: non ergo à folo Pontifice. Caluinista aduertere debebat, Bellarminum dixisse, Pontificem damnasse Pelagij hæresin absq; Concilio generali. Mileuitanum Concilium non fuit generale, sed particulare. Nec vritur Bellarminus illo vocabulo, solw; sed dicit: Pontificem absque Concilio generali multas hærefes, & in his quoque Pelagia-

nam, damnasse.



CAPVT IV. DeRomana Ecclesia particulari.

E C V N D A Bellarmini propolitio eft; non folum Pontificem Romanum non posse errare in fide; sed neq, Romanam particularem Ecclesiam; cum hoc tamen discrimine, vt Pontifex errare nequeat errore iudiciali; particularis autem Romana Ecclefia errare nequeat errore personali, ita vt omnes errent, & nulli fint in Ecclefia Romana fideles, & suo Pontifici adhærentes. VVitackerus calumniatur, Bellarminum nuncmerum fophiftam agere. Sophista scilicet est, qui dicit, auæ tu vel non vis, vel non intelligis, quippe fupra captum & palatum Caluinianum. Ait VVitackerus, nullam vnquam Ecclesiam particularem ita erraffe, vt prorfus nemo fidelis in ea remaneret. Quali verònon aliquot centenz, ne dicam millenz Ecclesiæ funditus perierint, ita vt forsan ne vnus quidem in iis fidelis supersit. Obi cogitatione Africam, & pleramque Afiam, finulla exempla repereris, forsan Europa tibi suppeditabit non vnum, beneficio, vel potius maleficio hærescos.

Dicit Bellarminus, predictam secundam propositionem dupliciter posse intelligi; Primo, EcclesiamRomanam particularem errare non polfe perfistente Romz Sede Apostolica; & hoc fenfu dicit, propolitionem effe certilsimam, & probat, aliquot veterum testimoniis. Secundo, vt fimpliciter non possit errare, quod Sedes Apostolica nunquam Roma alio sit transferenda: Hoc fensu affirmat Bellarminus, propositionem esse piam & probabilisimam, eamý; argumentis confirmat. Quid VVitackerus? Veteres nænias ingcrit. I. Petrus nunquam Sedem Roma collocanir. Hoc tu quidem dicis, sed vbi probasti, vel probaturus es! 11. Per annos fere centum Roma nullm Episcopus fuit. At Sedes Petri non ideo à Romana Ecclesia separata fuit, sicuti nec hodie separaretur, licet Pontifex non Rome, fed Bononiæ aut Ferrariz refideret: Nam & olim, quando Papa erat Auenione in Galliis, non erat Auenionenfis Pontifex, sed Romanus; & ex Romana Ecclesia quod ad fidem attinet, vel omnes, vel saltem semper aliqui, constanter ei adhærebant.

III. Chriftu nullum promiffum fecit vrbi Romana de diuturnitate aut perpetuitate, quod non aliu vrbibus fecerit. ergo stolidum est fomniare priuilegia, qua nunquam audita funt. Si tam clarum estet Antecedens, quàm totum este maius sua parte; & partem minorem toto; rem factam haberet VVitackerus; sed quiares secus habet, haud abs re fecisset, si probationis aliquid p Antecedete suo muniendo VVitackerus attulisset: inanem certe operam non sumpsisset. Nam qui hanc sententiam tuentur, negabunt Antecedens; & si quaras, vnde hac promissio facta Ro-

manæ

U 2

Defensio Cap. 4. Lib. 1V.

1024

manæ vrbi colligatur. Respondebunt; colligi ex A cettoribus tuis, vt errore iudiciali, in definiendo illis indiciis & argumentis, qux hîc à Bellarmino proferuntur. Allatrantur quidem à VVitackero, num ideo labefactantur? Nam quòd tabulas promissi poscir, plures Bellarminus protulit. Cur non inspisit aut inspexit? Aut si inspexit, cur oculis Caluinianis, hoceft, incredulis, infpexit?

IV. Potest vrbs illa deleri, vt ne vestigium quidem illius remaneat. Respondeo, posse absolute, & in senfu diuifo:non posse, supposita promissioneChristi de cathedra Petri nunquam à Romana vrbe feparanda. Et licet Turca Romam caperet;vt obiicit VVitackerus; non tamen ideo Sedes Petri à Roma separaretur, quia Constătinopolim quoque cepit, nectamen Sedes Constantinopolita- B naex veteri suo loco est pulsa. An non olim Hzretici Gotthi occuparunt Romam? An non alij, variis temporibus tyranni, immota Petri Sede? Quodergo tunc accidir, hoc iterum accideret, fi Roma in talium potestatem redigeretur. Imò licet Caluinistæ & Lutheristæ vrbis Domini forent, non permitteret tamen Deus, ex horum Auctorum sententia, vt Sedes inde separaretur; fed vel immanifsimis iftis Papæ hoftibus meliorem mentem mitteret & inderet; vt factum olim sub Arianis Regibus; vel ita Romæ Petri Sedes perstaret, quemadmodum olim sub Nerone, Domitiano, Diocletiano, & id genus aliis perstitit, in cryptis nimirum & cauernis terræ, & copiola Christiani fanguinis effusione.

V. Antichriftus, vt Papift, a fatentur, Pontificem Romanum profligabit , & Sedem vrbemg Romanam prorsu euerter, ergo tunc auferetur à Roma Sedes Petri. Respondemus, hoc futurumquando finis mundi appetet, &, vt Scriptura loquitur, iam prope in ianuit erit. Nam quod de permansione Sedis Petriin vrbe Romanadicitur; id non nisi vsque ad tempus confummationi orbis propinquum intelligi debet.

Sed miffa bac faciamu, inquit VVitackerus. Vtinam & bac, & alia miffufaceres. Magno tædio nos liberares: nec fraudibus, imposturis & pseudologiis omnia contaminasses. Qualis enim pseudologia? à Bellarmino, hoc fecundo fensu, secundam propofitionem non defendi. Defenditur enime & argumentis confirmatur, vt pia & probabilifima. An fententiam aliquam non defendit, qui eam vt piam & probabilisimam defendit? Qualis VVitackeripseudologia, Bellarminum dicere, secundam propositionem primo sensu forte tam veram effe, quàm primam de Pontifice. Non ita loquitur Bellarminus; sed aits eam esse verissimam, nec vllam cum priore comparationem instituit, vt Caluinista facit; idque eo fine, vt cauillandi vberem materiam habeat, & dum fua fomnia & deliria oppugnat, oppugnare videatur Bellarmini dicta & placita. Nam Bellarminus non probat secundam propositionem ex illo : Rogani pro te Petre, ne fides tua deficiat, vt fenfus fit; Rogaui pro te & fuc-

fcilicet, errare non polsitis: & rogaui pro Ro. mana Ecclesia particulari, vt errare nequeaterrore personali, vt impudenter fingit VV itackerus, sed aliunde argumenta pro confirmatione propositionis secudæ petit; vi patet, apud ipsum Bellarminum.Quocirca quidquid VVitackerus hîc fatuatur, id nil ad Bellarminum, quia ipfe Caluinista stolida figmenta, que postea stolide refellerer, ex cerebro suo sibi, oblectationis cauí**a ,** procudit.

Obiicit VVitackerus : Sifecunda propolitio vera effet.tunc melius cum Romana Ecclefia particulari actum fuiffet, quàm cum Romano Pontifice, quia Ecclefia Romana non potest errare personaliter , Pontifex Romanus potest ( fi quis neget, Pontificem, vt priuatam perfonam, in hærefin incidere poffe, vt quidem piè & probabiliter negari posse, docet Bellarminus cap. 6. qua ratione tu cum refutares? ) Quinon plus ei tribueret, eíque credere mallet; qui non errat perfonaliter, quàm qui iudicialiter tantùm non errat ? imò verò contra;quis causam habens apud iudicem, non mallet credere iudici, qui in sententiaferenda & pronuncianda errare non poteft, quidquid sit de priuata illius persona; quàm ei, qui in sententia ferenda errare potest; licet quoad fuam privatam personam errare non posset? Quid enim emolumenti caperet Actor ex hoc priuatæ personæ priuilegio?

Ait VVitackerus: Qui non potest errare perfonaliter, u non potest iudicialiter errare; nam ex eo, quòd per-(ona est errori obnoxia, error etiam in sudicis oritur. Hic iterum garrit tantùm VVitackerus, neque quidquam probat. An non enim Deus infallibilitatem dare potest personz, quatenus iudiciarium munus gerit; & non dare, quatenus privata perfona est? Vel etiam dare immunitatem ab errore alicui cœtui, quasi personalem, ita vt nunquam totus cœtus in errorem incidat; & tamen non dare immunitatem ab errore in definitione alicuius dogmatis?

Probat Bellarminus fecundam propositionem testimonio S. Cypriani, qui dicit, ad Romanos perfidiam non babere accessum. Recinit VVitackerus : Cyprianum non loqui de Episcopo Ecclesie Romane. sed de Romanie. Num Bellarminus hoc loco istud S. Cypriani testimonium protulit; vt probet, perfidiam non habere accessum ad Romanum Pontificem, hoc est, Pontificis auctoritatem este infallibilem / Curomnia mifces, Caluinifta/An nescis in secunda propositione, cui probandæ dictum Cypriani prolatum est, non esse fermonem de Romano Episcopo, sed de Ecclesia Romana particulari, hoc eft, de particulari fidelium Romanorum collectione?

Obiicit VVitackerus:Si ad Romanos perfidia non potest babere accessum , tum nulli Romani possunt errare. Non sequitur, sed hoc tantum, Romanos, seu Ecclefiam particularem Romanam, non ita poffe errare & in perfidiam labi, vtomnespenitusal

reda

## Defensio Cap.4. Lib. IV.

recta fide defcifcant: non enim dicimus huic vel illi Romano hoc priuilegium, perfonaliter non errădi conceffum effe, fed Ecclelię Romanz particulari, quz non in hoc vel illo fingulari, fed in cętu & collectione plurium confistit. Nec disputat hîc Bellarminus, vtrum Apostolus Roman.t. laudauerit fidem Episcopi Romani, an toitim Ecclefie Romane; quia locum Apostoli non profert, nisi qua prolatus est à Cypriano; & si hoc loco protulistet, non alio confilio protulistet, quam vt fecundam sum propositionem de Romana Ecclefia particulari probaret. A fa excidat. Respondeo, Papistas hoc non defendere, vt certú, sed vt pium & probabilissimum; etsi fortalsis nec omnes Catholici fecundam illam propositionem amplectuntur. Quidquid st de hoc, Respondeo I L consequentiam este inanem; Ad probationem dico, fieri posse, w nec contra Scripturam, nec contra rationem este, vt ramus institus duret, vigeat & floreat; natiuus autem illam Apostoli Rom. 11. Si Dem naturalism ramu no pepercit. caue.ne tibi quog, no parcat. (fic enim textum refert V vitacker') nec este de Eccles Christiana

Elt autem perquam festiuum, quod VVitackerus tam operose oftedere nititur, illud; Non poreft;non femper indicare fimplicem imposibilitatemiled fape etiam magnam difficultatem. Quid B inferts Hoc, nisi fallor. Ergo etiam apud Cyprianum non fignificat fimplicem imposibilitatem, fed magnam duntaxat difficultatem. Si neges, aqua hzrebit V Vitackero, nec reperiet, quo dictis fuis fidem faciat.Strophe tamen & techne nunquam deerunt; & si nil aliud, hoc saltem reponet. Non porest perfidia ad Romanos habere acceffum, id est, non debet. Quo sensu de ipso VVitackero, & quouis alio sectario verè affirmes: Non potest, id eft ex VVitackeriana glossa, non deber perfidia ha bere acceffum, adV Vitackerum. Vel; non potest, id eft,non facilè potest; non potest bomo mortum fuù viribm refurgere. Non potest peccator ab/q, gratta Dei, iuftificari; id eft, Gloffatore Vitackero;non potest facile. Preclarè scilicet. С

Verbosè contendit VVitackerus, Cyprianum loqui de quastione facti, no suris. In bac falli & errare posfe Papam & Ecclefiam Romanam ; idg non diffiteri ipfos Papistas. Non quæritur iam quid nos sentiamus, fed quid S.Cyprianus; qui fi cenfuit, in queftione *faiti* perfidiă non habere accessum ad Romanos; quanto magis id affirmasset de qualtione Iuris. Obstrepit VVitackerus. Cypriani indicio Romanum Pontificem errare pose; id liquere ex epistola ad Stepbanum. Respondeo; VVitackerus hiciterum extra limites falit: non enim quzritur, num Pontifex; fed num Romana particularis Ecclefia possit errare.Quid de PontificeCyprianus senserit, explicabit Bellarminus cap.7.Cur iste omnia confundit,& ordinatisima quæq; in indigestum quod dam chaos vertit? Dictum Firmiliani epift.75.inter epistolas Cypriani, parum nos sollicitos ha bet; quia nimio erroris sui de rebaptizatione hæreticorum amore, afferuit, Romanos non feruare, quod Apostoli tradiderunt; nam totus Catholicus orbis postea sententiam pro Romanis dixit; & hodie itidem Sectarij dicūt contra Firmilianum & Cyprianum, nempe hæreticos ad Catholica Ecclefiam reuerlos, non esse denuo baptismate tingendos.

Sed en adamantina contra Bellarmini propositionem argumenta. Dem non pepercit Iudain: ergo non parcet Romanin. nam illi natiui rami fuerunt; bi, institity. At Papista dicunt fieri non posso. ve bac Ecclere,vt certú, sed vt pium & probabilisimum; etsi fortassis nec omnes Catholici secundam illam propositionem amplectuntur. Quidquid sit de hoc, Respondeo I L consequentiam esse inanems Ad probationem dico, fieri posse, & nec contra Scripturam, nec contra rationem effe, vt ramus insititius duret, vigeat & floreat; natiuus autem excindatur,& exuratur. Addo, comminationem illam Apostoli Rom. 11. Si Dem naturalıbm ramiı nö pepercit, caue, ne tibi quog, no parcat, (fic enim textum refertVVitacker')nec esse de Ecclesia Christiana in comuni, qua fi Deus illa fit aliquando aboliturus, prout aboleuit synagoga; hoc enim perpetuitati Ecclefiz, quam Scriptura afferit, aduerfatur;nec esse etiam de particulari Ecclesia Romana; quia gentes in communi alloquitur & commonefacit, ne aduersus Hebræos infolescant, & gratiz diuinz obliuiscantur, ne & ipse in se cœlestem iram prouocent. Vobis enim dice gentibus, inquit Apostolus, &c. Vultergo, vt magna animi demissione beneficium sibi diuinitus collatum agnoscant, & Deo meritas gratias perpetuò per foluant, ne per ingratitudinem tanto munere fe indignos reddant; quod ad fingulos speciat; non ad totum corpus Ecclefiz, quia certum eft, hoc excindinon posse; neq; etiam ad Romanam particularem Ecclessam, quam itidem penitus deficere posse abnuunt recte omnes illi, qui secundam propositionem defendunt.

Nec obstant illa Apostoli verba: Vide ergo bonitatem Generitate Dei in eos quidem qui ceciderunt (eueritatem in te autem bonitatem Dei, fi permanferu in bonitate, alioquin G tu excideru : quia si speciatim ad Romanos accommodentur, dico ea de singulis, Romanz Ecclesiz membris, non de tota particulari Romana Ecclesia intelligi deberc. Ex quo non sequitur, totam particularem Romanam Ecclesiam in errorem induci, atq; adeo propter infidelitatem exstirpari posse.

Ad extremú, quamuis concederemus, admonitionem illam pertinere etiam ad totum Ecclefię corpus, nil tamen inde coutra particularis Ecclefiæ Romanę perpetuam conftantiam concluderetur; quia huiufmodi exhortationes particulares accommodatè partibus applicari debent: pars autem hæc, quæ est particularis Romana Ecclefia, ita constituta est, vt tota deficere nequeat; sed tantum quoad fingula membra sigillatim specata; ad hęc igitur talem cohortationem specare censendum est; aussi & ad totum corpus; dicere oportebit; pertinere ad totum corpus præcisè, vt ex gentibus collectum est, non vt singularem promissionem de perenni sua stabilitate habet.

Ad testimonium ex S. Hieronymo. respondet VVitackerus, Hieronymum loqui de fide Romanorum, non de Romanie ipsis: Fidem Romanorum mutari no posse in sejesse enim immutabilem & semper eandem in se. Sed. tenuior est hæc nebula, quam vt clarissimam.

u 3 Hicro-

1026



## Defensio Cap. 5. Lib. 1V.

Hieronymianz fententiz Incem obtuscare que- A rum, nut mania culpam nonnihil minueret. In at. Verba S. Hieronymi funt ifta li.3. contra Ruffinum: Scito Romanamfidem Apoftolica voca laudatam eiu/modi prestigian non recipere, etiamfi Angelus aliter annunciet, quam femel pradicatum est, Pauli auctoritate munitam non poffemutari. Vbi perspicuum, S. Hieronymum non loqui de fide abilracte ab omni fubiecto, fed de fide, vterat in Romanis; neque euim iple Apoltolus fidem Romanorum prædicans, fidem, vt abstracte, & extra subiectum apprehenditur, dilaudauit ; fed eam, qua Romani clarebant & pollebant, atque adeo cam, que in Romanis inerat, laudibus extulit. Hancergo fidem Romanorum, qua eximiè præditi erant, ait S.Hieronymus mutari non poffe;neq; veteratorias prestigies recipere. Quo sane satis aperte signifi- B cat, Romanam Ecclefiam particularem hoc diuinitus donum accepisse, vt fidem Apostoli voce commendatam abiicere & amittere nequeat.

1027

Nec officiunt nobis hzc D.Hieronymi verba ex Epitaphio Marcellz, obiecta à VVitackero: Heretica in bu prouinciu exorta tempeflas cunita turbauit : nauem plenam blafphemiarum Romano intulit portui. Nam vt aliqui Romanorum Origenicis illis mercibus fuerint infecti, haud tamen tota, vel etiam pleraq; Romana particularis Ecclefia, labe illa contaminata fuit.Nec contendit hec fententia, neminem exRomanis in errorem vel herefin labi poffe; fed Romanam particularé Ecclefiam in errorem vel herefin labi non posse. Quod longè est aliud. Et tamen VVitackerus ita semper C pugnat, quasi diceremus, nullos ex Romanz particularis Ecclefie fidelibus desciscere à fide,& in errores præcipitari poffe.

Ad testimonium ex Nazianzeno respondet VVitackerus, Nazianzenum loqui tantùm de vno articulo, id est, de Trinitare. At tu lege Nazianzeniapud Bellarminum verba; videbisq, gene ratim eum afferere, Romam ab antiquis temporibus reltam retinere fidem . & femper cam retinere, ficut decet vrbem . qua toti trafidet orbi , femper de Deo integram fi dem habere. Integram, dicit, ergo non'tantum vult Romanam Ecclesiam habere fidem rectam de Trinitates led & de aliis articuliss Nam fi in aliis articulis vel vno vel pluribuserraret, fidem integram non haberet; neque enim fides integra eft, recta de vno Trinitatis mysterio fides.Qux VVitackerus præterea adiungit, scommata sunt & cauilli.

Danzus alibi furiosus est, hic plane phreneticus,cuius phreneleosparaxylmo fic in lanctos Patres incurrit: Quod Patres pro fecitat. nihil eum iuuant, quia, rei ipfius experientia, ( cui potius credendum est, quamifin Patrum dictin, & falfis de Roma laudibus) docet ballucinatos eos, dum bas scribunt, fuisse fuisse bac bumana corum iudicia, non diuina. Ergo amici quidem funt illi, sed tamen magis est amica veritas. Quod ad Romanos Pontifices, quos ifte teftes profert, prorfue funt in hac caussa à testimonij distione remouendi , quia caussam fuam agunt. Probè dedolari deberet os tam impu-

hac tamen amentia excidit illi vnum argumentum, ex quo rationis quædam (cintilla emicat.

Bellarminus dicit ex Blondo, tempore Leonis I. Vrbem à Genserico fuiffe captam & fpoliatam,itan aliquandiu fine vllo babitatore permaneret. Idem polica remporibus Totsle accidit, tefte ipfo Bellarmino. Ergo tunc periit Romana Ecclefia: Vel, ergo tunc Sedes Petri exm. be Romana aliò est translata. Quis à tanto Danzifurore tantum rationis exspectasset? Responded tamen, vtramque consequentiam este vanam; quia Romani, Ecclefiz illius ciues, non defece runt à fide; neque etiam penitus de medio sublati funt; fed ad tutiora duntaxat loca fefereceperunt, donec tempestas barbarica desanite Qua cessante, redierunt ad spoliatam & incenfam vrbem, eamque iterum instaurarunt, & damnis illatis, quà licuit, medicinam fecerunt

Obiicit & hocargumentum Danzus: Reme, que hodie exftat, non est illa vetus, in qua Petrus fedu; imd noua bas viz fuburbium illim effet. Ergo Sedes Petri iam pridem est tranflata alid. Respondeo, effecan dem Romam, nomine, fitu, successione, continuatione: sicuti idem est Danubius, qui ante centum annos fuit. Et hodie zquè acolim dici tur fepulchrum Chrifti effe Hierofolymis, & lo cus Natiuitatis Bethlehemi; licet vtraque ciuitas non femel euería fuerit, nec iam tam amplo, quảm olim ambitu circumferibatur.

#### CAPVT V.

#### De decretis morum.



D

ERTIA propositio Bellarmini est Non folum in desretis fidei errare sonpe test fummu Pontifex, fed neque in precepi morum, que toti Ecclefie prescribuntur, 0 que in rebus necefferiu ad falutem, vel in iu, que perfebe na vel malafunt, versantur. Post explicationem huius propolitionis, probateam Bellarminusali quot argumentis. Primum eius argumentumait VVitackerus effe iftud Ioan. 16. Cum venerit ilef risus veritatin, docebit vos omnem veritatem. Respondet, bunc locum pertinere ad omnes Apostolos, ind & al omnes fideles. De Papa & fuccessoribus , nullum bic per verbum. Sed VVitackerus impostorem agit. Nam argumentum Bellarmini non eft ille Ioannislo cus; fed potius argumenti confirmatio feu probatio. Nam si Papa errare posset in przceptis morum ad falutem neceffariorum, Ecclefiagra uiter læderetur, & erraret in rebus necessariis Quod est contra illam Christi promissionem cum veneris firitus ille veritatis, docebit vos omnem wi

tatem. Quod intelligitur (vt minimum) de veri tate ad falutem necessaria. Hoc Bellarmini argumentum eft, quod VVitackerus decurtat&de prauat, vt suis cauillationibus locum into niat. Secun-

### Defensio (ap. 6. 57. Lib. IV.

Secundum argumentum est illud. Quia tune A Deus deeffet Ecctefia in neceffariu. Respondet VVitackerus, bec falfum effe. Si Papa millies erret , tamen fu pereffe mille modos, quibus Deus Ecclefia fua poßit profpi cere. Hoc verum effer, fi Deus cum hæreticis veterem Ecclesiam, eiusque gubernationem abs se institutam antiquaret ac demoliretur, nouamque Ecclesiam ex sectariorum sensu conderet. Posito autem co regimine, quo Deus Ecclesiam administrari voluit; vtique Ecclesiæ in necessariis ad salutem deeffet, si Pontifex in præceptis morum ad falutem necessariorum errare posset : quia Ecclesiateneretur illum audire, tanquam fupremum pastorem; & tamen audiendo illum, in perniciosum errorem delaberetur.

bus per se bonis, vel per se malis : probat Bellarminus; quia alias Ecclesia non posset dici sancia. Responder VVitackerus', Ecclesiam dici sanstam non propter Papa professionem; sed alias ob caussas. Vt maxime alias ob caussas dicatur sancta; hoc tamen elogium obtinet quoque propterea, quod supremum eius caput, nihilnisi fandum, hoc eft, verum & bonum ex Cathedra profiteri,& Ecclefiæ vniuerfæ præscribere queat. Ridet VVitackerus vltimu Bellarmini argumentum, & ideo ridet, quia non habet pro incommodo, Papam circa fidem errare posse, etiam iudiciali errore. Sed quod Hæreticus pro nullo incommodo reputat, id orthodoxo vel maximum est incommodum.

#### CAPVT VL

### DePontifice, vt est priuata quadam perlona.



1.029

VARTA propositio est : probabili ter pieque credi posse, Pontificem, etiam vt particularem personam, nó posse este hæreticam, falsum aliquid contra fidem pertinaciter credendo. Quz est fententia Pighij. VVitackerus occlamat. Pighium refelli à Cane & Catherino. Quid tum? An id tam valide & efficaciter præstant, vt Pighiane opinioniomnem penitus probabilitatem detrahant? Mendacium VVitackerianum eft, Bellarminum fe D cumpugnare. Nam quod cap. 11. omnes Catholicos inter se consentire dicit Pontificem posse, vt priuatum doctorem errare, esiam in quastionibus vniuerfalibus tam fidei,quàm morum,idg ex ignorantia, vt aliù Doctoribus interdum accidit ; Id non euertitur per quartam propositionem, vt mentitur VVitackerus; quia quarta propositio dicit, probabiliter pieque credi posse, Pontificem, etiam vt priuatam personam, priuatumque doctorem, non posse esse hareticum, pertinaciter aliquid credendo & docendo contra fidem. Hoc priori di-&o non repugnat. Quia aliud est in errorem incidere; aliud.incurrere in hærefin. Aliud, errare; aliud, hæreticum esse, & pertinaciter in errore

perfistere : Non prius, fed folummodo hoc posterius à Pontifice remouetur, nec est vnum & idem, vt infipienter fibi perfuadet VVitackerus. Nec necessaria est hæc consequentia, vt idem Caluinista indocte fabulatur. Poteft errare, vt quiuis alias doctor; ergo & per erroris persinacem defensionem in barefin incidere. Futilis illatio, quia prius habet, vt homo, neque enim necesse est, vt omnem humanam caliginem Deus per summi pastoris officium dispellat; alterum, ex maiestate & dignitate muneris Pontificij in ipfam itidem priuatam Pontificis perfonam redundat.

Probat Bellarminus hanç quartam propositionem à suaui diuinæ prouidentie dispositione. Respondet VVitackerus, non fine maledictis, di-Quod Pontifex non possit errare in mori- Buina prouidentia suduitatem non perituram, licet Papa poßit effe,vt reipfa etiam fit . Hareticm : Et mox confuetz suz garrulitati habenas laxat; & inanium verborum integrum flumen profundit; Et Bellarminum inconstantia arguit, eig diffensionem à reli qui Pontificiu obiicit, quali mentiri & calumniari, fit aduersarij argumenta diluere.

> Ad alterum Bellarmini argumentum respődet, multos ex Pontificibus fuisse Hareticos. Sed hoc omnibus hæreticis ad hunc víque diem dieu procliue fuit; probatu impossibile. Danæus Bellarminum hac consequentia conficit. Pontifex est homo, ergo potest errare. Ergo hareticus effe ; quia omnis bomo potest errare & bereticus effe. Quis non miretur consecutionis huius robustissimos lacer-C tos?

#### CAPVT VIL

## Soluuntur obiectiones exration



BIECTIONES, que fiunt contra infallibilitatemPapæ, bifariam vel trifariam confiderari poffunt. I. Vt probare videntur Pontificem, etiam vt Pontificem, errare posse errore iudiciali; Secundò, vi probare videntur Pontificem, tanquam priuatam perfonam in hærefin incidere posse. Tertio', vt coniunctim vtrumque probare videntur. Et hoc posteriore modo obiiciuntur ab Hæreticis, & à nonnullis itidem Catholicis. Secundo modo víurpantur etiam à quibuídam Catholicis, qui censent Pontificem, vt priuatum doctorem, in hærefin delabi posse; primumque fuum argumentum inflituit VVitackerus ab horum Catholicorum auctoritate, qui pedibus, inquit Caluinista, in nostram sententiam eunt. Et inter cos numerat Sanderum, Canum, Driedonem. Thirrecrematam. Sed mihi videtur VVitackerus pedibus manibusque in mendacia ire. Nath dicti quatuor doctores, amplectuntur quidem illam sententiam, quæ vult Pontificem, vt priuatu do-Aorem, in hærefin incidere posse: Sed num hoc tantum sentiunt sectarij? Num hoc tantum vociferationibus suis obtinere contendunt? An nó

1020

**u** 4

præte-

### Defensio (ap.7. Lib. IV.

præterea volunt, Pontificem, vt Pontificem, ex A luum mendacium ex Canonibus probare debe-Cathedra docentem & pronunciantem.ab erroris periculo non effe immunem? Num hac eft mens Cani ? Num Driedonis ? Num Sanderi? Num Turrecrematz? Quid, quod nec Gerson, nec Alphonsus à Castro, nec Cusanus, nec Almainus cum Nouatoribus sentiunt, tum quia opinionem suam semper iudicio Ecclesiæ subiecerunt; tum quia ipfi constanter docuerunt, Pontificis iudicium cum generali Concilio coniun-Aum, infallibile esse. Quod zquè negant sectarij ac solius Pontificis sententiam infallibilem esse. Quapropter nihil caussa habent, cur sibi de au-AoritateCatholicorum doctorum blandiantur; qui nunquam patientur se ad Caluini vel Lutheri caftra rapi, vt contra Pontificem pro perfidia B hæretica militent.

102 I

Profert VVitackerus Canones, & Canonum glosfal, quibus fignificatur Pontificem posse errare, & in hærefin itidem incidere. Respondet I. Bellarminus, Canones loqui de errore personali, non iudiciali Pontificis; seu de Pontifice, vt priuata persona; non qua Pontifex est, & publicus controuersiarum iudex. Occinit VVitackerus. Hoc illud eft , quod Bellarminus antea negauit ; Papam perfonaliter bareticum effe poffe. Hi Canones probant poffe. Iterum ne oblisus tui es, Bellarmine. & eius quod modo dixeru? Certè tu artificij tui, quod in mentiendo & criminando cossistit, minimè es oblitus. Egregiè enim artem tuam factitas. Non negauit abfolute Bellarminus; Papam, quoad fuam priua- C tam personam Hæreticum esse posses sed dixit, piè probabiliterque contrarium defendi posse; Et Pighianam opinionem nec verifimilitudine, nec pietate carere. Num sibi contradicit, qui ex duabus opinionibus alteram defendit, vt certiorem; alteram vt minus certam, piam tamen & probabilem; & postea objectiones. que adferuntur, conuenienter vtrique sententiz dissoluit? An qui hoc przftat, & dum hoc przftat, immemor est, suz sententiz, seu eius, quod antea docuerat? An non est hoc quotidianum in omnibustam Philosophorum, quàm Theologorum fcholis? Isti tamen rabulæ, quamprimum quis duas opiniones probabiliter tuetur, & alterutri conformiter responsa format; antilogias & con-D tradictiones intonant; & quod omni iure licet; inconstantiæ adscribunt.

Neq; verò dixit folum Bellarminus,Pontificemerrare posse errore personali; sed & secundam responsionem secunda opinioni conuenienter adiunxit, nempe non esse mentem Canonum, Pontificem, etiam vt priuatam perfonam, hæreticum effe poffe; fed dicere, Papam poffe iudicari; fi denim fit à fide; quòd non fit omnino certum, an polsit necne Pótifex effe hæreticus. VVitackerus obstrepit; Canones fimpliciter affirmare Potificem poffe effe bareticum; quod hæreticus non tantum intelligit de Pontifice vt priuata per sona est; fed & de Pontifice, qua Pontifex eft. Et cum hoc

ret; entibi Panormitanum profert, Petrum de Palude, Gerfonem. Liranum, Concilium Bafile-enfe, AEneam Syluium, Alphonfum à Caftro, & alios; quorum nullus eius eft fententiz, cuius eft VVitackerus, nimirum Pontificem, etiam cum generali Concilio errare posse. Et multi ex illis, quos citat; tantum hoc volunt, Pontifice vt priuatam personam, in heresin incidere posse. Quorum sententiam Bellarminus nunquam damnauit; fed illam Pighij, duntaxat vt piam & probabilem, propoluit. Quam verilimilitudiné VVitackerus verbolisima sua loquacitate, & loquacissima verbolitate Pighianz sententiz nunquá detrahet.

At iam VVitackerianus Achilles in medium prodit. Fauete linguis, auribus, oculis. Si Pontifex non poffet errare in definitione controuerfiarum de fide. fequeretur, flandum potius effe fententia atg, iudicio fuccef foris Petri, quàm Ioannis & aliorum Apoftolorum, qui poft Petrum vizerunt; at quù non videt iudicium Ioannu pra ponendum fuiffe iudicio mille Linorum, & mille Clementum. Vt hoc argumentum in speciem plausibile, præsertim apud imperitos, dissoluatur, obseruate oportet, in eo fupponi aliquid impofsibile; videlicet, fententiam Ioannis Apoftoli, qui adhuc fuperstes erat, quando S. Petro mortuo, Linus, Cletus & Clemens Romanam Cathedram tenebant; potuille elle contrariam fententizex Cathedra Petri à Lino, Cleto vel Clemente prolatz; quæ est hypothesis plane impossibilis. Vtenim verum vero nunquam repugnat; ita veritatis prædicator Apostolus Ioannes nunquam contradixisset ei, quod à successoribus Petri ex Cathedra definitum fuisset. Attamen posita hac impossibili hypothesi, quis non videt, quid sequa tur, nempe; lucceffori Petri, cui speciatim in Petro dictum est : Tibi dabo claues regni calorum, &c. Et quodcung ligaueris.&c. Quodcung folueris,&c. Potius habendam fuisse fidem, quàm Ioanni. At hoc videtur absurdum. Quid mirum si ex absurda & impossibili hypothefi, nascatur etiam absurda & impossibilis conclusio? Qua observatione & responsione in fumum euanescunt omnes VVitackeriani thrasonismi, quibus pueriliter exultat,& lese iactat. Hune mibi nodum foluant, inquit, seg, explicent ex boc laqueo, si possunt. (Anima nostra, ficut paffer, erepta est de laqueo venantium; laqueus contritus est, & nos liberati sumus.) As nunquam poffe certissimum est. (Ecce arrogantilsima vanitatem.) Hic calculus eorum dentes frangit. Huns bolum nunquam deglutient. Quis non detestetur hanc inanifsimam inaniloquentiam, vix milite glorioso Plautino, nedum Regio professore dignam.

Obiici etiam folet; Fruftra cogi Concilia. fi iudiciŭ Papa fit infallibile. Respondet Bellarminus, hoc no fequi; nam Pontificem non debere contemnere media humana & ordinaria, quibus deveniri potest ad veram rei cognitionem. VVitackerus

logo-

Digitized by Google

Defensio (ap. 7. Lib. IV.

logodiarrhœa fua fretus prolixam declamatio- A hærefeos peccato deuitando Spiritus fancti afsinem auspicatur, vt solutionem Bellarmini profternat. Summa eft. Media Pontifici non effe necoffaria,fi in illo folo infallibilitas refideat. Papam effe fupra omnia media. Abfurdum effe, dicere, eum, qui divinitus edoctus fit, egere bumanin mediu. Absurdum effe, dicere, bominem illiteratum , qui per totam vitam (uam Iurifconfulsus fuit, feripturamg, nefeiuit, Papam factum non minu verum noffe, quàm qui doctifimus eft. Quz omnia nil aliud funt, quain VVitackerianz loquentiz Emblemata seu istar Súpara: Etsi enim mediis istisopus non est absolute, vt ipsa fibi conster infallibilitas; opus tamen est mediis, vt omnia cóuenienter & ordinate in Ecclesia agantur & peragantut. Nec oportet, vt Pontifex, qui antca Theologus non fuit, in Theologum mutetur, B rum igitur, fi & Papa excipiatur, non tantum, quando ad Pontificatum prouchitur; fatis eft,vt cum ad controuerfiam decidendam deuenitur; à recto tramite in pronuncianda fententia defle-Aere nequeat. Quam in rechi verique definitione immobilem costantiam, non habet ex Theologica fcientia, sed ex officio primatus Ecclesiastici, quo fungitur.

ΙΘζζ

Quz de obiectione ex Cypriani & Stephani Romani Pontificis facto Bellarminus disputat, intacta præterit VVitackerus. Iunius & Danæus clamitant; Stephanum definiuisfe, bereticos ad Catholicam Eccléfiam reuertentes, non effe rebaptizandos; Ét tamen Cyprianum non acquieuisfe; sed fortiter cum settatoribus sub reclamasse. Et binc liquere, Pontificis iudicium,esiam ex Cathedra, & definisiuum. iudicio Cypriani, non fuiffe infallibile, quia fi pro infallibili babuiffet ; è vefigie adquieuisser. Has offucias disiicit ac dispellit copiosè ipsemet Bellarminus. Nec sectarij aliquid adducunt, quod Bellarmini responsa labefacet. Itaque ad Concilium Africanum transeo, cuius Epistola producitur, in qua Patres illi videntur dicere ; iudicium multorum præferendum iudicio vnius, nempe Cæleftini. Respondet Bellarminus; eos loqui de iudicio , in Quzítionibus facti, in quibus plerunque plures plura vident.quàm vnus. Occinit VVitackerus. Patres loqui indefinite de quoun indicio tum fatti, tum fidei; quia ifi Patres absurdum putant posse Deum inspirare iuflitiam vni alicui Episcopo, & negare multu. Sed tu infpice Epistolam, & manifeste intelliges, illos Pa- D tres tantumodo loqui de facilitate cognoscendi, & decidendi particularis alicuius facti. Mira tur VVitackerus, Bellarminum dicere; Patres Cocily Africani nonnibil in verbis excessiffe. Nemini videatur hoc VVitackeri iudicium insolens. Quia quidquid vel ad vel in Pontificem scribatur, nimis mite ac molle est, etiamsi dentibus & aculeis circumquaque horreat. An non ipse Lutherus, quo nemo DaConnaripas & furiofius in Papam, inuectus est, fæpius, se nimis clementer & reuerenter cum Papa egiffe fcriptitat?

Argumentum Nili, fchismatici Grzci est illud. Potest Pontifex in alia peccata incidere; ergo & in herefin. Negatur consequentia ob singularem in

stentiam. Occlamat VVitackerus: Nili argumentum non, effe tam leuiter pratereundum. Fulcire ergo illud aggreditur, sed fulcris æquè infirmis ac est iplum argumentum. Papa potest amittere bonam. conscientiam, ergo etiam à fide naufragium facere, Probatur consequentia. Quia Apostolus dicit, 1. Tim.1. feciffe quofdam naufragium fidei, quia antea bonam con scientiam amiserant. Respondeo, negando consequentiam. Ad testimonium Apostoli dico, non omnes, qui bonam conscientiam perdunt; perdere quoque fidem, vt tellatur experientia ; & Apoliolus non generali, sed particulari oratione vtitur. Quam quidam repellentes circa fidem naufragauerunt. Quidam, inquit, non omnes. Quid miqua Papa, sed & quoad suam privatam personam.

Sed en alterum Niliaci argumenti VVitackerianum fulmentum. Radix barefeos eft in Papa, ergo & fructus barefos in eo effe poteft. Antecedens patet. Quia radix barefeos est caro , teste Apostolo , qui Galat. 5. inter opera carnie numerat etiam sectas & bareses. Fæneum argumentum : Negatur consequentia. Ad probationem dicimus, obstare fingularem Dei protectionem, quo minus ex radice carnis pestilens hæreseos fructus oriri queat. An non & Apostoli, post acceptum Spiritum fanctum, corpus carne præditum habuerunt? An & ipli fidei naufragium pati potuerunt? Quid de Christo VVitackerus dicet ? Quid de Virgine Deipara? Si per carnem non ipfam carnis substantiam, sed rebellionem appetitus senfitiui contra rationem intelligat ; respondebimus, quod antea responsum est, obstare peculiarem tutelam diuinitus Pontifici concessam, ne in hærefin labi quéat.

Promit VVitackerus & hoc argumentum. Qui olim in Cathedra Mosis sedebant , erraro & in barefes incidere potuerunt ; & reipfa itidem errarunt & in barefes inciderant ; ergo idem euenire poteft Pontificibas Romanie. Respondeo, licet antecedens verum esset, non valeret consequentia. quia Pontifici nouæ legis ampliores & expressiores promissiones de infallibili iudicio facta sunt, quàm sacerdotio testamenti antiqui : Deinde nego eos, qui Cathedram Moss legitime tenebant, errare potuisse docendo & pronunciando ex Cathedfa: nam Christus absolute præcepit Matth. 23. Omnia ergo, quacung, dixerint vobu, feruate & fatite, &c. De qua re alibi fusius à nobis disputatum est, przcipuè in digressionibus contra Hunnium; & in primo itidem Defensionis Bellarminianæ Tomo, lib.3. cap. 5. Quz auté contra garrit VVitackerus.nil aliud euincunt.qua scribas & Phariszos, Cathedra Mosis tenétes in errores & hære. fes, vt priuatos doctores delabi potuisfe. In quo, si nostris Potificibus inferiores fuerunt, id haud alienum à nouz legis gratia; quz abundantior est existimari deber. Et ex his responsum quo.

que

# Defensio Cap. 8. Lib. IV.

B

C

D

que habent ad sus nugationes & tautologias A tia iam fuisse designatum Pontificem, fuisserge Sutliuius & Sibrandus; qui aliis verbis easdem obiectiones, inscitiz indices, adferunt, & velut insolubiles venum exponunt. A tia iam fuisse designatum Pontifice, futuro, scilicet. Quis abnuat? Obligatus erat Petrus, vt tantz promissionis

#### CAPVT VIII.

Deerroribus, qui falsò adfcribuntur Romanis Pontificibus Petro, E aliis nouem, qui non folum Pontifices, fedetiam Martyres fuerunt.

CCVSANT S. Petrum, quod Chri-Rum negauerit. Respondet Bellar-😰 minus; tum necdum faisse summú Pontificem. VVitackerus post ingentem verborum strepitum; per battologiam nobis reponit, quod iam supra vsque ad nauseam inculcarat; Petrum iam Matth.16. Petri nomen babuisse; & ex nostra doctrina iam tum petram fuisse.ergo & Pontificem. Respondemus, quod supra ad hanc ipfam VVitackerianam infipientiam diximus; fuisse tunc Apostolum illum & petram; sed necdum Ecclesiz zdificium sibi tanquam Petrz impolitum,gestasse; neque enim dixit Christus: Super banc Petram zdifico, sed, edificabo Ecclesiam meam. Ecclefiam autem fuper hanc Petram reipfa zdificauit, quùm Petro peculiariter dixit: Pasce eues meas. Obiicit VVitackerus. Si ex his verbis; Pasce oues meas; colligitur; Petrum non potuisse errare; suncnec aly Apostoli errare posueruns, quia omnes iußi funt instituere & docere omnes gentes. Respondeo, effe duplicem immunitatem ab errore; alteram, vt fupremi & ab alio quocunque homine in Ecclefiz militante independentis doctoris, pastoris & iudicis; alteram, vt doctoris, pastoris & iudicis à primo dependentis. Primam folus Petrus habuit. Secunda, czteri quoque Apostoli. Neque primam præcisè ex illis verbis; Pasce oues mem.colligimus;(quanquam possenus.prefertim additis circumftantiis,) fed iungimus etiam alia loca; vt Fibi dabo claues regni calorum. Quodcung, foluerin,&c. Quodcung, ligauerin, &c. Et porta inferinon preualebunt aduersus eam. Nec alteram infallibilitatem concludimus przcise ex illo Chrilti mandato; docete omnes gentes; fed ex prærogaciuis Apostolici muneris, & ex vberrima Spiritus sancti gratia, qua die Pentecostes Apostoli cælitus sunt perfusi; coniicimus, eos tales creatos effe doctores, qui in doctrina sua à vero nunquam deflectere possent, ob fingularem Spiritus lancti alsiltentiam.

Danzus ita argumentatur. Petru iam trat Apofolm Matth. 10. Ergo & Pontifex. Etiam Andreas eratApostolus Matth. 10. Num & Pontifex? Num Apostolum esse; est esse fummum Pontificem? Iunius dicit, Petrum Matth. 16. ex nostra senten-

iam ex fatto obligatum ad prastandam (anttimoniam & fidem dignam Pontifice, futuro, scilicet. Quis abnuat? Obligatus erat Petrus, vt tantæ promissionis memor, vitam potius amitteret, quàm Christum negaret: tamen secus faciendo nil contra susceptum munus fecit; quia nondum susceperat illud. Secundò respondet Bellarminus, Petrum ore non corde negaffe fidem, ac proinde amilifse confessionem fidei, non ipsam fidem. Danzus vociferatur: hoc falfum effe, nam Petrum, Marco teste, cap. 14. Capiffe anathematizare & iurare fe non noffe Chriftum : fignum ergo effe, quod & corde neganerit. Respondeo, consequentiam esse futilem : nam nimius timor, quo Petrus in medio hostium oppressus est, anathema illud & iuramentum extorsit. Et quomodo corde inficiari poterat se non nosse hominem illum, cum quo aliquot annos familiariter vixerat, & cum quo ante paucas horas cœnauerat? Neque enim vrgebatur Petrus de diuinitate Christi; num eum nosset esse Deum; sed num discipulus, & vnus de familia eius effet. Istud profecto Petrus corde non poterat negare; quia hoc ei euidenter perspectum & exploratum erat.

100

Mentitur & calumniatur impudenter Danæus, Bellarminum Apostatis aperire fenestram; vt dicant se Christum non negasse corde, sed solo ore. Digna tanto criminatore contumelia. Quomodo quis Christum neget, omnium optimè nouitis, qui negat: num solo ore; an ore simul & corde. Si ergo ad faniorem mentem redire cogitet; se quomodo Christum negarit, examinet, nec Petrum negantem, sed potius amaré lacrymantem respiciat.

Concedit VVitackerus Christum solo ore à Petro negatum. Sed addit, sy cophantiam; nos do cere Chriffum à Papa poffe negari solo corde, non ore. Audi Caluinista. Qui Pighij sententiam piam & probabilem defendunt, illi negant à Papa Chri ftum corde negari posse; hoc ipso, quod negant; Papam, etiam vt priuatam personam, in hæresin incurrere posse. Qui autem concedunt, Papam, vt priuatam perfonam, corde hæreticum effe, atque adeo Christum negare posses consequenter etiam concedunt, Papam, vt priuatam personam, hanc fuam hærefin & Christi negationem ore proloqui posse. Hoc tantum inficiantur, Papam Hæreticum vel negatorem Christi; hæresin vel negationem suam ex Cathedra pronunciare, & toti Ecclesiæ præscribere posse. Hzceft mens & hic fenfus CatholicorumDoctorum, quem inuoluit VVitackerus; quiafienuclearet; technzeius & fraudes nimis in propatulo forent.

Ad facum Petri Antiochiæ, respondet Bellarminus fuisse errorem, non prædicationis, sed conuersationis. Faljum eft, intonat Danæus, quia Petrus non folum docuir, sed & coëgit gentes Iudaizare

Galat. 2.

1025

### Defensio (ap. 8. Lib. IV.

Galat. 2. Et bec erat contra articulos fidei decretos ab A observationem mortiferam este. Sed quidquid Apostolice concilio Actor. 15. At Danzus prz furore nescit quid dicat; nam Petrus verbo non docuit, multoque minus coëgit gentes czremoniis Iudaicis vti; (cum gentibus enim gentilium more edere consueuerat. ) Sed quia, cum quidam à Iacobo venissent; se à gentilibus subtraxerat, & ad Iudzos aggregarat, reprehenlus eft à Paulo, quafi exemplo suo ipsos etiam Gentiles ad observationes legales invitaret. Tantæ enim auctoritatis erat S. Petrus, vtiplius factum & exemplum censeretur quodammodo coactio aliorum ad imitandum. Neque mens & propolitum Petri erat, vt gentiles factum luum imitarentur; multo minus, vt czremonias Iudaicas, tanquam ad falutem necessarias, amplecterentur, sed quidquid ex facto Petri contingebat, id præter mentem & intentionem eius faltem formalem & explicitam, contingebat. Mentitur ergoVVitackerus quoque.cum ita de Petro fcribit. Perfuafit multie legie Mofaica ceremonias non effe abrogatas, fed effe ad falutem & vitam aternam neceffadaos ad regnum Christi persinere Att.ii. rim. Injutiofum est istud in tantum Apostolum mendacium. Hzc nimirum est VVitackeri & collegarum eius in S. Petrum reuerentia, quam paulo antea his verbis deprædicauerat. De Petro

abfit vt aliter fentiamu, quam deceat , imd, vt non honorificentifime femper de illo, tanquam de Christi Apostolo & Martyregloriofißimo tum fentiamus, tum loquamur. Quid reuerentius & observantius his Caluinia. nis? Sed verbo, non facto; nam facta reclamant, vt iam vidimus,& elucet quoque ex his, quz flatim subiungit VVitackerus. Petrus suo exemplo multos in errorem induxit. Num in errorem fidei ? Quoties hoc dicis, toties Caluinistam agis. Scis quid fit hoc?

Obiicit VVitackerus: Etiam exemplo pradicari, effe sepe efficacius , quàm verbo. Si Papa Iudaismum non predicet, interim fe circumcidat. & Iudeorum festa celebret, nonne palam teftaretur, fe Iudaum effe, & fecum multos errare faceret ! Si Lutherus vel Philippus, quando adhuc recenti Euangelij fui musto madebant; VVitackero respondere deberent ; negarent.opinor,Papamideo fore Iudeum,quamuis se circumcideret, & festa Iudzorum celebraret, quia Lutherus Tomo 2. Epistolarum suarum & alibi crebro; Et Philippus in Locis Anno M. D. XXIII. Argentorati excusis, expresse docent, observationem ceremoniarum legalium esse liberam & indifferentem. Sed esto. quod VVitackerus affirmat; nego factum Petri effe vel fuisse simile : quia co tempore, quo Antiochiæ Petrus à Paulo reprehensus est. abrogatz quidem erant ceremoniæ Molaicæ; sed earum obseruatio nondum habebatur mortifera: Euangelio nondum plene promulgato, nec gentibus & Iudzis in vnum perfectè coagmentatis, vtpostea contigit. At nemo est, qui nesciat, post tantum temporis spatium, ceremonias Mosaicas, abíque piaculo, custodiri non posse, earumque l

fit de hoc Petri facto, certum eft, illud infallibili iudicio fummi Pontificatus, quo Petrus fungebatur, nil prziudicij adferre : nam nec ex Cathedra Pontificia, edito decreto, pronunciauit; ceremonias legales, tanquam ad falutem neceffarias, obseruari debere; neque ipse etiam, vt priuata persona vel sensit vel docuit, ritus Mosaicos adhuc ad falutem effe neceffarios; nam contrarium manifeste patet ex Concilio Hierofolymitano AA. 15. Quomodo igitur aliquid contra infallibile Pontificis iudicium egit? Si quisin facto Petri error fuit, conuersationis fuit; non enim ex timore superuenientium Iudzorum, qui in Christum crediderant, à gentibus ad Iu-B dæos transire debuisset; ne gentiles tanti Apostoli exemplo inducti crederent, idem sibi faciendum effe. Vanissimum etiam est.quod VVitackerus dicit; Erraffe Petrum de cibie & vocationegentium A&.to. Et ne iusjum quidem ac monitum calesti vifioni parere voluisse : eundem etiam existimasse, solos lu-

1028

Sed hæc nil aliud funt, quàm calumniæ in fanctum Petrum. Nam vt erraffet; an ideo quidquam contra certitudinem iudicij ex Cathedra peccasset? Num vllum decretum super hac re edidit! Num etiam, vt priuata persona in hærefin incidisset? Num omnis error, quem quis errat, est hæresis? Deinde, an non illud A&. 10. in exstali feu mentis excessu accidit, vbi fenfus ligati,&iudicijlibertas intercepta?Nam vbiPetrus ad se rediit, an non confestim diuinz visioni morem gessit ? Nec vnquam vel Petrus vel vllus Apoltolus polt refurrectionem Domini centuit, Gentiles non pertinere ad regnum Dei, nec Euangelij annunciatione dignandos effe; fed dubitabant de tempore, quo Euangelica prædicatio gentibus effet impartienda. Quàm hæretici fubtiliter & minutatim in res & actiones S. Petri inquirunt, vt quod culpent, inueniant; Et tamen femper impletur illud fcripturz. Defecerune ferutantes ferutinio.

Obiicit V Vitackerus secundo loco Clementem; (nam de Lino, Anacleto & Teleíphoro ne dignatur quidem verbum facere.) Hic in Epift. quinta flatuit rerum omnium communitatem, etiam coniugum. Fædus bic error eft, inquit VVitackerus, & indignue Romano Pontifica. Fœdus plane, fi accipiaturvt fonat. Sed VVitackero probandum erat; verbailla ( in omnibus autem funt fine dubio & coniuges, non esse ascititia & aliena; nam esse talia docet Turrianus lib.5.contra Magdeburg.cap.2.cltatus à VVitackero. Constat enim opera C'ementis, vt & aliorum quorundam veterum, ab Hæreticis fuisse corrupta, vt peruersis fuis perfuafionibus à Clementis & aliorum &uctoritate patrocinium quærerent ; & quia hoc non poterant ; veraciter ; fraudibus agere institerunt, quia dolm an virtm, qui in bofte requirat ? Quid mirum igitur, si & hoc Anabaptisticum assumen.

tum

Digitized by Google

## Defensio Cap.8. Lib. IV.

tum assuitaliquis Nicolaita, vel alius quispiam A Quidquid contra boet Danzus; totum quod ex impuritatis ac luxuriz magister & sectator? Nam quod VVitackerus dicit, fenfum Epistolz collaplurum, dempta hac periodo, fallum eft, vt patet legere volenti Epistolam illam in nupera editione Coloniensi Conciliorum; vbi additamentum hoc, vt& in nonnullis aliis antegressis editionibus recté est omissum. Nec refert, quod citat Gracorum sapientissimum, hoceft, Socratem, qui vxorum quog, communitatem statuit : nam ex fehtentia eius non accepit Clemens nisi id, quod legi Euangelicz congruebat; cuiufmodi fola ell communitas facultatum & fubstantiz, qualis in primzua Ecclefia florebat.

Adhze, ve verba illa maximè à mente & manu Clementis essent; Probare adhuc deberet B VVitackerus; Clementem, illam fuam perfuasionem ex Cathedra tradidisse & definiuisse publicato decreto, totique Ecclesiz proposito. Item, fierror hîc fuisset Clementis, vt erat priuata persona, demonstrandum restaret; huncerrorem à Clemente pertinaciter defensum ; ita vt verè dici potuerit hæresis; neque enim dicit Bellarminus; Pontificem errare non posse; sed piè probabiliterque defendi, Papam non posse incidere in harefm.

Linum rident sectarij, quòd iusserit, ne fzminz Ecclesiam intrent, nisi capite linteis cooperto. Quidni commentum rideatur ? clamat lunius. Scilicet Lino fuit nomen , ideog, nominiu jui monumentum in capitibus faminarum effe voluit 3 vt non nifi èlino velarentur. Et quidni etiam, vir bone, è lana? Argutus est vbique Iunius, qui vidit; quod nemo viderat, lineum tegumen à Lino præscriprum, quod Linus vocaretur. Si Lanio aut Lanarie nomen fuisset, proculdubio velum laneum præscripsisset. Vane nugator. An non vidisti in vita Lini, quam liber Pontificalis, no+ mine Damasi exhiber, nullam penitus fieri mentionem lintei seu linei veli; hæcenim sunt libri illius verba : Hic expracepto B. Petri conflituit, vt muliervelato capite in Ecclesiam introiret. Lintea seu linea velamina de suo adiecerunt Magdeburgenses, vt calumniandi materiam haberent. Et vt maxime linea tegumenta præscripsifet; id non propter Lini nomen ; vt nugatur Iunius, sed alias Distum in Hollandia nouitium Caluinistam. ob caussas, easque mysticas, accidisset: nam & Christi corpus in sepulchro non laneis, sed lineis operimentis tectum fuit. Num absque vllo mysterio ? Nec quod fecit, ex suo sensu, sed ex B. Petri præscripto fecit; Etiam hoc, vt linea velamenta przscriberet, fi przscripsit. Si verò generatim tantum edixit, vt mulieres capita velarent; quid aliud egit, quàm quod Apostolus Paulus scripta ad Corinthios Epistola, & Petrus iple verbo & doctrina fua tradiderat?

Danæus vociferatur, Linum voluisse, per hane fuam legem iniicere laqueum bominibus : Paulum verd id,non vt neceffarium, fed vt decorum præcepiffe & liberumreliquiffe. Hinc Linum erraffe : Paulum non erraffe.

verbis Apostoli colligitur, id etiam colligitur ex verbis Lini: & vice verfa. Vnde fi Apostolus hoc fimpliciter non przcepit, nec Linus fimpliciter præcepit; fi præcepit simpliciter; etiam Linus præcepit fimpliciter; quia nihil euinces ex oratione vnius.quod nequeat euinci ex oratione alterius. Verum enim vero polito, quod Linus abfolute præceperit capita mulierum tegi debere, & quidem Lines tegumento; an ideo in errorem iudicialem Pontificiz infallibilitati aduerfanté. aut in hzrefin, vt priuata perfonaerat, incidit?

1040

Idem dico de Anacleto, quem erroris accufant, quod memoriam S. Petri conftruxerit & ornauerit.Improbabile videtur Iunio, Anancletum. (Sic enim Nouator nominat, nouitatis gratia, quia fætet ei nomen Anacleti, priscis omnibus vlitatum. ) feuiente perfecutione tale quid facere potuiffe. Quasi verò, singulari Dei prouidentia, in mediis quoque tempestatum procellis, sepulchra Apostolorum Petri & Pauli non fuerint celeberrima & ornatissima; vt cum ex aliorum veteru, tum ex Caij testimonio liquet apud Eusebium lib.2.cap.25.ex verfione Ruffini. Nam quod lunius dicit, Bellarminum, Cay dictum fuo gloffemate exernare; calumnia eft; vt patebit legenti Eufebium. Danzus criminatur, anacletum ieciffe femina superfitionie & idololatria; nam factum illius arguit eum Caluinistam non fuissen nam si Caluini spiritu caluisset; ossa sanctorumApostolorum C potius effodisset & exussisset, quàm exstructione monumenti honorasset.

De Telesphoro ita pronunciat Danzus: Eum fuiffe & superstitution & superbum, ne quid, inquit, gra uim in eum dicam. Quasi verò grauissimum conuicium non sit, antiquissimum & sanctissimum Pontificem ac Martyrem *superstitionie & superbie* condemnare. An fi tuz bili magis indulgere voluiss, Telesphorum nebulonem nominaturus eras ? Iunius dicit. Vnicum effe verbum Dei; ab boc difcrepare illas Telefpbori conftitutiones. Affentirer, fiCaluini verbu nominasset. Nunc dissentio, quia quid verboDei consentaneum sit, quid dissentaneum, credibileest melius sciuisse tantum Pontificem, Apostolorum temporibus tam vicinum, quàm

Victori olim ab Hæreticis calumniosè affiaum fuerat, quasi Christum purum hominem esse docuisset. Danzus agit Bellarmino gratias, quòd grauißimum Romani Pontificiu lapfum ipfe fuo calamo & ore propalarit. Agat Danzus Euangelistis quoque gratias, qui conuicia Iudzoru in Chriftum, vt Samaritanwes; Damonium babes: Potator vini, & amicus publicanorum,&c. litteris' confignarint : Nam vt hæc non fuerunt Christi crimina, fed Iudzorum mendacia; ita & illud non fuitVi-Aoris scelus; sed hæreticorum fraudulentisima impostura. Quid autem est, quod VVitackerus ver bailla Eusebij de Hzreticis; nam fivous sa Biz-70ege, interpretatur; mentiri Victorem: cum apertif-

limum

Digitized by Google

### Defensio Cap. 8. Lib. IV.

fimum sit, ea pertinere ad hareticos, & sensum A regrino, cos sibi eripi passus fuisser? Neque enim effe; illos, nempe hæreticos, mentiri contra Vilto-

1041

Zepherinus Pontifex dicitur Montani hærefin approbasse. Respondet Bellarminus, Tertulliano non habendam fidem, quippe iam Montani peruersi placitis corrupto. Occlamat Sutliuius:Tertulliano nullam fuisse mentiendi causam;Esse aute grauisimas caufas Bellarmino, cur mentiatur : Effe enim Iebufitam, & Pontificie mancipium, & propter mendacia factum effe nuper Cardinalem. O Beza quàm laudo tuum factum & iudicium, cum Sutlinium nominasti perulantem conniciatorem & calumniatorem. Iam mille documétis se talem esse docuit. Et vel hoc ynum sufficeret, si cztera deessent. Mace hoctuo iudicio, ô Caluinistarum antesignane B & lignifer.

VVitackerus dicit;Tertullianum poffe effe buim rei teftem, licet Montanifta fuerit. Certe non valde fidus, Experientia enim quotidiana discimus, quàm pro nihilo ducant fectarij, Romanis Pontificibus quiduis affingere, etiam nefaria prorsus & damnatissima dogmata. Quid Lutherus, quid Lutherani, quid Caluinus & asseclæcius non mittunt quotidie in chartas de impiis Romanorum Pontificum fcitis & articulis?An ideo fidei aliquid merebuntur apud posteros; si quis corum testimonia tunc producere;& hunc vel illum Pontificem hac vel illa hærefi infectum fuiffe probare vellet; idq; teftibus, Luthero, Caluino, & id genus aliis fidei tam diuinz, quàm hu- C lum nullum fuit, vt doctrinam Montani, quatemanæ expertibus sectariis!

Secundò responder Bellarminus ; Zepherinum Montani dogmata non approbasse ; sed à fraudulentis persuasum fuisse, ca non discrepare à doctrina Romanæ Eccleliæ; & hac perfualione permotum, voluisse Montanistas in communionem recipere. Non negamus autem, quin Pontifex falsis relationibus in errore circa aliquod particulare factu induci queat. Respondet Sutliuius &VVitackerus, Tertullianű dicere; Romanű Pontificem agnouisse Prophetias Montani, id eft, approbasse : quod plus est, quàm si deceptus pacem tantum eie dediffet.Si illud, approbaffe; oxftaret in Tertulliano, non nihil dicerent & obtinerent Caluinista. Sed cum sitglossema imperitia, vel potius odij D in Pontifices. non admittitur, nisi probetur. At quando probabitur? Igitur, fi verum eft, quod Tertullianus scribit, illud egneniffe; aliud non fignificat ; quàm Zepherinum (Pamelius in vita Tertulliani Eleutherum fuisse suspicatur) à deceptoribus male informatum fibi persuasisfe, vel persuadereincæpisse; verum non esse, quod de erroribus Montanistarum ferebatur; & hinc de lis in communionem recipiendis, cogitaffe: Sed Praxean, explicatis verè Montanistarum fraudibus, imposturis, & impiis dogmatibus, consiliu disturbasse. Quam ob caussam Tertulliano acriter vapulat. Si Zepherinus errores Montanivere approbasset ; quomodo à Praxea, homine pe-

hæreticæ opiniones, vbi in animum semel sunt illapíz, tam facili opera euclluntur.

Sibrandus clamitat. Cui potefi perfuaderi Montanum fentire cum Ecclefia, & ob cam cauffam ei pacem reddit, & litteras pacie verie Ecclefiie miffas reuocat , is fi indicare debet de Montani doctrina , potest in indicando errare. Respondeo, Zepherinum nunquam fuisse persualum; Montanum, formaliter, quà impia, quz ci tribuebantur, dogmata defendebat : fentire cum Catholica Ecclesia : Sicut nullus Catholicus persuaderi potest Lutherum & Caluinum sentire cum Ecclesia Catholica formaliter, quà verè tales, hoc est, hæresiarchæ, & nouorum placitorum(fermè dixeram, Demoniorum) pracones sunt ac Euangelistæ : Potest autem Catholicus ex deceptione & falfa aliorum relatione persuadere sibi Lutherum sentire cum Catholica Ecclesia; si scilicet sit, qui dicat; Lutherum hoc vel illud non docere; falfo hanc vel illam doctrinam ei imponi. Lutherum Catholicz & Romang Ecclesie omnia sua subiicere:nil aliud postulare, quàm vt nonnulli abusus tollantur, & Ecclesiasticz discipling severitas reformetur. His & id genus aliis decipulis fieri potest, vt etiam alioqui circumspectus & cautus in fraudem inducatur; ficuti reuera initio Lutheranismi non pauci hoc callido artificio in fraudem coiecti funt. Similiastu circumuentum dicimus Zepherinum, fi vera narrat Tertullianus: quapropter pericunusà pradecessoribus suis damnata fuerat sipse iudicaret ac decerneret esse rectam ac saná; quia eam non secus ac antecessores eius detestabatur.

Qu# Bellarminus deVrbano & Pontiano c6tra Centuriatores differit, ea cæteri prætereunt; Danzus cosuctissima sibi mendaciorum armatura oppugnat. I. Mend. Ex Can.1. de confecrat. Dift. 5. liquere tempore Tertulliani necdum fuisse institutam confirmationem. Tu lege Canonem, & in co nil aliud inuenies, quàm post baptisma omnes confirmationis Sacramento initiandos effe. De institutione nullum in eo Canone verbum.

II. Mend. Tertullianum duntaxat agnouisse cam vnetionem, qua fiebat in ipfa baptifmi administratione; non eam, que fit in confirmatione. Vide testimonia, quæhîc ex Tertulliano profert Bellarminus,& sectarij mendacitatem execrare.

III. Mend. Vrbanum inftituiffe confirmationem, vtipfo Christi baptismo sanctiorem. IV. Mend. Miltiadem Papam confirmationem ipfi Cbrifti Bapti(mo pretuliffe Can. spiritm fandtw. de Confecrat. d. 5. Nihil de hoc dictus Canon. Sed nibil penfi babet Danæus (tuis verbis vtor Danze) mentiaturne an nen, modò chartas calumniis inquinet ac maculet. Qua de caussa ipsum etiam sanctissimum Martyrem ac Pontificem Pontianum diris maledi-Ais mox configit, fronte prorlus ad omnem impudentiam proiecta.

Aie

X

## Defensio Cap.8. Lib. IV.

Ait Sibrandus. Alexandrum decreuiffe, in calice viuum aqua miftum offeredum effe. Grandis error. Nec primus decreuit : Sed ex Apoftolica traditione huncritum descendentem observari iussit. Danæus vocat corruptela cana Domini. Corrupit ergo Christus, corruperunt & Apostoli cœná Domini. Nam ab illis hic mos manauit. De quo fusè Tom. 1. lib. 4. cap. 3.

Marcellinum sacrificasse idolis communis eft & trita Hæreticorum obiectio, quam hic oggerunt VVitackerus, Sutliuius, Sibrandus, Danzus, & alij. At fi quis neget hoc vnqua facum; deerit hzreticis, quo probent; non deerit inficiantibus, quo fuam opinionem stabiliant. Vide quæ ex Baronio diximus in Responso Hunniano, cap. 17.& in Recognitione Operum fuorum ita fcripfit Illustrifs. Card. Bellarminus : Concesimu S. Marcellinum idolin facrificaffe; fed. non videtur id effe omnind certum. Siquidem S. Augustinus lib. de vnico Baptismocap. 16. feribit, id obiectum fuiffe à Donatistin, fed minime probatum; & addit, S. Marcellinum innocétem fuiffe, quodetiam confirmari videtur ex co, quod Eufebsus nec in hiftoria, neque in Chronico, neque alig veteres, buim reimeminerunt, imd I beodoretm lib. 1, cap. 3. laudat Marcellinum, quod praclarifime in perfecutione fe gefferit.

Aliam dat hic folutionem Bellarminus, Marcellinum nec docuisse aliquid contra fidem, nec fuisse hæreticum, nec infidelem, nisi actu externo ob metum mortis. VVitackerus hæc vltima folummodo verba arripiens, clamitat; Quid re- C fers.qua cauff4feceris?Id conflat,facrificaffe Ioui.Bellarminus non tantum respondet, Marcellinum hoc feciffe metemortu; fed & addit; eum folo acu externo, abíque interna veri Dei negatione, idolis sacrificasses & ad hoc facrilegium formidine mortis inductum effe.

Obiicit VVitackerus cum Sutliuio. Papapetest effe idololatra : ergo multo magis poterit effe baroticw. Negatur Antecedens loquendo dePapa, quatenus Papa. Si auté loquamur de Papa, qua priuatus homo & doctor eft; negabit fimiliter Antecedens Pighius, & omnes, qui Pighij sententiam, vt piam & probabilé, amplectuntur; & ad exemplum Marcellini respondebunts illud vel esse cóterno, non interno mentis assensuin Idololatria in curriffe. Dices. Qui opere externo, timore mortis, sdololat a effepotest ; is potest etiam talis effici interno mensu adu. Respondeo, id locum non habere in Pontifice ob fingularem Spiritus fan &i adfistentiam & custodiam, quidquid sit de aliis hominibus. At qui Pontificem, vt priuatum hominem & doctorem in hærefin incurrere posse docent, Respondebunts factum Marcellini nil prziudicare infallibilitati Pontificis, nam lapíum eius non fuisse definitionem seu decretum ex cathedra, sed crimen priuatæpersonæ.

Obstrepit Sibrandus. si ei , qui idelie facrificat, de idololatria iudicandum effet, poffet vtique in eo iudicio A errare. Quodenim quis, etiamfi coactus, reipfafacit, illud faciendum effe, dicere & iudicare potest. Relpondeo, quidquid fit de aliis hominibus, nego Pontificé, etiam illum, qui metu mortis, idolo facrificat, ex cathedra de idololatria pronunciantem, aliter, quàm verè pronunciare ac decernere posse, nempeillam esse detestandam & fugienda.Quisquis insuper Pighij sententiam, vt piam & probabilem fequitur; is abnuet; fieri posse, vt etiam Pontifex, quà priuztus homo est, iudicio & affenfu mentis, idololatriam approbare, & fimulacrorum cultor effici queat.

Ait Bellarminus; Marcellinum nil docuiffe contra fidem. Respondet VVitakerus: Desuiffe, etfinon verbu, tamen factu. At genus hoc docendi, B non nifi laxo quodam & lato modo tale dicitur: quatenus exemplum facilis est imitationis.Propriè loquendo nil docuit, quia nunquam dixit. illud, quod iple fecerat; licitè, iustè ac recte fieri.

#### CAPVT 1X.

### De iis,qua Liberio & Felici I I. obuciuntur.

IBERIVM Pontificem, etiam inuitum ac reluctantem facere conantur hæreticum hæreticiVVitakerus, Sutlinius, Sibrandus, Danzus, Chamierus, lunius. & alij pafsim grandi numero,& grandiore clamore. Qui dicunt, Pontificem, vt priuatam personam in hæresin incidere posse; paucis se hinc expedire queunts si dicant, factum illud Liberij, non fuisse decretum fidei ex cathedra. (vbi enim. vt Pontifex, definiuit Liberius, Arianam perfidiam effe veram , & orthodoxam: Catholicam fidem; falfam & exitiofam? ) fed laplum priuati hominis, qui certitudini Pontificiæ infallibilitatis ex cathedra; quà talis eft, non prziudicat. Qui verò piè & verifimiliter fibi perfuadent, Pontificem, etiam vt priuatum do&orem, non posse hæreseos macula adspergis aut qui alioqui pati nolunt, vt Pontificum quispiam hactam infami labe temerè notetur; ad alia relponla confugiunt.

Bellarminus dicit, Liberium nec hærefin dofictum ; vel Marcellinum folo actu & opere ex- D cuiffe, nec hæreticu fuiffe; fed folum peccaffe a-Au externo, quando metu coaAus & tædio diuturni exilij impulsus, damnationem Athanasij luo luffragio confirmauit,& cum hæreticis communicauit Agglomerant Caluinifiz multosAu-Aores; qui Liberium herefi & fecte Ariane fubscripfiffe dicant. In his ponit Sibrandus Contraaum, Rheginonem, Marianum Scotum, Fasciculum Temporum, compilationem Chronologicam, Platinam, quibus addit Chamierus Sabellicum Ennead. 7. lib. 8. VVitackerus, Martinum Polonum, Vincentium in speculo; Aquinatem, Turrecrematam, Cufanum, Alphonfum de Caftro,qui omnes funt recentiores,& aliquot feculis à seculo Liberij distates; ac proinde minus

ido

Digitized by Google

### Defensio Cap. 9. Lib. 111.

D

firmare, Liberium corde & animo Arianum fuisse: omnia eorum dicta. de solo actu externo, vi tormentorum & formidine mortis & diuturnioris exilij extorto. Quod etiam de antiquis recte afferitur.

Verba S: Athanafij in Epift.ad folitarios funt ifta.Liberins deinde post exactum in exilio biennium inflexus est, mining, mortis ad subscriptionem inductus est. Verum illud ip/um quoque & eorum violents 4m. & Libe rų in barefim odium, & fuum pro Athanafio fuffragium, quu liberos affectus babebat, satu coarguit. Que enim per tormenta contra priorem eius fententiam extorta funt, ea iam non metuentium, fed ita cogentium voluntates babende funt. Vbi apertè vides, Athanafium Liberij B fubscriptionem coactioni adscribere; & palam dicere; non tam fuisse à voluntate Liberij, quàm corum,à quibus Liberius cogebatur. Nec quidquam scribit Athanasius, quod nos compellat credere, Liberium, verè, etiam actu interno, hæ. refin Arianam complexum effe.

Quid, quod S. Athanafius non agit directe de subscriptione hæreseos, sed tantum de subscriptione in damnatione Athanasij : quod logè aliudelt; nam potuit quis ablque approbatione hærefeos in damnationem Athanafij confentire: Quamuis enim Constantius Imp. dictitare foleret : tefte S. Athanafio : Obsequere & fcribe contra Athanafium; qui enim contra eum fcribit; ille planè nobi-С fcum Arianas fententias amplectitur; tamen id fimpliciter no erat necessarium;poterat enim quis animo detestari hærefin Arianam, & in damnationem Athanasij subscribere; non propter fidem cius, fed ob crimina, quz ei obiiciebantur, vel vt redimeret hæreticorum vexationem; vel alias ob caussas; Quod quidem factum nequaquam decebat Liberium; fed tamen fine vllo hærefeos crimine ab eo fieri potuit. Nec S. Athanafius de hoc piaculo Liberium acculat; imò fublcriptionem ipfam, vt vidimus, valde excufat, culpam potius in coactores, quam in ipfum Liberium referens. Nec etiam necesse fuit, vtanimo ipsam damnationemAthanafij comprobaret;nammetu maioris mali potest Catholicus impelli.vt Catholicum, folo actu externo, mente prorsus inuita ac refragante, condemnet, vt non semel accidit.

Quoniam verò, qui condemnation é Athanafij, Catholicz fidei & probitatis laude spectatis limi, calculo fuo comprobabant ; hoc ipfo cenfebantur ad Arianos transire, (licet reuera animo Arianam perfidia detestarentur) præsertim, si etiam communicatio cum Arianis interueniret, vt hîc interuenit; hinc factum eft, vt veterum nonnulli Liberium Hærefi fubscripfisse scriberent; subscripsitenim, vt Bellarminus ait, interpretatine; quia tum subscriptiones contra Athanasium moris erat ita interpretari. Ex quibus lux allucet his D. Hieronymi verbis : lib. de Vi-

4

ŝ

ł

1

5

2

ţ

şį

ł,

e,

V

14

idonei rei prisca testes. Adde, nullú ex dictis af- A ris Illust. in Fortunatiano. In hoc babetur detesta bilis (Fortunatianus) quod Liberium, Romane Vibie Episcopum, pro fide ad exilium pergentem, primus (olici tauit , acfregit , & ad fubscripitionem hareseos impulst. quia scilicet compulit illum ad subscriptionem contra Athanasium, quætunc censebatur subscriptio hæreseos.

1046

ldem S. Hieronymus in chronico. Liberius tadio victus exilij, in bareticam praustatem (ub (cribens, Romam quasi victor intrauit. Nimirum in hæreticam prauitaté existimatus est subscripfisse, quia subscripserat contra Athanasium, tametsi & hoc admodum repugnans, vtteftatur ipfe S. Athanafius.Nec plus euincitur ex libro Pontificali in vita Liberij; nec ex Epistolis ipsius Liberij, quas Manuscriptas legit Bellarminus in Vaticana Bibliotheca;&quæ exstant in noua editione operum S. Hilarij, quã dedit Lutetia Anno Chri. M. D.CV. quas etiam Annalibus fuis intexuit Card. Baronius Anno Redemptoris C C C L V I I. Et tamen Sibrandus & Chamierus multum præsidij causlæ fuæ contra Liberium ex his Epiftolis accedere opinantur. Ex quibus tamen nihil exfculpent; quàm Liberium subscripsifie contra Athanasiú: Quod vltrò fatemur; nec exculamus à crimine; fed ab hærefi. Illud item inde euincent, Liberiú subscripfisse non Arianz, sed Sirmiensi Confessioni contra Photinum; vt copiose & accuratè probat Baronius Anno cit. Num. 46. & legg. in qua nihil erat fanz & orthodoxz fidei aduerfum, cum eam vt Catholicam acceptet & explanet S. Hilarius.

Addit Bellarminus, Liberium etiam lublcripliste cofessioni facta per Encania Ecclesia Antiochenæ; quam fimiliter S. Hilarius lib. de fynodis, tanquam Catholicam, exponit. Calumniatur Iunius, Bellarminum per imprudentiam aecaviZeev : non enim Hilarium exposuisse duas illas Fidei ex positiones, nisi quatenus cum orthodoxa fide congruunt Quis de hoc dubitat? At congruunt omnino; nam quod confubstantialie vox omiffa eft ; nihil orthodoxiæ detrahit, quandoquidem nihil in fymbolis illis apparet, quod rei vocabulo huic subiectæ aduersetur. Nec verum est eius loco rd imension in illis Professionibus apud Hilarium luffe&um effe. Et quamuis το δμοινσίν vox aliquadiu prauo sensu ab Hæreticis esset vsurpata; non sequitur tamen eam notione maligna à Liberio fua in Confessione positam, qua, antequam Sirmio excederet, excommunicabat omnes vie ui ינהד' שהימד זכו יושדע שמידת לעווזי דט שמדבי דאי עאי מחסקמו. vorras, qui non fecundum fubstantiam & fecundum om nia filium patri fimilem effe diceretsquod, vt recte mo. net Baronius, nihil aliudest, quàm dicere, filiú effe patri confubftantialem : Etfi planius id per vocabulum roimono fignificaffet Liberius quo tamen tunc, propter Arianos, confultò abilinuit. Hinc Ariani & Semiariani in conventiculo Sirmienfiæquè abdicarunt & reiccerunt vocabulú

# Defensio Cap. 9. Lib. 1V.

τῦ ἰμοινήν ac τῦ ἰμονήν. vt docet S. Hilarius lib. de A lubscriptifie, quàm professioni fidei cotra Phosynodis, & similiter S. Athanasius lib. de synod.

1047

Est autem impudens VVitackeri mendacium, Sozomenum fcribere; Liberium confeffum effe, μή δαι τόν μόν τῷ «ατεί δμούσιον, filium non effe patri con-(ubstantialem;nam Sozomenus italoquitur. Constantius ¿Ciáčero aurde, cogebat illum confiteri, filium non effe pasri confubstantialem. Quod non fignificat. Liberium coactioni cessisse; nam & is cogi ad bibendam v. g. dicitur; qui violenter quidem ad potum adigitur, manus autem non dat, sed viriliter refistit: nam Liberium Imperatori non paruisse, planum fitex eo, quòd Eudoxius cum fuis per calumniam sparsit, teste eodem Sozomeno, Liberium vo opovor repudialle, & patri filiu B dissimilé profiteri. Vcru vt hocposterius manifeste falsum erat, sic & prius. Dedit tamen Liberius de se ita existimandi occasionem, tum propter subscriptionem cotra Athanasium & communionem cum Arianis, tum quod subscripsiffet contessioni, in qua vocula ro operation non comparebat.

Necoblfat, quòd S. Hilarius lib. contra Cóstantium dubitat, maiorene impietateLiberium Constantius in exilium eiecerit, an Romam remiferit; innuens, inquit VVitackerus, non remiffurum, fi Catholicus permanfiffet, imò innuens Confantium nunquam remissurum faisse Liberium, nisi damnationem Athanasij & formulam fidei Sirmiensem suo suffragio comprobasset : nam S. Hilarius hæreseos notam Liberio nunquam impegit.

Obiicit Iunius Anathematismos dictos Liberio à S. Hilario, in notis ad Epistolam Liberij Presbyterin & Coepifcopin orientalibus inferiptam. Sed manifeitissime probat Baronius Anno Christi CCCLVII. Num 50. & legq. Anathematil mos illos non effeà S. Hilario, sed ab imperito zelo exicriptoris seu librarij, qui rei gestæ minus gnarus, intempestiuo zelo in Liberium exarfit; de quo plura Baronius.

Sutliuius mentitur. Bellarminu pugnantia loqui. Nam primo dicit Liberium bareticu fauisse, & cu eu con ueniffe : postea negat eum Haroticis fauisfe. Vbi hoc nc-D gat Bellarminus? An non expresse dicit, Liberium in subscriptionem contra Athanasium confensisse, & cum Arianis communicasse; atque adeo specie hac externa hareticis fauisse? An hoc vípiam reuocat Bellarminus, loquendo de tempore, quo Liberius in exilio fuit ? nam & ante & post Hæreticis acriter restitit.

Mentitur iterum Sutliuius, cum hæc effutit. Secundo dicit Bellarminus Liberium fubscripfisse harefi. & consensisfe damnationi Atbanasij , & Sirmiensis sinodi Ariane aftis: & tamen negat cum fuiffe bareticum . Bellarminus dicit, Liberium in Herefin confenfiffe: non absolute, sed interpretatiue, vt supra explicatum. Eum aliis Actis conciliabuli Sirmiensis tium, & alteri factz Antiochiz in Enceniis; nuspiam dicit Bellarminus : & contrarium ei non nicimendaciter affingitur.

Tertiò mentitur Sutliuius, Bellarminum conari , vt conciliet Arianorum decreta cum Catbolica fide. Nunquá hoc Bellarmino in mentem venit. Ait Sutliuius; grauisimum effe peccatum, etiam folo actu externo cum bareticis conuenire. Num negat hoc Bellarminus? Num excufat Bellarminus Liberium à peccato ? Certè non; quia à sola haresi eum purgat.

Sibrandus stulte vociferatur, idem effe simulare fidei negationem ; & fidem ipfam ferid , & ex animo abnegare : Idem quoque, fubscribere in damnationem ortbodoxi Epifcopi; ac fubfcribere in barefin : Quafi verò quis illum, quem scit, propter rectam fidem pati persecutioné, nequeat alias ob caussas damnare, putà ex odio; vel cupiditate pristini honoris recuperandi, qua maximè ad ferendum suffragium contra Athanasium inductus videtur Liberius. Addit Sibrandus, eum, qui fidem simulare potest, poffe etiam ervare, cum quid de fide indicialiter & ex cathedra decernendum est. Hzc Sibrandica phanthafia iam fuperius eft profligata.

Chamierus vehementer insurgit in Bellarminum, quòd dixerit; Arianos in damnatione Athanasij non caussam fidei, sed crimina circa mores prætexuisse. Obiicit, Dialogum Constanty cum Liberio apud Theodoretum lib. 2. cap. 16. vhi Eufebim Eunuchu dicit, Atbanasium in synode Nicana alienum à vera fide declaratum effe. At certe, vt nonnunquam fides scelerato conatui prætexta fuerit,rarò id factum eft; & tantùm obiter & obliquè, & quasi per cuniculos. Mentitur deinde, Liberium Sirmiensi & Antiochenz Confessioni non potuisse subscribere. At aliter visum est S. Hilario. aliteraliis, quibus non iniuriâ Chamierum postponimus. Etsi enim formulæillæab Arianis vel Semiarianis profecta estent, nil tamen complectebantur, quod sensum sanú penitus respueret. At non babebant voculam, Suevores, Respondeo, nec aliquid, quod sensui huius vocis aduersaretur, habebant;& fi habuissent, S. Hilarius id reperisset. Necverum est, quod Chamierus dicit, eo ipfo, quod Homoufio carerent , bas fidei expeficioner fuiffe bereticas. Mendacium est & illud, modum loquendi, quo vsus est sua in confessione Liberius apud Sozomenum lib. 4. cap. 14. effe purum putum Arianismum. de quo iam supra satis diaum.

Post Liberium sequitur Felix II. quem Caluinista non segnius Hareticis accensent ac ipfum Liberium, probant ex Hieronymo, qui in Catalogo scriptorum Ecclesiasticorum in Acacio Felicem vocat Arianum. Respondet Bellar. minus, in multis Codicibus Manufcriptis non inueniri vocem hanc; Arianus, nec in Grzca verfione Sophronij: Et fi S. Hieronymus eu vocaffet

Arianum

Digitized by Google

# Defensio Cap.9. Lib. IV.

1050

nus effet; fed quia ante Pontificatum indifferenter cum Arianis cómunicabat. Placet audire Iunium, qui hic à fuis fymmyftis difsidens pro nobis ita scribit. Felix I I. nunquam fuit Arianus mente: fed pasis studio longius prolabens, quàm bona fide poserat: Arianos & ad ministerium facrum , & ad communionem admifit, tefte ibidem Sozomeno;ex quo fortaffe factum, vt licet ab Arianu diffentiens mente, Arianus tamen refpectu partium, quibu confultum volebat, ab Hieronymo diceresur, nompe in apenards, an' agenarifor specie. Quo fit, vtintolerabilis fit hoc loco Sutlîuij impudentia, qui scribere non veretur, Felicem à Ruffino & Theodoreto notari hærefeos; fubditque Videte ergo, vtrum potim Hieronymo, Ruffino, Socrati & teftibm B grauißimu, eum bærefeos accufantibus, an Pontificu Romani parafito & mancipio eu contradicenti credendum fit: Nam Theodoretus expresse dicit, fidem Felicis fuille integram, & Nicana fynodo conformem. Nec quidquam ei Theodoretus & Ruffinus obiiciunt; quam communionem cum Arianis, falua tamen fide. Nec ab his diuerfus abit Sozomenus lib. 4. cap. 10. Nec Socrates lib. 2. cap. 29. qui Felicem Ariania addictum nominat; propter communionem, quam liberè & indiscriminatim cum Arianis inibat, licet Catholicus effet. Non mouetur Sutliuius, quòd Felix ab Ecclesia colitur, vt Martyr Christi. Mentitur, non effe nouum, ve Romana Ecclefia bareticos & bomines nefarios pro Martyribus colat. Georgius enim Cappadox bareticus Arianus erat. ( Num hune vnquam inter Martyres numerauitRomana Ecclefia?)Thomas Cantuarienfis Regirefractariu & rebellu: (Tolle calumniam vocabulorum. Reftitit Regi : Sed iuftè ac meritò; quia pro domo Dei & Ecclefiaftica libertate, fe Regis conatibus opponebat)& Iacobus Clemens homicida. Quis hunc pro Martyre habet? nam quod præterea Caluinista addit : quosdam ex Iesuitu Martyrum honore affici, qui tamen patria proditores fuerine, intelligo, quò collinet. Sed scio Iesuitis alisque Catholicis crimen proditionis à Caluinistarum grege szpe obiectum, nunquam probatum. Exítant variæ Apologiæ pro Martyribus Anglicanis, nominatim illa, que Concertatio Ecclesia Anglicana inscribitur.

Sibrandus infulfisimè itidem &mendacif fimè de Felice blaterat : & quidquid Au&ores de communione Felicis cum Arianis tradunt; id huic nil aliud fonat, quàm professione Arianismi. Quasi necesse sit, eum qui hodie etiam cu Lutheranis vel Caluinianis communicat; hoc est, cum illis agit, loquitur, manducat, bibit; eodemque domicilio vtitur; qui ad templum Catholicum cos admittit, nec expellit, cum rei diuinz intersunt, Lutheranum vel Caluinistam esfestacque communicatio fieri nequeat, absque Lutheranismi vel Caluinismi professione. Fabulis deputat Sibrandus, quod refert Bellarminus, de reperta Arca S. Felicis Romzanno 1582. At

Arianum, feciffet id, non quod Felix reuera Arianus effet; fed quia ante Pontificatum indifferenter cum Arianis comunicabat. Placet audire Iunium, qui hic à fuis fymmystis disidens pro nobis ita scribit. Felix I I. nunquam fuit Arianus mente: fed pacie studio longius prolabens, quàm bona fide poterat: Arianos & ad ministerium facrum, & ad communionem admisit, teste ibidem Sozomeno; ex quo fortasse factum, yt licet ab Arianis diffentiens mente, Arianus tamen respectu parcium, quibu consultum volebat, ab Hieronymo dicere-

> Ait Bellarminus, Felicem non fuisse legitimum Pontificem víque ad lapíum Liberij. Hoc Iunio incredibile videtur. Quis enim credat, inquit, Liberium aut noluiffe, aut non prospexiffe Ecclesia Romane prim de Episcopo, quam, persequente Constantio, fugeret ? citatque pro se antiquissimum auctorem Fasciculi Temporum, qui est centum & paucorum insuper annorum, cuius testimonio constare dicit; Felicem, facum Romanum Episcopum de Liberij consensu. At omnes veteres reclamant: qui per vim & violentiam ab Arianis Felicem intrusum dicunt; tantumque abesse videtur, vt Liberius fibi fuccessorem dari, & fe hac dignitate abdicare, voluerit, vt quidquid fecit, id cupiditate suz sedis recuperandz fecisse non immeritò existimari queat, & adeo clerus Romanus non consensit initio in Liberium, vt iureiurando se adstrinxerit, se viuente Liberio, nullum alium recepturum.

Sed ex his nectit nobis VVitackerus nodum insolubilem, vt ipse quidem arbitratur. Ita enim nos premit. Papifta defendunt, Pontificem non poffe abdicari, nifi propter bærefin in Concilio damnatum (non difquiram, quàm verè hoc VVitackerus afferat. Legatur Bellarminus fuprà lib. 2. cap. 30. ) abdicatus autem fuit Liberius, ergo in barefin incidit, pugnat igitur fecum aduer farius, inquit Caluinifta, cum fatetur abdicatum fuisse, & tamen negat fuisse bareticum. Respondeo, qui defendunt Pontificem, vt priuatam perfonam, posse incidere in hærefin, & Liberium reipsa in Hæresin incidisse : vno Spiritu VVitackerianam obiectionem difflant: Qui yerònegant, Pontificem, etiam vt priuatum do-Aorem, incurrere posse in hæresin, atque adeo D Liberium ab omni hæreseos interno adu liberant; Respondebunt, non propter solam hæresin manifestam, veram & realem, Pontificem deponi posses vel potius à Deo deponi, & postea ab Ecclesia iudicari, & abdicari, vel potius abdicatum declarari posse, sed & propter externam hæreseos speciem, qualis in Liberio apparuit, ob pacé cum Arianis factam, & propter subscription em contra Athanafium, & ob fubfcriptas duas confessiones Fidei, quæ carebant vocabulo Homenfij, & ab Arianis seu semiarianis confecta erant, licet nihil apertè contra orthodoxam fidem comple-Acrétur. Et ex basprafumptione de harefi, merito potuit ei Pontificatus abrogari, inquit Bellarminus, non enim bomines tenentur, aut poffunt corda scrutari, sed que

x 3 externis



## Defensio Cap. 10. Lib. IV.

#### 1051

cum indicant, ac vt hareticum damnant. Et ex illo tempore Felix legitimus Papa factus eft; qui no modo ab Arianorum communione moxrecessit, fed & capita corum, & in his ipfum Imperatoré Constantium anathemate percussit: mansitque Felix verus Pontifex víque ad finem vitz fuz. Eo enim vita functo, iterum fuccessit Liberius, iam in alium virum mutatus, deposito omni hærefeos schemate, quod tempori seruiens induerat.

Leo, quem quidam Felici I I. fuccessiffe memorant, figmentum est:vt recte respondet Bellarminus, cui recinit Sutliuius; duobus aut tribus affirmantibus, potius credendum effe, quàm multi vegantibm. At quis ex veteru numero vnquá huius Leonismeminit? Quis eum vnquā in rerum natura exstitisfe tradidit? Vincentius enim & Conradus Halberstatensis, quos Centuriatores proferunt. & quem Sutliuius adiicit, Theodoricus Nieméfis, & Hermannus Gigas VVitackeri, nimis funt nouitij testes pro re tante vetustatis comprobanda, præsertim in tanto omnium veterum filentio. Nam quòd Iunius dicit, fieri po:uiffe, vt bic Les fuerit Antipapa ; Respondeo, non quæri, quid fiers potuerits fed quid reipfa factum fit. Si reipfa Antipapa fuisset, aliquis veterum id prodidisier. Fabulæ ortum de hoc Leone fatis aperit Bellarminus, non dissentiente VVitackero.

### CAPVT X.

### De Syricio, Innocentio, & aliis septe Pontificibus.

AERETICIS admodum inuifus eft Syricius Papa, tum alias ob cauffas, tum quia rigidus continétiæ vindex & affertor fuit. Huic affingit Caluinus, quod Matrimonium vocauerit pollutionem. Respondet Bellarminus, mentiri Caluinum; non enim loquiSyricium de vero & legitimo coniugio, sed de illicita coniunctione corum, quibus matrimonij contrahendi nulla erat copia, facultas nulla. Iunius clamitat, responsionem Bellarmini , alienam effe à veritate, & charitate, & bonestate; quia Pontifex loquitur de coniugiis facerdotum, quod abíque vila causía verbolisime probat Sibrandus, quasi de hoc vilus dubitet. Quanto operam suam vtilius Sibrandus & Iunius locaffent, fi oftendiffent, coniugia facerdotum,& aliorum, quiper czlibatus professionem Deo se dicauerant; vera, legitima & concessa elfe. Hoc enim demonstrato, locum plagz Syricio infligendz reperissent. Nunc quid aliud faciunt, quàm quòd clamoribus vanis frustra omnia coplent:& dum se Syricium verberare censent,aëre verberant. Nec malè his putatitiis & commentitiis coniugibus accommodauit Syricius illud Apostoli: Qui in carne sunt, Deo placere non possunt:

externis operibus bereticum effe vident fimpliciter bareti- A nam tales non fecus funt in carne ac fcortatores alij; Quo fit, vt non secus Deo displiceant, ac alij fornicatores, imò plus, cum ob votum violatum non modò fint impuri, fed & facrilegi. Mirum fandeft, prædicantes tam acriter infur. gere in Syricium, qui illegitimam coniuncioné nominauit pollutionem ; cum Hunnius in Colloquio Ratisbonenfi Sels 10.fol.318. Edit. Lauing. etiam legitimum matrimonium hoc nomine affecerit; nam cum probare vellet Beatam Virginem postquam peperit, salua virginitate, Chriftum, cum Iofepho, marito fuo, nullam confuetudinem coniugalem habuisse; hzcverbaeffudit.Quiuù religiofus fatebitur.quod indignum fueritme iestate conceptionie & natiuitatu Christiex beata Virgi-B'ne, fi nimirum facrofanctum illud templum Spiritusfan-Eti & vnigeniti verbi poßea per concupiscentiam consum. dinis coniugalis pollutum fuisset, & contaminatum. En Hunnius vlum legitimi matrimonij vocat polutionem & contaminationem. Nec vel leuiter contra illum mutitur;At cumSyricius illegitimumma trimonium pollutionem nominat, calum& terra clamoribus impletur.

1052

Obiicit VVitackerus. sirette diffutat Syician fequitur matrimonium omnibus hominibus illicitum f probatur sequela. Nam Syricius probiber presbyterin matrimonium, quia scriptum est, sancti estote, quoniam ego fanctus fum; Hoc non folum à Leuitis, sed à cúão populo Deus exigit. Leuit. 11.& alibi.Relpo deo, negando fequelam. Ad probationem dico; licet locus ille alioqui vniuer fos Christianos suo quodam modo cocernat; peculiari tamenratio ne pertinere ad Christianos sacerdotes, tantori myfteriorum quotidianos tractatores;&lub hac peculiari ratione, qua facerdotes ad puritatem, innocentiam, & integritatem vitz obligantur, meritò locum illum fcripturz à Syricio ad ministros Ecclesiasticos noui Testamenti translatú esse: Nec primus fuit iste Pontifex, qui Ecclesiaflicos Deoq; votiuos à cóiugio arcuit, led quod ex traditione Apostolica acceperat, hoc fande ac religiosè obferuari voluit.

Accufat VVitackerus Innocentium primum quafi fenferit, Infantes non poffe feruari fine Sastamento Euchariftia. Quod miror , inquit, à Bellarmine preter miffum effescitatque huius rei testem August.lib.1 contra Iulianum: cap. 2. & lib. 2. contra duas Epift. Pelagianorum cap. 4. fed VVitackerus iniuriam facit fanctifsimo Pontifici. Nam nilalind voluit Innocentius, quâm infantes falutem non posse consegui, nisi Christo inserantur; cuipro bando citat illud Ioan. 6. Nifi manducaurint cari filij hominiu & biberint eins fanguinem , non babebit rită in semetipfis. Nec loquitur Innocentius demanducatione reali & corporali corporis & fanguinis Chrifti in Euchariftia ; fed de manducatione spiritali per gratiam, quz fit in susceptioneba ptismi. Et ita etiam intellexit & allegauit Innocentium S. Augustinus: cui hoc VVitackeria num de Innocentio commentum non incidit. Vccn.

### Defensio Cap. 10. Lib. IV.

Acculationem de bigamis contra Innocétium à Centuriatoribus allatam fic proponit Sibrandus. Innocentius Clericos & Epifeopos iubet virgimes ducere, & viduas non ducere, idque autoritato logie Mofaice. Vbi iufsit Innocentius, vt Clerici & Epifcopi Christiani ducăt virgines ? Nunquam hæc mens Innocentio fuit: tantum abest, vt aliquid huius iusserit, quippe cui optime perspectum fuerit, cœlibatum ex Apostolica traditione ministerio Ecclesiastico annexum este.

Accusatur Innocentius, quasi dixerit, Chriflianos adbuc obligari lege Mofaica. Sed eft calumnia: argumentatur enim à simili : Si in antiqua lege Deus noluit sacerdotem summum bigamum esse, ducta vidua, multo minus decebit, vt sacerdos nouz legis sit bigamus. Sibradus vocat hoc B effugium. Sit effugium, dummodo non sit inane. Obiicit Sibrandus. Innocentium expresse dicere; hos effe contra pracepta legit: At non vult effe contra legis præcepta, Christianos adhuc obligantia; sed contra legis præcepta prout in nonnullis quoddam exemplum, quid nos facere conueniat, nobis adhuc præbent. Qua obscruatione ruit tota Sibrandica Bayerozia & ervaeia. Danzus nil aliud adfert, quam Errores Innocentij effe fole clariores. Loquitur, si me non decipit coniectura, de fole Caluiniano, qui omnia illustrissime illuftrat

Celestinum Pontificem fuisse Nestorianum, primus horribili mendacio commétus est Lau-С rentius Valla, quem Bellarminus refellit; VVitackerus ex insito in sedem Romanam odio cotraomnem rationem defendit;cumChamierus, Sutliuius & Sibrandus Vallam hîc meritifsimò deferant; vt & Danzus, qui Celestino non hoc, led Miffam Papisticam obiici debere scribit, vt & S.Leoni. Bene habet, de Miffa hie non quæritur, sed de folo Neftorianifmo, à quo Danzus Celeftinum palam absoluit; vt & Iunius, qui assentitur Bellarmino dicenti: Vallam fuiffe deceptum, ambiguitate nominis;fuisse enim Celestinum hereticum Pelagianum, qui quædam communia cum Neftorianis habuerit. Ad quæ Iunius: Celeftius Auguflino dicitur lib. 2. Retract. cap. 3 3. & exstant eiusdem libri. qui infcribuntur, de Gratia Dei contra Pelagium & Calestium:Benè fecit Iunius, quòd Nestorianismi D infamiam à Celestino Papa amolitur. Malè autem, cum Celestinum Pelagianum, de quo loquitur Bellarminus, ait esse Cælestium, de quo Augustinus lib.2. Retract. cap. 3 3, Na hic Calestius nominatur expresse à S. Augustino Pelagij discipulus : ille nimirum contra quem Auguftinus scripsit; & qui Pelagij acerrimus propugnator fuit.

Leonem primum nó tangit VVitackerus, nec Chamierus, nec Sutliuius, nec Sibrand. Danzus ftomachatur in Leoné. quòd Miffe adiecerit illa: Sanftum Sacrificium; immacularam boltiam: &; Hanc igitur oblationem, &c. Magnum (celus( fitamen vera canit Danzus) fed in Caluiniana Synagoga. Sequitur Gelafius; Ex cuius libro de duabus naturis contra Eutychen proferunt hunc errorem, manere in Euchariffia cum carne Chriffi verum panem. Refpondet Bellarminus, librum non effe Gelafij Papz, fed effe yel Gennadij, vel Gelafij Czfarienfis Epifcopi. Oggerit VVitackerus. Semper à Papiffis habisum pro libro Gelafij Pape; & fictitulum teffari, vnd cum Gratiano, qui multa citet ex boclibro Gelafij Papa nomine. Hzc vana funt, quia in multis tam profanis, quam facris librorú monumentis verus & legitimus Auctor non flatim cognitus, fed fucceffu demum temporis in lucé erutus eft. Quod & hîc accidiffe affirmamus. Nec Gratianus lapis Lydius eft, ad quem explorare queamus, quz nam feripta fint huius; quz illius.

Iunius contendit non effe Gennadij Maísilienfis, vel Gelafij Cæfarienfis. (fit ita, quanqua non folus Bellarminus ita fentit, fed & Suffridus Gennadio libellum iNum tribuit.) Nó fequitur tamen, effe Gelafij Papæ; fit enim vt Baronio Anno Chrifti 496. videtur, & multis argumentis confirmatur, Gelafij Cyziceni, cuius exftat cõmentarius de fynodo Nicæna. Quomodo auté verus fenfus fubiiciatur verbis Gelafianis, quæ hæretici, vt, noftro iudicio, erronea, ex libello illo promunt, copiosè oftendit Baronius loco citato, & Bellarminus I. 2. de Euchariftia cap. 27.

Adlocum Gelasij ex Gratiano de vna specie, respondet Bellarminus, loqui Gelasium de sacerdote sacrificante; nesas enim esse, vt vnam solummodo speciem sumat. Murmurat contrà Iunius. Sed murmur eius non ess tanti.

Anastasium I I. Pontificem acerbè admodú flagellant Hæretici. VVitackerus dicit.fuiffe Neftorianum, famamq, effe, quòd errorem scripserit, eag, propter à tribus Episcopis excommunicatus fuerit, tefte Gratiano d. 19. cap. Anastasius. Nullum verbum de Nestorianismo exstat dicto loco apud Gratianum. Et totum illud, quod Gratianus refert, commentitium effenotarunt iam olim, qui correctioniDecreti operam nauarunt. Nec quidquam reperitur apud Gratianum de tribus Episcopis, qui Anastalium excommunicarint, & in cap. Ita Dominm, tale quid legitur : tametsi Gratianus in Appendice ad hoc capitulum, perperam interpretatus est mentem Anastasij de ordinatis ab Acacio, vt notarunt Correctores Decreti : negs enim voluitAnastasius ordinatos ab Acacio ritè fungi posse acceptis officiis, vt interpretatur Gratianus, sed valide consecratos esse; quod verum est. Vide Annot. Gregorianam,& capitulú, fecundum Ecclefie, quod exiplo Anastasio desumptum eft.

Communicationem Anastasij cum Acacio eiusdeq; restitutionem, quis non rideat, cum Acacius ante obierit quàm Anastasius Pontifex crearetur, vtostendit Bellarminus. Occlamat Sutliuius, forte non obiisfeprim Acatium. Dico ego, forte non mentiri Sutliuium; sed absque vlla'dubitatione mentiri: na tota Ecclesiastica Historia

X 4

Digitized by Google

ftat

## Defensio Cap. 10. Lib. 111.

res Sutliuianæ temeritati & inscitiæ cedere cogentur, quid non in dubium vocabitur? Quid immotum remanebits Iunius agnoscens Acaciú prius esse vita functum, quàm Anastasius crearetur Romanus Pontifex; dicit; restitutionem accipi improprièpro, reflicutione nominie Acacij in Diptycha. Iunius fumos védit, ga exstat Epistola Anastasij ad Anastasiú Imperatoré, in qua petit, vt Imperator iubeat nomé Acacij taceri in Eccles. cú iustilsime fuerit à Felice prædecessore suo condénatus. An non litteris Anaftafij magis eft credendum, quâm calumniis incertor u nugator u, qui ita comparati funt, vt quidquid de Pontificibus legunt, quod ad corum vituperationem spectet, B iste tam clarus Eusebius, qui Liberium declaraid cupidissime ample antur; licet authentica & omni exceptione maiora testimonia in contrarium proferantur? Eiusdem farinz est communicatio Anastasij cum Photino Ecclesiæ Thessalonicenfis Diacono, qui communicauerat Acacio : Et fi communicasset, an ideo Acacij errores approbaffer? Si quis hodie cum Lutherano aut Caluiniano communicet, hoceft, litteras ad illum fcribat,& ab illo recipiat, cum illo agat, loquatur, cibum, potumque sumat. vel illius opé in re aliqua perficienda imploret, an ob hoc precise Lutherifta aut Caluinifta erit! Deinde, qua mirum illud & inauditum, Romano Pontifici non esfe fas absoluere vnum excommunicatum præsertim relipiscentem, qualis erat iste Photi- C nus, absque Concilio Episcoporum, Presbyterorum & Clericorum totius Ecclefiz ! Lege Baronium Anno Chrifti 497.

Similis calumnia est de baptizatis & ordinatis ab Acacio. Vbi imperitifsimè Iunius, fi non prorsus Donatistice dicits ordinationem factam & baptilmú datum ab Epilcopo, hæretico, necdum de sede sua deiecto & exauctorato, valeres non valere autem, si iam sit exauctoratus & publico iudicio à functione abdicatus. & exutus ordinationin gradu. Et hoc voluisse Gratianum, cui istud Caluinisticum figmentum ne per somniŭ quidem occurrit: quia cuiuis orthodoxo exploratum est, baptismum, à quocunque demu impertitum, validum effe; & ordinationem quoad D valorem sublissere, licet ordinator gradu suo sit deiectus, quia character, cuius vi valide ordinat & confectat; nulla deiectione vel regradatione expungi poteft : Et infigne mendacium effundit Iunius, cum ab Anastasio Papatalem ordinationem contra ius & fas validam esse pronunciatam. scribit.

Danzusid vnum negotij fibi datum arbitratur vt frenuè mentiatur ac calumnietur. Hinc primis statim verbis, Bellarminum flagri, non tatum futica dignum affirmat,quippe quo Monacho nibil fit impudentim. Acacium & Photinum mentisur fuisse Arianos, cum ab omnibus Eutychianifmi accufentur, vel certè fuspecti habeantur. Mé-

stat pro Bellarmino & veritate. Si omnes Aucto- A titur infuper, Locum Euagrij de morte Acacij citatum à Bellarminonuspiam exstare.Mittamus Caluinistam impotem, à quo nil exspectandu, quod fanum cerebrum refipiat.

1056

Etiam Benno in vita Hildebrandi, vel potius in vanidica inuectiua, qua Gregorium VII. infectatur, dentes in Anastasium stringit; Imperite, vt semper. Ex qua imperitia misit etiam illa in Liberium Papam missilia: Liberium fuiffe bereticu; in eius harefin incidiffe Gregorium VII. & Vrbanum, quem iple petulanter Turbanu vocitat. Non tacuiffe beatu presbyteru ; Eufebiu; quo legitime defendente vni tate v/g. ad morte, & vita & morte clarificate eius doctrinam Catbolicam, Liberius declaratus fit bareticus. (Quis uit Hæreticum?) Liberium ab vno Eusebio communionem eius deserendo ligasse. (Iterum quzro, qui huius tanti Eusebij progenitores? ) Dat idem Benno crimini Gregorio VII. quod iufferit, vt Liberij festum celebraretur. Hec pracepte, inquit Benno, barefin eius firmauit : Sed Liberius nunqua fuit hæreticus : vt antea vidimus. Et grauifsimi quiq;fcriptores, sancti & beati imò & beatisimi elogia Liberiu cohonestarunt, vt docet Bellarminus cap. fuperiore;& plusquam ridiculu est, quod Iunius dicit, Liberium vocari ab Ambrofio sanstum, feu beate memoria unin. Iunius certe non unin, fed a mais gavaper. Et omnes defunctos vocari parapas n meneeive. Quis Christianus Catholicus vnquam Arium, Eunomium, Sabellium, Marcionem & fimiles vocauit parses aut parseivs, quos tamen defunctos esse non inficiabitur, yt credo, Iunius?

Ad acculationes contra Vigilium Papam respondet Bellarminus, non fuisse legitimum Pótificem, quando Epistolam illam impiam ad Theodoram fcripfit: viuebat enim adhuc Syluerius legitimus Papa, tametfi in exilio: neque Vigilium, etiam tunc, animo approbasse hærefin Imperatricis, sed tantùm actu exteriore; & quidem valde occulte; hinc nihil contra infallibilitatem Pontificiz Cathedra admissum esse. Occlamat VVitackerus. Siue occulte, fine palam boc fecerit; nibil interest. De animo verò, qui fuerit, vnde constatt Bellarminus vim responsi non ponit in co, quòd Vigilius Epiftolam illam occultam effe voluit; fed in eo, quod tunc Pfeudopapa erat.Ex ftudio occultandi nil aliud colligit, quàm Vigilium nõ ferò & animitu hanc Epistolam scripsiffe, sed simulatorie, vt studio Theodorz Pontificatum Romanum cólequeretur. Nam quod Sutliuius cum fuo Sibrando dicit; Epiftelam illam à Vigilie fcriptam, mortuo iam Syluerio, & boc testari Liberatum; geminum est mendacium, licet enim Liberatus prius memoret Siluerium in infula Palmaria defecisse inedia, quam Epistolam Vigilij ad Theodoram recitet, non vult tamen dicere; Vigilium poft mortem demum Syluerij illam Epistolam missife ; sed anticipatione

vtitur

### Defensio Cap. 11. Lib. IV.

C

vtitur, & quia mentionem fecerat deportatio. nis Syluerij in Palmariam infulam, fimul meminit mortis:cum tamen relegatio hzc contigerit Anno Christi DXXXVIII. Mors autem Syluerij Anno Redemptoris DXL. vt docet Baronius, & hoc ipso itidem Anno Vigilius ad Theodoram scripsit, promissa exsoluere volens, stamen vnquam Vigilius hanc Epistolam scripsit:nam ab hzreticis confictam credi posse; rede monet Bellarminus, & fuse probat Baronius Anno falutis DXL.

1057

Nectamen propterea periculum eft, vt fi hec Epistola, tanquam in officina hæreticorum cufa, repudietur; omnia veterum monumenta in sufpicionem & controuersiam deuocentur. Libero hoc metuVVitackerum:quia quedam, imò pleraque, genuini sui ortus testatiores & euidentiores notas præse ferunt; quàm vt de natalibus eorum quæstio nasci queat.

Danzus intonat. Vigilium fuiffe sunc verum Papam. quippe deposito iam Syluerio.Vigilium in eiue locum subiiffe eadem via, qua optimi qui censentur Romani Pontifices, omnibus consentiontibus & populo & clero. Quz prope tot mendacia continent, quot verba. Fidem mihi habebis, si legeris Baronium Anno Ghristi CXL. vbi accurate describit, quam tyrannice, quam omnibus bonis reluctantibus & gementibus, Syluerius de sede sua fuerit deiecus, & in eam intrusus Vigilius.

Ad Gregorium I. filent cæteri Caluinistæ. Danæus tumultuatur, grauissimum errorem à Gregorio commissum, quòd permiserit presbyterin conferre Sacramentum confirmationis: Bellarminum non posse foluere argumenta Durandi. Sed hæc & talia hu ius census, nil aliud sunt, quàm impuræ saliuæ spumantis Danæi. Tu lege cap. 12. libri de confirmatione, & iudica an Bellarminus argumenta Durandi non potuerit soluere.

Immaniter bacchatur Danzus in Bonifacium V. qudd voluerit templa Christiana effe afyla furibus & bomicidis, contra verbum Dei Exod. 21. v. 14. & t. Reg. 2. ita citat pro 3. Reg. 2. vbi nota vertiginem Caluinistarum. Traducunt vt supra vidimus, Innocentium I. quasi docuerit nos adhuc legibus Mosaicis obligari. Et tamen hoc dicit hîcDanzus, non Innocentius. Nam immunitaté reorum in templis Christianorum arbitratur repugnare illilegi Mosaicz. Si quis per industriam occiderit proximum sum scherinstar. Viget ergo adhuc lex ista Moysis, judicio Danzi.

### CAPVT XI. De Honorio. 1.

VNC Pontificem tantùm non ad Crucem postulant Haretici; clamitantes cum Iudæis; Tolle, tolle; cru-; cifige , crucifige ; quia Monothelita eft. Bellarminus & longam & doctá hîc pro Honorio instituit apologiam; quam omnibus machinis euersum eunt sectarij. Dupliciter defendi potest Honorius. Primò, si dicas, epistolas illas duas, quz ad Sergium sub Honorij nomine circumferuntur, effe confictas ; & ab Hareticis fex tæ`fynodo infertas, ipfamque fynodum additione nominis Honorij falsatam ac corruptam ab iifdem impoftoribus, qui odio Romanæ Ecclefiz hanc ei maculam inurere voluerunt, quafi habuerit aliquando præsulem Hæreticum, ne sola Constantinopolitana & Alexandrina sedes hac gloria, si qua est ca gloria, clarere viderentur. Secundo, si dicas; Honorium fuisse quidem in fynodo fexta damnatum, fed ex mala informatione, & ex non intellectis Honorij Epiftolis. Vtranque defensionis tationem tenet Bellarminus.

Contra priorem obiicit VVitackerus : bane respondendi rationem esse valde periculosam; cauendum Bellarmino, ne fi fic pergat, respondere, euertat omnia, & naufragium faciat atque iacturam omnium mercium potificiarum. Periculosa esset defensionis ratio. sitemerè & absque ratione adhiberetur, vtadhibetur ab Hæreticis, etiamVVitackero, & lexcenties à Sutliuio; quibus nulla religio est, etiam compertissima & testatissima inficiari, si minus ad corum palatum faciant, vt plurimis exemplis in hac ipía de Pontifice controuersia ex Sutliuio planum fecimus. At periculofa non eft, fi nitatur ratione & maturo consilio, atque adeo auctoritate; quibus omnibus fulcris hæc defensionis ratio; quam Bellarminus vlurpat, fustentatur & corroboratur: nam hæremis & impostoribus non esse insuetum aliena synodis affuere, exemplo eft fynodus V.cui infertæ fuerunt fictitæ litteræ Vigilij Papæ,& Mennæ Patriarchæ Conftantinopolitani, Quá fraudem deprehendit postea fynodus fexta act. 1 2. & 1 4.

Occinit Chamierus lib. 6. de Pontifice, effe argumentum ineptum; non enim fequi, si inferti sune quatuor quaterniones quinta sinodi actiu, ideo buic sols infertum effe Honory nomen, & Epistolas : debuit enim bos prius nonnullis aut argumentis aut iudiciu effici probabile. Respondeo, non esse quidem argumentum necessarium & apodicticum ; esse tamen eiusmodi, quod monstret, non esse inauditum, vt Acta synodalia peregrinis additamentis à falfariis corrupătur. Ne quis ergo in vestibulo statim Honoriane Apologia clamaret; nuquă accidisfe, vt Acta synodi cocumenica, additione ves

detra-



### Defensio Cap. 11. Lib. IV.

#### detractione deprauarentur; exemplo quintz iy- A nodi hoc docere voluit Bellarminus; ne cui prorsus incredibile appareret; si similem aleam sextam quoque synodum subiisse audiat.

1059

Nec est, quod tam mirandum accidat VVitackero, omnia exemplaria fextæ fynodi potuiffe corrumpi : Etiam Romanæ bibliothecæ. An nihil vnquam audiuit de vniuersali corruptione Canonum & Actorum Nicænorum facta ab Arianis, hostibus Niczni Concilij? Exemplaria Quintz fynodi corrumpi potuerunt: Et non potuissent exemplaria synodi sexta?nam adhoc nil aliud requiritur, quàm vt primigeniú exemplar, feu protocollum corrumpatur. Indeenim non nisi corrupta exempla peti possunt. Deinde B quoties vociferatur Sutliuius, Epifielin Gelasij, Leonis primi, Nicolai primi & fimilium hoc vel illud affutum & aliena manu affixum effe;non obffante omnium exemplarium confensu? Fierine potuit. vt omnia exemplaria falfarentur? Negat Sutliuius lib. de Purgatorio cap. 17. quatuor libros Dialogorum Gregorij Magni, este Gregorij Magni. Iniuriam facerem Gregorio Magno, inquit, fi ineptißimas illas fabulas & incompositos & inconditos Dialogos ipsi tribuerem. Ettamen omnja penitus exemplaria Dialogorum illorum, Gregorij Magni, Pontificis Romani, nomen præscriptum gerunt. An fi aliŭ auctorem habent, fieri potuit, vt omnibus exemplaribus nomen non sui autoris & conditoris inderetur ac præfigeretur? An potuit aliquis (verba VVitackeri vlurpo) etiam irrepere in Bibliothecam Romanam, & ibi omnes libros tum Gracos (nam & Græcè exstant Dialogi isti, sub nomine Gregorij Magni ) tum latinos corrumpere, idque tam ingeniose, vt nemo perciperet, víque ad Sutliuium ? sed non tantum ea exemplaria, qua Roma (eruantur, boc babent de Gregorio Magno; (ed 👉 omnia exemplaria paßım. Num potuit fallator aliquis omnia paßim exemplaria (adulterino adiecto titulo ) corrumpere, & efficere, vt quafi ad Mitbridatis litteras omnis veritas vno die de voluminibus radereturz Quod Caluiniani isti huius modi interrogatiunculis responderent, si iis vr gerentur; hoc fibi fimilia quæritantibus à nobis responderi cogitent.

Danæus de Honorio agens, more suo furit, non scribit. Cuius furores missos facio. Sibrandus mentitur, Bellarminum ita argumentari. Greci aliquando corruperunt libros, ergo omnes eorum libri sunt corrupti. Os & frontem Caluinista. Iunius ad primam Bellarmini probationem inclamat suum illud N E G A T V R. nec valet probatio, inquit, primùm ab exemplo diuersofati, secundo exparticulari. Est factum numero diuersum, non species quia & illud, & hoc, de quo agimus, in deprauatione & falsatione librorum & actorum synodalium cóssisti. Ex corruptione ergo synodi quintæ clarum planumque sit, non esse à side profusalienum & abhorrens, sextam itidem synodum aliquid à falsatiorum manibus passam esse ne fictitiarum Epistolaru sub Honorij nomine. Nec ex casu particulari, qui accidit Quinte synodi, cócludit Bellarminus vniuerfim; omnia Conciliorum Acta femper fuiffe deprauata, fed hoc solummodo infert, non videri debere ab omni vero remotum, fiquis dicat Epistolas ab Hæreticis fuisse confictas & fextz synodo infertas. Ait Iunius. Rem in folo tabulario Patriarchij Conftantinopolitani fuisse, non passim. At contrarium liquet ex Act. 14. lynodi fextæ, vbi diferte afferitur, omnes codices quintz synodi, quotquot in improborum manus inciderunt; adiectione libellorum Vigilij & Mennz corruptos fuisse, & non folùm illos, qui in Bibliotheca Constantinopolitani Patriarchij asleruabantur. Legatur Actio 14. Concilij sexti ; & vanitas Innij abibit in fumum.

Cauillatur etiam Iunius, fynodum sextam nil dicere de Epistolu Vigilij , sed de libru : in horum vicem à Bellarmino substitui Epistolas. Quasi verò Epistolz non foleant aliquando nominari libri, vel faltem libelli : qua voce vtitur quoque synodus sexta. Quàm tenues muscas captat magna ista aquila. Addit & hoc.Non agi, vtrum fuerint Vigilij , necne; fed vtrum ad Acta Concilij V. Occumenici pertinuerint. Hanc quoque vanitatem refellit ac repellit le-Aio fextz fynodi: nam fanctum Concilium exclama uit: Anathema libro, qui dicstur Menna ad Vigilium, & qui eum finzerunt fiue stripserunt. Anathema libellu qui dicuntur fatti fuiffe ad Iustinianum & Theodoram Diue memoria, qui & funt demonftrati Anathemía fimul qui falfauerunt Acta fancti & vniuerfalin Quinti Concilij. Vbivides, non tantum damnari & anathemate percuti illos, qui libellos illos Quinto Concilie intexuerunt; sed & ipsis libellis, eorumque pa riter plastis & figulis.

Ait Bellarminus, Honorij nomen inter eos, qui damnantur à sexta synodo, insertum esse ab æmulis Romanæ Ecclesiæ, & similiter, quidquid aliud ibi dicitur contra Honorium. Et probat hoc Bellarminus I. Testimonio Anastasij Biblio thecarij in Historia sua ex Theophane. VVitackerus clamat, bocfalfum effe, na Honorium ab Anastafio in Leone II. potius nominari inter eos, qui damnati D funt à fexta fynodo. Idemque respondet Ioannes Rainoldus Caluinista Anglus in Apologia pro suis thesibus de sacra scriptura & Ecclesia. Sed animaduertere istos oportebat, non citari à Bellarmino librum Anastasij, quo Viras Pontificum descripsit, quem Moguntiz ante aliquot annos edidit R. P. Ioannes Bulæus nofter; sed Historiam Anastasij, quam vertit ex Georgio, Nicephoro Constantinopolitano Patriarcha, & ex Theophane, & quamuis in Leone I I. lib. de vitis Pontificum compareat nomen Honorijinter illos. qui à sexta synodo damnati sunt, absq; vlla tamen temeritate suspicari possumus, nome Honorij in Viram Leonis irrepfisse. Nam fi Anastasius verè credebat Honoriú à sexta synodo

fuise

Defensio Cap. 11. Lib. III.

fuisse damnatum , quelo , cur in ipla Honorij A me. Item, corruptiones funt faste ab Heretici, ergo con vita nullum de hac condemnatione verbum fecit? An non vel maximè in historia Honorij locus erat, vt notam Honorio à sexta synodo inustam non præteriret? Cur item in Agathone tam altum est de hac damnatione silentium?Cum tamen sub hoc Pontifice synodus fexta fuerit celebrata : & Anastasius in eius Vita recenseat, quidin synodo sexta actum fuerit, & nomina corum exprimat, qui damnationem fubierunt, vt Cyri, Sergij, Pauli, Pyrrhi, Petri. Nullus inter eos visitur Honorius. Quz, oro, causta omissi Monothelismi Honoriani in ipso Honorio & Agathone; & commemorati in Leone II. ? Quis non videt, præter Honorij hoftes, nomen Honorij in Leone II. non ab Anastasiana, sed B à peregrina, & mala manu effe?

Iunius obstrepit. Theophanem quidem interpretatus est Anaftafius, & fua Hiftoria infernit ; Sed qua ad Historiam occidentiu maxime pertinent, ea de suo, non de Theophanie Hiftoria protulit. Audax, ne dicam, impudens asseueratio; cum Iunius nunquam viderit Theophanem; nam ad citationem Theopha nisinfrà, hanc animaduersionem allinit. Neque bic enftat, quod quidem nouerim, fed in Bibliotbecu lati tat, & in boc genere Auctorum qui cum larui aut cum blattie pugnant, adducendo, luxuriatur Onupbrius. Obscura sanè probatio; nam mendacem aut falsam nolim dicere, qui non vidi. Si non vidisti, cur ergo tam audacter pronuncias, Theophani res in occidente C ab Anastasio adiectas fuisse ; neque à Theophane, sed ab Anastasio ester Tuipse fateris, te nunquam vidisse Theophanem. Vndeergo hzc tibi notitia: Forfan nec Anastasij Historia ex Theophane Latinè redditam vidisti vnqua, nisi quantumeius in Miscella. Qua ergo fronte de rebus tibi incognitis tam affeueranter pronuncias? Quod ad Hiftoriam Græcam Theophanis,& Latinam versionem Anastasij attines; fancte testari posfum, (quia hac ipía hora Theophanem Grzcum & Interpretem eius Anastasium ad manum habeo,) nihil penitus de Honorio vel in illo, vel in hoc contineris neque vllam eius inter damnatos à sexta synodo mentionem fieri, vt nec in Miscella Historia quæ magnam partem ex D Anastasio contexta & confecta est. Chamierus paucis se expedit; non babendam fidem Anastasio. Effe enim amicum, & , vt loquitur Iunius , beneficiarium Pontificie. Scilicet hoftibus Pontificis credemus. & amicis fidem derogabimus. Quo iures

Secundo Acta synodi VI. corrupta esse probat inde ctiam Bellarminus, quia Græcis valde familiare erat libros addendo vel expungendo corrumpere ; quod pluribus exemplis demonstrat.

Obstrepit Iunius. Non sequitur ex particularibus. Et quie Logicus ferat iftud interpretationingenus? Due corruptiones inuenta funt facta Concilio V. Ergo pluri-

fuerudo eras Gracorum fere ordinaria. Iunius calumniatorem agit. Non enim quod ipse fingit; sed hoc Bellarmini argumentum est : Græci corruperunt III. IV. V. & VII. fynodos: inauditum igitur & incredibile cenferi non debet, tametfi sextam quoque synodum corrupisse dicantur. Antecedens probatur à Bellarmino plurimis & grauissimis testimoniis. Consequentia vel ex illa communi Iuris Regula : Qui femel malus, femper prasumitur malus, in codem scilicet malitia genere; multum verifimilitudinis acquirit, Ad fecundz consequentiz Antecedens, fi Iunius addat; Haretici & impoftores Graci : tum nec contra artem, nec contra veritatem, nec contra charitatem erit. Nam hanc recta deprauandi consuetudinem fuisse Gracis fere ordinariam, docent exempla à Bellarmino allata, & innumera alia, quæ adferri possent; & non pauca attulimus lib. 2. de Iure prohibendi libros noxios cap. 6. Et ingis Anastafij Sinaitz multa suppeditabit; vt & Historia Tragœdiæ Photianæ apud Baronium.

1062

S. Leo Epift. 83. ad Palzftinos conqueritur de Græcis, quod se adhuc viuente, Epistolam fuam ad Flauianum corruperint. Iunius. Nen Gracos omnes, fed quofdam Interpretes notat Leo, & bumaniu multd, quàm diffutator possi ex verbu illim condudere. Neque Bellarminus dicit; omnes Gracos accusari de hoc virio à S. Leone ; satis est, quòd aliqui accusentur ; non ob folam imperitiam, vt vult Iunius; fed & ob malignitatem, quz fine dubio corruptelam studio susceptam denotat : Ait enim S. Leo: cum aus imperits interpretes, aut maligni , quadam vos aliter intelligere, quàm à me funt predicate, fecerunt. Ergo S. Leo Interpretum quoque malitiam, & no tantum inscitiam reprehendit. Nec Bellarminus ex hac vnica querela infert conclusionem generalem ; nec ex patticulari exemplo vniuersim colligit; vt criminatur Iunius ; fed tam ex hoc, quàm ex aliis exemplis infert; ordinariam fere fuisse Gracorum consuetudinem corrumpere libros. Nec propterea dicit : omnes Græcos esse vel fuisse librorum deprauatores & interpolatores; absit; sed hoc contendit ; crimen hoc admodum in eanatione viguise. Nam fiquis exempligratia dicat. Petare fere ordinariam esse consuctudinem quarundam nationum : an ideo omnes illarum nationum potatores esse affirmat, nemine excepto? Minimè veròs neqs id quilquam vlla legitima argumentandi ratione, inde extundet.

Rainoldus argumentum Bellarmini conatur retorquere in Latinos: sed mendaciter, Nam Zofimum Papam corrupiffe Canones Nicanos; nemo hæreticorum hacenus probauit, nec in polteru pbabit:vt nec illud: S. Thomá in opuículo cotra Græcorú errores:Chalced. fynodu & Cyrllu Varin locu

falfa-

Digitized by Google

### Defensio Cap. 11. Lib. IV.

falfatos citaffe. Ait; Pontificios fin xiffe multas Pontificum [A & alsorum supposisitias Epistolas, synodos, libros, & tadem quoque ad expurgatorium Indicem delabitur. Quz omnia ex triuio calumniatorum hausta sunt. Nec dicit Baronius Tom. 3. anno 336. N. 59. Ilidorum Mercatorem, finxiffe Epifte. las Athanafij ad Marcum & Felicem; & Marci ad Athanafium;& Bonifacij ad Eulalium; led ait, has à Mercatore sua incollectione allatas merces sibi no placere;quippe confictas, à quocunq; demu confi-Az fuerint. Neq; enim Mercatore huius culpz infimulat. Et certe omnes modestiz & moderationis leges transcendit Rainoldus, quando affirmare audet, Romanam fynodum sub Martino Papa, ex qua Bellarminus pro Honorij innocentia argumentum fumit; effe à Papistin fictam ; vt B & Agathonis Epistola, & id genus alia. de quorum integritate & finceritate, nemo vnquam integri & finceri capitis dubitauit.

Scribit S. Gregorius lib. 5. Epilt. 1 4. Constatinopolitanos corrupisse synodum Chalcedonensem; & idem se suspicari de Ephesina. Iunius impudenter S. Gregorium mendacij arguit. Falfum, inquit, quòd Chalcedonense Concilium à Confantinopolitanis falfatum dicitur , fine attoneipfa , fine fcriptura, fiue interpretatione ipfius; nibil borum probari porest. Atqui S. Gregorio, ctiam fine probatione aliquid afferenti, quis non promptius & alacrius credat, quàm Iunio tam temerè & procaciter in sanctissimum Pontificem debacchanti? Quanquam S. Gregorio non deerat probatio ; quia C quidquid de zqualitate Constantinopolitani Episcopf cum Romano in exemplaribus Concilij Chalcedonensis continetur; id fraudibus & imposturis Grzcanicis ad Concilium accelfit.

Eriamid, quod S. Gregorius de Adelphio & Saua seu Sabain synodo Ephesina damnatis monet, (quorum tamen damnatio in Actis Cócilij illius non exstet, vnde de corruptela S. Gregorio fuspicio iniecta est ) reiicitur à Iunio; 1fe enim fuiffe Maffalianos; quos in Epbefina fynodo damnatos effe testentur Atta fynodalia Tom. 2. cap. 2. Scd patiatur.quzfo,zqua mente Iunius,vt plus tribuamus Gregorij sanctitati, antiquitati & eruditioni; quàm profanitati, nouellitati & inscitiz seu D Iunianz seu Caluinianz. Vero simillimum enim eft, S. Gregorium melius perspectum habuisse, quid circa Adelphium & Sabam in Concilio Ephefino gestum sit ; quidque ex codice Ephefine fynodi abrafum fuerit; quàm Iunium, qui, vt totú Spiritum suum nobis patefaciat, sic de Epistola Nicolai primi, Pontificis celeberrimi; ad Michaelem Constantinop. Imp. pronúciat: Quid Nicolai I. Epistola impudentim ? De domo testimonium eff. Quid hac cenfura impudentius? Quid intolerabilius, quàm quòd Caluinista mox subiungit? Os illud effrene Nicolai Pontificie. An quilquam vlque adeo incircumspectus erit, qui vllam pudentiam vel modestiam à Iunio amplius exspe-

ctet, postquam his tam atrocibus couiciis in tatum Pontificem non erubuit debaccharif

Gracos ex Epistola Adriani I. ad Tharasiú quædam detraxifie, teftatur idem Nicolaus Papa, quod ad Tharafij honorem non facerent. Occinit Iunius. Carcontra bonorem Tharasij fuiffet quidquam feripturm Adrianus I. quem ibidem & alibi effusiziandat ? Laudat, sed in bos non landat, Qudd, vt inquit Adrianus, ex laicerum ordine & imperialibm oblequiis deputatus, repente ad Pasriarchatus culmen eled w eff. hic iterum ab zquitate Iunij postulare cogor, vt bona pace ferat nos plus fidei habere Nicolao, quàm fibi, præfertim idem teftificante Anastasio Bibliothecario, qui ad Epistola Adriani, quam dedit ad Constantinu & Irenen Impp. post hæc verba: Vt in buiss noftre fantte Catbolice & Apoftolica ac irreprebensibilin Romana Ecclesia vinin suscipiamini : hanc notam appoluit. Ab binc v/q; ad finem Epiftola Codex Gracus non babet. Graci namé, , quia codem tempore ex laich fuerat Conftantinopolitanus Patriarcha factus,ne publice ab Apoftolica fede argui videretur, & aduerfu eu, tanquam reprebenfione dignum bareticu repugnandi occafio praberetur, ac per boc fynodi, cui intererat, vilitas excluderetur , que , fiue de non facienda laicorum promotione, fine de caterarum prafumptionum re dargutionibus (ub/equuntur in fynodo bac : necrecitari, nec Activ inferi paßifunt: Similia notat Anastasius in Epist. Adriani ad Tharasium. Vide Epistolam Adriani Tom. 3. Concil. edit. Binianz. Itaque nihil causta habemus, cur hæc Latinos potius Epistolz Adriani superaddidisse, quàm Grzcos detraxisse dicamus.

Illud lunij, quid fibi velit, non affequor. Vr ita demm effo; vnde nobu conftabit , vnicam ab illo Epiftolam ad Photium perferiptam effe ? Fabula Iunianz scilicer; Quisenim vnquam dixit, Adrianum I. scripsiffe Epistolam ad Photium? Quis acculat Grzcos, quasi aliquid ex Epistola Adriani I. ad Photium resecuerint? Si autem Iunius quærat, vnde nobis constet? Nicolaum I. scripsisse Epistolam ad Photium, in qua ex Epistola Adriani ad Tharafium, earecitet, quz non compareant in Epistola Adrianis prout hactenus, in VII. fynodo legebatur: Respondeo, inde id nobis costare; vnde constar, Ciceronem scripsife Epistolas ad Lentulum, ad Sulpicium, ad suum Tironem, ad Terentiam & Tulliolam, ad alios fami-Jiares fuos, vnde hoc nobis compertum/An non ex perpetua omnium ætatum confensione?

Tertiú argumentum, quo Bellarminus probat; omnia, quæ de damnatione Honorij feruntur; effe conficta, eft iftud: Quia fynodus fexta non poterat damnare Honorium tanquá hæreticum, nifi pugnaret cum Epiftola Agathonis, imò etiam fecú, & planè cótradictoria affereret: quod pluribus oftendit Bellarminus; præfertim inde, quia Agatho expressè dicit, nullum sueram pradecessors vnquam errasse. Iunius in dubium reuocat, num ea, quæ Bellarminus citat, fint Agathonis. En frontem Caluinisticam, Quando nos

dicimus

Digitized by Google

## Defensio (ap. 11. Lib. IV.

dicimus; Epistolas sub Honorij nomine V I.Sy- A denti videri posset ? Et vndecunque & guandonodo esfeinsertas, ipsum Honorij nomen inter damnatos ab Hæreticis adiectú effe; Iunius cum gregalibus fuis calum & terram mifcet; at cum de Epistola Agathonis agitur, Iunius statim cultrum poscit, vt tanquam spuria ex A&is synodalibus exfeindatur; & hoc nullam aliam ob cauffam, quàm quòd Epistola Agathonis nimis apertè commentum Hzreticorum de Honorio iugulat. Si quid contra Honorium complecteretur, iam quouis authentico scripto magis authentica foret. Nam quòd Iunius ex suo Nilo hanc etiam elusionem vel potius illusionem adhibet; Agathonem non loqui vniuerfim, fed comparate & unin, hoc eft, nolle illum dicere; Ecclefiam Romanam,eiuug, Episcopos à vero nunquam excidifse ; sed 🛽 B rarim quàm alias Ecclefias , earnmg, Antifites ; fruftra eft; inanifsimum enim hoc figmentum à fingulis propemodu Epistolæ illius apicibus euidenter refutatur, vt agnoscet, quisquis velipsam Epiftolam Seff.4. fextæ Synodi legerit, vel faltem ea, quz inde Bellarminus exfcripfit.

1065

At,inquit Iunius; fi vniuer (ale dictum eft ( eft vniuersale, quid tergiuersaris / Quid solem obtenebrare fludes?) veritati aduersatur; ( quia scilicet aduersatur Caluinistarum palato. ) Sumiuerse dixit Agatho (vniuerse dixit; quid reftitas?) ambitioni *feruiuit magu quàm verita*ri. At fexta Synodus aliter fensit; neque enim ambitionis crimen Agathoni impegit, multoque minus falsitatis. Quis credat tot Patres fuisse tacituros, fi vel vnius ex- C emplo, præsertim Honorij, vniuersalem Agathonis affertionem redarguere potuissent ? Et tamen omnes vnanimi confenfu Epistolam Agathonis suffragio suo coprobarunt, & per AgathonemPetrum locutum esse affirmant, vt patet ex octaua & XVIII.Seff. Synodifextz; nam frigida exceptio est illa Chamieri; Agathonic Epistolam fuiffe probatam, fed fecundum quid ; nempe in iu, que pertinerent ad doctrinam : de reliquin, atg, adeo bis sedin Romane laudibus, ne cogitatum quidem : nam ne verbum quidem exstat in sexta Synodo quo vel tacite innuatur, Epistolam Agathonis non esfe per omnia probatam.Quis enim fibi perfuadcat, tot & tantos Patres tantam falsitatem in Agathonis Epistola dissimulaturos fuisse; nisi censuissent D verum esse; quod de perpetua Romanæ Ecclesiæ Romanorumque Pontificum in orthodoxa fide constantia Agatho scribebat.

Nec illud iuuat Chamierum, Agathonin Epiflo lam priss fuiffe (criptam,quàm Honory litera fuiffent prolata ex Patriarchio Conftantinopolitano: fecundum quas illic iudicatus fit bæreticus : potuiffe igitur Agathonem verifimiliter ignorare, aut serte etiam disimulare. Quid? Dissimulare? Quid hoc dissimulare aliud fuisfet,quâm turpiter mentiri ? Nam dicere, nullum Romanorum Pontificum vnquã à vero deflexiffe; Et tamen pro certo scire, non ita pridem Honorium in fædam Monothelitarum hærefin incurrisse; an non inexpiabile scelus cuiuis prucunque Honorij litteræ in Synodum allatæ fingantursparum interest. Quis enim credat Agathonem tale quid vnquam affirmaturum fuisses fi Epistola Honorij aliquid fanz fidei aduersum continuisset i nec Epistola Honorij fugere potuisset Agathonem; quisenim credat, in negotio tanti momenti, Epistolz autographum, vel aliquod apographum non fuisse Romæseruatum; si Epistola hac ex officina Honorij prodiisset; automnia ab Honorio Romætam occultè gesta effe.vt ad vulgi aures non emanarent?

Nec illud nobis officit, quòd Chamierus addit : Ip/um Henerium (Agathonem, nisi fallor, scribere volebat) primò per legatos ; fecundo feriptu litteriu confenfiffe Synodi activ, ac proinde Honory damnationi. Consensit Synodi actis, sed non corruptis, non falsatis. Falsatum autem, & à manu tam corrupta,quàm corrupente est, quidquid in Actis illis Synodalibus de Honorij damnatione habetur. Similia Chamiero nugatur hac ipía de reRainoldus Anglus in futili sua contra Honorium inuectiua.

Sibrandus obstrepit, Agathonem dicere: Apoftolicam Ecclefiam à tramite Apostolica traditionis nunquam aberraffe; boc non pugnare cum bac damnatione fexta Synodi,non enim fi Papa errat , ideo totam Romanã Ecclefiamerrare. Sed Sibrandus animaduertere debebat duo; primò, Agathonem nomineApoftolicz Ecclesiz intelligere Romanam, vt planum fit ex iplis Agathonis verbis. Secundo, Agatho nem non tantum velle;Romanam Ecclesia nunquam defecisse à rectafide; sed neque Episcopum vllum Romanum vnquam ab orthodoxæ fideitramite deflexisse; omnesque suos prædeceffores, Romanos Pontifices, hærefibus femper restitille,& fratres suos in fide confirmasse; iuxta illud Christi; Ego rogani pro te, vt non deficiat fides taa; & tu aliquando conuerfus, confirma fratres tuos.

Obilicit Sibrandus. Si Agatho per Ecclesiam intelligit Papam, tum Agathonem errare certum eft, Anaftafius cnim, Liberius, Honorius & alij errarunt. Num in fide? Tu hoc dicis. At Agatho contrarium afferit. Quis fide dignior ? Sibrandus an Agatho? Coniiciantur ambo vnă in stateram, videamus, cuius auctoritas præponderatura fit. Dicit Agatho, Ecclefiam Romanam fundatam fuper firmam petram B. Petri, eius gratia & præsidio ab omni errore illibată permanere. Hoc videtur Sibrandoiniuriofum in Chriftigloriam;nam Petro tribui arbitratur.quod Christus proprium babet. Sed qui ad pauca,vel penitus ad nihil, respicit, is vt facillime, sic & audacissime pronunciat: nam quòd gratia & præsidio B. Petri Ecclesia Romana inconcussa perleuerat; id non fit; nisi vt Petrus Ecclesiæ fecundarium, & supra ipsum Christum fundatum fundamentuelt. Quocirca quidquid Petro tribuitur; ad Christum redundat; quandoquidem quidquid firmitatis Ecclesia Petrus tribuit; id non nisi per gratiam à Christo acceptam tribuit.

y

Tan-

Digitized by Google

### Defensio Cap. 1'1. Lib. 11.

Tandem totum impudentie fue faccum effundit Sibrandus in Agathonem : nempe illum, eadem fronte dicere; nullum fuorum prædecefforum à vera fide deuiaffe; qua moderni Monachi iadant, nullum vnquam Papam erraffe, cum tamen totus mundus (Caluinianus nimirum, qui perquã anguftus eft) de corŭ erroribus & berefibus coqueratur.

Quartò idem probat Bellarminus ex Epist. Nicolai I.ad Michaëlem Constantinop. Imp. vbi dicit Pontifex. Antecessores suos nectenui salté rumore aspersos fuisse, quasi aliquando cú praua fapientibus fapuerint, tantum abeffe, vt concertarint. Respondee, inquit Chamierus, Nicolaum non poffe excufari ab infigni mendacio, aut faltem ignoratione rerum præteritarum:vixit enim non longe post septimam Synodum, in qua ip/e Bellarminus fatetur , Honorium in-B ter bareticos nominatum; nec queritur Atta effe falfata. Sciuit ergo vel scire debuit, Honorium non tantum leui fama de hæreft fuisse afpersum, sed penitus condemnatum. Quid Liberium dicam? &c. Hze & fimilia Chamierianæ phalere funt. (Quibus etiam mendacia fua exornat Rainoldus.) Eo ipío enim, quòd Nicolaus primus tam intrepide affirmat, neminem antecessorum suorum hæreseos postulatum este, colligimus, ca, quz de Honorio & aliis nonnullis feruntur, fabulofa effe. Nec obstat VII. Synodus, quæ vel ipfa etiam corrupta est appositione nominis Honorij, vel sextam Synodum corruptam secuta est.

Eidem Nicolao Pontifici infringit hunc colaphum Iunius, feruus Annæ & Caiphæ. Si vniuerse id pronunciauit; id contigit ex ambitione & arrogantia, cui Nicolaum istum plus fatu inferuiuisfe, tota illa Epistola vlamat: nam eam quidem certe spiritus distauit superbia. Diabolicum in tantum Pontificé conuicium. Quid mirússi tam infolenter & impudenter isti in recentiores grassentur, cum vngues suos ne à tantis quidem viris abstineant?

Quintò idem probat Bellarminus; quia Synodus fexta non potuit Honorium damnare fine intolerabili impudentia & errore, quod copiosè oftendit Bellarminus: Refp6det Chamierus, Concilium non fuiffe impudens, fed Iefuitas effe ad quidlibet audaces, dum adulenturOecumenica tyrannidi. Si conuiciari eft refpondere; tum, fateor, Chamierum refpondiffe; tametfi ne fyllabam quidé attigerit, ex iis, quibusBellarminus fuam illationem probat: nifi quòd obfcurè mutit, fe antea euiciffe Epiffelam Henorij pură putam fpirare barefin. Qualis fithzc euictio, poftea videbimus.

Sexto idem probat Bellarminus. Quia in Cócilio Romano fub Martino I. Papa & Martyre, vbi Monothelitæ nominatim damnati, nulla fit mentio Honorij. Refpondet Chamierus, hanc Synodum minimum annu triginta celebratam effe ante fextum Concilium. & abfentibus Gracu Epifcopu : potuiffe igitur intra tantum temporis fpatium alia innotefcere, prafertim cum Romanorum Pontificum crimina. Roma potifimum, difimulari potuerint. Sed hæc omnia nil aliud funt, quàm anilia fabulamenta. & febrilia tarum hærefin professus fuisser, etiam scriptis literis, resista Romanos nequaquam latere potuisset: cum crimen tanto sit conspectius, quanto in celsiore sede ille, à quo patratur, residet. Nec vllo modo credibile fit, Græcos, polt tot annorŭ interuallum, melius sciuisse, quid Honorius fenferit,quàm Romanos.& ipfo in loco, in quoHonorius vixerat, degentes. Nec bona & candida mens suspicari potest, Concilij Romani Patres, viros fanctifsimos, præcipuè Martinum Papam, Honorij hærefin dissimulare voluisse, lata damnationis sententia in Episcopos Gracos. Quanti enim stuporis & insipientiz argumentum fuisset, id agere, in quo eos cuiuis promptisimum fuitlet reprehendere, nempe ob omissum Honorium inter damnatos, in quibus tamen , vt primus fede & dignitate, primum locum obtinere debebat, si vnquam huic culpæ affinis exstitisser.

Nam quod Rainoldus ait; Nibil à vero abberrens dicturum eum,qui putet Martinum de industria Ho norÿ mentionem & damnationem pratermififfe ; ne notă & maculam Romane (edi inureret 5 neg, enim Martinum fuiffe (anttiorem,quàm Dauidem & alios quo(dam, qui itidem peccauerint ; Etiam Agathonem in Synodo VI dici lanctilsimum, qui tamen sua in Epistola turpisime mentitus fuerit; id non est obiectionis solutio, sed immanis criminatio. Reperit tamen Rainoldus argumentulum, nam in Romana Synode Confultatione I V lecta est Epistola Pauli Episcopi Constantinopolitani, Haretici Monotbelite , in qua Sergiu & Honoriu in eadem (ententia fuiffe perbibentur ; nec Patres quidquam pro honore Honory defendendo contra attulerunt, nequaquam tacituri , nifi probe fciuiffent , Honorio nullam iniuriam fieri. Respondeo, mirum non esse, si Hæreticus Paulus Sergio Hæretico & fibi Honorium adjungere voluit focium; nam non tantum miferis folatium eft focios babere in pænis.vt vulgo dicitur; sed & hæreticis in hæresibus iucunda est huiusmodi focietas, fi nó vera ; at faltem ficta & ementita. Et eò gratior accidit, quo maior est ille qui in societatem criminis pertrahitur. Silentium Patrum nil est cur sinistre interpretemur. Ideo filuerunt, quia nemo erat, qui nesciret innocentiam Honorij; & quàm iniquè Sergio annumeuerunt Honorium, quando poftea, quoties Monothelitarum mentio facta est; aut in cosanathema iactum, prætermiss eft Honorius, non prætermittendus fi Sergij in hærefeos crimine socius fuisset.

Obiicit Rainoldus Trullani conciliabuli Patres. Sed cuius isti fint auctoritatis & fidei, iam szpevidimus. Obiicit Synodum octauam generalem sub Adriano II. vbi asserit Pontifex, suffe Honorium indicatum post mortem à Concilie VI qued bareseos accasatu fuisset. Respodeo, Adrianum corrupta VI. Synodi exemplaria fuisse securum. Corrupta autem fuisse à Theodoro, olim Patriarcha Constantinopolitano, & postea propter

hzre-

1068

Defensio Cap. 11. Lib. IV.

hzrefin de fede deiecto, qui expuncto fuo nomine nomen Honerij fubftituit; docet BaronittsAnno Chrifti D C. L X X X I. Num. 25. & feq. A nil aliud eft, quam expanse : nam fiue Theodorus adhuc vixerit, quando Leo Epiftolam iftam fcripfit, fiue obierit, nihil intereft; cum enim Bellar-

Obiicitur quoq; Epistola Agathonis, in qua dicitur Anathema Honorio. Sed recte monet Bellarminus nomen Honorÿ in ca Épistola non exstare,& errareCanum id affirmantem; vt & tunc. cum idem Canus dicit, Agathonie Epiftolam scriptam effe ad Concilium VI. nam ad Imperatorem Constantinum scriptz funt ambz Agathonis Epistolæ. Rainoldus pro Cano arma sumit: Et ita Bellarminum aggreditur. Agathe generatim damnat Monothelitat in fuit Epiftolie; ergo & Honorium,quia etiam Honorim Monothelita fuit. Ergo Canus non errauit, quande dixit; Honorium fuiffe ab Agathene anathemate percuffum. Non habeo, quod huic acutifsimo B argumento reponam, nisi illa Rainoldica verba. Responsionem.vel fi mauis, defensionem, emortuam, neg, plus caloris in fe babentem, quàm babebat ille, de quo Martha legitur Christo dizisse : Domine iam olet, quatuor enim dierum eft : nifi longe minm babere indicanda fit. & perinde fætere, ac fi quatuor effet annorum , non dierum. Ita Rainoldus contra Rainoldum. Et quidem non absonè.

Proferunt quoque Epistolam Leonis Papz hoc nomine fecundi; qui execratur Honorium, tanquam Hareticum. Respondet Bellarminus, Epistolam Leonis ab iisdem esse corruptam, à quibus corrupta est fexta Synodus. Baronius ad annum Christi DC. LXXXIII. Num. 4. & seqq.hanc Leonis & alias eius Epistolas probat effe adulterinas. Rainoldus manibus pedibufque reluctatur, ne fibi suisq; Leonis testimonium eripiatur. Quidquid Antilogiz & afystatz incostantiz Baronius ex illa Epistola ad Constantinum Imp. profert, id totum in Librarios inconfideratos & in mendatypographica reiicit; Et vt hoc euincat ; stultè errata quædam Typi ex Baronianis Annalibus colligit. Denique, nihil, quamuis delirum, effutire veretur, ea folum de cauffa, vt Honorium fibi fimilem, id eft, Hæreticum faciat, fed Annales illustrissimi Baronij in medio funt, cofulantur, legantur, & concidet Rainoldi vanitas, qui etiam illud Bellarmini arripuit, ab iifdem Epistolam Leonis esse vitiatam, à quibus Acta Synodi. Obiicit, Theodorum EpifcopumCoftantinopo litanum,postquam,edita Catholica fides professone.sedem recuperanerat, Protocollum (ine antographum Synodifal [affe; Baronio tefte; ad bunc Theodorum no fuiffe amplius fuperflite, quando Leo hanc Epiftolam fcripfit; nam Tbeo dorum fedem recuperatam tenuiffe duntaxat Anno vno, 👉 menfibus decem; vt fcribit Nicephorus in Chronico; Sedem verò Romanam post Agathoniu mortem vacaffe vnum annum & menses septem, ip so Baronio ceste ; fieri ergo non potuisse, ve tribus mensibus, qui sunt exordium Pontificatus Leonis, Epiltola eius Conftantinopolim delata falfaretur à Theodoro , etiamfi daremus Leonem primis ftatim electionic & ordinationic fua diebus Epiftolam illam exaraffe, quia Theodorus veliam mortuus fuerat, vel serte morti vicinus. Sed hæctota Rainoldi loquentia nil aliud eft, quam \$2000 and file Theodorus adhuc vixerit, quando Leo Epiftolam iftam fcripfit, fiue obierit, nihil intereft; cum enim Bellarminus dicit, ab iifdem corruptam Epiftolam Leonis, à quibus fexta Synodus corrupta fuerat, neceffe non eft, vt loquatur, de iifdem numero hæreticis; quia, quod dixit, verum erit, licet de iifdem fpecie hæreticis intelligatur. Si enim dicam : eofdem Hæreticos excitaffe bellum Argentoratenfe vel Colonienfe, qui excitarunt bellum Schmalcaldicum; non eofdem numero, fed fpecie denoto, nempe Lutheranos. Sic & Bellarminus eofdem fpecie Monothelitas fuo illo modo loquendi defignauit.

Qui Honorium hærefeos accufant, varios audores proferunt; vt hic videre licet apud Bellarminum, qui opponit auctores auctoribus, & inprimis S. Maximum, qui tempore Honorij vixit.cuius pondere omnes alij opprimuntur. Hic in difputatione cum Pyrrho, Honorium à labe Monothelitica liberum penitus pronunciat; & teftimonio eius, qui Honorij Epistolam scripferat; ostendit, mentem Honorij non fuisse duas voluntates, hoc est, diuinam & humanam in Christo negare; sed tantum hoc; in Christo nec esse, nec fuisse duas voluntates contratias.

Sibrandus clamat, Maximum istum adbuc latere in Bibliotheca Vaticana ; ac proinde (e non obligars, ve quidquam ad auctoritatem eiue respondoat. Sed iam prodlit in publicum Grzce & Latine ad calcem Tomi octaui Baroniani. Quid ergo iam telpondebis ad hoc tanti viri teftimonium ? Forfan calculotuo approbabis hanc Danzi vesanā amentiam. Que en Maximi lıbro omnibu ignoto ( an quia tibi & tuis ignotus eft, ideo omnibus ignotus clt ?) Bellarminm affert,quis dubitat, quin ea in Pontificum Romanorum gratiam fuerint à quopiam Monacho (upposita, conficta, (Tuscilicet intereras, quarido male fanus figulus ea fingebat ) & nomine celebrin illius Maximivenditata, &c. He funt nempe Monachorum fraudes, & Diabolica techna (Caluinistarum) nam & ipfemet Maximu teftatur, iuffu Ioannie Papa, fcribam Honory faffum effe , non id fenfiffe iam mortuum Honorium, quod ipfo dictante (cripferat tamen. Non ita loquitur S. Maximus, sed huncin modum. At w D' ( secretarius Honorij ) ad Imperatorem Constantinu fic de illa Epiftola , iuffu Ioannis Papa, firipfit. Sanè quòd vnam Domini noftri voluntatem diximus , non eft ascipisendum,quasi de duabus divine & bumane nature distu voluntatibus, sed humana tantum : Cum enim Sergius scripsiffet, pradicare quosdam duas esse Christi voluntates contrarias, nos referipfimus Christum duas voluntates contrarias non babere. Hac S. Maximus, qua longe aliter tinniunt, quàm illa Danzana.

Etiam Iunius disputationem S. Maximi cum Pyrrho in dubium vocat. Non exstat, inquit. (At iam exstat, habita in Africa Anno Redemptoris DC. XLV. Theodori Papæ Anno IV. Constantis Imperatoris itidem IV.) Et verd suppositum esse Dialogum, sue Ioannie IV. istim iussu, sue emondicato

Maxi-



# Defensio Cap. 11. Lib. IV.

#### 1072

Maximi & Ioannu IV, nomine vel ex eo conftat, quod post | A | XIII.mox tota Rainoldicarum criminationum illud tempus fuit omnino incognitus Patribus Synodi illius VI. & ipfis legatu Romana fedu , & fequentibus Synodu. Summa Iunianæ probationis huc redit. Diffutatio Maximi cum Pyrrho non citatur in Synodo (exta, aliifue Synodu ; ergo est fupposititia. Quid tutu crit, si hic non argumentandi, sed delirandi mos toleretur? Nec ipfius S. Maximi mentio fit in Synodo VI. quodíciam. An igitur commentitius Maximus! Quid opus erat hanc disputationem citare, cum quz de Honorio illis in Actis leguntur, fint infititia, & peregrina, vt hadenus probatum.

1071

Addit Iunius. Qui ist a confingunt, non vident, Ioannem istum ante de vita decesisse, quàm ille Constantinu Imperium obtineret. Suspicari quis posseterrore Librarij in textum S. Maximi irreplise Confantinum pro Conftante; Et ita sensifie videtur Baronius Tom. 8. Anno Christi DC. XL. vbi in margine pro Constantino ponitur Constans. Sed nil opus mutatione vlla; quia Constantinus iste est filius Heraclij, qui & cum Patre, & mortuo Patre, folus, tamet fi exiguo tempore, imperauit. Cuius tempore agebat Ioannes Papa secundum sui Pontificatus annum. Vide Baronium Anno Christi DC. XLI. Meminithuius Disputatio nis S. Maximi cum Pyrrho etiam Photius in fua Bibliotheca Volum. 195. Mirum, quàm impudenter isti reiiciant, quæ ad ipsorum saliuam no faciunt. Si S. Maximus dixisset, Henorium fuisse Monosbelitam; disputatio illa Caluinistis non C modòauthentica.sed & propemodum Canonica vila fuiffet.

Secundo profert Bellarminus Theophanem Ifaurum, ex Onuphrio in Annot. ad Honorium Plating; certe Theophanes nullum penitus verbum habet de Honorij hæresi vel damnatione in Synodo fexta. (Habeo enim Græcum exemplar manuscriptum Theophanis.) Cum tamen Sergium, Pyrrhum & Cyrum Monothelitas nominet & in fexta Synodo damnatos fcribat, non omissurus Honorium, si cum cæteris eandem damnationem subiisset. Ex quo concidit cauillatio Rainoldi, qui dicit Theophanem effe testem mutum: non est mutus testis; sed adeo vocalis vt aures Rainoldicz vocem eius ferre nequeant: D quod VVolfius non potius habuerit rationem Cum enim nominatim damnato's in Synodo VI. exprimat, cur, quzlo. omillus ab illo Honorius, fi fuit in eadem cum reliquis damnatione? Valde infultat Rainoldus Baronio, quod dixerit,Theophanem effe caterie antiquiorem & fideliorem in rebus fexta Synodi referendu : Bedam enim & feptima Synodi Patres, ip/o Baronio tefte, antiquiores effe Theophane. At si dicas; Baronium loqui de Græcis Historicis, non de Latinis, & Theophanem patribus feptimæ Synodi non fuiffe posteriorem, fed parem; viuebat enim eo tempore, & Chronica fua perduxit víq; ad fecundum annum Michaëlis Curopalatæ Imper. seu Leonis Armeni primum, vt docet Baronius Anno Chrifti D C C C.

machina concider.

Tertiò profert Bellarminus Emmanuelem Calecam libro quarto contra Græcos; qui Honorium semper Catholicum fuisse docer; adducto, probationis caussa, testimonio S. Maximi ex disputatione cum Pyrrho. Cuius opus olim ab Ambrofio Camaldulenfi ex Graco in Latinam linguam conuerfum ; fuperiore anno excufum eft Ingolstadij, studio & opera Magnifici Domini Doctoris Perri Steuartij, Academiæ Ingolftadiensis Procancellarij ac Professoris Theologi. Quid Rainoldus ? Caleca, Dominicani Ordinis fraterculus, candem scriba Honorij, sub glorioso beati Maximi tunc viuentis nomine, confibulam pro capite Pontificie fa-B ture apparauit. Quis fuerit Caleca, & quando floruerit, disces ex notis D. Stenarcij ad libros Calecz. Doctifsimus certe fuit; natione Grzcus : De ordine Prædicatorum fuisse testatur Turrecrematalib. 2. summæ de Ecelesia cap. 93. Citatur etiam ab Onuphrio in Annot. ad Platinam in Honorio. Maior omnino est Calecz auctoritas & eruditio, quàm, vt Rainoldicis conuiciis obteri queat.

Profertinsuper Bellarminus Photium in libello de VII. Synodis; qui vbi de fexta Synodo agit. Honorium prætermittit; saltem in aliquibus libelli eius exemplaribus no comparet Honorius. Exstat tamen nomen Honorij, inter damnatos. in Græca editione; quã ante aliquot annos typi Augustani dederunt. In Bibliotheca quoque sua, vbi de sexta Synodo Photius disse rit; Honotium damnatis annumerat. Nec aliud à capitali Romanæ Ecclefiæ hofte exfpectari po terat.

Post Photium sequitur Zonaraș în vita Con stantini Imperatoris. Rainoldus hunc sibi non patitur eripi. Vociferatur ergo. Wolfius cum exemplaria quing, baberet, in quorum vno deletum nomen Honorij reperit, id in excufo expunxit.teftificansfactum fuum bacnota orweis journs. In Viennensi Codice hac verbarecte deleta esse videntur, ante supe assfar Speias, cum Agathonem Romanum Epifeopum paulò ante recensuerit. Sic VVolfius, Displicet Rainoldo, quatuor aliorum exemplarium, quàm vnius, in quo nomen Honorij deletum fuerat. At VVolffius non dicit: nomen Honorij fuisse expression in quatuor aliis codicibus. Et certe fi in quatuor hisce codicibus nomen Honorij reperisser, expressisset vtique; non obstante, quod ineptum id esse crederet : nec vnum czteris antetulisset : Sed cum id in cæteris non videatur inuenisse; in Viennenfrautem exemplari deletum deprehendisset, haud temere induci potuit, vt illud penitusomitteret; nam quod Rainoldus dicit in libro Synodico (illum, opinor, intelligit, quem Pappus Græcolatine publicauit)& apud Cedrenum nomen Honorij exprimi ; id non obstat.

٨n

# Defensio (ap. 11. Lib. IV.

An ideo sequitur, à Zonara quoque Honorium A damnatis accensitum fuisse?

1073

Paulum Diaconum seu Miscellam Historiam ait Rainoldus effe testem mutum. Sed hociam refutatum est, cum supra simili artificio Theophanis auctoritatem eludere conaretur. Anastafium Bibliothecarium ad fuas partes Caluinista trahere nititur. Sed frustra: nam in sua Historia idem prorfus quod Theophanes scribit. vt & in vitis Pontificum, in Honorio & Agathone. Quocirca non immeritò suspicamur in vitam Leonis fecundi, nomen Honorij per incuriam librariorumirreplisse. Ex qua observatione ruunt omnes cauillationes & lædoriz Rainoldi, quibus traducit Bellarminum, quod fateatur librum Pentificalem ponere Honorium in Leone secundo. inter damnatos, & tamen citare Anastasium, quafi neget Honorium in Synodo fexta damnatum fuisse : cum Anastasius st Actor libri Pontificalie, vel saltem posterioris partis illius libri. Sed Bellarminus citauit Historiam Anastasij, non vitas Pontificum. Et fi has citasfet; nihil absonum egisset, quia nomen Honorij intrusum eft ab aliena manu in historiam Leonis secundi, vt iam semel atque iterum diximus.

Blondi, Platinz & fimiliam auctoritatem eleuat Rainoldus tanquam recentium. Quam verò priscus Canus & alij, quos contra Honorium allegat Rainoldus? In librum Bedæde fexætatibus, Honory nomen irrepliffe, nihil dubitat Bellarminus, quia in historia Anglorum loquitur de Honorio, tanquam de optimo pastore; & in vita S. Bertolfi beatum & fanctum nominat ; & miris laudibus exornat. Respondet Iunius vocari à Beda beatum ver' sugn piquor, vt omnes vita functi appellari folent. Sanctum verð fecundum receptam opinionem propter fan&statem non perfona, fed vocationis ac fedu Romana. Sed hoc diuerticulum est inane, quis enim hæreticum defuncum, vnquam vocauit beatum ? Mirabilis profecto ivonuouis foret, fi quis de Ario, Eunomio, Neftorio, Eutyche loquens, cos beatos nominaret. Quis talem cum suis beatie non execraretur ? Et quamuis Romanz sedis Antistites dum viuunt, soleant appellari fandi & fanchifimi propter fanctitate fedis & muneris; si quistamen manifestus esset hæreticus, vt fuisse fingitur Honorius, hoc elogium ei minime competeret; quia iam non pastor sed lupusesset, deque officio & throno Petri excidisfet, przfertim fi à Concilio Oecumenico hzrefeos palam damnatus fuisset; nam quàm parum Beda Cyrum vocauit sanctum aut beatum propter fanctam sedem Alexandrinam; aut Pyrrhum propter sanctam sedem Constantinopolitanam, tam parum vocasset Honorium iam hæreseos compertum, notatum & damnatum; fandum & beatum; quia non folum pietas, fed & ratio apertifsimèreclamat, ne hzretico tale elogium tribuatur.

Rainoldus oggerit; Euangelistas, etiam de luda Ifcariote loqui , vt de laudabili operario. Num ergo ex critica Bellarminiana videtur sciolus quispiam in Euangelift is addidiffe, que Indam proditionis Chrift's acculant? Exemplum dissimile: nam fi quid Euangelistæ scripserunt, quod ad Iudæ laudem spectare videatur, id ei cum cæteris Apostolis commune fuit, & quidem diu ante traditionis piaculum & facrilegium, vt patet locis à Rainoldo citatis Matth. 9. & 10. Marci 3. & 6. Lucz 9. nihil enim speciatim scriptum reliquerunt, quod ad propriam ipfius Iudz laudem pertineret i nisi fortè Rainoldus admodum honorificum Iudz accidisse arbitratur, quòd à Christo appellatus sit Diabelm, & à S. Ioanne fur. Nec quidquam in B Euangelicis vel Apostolicis literis reperitur, op in Iude laudem post mortem illius sit dicum, aut scriptum. At Beda loquitur de Honorio pridem defuncto (triginta enim annis prius obiit Honorius, quam Beda nasceretur; fi suo in computu nos non fallit Rainoldus. ) Si ergo Honorius Monotheliticz hzrefeos reus & damnatus fuisset, nunquam fancti, beati, & id genus aliis titulis post mortem à Beda cohonestatus fuisset; quia in his non tam principium, quam finis specari folet. Quis enim post furta & proditionem Iudz, Iudam appellauerit beatum & fanctum, licet cum cæteris Apostolis à Christo ad doctrinam Euangelij przdicandam missus fuerit, & forte miracula fecerit, & fortè reipla itidem bonus ac fancus fuerit? Nec Beda dicit, Honorium fuisse aliquando fandum & beatum; ante videlicet, qua in harefin incurreret; sed absolute fanctum & beatum,doctrina clarum,dulcedine & bumilisase pollensem nominat. Que profecto eiusmodi sunt laudes, vt in nullum hæreticum vere quadrent : vt Beda minime omnium ignorauit. Hactenus de prima Honorij defendendi ratione.

Altera est, quam Bellarminus itidem adfert, vt dicamus, Honorium, non quidem fuisse hæreticum, sed vt Hæreticum in Synodo V I. damnatum ex falsa informatione & malo intelle & Epistolarum Honorij: neque enim inconueniensest, affirmare, Synodos, etiam Occumenicas, in quæstione particularis alicuius sati decipi posse. Et probatur, quia in Epistolis Honorij nullus continetur error: Nam rem ipsam duarum in Christo voluntatum & operationum cófessest Honorius, & solum prohibuit nomina vnius vel duarum voluntatum, idque prudentissimo consilio; vt copiosè ostendit Bellarminus.

D

Rainoldus dicit, se nolle cum Bellarmino litigare, quàm prudenter aut que prudentia genere vetuerit Honoriu tum vniu in Christo voluntatis, tum gemina, vocabula ysurpari; nam in Synodo Romana sub Martino consultat. I V. asseri, perinde esse prohibere verumg, ac si perderetur iustu cum impio, &c. Sod Caluinista animaduertere debebat, Synodum Romanam non contra Epistolam Honorij eo in loco agere, sed

у 3

Digitized by Google

con-

1074

# Defensio (ap. 11. Lib. 1V.

contra Typum ab Imperatore, fualu Pauli Con- A ium ad dogma Ecclefiaftun pertiner, que tenere, velpreftantinopolitani Epifcopi hæretici publicatum, in quo fimpliciter, & grauibus pænis propofitis, interdicebatur, ne quis in posterum disputaret de vna in Christo voluntate, aut vna operationes aut de duabus voluntatibus & duabus operationibus ; Et hoc postquam iam Monothelitica hæresis, longelateque diffusaerat. vt ex iplo Typo seu formala Concordiz constituend apparet. Et hoc improbarunt Patres Romanæ Synodi in illo Type Imperatorio, quia indignum erat, vt cum falfiratis professione, simul tolleretur professio veritatis de duabus in Christo voluntatibus & duabus operationibus : nec Typus iste de modo folum loquendi agebat; re falua; fed cum phrafi rem ipfam eliminabat. At Honorius rem faluam B reliquit; & tantum à loquendi modo abstinendum censuit; quia huius secta malum tunc adhuc erat in herba; & necdum in longe lateque diffusam messem excreuerat: Sperans igitur hoc temperamento incendium impediri possene in publicum erumperet, illud adhibendum cenfuir; at posteaqua omnia late occupauit & vastauit, causse nihil amplius erat ; cur à modo loquendi, duarum scilicet in Christo voluntatum & operationum abstineretur ; cum hac moderatione effrenis Hæreticorum licentia nequaquam fuerit compressa.

Chamierus dicit; Casbolicos nunquam concedere voluiffe, vt aboleretur vocabulum Homoufij propter Avianos, qui in Concordiam cum ortbodoxu regreffuri videbantur, si bac vocula exterminaretur, re salua; Ergo nec Honorium bortari debuiffe, vt abstineretur à locutione ista,qua duas voluntates & operationes in Christo profitemur. Respondeo, esse disparem rationem. Nam vocabulum Homonfij à maximo & celeberrimo Concilio Niczno comprobatum, & Catholicis, tanquam clypeus, aduersus Arianos, traditum fuerat; hinc non decebat, vt Catholici hanc vocem fibi eripi paterentur, præsertim cum non ignorarent, Arianos fallaciter omnia agere, nec tam de voce, quàm de re voci subie-Aa, sollicitos esse. At de illa duarum in Christo voluntatum & duarum operationum phrafi; nihil fimile adhuc vlla in Synodo antecefferat; nec in apertum adhuc Monothelifmus eruperat, fed D controuersia hæc inter Episcopos agitabaturs quorú rixam sperabatHonorius componi posse, fab illa loquendi formula abstineretur.

Caluinista, Rainoldus, Chamierus, Iunius, Honorium, etiam reipía Monothelitam fuisse probant ex eius Epistola; quia confitetur tantum duas in Chrifto naturas ; quod non est satu ad vitandum Monothelismum; nam & Sergius, Pyrthus, Cyrus & alij Monothelita confitebantur palam duas in Chriftonaturas ; & tamen negabant duas voluntates feu operationes. Et hanc fuisse Monothelitarum opinionem admodum verbosè demonstrat Rainoldus. Iunius quoque queritur hzc verba Honorij à Bellarmino per mutilationem prætermissa: Caterum quan-

dicare debemus propter simplicitatem bominum, & amputandas inextricabiles questionum ambages; ficut superius diximus, non vnam, vel duas operationes in mediatore Dei, & bominum definire ; /ed vtraig, naturas in vno Cbrifto wnitate naturali copulatas,&c.Et illa tibi,Bellarmine, inquit Iunius; non vnam vel duas operationes, &c. funt Catbolicifima, & Monothelitarum barefin penitus destruentia? Sed non est, cur hæc Prædicantica cymbala & fistra nos terreant. Nam Honorius non dixit, tantum duas effe in Christonaturas; quod Monothelitæ non inficiabantur; fed effe duas in Christo naturas; witate naturali copulatas (quia in vna hypostafi substantialiter subsistunt) cum alterius communione operantes at g operatrices; & hoc nos conficeri debere. En Honorius diserte duas naturas diftinctas agnoscit & prædicat in Chrifto, & quidem naturas operantes & operatrices ; ergo, vt duas naturas, sic & duas operationes in Christo statuit; ergo non vnam tantum; vt Monothelitæ faciebant; nam duæ naturæ operantes & operatrices necessariò arguunt duas operationes; ergo & duas operationes duarum voluntatum, vnam feilieet diuinæ voluntatis, & alteram; humanz. An non funt hzc Catholica & Monothelitica leta prorfus aduerfantia?

1076

Necobstant illa; Non vnam vel duas operationes in mediatore Dei & bominum definire; quia ad modum loquendi duntaxat pertinent; à quo abstinere volebat Honorius, sperans, hac ratione partes discordantes in Concordiam reduci posse. Hinc volebat, vt confiteremur & prædicaremus, ablato gemine operationic vocabulo , ipfac potime duas naturas, id eft, diuinitatis & carnis affumpta in vna perfona vnigeniti Dei Patris inconfuse, indiuise at q, inconuertibilster propria operantes. En iudicio Honorij natura diuina & humana in Christo operantur propria, id est, proprias sibi operationes exercent; ergo & humana in Christo natura exercet in Christo illam fuam propriam operationem. quz vocatur velle, nolle.

Obiicit Chamierus : Hzc Honorij verba: Vnde & vnam voluntatem fatemur Domini noftri I bs v Christi,&c. nimis clare Honorij Monothelismu patefacere. Iam respondit Bellarminus; ea intelligi de vna voluntate humana; non de duabus pugnantibus, quarum vna fit spiritus; altera, carnis; vt in nobis accidit. Occinit Chamicrus. Atqui fic effent aliena à questione, neque enim boc'controuertebatur inter Catbolicos & Monotbelitae. At hunc, quem dicit Bellarminus, fuisse Honorij co loco sensum, testatus est Secretarius ipsius Honorij apud S. Maximum, cui, cum ipfe Pyrrhus Monothelita dixerit, plus effe tredendum, quàm Conftantinopolitanie, iure etiam nos plus ei fidei habemus, quàm Nouatoribus noftris.

Deinde negamus, dictum Honorij non esse ad rem in hoc fensu; imò vel maximè ad rem

facit:



### Defensio Cap. 11. Lib. IV.

voluit, quid filius Dei assumpserit, quid non. Quare inquit, Vnde & vnam voluntaie (affumptam fcilicet cum vna humana natura ) fatemur Dei nofiri Iesu Christi; quia prosecto à diuinitate assumpta est nostri natura, non culpa (loquitur ergo de voluntate humana assumpta, spiritui subiecta & obsecundante) illa profetto que ante peccatum creata est, non que post preuaricationem vitiata. Quis non videt, Honorium hictantùm loqui de vna voluntate humana fancia & recta, in nullo spirituiaduersantes exclusa solùm à Christo illa voluntate, quæ in nobis ex corrupta natura exfitit?

1077

Obiicit Chamierus illa: Non veni facere voluntatem meam: Non quod ego volo, fed quod tu. Nam Honorim ad ifta vefpondens ait : Non funt hac dinerfe volunta-B tu; fed dıfpen/ationŭ bumane affumpte. Ex quibus patet, Honorium existimasse, bac non suisse vere dicta, sed per difpen (ationem tans ùm, boc est, artsficios è, vt exemplum nobu relinqueretur nostra voluntati diuinam praferendi. Mirabilis profecto hæreticorum peruerfitas eft, qui Honorium, etiam obtorto collo, ad Monothelitarum caftra pertrahere non verentur: non enim verborum Honorij sensus est; Christum non habuisse veram voluntatem humanam; sed non habuisse contrarias voluntates humanas & inter se pugnantes, quasi necesse fuerit vnam vincere & mortificare, more nostro, in quibus voluntas per peccati corruptelam vitiata eli; fed Christum ita locutum esse, ac si haberet contrarias voluntates, vt nos doceat mortificare pro- C priam voluntatem, que se aduersus Deum rebellare nititur. In hoc sensu, quid non pium, quid non orthodoxum? Neque enim in voluntate Christi vilus repugnantium actionum conflicus & spiritui contrarius vnquam exstitit. Quanquam illa : non quod ego volo, fed quod tu, &c. etiam ad appetitum sensitiuum referri possunt. Sed iam hoc non quæritur, sed tantum quid Honorius senserit, & num impietate Monotheliti caseleobstrinxerit. Admodum quoque hictumultuatur Rainoldus. Clamat, sed absque vlla probatione; mentem Honorij à Bellarmino peruerti. Honorium verbis illis: Vnde & vnam voluntatem fatentur Domini nostri Iesu Christi, &c. non loqui de humana solùm natura, sed de integra persona D Christo Deo & homine. Ita est, loquitur Honorius de integra persona, atque hanc integram perfonam affumplife tantummodo vnam voluntatem humanam , diuinæ femper conformem,nunquam difformem Quid amplius,Rainolde? Num hoc Bellarminum ferit, aut Honorium in caftra Monothelitarum conifcit? Vrget illam voculam : Vnde &, & c. eamg ineptisime pracedentibus ab Honorio copulatam effe dictitat; fide altera tantum natura , de homine Cbrifto, egerit ; aptisimè verd fidetota persona. Aptissime profecto delirat Rainoldus, necício, vtrum vel obiter sua dicta intelligat. Honorius & in antecedétibus & in confequentibus de tota Christi persona loquitur; & l

facit: Naminepisto a illa ostendere, præter alia A in consequentibus quidem astruit, in Christo, feu in Christi tota persona, in Christo Deo & homine; elle vnam tantummodo voluntatem; humanam scilicet & assumptam, nec vllam aliam fpiritui obluctari folitam, & ex corruptione peccati natam. Quod verissimum est. Nec vnquam Honorio in mentem venit ineptia ista Rainoldica: Culpanon est affumpta, vt dicit Honorius, ergo humana voluntas non est affumpta : ergo fola diuina voluntas est in Christo Deo & homine. Rainoldica, hæcest consecutio, non Honoriana. Quasi verò voluntas humana in fe fecundum entitatem suam fit culpa, aut in se aliquid culpæ contineat, vt proinde absque labe assumi nequeats etiam iudicio Honorij, qui probè norat, ita humanam voluntatem labis & vitiofz inclinationis prorfus expertem assumi posse, & reipla itidem asfumptam fuisse; quemadmodum integra naturamaculxomnis & vitiofx propensionis exfo s affumpta eft : talis nimirum natura, que ante peccatum creata est, vt inquit Honorius, non que post prauaricationem vitiata.

1078

Obiicit Rainoldus : Eodem, quo Honorius loquitur , modo loqui etiam Paulum Epifcopum Conftantinopolitanum, de quo nullus dubitet, quin Monothelita fuerit. Verba Pauli dicit Rainoldus effeilla. Vnde & vnam voluntatem Domini nostri I 65V CHRIs T I intelligimus : ne contrarietatem , aut differentiam voluntatum vni eidemque persona Domini nostri I E S v Снкізті*applicemu*. Refpondeo, hæchnius Pauli verba tantùm distare à verbis Honorij, quantum diftat fallum à vero, & vice verla. Nam Honorius expresse loquitur de vna voluntate humana & affumpta : Paulus ille de vna voluntate absolute, eaque solummodo diuina; ratus si in Christo voluntas humana constitueretur, fore, vt diuinæ voluntati aliquando dissentanea effer; quafi verò humana voluntas beneficio diuina, non possit eò rectitudinis perduci, vt diuinz voluntati simpliciter loquendo nunquam sit aduersa seu contraria. Idem responsum sit Rainoldo ad fimilem loquendi modum, quem ex Sergio Monothelita profert, quali Honoriani senfus effet.

Sed ecce magnum opus incæptat Rainoldus. Exipío fancto Maximo euincere aggreditur, mentem Honorij non rectè à Bellarmino explicari. Sic instat: Honorius, agnoscente scriba, neganit duas illas in Chrifto voluntates, quas Sergius in ipfo contrarias à quibufdam pradicari dixerat. At Sergim contrarias pradicari fcripferat dininam & humanam, ergo quando Honorius negauit duas in Chrifto voluntater, negauit in Christo esse voluntatem humanam. Respondeo, Maiorem effe Raineldicam, hoc eft, futilem & friuolam. Nam secretarius Honorij expresse dicit : Rescripfimus, Christum non babuiffe duas voluntates contrarias, carnis, inquam, & spiritus : ergo Honorius, teste eius Secretario, non negauit in Christe illas duas voluntates, nempe divinam & bumanam abfolute spectatam, quae Monotbelita, & ipso Sergius,

> tametfi **ў**4

### Defensio Cap. 11. Lib. IV.

B

samet fi oblique, tecte, & fraudulenter tunc quidem, cum 🗚 ad Honorium fcribebat; dicebant effe constariae; fed negauit in Chrifte effe voluntates duas bumanas ; alteram, spiritus; alteram, carnis; voluntati spiritus & voluntati diuinæ refistere consuetam. Nec sequitur, Honorium ita respondendo, nil respondisse adrem: nam hoc ipso, quòd voluntatem carnis à Christo exclusit; contrarietatem quoque voluntaris humanæ cum diuina à Christo exclusit : neque enim voluntas humana, quæ, vt loquitur Honori: s, ante peccatum creata est, non que post preuericationem vitiate est; diuinz voluntati aduersatur; vt perperam sibi Monothelitæperfuadebant. Itaque quidquid Sergius sub illa duarum voluntatum contrarietate intellexerit, & fiue iam tum voluntatem creatam neceffariò diuinæ voluntati interdum aduerfam & contrariam statuit, side id tantum de voluntate carnis asseruerit; aptè respódit Honorius, in Christo nó esfe duas voluntates contrarias, carnis scilicet & spiritus; quia remouendo à Christo voluntatem carnis, remouit ab codem contrarietatem inter humanam & diuinam voluntatem; nam voluntas humana recta; (habuit autem Chriftus rectifsimam voluntatem humanam, qualis itidem iam est voluntas beatorum in cœlesti patria ) nunquam est diuinæ volunta ti contraria. Quocirca infigniter mentitur Rainoldus; extestimonio scribæ Honoriani patere, Honorium inficiantem diuersæ, (hoc est, C contrariæ) voluntatis effe, que Christie dixit de sua ( Des voluntate, voluntatem bumanam detraxisse Chrifto, vnicaque Chriftum totum, Deum & bominem, praditum existimasse. Digna Rainoldo calumnia. Nam Honorius per non diuer (am voluntatem intelligit, non contrariam, non aduerfantem, non repugnantem. Itaque quando dicit: Non quod ego vele ; fed qued tu; non effe dinerfe voluntatis; tantum hoc vult; hoc dictum Christi, non esse profectum ex carnis voluntate recta voluntati humanæ, & ipfi etiam voluntati diuinæ contraria.

Pari impudentia mentitur Rainoldus, Secretarium Honorij fraudulenter bonam quidem, fed alienam mentem Honorio affinxisse, sdque in gratiam Ioannis Pape, cuius fuerit Amanuenfis, ad tuendam Romanorum Pontificum existimationem. Bene habet; contra hanc criminationem stat pro Secretario ipse sandus Maximus, cui nulla huiusmodi fuípicio de hoc Secretario fuborta est; stat pro codem ipfe Monothelita Pyrrhus : qui faffuseft, Secretarium istum esse fide digniorem Constantinopolitanis. Et vt innumeros alios testes omittam, stat pro hoc Secretario ipsa eius innocentia & integritas, ab ipfo sancto Maximo laudata & litteris commendata. Ait enim, eum talem fuisse, qui omnu virtutu splendore & religionis disciplina, totiss occidentis partes or-NATIT.

Chamerns optat Disputationem S. Maximi cum Pyrrho in publicum prodire. Iam prodiit. Addit imperitissime. Facile pornisse secretarium cum videret & berefin ipfam damnatam, & cum ea fuum magiftrum; excufare, qua ante fiue ipfe fcripferat, ve plerumque Secretary folent, fiue à magiftre dictata acceperat: Hæc, inquam, non tantum calumniosè, sed & imperitissime dicuntur : nam Disputatio fancti Maximi cum Pyrrho, in qua hæc fanctus Maximus de Secretario Honorij refert, habita est anno Redemptoris D'C. X LV. Synodus vero fexta, in qua Honorius damnatus dicitur, inita eft anno Chrifti DC.LXXX. Longè igitur antea acciderunt ea, quz de Honorij Secretario narrat S. Maximus, quàm lexta Synodus celebrata fuerit.

Cauillatur Rainoldus, Honorium in tota fua epistola nunquam italoqui; nec vnum nec du a ve lunsates in Chrifto dici debere ; fed , nee vnam , nee duas operationes. Quali verò non fit vnum & idem ; fi non absolute: certe ex Monothelitarum mente; qui hoc nomen adepti sunt, quòd vnam voluntatem, vniusque voluntatis, nempe diuinæ, vnam operationem in Christo statuerent, omissa voluntate humana, ciusque operatione, quod crederent hanc fine contrarietate cum diuina voluntate in Christo constitui non posse. Satis de Honorio.

### CAPVT XIL De aliis septem Pontificibus.

C C V S A N T Centuriatores Marti num Papam hoc nomine primum, quali cum Nouatiano senserit, quádo in epistola ad Amandum Episcopum fcripfit, non effe veniam dandam illu, qui post ordinationem (uam in lapfum conderint. Respondet Bellarminus: Martinum non loqui de venia peccatorum, sed de restitutione ad sacra ministeria. Non diffitetur hoc Iunius, sed reprehendit Bellarminum, quòd alterum caput accusationis, & quidem longè grauius præterierit; nam Centuriatores etiam hoc crimini dant Martino, quod dixit : Legem nibil magu à nobu requirere , quam quod posimu prestare. Grandis accusatio, grandis culpa Martini, qui affirmarit, Deum nil impossibile à nobis exigere. Grandis culpa Bellarmini, qui hanc tantam accusationem non depulerità Martino, qui Amandum Episcopum consolans, & ad retinendum pastorale officium cohortans, his verbis vti aufus est : Tantum enips à nobie exigitur, quantum poffumus famulatus noftri oblequiocommodare : cum ex Centuriatorum sensu & sententia, scribere debuerit: plus à nobie exigitur, quàm poßimus famulatus noftri obf<del>oquio</del> commodare.

Insurgit Sibrandus in Bellarminum; quòd dixit, omnes veteres de lapsis post ordinationem idem sensisse, guod sensit Martinus Papa.

Obiicit

Digitized by Google

10801

Defensio Cap.12. Lib. IV.

Obiicit nonnullos Canones, qui lapsis restirutionem in integrum concedunt. Scilicet hoc ignorabat Bellarminus, neque vnquam viderat distinctionem Quinquagefimam Decreti, vbi Gratianus ex instituto de Canonibus lapsis restitutionem concedentibus & negantibus disserit, cosque iu concordiam redigit hac ratione : Sunt quidam, quos non odium criminu, fed timor vilitatu, & amißio proprij gradus, & ambitio celfioriu ad pænitentiam cogit. Hos facri Canones irrecuperabiliter deiiciunt: alios, nequaquam. Et mox huius generis plures Canones Gratianus profert: & infrà; aliam diftinctionem afferens, ita scribit Gratianus. Pojfunt & aliter diftingui pramissa auctoritates. Quorum enim trimina manifesta funt ante vel post ordinationem: B' contractis matrimoniis. à facris ordinibus deisciends funt : quorum autem peccata occulta funt : & fainfattione fecreta fecundum facerdotis edictum purgasa; in propriù ordinibus remanere poffunt. Quibus Gratiani distinctionibus adhibitis, enanescit, quidquid fumi Sibrandus spargit. Certè antiquissima Ecclesize consuetudine ab omni magistratu & dignitate Ecclesiastica excludi cos, qui libidine se contaminarunt, planum itidem fit ex libro tertio Origenis, contra Cellum.

Danzus nominat Martinum beminem recordem & verbi Deiignarum: & hoc conuicio iacto ad Gregorium III. transit; quem ait, diuortium concessifie, si vxor viro debitum reddere nequeat: & hoc vocat errorem grauisimum. Respon- C det Bellarminus, mirum videri sectarios tam efle Gregorij propter hoc dictum rigidos & seueros censores, cum idem imò longè deteriora docuerit Lutherus, citatque Cochlæum in Luthero septicipite capite de Matrimonio. Iunius. Id de curffe vnquam Lutberum nee quifquam probaturm est ex eises scriptin, qua exstant, nec Cochlaus probat. Impu dens affirmario; quam redarguir vnicus ille ifque impurissimus & obscænissimus de Matrimonio sermo, Latinè & Germanicè editus statim fub Quinti huius Euangelij exordium : vbi fi altera persona sit imporens, amplam facit ad alias nuptiastranseundi potestatem, si mulier, salua nominis sui existimatione, alteri nubere queat fic tunc maritum compellare debet, inquit Lutherus, 1 Eccemimarite, debitam mibi beneuolentiam praftare, non potes, méque, & iuuensle corpus decepisti; praterea in fame, & falutis mee periculum me adduxisti : neque coram Deo inter nos matrimonium est. Faue que/o, vt cum fratre tuo, aut proxime tibi fanguine iuncto occultum matrimonium pacifcar : fic, vt tu nomen habeas, ne res tua in alsenos baredes perueniant; ac fine, vt (ponte tua à me decipiare . quemadmodum & tu,prater voluntatem meam, impofuifti mibi.

In eodem fermone idem grunniens Propheta: Reperiuntur interdum adeò pertinacos vxores, qua etiamfi decies in libidinem prolaberetur maritus , pro fua duritia, non curarent. Hîc opportunum est, vs maritus duat;fi tu noluerin, alia volet. Domina nolit, adueniat ancilla: ita tamen, vt antea iterum, & tertid vxorem admoneat maritus, & coram aliu etiam eius duritiam detegat , vt publice ; & ante conspectum Ecclesia duritia eius & agnoscatur, & reprebendatur. Situm renuat, repudies cam, & in vicem Vafti, Efter surroga Affueri Regu exemplo; Vt taceam innumera alia huius generis, que tam in dicto sermone, quam in Tomis Lutheri passim occurrunt, & quæ clarissimus vir Doctor Ioannes Pistorius ex Voluminibus hærefiarchæ enotauit in primo Lutheri Spiritu, Azoara fexta. Vbi videbis, & obstupesces, quàm Lutherus non dicam liberalis, sed profusus, imò enormiter prodigus fuerit, in libello repudij concedendo & in dissoluendis rite ac legitime

Aft Iunius : Cauffam particularem attingit Bellarminus magni cuiusdam viri, cum quo Lutherne graues ob cauffas putauit dispensandum effe. Quis sit vir ifte magnus, notum est ex petulantissimo libro Lutheri contra Henricum Brunsuicensem principem; qui infertus est Tomo septimo Ienensi Germanico. Cum quo Lutherus difpen/anit, vt loquitur Iunius, vt vno eodemque tempore duas vxores haberet; prima non repudiata, ne ob falfum quidem prætextum. Oinfignem dispensatorem. Quis vnquam audiuit talia apud Christianos? Nam quòd Lutherus hanc suam concelsionem & approbationem eo exculare & purgare nititur, quia prior, non posterior, vxor fusceffores in principatu paritura effet ; alterim filiu à successione repulsis; an ideo id, quod legibus diuinis ac humanis illicitum erat; mox cœpit esfe licitum r Particulare factum equidem non probo, inquit Iunius. Nescio, quàm vehementer non probes : Non enim facilè ferent Caluiniani, vt Lutheranis sit plus Quintenangelica libertatis, quàm fibi, præsertim cum Lutherus non tantum in approbatione contractus illius polygamici, sed & alibi sepius luculentam significationem dederit; quàm animus eius à polygamia non abhorreat. Lege Doctoris Pistorij librum iam nominatum; nec minus facere poteris, quàm vt vesaniam Lutheri toto pectore detefteris.

Quo iure, inquit Iunius, micum exemplum diffenfation is ac potiss diffimulation in Luthero improbes, qui tot ac tam graues defendis tuorum Pontificum dispensationes indulgentias & promercales & nundinatorim? Oftendetu, fipotes, Pontificum quempiam, qui cum quopiam dispensauerit, vt duas vxores vno eodemque tempore haberet, itave iplemet maritus fateretur, priorem esse fuam legitimam coniugem? Noluit Romanus Pontifex approbare alterum matrimonium Regis Angliz, viuente priore vxore; quam tamen caussidici Regis & Rex ipse negabant, tametsi Faisò, legitime & valide copulatam fuiffe: & tu vl-1um Rom. Pontificú Christianx religionis adeo immemorem fuisse vel fore putas, vt alicui duas

fimul

Digitized by Google

Defensio Cap. 12. Lib. IV.

1084

priorem coniugem adhuc superstitem, connubio legitimo fibi iungi? Abfit à quouis Chriftiano doctore, nedum à Christi Vicario hic tam apertus Iudaismus ac Mahometismus : cuius suis in Tomis Lutherus fundamenta poluit, vel, vt rectius loquar, luculentissima documenta edi. dit. Satis de his.

Nec eft, quod Iunius Lutheri nefarium facinus Gregorij fiue secundi, fiue tertij responso fucare nitatur : nam Gregorius non loquitur de quacunque imbecillitate, que matrimonio iam legitime contracto superueniats (nam tali impedimento non dirimit matrimonium ) sed agit de impotentia perpetua naturali matrimonium antegressa, & postmodum cognita, Hæcenim matrimonium irritum efficit, vel potius oftendit;contractum matrimonialem non fuisse validum. Falfa defenfio, clamat Iunius. Quia Gregorius agit de infirmitate, que, matrimonie conftante, acciderit. Tu dicis, sed vbi probatio? Quam non extundes ex his Gregorij verbis. Qued, fi mulier infirmitate correpta non valuerit viro debitum reddere. Quali vcrò vocabulum, correpta. nequeat referri ad tempus, quod matrimonij contractum antecessit. Quelo, quid de legitimo sensu decedet, si dicam : quod fi mulier infirmitate ante matrimonium cor-Tepta, C.

Nec obstant huic responso ea, quz subiungit Pontifex. Non tamen fubfidij opem fubtrabat ab il-С la, cui infirmitas prepedit (ita enim legitur epift.126. inter epistolas S. Bonifacij) & non detestabilu sulpa excludit? Æquum enim censuit Pontifex, vt maritus ei subsidium non deneget; quz, quantum in ipla fuerat, indisfolubili vinculo se cum illo copularat. VVitackerus dicit, Bellarminum non fimpliciter defendere dicum Gregorij:Libenter, inquit, diceret, priorem non effe legitimam vxorem. Quid? An non dicit hoc expresse Bellarminus? Sed animaduerto quid fit. VVitackerus cam responsionem insectatur, quam dedit Bellarminus in primaeditione: idemý; facir Sibrandus. At, finon VVitackerus, faltem editor & Baccalaureus eius Allenson videre debebat, quid posteriores Bellarmini editiones respodeant, quidque solutionis itidem Bellarminus adferat in libro de Matrimonio cap.17. idemque dicum volo Sutliuio, qui post istos duos aduersus Bellarminum in campum prodiit: nam quz isti oppugnant, ipfemet Bellarminus expunxit, & rematurius considerata, à posterioribus editionibus abesse iusit.

Sequitur Nicolaus I. quem reprehendunt nonnulli, quod docucrit baptismum in nomine Christi, fine expressione trium personarum, esse validum. Respondet Bellarminus; Nicolaum hoc non vt Pontificem definiendo asseruisse, sed tantùm, vt particularem & priuatum doctorem; obiter opinionem suam exposuisse. ObiicitVVi-

fimul vxores concedat, quando palam fatetur, A tackerus: Ergo obster faltem Papa bareticm effepotefiat vbi interim vu precationu Christi ? Non sequitur hoc, d'Haretice. quia ad harefin formalem requiritur pertinacia & contumacia circa rem exploratam & ab Ecclefia expresse definitam: cum quali pertinacia Nicolaus hanc fuam opinionem nequaquam defendit. Et cum dicimus Pontificem non posse errare in iudicando, hoc intelligimus de iudicio ex cathedra; item de iudicio haretico, etiam vt Papa priuatus doctor eft: nam vt iudicium fallum, tanquam priuata persona, formare possit; hæreticum tamen iudicium habere non potest; hæreticum, inquam, cum pertinacia & obstinatione. Aliud est autem errare;& falsum opinari. Aliud, hæretice errare, & hæretice fal-B' sum opinari.

> Quocirca impostorie agit Sibrandus, cum hæc tettio quoque verbo inculcat. Pontifex potest ertate in iudicando; ergo potest effe hereticus. Negamus enim errare posse dum iudicat ex cathedra. Negamus hæretice errare posse, dum etiam, vt priuatus Doctor, iudicium aliquod circa rem quápiam format: nam vt iudicium errore non careat; hzrefi tamen semper carebit, hoc ipso, quod Pontifex, vt priuatus itidem Doctor, hæreticus effe nequit. Nicolaus feribis hoe ex profeffo, inquit VVitackerus, non obiter. nam ait; quid inde agendum fit , confulitiu : confultus igitur atque interrogatus refpondet, non obiter. Respondeo, id quodex professo atque adeo definiendo respondet, esse hoc: valere baptismum, licet à Iudzo vel pagano collatum: Hocenim Bulgari quafierant. De suo postea addidit; istud procedere; fiue conferatur baptifmus, cum expressione trium personarum, siue in foloChristinomine. Hoc, inquam, definition & responsioni primariæ obiter admiscuit; quia non fuerat interrogatus, vtrum valeret baptifmus in folo Christi nomine datus.

Inftat VVitackerus: Vr oftendat Nicolans fe boc non obiter afferuisse, adfert Scriptural & Ambrosium. Quafi verò Papa nequeat adferre Patrum & Scripturæ auctoritates, etiam pro illa sentetia, quam vt priuatus Doctor proponit;& ei,quod queflionis & responsionis caput est, obiter annectit. Fatetur Bellarminus falfam effe illam Nicolai opinionem, fed non bareticam. VVitackerus. Sufficit, fifalfum fit.ergo Papa falfum definire potest. Non lequitur; quia hoc non definiit, & quoties id asseris, toties,quod probandum eft,abfque probatione inaniter assumis. Potest Pontifex habere falfam aliquam opinionem. Hanc tamen ex cathedra definire non poteft : neq; etiam accidere poteft, vt hæc opinio fit aut fiat formaliter heretica;iuxta piam & probabilem illorum fententiam, qui dicunt, Pontificem, etiam vt priuatam períonam, non posse in hærefin incidere.

Obiicit VVitackerus: Sententia Nicolai tollit formam à Chrifto institutam;ergo est baretiça.Relpondeo, etiamfi antecedens effet verum; confequentia tamen nullius ponderis foret:nam ad herefinl

requi-

### Defensio Cap. 12. Lib. IV.

requiritur pertinacia circa rem ab Ecclesia di- A ptismum in solius Christi nomine collatum, vaserte definitam. Que contumacia à Nicolai animo procul abfuit.

Sutliuius occlamat: Decretales Pontificum, prafertim, que inter leges referantur Pontificies, non funt tantum hominum particularium opiniones. Ita cft, fi tote spectentur, sed non est necessarium, vt quidquid illis, etiam obiter, inseritur, sit definitioà Pontifice, qua talis, profecta, Neque hac responsione euertitur omnium legum Pontificiarum auctoritas, vt calumniatur Sutliuius. Obiicit Sibrandus : Nicolau dicit ; valere bapti/mum in nomine folius Chrifti collatum. Zacharias Papa hoc negat, aut igitur Nicolaus aut Zacharias in indicando errat. Respondeo, Neutrum errasse in iudicio ex cathedra; quia Nicolaus suam opinionem non definiuit, B neque etiam errauit Nicolaus in iudicio priuato aliquo heretico; hocenim folum remouemus à Pontifice; sed in iudicio, quo vt priuatus Doctor absque vlla pertinacia existimauit, veram esse sur illam opinionem, que communiter falfa habetur.

Sutliuius & Sibrandus capere nequeunt, quod, inter cærera, Bellarminus respondet, Pelagium Papam, Can. Multi funt, de confectat. dift. 4. nihil definiuisse, sed vt doctorem duntaxat, in epistola ad Gaudentium opinionem suam explicasse. Idemque dicit de responso Zachariz, quod haberur apud Gratianum Can. in synodo. ead.dift. Hoc est nugari, inquit Sibrandus, cum refondere non poßu. (Hoc eft calumniari, Sibrande, cum aliud agere tibi per tuam naturam non licear, ) Hac enim rescripta relata sunt inter Decreta, & obtinent vim legu in Romana Ecclefia , no igitur funt particularium Doctorum: Quis Catholicorum vnquam dixit, omnia & fingula capitula, quæ Gratianus in Volumen suum comportauit, habere vim legis.& conftitutionis Ecclefiafticz?Certe hoc rerum momenta rectè ponderanti in mentem venire nequit.

Ride autem Sutliuij stultitiam: quia enim ad obiectionem de Zacharia Bellarminus duo dat responsas criminatur Sutliuius, per posteriorem destrui, quod per priorem Bellarminus ædificauerat.Quali verò cum quis plures adfert solutiones, quarum qualibet probabiliter defendi po- D verum Papam non effe verum Papam, sum potest iudicare telt; prior euertat posteriorem 3 & non potius ei fuccurrat; vt fi vna id, quod propositum est, minus efficiat, altera adhibeatur; & fi vna displiceat; altera acceptetur. Num duz plurefue diuerfz femitz ad eundem terminum ducentes, se mutuò euertunt? Antea. inquit Sutliuius, dixit Bellarminw fuo iudicio inualidum effe baptifmum, in nomine Christi, tantum administratum : Hic autem reprobendit Concilium Anglicanum & Zacbariam, quia validum effe fenserunt. Dormitasse oportuit Sutliuium, quando hæc scripsit: nam Bellarminus nusquam reprehendit aut Zachariam, aut Concilium Anglicanum ob hanc caussam, quam comminiscitur Sutliuius, quia nechoc, necille docuerunt ba-

lere; fed inuocationem trium perfonarum difertisverbisrequisierunt. Vnde laborat Bellarminus, vt oftendat, Nicolaum Pontificem nihil fenfisse contra definitionem Concilij Anglicani, quam Zacharias Pontifex, Nicolao antiquior, approbasse videri posset. Et tamen post hanc suam dormitationem in conuicia foluitur Sutliuius; mentiturý; , Bellarminum oftendere fuam inconflantiam & flultitiam. Tibi hæc applica, Sutliui, nec dissentiam. Aequior est his Çaluinistis Iunius;qui Nicolaum ab omni errore liberat;relpondetque: Pelagij & Zacharia fententiam effe Canonem ordinarium; Nicolai verd responsum singulare & extraordinarium effe, tanquam exceptionem quandam à communiiure, propter Bulgaros, ad quos predicatio Euangelij recens peruenerat, ne qua offensione apud cosimpediretur curfu Euangelij, fi qui hac quaftione commoti effent. Non difquiram, num hæc Iunij responsio veritati confonet. Mihi fufficit, Nicolaum abfolui à Iunio non modò ab hærefi, quam VVitackerus & ceteri ei impingunt: fed, quod plus eft, etiä abomnierrore. Tantam liberalitatem non exfpeclabam à manu Iuniana.

1086

Vix eft vllus infectator Rontificum, cuinon fit in ore & flylo Stephanus V I.(quem Baronius anno Christi DCCC. XCVII. septimum nominat) & Sergius III. propter illa, quz Stephanus egit contra Formolum : Sergius autem tam contra Formolum, quàm contra Formoli defensorem Ioannem IX. Lege Bellarminum, qui tragœdiæ huius breuem quandam fummam recitat: Refpondet autem Bellarminus, Stephanum & Sergium errasse in Qualtione fadi, non Iurin, & malo exemplo, non falfa doctrina. Obiicit VVitackerus.Neceffe est aliquem bornm iuste damnatum effe. Omnino necesse est ; Iustè damnatus est Stephanus VI.à Ioanne IX. Iniuste à Stephano Formolus. Iniulté idem Formolus à Sergio, vr & Ioannes IX. Errarunt autem Stephanus & Sergius hanc fententiam damnationis aduerfus Formofum iniuste proferentes: errarunt, inquam, in quæstione facti; vtrum scilicet Formosus fuerit legitimus Episcopus, nec ne?

Oggerit VVitackerus : Si Papa porest iudicare verum Papam poffe errare (vtique in Quaftionibus particularibus facti, non fidei ) & fipoffunt tam multi Papa de bòc errare, an aliquís fit legitimus Papa, (& quam multi errarunt in nostro proposito ? Præter Stephanum & Sergium, quem nominabis in hac cauffa? ) quid ni eriam in decretis fuis atque ades, in doctrina falfi poffunttSi verbaVVitackeriana ad for mam redigas, exibit hzc consequentia Potest Fa pa errare in Queffionibu particularibu fatti, ergo etiam inrie at fidei. Et sic omnes VVitackeri ambages, vario verborum fuco tincz, definent tandem in friuolam petitionem principij.

Ait VVitackerus:Stephanus & Sergius iudicarune Formofum bareticum effe, aut quoun baretico peiorem.

Sed

# Defensio Cap. 13. Lib. IV.

phani oftendet, Formosum hæreseos aut accusatum aut condemnatum fuisse. Tota questio erat, num fuerit legitimus Pontifex, quandoquidem antea à Ioanne VIII.Cardinalatu & Episcopatu Ostiensi exutus fuerat, dato iureiurando, nunquam fe vel ad vrbem, vel ad Episcopatum rediturum; quod iuramentum censuit Stephanus Formolo nunquam fuisse relaxatum, aut obreptitiè relaxatum : quod cum Formolum pelsimis modis odisfer, credere pronum eratsea enim est natura odij, vtetiam aperta non videat: vel vifaitidem, præterfiliat quafi non vifa; vt quotidie folet accidere.InstatVVitackerus,&cum illo Iunius: hociudicium fuiffe de fide & iure, non de facto tantùm : quia Stepbanus & Sergius errarunt in eo, quòd illos B iterum ordinari coëgerunt, quos Formofus ordinarat: cum Formofu fuerit verm Epifcopu faltem Oftienfis, licet à loanne VIII. de gradu deiectus : postea tamen restitutus est: dicere autem non valere ordines, etiam à degradatis collatos, hæreticum eft. Respondeo, hanc ipfam obiectionem proponit & foluit Bellarminus; nempe, Stephanum non edidisse aliquod decretum, quo decerneret ordinatos ab Episcopo degradato, vel nominatimà Formoso tanquam degradato, esse iterum ordinandos, sed solum de facto iussisse eos iterum ordinari. VVitackerus conuiciatur, nibil potuiffe impudentim àBeBarmino dici;nam eos edidiffe decreti, quando omnia Formos Altairrita fecerunt, & ab illo ordinatos iserum ordinandos statuerunt, & cur id.queso? inquit VVita- C ckerus,nimirum,quia Formofu fuerat à loanne VIII. degradatm. Ego nihil hic, præter clamores, animaduerto; quod Bellarmini responsum labefa-Act. Namsiediderunt decretum, ordinatos à degradato, rursus necessariò ordinari debere; producat VVitackerus huius decreti tabulas, iisque inspectis, & accurate consideratis, adquiescemus. Quidquid enim hac in re gesserunt, id eximmani odio erga Formolum fecerunt illis temporibus, quz non iniuria Ecclesiasticorum Annalium conditor annoRedemptoris DCCC. X C V I I, nominat infelicisima Romana Ecclesia atq. omnium luctuofisima tempora. Neque enim exignorantia vel herefi, fed ex inexfaturabili in Formofum odio; & deomnibus illis qui Formofo ad- D hæserant; vindictam sumendi ardentissima cupiditate, tota hæc non iudicialis, fed violenta & ryrannica actio proceísit.

1087

Sibrandus intonat: Bellarminum cogi, vt fateatur bac monftra erraffe in iudicando. Fatetur Bellarminus erraffe: fed in controuerfia facti, non iuris aut fidei: Danzus totus infanit: Itaque non refutationes fed vinculis opus habet. Non abnuimus Stephanum iftum, Sergium & fimiles vita & moribus prorfus fuiffe fceleftos, & cathedra Perri indignifsimos; quod ipfe Baronius fuis in Annalibus Tomo X. minime difsimulat, quin & fontem huius tanti mali aperit; nempe Marchiones Tufciz vt potentifsimos, ita plane impios, qui

Sed VVitackerus ex nullis vnquam Actis Ste- A nefarios quolque in Sedem Romanam intrudephani oftendet, Formolum hæreleos aut acculatum aut condemnatum fuisse. Tota questio erat, num fuerit legitimus Pontifex, quandoquidem DCCC. XCVII.

1088

Sequitur Ioannes X, III. feu X I V. qui accufatur, quod cœperit baptizare campanas. Danzus exaltat vocem fuam, & cœlum terramýs ad tanti facrilegij contemplationem aduocat. Facit videlicet quod folet. Baptismus iste metaphoricè tantùm baptismus dicitur : Reipsa confectatio & benedictio est, per preces in eum finem destinatas, & aquam seu aspersionem peragi folita: in quo ritu no plus est superstitionis, quàm in confectatione aque, falis, & id genus aliarum rerum, qua fancificantur per verbum Dei & orationem, teste Apostolo 1. Tim. 4.

Nec przteritur Syluester II.quem Magum fuisse, & à Diabolo discerptum tradunt. Quod crederemus, si fabulz & mendacia tandem suam naturam exuerent, & veritatem induerent. Przter Bellarminum lege Baronium Tomo XI. anno Christi M. III. & Tomo X. anno DCCCC. X CIX.MendaciloquusBenno, de quo multa in Apologia pro Gregorio VII. primus huius figmenti sator & sartor fuit: vt docet idem Baronius.

### CAPVT XIII. De Gregorio VII.

E hoc nihil addo; quia in Apologia huic operi feparatim annexa, fatis à calumniatorum telis definfus est. Illud filere nequeo, me post excufam pro Gregorio VII. Apologiam incidisse in libellum quendam Simonis Schardij Lutherani an Caluiniani nescio; certe non Catholici: hoc titulo. Aráurnos Iuris, qued in approbandis Pontificibus Imperatores babuerunt, cum breui commemoratione, quomodo vice versa Imperatoria maiessatic confirmatio à Pontificibus introducta & confirmata sit. In co hacasferit Auctor.

I. Sub Etbnick Imperatoribu electionem Romani Pontificis pertinuiffe ad clerum & populum. Refpondeo, fi quid vnquam populus in electione fummi Pontificis habuit, id habuisse non iure diuino, sed ex conniuentia vel concessione Pontificum, vt docet Bellarminus libro de Clericis. cap. 7. Quem lege.

II. Postquam Imperatores ad fidem Christianam conuersi sunt; vanam Cleri populig, electionem babitam suisse, nisi Imperatoris auctoritate confirmaretur. De populo non laboro. Nihil enim ei Iuris de Iure diuino in electione Pontificis. Nego vilum orthodoxum Imperatorem ante Iustinianum hoc ius sibi arrogasse. Nam si quid Constantius Arianus, vel id genus alij vsurparunt, nil mirum: nisi fortè mirum sit, si pertinax harteticus hunc de Episcopali Sede detrudat; vt alium intrudat; & omnia pro libidine agat.

III. Iu-

### Defenho Cap.13. Lib. IV.

III. 1uftinum Imperatorem Hormi/da primo, Apoflo- A cordolium, quam Caucafus Prometheo, vel vullice Sedu auctoritatem confirmaffe. Commentum hoc refellit ratio temporis.NamHormifda quintum iam annum in Pontificatu agebat, quando lustinus Imperium iniit. Quomodo igitur Hormildæ ad Pontificatum electio à Iustino stabiliri potuit? Quis vnquam audiuit, Iustinum, Imperatorem optimum, Hormildz Pontificatum, quinquennio iam exacto, in dubium vocasse, eiq; nutanti vim & robur suffragio demùm suo addidiffe?

1089

IV. Reliquos Imperatores, v/que ad Conftantinum Pogonatum, Pontifici Romani electionem confirmandi . infirmandi, probandi, improbandi im fibi referuasse : idemá feciffe Reges Gotborum cum in Italia refum potirentur. Quo iure hoc factum? Deplorat hoc iniuftum B ius non semel amarissime S. Gregorius, & cum violentia ac tyrannide Diocletiani, & aliorum Ecclesiæ persecutorum comparat : vt vidimus in Apologia pro Gregorio VII. cum alibi, tum colum.225.in notis marginalibus ad vitam Gregorij VII. Imò Baronius anno Christi D. XXVI. arbitratur, Imperatores orientis hanc potestatem in Pontificis electioné libi arrogasse, exemplo&imitationeRegumGotthicorum:vtvideas hanc peruersam consuetudinem ab Arianis profluxific.

• Illa Nouatoris funt connicia: Pontifices voluiffe interdum criftas erigere contra hoc Imperatorum ius, vt Symmachum in Concilio Romano dift. 96. Bene quidem. Non erexerunt cristas, sed id, quod vigilantium C ceffores eine scimerint & iufferint, cap. Adrianu dist.63. pastorum erat, præstiterunt; & Ecclesiasticam libertatem à Deo concessam &stabilitam ab iniuria afferuerunt. Item. Hoc non tam fuiffe contra Canones, quàm contra irregularem Pontificum Romanorum dominandi libidinem & effrenatam ambitionem. Quis integro Concilio fub Symmacho, non malit habere fidem; quam huic sectario/vt taceam innumerabilia testimonia, quibus Catholici scriptores probare solent, Laicis, atque adeo Imperatoribus, de iure nihil competere in electionem & confirmationem ministrorum Ecclesi; præfertim fummi Pontificis; & fi quid vnquam habuerunt, id eos habuisse ex conniuentia & concessione Ecclesiz. Quomodo autem ambitioni obuiam itum sit, postquam Imperatores, Ponti- D' d. 63. C. Quia sancta, vbi statuere videtur, vt Pontificis Romani electionem & confirmationem sibi vendicarunt, docent multa exempla, præfertim Henricorum IV. & V. & Marchionum Tufciæ; qui & ipfi hac iniuria Romanam Ecclefiam dirifsimè diuexarunt. Legatur Baronius, anno DCCCXCVII.&feq.

V. Etiam certam pecunia summam Imperatoribus Gracù pro confirmatione Pontificis depensam fuisse. ( Non negamus)banc à Constantino IV.Imp.remissam,(cum dolore hoc refert Hereticus)& tandem liberam penitus & ab Imperatore independentem Pontificie Romani eligendi & confirmandi porestatem Romanis ab codem Constantino permissam fussie , abdicaso abs se omni, quod videbatur babere, iure. Hoc Schardio non minus eft turille perpetim rodens & tundens, Tityano iecori. Nec verum eft, quod ait, Imperatorem emififfe fauctionem, ve quem deinceps clerus, populus exercitusé, Romanu Pontificem elegiffet, is plenam obtineret potestatem; Aliter rem narrat Anastasius Bibliothecarius in Benedicto: Hic, inquit, fuscepit Diuales iusiones clementifimi Constantini Magni principis ad venerabilem clerum & populum atque felicisimum exercitum, Romana ciuitatu. per quas concesse, ve persona, qua electa fuerit in Sedem Apostolicam, è vestigio absque tarditate Pontifex ordinaretur. Vbi non dicitur, Imperatorem voluisse, vt Pontifex à populo & Romano exercitu eligereturs sed populo & exercitui significat, se velle, vt qui electus est, statim ordinetur, non exspectata Imperatoris voluntate, vt prius fieri solebat. Nec illud est verum, ex bos fonse magnas turbas & contentiones exstitiffe, id docere exempla Cononie Papa & Sergij I. Nam quidquid difsidijenatum eft, id culpa Exarchorum Rauennatium accidit; nam cum Iuftinianus Iunior Imp.videret sibi potestatem Romani Pontificis confirmandi præreptam, alia eam via sibi vendicare tentauit, videlicet, ne crearetur Pontifex fine Exarchi consensu; qui militari manu armatusneminem eligi vel volebat vel finebat, nifiquem Imperator & ipfe vellet. Hinc illæ turbe Lege Baronium Tomo 886.& 887.

1090

VI. Adrianum I. edidiffe fanctionem, vt nullus crearetur Episcopu Romanus, nisi quem Carolus Magnus & suc-Hoc decretum esse commentitium diximus, & probauimus ex Baronio in Apologia pro Gregorio VII.

Stephanum IV. (reuera V.) fine Imperatoris VIJ. Ludouici auctoritate electum in Gallias abiisse pro confensu Imperatorie obtinendo. Fallumeft, non enim hoc confilio in Gallias abiit(iam enim non tantùm electus, sed & ordinatus & consecratus fuerat, & Ludouicus venientem, honorificentisimè excepit, tanguam fummum Pontificem) fed alias ob causas ad Regem Ludouicum profectus eft, de quibus vide Baroniú Tom. IX. anno ChrifiDCCC.XVI.Mirum eft,Schardium,præteriisse decretum Stephani Papz apud Gratianum ficis confectatio non fiat, fine Imperiali notitia. Baronius Tom.IX. anno Christi DCCC. XVI. non immeritò hoc Stephani decretum in dubitationem vocat. Quem vide. Addo, Decretum hoc, qualecung; fit, Imperatori nil potestatis in iplam Pontificis electionem tribuere; led tantum velle, vt de electo Pontifice, Imperator certior fiat; non vtelectionem vel confirmet, vel infirmet;fed vt nuncios Romam vel alio deftinet;qui in consecratione electi Pontificis, scandala fieri vetent, hoceft, qui seditiones comprimant; si qui forte in electum consentire renuentes, tumultuari inciperent. Vnde etiam in eodem Decreto nihil Iuris senatui, populo vel Imperialibus Le-

gatis

# Defensio Cap. 13. Lib. 1V.

gatis conceditur, fed hoc tantum fancitur, vt A quia Anastasius boc contestans, suit Pape domesticus, qui Pontifex eligatur conuenientibus Episcopis & vniuer so Clero, presente senatu & populo ( nihil hic de suffragiis senatus vel populi præscribitur) & sic ab omnibus electus, prafentibus legatis imperialibus, confecretur. Adesse ergo debebant legati Imperatoris consecrationi, idque ob finem antea dictum, ne scilicet feditiones concitarentur à schismaticis & hæreticis, quibus nonnunquam Ecclefia Dei concuffa periclitabatur. Representabatur ergo electio Pontificum Catholicorum principibus, vt corum auctoritate roborata nullus bareticorum vel (chi/maticorum auderet contrai» re, & vt ipfi principes, tanquam deuotifimi filij, in eum confentirent, quem fibi in patrem eligi viderent, vt ei in omnibus suffragatores existerent. Minime ergo isto fine electio Pontificum Ludouico Imperatori, B vel aliis in occidente Imperatoribus, fignificata elt, vteam probaret vel improbaret, firmaret vel infirmaret, vt faciebant Imperatores orientis & Reges Gotthorum; fed ideo duntaxat, vt electo Pontifici contra incurlantium impressiones ope & subsidio suo adesset.

Cap. Lefti d. 63. quod Hæreticus obiicit, nihil continet de electione & confirmatione summi Pontificis, sed agit de electione Episcopi Ecclesiz Reatinz, quem Stephanus fine Imperatoris præscitu vel consensu consecrare noluit, pacis & concordiz caussa.

Pajcbalem Papam, Stepbani fuccefforem, in-VIII. confulto Ludouico creatum , Legatos ad Imperatorem mififfe . qui eisu rei culpam omnem in clerum & populum re- 'C iicerent.Ludouicum respondisse: Maiorum patta seruanda effe, cauerent, ne deinceps maiestatem laderent. Paschalem milisselegationem ad Ludouicum Imp. notum est;non vt confirmationem peteret, sed tantùm, vt eum de sua electione certiorem facerets Responsum hoc legatis ab Imperatore datum, incredibile est, propter decretum, quod edidit Ludouicus fimul ac Paschalis Pontificatum iniit; in quo Romanz Ecclesiz Pontificis eligendi, ordinandi, consecrandi liberrimam concedit facultaté: nec aliud cupit, quàm vt electus Pontifex legationem ad se & successores mittat amicitie, charitatu & pacu constituende caussa, sicut, inquit, temporibu Domni Caroli Imp.genitoris nostri consuetudo erat faciendi. Ex quibus etiam redarguitur D vanitas illius decreti Adrianus: nam telle Ludouico Imperatore Caroli filio, Carolus in electione Romani Pontificis nihil egit; sed tantum ab electo & consecrato nuncios ad se, amicitiz causa, mitti voluit. Ex qua Ludouici sanctione admodum etiam suspecta redditur, illa Stephani Pape, vt titulus prz se fert, constitutio apud Gratianum cap. Quia (aneta. Lege Baronium anno ChriftiDCCC.XVII.

Constitutionem Ludouici Imperatoris apud Gra-IX. tianum, cuius exordium: Ego Ludouicus, diftin.63. qua Imperator Romano Clero liberrimam permittit Pontificis Romani eligendi & confectandi potestatem, non carere sufficione falsi, probat,

omnia fauori potius, quàm veritati tribuiffe credi queati Deinde Gratianus inconfiderate omnia confarcinauit ; & ambitioni Pontificum adulatus est. Si Anastasius in historia Pontificum in Paschali, & Gratianus fcripfillent: Ludouicum Imperatorem mandaffe, ve nullus Romanus Pontifex fine fuo & fuccefforum confenfu eligezetur , confirmaretur , confectaretur , iam vterque veracissimus & fidelissimus scriptor apud Schardium esfet. At quia id, quod de Ludouico referunt, Pontificibus nimis fauet; eam ob caufsam vtriusque fides vacillat, non quia reipla vacillet, sed quia Schardius itz iubet. In Canone Adrianus, & in illo, cuius exordium : In Synede; & in Canone Lettie; accuratifsimus & confideratifmus est Gratianus, quia dicere videtur, quæ Nouatores perquam auide dicta cupiunt. Vbistylum nonnihil vertit, tum inconfideratus confarcinator, & Pontificius adulator audit. Lector legat de hoc Ludouici Decreto Baronium Tomo IX. anno DCCC.XVII. & fumi euanescent.

Obiicit Hareticus: Si Ludouicus Romana Esclesia tale privilegium concesisset; cur Gregorius Quartus à Pafebali Tertim, qui primum Pontificatm fui annum agebat anno Redemptoris D C C C. X.X V I I I. noluit Pontificatum prim suscipere, quàm à Legath Ludonici Imperatoris cam ob cauffam Romam mißis, quo diligenter electionem Pontificiam difesterent, confirmatus effett Respondeo, cum Anastasius & alij ex veterum numero, nihil de hoc scribant, Platinæ profecto prudenter fides haberi nequit; recentior enim eft, quàm vt in tanto priscorum silentio audiri mereatur. Nec vana suspicio subit; Platinam, decreti à Ludouico editi immemorem hec in chartam retulisse. Locupletior omnino & vetustior testis excitadus erit, fi Schardius assensum suum ànobis obtinere velit; & fungus fuerit, qui Decretum Ludouici propter Platinam vt supposititium fugillet.

Carolum Caluum Imperatorem factum electionem х. Ioannie I X. approbasse. Videtur autem Schardius Ioannem IX. vocare, quem alij VIII. nominant.Nullo tamen modo subsistere potest, quod affirmat: namiste Ioannes iam quartum in Pontificatu annum agebat; quando Carolus Caluus Imperare coepit. Vide Baronium anno Redemptoris DCCC, LXXVI, Siautem loquatur de Ioanne illo, qui verè Nonus est; tum toto cœlo errat hæreticus, quia iste diu post mortem Caroli Calui in Sedem Petri eucdus est, nempe anno Christi D C C C C. I. quando Ludouicus I V. Imperator secundum annum in Imperio agebat. Confule Baronium anno falutis DCCCC.I.

XI. Adrianum III. priuasse Imperatores suo iurein electione Pontificie, citatque Sabellicum & Platinam. Iure fecit, quidquid Adrianus hac in refecit: qui Pontificatum iniit anno Redemptoris DCCC. LXXXIV. Vide infrà, notas ad Onuphrium in vita Gregorij VII. Apud Gratianum

dift.

Digitized by Google

### Defensio Cap.13. Lib. IV.

1094

dift.69. exstat cap. cum Hadrianu, quod eft de A- A Ecclesiz, & summorum Pontificum filij. Lege driano II. qui, inconfultis Legatis Ludouici II. Imperatoris licet Romæ versarentur, electus est. Cum hac de re Legati conquererentur, responfum eft id non factum in Augusti contemptum, fed futuri temporis prospectu , ne videlicet legatos principum in electione Romanorum prafulum exfpectandi mos per buiufmodi fomitem inolesceret: Ergo iam tum Romanilibere Pontificem eligere poterant, nec tenebantur Legaros Imperatoris exspectare; licet congruum existimarent, si ipsis præsentibus elecio celebraretur. Sed quia prauus mos inde enalci poterat, ipfimet Legati viderunt & palam falsi funt, iultè à Romanis actum elle. Hoc enim indicant illa verba; omnem indignationem medullitus (edauerunt, & ad falutandum electum ipfi etiam bumililiter accefferunt. Decretum Adriani III. fuisse perniciofum, & cauffam plurimorum malorum, calumnia Schardiana eft. Quatam immerito grauatur hac constitutio Adriani, quàm sanctio de eadem re Constantini Pogonati, vel Lodouici I. Imperatoris.

Leonem VIII.concessiffe Othoni I. Im-XII. peratori & luccessoribus ius eligendi Pontificem. Sed Leonem fuisse Antipapam, & Decretum quoq; commentitium diximus iam ex Baronio in notis ad vitam Onuphrianam Gregorij VII, Vbirurlus non iniuria mireris, cur omnia que apud Gratianum dift.63.pro fauore Imperatorum contra Pontificum iura exftant, fint Schardio perquam authentica : qu**æcunque au** 🖊 tem Pontificis caussam promoueant & tueantur, fictitiis & fabulofis annumeret. Qua de cauffarepudiat Schardius illud iuramentum Othonis I. Tibi Domino Ioanni Papa, Gr. quod dift. 63. infertum eft.

Ait Nouator : Non constare quisiste Ioannes fuerit.Conftat Fuit Ioannes hoc nomine XI I.cuius quinto Pontificatus Anno, Rex Otho, postea Imperator, hociuramentum fecit anno Christi DCCCC. LX.Videhocipío anno Baroniú. Nec eft, quod miretur Schardius, Othonem talia Io anni promifife & concefsiffe, longe adhuc maiora concessit in alio diplomate, quod recitat Baronius anno Redemptoris DCCCC.LXII. Obiicit Schardius, bac omnia fuisse reuocata postea D per Bullam Leonie VIII. Othoni conceffum. Sed Leonem fuisse Pleudopapam & iplam Bullam stramentitiam disces ex Baronio anno DCCCC. LXIV.

Ab Otbone I I I. Gregorium V. confitutum effe XIII. Romanum Pontificem. Multa fiunt de facto, at non de iure.

XIV. Henricum Imp. cognomento Claudum hos ius Imperatoribus firmaffe, defen/o Benedicto VIII.contra adulterinum Pontificem.Scilicet idem est Pontificem à vi & violentia defendere, expulsumq; in sedem fuam restituere: Et Pontificem eligere, creare, confirma re, deponere, Gc. Posterius hoc iure diuino facere tenentur Reges ac Principes, quia funt nutritij Baronium anno M. XII. & M. XIII.

XV. Henricum Imp. cognomento Nigrum tres Pontifices exauctoraffe, Benedictum.Syluestrum & Gregorium V I. & in corum losum (ubstituisse Clementem I I. & mortuo suffeciffe Damasum II. Iterum non est questio de facto, quod in confesso estised de Iure. Lector confulat Baronium anno Chrifti M. X L I V. & feq. Idem respondeo ad exempla Friderici I. Friderici I I.& Ludouici Bauari, quz non trahuntur in consequentiam, nisi ab illis, quibus petra & cathedra Petri est fudes in oculis.

XVI. Leonem IX.46 eodem Henrico Romanis pro Pontifice oblatum. Sed petentibus, non refistentibus, lubentibus, non inuitis: tametfi vt inuiti non ef-B fent, necessitas compellebat, monstris vndique fedi Romanz imminentibus, & oblatus eft non tam eleaus, quam eligendus, vt docet Baronius anno Christi M. X L I X. quem confule.licet ipse Schardius agnoscat, non sine gemitu, Leonem Pontificatum à Romanis susceptife; instinctu & auspiciis Hildebrandi, qui Leonem induxerat, ne ab Imperatore Pontificiam' dignitatem capefferer. Quocirca iam nunc incipit Schardius fatyrice in Hildebrädum inuehi; petitis ex mendacissimo Bennone spiculis; quæ ab Hildebrando fatis depellit Apologia, quam pro Gregorio VII. huic operi attexuimus.

Idem Henricus Victorem II. Romanis Pontifi**cem dedit, fed roga**ntibusRomanis:& ius Pontificis nominandi & constituendi in Imperatorem pro illo tempore transferentibus. Vide Baronium anno Chrifti M. LIV. Num. 52.53. Mortuo Henrico II. Imp. & Rege Germaniz III. filius eius Henricus III. Imp. & Rex IV. idem ius fibi vendicauit, vt statim apparuit in electione Nicolai I I. Anno M. LVIII.& multo vehementius quàm fui Ancessores ius hoc sibi vsurpare cœpit, cum alias,tam præcipuè in electione Alexandri I I.qui cum anno Christi M. LXI. Romæ à Cardinalibus electus fuiffet ; inconfulto Rege; Henricus Rex, vel potius illi, qui Henrici adhuc puerilem ætatem agentis loco, omnia administrabant, Cadaloum, Parmensem Episcopum, ei opposuerunt: ex quo vt perniciosum, sic & diu turnum schisma natum est. Hæc omnia non ignoramus effe facta. Sed de iure quæritur.

Nam quod Schardius & alij obiectant Nicolai Pontificis constitutionem; quantum ea ponderis habeat, & num integra & fincera apud Gratianum exstet dist.23. Can. In nomine Domini, docebit te Baronius anno Christi M. LIX. & Apologia proGregorio VII.Et, vromnes concelsiones, quz ab aduersariis adducuntur, omni penitus fraudis suspicione carerent; attamen id certum est & exploratum, eum, qui priuilegio suo tyrannice abutitur, & extra terminos illius violenter fertur; hoc lpfo mereri, vt priuilegium illud amittar. Quia Imperatores; inquit Gratianus dift.63.de hoc iplo argumento differens, quando

que

2 2

# Defensio Cap. 13. Lib. 1V.

que modum fuum ignorantes, non in numero confentientium, fed primi diftribuentium, imò exterminantium effevoluerunt, frequenter etiam in bareticorum perfidiam prolapfi, Catholica matrix Ecclefie vnitatem impugnare conati funt, ideo fanctorum Patrum fratuta aduerfie eos prodierunt, vt femet electioni non infererent, & quifquis eorum fuffragio Ecclefiam obtineret, auathematie vinculo innodaretur. Hac Gratianus.

Schardius vbique Auentinum lectatur; & fi quandoque Platina cum illo concinat; bene est: si secus: è vestigio amicus & affentator Pontificum proclamatur, vt & hîc in dissidio seu schismate Alexandri & Cadaloi, quein schismatici Honorium indigitarunt. Iuratifsimis Pontificum hostibus isti aures apertas præbent: & quidquid mentiuntur, tanquam oraculum, excipiunt, & B in intima præcordia demittunt. Hanc sectariorum benignitatem experitur vel maxime mendaciloquentissimus Benno, cuius crassisimo filo contexta mendacia melle & fauo dulciora hæreticis accidunt. Dic, Schardi, eftne hoc congruum & confentaneum tuz quam profiteris, disciplinæ, nimirum Iurisprudentiæ? Num hæc vllam fidem habendam docet ei, qui odium non habet clausum in pectore, sed maniseste illud præ se fert: dictisque & factis palam profitetur fe capitalem hoftem eius, quem accufat? Et tamen secarij huius temporis totam vanitatis sux molem, przsertimeam, quz contra Pontifices instruitur, vix alicui alteri fundamento in-C zdificant. Quz mox Schardius ex Bennone, Auentino & cæteris huius classis contra Gregorium VII.& Vrbanum II.declamitat:non egent alia refutatione, præter cam, quam Apologia pro Gregorio VII. exhibit.

HENRICVM IV. Imperatorem, & quintum Regem, in parentis sui Henrici III. vestigiis vestigia sua posuisse, & indebita sibi arrogasse, arque adeo à Palchali I I.Pontifice suam in potestatem redacto, vi & armata manu extorsisse, quidquid parens eius diu affectauerat; haud ignoramus; quz tum demum iure facta censebimus, cum ius naturam fuam exuet; ac in tyrannidem transitum faciet. Quàm enim hocHenrici factum fuerit nefarium, intelliges ex Tomo X II. D Baronij anno Christi M. C. X I. & M. C. X I I. Paschalis cuncatus est, quo minus quàm primum concessionem illam suam in publica synodo reuocaret ac retractaret. Eiusdem farinæ, hoc est, tyrannicz, fuerunt illa, quz Henricus V. egit contra legitimam electionem Gelasij I I. de quibus Baronius anno falutis M. C. X V III.tametfi tandem Henricus sub Calixto manus dedit, & Ecclesiz sua iura intacta reliquit; & promissione perenni ad id se obligauit anno Christi M. C. X X I I. receptus cum omnibus fuis in gratiam Ecclefiz;& excommunicationis vinculo exfolutus. seriò an simulate id fecerit, quærere supersedeo. Fecisse liquet.Dolet Schardius id factum.

que modum suum ignorantes, non in numero consentien- A Doleat, quantum potest : dolendo rem factam tium, sed primi distribuentium, imd exterminantium escala non faciet infectam.

1006

Accufat item negligentiz Imp. Lotharium, Henrici fucceflorem, & Conradum, qui more Henricerum, non fluduevint recuperare, iura, vt inquit, Impery, hoc eft, ius non ius eligendi & confirmandi Romanos Pontifices; & inueftiendi Epifcopos per annulum & baculum. Schardius scilicet vel similis Lutheranus vel Caluinianus institutor eis defuit; quem si nacti fuissent, forsan alio spiritu caluissent.

Canit ad extremum Schardius classicum, vt recuperentur, que Pontifex Imperatoribus abstulit; non tantum iura; sed & terrarum sela. Mirum, islos Romani Imperij cupidissimos cultores, vix vn quam hiscere ob tot provincias à Turcarum tyranno Christianis ereptas; semperque tantas excitare tragædias propter ditiones, quas Pontifex, non nisi iustissimo titulo tenet. Nimirum isti omnes & omnia ferre queunt: tantum hunc, & quæ huius tolerare renuunt. Satis in præsenti de libello Schardiano, nam quæ de coronatione & vnctione Pontificum porrò vel disputat vel blaterat, tangemus fortassis in Defensione librorum de Translatione Imperij.

### CAPVT XIV. De cateris Pontificibus , quibus error in fide falsò tribuitur.

TATVIT Alexander III. cap. cum ef-fes de Testamentis, sufficere duos vel plures teftes in Teftamentis, nec re-quiri leptenos, vt exigút Iura ciuilia. Itaq; fub excommunicationis fentétia præcipit, ne quis Teltamétum, duobus vel tribus teltibus adhibitis conditu, reiiciat. Quo in statuto nihil penitus errauit, vt enim Iustinianus, vel alius Imperator potuit advalorem Testaméti septem testes requirere; fic Alexander hunc numerum iure imminuere potuit, przfertim, fi, quod aliqui Iurisconsulti tradunt, constitutionem hanc non edidit, nisi pro ditionibus, Romanz Ecclefiz, politice etiam, & quoad temporalia subie-Ais; aut si hac sandione totam Ecclesiam teneri voluit,eam non nifi ad teftamenta pro piis cauffis condita extendit. Neque vilus in hac feu constitutione seu definitione error fidei aduersus inest, quomodocunqueintelligatur; cum fides penitus nihil de numero testium Testamentis condendis adhibendorum tradat.

Iunius dicit: Singulare boc institutum effe de co Testamento, quod agrotus secerit coram presbytero, & duobus aut tribus testibus idoneis. nempe in bonorem, presbyteri, & vltima voluntatis apud presbyteruns religiose exposita, quam probabile est santtam esse & bonam. At Alexander, nihil dicit de zgrotis, sed absolute valere Testamentum Parochiani coram presbytero suo factum, adhibitis duobus

vel

Digitized by Google

### Defensio Cap. 14. Lib. IV.

vel tribus aliis temporibus. Nec, fi verba przci- A Alexander his verbis vtatur : Licet aliter à quibufsè spectes, priuilegium sonant; sed consuetudinis ciuilis abrogationem. Verum in ipío Decreto non est difficultas. Si enim alia regna Christiana, licité discedere possunt à solennitatibus Testamenti per Ius Cælareum præscriptis; cur fummus Pontifex sua in ditione, tanquam eius supremus Princeps non posset imminuere numerum testium à Iure ciuili przscriptum; aut etiam voique terrarum in Testamentis caussarum piarum? Tota difficultas est in ratione, quam pro hoc Decreto Alexander adducit : Ait enim, consuetudinem Iuris ciuilis esse alienam à sanctorum Patrum institutis, à consuetudine Ecclefiz generali, & à divina lege; quod erroneum videtur. Respondeo, hæc non pertinere, ni- B fi ad rationem decreti:non censetur autem, Pontifex definire & ex cathedra tradere, quidquid pro decreto stabiliédo adfert. Quare vt in ratione allata erret; satis est, si Decreto sua vndequaque stet veritas & integritas. Nec nos dicimus Pontificem, vt priuatam perfonam, nulli errori obnoxium esle; sed, ab omni errore hæretico, qui scilicet cum formali pertinacia coniun-Aus sit, liberum pronunciamus, ex pia & probabili Alberti Pyghij & aliorum fententia.

Quanquam, vt recte notat Molina Tract.2. de Iustir. Disputat. 133. & Gregorius de Valentia in Analysi libro octauo non intellexit Pontifex per illud : Alienum : contrarium, quali confuetudo Iuris ciuilis fit contraria institutis Patrum, C legi diuinz & generali Ecclefiz confuetudini, sed voluit dicere, non esse satis conformem, quandoquidem in aliis plerisque negotiis minor testium numerus sufficit, ipszque sacra litterz olim in ore duorum vel trium testium omne verbum stare iusserint. Nec video, quid contra hæc obiiciant Hæretici, præter infulsos clamores; quos consuetis suis furoribus adauget Danzus, vt mihi quidem videatur Caluinianus iste nouo semper ex Mznadum lustris paroxysmo percelli, quoties, vt de Pontificibus aliquid scribat, calamum arripit.

VVitackerus, vt nobis fuam finceritatem probet, affingit verba aduersariorum Bellarmino, quasi dicat; Decretum Alexandri esse D tichristo ducit? Pro legibus habenda sunt Rocontrarium prazi totim Ecclefie : cum hoc non dicat ex sua sententia, sed id ponat in argumento oppugnatorum Alexandri, cui postea, allata solutione, fatisfacit.

Idem Alexander cap. Licer, De sponsa duorum, dicit, matrimonium ratum, contracum per verba de przienti, quamuis non confummatum, non posse dirimi per aliud matrimonium: licet quidam prædecessores sui aliter iudicauerint. Respondet Bellarminus, Alexandri prædecessores nihil definiuisse, sed solum, quid sentirent,explicuiffe.Hec non est respondere, inquit VVitackerus, sed misere tergiuersari. Fateor, tuum respodere non effe respondere, sed calumniari: nam licet

dam prædecefforibu noftru fit iudicatum: non tamen iudicium hoc fignificat fententiam feu definitionem ex cathedra, sed priuatam persuasionem, qua nonnulli, vt priuati Doctores, fibi persuaserunt huiusmodi matrimonium dissolui, renecdum ad liquidum explorata: quis enim nescit indicare frequentisimo víu idem esfe, quod fentire,opinari, & c. Dices. Ifti fic opinantes errarunt. Non nego. Sed num hæretice?

lunius clamat: Falfum effe, Pontifices nibil definiuiffe, vt Bellarminus affirmat, nam Alexandrum in cap. Licet; dicere: AB EO SEPARARI DEBET. Quid euidentius Etiam Sutliuius multis conniciis in Bellarminum debacchatur. Facit nimirum id, cuius gratia petulans calumniator ab ipfo Beza audit. Certè tam acriter flagellari non meretur Bellarminus, licet dixerit, Alexandrum nil definiuisse, sed tantùm sententiam suam explicasse; neque enim omnes Canones vel Decretales funt vel continent fidei definitiones. Sed efto, definierit Alexander veram illam fententiam, quz nunc in Ecclesia obtinet, num propterea definiuit aliquid contra definitionem suorum antecefforum? Minimè verò. Nulla enim talis definitio ab vllo vnquam vila, aut lecta, aut citata eft. Et si quidam illi Alexandri Antecessores publicum decretum de sua priuata opinione euulgasfent, an huiusmodi sanctio delitescere potuisset, ita vt nec doctis, nec indoctis innotesceret?

Accusatur Celestinus Tertius, quod docuerit, per hærefin alterius coniugis matrimonium folui, etiam quoad vinculum, cuius contrarium respodit & docuit Innocentius II I.cap. Quanto de dinortin. Respondet Bellarminus, Celestinum nihil definiuisse, sed suamsolummodo sententiam explicasse. Occurrit VVitackerus : Si quod fibi probabilim videbatur , refpondit ; tum conftat eum in bac opinione fuisse. (Quis abnuit?) & eam aliu tradidiffe (vt priuatum doctorem, non vt Pontificem ex cathedra) Refponsa prudentium virorum inprimu verð Pontificum Romanorum , in buiufmodi canßie pro legibus babenda (unt. (Quis hæc exfpe-Aasserabillo, qui Romanos Pontifices pro Anmanorum Pontificum responsa illa præcipuè, quz dant ex cathedra. Si quid, yt priuati doctoresafferant, non obligamur eorum dictis, quando veritas à contraria stat parte vel perspicuè, vel verosimiliter.) Fait bec in antiqui Decretalibus firiptum, vi fatetur Bellarminus. Quid tum? An non iam dixit Bellarminus, non omnia que in Decretalibus continentur, esse de fide: sed multa effe eius generis, vt nobis folummodo Pontificum opiniones de re quapiam declarent ? Effe, qui Decretales Pontificum facris litteris equent , mendacium VVitackerianum eft; vt & illud: Gratianum diftin ct. 19. Si Romanorum. Et, In Canonicis, ita fentire.Sed hoc admodum est tritum in Predican-

1098

tium

Digitized by Google

23

## Defensio Cap. 14. Lib. IV.

Quante non damnauit simpliciter Czlestini opinionem; fed suam, quamuis oppositam, in capitulo illo aperuit. Hinc ita loquitur: Non credimus, quod in boc cafa i, qui relinquitur, viuente altero, poßit ad fecundas nuptias conuolare, etc. Restamen iam planè est definita in Concilio Tridentino sels.24.de Matrimonio, can.5. Errauit quidem Cælestinus; fed non hæretice, tum quia res hæc nondum erat in Ecclesia definita, tum quia abfuit pertinacia. Itaque quidquid Sutliuius, Danzus, & alij clamitent, Calestinum nunquam ad sua castra perducent.

Acculatur Innocentius III. qui in cap. per venerabilem, docere videtur, legem veterem nondum effe plane abrogatam; fed adhuc obferuandam. Respondet Bellarminus, Innocentij senfum non effelegem veterem in feadhuc durare & obseruari debere; sed in suo figurato, hocest, in legenoua: nam & typus aliquo modo obferuatur; quando, quod per typum lignificatum & repræfentatum eft, obsernatur. VVitackerus oggannit: Hoc effe infulfum commétum: nam fic non minus Exodum, aut Leuiticum obfernari debere, quàm Deateronomium.Respondeonstud,fensu iam iam explicato, liberaliter VVitackero concedi posse. Omnia antiqua instituta, si quidem sint perpetim durabilia, observari debent; non in se, sed in suis significatis. Si audacia Hæreticorum non quiduis auderet, mirarer cos hoc Innocentio obiectare, cum ex schola Lutheri exstiterint non pauci, qui totam politiam ad leges Mofaicas conformandam esse publice docuerunt, ipseque Lutherus & Melanchthon apertè scripserint, omnia legalia, etiamnum obseruari posse, salua religione & conscientia.

Sequitur controuersia inter Nicolaum IV. & Ioannem X X I I. quæ fubtilior eft, quàm vt ab hæretica stoliditate capi possit; de qua varij varia disferunt. Nos hic agimus caussam Bellarmini, qui diftinguit tres quæftiones inter hos duos Pontifices agiratas. Primaest, an in rebui v/u confumptibilibu poßit separari vsus à dominio. Negat Ioannes; affirmat Nicolaus, & rectius, iudice Bellarmino: Miror boc, inquit VVitackerus. Quade cauffa?Nam qui comedit panem, non potuit non effe Do- D minm panis. Tu hoc afferis, sed absque probatione, nisi forte probationis locum subire vis, quod fubiicis: Iuftinianus, lib.2. Inftitutionum, tit.4. docet, res, que ipfo v/u confumuntur, neque naturali ratione, neque ciuili recipere vsum fructum, id est. proprietatem fiue Dominium non effe vnius, & vsum alterius. Respondeo, hoc & fimilia dicta intelligi debere de víu & fructu plane independente à voluntate alterius; qualis concedinequit; fine tranflatione Dominij; non autem de vlu & fructu dependente à voluntate alterius, qui in rebus, étiam vfu confumptibilibus, constitui potest, absque dominio illarum rerum , vt declarant doctores exemplo conuiuarum, qui cibos fibi appofitos confu-

tium triuiis mendacium. Innocentius III. cap. A munt, fine tamen illorum dominio, quia vsus ille ciborum & consumptio fit dependenter à voluntate eius, qui coniuas inuitauit. Vide Gregorium de Valentia Tomo I I I.Difp.5. quæft.10. part.1. & Molinam Tract.2. de Iustit.disp.6. Nec quidquam in fidem committis, fiue vlum in rebus víu confumptibilibus à dominio separari possed dicas, fiue neges. Nam neque de hoc, neque de illo fides quidquam tradit.

> Obiicit VVitackerus: Dno ifti Pontifices boc faciunt rem fidei. Sed mentitut.Hodierno die cuiuis liberum eft; vel hanc vel illam opinionem amplecti, neque cuiquam vila aut erronea fententia, aut harefees nota inuritur: neque ad fidem pertinet, num Franciscani careant dominio rerum, B quos ipfo vsu confumunt; an verò habeant illud:nam si fieri nequit, vt in rebus vsu consumptibilibus víus separetur à dominio, vt contendit Ioannes, tum Ordinis D.Francisci Professores, eam lummam paupertatem fectari cenlendi funt,quæ fit possibilis:nempe,vt nec in communi, nec in particulari habeant dominium earum rerum, in quibus vsus à dominio separaripotelt; vtfunt res, quarum substantia non consumitur víu. Sed, vt dixi, probabilior est Nicolai fententia; loquendo de víu non absoluto & independente; sed dependente à voluntate alterius; & forte ipfe Ioannes non negauit hunc fecundum vsum à Dominio distingui posse; sed tantum, illum alterum absolutum & independentem. Ita enim multi Doctores mentem loannis interpretantur; & cum Nicolao conciliant: nominatim Gregorius noster de Valétia loc.cit.

Secunda quæstio, inter hos Pontifices, eft; num paupertas illa, quæ omne dominium à fe remouet, sit sanca & meritoria. Negat loannes; reclius affirmatNicolaus, quem sequitur Bellarminus; qui ait; nec Nicolaum hoc definiuisse, tanquam articulum fidei; nec Ioannem directe hoc impugnasse. Oggerit VVitackerus: Definiuisfe virumque, ex corum verbu conftat. Iterum probationem desidero. Nam Nicolaus hanc secundam quæstionem definire non potuit tanquam de fide; nisi prius definiret, tanquam de side, vsum in rebus víu confumptibilibus posse separari à dominio; nam vt definiatur tanquam articulus fidei, paupertatem, que folo rerum víu contenta eft,ablque earum dominio;effe fanctam & meritoriam; prius constare & definiri debet, eam esse possibilem : atque adeo vsum absque dominio haberi posse: nam si vsus sine dominio in rebus xlu consumptibilibus subsistere nequit; nec paupertas, de qua Nicolaus loquitur, subsstere potest. Pari modo Ioannes, negando hanc paupertatem effe fanctam & meritoriam, nihil tanquam de fide definiuit, sed suam sententiam priuatam declarault. Nam si definitionem fidei in illa sua Extranaganti promulgasset ; hoc prius, tanquam fide certum, definire debuisset, vsum in rebus vsu consumptibilibus nullo mo-

IICO

do pof-

# Defensio (ap. 14. Lib. IV.

do posse se parari à Dominio; (Hoc enim posito, A uendi genera expressit; vt comune omnium exfequitur, talem paupertatem, qualem Nicolaus statuit, effe impossibilem; & per consequens, nec fanctam, nec meritoriam.) Sed hoc non definiuit; nemo enim illum pro hæretico habet, qui víum à dominio reipfa fecernit; ergo nec definiuitalterum, nempe talem paupertatem, nec effe fanctam, nec meritoriam ; quia, vt dixi, hoc definire nequiit, nisi saltem implicite definiret, & velut compertum certumque poneret; vsum à Dominio in rebus, quæ vlu conlumuntur, feparari non posse. Quandiu enim creditur hoc fieri posse; tamdiu credi potest, talem paupertatem institui posse, que solum vsum absque Dominio habeat; atq; adeo talem paupertatem esfe fanciá & meritoriam; quia fine dubio perfectior eft, ex fuo genere, quàm illa, quæ dominium rerum víu consumptibilium possidet.

Tertia quastio inter hos Pontifices controuersa, est; num Christus paupertatem solo vsu contentá, verbo & exemplo docuerit. Hzc quzftio ad fidem pertinet, vt inquit Bellarminus. Nec in ea discordant Pontifices : nam Nicolaum docere; Christum aliquando persectisimam illam paupertaté verbo & exemplo docuisse; aliquando autem paupertatem minus rigidam exemplo demonstrasse; Ioannem autem definire, esse hæreticum dicere, Christum nihil vnquam hic in terris habuisse proprium, nec in speciali, nec in communi; & hæc duo non pugnare; pluribus oftendit Bellarminus.

Obstrepit Sutliuius. Si Nicolaus no errauit, quare tam acriter Ioannes contra illum disputat, & eius sententiam, vt bereticam, reprobat ? Acriter disputat loannes contra Nicolaum, quia in præcedentibus duabus quæstionibus aliud, quam Ioannes, sentire videbatur: in neutra tamen qualtione, hareseos damnat sententiam Nicolai, vt antea vidimus. Nec etiam eundé Nicolaum circa tertiam quæstioné hæreseos arguit. Nam Nicolaus nunquam dixit, Christum nihil habuisse proprij nec in specie, nec in communi; cuius assertio videtur Ioanni effe hæretica; sed Christum aliquando perfectifsima paupertatem verbo & exemplo docuisse; aliquado minus rigida Quod Ioannes hæreleos nung arguit, neq; etia arguere potuit.

3,

Obiicit VVitackerus. Si Christin habuit aliqua. do aliquid proprium in communi, tum ordo Francifcanu eft melior & perfectior ordine Christi, Ideo enim Nicolans Chriftum nil in communi babuiffe dixit; vt faltem illi aqualu Francifcus effet ; nam Francifcani nibil proprium. babent, ne in communi quidem. Respondeo, VVitackerum criminari & cauillari, nam ordo Franciscanorum est etiã ordo Christi; quia Christus exemplo suo, eum docuit, & imitandu præscripfit, hoc ipfo, op perfectifsimam illam & omnis Dominij expertem vitam aliquando egit; vt ex Nicolao Papa explicat Bellarminus: vnde perfectior non est ordine Christi, sed est ille, qué Chriftus exemplo suo monstrauit, qui in se varia viemplar effet, ad of actiones suas conformarent. Porro Nicolaum hoc spectasse, vt Franciscu equaretur Christo, mendacium VVitackerianum est. Summus eft Chriftus fine vllo æquali. Sufficit, vt ad perfectioné eius pro viribus finguli accedere tentent. Nullus vng xquatus eft; nullus xquabitur : nam qui super omnes est, maior omnibus & eft,& manet, & perpetim manebit.

Reuifo nunc ad Sibrandum, quem diu factú eft.cum vidi. Forfan interea sapientior euasit. Id docebit nos hæc eius contradictio, ĝ collegit ex Bullis Nicolai & Ioannis. Christus paupertatem omni dominio rerum carentem exemplo docuis ac pracepis. (Bellarminus non habet verbum PRAECEPIT. B Sibrandus de suo id adiecit. Nec absolute & sine limitatione dicit; Christum hancpaupertatem docuisse; sed; aliquando docuisse. Nunc perge, & alteram propositione tuam subtexe ) Hareticu est dicere ; Christum tale paupertatem verbo & exemplo docuiffe. 1 fla due propositiones funt contradictoria. Cuius funt? Num Nicolai & Ioannis? Nú Bellarminus eas ex collitutionibus vtriulq; Potificis formauit?Tantum inspiciatur Bellarminus; & tota hæc Sibrandica antilogia eò recidet, vnde prodiit.

Ioannes XXII.acculatur à Caluino, quasi animam humana dixerit esse mortale. Sed hoc ei p fummā imposturā & mendaciloquentiā imponi, docet Bellarminus, qui & alia eiufde Caluini in eundem Ioannem mendacia redarguit. Quz VVitackerus tangere non aufus, hoc aftu tegere conatur : Que bic Bellarmius contra Caluinum adfert, nibil ad rem faciunt. (Scilicet nihil ad rem facit patefacere & castigare tanta & tam inuerecunda Geneuensis Apostoli mendacia: Quang fateor, hoc parum facere ad rem Caluiniana, cui se studere non profitetur Bellarminus.) si Caluinus ait coactu effe toanne ad palinodia,idem ante illu Brafmus dixit.Hoceft,fiCaluinus mentitus eft,ducem mendacij habuit & fecutus est Erasmum. Bella sane excufatio. Nec mouet Bellarminus Caluino lité, cp Ioanné hunc nominet XXIII. vt fingit VVitackerus; no magni enim id refert; fed quia grauiffimis pleudologiis eum onerats summaque iniuria dehonestar.

D Reprehenditur insuper iste Ioannes, gdocuerit, animas beatoru non videre Deum ante refurrectioné. Respondet Bellarminus, Ioannem ita sensisse; nulla adhuc Ecclesiæ definitione ante. greffa. Occurrit VVitackerus cum Sutliuio, Becleftam iam antea boc bereticu effe definiuiffe. Faiffe enim Arabicos quosdam bareticos, qui bunc errore tenuerint, de quibus August.lib.de Hares cap.83.Item ArmenvisGuidenë quoq, & Alpbon/um à Caftro teftari, multos ante loannem banc barefin tenuisse. Fuit ergo res bas anțe Ioannis atatem definita. Respondeo, VVitackerum solita imponendi artem factitare ; nam Arabici illi, no numerantur à S. Augustino in Hæreticis, quòd dixerint, animas beatorum nó videre Deum anteresurrectionem; sed quia asserebant, animas

cum

ž 4

### Defensio (ap. 14. Lib. IV.

B

cum corporibus mori & sub finem mundi cum A ckerus : Pro certo babitum & agnitum in Contilio Cocorporibus refurrecuras. Quod Ioanni Pontifici nunquam in mentem venit; licet Caluinus ei mortalitaté animz mendaciter affingat. Quod Guido & Alphonfus hanc fententiam vocant herefin, respiciunt ad id, quod iam est, post Ecclesiz definitionem; non ad id quod fuit ante Ecclesiæ definitionem. Itaque quidquid errati in Ioanne fuit, id eius, vt priuati doctoris fuit; absque vlla hærefeos nota.præfertim, cum vt ex Villano docet Bellarminus; Ioannes semper testatus fuerit; se de hac questione tantum disseruisse ad veritatem indagandam; non vt rem tanquam de fide certam definiret; Et cum definitionem aggredi cogitaret; viuendi finem fecit.

VVitackerus dicit, Ioannem hanc fuam fententiam publice docuiffe & predicaffe, its vt totam Sor-Sonam commonerit ; & hoc testari Gersonem. At mentiri V Vitackerum, quod ad Gersonem attinet; testabitur Sermo Gersonis in Pascha Domini ; vbi meminit quidem Ioannis Papæ, & opinionis,quamtenebat, sed non meminit comodo, quem nobis V Vitackerus proponit; vt intelliges quoque ex verbis Gersonis, quz Bellarmiminus recitat. Ioannem publice, hoceft, in publicis doctorum congressibus, hanc suam sententiam prz se tulisse, & de ea disputasse ; non imus inficias, sed nú ideo ex Cathedra definiuit? Si definiuerat, cur sub fine vitz definire voluit?

Accufat VVitackerus Bellarminum, quod diffimulaueris, qua Adrianus & Alpbonfus de bac Ioannis C opinione scripserunt; nempe Ioannem, Academiam Parifienfem ad hoc induxiffe, vt nemo ibi potuerit gradum in Theologia adipifci, nifi primit w bunc errorem iuraffet fe defen furum, & ei perpetud ad befurum. An non nominatim citauit Bellarminus Adrianum & Alphonsum ? Quorum narratio nescio an non eneruetur ab alia; quam hic quoque ingerit VVitackerus ; nimirum , Ioannie opinionem fuisse damnatam cum sono bùccinarum & tubarum coră Rege Philippo per Theologos Parifienfes. Nam fitotam illam vniuersitatem eo adduxerat, vt nulli ad honores Theologicos pateret aditus, nisi iuraret.se hanc opinionem defensurum; quomodo eadem Academia hanc opinioné cum sonitu buccinarum & tubarum coram Rege publice condemnauit / Satis de Ioanne, cuius opinioné cur tantopere insectentur Caluinista, caussa nihil habent, præter criminandi prurigine, cum ipforum progenitor Caluinus candé post & contra expressam definitionem Ecclesiztenuerit; vt vidimus in Controuersia de Christo; & ante Caluinum Lutherus non semel Tom. 2. Latinarum Epistolarum, & alij ex Lutheranis. At non videmus mantice quod in tergo eft.

Ioannes XXIII. in crimen vocatur, quod animam putauerit effe mortalem; vitamq; venturam & carnis Refurrectionem negauerit. Respondet Bellarminus; Hunc Ioannem no fuisse certum & indubitatum Pontificem. Occurrit VVita- | fantienfi. Sed vbi Synodus hanc suam mentem expressit, aut testata est? Præter hunc erant duo alij, qui se Pontifices ferebant. Nec carebant se-Aatoribus. Quomodo igitur Ioannes indubitatus erat Pontifex ?

Respondet secundo Bellarminus, probabile videri, Ioanni hunc erroré falsò tributú propter improbam, quam ducebat, vitam : nam de infignite flagitiofis dicere confueuimus, cos venturam vitam non credere. Occurrit VVitackerus, loannem boc non diluisse, cum ei obiiceretur; Et melius (ciuiffe Patres illos, quid (enferit Ioannes, quam Bellarminum. Respondeo, nec hoc, nec alia sibi obiecta diluit; cum Constantia occulte profugerit. At non sequitur idcirco, verè ei tributum hunctantum errorem; cum non fuerit probatus, nisi comuni fama; quæ aliunde non exstitit, quàm ex flagitiofisima Ioannis vita. Nec obstant illa accufationis verba, quæ valde vrget Iunius ; Diabolo fuadente,dixit,afferuit,dogmatizauit, & adftruxit , vitam aternam non effe;neg, aliam poft banc : Quinimò dixit & pertinaciter credidit , animam bominic cum corpore bumano mori & exftingui ad inftar animaliu brutorum; quia articulus hic conuenienter communi famæ, ex pefsima Ioannis vita exortæ, formatuseft; nec certis testibus, vt alij nonnulli comprobatus. Hinc Patres Seff. XII. in fententia contra Ioannem lata, huius tam tetri & pudendi erroris non meminerunt, vt nec hæreseos in co muni; minimè id omiffuri, si Ioannes verè in hac opinione fuisset: nam si tanto scelere verè se con taminaffet, vel vncialibus litteris in fententia de finitiua exprimendum erat; ex hoc enim folo capite,omnibus liquidum eusfisset, Ioannemiustissime damnatum & de Cathedra Petri deturbatum esse, vt rectè notat Bellarminus. Sed, vt initio dictum, Ioannes non fuit certus & indubitatus Pontifex; neque illa, quz in prioribus illis Constantiensis Concilij sessionibus haben tur,approbata funt à fide Apostolica; ita vi necesse fit omnibus, tingaam certis & exploratis, fidem adhibere. De Benedicto XIII. qui non Papa, sed Antipapa fuit, ferè silent Caluinista; nifiquod Iunius mussat, grauiter eum errasse, cum negauit,Concilium babere maierem potestatem, quã Papam.Grauis scilicet & detestandus error, sed in schola Caluini.Similiserror non error est Eugenij I V. quem Basileense Conciliú deposuit, quia Pontifice lupra Conciliu esse statuit. Grandis pfectò hzrefis.Circa Innocentiú VIII. nó multum me occupabo. Fabulis fimpliciter annumero, q Volaterranus scribit, eum Nortvvegis cócessisses vt fine vino facrificarent. In hanc fententiã magis iam it Bellarminus in Recognitione huius loci. Qui fieri potuit, vt dispensatio tam insolita & inaudita alios scriptores penitus lateret, ita, vt præter Volaterranum, nemo eius vllam mentionem faceret; neq; etiam in Archiuo Romano vllum eius vestigium appareret ?

# Defensio (ap. 15.0-16. Lib. IV.

1106

in his Leonem X. quod animam mortalem crediderit, vitamq, futuram & totam Cbriftianam religionem pro fabulu babuerit. Sed qui Leonem horum criminum postulant, corundem ipsimet rei sunt; & animum Leonis metiuntur ex suo: nec insuetum est sectariis, propria scelera affricare tam Pontificibus, quàm aliis orthodoxis.

VVitackerus obiicit Leonem accufari à Parifiensibus qued contra fidem Catbolicam & facrorum Conciliorum auftoritatem venerit. Citatque Appellationem Parifiensis Academiz à Leone X. quz exfat in Fasciculo rerum expetendarum & fugiendarum Orthuini Gratij. Sed nemo nescit in calore contentionis, etiam doctis & circumspectis, ea quæ minus deceant, excidere posse. Sutlivius necdum facit finem; fed verbofifsime excurrit invervores, vt vocat, Pontificie Ecclefie; (quidquid enim erroni huic non allubescit, id confestim fit error) & in vitam ac mores Pontificum; quafi hæreticus Sutliuius non fit peior, quouis Pontifice, qui improbitatis, etiam verè accusatur:quandoquidem hærefis fons & origo eft omnium nequitiarum,quantumcunque pietatis velum obtendat.

Subiungit hic Daneus cenfuram generalem omnium superiorum huius libri capitum; quæ simillima est & planè gemella aliis Danzanis censuris, quia mendax est, calumniosa, sycophantica; imò mendaciorum, calumniarum & lycophantiarum rudis quidam cento.

#### CAPVT XV.

Proponitur questio, an summus Pontifex habeat furifdictionem verè coactinam, ita vt posit leges condere, que obligent in conscientia.

Apvr hoc dentibus suis vix leuiter arrodunt Iunius & Danzus.Reliqui omnino transiliunt. Itaque neque nos diutius immorabimur.Legatur D Bellarminus.

#### CAPVT XVI.

Probatur testimoniis verbi Dei pofse Pontifices veras leges condere.

R 1 M v s locus est ille Deut. 17. Qui fu-perbierit nolens obedire sacerdoti imperio, &c. De quo copiosè disputatum est lib.3.de Verbo Dei cap. 4. Fallacissimus Danzus reperit hic tres Fallacias; vnam, ab Ignoratione Elenchi. Secundam, à non consequente. Tertiam, à non cauffa, ve cauffa. Mace nous Fallacia-

Accufant hæretici etiam alios Pontifices, & A rum laude Danze, fic itur ad fummú eruditionis apicé. Scilicet. Sibradus eft, qui fuir, & eft, & erit, hoc est, quadruplator; nã Bellarmini ex hoc loco argumentationé hoc schemate vestit. Quedam res corrouer (a in veteri seftamento pertinebant ad facerdoiu Leuiticoru iudiciu : ergo Papa potest omnibus Christianu leges ferre, qua conscientias obligent. Item. Capitali supplicio afficiebatur in veteri teftamento, qui per contumaciam non volebat facerdotu fententia obtemperare : ergo Papa poteft leges ferre, que omnium Christianorum conscientias obligent. Neminem, præter Sibrandicos forsan stupidiores discipulos, suturum arbitror; qui tam absonas & enormes consequentias ex doctifsimi Bellarmini officina profectas credat; nec animaduertat, quidquid huius generis Si-B brandus cudit; id ab alio architecto non prodire, nisiabipso Sibrando, cui dolis & fraudibus omnia peruertere, innatum est; & proprium quarto modo.

> Sutliuius post multa in Bellarminum conuicia.alia non minora effundit, vt, Bellarmini ex loco Deuteronomij collectionem effe futilem, & ineptam, & fatie oftendere, Bellarminum nec locum iftum, nec politie Hebreorum formam intellexisse. Locum enim bunc intelligi de iudiciu non de legibus condendu; hoc colligi ex verbu Mosis: Si difficile & ambiguum apud te iudicium esse perspexeris, &c. Idem fermèrespondet VVitackerus : Non enim dicere Spiritum fanctum : Quamcung, legem tulerit fummu facerdos, ei est parendum, & c.aut, quidquid praceperit , boc conscien-Citias obligat : fed de alie genere loqui, nempe de litibus & aftionibus & controuerfis ciuilibus aut Ecclefiafticis, &c. Et iudicium boc fuiffe fummum & vltimum, ad quod appellare ; nunquam autem ab illo appellare licuerit: sed ad quiescendum fuisse in eiu sententia, seu iusta, seu iniusta effet. Hoc ipsum liquere dicit V Vitackerus, ex fine capitis 16. nampostquam per singulas vrbes Iudices constituendos dixisset, bîc ostendis, quomodo causse appellationum fint iudicanda, & fummum iudicum confeffum Hierofolymis conftitui mandat, qui de caußis difficilioribus cognosceret. Respondeo ; multa hic peccantur à Caluinistis; nam iudicium hoc non propter solas appellationes constitutum fuit; sed & absoluté propter caussarum perplexitatem & ambiguitatem qualem cunque, quam inferioris subfellij iudices expedire nó poffent. Deinde Moyfes nihil dixit fignate de Hierofolymis, vt Sutliuius hallucinatur; sed generatim ; In loce . quem elegerit Dominus. Tertiò, non diffitemur, verba illa pertinere etiam ad lententiam, quam lacerdos ille ferebat, & ad imperium, quo imperabat, vt fententiz latz obtemperaretur; & ad decretum, quo contumax & cedere nefcius, morti addicebatur; fed hinc concludimus, iussa facerdotisillius vere fuisse præcepta & imperia; vere necellitatem parendique obligationem adferencia; non autem nudas admonitiones & cohortationes, omni vi coactiua deftitutas.

Deinde hoc itidem colligion's; fi facerdos ille verbo talia præcepta dare potuit: igitur &

[cri-

### Defensio (ap. 16. Lib. 1V.

fcripto, quando necessitas ita postulabat. Quan- A ru quidem eorum iudicis acquiescere. Sed has, & id quam de essentia legis & precepti non est, vt scribatur; quia absq; omni scripto natura eius subfistere potest; nec nisi per accidens in chartam vel fimile quiddam refertur. Item fi fummus ille facerdos imperare potuit obedientiam & obsequium; potuit igitur & alia imperare que ad hunc finem vel conducebant, vel necessaria erat; nam frustra præciperetur finis; fimedia præcipi nequirent. Adhzc, si summusille Pontifex hac potestate ideo fuit donatus & instructus, vt pax & tranquillitas conferuaretur, potuit igitur abfolute, statuere & przcipere, quidquid ad hunc finem obtinendum, necessarium iudicabat quocunque tempore; & non tantum tunc, quando protribunali sedebat, & ius dicebat.

1107

Quanquam parum refert, quando, & qua in materia potuerit fummus ille facerdos hac fua potestate coactiua vti; nobis sufficit, cum hac potestate præditum fuisse. Nam cuius imperium obligat sub pœna mortis, ille haber potestarem coactiuam : sacerdotis illis imperium obligabat sub pœnamortis, habebat ergo potestatem coactiuam in imperando. Si ergo veteris testamenti summus Pontifex tali potestate coactiua pollebat; cur eadem abiudicaretur Pontifici fummonoux legis, cum iam obsequium ad pacem & concordiam tuendam non fit minus necessarium, quam olim; neque etiam pauciores refra-Carij inueniantur, vel faltem oriri queant, quam olim; & hoc eo magis, quo latius nunc Ecclefia 🖒 Christiana diffunditur, quàm olim Synagoga: nam quod conuiciis & contumeliis vibrandis Sutliuius se argumenti huius nodum dissecturum arbitratur, frustra est: lædoriis enim stringuntur potius argumenta, quàm soluuntur. Quid autem hæc Sutliuiana aliud sunt, quam oris impuri eiectamenta? Nulla trabitur firma confequentia à fummo Hebraorum facerdote ad Pontificem. Romanum. (Cur non valeat argumentatio à figugura ad figuratum seu à typo ad typi significatum; fi,vt par eft, inftituatur? ) Ille enim ex lege Dei fummu erat facerdos : bic nullum fue fumme poteflatin mandatum proferre potest : Ille nullas condebat leges (præcepta eius obligabant sub mortis periculo, erant ergo leges.) Hic fe Solone & Lycurgo iastat ma D iorem legislatorem,&c. Ex ist u omnes intelligunt stultiffime Bellarminum ex boc loco colligere, Pontificem Romanum babere potestatem pracipiendi, vel condends leges, &c. Stultum & alienum est ab bas caussa disputare de potestate principie politici, &c. Hoc calumniari eft; non argumenta Bellarminiana refutare.

Oggannit præterea Sutliuius cum Iunio& VVitackero, locum Deuteronomy male à nostro Interprete versum acceptumg, non esse ibi sermonem de caußu Ecclefiasticu, sed tantum ciuilibus. Non effe sermonem de vno facerdote, fed de pluribus ; per iudicem intelligi , indicem politicum. Iudicem illum & facerdotes nibil potuiffe decernere.nifi iuxta legem ; item non puniri , nifi eos , qui fuperbe restiterint sententie iudicum, & noluerint, ne vegenus alias nebulas, loco huic obtenebrando à sectariis spargi solitas, dissectmus iam lib.3. de verbo Dei cap.4.

Addit Sutliuius : Moy fem fuiffe fummum legifla. torem Iudaorum; Refpondeo, Moyfem leges tulisse,scriptisque mandasse; & suo etiam tempore, cum ius Hebrzis diceret, przcepta dedisse, cum vi coactiua, quibus necessario mos gerendus esset. Quia tamen perpetuò victurus non erat, reliquit in sua Cathedra Interpretem, qui femper adiri & audiri ab omnibus poffer, deque exortis controuersiis responsa certa daret, cum potestate immorigeros cogendi ad obsequium. Quod verò in veteri lege inobedientibus pœna B mortis decreta est; iam autem à Pontificibus in Ecclesiasticis legibus decerni non soleat, vtobiicit Sutliuius, id non refert ; quia potestas coadiua imperantis non tantum apparet in infligendo mortis supplicio; sed & in aliis pœnis irrogandis: & Ecclefiaftico legiflatori,fi aliter finem fuum confequinequeat, liberum femper eft, implorare auxilium brachij fecularie feu magistratus politici, vt, quoniam gladium fibi diuinitus ad vltionem malefactorum concessum portat; Ecclesiz manum porrigat, & contumaces pro magnitudine criminis, luppliciis debitis afficiat.

Ait Bellarminus. Quicunque potest przcipere, potest etiam acum indifferentem præcepto suo facere necessarium, & per se bonum; at omittere acum necessarium & per se bonum, est peccatum in conscientia, ctiam citra contemptum & scandalum. Respondet VVitackerus, propofisionem effe falfißimam ; fi modo talem attum, inquit, intelligat, qui Deogratus fit, & meritorius. Nihil hîc afferit Bellarminus de merito; nihil, num & quomodo actus ex præscripto legis exercitus, Deo placeat. Diuerticula hæc funt VVitacketia na, ad quæ eo confilio diuertit, vt cauillandi & tergiuersandi occasionem habeat. Actum bonum vocamus hoc loco illum, qui etiam sola bonitate morali bonus est; absque illa cælesti, in ordine ad finem fupernaturalem. Quid tricaris nugator, caque intricas, de quibus nulla hîc est {oifixup

Ais. Non quidquid pracipitur, eft eiusmodi, id eft, Deo gratum & meritorium. Iam dixi, hic non quæri de merito,& num actus à lege prescriptus Deo ita placere debeat, quo modo placent ei opera à iulis per gratiam facta; fatis elt, actum præferipto legis faciendum esse bonum, bonitate etiam morali) ita vt, stante lege, contrarium facere, vel actum omittere, quando exercendus eft, non careat peccati culpa.

Subdit VVitackerus. Poteft pater pracipere filio. ne bos aut illud emat,&c. ne bas aut illa veftevtatur, ne boc aut illud agat, & d contra. Et filim fi non obedierit, peccat, fattor, non propter res ipfas, quafi non liceat aliter facere, sed propter parentis mandatum & voluntatem, cui ille in licitie ac boneftie parere tenetut, & fi contemptue ac

(canda-

Ilog

### Defensio (ap.16. Lib. IV.

1 11 d

fcandalum attefferit faceor, peccare contra conscientia, no A contemnere fit furari, & homicidium commitpropter praceptum parentis, fed propter maiorem auttoritatem.nempe ipfim Dei , à quo inbemur parentibus obedire. Multum verborum fundit VVitackerus, parum rei. Et fi bene attendo, contradictionem in VVitackeri verbis deprehendo. Paulò antea dixerat; peccare filium, n6 propter res ip/as; fed propter parentis mandatum & voluntatem : mox fubdit; accedente contemptu & scandalo peccare filium, non propter parentis mandatum , sed propter praceptum Dei iubentis parentibue bonorem ac venerationem deferre. Si peccat propter mandatum & voluntatem parentis, vt prius afferebas, falfum eft ergo, quod postea subdis, eum non peccare propter mandarum parentis, sed Dei. Nec illa bene consonant; peccare filium non obedientem pracepto Patru. Et tum de- 🖪 mum, fi fcandalum & contemptus accedat, peccare contra conscientiă : quia etfi non ignoro quzdam peccati genera peculiariter dici, contra confilentiam; omnia tamen peccata, generalius loquendo, funt contra conscientiam; quia quod non est ex fide, hoceft, vt multi interpretantur, quod non fit ex lege & prescripto conscientiz; peccatum est. Deinde, filius ille, velis nolis, etiam peccat propter rem iplam prohibitam ; quia obiectum prohibitum, circa quod quis illicite versatur, etiam ad peccati, vt fic loquar, conflitutionem concurrit. Tolle obiecum, & vbi erit furtum ! Quod item negas, talem filium peccare contra confeientiam, accedente scandalo & contemptu , propter parentis mandatum & voluntatem, insipidum prorsus ac ine- C ptum est. Nam remoue præceptum parentis, nullum penitus erit peccatum: An non rectè dicitur quis peccare propter illud etiam, quo remoto, peccatum penitus definit, fiue illud; Propter : denotet caussam, siue conditionem fine qua nen ? Mandatum porro parentis ponere aliquid, quo posito, filius peccet, inde planum fit; quia, remoto hoc przcepto, non peccat filius, licet hac vefte vtatur, vel banc rem emat : Et tamen præceceptum dininú de honorandis parentibus stat & valet. Nec peccat tamen filius: Quamobrem, nisi quia res illa est indifferens, si nullum patris præceptum interponatur?

1109

Non sequitur, inquit VVitackerus : peccat, nisi fecerit fic, vt iuffus fuerit, ergo boc aut illud necessarium & D per fe bonum eft. Sequitur; fi, relicis cauillationibus, loquamur de necessitate ex hypothesi legis. Nam quod indifferens eft, fit neceflarium, polito,quod per legem vel imperetur, vel interdicatur: Et dici potest per se bonum; vt illud per se opponitur ei, quod est plane per accidens & extrinfecum.

Iterum ingerit VVitackerus : non effe peccatum propter res ipfas, sed propter contemptam voluntatem parentu,quam contemnere, est peccare. Perinde ac fi diceret ; Furtum non esse peccatum propter rem ipfam ablatam, & homicidium non effepeccatum propter vitam iniustè homini ablatam, sed propter contemptam voluntatem Dei, quam tere. Nam vt in iis, quæ intrinsece mala sunt, obiectum concurrit in fuo genere ad actum malum; fic etiam fit in iis, quæ alioqui mala non funt, nisiquia prohibita sunt.

Quod addit VVitackerus : alias fecuturum, boc, quod filius facit, effe duplex pertutum ; primum, quod mandatum patentu violasset 3 secundum, quod tale actum nrceffarium omififfet : id, vt verbo dicam, inscitum eft : fi quid enim contra leges humanas efficeret, probaret etiam in legibus diuinis duplex peccatum semper committi; primum, quòd mandatum Dei violatur : lecundum, quòd ab opere vetito non abstinetur, vel quòd actus præceptus non exercetur. Vtergo hîc duplex peccatum no existit; ita nec in præceptis humanis; quia quidquid huiusmodi distingui vel separatim consideraripotest; id tantum eius, quod principale eft; circumftantia & appendix eft.

AEquè scitum & doctum est istud VVitackerianum effatum : Si res à legisimo magifiratu precepte fuerint per le bone & necessarie; hoc eft, vt plerumque sectarij explicant, lege naturali vel diuina mandatæ) qui transgrediuntur, duplex peccutum com mittunt; primd, quia magistratuinon obtemperant; (e cundò, quia rem per se bonam, qua à Deo estam pracipitur, non faciunt. Miseros Caluinistas, qui huius Regij professoris decreto ad duplex peccatum damnentur, vbi alij, non nisi vnum peccatum agnoscunt: cum ex recté sentientium Theologorum sententia, multiplicatio legum rem eandem prohibentium, non multiplicet peccatum, alioqui is, qui committit adulterium vel furtum, lege æterna, naturali, diuina & humana prohibitum, quadruplex peccatum admitteret i quia in quadruplicem legem delinquit & qua druplicem, vt italoquar, inobedientiam exercet.

Ait Bellarminus, Adus indifferens fi præcipiatur, iam erit necessarius, alioqui frustra præciperetur. Respondet VVitackerus : Nego confequentiam. Fateor actum fieri neceffarium ,fed wara n,non simpliciter. Hoc satisest Bellarmino, fieri talem actum necessarium ex hypothesi legis latz: Et esse etiam bonum ex suppositione talis legis. Plus non requirit Bellarminus. Si ergo actus ille ex suppositione legis est necessarius & bonus, & quidem per se bonus, vt loquitur Bellatminus; hoceft, non per accidens & extrinsece prorsus; non est ergo amplius indifferens; debet ergo fieri fiue exerceri. Accufat VVitackerus Bellarminum septifice fraudis, quòd in probatione propositionis omiserit illud : Per se bonw; antea in Maiore positum. Quasi verò non subintelliga: tur. Nam si actus indifferens per legem latam fiat necessarius, quis tam tardus eft, qui non intelligat, illum itidem effe bonum, vt subiicitur legi, cum ex lege & præcepto indifferentiam omittat, & bonitatem induat. Mendacium autem est; Bellarminum dicere; talem actum non effe neceffarium, nifi quoad contemptum, hoceft, istud tantum re

quiris

# Defensio Cap. 16. Lib. 11.

quiri, vt non contemnatur, vel, vt executio & ex- A quatenus legislator. Sutliuius. Hoe non moddfalercitium eius ex contemptu non intermittatur; nam licet quis legem propriè, formaliter & expresse non contemnat; sed solummodo ei obtemperare intermittat, excluso omni formali legis contemptu; nihilominus peccat; nam vtin legibus diulnis peccati macula contrahi poteft, absque formali contemptu legis vel legislatoris; fic & in legibus humanis accidere poteft ; Admiscetur quidem omni legis transgressioni aliquis contemptus, sed implicitus & interpretatiuus, qui est quædam circumstantia omni malo actui communis, nouam peccati speciem non constituens.

**III** 

Ait Bellarminus. Si lex humana non obligat in conficientia, quando przcipit rem, alioqui ex- B Dei, conficere cupit Bellarminus; Etiam Pontitra casum legis indifferentem; Sequitur, leges Dei positiuas non obligare in conscientia, quia sunt etiam de rebus, alioqui non necessariis & indifferentibus, cuiusmodi apud Iudzos erat circumcifio; apud nos. baptifmu. Sutliuius vociferatur; male misceri leges diuinas & humanas. (Quis miscet?) Se faterires indifferentes, ex precepto diuino fieri neceffarias , fed boc demonstrare debuisfe Bellarminum , id etiam contingere vi & potestate bumana. An non hoc demonstrauit? Quia res cadens sub legem humanam, quæ alioqui adiaphora eft, fieri vel vitari necessariò debet, postquam à lege przcipitur vel prohibetur ; ergo res illa fit necessaria ex lege, suppositione. Nonne hoc ipsum in conuenticulo Londinensi docuerunt, ante C paucos annos Pseudopatres illi; cum dicunt: Medias & indifferentes res naturam ju'am aliquo modo mutare postquam sub legitimi magistratus edictum vel interdictum venerint, neg, pro cuiug, libitu preter legem omittendas effe, cum presspiuntur; nec cum probibentur, ebseruandas. An non hoc tradunt Pseudoepiscopi Anglicani in Conciliabulo Londinenfi?

Iterum ingerit nobis VVitackerus illum fuum coccylmum : Rem lege non fieri neceffariam; fed manere mediam; nec magiftratui parendum, propter rem mandatam; fed vt vitemus contemptum & scandalum. Et tamen paulò antea concesserat actum fieri necessarium, licet non simpliciter, sed secundum quid; de quo non laboro, si per necessitatem secundum quid intelligat tantummodo necessitatem ex hypothefi legis, seu in sensu composito: hociplo enim res non est amplius media seu indifferens, vt agnouerunt Anglicani illius synedrij proceres Caluiniani, quibus, vt Sutliuius, VVitackerus cum suo Baccalaureo Allensono se anteferant, facinus intolerabile fuerit, & dignu Caluiniano anathemate, quod toties in heteroclitailla Synodo vibratur.

Quærit Bellarminus. Quare Iudzi obligabantur in conscientia no vesci carne suilla, cum tamen caro suilla sit res indifferens? Nonne quia praceptum Dei faciebat, illam abstinentiam esse actum temperantia necessarium ? Et addit ; Deum hoc & fimilia non fecisse.quatenus Deus est, sed tantum

(um eft., sed etiam blaspbemum, & suppluie, non verbu modò vindicandum. O quàm mitis & fuauis est Caluinianus spiritus, qui tam celeriter ad supplicia sefe recipit. Clamat & VVitackerus; Miror, fi non tinniant aures lesuitie, sum ista audiunt, & buim ipsos pudeat Iesuita. Mirum certe non foret.etiamsi nobisambe aures tinnirent, ad tot mendaciorum & conuiciorum ftrepitum. Quid.quz fo.vel blafphemiz vel impietatis in verbis inest? An, vt vos mentimini, comparat leges Pontificis cum legibus diuinis? Non comparat. Er vt compararet; nulla blasphemia se obstringeret; nam & humana cum diuinis aliquando comparare fas eft; Istud tantum, & nihil aliud, allato exemplo ficem posse ferre leges, quæ rem indifferentem faciant necessariam, & que in conscientia obligent; nam Deus ex rebus indifferentibus potest facere necessarias, lege lata, quæ in conscientia obliget : ergo & Pontifex. Probatur consequentia. Quia quod Deus hoc possit, id non przcise inde prouenit, quia Deus est; sed quia legislator eft; Ergo & Pontifex hoc poterit; quia & ipfelegiflasor eft; vt toto hoc capite demonstrat Bellarminus: Ridiculum enim eft, quod Sutliuius dicit; ne cogitari quidem poffe, quomodo poteftas Dei in legibus ferendu à Deitate separetur. Nemo reipla separat. Cogitatione diffingui posse Surliuius no negarets fivt homo cogitare didicisset : Sed quia supra phantasiam vix se elevat, mirari non debes, fi tam incondita dicta eructat.

1112

Audi nunc portenta plusquam prodigiosa. quz nobis VVitackerus procudit: Circumcidinen fuiffe olim ; & baptizari non effe bodie attum neceffarium abfolute; sed suo modo, fic, vt fi scandalum aut contemptu abeffet, non petcaret, qui omitteret. Itcm : Licet abstinere,etiam à baptismo & circumcisione, si nullui in hoc facto contemptus aut scandalum fuerit. En axiomata Caluinistica. Si hæc in diuinas de baptismo & circumcifione latas leges isti euomere audent; quid mirum, fi aut nullam aut exiguam obligationem & necessitate in legibus humanis agnoscant? Stultissime autem hanc suam insipientiam firmare nititur VVitackerus, ex facto Ifraëli-D'tarum, qui per 40. annos, quibus in deserto degebant, filios fuos non circumciderunt; ex quibus colligit, circumcifionem non fuisse ex przcepto necessariam observatu. Sed non est ita; quia in deferto commodè lex illa observari non poterat; ideo desiit tum eius obligatio; interim infantibus non deerat aliud remedium expiandi originalis peccati; qualecunque illud fuerit. Vide Francifcum Suaretz ad q.70.3.p.D. Thomz a.3. Et tum legem circumcifionis non obligasse optime nosse poterant ex Moyse, diuinz voluntatis optimo Interprete; qui non tacuisset, si Israëlitz tunc diuinam legem violassent. Nec postea similis vnquam casus accidir.

Sed vide & suspice stuporem VVitackeria-

### Defensio Cap. 16. Lib. IV.

num. Leges bumane tantum obligant in certu loch ; A conscientias obligant, & potest omnes Christianos ad eaquia illorum auctoritas,qui has leges tulerunt, in alio loco nulla eft : Ergo peccatum omne in contemptu 👉 (candalo eft, non in rebuipfis; hoc eft, ergo peccarum, quod in violatione legis human & committitur, fit tantum ratione contemptus & scandali. Nemo mi-` retur, VVitackerum talia de lege humana effundere; quia paulò antea nihil sublimius de ipsis etiam legibus diuinis baptismi & circumcifionisasseruerat. Dei potestas & imperium, quoquo versum se extendit; Et tamen in quarundam diuinarum legum transgressione VVitackerus nullum peccatum agnofcit, nifi propter contemptum & scandalum : vtroque secluso; cessat peccatum, iudicio VVitackeri; & quod de his duabus legibus fentit; hoc necessariò etiam B affirmare debet. fi constare sibi velit; de omnibus aliis diuinis legibus, quæ funt circa res ex fe alioqui, seclusa lege, indifferentes. Itaque Iudzus, secluso contemptu & scandalo, carne suilla ad, satietatem vsque vesci poterat ; vt & aliis cibis, quz in lege Mosaica longo catalogo interdicuntur.

III72

Deinde falsum eft.quod de legibus humanis afferit VVitackerus; nam legis natura per se ch necessitatem adferre, siue contemptus formalis & expressus, & scandalum aliorum adsit; siue no. Hinc & Apostolus Rom. 13. absolute dicit : Idee necessitate subditi effote, non solum propter iram , sed etiam propter conscientia. In quæ verba Melanchthon fcribens fuper Epist.ad Romanos. Verba Pauli diligentißime confideranda funt. Neceffe eft obedire,non folum propter iram, id eft, propter supplicia, quibus magiftratus potest sontes afficere, sed etiam propter conferentiam, (cilicet, ne fiat rea aterna pana in bie, qui nolans obe dire legitimu imperiu. Sciamu igitur vere peccatu mortale effe, id eft, Deum offendens, & faciens bominem reum eterne pæne,nolle obedire legitimit imperit. Sic declaret necessitatem, vi intelligatur de obligatione conscientia, & de aternis pænis, videlscet , nifi fiat conuerfio.

Ibid. idem Melanchthon. Multi scriptores hoc argumentum agitant : Magiftratus neminem poteft pœna aterna afficere. Ergo violans legem magistratuum, non est obligatus ad pænas aternas. Neganda eft confequentia. quia, violans leges magistratuum obligatur ad pænam aternam propter mandatum Des. Sicut violans manda ta parentum, obligatur ad pænam aternam,etiamfi parentes neminem poffunt afficere pana aterna. Sed Deus ipfe ir afcitur violantibus ordinem ab spfo fancitum, & eft cuftos fui ordinu, ideo pænam ipfe exfequitur.

Secundus locus, ex quo probat Bellarminus Pontificem habere potestatem condendi leges obligantes in conscientia, est iste Matth. 16. Quodcung ligauerie super terram, &c. Sibrandus hoc syllogismo nos exhilarat: Qui babet potestate ligandi, & foluendi,ille potest per vniuersam Ecclesiam leges ferre, que confiienties obligant ; & potest vniuerfos Cbristianos ad observationem talium legum cogere, & trangress punire, (ed Petrus habet potestatem ligandi , & soluendi. Ergd, Papa poteft per vniuerfam Ecclefiam leges ferre, que

rum obsernationem cogere, & transgreffores punire. Postquam syllogismum hunc ex fanatico suo cerebro exsculsit, & in chartam retulit; & verbosisima polylogia pagellas fædauit ; hæc subjecit: Aliud eft in conclusione; quàm in pramisiu ; Papa enim irrepit in conclusionem ; & non suit in Antecedente. Quare non obstitisti, ne irreperet? An non tu cuftos & ianitor eras, cuius curz incumbebat, ne quid occulte in conclusionem sele insinuaret? Sed tantum abest, vt hoc cauere volueris. vt pro tua nequitia consueta, Papam, obtorto quoque collo, in conclusionem intruseris, non quidem contra morem tuum sycophanticum; sed forsan contra mentem; fi non contratuam; certè Bellarminianam. Malètibituisque rebus, Sibrande.confulis, cum tam nudè, & abíque vllo velo calumniaris. Saltem caute id ageres, finó omnino tefte.

Sed en prioris syllogismi reformationem; at Sibrandicam. Quicung, babet officium ligandi, ille babet potestatem tales leges ferends. Sed omnes ministri babent officium ligandi. Ergd omnes ministri possunt per vniuer/am Ecclefiam leges in confcientias ferre, & omnes Cbriftianos ad earum objequium cogere , & trangreffores punire. Hoc argumentum non concedent ipsi Papista, inquit Caluinista. Quis acceptaret tale monstrum ex malitia & nequitia Sibrandica progenitum, quod oftendisse, est refellisse, & ludibrio expoluisse?

Misso Sibrando, ad Bellarminum reuertamur, qui dicit, ligare esfe legem imponere; probat Matth.23. Alligant enim onera grauia, &c. Sutliuius oggrunnit : hzc dicta Petro, non Pontifici. Vetus nænia. 1 I. Nil Petro hic datum, fed folummodo promissum. Vultergo fibi monstrari, vbihzcpotestas ligandi data sit. Respondeo, Ioan. 21. verbisillis: Pasce oues meas. III. Ligandi potestatem ad folam peccatorum retentionem pertinere. Cuculum audio. IV. Etiamfi LIGARE fignificaret legem imponere Matth.23. non tamen sequi, eandem significationem buic vocabule subiectam effe Matth. 16. Iterum Sutliuius cuculum agit. Hoc iam alibi fæpius af firmauit, neque vnquam vel vno verbulo probaretentauit.

Nunc audiat suum VVitackerum. Ligare fignificat legem imponere. Fateor. En VVitackerus fatetur, quod tu diffiteris. Addit VVitackerus; bec in Pharisais à Christe reprehendi. Non reprehendit potestatem leges ferendi, sed abusum eius; quòd graues & importabiles leges ferrent, à quibus tamen ipfi non modò humeros, fed & digitos fuos fubtraherent. Ait VVitackerus, ligare non effe nouas leges condere, que obligent confiientiam, fed Dei legem pure proponere, & vera Enangelij pradicatione quasi peccatorum suorum laqueu adstrictos tenere. Commento huic valide obluctantur verbaChrifti ; que funt : Alligant enim onera grauia, & importabilia imponunt in bumeros bominum; nam hæc nouorum mandatorum indicia funt; quibus extra

Aa

pote-

Digitized by Google

### Defensió Cap. 16. Lib. IV.

poteflatem suam legitimam euagati, subditos A premebant. Quanquam ex hoc loco nil aliud probare instituit Bellarminus, qua ligare Matth. 23. este legem imponere, siue postea sit noua lex : siue vetus aliter proposita & explicata : nam si istud ex hoc loco euincatur, sicut reuera euincitur; tum planum fit, Petro & successoribus Matth. 16. tribui quoque potestatem nouas condendi leges; quia generatim dixit Chriftus : Quodcung, ligauerie, &c. Sutliuius obiicit abusum, in quem potestas legislatiua degenerare potest. Sed iam pridem hunc Caluininianum Decanum didicisse oportebat, propter abusum non effe tollendum vsum; testibus & adstipulatoribus non modò iplis orthodoxis, fed & fectariis. An non & ciuilis potestas ferendi leges in B absum abire potest ?- Num ideo exterminari debet?

1115

Tertius scripturæ locus est iste : Pasie oues me-M. Sibrandus aduolat consueta suorum syllogismorum armatura munitus. Quicunque subetur oues Christi pascere, ille babet potestatem serendi leges in conscientias; & potest vniuersam Ecclessam ad earum observationem cogere, & transgressors punire. Sed Petrus subetur oues Christis pascere. Ergo Petrus babet potestatem ferendi leges in conscientias.

Reffondeo, iuquit Caluinista, Maiorem effe falfam. Potuiss facere veram, fi voluiss; quia id tibi integrum erat. Cur non addidisti? Quicunque peculiariter vniuersim sine restrictio ne, & à quocunque alio homine independenter, iubetur oues Christi pascere; ille habet potestatem ferendi leges obligantes in conscientia.&c. Si hoc vel simile quid ad Maiorem adiecisses, veram effecisses, nam & inter pascendi functiones vna est, leges præssere, quibus oues in officio contineantur; & qualis pastor essere nequiret, quid faciendum vel vitandum effet, cum obligatione & necessitate obsecundandi?

Sutliuius & Danzus, præter conuicia, nihil adferunt. VVitackerus admodum stomachatur, quod Bellarminus scripsit; Christum vsum regio vocabulo; roluans. Pafce; non enim bic effere. gium; hoc planum fieri, ex eius Synonymo, quo itidem Euangelista v (us; Booxe. Omnium pastorum effe mospaiver, pascere, non tamen binc confici, omnes pastores posse ferre leges obligantes in conscientia. Cymbalum tinniens audio, inani strepitu. Nam vt tota illa fententia: Pasce oues meas : peculiariter ad folum Petrum pertinet; fic & primum eius verbum ποίμαινο, non iniuriâ cenfetur ad Petrum peculiariter spectare; Et aliquid amplius indicare, qua cum minorum ordinum pastoribus tribuitur: Sicut & verbum Rego illustriorem significationem habet, eo in loco Virgilij.

Tu regere imperio populos Romane, memento, quàm quando alicui patrifamilias mandatur, vt familiam fuam bene regas. Quartus locus est : sicut misit me Pater; ita & ego mitto vos. Sibrandus, forma non syllogistica, sed sycophantica amictus. Quos Christus mittit, quemadmodum Pater Christum misit, illi possiunt leges in conscientias ferre. & vniuersam Ecclessam ad earum observationem cogere. Sed Apostoli omnes sunt illi, quos misit Christus, quemadmodum ille à Patre missu est. Ergo Papa potest in conscientias leges ferre. Non arbitror opus esse quidquam addere. Ipse primus huius monstri adspectus, perspicuè monstrat. non Bellarminum, sed Sibrandum esse eius parentem.

Sutliuius varia hic nugatur. Summa est, magnam esse inter Christum à Patre missum; & inter Apostolos missos à Christo differentiam. Scilicet hoc nesciebamus; & vt sciremus, Sutliuio monitore egebamus. An non adhuc Christus & Apostoli ingenti discrimine secennentur, licet Apostolos dicamus à Christo missos cum potestate leges condendi?

VVitackerus dicit, nibil hic fingulare Petro conceffum ; totum cateris commune effe. Sufficit nobis, legiflatiuam poteftatem à Chrifto datum Apoftolis.ad eum certa quadam proportione modum, quo iple lua in missione potestatem legum ferendarum acceperat; nam Petro aliquid hac in re, supra cateros concessum esse, aliunde probamus; nempe ex illo : Pafce oues meas, &c. Et, tibi dabo claues regni calorum , & c. Et guodcung, ligaueru. Satisest, ex dicoloco probari, Apostolis potestatem legislatricem à Christo concessam esse; quod isti, vt de Petro, sic & de cæteris Apostolis prorsus abnuunt. Neque cuiquam Catholico in mentem venit; illud: SICVT, fignificare omnigiodam fimilitudinem in missione Chri-sti & Apostolorum; non magis; quàm in hac lententia : Estore perfecti, ficut & Pater vester calestis perfectue est. Itaque cum VVitackerus hanc omnimodam æqualitatem oppugnat, non nos, sed laruas capitis sui oppugnat.

Quintus locus eft Act. 15. vbi Apostoli condiderunt nouam legem de abstinendo ab idolothytis, à languine & luffocato,&c. nam de luffocato & sanguine nihil præcepit Christus. Sibrandus iterum accurrit cum impostorio fyllo-Digitmo: Quod fecerunt Apostoli, boc & Papa facere poteft; Apostoli autem tulerunt leges in conscientias. Ergo & Papa boc facere potest. Respondeo : maiorem effe falsam, inquit Caluinista. Tuo scelere falsa est; cur non fecisti veram? VVitackerus dicit; nibil bic noui sancitum offe ; nam Moysen antea idem de sanguine & suffocato statuisse. At lex Moylis abrogata fuerat morte Christi, vt ipsimet Caluinista passim tradunt; non potuit igitur lex illa Mosaica Christianos obligare, nisi denuo sanciretur. nam quòd VVitackerus dicit,*fuiffe legem ban*s promulgatam & obseruatam propter vitandum scandalum;nec Apostolos laborasse de rebus ipsis, sed de visande scandale ; id friuolum est ; nam vt apertè Bellarminus demonstrat; Etsi finis Apostolici przce-

pti

### Defensio Cap. 16. Lib. IV.

pti erat, ne fcandalizarentur infirmi, tamé iplum præceptum non cadebat fuper vitationem fcandali. fed fuper abstinentiam ab immolatis. fanguine & fuffocato, quæerat medium ad illum finem. A nia illa tria vocaret neceffaria, absque vlla exceptione vel restrictione? Num enim illud, quod, fecluso fcandalo, liberum est, ideo dici debet necessarium, quia cum aliquo, quod simpliciter neceffarium est, recenserier i mo hoc ipso, quod

1117

Fuisse autem hanc fanctionem, veram legem, probat Bellarminus. I. quia Apostoli vocant onus : Nihil vlira imponere onerå. Respondet VVitackerus, Apostolos non vocare abstinentiam bancouus; num enim onu fuit non fornicari ? imò verò contra profitentur senolle aliquoil onus illis imponere. Sed addes Preter bec necessaria. An non indicant ista verba aliquid oneris seu legis fidelibus este impositum ? Vifum eft enim Spiritai fancto & nobu, nibil vltra imponere vobis oneriu, prater bac necessaria; vt abstinsathe yos ab immolatis fimulacrorum, &c. ergo abstinentia hæc nominatur onus, & inter onera numeratur. Nam quod quzrit, num non fornicari sit onus ; poterat folutionem vel ex vita & moribus eorum, qui quintum hoc Euangelium condiderunt, sumere; quibus non fornicari tantum onus visum est, vt omniaiuris, pudicitiz & honestatis repagula perfregerint, quo liberè fornicari possent. Onus est, sicut omnis lex onus est; hoc eft, obligatio, necessitatem aliquid faciendi, vel ab aliquo abstinendi adferens.

Sutliuius dicit; Non omnia onera obligare in confiientia ; teftimonio effe illa onera importabilia , qua alligabant Pharifei, Matth. 23. Nec dicit Bellarminus omnia onera, hoc eft, omnes leges obligare in confcientia. nam iniuftæleges nullo modo obligant: nec etiam omnes iusta, fi fint merè pœnales; obligant in conscientia; satis est, in przsenti, hanc legem, que Act. 15. lata est, obligasse in conscientia; quod colligit Bellarminus cum aliunde, tum quia dicitur enus, & inter necessaria computatur; non possumus autem dicere, neces-(ariam appellatam tantum, vt pœna temporalis vitaretur; quo pacto lex purè pœnalis nominari poteft necessaria; quia Apostoli nullam pœnam temporalem huic suz legi adiecerunt; ergo legem istam vocarunt necessariam propter vitandam pœnam alterius vitæ, cuius reatum nemo incurrit, nisi per violationem illius legis, quz conscientiam sub peccati culpa obligat.

Obiicit Sutlius, ea, qua Att. 15. Apostoli decrenerunt, dici necessaria non simpliciter, sed ratione scandali; & quia adiuncta erat lex de fornicatione, que erat dinina & simpliciter necessaria : Idem fermè respondet VVitackerus. Nec difficultas foret in his responsis approbandis & recipiendis, si Apostoli dixissent : Visum est, nihil vitra vobis oneris imponere, prater bac necessaria : ex parte; seu secundum quid. seu, ratione scandali; non simpliciter & absoluté. Sed quia nihil horum in decreto Apostolorum apparet, meritò Caluinistis suas glossar relinquimus. Et quàm sultum esset, si quis tria vel quatuor enumerants, quorum vnum folummodo simpliciter necessaria : expante; omnia illa tria vocaret neceffaria, abíque vlla exceptione vel reftrictione? Num enim illud, quod, fecluso scandalo, liberum est, ideo dici debet neceffarium, quia cum aliquo, quod simpliciter neceffarium est, recensetur > Imò hoc ipso, quod abstinentia ab idolothytis, suffocato & sanguine cum vitatione fornicationis enumeratur, & necessaria prædicatur; statis apertè innuitur, vt hanc, ita & illam ad conscientiam spectare; nec transgressionem, salua conscientia, locum habere posse; sicut habere nequit inviolatione præcepti de non fornicando.

Tertiò probat Bellarminus eandem fententiam ex Act.15. in fine; vbi de Paulo dicitur. Pracipiebat eu custodire pracepta Apostolorum & feniorum. Et cap.16. Tradebant eu custodire dogmata, que decreta erant ab Apostolu & fenioribu. Sutliuius respondet, verba illa: pracipiebat eu custodire, &cc. esse à latino Interprete attexta. & non baberi in originalibus codicibus. Sed Sutliuio procliue non erit ostendere, nostru Interpretem, ea de suo attexuisse.neque in Grzcis exemplaribus, quibus in versione su vtebatur, reperisse. Neque tam exilis est apud nos antiqui Interpretis auctoritas, vt eam Sutliuianz inscitiz postponamus.

Secundo respondent Sutlivius & VVitacketus: Paulum insiffe, vt pracepta Apostolorum & seniorum obseruarentur, non per se; sed vt scandalum vitaretur. Bonaglosfa, cui fidem haberem, si fulciretur iplo textu. S. Lucas ea, quorum observatio à S.Paulo fidelibus commendabatur, vocat abfolute pracepta, & dogmata, quæ decreta erant ab Apostolis,&c. quzomnia legem proprie & striche sumptam indicant: non autem talem, cuius observatio, secluso scandalo, libera esset : Non enim scandali occasio przcisa fuisset per hanc legem, sed potius data & aucta; si sensus fuisiet; abstinendum ab idolothytis, sanguine & suffocato, fi quis ex Iudzorum firpe adeffet, cui talis elus offendiculo foret; abique hac circumstantia cuiuis integrum ac liberum esse, absque confcientiæ scrupulo istis vescendi : nam Iudzi, quorum in hac lege ferenda potifsimum ratio est habita; totam hanc constitutionem hypocrilin potius, quam serium decretum exi-D'stimassent, si Christianis exgentibus, non quidem aliis ex infirmiorum numero præsentibus & inspectantibus, sed clam, & secluso scandali periculo idolothyta, fuffocatum & fanguinem esitandi liberam potestatem factam esse credi. dissent.

Citat Bellarminus Chryfostomum, qui Epiftolam illam ab Apostolis Act.15. scriptam, vocat imperium. Respondet Sutliuius, non omne impersum vel praceptum obligare in conscientia. At hoc obligare, ostendit Bellarminus, & antea monstratum est. VVitackerus clamat; neminem insiciari, esse praceptum. sed non perpetuum. Quasi verò agatur hic de huius præcepti perpetuitate. An non ipse Bellarminus fatetur fuisse folummodo pro cer-

Aa 2 to &

Digitized by Google

# Defensio (ap. 16. Lib. 1V.

B

D

Rè accepti nomen meretur, nisi quod est perpetuum ? Occinit, effe praceptum. fed non neceffarium, nisi ex circumstantiu, scandali scilicet & contemptus. Athociam antea refutatum est.

Citat Bellarminus pro eiusdem sententiæ confirmatione Canonem Apostolorum 62. vbi idem præceptum, graui adiuncta pæna, præscribitur. VVitackerus reiicit auctoritatem horum Canonum. Sed Turrianus eam fatis à Magdeburgensium telis vindicauit. Cuius vindiciæ in præsens nobis sufficient. Addit VVitackerus. In Canone ifto nil aliud flatui, quàm quòd flatutum fit AA.15. Hocnobis est satis. Tametsi in Canone exprimuntur pœnæ depositionis & excommunicationis, de quibus nihil A&. 15. Sutliuius dicit: Canonemillum facere pro se & suis. Inde enim confare, praceptum Apostolorum A& 15. nusquam fuisse sernatum ; alioqui non fuiffe futurum neceffarium, vt noua lex conderetur. Non est noua condita; sed illa Apostolica Actor. 15. repetita & à Clemente cæteris itidem Apostolicis decretis annumerata. Nec repetitio legis fignum est legem à nullo obseruari; sed legem ita comparatam esse, quz vbique inculcari, & omnibus curz cordiq; esse debeat.

Secundo dicit Sutlivius; Has pænas in tranfgreffores legu de non comedendu idolotbytu fuiffe ftatutas prepter scandalum. Nihil Canon de scandalo. Rem ipsam simpliciter prohibet, zquè ac cap.15. Act.

Est itidem Canon hic renouatus in Concilio Aurelianensi. Occurrit VVitackerus : Hocfastum vt vitaretur scandalum. (Battum audis.) Si quid aliud Synodus illa voluerit, fe non teneri eine auctoritate. Expedita responsio, & sectariis nusquam non in promptu.

Postea accingit se VVitakerus ad defensionem Caluini, quem Bellarminus hoc loco oppugnat; vult enim legem illam folummodoratione scandali fancitam esse obligasse. Bellarminus probat przceptum fuisse etiam per se de ipía abítinentia ab immolatis; fuffocato & fanguine. quemadmodum licet finis cuiuscunque præcepti sit charitas; præceptum tamen de non furando, v.g. & de non occidendo per se obligant non ad diligendum, fed ad abstinendum à re & damno alieno. Respondet VVitackerus, Hac exempla effe diuersi generiu , nam furari & occidere per se malum effe. Quid tum? An ideo, quod per se malum non est, non potest esse per se & directe materia legis, super quam lex immediate cadat? Si hoc ita est, quomodo igitur in veteri testamento tam multa & varia ex fe non mala, sed adiaphora, per leges interdicta funt ? Nam quod isti dicunt, vel innuunt, à lege diuina posse immediate & per se respici materiam indifferentem; non autem à lege humana, id ignorantiæ hæreticæ afylum eft, ac diuerticulum : quia lex à quocunque procedat, dummodo legitima po-

o & definito tempore? An nihil præcepti ftri- A teltate fit præditus, hac vi valet, vt necessitatem imponat.saltem ex hypothesi & in sensu compolito. Mentitur autem VVitackerus, quando dicit, negare Bellarminum . pracepta de non furando & non occidendo obligare ad charitatem. Non negat hoc, absolute; sed tantum vult; leges istas proximè & immediate non respicere charitatem, tanquamíuam proximam & immediatam materiam; nam quin respiciant charitatem, vt generalem omnium præceptorum finem, difertis verbis fatetur Bellarminus.

> Sutliuius mentitur, Bellarminum ex lege de idolotbytis tollere rationem legis. An non rationem, feu finem huius legis fatetur fuisse fugam & vitationem scandali? Rectè dixisser Sutliuius, nec se, nec suos collegas nosse discrimen inter finem & materiam legis; nec intelligere quid nam proxime & immediate à legerespiciatur.

> Porro legem illam de immolatis fuisse nouam legem ab ipfis Apostolis conditam, probat infuper Bellarminus teftimoniis Patrum, inprimis S. Chryloftomi, qui nominat nouam legem. Obstrepit Sutlivius, dici nouam ratione scandali. Sed recte dicit Bellarminus, non scandalizare, esfe legé antiquissimam & moralem, nec Apostolos vllam facere mentioné scandali in tota illa actione & lege. Non negamus Apostolis hunc finem fuisse propositum; sed addimus; materia ipsam proximam legis fuisse abstinentiam ab immolatis, suffocato & fanguine : nec ideo in quibusdam cafibus legem ceffasse, quod finis legis, hoc eft, scandalum cessarit, quia notum eft, & manifestis exemplis id declarat Bellarminus, legem non ideo definere, licet in hoc vel illo particulari caluratio feu finis legis ceffet.

> Idem responsum dat Sutlivius ad reliqua Patrum & Conciliorum teftimonia, quæ Bellarminus hîc producit. Nec aliter Patrum dicta diluere conatur VVitackerus: nisi quod impudenter scribit, fieri posuisse, vt veteres religionem in abstinentia ab idolothytis, &c. posuerint, & pauld superflitiofius etiam de rebus ipfis fenferint : Et tunc eos erraffe, & contramentem buius decretifeciffe; nec excufari poffe. Imo ad quoídam Patres & Synodos nihil dignatur respondere supercilios us Hzreticus; quia, inquit, Paulus legis mensem melius nouit , quàm bi omnes. Augustino tamen tantum honoris habet VVitackerus, vt le ad eius quod asserit, refutationem demittat.

In Epistola ad Publicolam, docet S. Augustinus, potius mortem esse oppetendam, quam idolothytamanducanda; fi quis fciatesse idolothyta. Ex quo apparet, quis fuerit Augustini fensus de idolothytorum interdicto, & quàm stricte obligare existimauerit. Quid VVitackerus ? I. Augustinum bac in re nimis seuerum fuisse. II. Refponsum eius palam cum Apostoli doctrina pugnare. III. Augustinum non fatis perpendiffe, quid dixerit. IV. Augustinum in eadem Epistola alium errorem pramififfe, nimirum.non licere alterum occidero, ne tu occida-

1120

TĤ ;

Defensio (ap. 16. Lib. IV.

1122

ru: Cr banc fententia verbe Dei plane cotrariari. V. Eraf- A terium & homicidium. Et vt dem exemplu de mu miratur fic pronunciaffe Augustinum in Epistola ad Publicolam. V I. VVitackerus cum Erafmo non dubitat, Auguftinum sententiam fuisse retractaturum , fi monitus fuiffet. Præsertim si VVitackerus & Erasmus ei monitores obtigissent. Hzc sunt solidisima VVitackeri ad Augustiniana auctoritatem plena reuerentiz responsa.

Obiicit Caluinus. Apostolos Act. 15. voluiffe libe. rare gentiles à iugo caremoniarum Iudaicarum ; ergo non eft verifimile cos nouo precepto ad abstinentiam abidolotbytu, (anguine & fuffocato obligare voluiffe. Respondet Bellarminus, huius legis obligationem non pugnare cum scopo & fine illius decreti; ab Apo-Rolis enim ita Christianos fuisse exemptos à legibus Mofaicis, vt tamen nó liberarentur à przstanda obedientia suis prælatis. Et hoc præceptum non obligasse fideles, vt Mosaicum, sed vt Apostolicum & Ecclesiasticum. Occinit VVitackerus; Abstinere ab bis, tanquam immundu.eft Mosaicum, fi ergo Apostoli sic abstinere iusserunt , fuit boc praceptum tanquam ex lege Meyfis impefitum. Respondeo, Apostolos non iussisse, vt abstineretur ab his tanquam immundis legaliter, seu immunditia legali; nam hæc iam cessauerat, & Christi sanguine expiata fuerat; multoque minus sussifie, vt abstineretur, tanquam ab immundis natura, quo pacto posteriores nonnulli Hzretici à quibusdam creaturis Dei abstinebant, sed prohibuisseres istas, nempe idolothyta, sanguinem & ſuffocatum,propter ſcandalum vitandum & cócordiam inter couersos ex Gentilibus & Iudzis plantandam; ita vt proxima legis materia fit abstinentia à prædictis rebus; ratio autem seu finis legis, id, quod modò indicauimus. Neque hodie, Catholica Ecclesia cum certis temporibus certos cibos prohibet, prohibet vt immundos, cliam legaliter ; fed vt temperantiz actus exerceantur, & caro itidem abstinentiz subiecta refrænetur.

Itaque verba fine mente funditVVitackerus, cum iterum atque iterum intonat; Aposteles cibes illos aut vt immundos vetuisse; & fic fuisse legem protsus Mofaicam, & interdictum legale ; aut non probibuiffe , vt immundos, & fic nihil ad Bellarmini propofitum facere. Quid ad hanc nugationem respondendum sit, ex dictis manifestum relinquitur. Totius imperitiz scopulus, ad quem capita hzretici in hac controuersia perpetim illidunt; est ista hallucinatio. Apostoli probibuerunt idolothyta & alia propter scandalum vitandum, & vt pax atg, concordia conferuaretur; ergo res ipfas, hoceft, idolotbyta, fanguinem & suffocatum non probibuerunt. Quod delirium fivalerer; nulla lex quidquam propriè & per se prohiberet. Nam Deus dedit præceptum de non furando, non adulterando, non occidendo, propter charitatem mutuam, & propter iustitiam ac æquitatem stabiliendam ; ergo Deus per se, non prohibuit rem ipfam, hoc eft, furtum, adul

Magistratu ciuili, is prohibet, ne quis frumentum ex prouincia euchat, idque co fine, ne postearegionis incolz in egestatem & annonz penuriam incurrant; ergo non prohibuit iplam exportationé seu euclionem frumenti ex prouincia: Et si in vno vel altero particulari casu hec legis ratio cesset ; licitè quis ex prouincia frumentum euchet. Quis rerum ciuilium tam imperitus eft, qui hoc afferat, & talem iufté ac legitime agere cenfeat?

Alterum Caluini argumentum eft iftud. Lex de fanguine & fuffocato nuns non feruatur; quia defiit ratio fcandali. Ergo boc pracepto folum fcandalum probibobatur. Respondet Bellarminus, legem cessasse, B non quia finis legis quomodocunque cessauir, sed quia vniuersaliter cessauit. Oggerit VVitackerus; nullum effe sensum in hoc responso. Insensata sanè defensio. An non verba Bellarmini clara lunt & perspicua omnibus illis, qui communem fensum non amiserunt? Ais; Caluinum dicere; legem ceffaffe ; quia iam ceffauit scandali ratio. Quid tum ? Ceffauit, fed vniuerfim, ideo & lex ceffauit. Quemadmodum etiam lex politica de non euehendo ex prouincia frumento cessat, quando vniuerfaliter finis, propter quem lex condita eft, ceffat. Miratur VVitackerus, Bellarminum dicere,legem illam effe Apostolicam, & non perpetuam; quafi duratio temporalis folummodo Apostolica legi repugnet. Quali verò ipli etiam Apoltoli nó potuerint ferre leges, quæ pro eo folo tempore durarent ac obligarent, quo finis legis vniuerfim non defineret.

Tertia Caluini obiectio ex S. Paulo 1. Cor. 8. & 10. vbi docet, non effe illicitum manducare idolotbyta, fi abfit fcandalum : Ergo res ille non erant probibita, nifi ratione scandali. Responder Bellarminus I. forlan eo tempore, quo Apostolus scripsit primam ad Corinthios, nondum ad cos peruenisse præceptum Apostolorum de immolatis, sanguine, & suffocatis. Qui non rideat ? inquit VVitackerus. Mirum. ni & ipse Heraclitus in risum soluatur. Ad omnes, inquit, Ecclefias praceptum illud Apostolicum peruenit. Num è vestigio? Nonne forma decreti initio duntaxat ad Ecclesias Antiochiæ, Syriæ & Ciliciæ ab Apostolis destinata est, vt habetur A&, 15. At Corinthus nec eft in Syria, necinCilicia. AitVVitackerus, probabile effe, Corintbios occafione buius precepti Apoftolici quefiuiffe ex Paulo, quid de idolotbytis sentiendum esset; Paulum autem. fine dubio nibil rescripsiffe, quod sum Decreto Apostolico pugnaret. Longe credibilius est, nec Paulum, necalium Corinthiis przceptum illud Apostolicum tum adhuc tradidisfe; Et S. Paulum vltro de idolothytis scripsisse, quod secundum ius natura, abstrahendo à lege politiua respondendum erat : Aut certe, si Corinthij hanc quzstionem apud Paulum mouerunt, non mouerunt occasione decreti Apostolici, de quo nihil dum

> acce-**A a** 3

Digitized by Google

# Defensio (ap. 16. Lib. IV.

taffe lites exfliterant, aliis esum idolothytorum improbantibus, aliis approbantibus.

Secundum Bellarmini responsum supponit.decretum Apostolicum de immolatis peruenisse ad Corinthios; nec Apostolum quidquam scribere, quod legi illi deroget; nam totam Apostoli disputationem versari non circa ipsum præceptum, sed circa rationem & finem præcepti, qui erat fuga scandali & periculi in idololatriam labendi; ideo reprehendi Corinthios. à Paulo, quod quidam ex illis absque vilo metu, intrepide immolatis vescerentur; Et iubere.ne id posshac fiat : neque tamen ex disputatione Pauli rectè hoc argumentum exstrui. Immolata per se non sunt mala ; teste S. Paulo, sed tantum ratione scandali vel periculi ; ergo poterant licite comedi, fecluso scandalo ant periculo: vel,ergo no potuerunt per fe probiberi, sed tantum propter duas illas circumstantias, quibus proinde ceffantibus, etiam in particulari cafu ; ip/a itidem lex ceffauerit : quia eriam illa, que per fe non sunt mala, possunt esse præcepti prohibitiuimateria, hoc est, vt præcepti vis & obligatio fuper iplam rem cadat; non tantum fuper finem aut rationem legis.

Quid VVitackerus ? Nil potnit mijerine dicis ( quam quod tu dicis, ô Caluinista. ) nam non modd probibet boc Apostolus, si interuenerit scandalum, vel idololatrie periculum, verum etiam permittit, fineutrum borum interuenerit. Vnde hoc probat VVitackerus? Ex illis Apostoli locis, quz nil aliud volunt, quàm necesse non esse, vt quis carnem emens vel manducans scrupulose inquirat, num fuerit idolis immolata; sed emat vel comedat liberè id quod proponitur & apponitur. Quis enim finis curarum & anxietatis fuisset; si iste præcepti Apostolici scopus fuisset? At si quis vel per se, vel alio monente, sciat, hoc vel illud idolis esse immolatum, tunc Apostolus & ab emptione, & ab esu abstinere iubet. Et huc pertinent illa; Omno, quod in macello vanit, manducare. nihil interrogantes propter conscientiam. (Quæ enim molettia foret, querere de fingulis, num fint immolata idolis? Quz intricatio inde nasceretut?) Si qui vocat vos infidelium, & vultis ire; omne, quod vobis apponitur, manducate ; nibil interrogantes propter confcientiam. Si qu'a autem dizerit, bocimmolatum eft idolu, nolste manducare propter illum, qui indi cauit, &c. In his & fimilibus locis nunquam permittit Apostolus; vt Fideles vescantur idolothytis, sed hoc tantum concedit, necessarium non esse, vt sollicité inquirant, num hoc vel illud quod venditur, vel in mensa apponitur, sit immolatum idolis. Nequeetiam lex in Concilio Hierosolymitano lata tam curiosam curam à Christianis exigebat. Ex quibus corruit immenía V Vitackeri loquacitas, qua hic diffluit ac diffanditar.

Sextus locus, quo Ecclesiastica leges ferendi

acceperant, sed quia interipsos Corinthios for- A potestas comprobatut est ille Rom.13 Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit, &c. qui locus non tantum de fæcularibus principibus, fed & de Ecclesiasticis intelligitur, vt fusè probat Bellarminus. Sutliuius vociferatur, bet Apoflolimont to euidenter condemnari Pontifices, qui se ab obedientia principum Politicorum fubtraxerint ; nam bic ftabiliti potestatu politica auttoritatem. Num folius? Num excluía potestate Ecclesiasticas Quomodo Pontifex se ab obedientia politici magistratus subtraxit, cum ei nunquam subiectus fuerit ? At loquitur Apostolus de magistratu ille , qui gladium portat ; ergo de solo feculari. Respondeo, consequentiam esse vanam; nam gladius hienon tantum potestatem vitz necisque significat, sed & quamcun-B que vim coactiuam. Quo virtutis coactiuz quali gladio, ipfum etiam Ecclefiasticum magistratū fuccinctum effe; nemo negat, præter illos, qui malè fibi confcij, Ecclefiasticum magistratum defolio suo deturbare, & in ordinem redigere tentant. Obstrepit Sutliuius : Apostolum loqui de illo magifiratu, cui tributa praftantur; nam hoc indicari illis verbis : Ideo enim & tributa prestatio, &c. &, cui tributum, tributum : cui vestigal, vestigal. Refpondeo, vt hæc de tributo & vectigali exempla; propriè sumendo has voces, ad Ecclesiasticum magistratum, qua talis est, accómodari neque antsatpossunt illa, quæmox subiiciuntur : sui simorem, simorem', cui bonorem, bonorem. Item illa: Reddise omnibus debita-

1124

Dicit Bellarminus, ipsum Caluinum lib. 4. Inft. cap. 10. 5. 5. locum Apostoli explicare de principibus Politicis & Ecclesiasticis; seu de ma gistratu Politico & Ecclesiastico. Occurrit VVi tackerus. Hoc falfum effe; nec in paragrapho, nec in capite, nec in libro illo bunc locum fic à Caluino explicari. VVitackerus fibi palsim confuetam artem hîc quoque factitat. Cum enim Caluinus d'fficultatem quanda ex hocloco Pauli natam, iple fibi obicciffet, ita scribit : Nam fi principibu obedien dum eft, non pena tantum, fed confiientia cauffa, inde confequi vidotur, in confeientiam quog, dominati princi pum leges. Quod fi verum eft , idem & de Ecclefiasticie dicendum eris. Postea respondens ad hanc obieaionem, non remouet magistratum Ecclesia D fticum, feu leges Ecclefiasticas, sed explicat, more suo, quid leges magistratuum tangant, & quo spectent. Et tandem hæc subiicit ; Akeram quoque notatu dignum est, leges bumanas, siue à magifiratu , fiue ab Ecclefia feransur , sametís funs obsernatu necessarie, &c. vbi vides à Caluino concedi, Ecclesiam seu Ecclesiasticum magiftratum posse ferre leges. Et hoc concedit, adductus loco illo Paulino ad Romanos 15. Ommir anima potestatibus sublimioribus subdita sit-&c.

AEgre fatetur VVitackerus in Ecclesia feu ministris Ecclesiasticis este potestatene. Et tamen aperte inficiari non auder, quia vider se

& lcri-

Digitized by Google

### Defensio (ap. 16. Lib. IV.

& Scripturis, & quotidianæ suorum praxi ad-1A verlaturum : quidquid enim isti in libris clamitont, reipla potestatem in suos sibi vendicants neque hoctantum, fed & cum datur occasio, vel etiam ablq; occalione, latis immodice vlurpant. Illud cft lepidum; leges & ordinationes magiftratuum Pecularium veferri ad publicam vtilitatem ; Ecclefiafticas autem fanctiones ad cure Elar & ordinic conferuationem. Hine in Ecclefiasticie nos non peccare, fi contemptue & fcandalum abfint ; in ciuilibus autem , non effe licitum . eriam fine contemptu, leges qua/dam magiftratuum violare, fed aut obedientiam aut pænam praftare oportere. Qualote, an non & leges Ecclesiastica referunrur ad vtilitatem publicam & communé? Quid omnibus constitutionibus suis aliud Ecclesia fpectat, quàm vt commune Christianæ religio-B nis bonum promoueatur & amplificetur, paxá; & concordia inter omnes integra perfeueret? Si ergo tranfgrediendo leges ciuiles, peccamus, licet contemptus vel scandalum, nullum intercurrat; eò quod ad bonum commune diriganrunconfimiliter peccabimus, violando leges Ecclesiasticas, etiam sine contemptu & scandalo; quia & illæleges ad bonú commune referuntur; &quide directe ad bonum commune spirituale; quod przstantius est temporali:licet etiam temporale bonum indirectè resp<del>i</del>ciant ac procurét.

VVitackerus admodum fe torquet circa illa Apostoli verba: Qui potestati resistit, Dei ordinationi refiftit ; & qui refistunt , ipfi fibi damnationem acquirunt.(hoc eft,tam temporalem,quàm zternam.) C Idee necessitate fubditi estote, non folum propter ir am , sed etiam propter confcientiam : Libenter, vt & alij paffim fectarij, diceret; loges politicas non magis obligare, quàm Ecclefiaftuas; sed non audetsnon metu Apostoli; sed formidine ipsius magistratus politici, cuius potestatem, si labefactare & eneruare palam vellet; for fan quid ea potestas posset, experiretur. De Ecclesiasticis legibus, guidquid dicar, id feimpune posse dicere reputats quia Hareticis nihil est acceptius, quam vt Ecclesiastica poteftas imminuatur,& vbi fieri potelt, penitus exterminetur.

Ait VVitackerus, nos peccare, sum leges civiles tranferedimur: & à magiftratu res quoque medias seu indifferentes prohiberi poffe : manere tamen medias & indifferentes licet fint probibite: & legem non in fpecie, quoad res particulares, fed in genere obstringere conscientiam. Griphos loquitur Caluinista: Rem indifferentem manere indifferentem, étiam vt lege ciuili vetatur, & in fenfu composito.Quid hoc monstri?Perinde est, ac fi diceret. Rem effe prohibitam, & non effe prohibitam. Rem esse licitam, & non esse licitam. Item furem, quando furatur, non obstringi in conscientia illa lege; Non furaberis : sed illa communis Bonum est faciendum ; malum ; fugiendum : neclegem illam particularem de non furando, tangere & obftringere conscientiam; sed illam generalem & communem : Nibil mali effe faciendum. Quis talem deliratorem ferret?

Necest, quod VVitackerus, aut eius Baccalaureus Allenson occlamet; aliam effe rationem legum diuinarum; aliam, bumanarum: nam omnis lex, hoc ipso quod est lex, necessitaté imponit, quoad res ipsas particulares, quas pracipit aut prohibet; hec enim est natura legis, vt materiam, circa quam versatur, faciat necessariam faltem ex hypothes.

Post hæc in battologiam folnitur VVitackerus: Leges dininas per se obligare conscientias; non antem Ecclesias i peccari per violationem legum ciuilium, etiam fine contemptu & scandalo; In Ecclesiasticu non p:ceari; si desint contemptu & scandalum. An non hæc & similia antea iam inculcaras, & quidem vsque ad nauseam? Fortè putas hanc tautologicam iterationem à lectoribus loco probationis acceptum iris Sed vt hoc faciant improuidi & incircumspecti; id prosectò nunquam facient cauti & attentis & qui VVitackeriana dicta ad stateram reuocare audent, nec amplectuntur, vt oracula avréesse.

Concludat hunc locum Sibrandus lepidiffimo fuo fyllogifmo: Quidquid de ciuili magistratu dicitur, etiam à simili, vel à maiori de Papa, ceteru g, Episcopu intelligi debet. Sed de magistratu ciuili dicitur quod posit leges in conscientias ferre. Ergo, & Papa potest leges in conscientias ferre. Respondeo, inquit Caluinista, Maiorem esfe falsam. Cuius est ista Maior? Tua an Bellarmini? Cuius gerit imaginem? Bellarmini an Sibrandi?

Septimus locus est 1. Cor. 4. Quid vulin? in pirga veniam ad vos, an in spiritn mansuetudinus Vbi per Virgam intelligi potestatem iudiciariam ad puniendum, copiosè demonstrar Bellarminus. Ad quz Sibrādus. Paulus dubitat, an cum virga venire debeat : ergo Papa potest ferre leges in conficentias. Agnofcis, opinor, Chriftiane lector flylum & genium Sibrandicum. Nil opus addere. Ipfe Sorex fuo fe proditindicio. Sutliuius clamat : Ex hocloco tantum cuinci, Episcopos babere Episcopalem mucronem, quo peccasores percutiant, non tamen fequi, cos poffe condere leges, que obligent in cenfcientia. Idem respodet VVitackerus: addito hoc auctario : Miror fi non aduerfarim ipfe videat, argumentum non fegui, efféque bunc locum plane d'acre albrume. Ego verò non miror VVitackerum aut Sutliuium, vim huius argumenti non vidifie: quia oculi eorum vix quidquam vident, præter cauillationes, lædorias, & pseudologias. Nam fi Apostoli habebant virgam, hoc eft, puniendi potestatem, ad posteros transmittendam; habebant etiam vim coactiuam; nam vis puniendi absque vi coactina, frustra ester. Si habebant vim coactiuam, præcepta igitur corum non crant tantum admonitiones vel cohortationes; sed vera imperia; qualia Secarij agnoscunt esse illa, que pater dat filiis: & magistratus politicus fubditis.

Oftendit breuiter & obiter Bellarminus, quomodo S. Augustinus concilier duo illa loca Euangelistarum; Alterum; Matth.10, vbi Chri-

Aus **Aa** 4

1126



1125

### Defensio Cap. 16. Lib. IV.

ftus iubet, vt discipuli non ferant virgam. Alte- A vaa. ac non plures. Peccarunt ergo sandi prisca lerum Marci 6. vbi iubet, vt ferant virgam, Nam Christum priore loco de virga corporali loqui; posteriori, de virga, hoc est, de potestate spirituali. VVitackerus impudentissime: Pulchre fcilicet conciliat Euangelistas Augustinus. Sic Patres interdum Scripturae non intelligunt: quafi verð non áliter conciliandi fint Euangelifta. Hoc non est Euangeliftas conciliare, illos ad inanes allegorias decorquere. Si S. Augustino obtigisset ea felicitas, que Baccalaureo Allensonio, longè eruditiorem & perfectiorem commentarium de consensu Euangelistarum 'edidiffet. Miserum Augustinum, qui in Anglia non fuerit natus, & vsus Magistro VVitackero. Qualis Euangelistarum conciliator eualisset?

Octauus locus est 1. Timoth. 3. vbi Apostolus legem statuit, ne bigami ordinentur. Hzc lex est positiua & Ecclesiastica, obligans in conscientia. Negathoc VVitackerus, addens; esse legem aternam & disinam. Eo enim prohiberi polygamiam; & intelligit de illa polygamia, qua quisfimul, vno & eodem tempore plures vxores habet, vt fenfus fit; nullum qui fimul plures habet vxores, ordinari vel posse vel debere; quia necessatium esse, vt minister Ecclesiasticus st vnius vxoris vir, vno scilicet ac eodem tempore. Ex hac responsione multa quis eliciat, quz, si iis VVitackerus vrgeretur, forsan vix expediret, nam fi polygamia est contra legem æternam, peccarunt ergo contra legem æternam Sancti illi Patriarchz Abraham, Ifaac & Iacob, qui po- |C| ta lygami fuerunt. Item, fipolygamia est contra lus diuinum, antiquum scilicet: peccarunt ergo iidem Patriarchz contra ius diuinum; quia vno & eodem tempore pluribus vxoribus copulati fuerunt. Scio quid Catholici Doctores ad hæc respondeant; & quomodo Patriarchas & alios prisce legis polygamos à peccato eximant; licet doceant : polygamiam iure diuino politiuo olim fuisse prohibitam, statim in ipsa prima Matrimonij institutione. Sed nescio num hoc sciat VVitackerianus Baccalaureus Allenfon; cui probro non erit, aliquem ex Doctoribus, discendi gratia, adiisse: nominatim Gregorium de Valentia Tomo I V.comment. Theolog. Difput.10. quast.1. de Matrimonio par.3.

Dico deinde, necessarium non fuisse, vr Apostolus polygamiam plurium fimul vxorum prohiberet, quia vniuersis Christianis satis notum ac perspectum erat, eam à Christiana religione penitus improbari ac repudiari. Tulit igitur S.Paulus legem politiuam & Ecclefiasticam, ne quis, qui duas successiue habuisset vxores, vel alia ratione bigamus cenferetur, ad ordines Ecclesiasticos admitteretur, vt habet communis fanctorum Patrum fententia, & interpretum expolitio,etiamli Iunius quoque obluctetur;& argumentationem Bellarminines caput, nec taudam babere criminetur: qui hoc infuper adiungit: Iam inde ab initio legem nature fuisse, vt duo sint in carne

gis contra legem naturæ à primo rerum conditu fancitam, quia vno & eodem tempore plures vxores habuerunt. Scio quo fensu aliqui velint polygamiam effe contra ius naturale. Sed Iunius plus vult. Videat igitur, quomodo antiquos à peccato contra natura legem excufare velit.

Sutliuius dicit; Paulum non exclusifie illes bigamos , qui du*a*s fucceßine vxores babuerunt à minifterio Ecclefiaftico: fed dicit tantum, nihil probat. Affer probationem Caluinista, & tunc vel adquiescemus, si solida sit probatio, vel refellemus, si vacillet. Obiicit Sutliuius: Quiordinans bigamos non subiiciuntur anathemati in Concilio Carthaginen-B fi IV. Sed tantum priuantur auttoritate in posterum ordinandi ; ergo non peccarunt mortaliter ordinando bigamum. Ergo lex illa de bigamie non obligat in confeientia. Fatuz consequentiz, quasi verò priuatio auctoritatis de cætero ordinandi non fit index grauiffimi sceleris quod committunt, qui bigamos ordinant. Cum talibus, inquit Sutliuius, facile dispensatur absque peracta pænitentia:at mortale peccatum fine penitentia non tollitur. Quis dixit, cum bigamo, qui sciens, quo in statu esset, ad ordinesaccessit; aut cum ordinatore eius, postea facilè, sine vlla pœnitentia dispensari; cum illo quidem vt ordinibus susceptis vti; hic, vt potestatem ordinandi iterum exercere possit? Hæc Sutliuiana sunt figmenta, non Catholicorum asser-

Nonus locus eft I. Timoth. 5. Aduer fus presbyterum accufationem noli recipere, nifi fub duobus aut tribus teftibus. Vbi apertissime docet Apostolus, habe reEpiscopum suum tribunal etiam extra forum confcientiz. VVitackerus. Qui hocnegati Sed num propterea seguitur, Episcopŭ posse conscientiu leges impo. nere?Idem occinit Sutliuius. Hoc fequitur; Episcopum mandare posse cum vi coactiua, qua partes ad obsequium adigat, etiam inultas & oblucantes; atque adeo iussa Episcoporum non esse tantum monita & hortamenta, sed vera imperia.

Decimus locus est: Qui vos audit, me audit. VVitackerus oggannit : non effe bonam confequen D tiam : Audiendi funt ministri , dum loquuntur Dei roces: ergo poffunt nouas leges prascribere, quas volunt. Si quis candidius ageret quam VVitakerus; argumentationem hanc potius ita formaret. Ministri Dei audiendi funt; quà tales; ergo & tunc, cum nouas leges nobis promulgant, quia Christus generatim dicit; Qui vos audit, me audit : Vos nimirum, quatenus vicarij mei estis.

Sutliuius obiicit: hzc verba Lucz 10. difta effe ad 70. discipulos, quos Dominus predicatum mittebat. Hos autem won accepiffe potestatem legescondendi:nam fi accepi[[ent ; eandem quoque poteftatem finguli presbyteri hodie acciperent, cum succedant illu 70. discipulu. Respondeo, quemlibet pro modulo sui lofficij coactiuam vim accipere; nam & inferio-

1128

rcs

2

# Defensio Cap. 16. Lib. IV.

С

1120

res pastores, potestatem habent przceptis ac im- A dit VVitackerus: Leges synodorum non obligare nifi periis stringendioues, si necessitas & communis vtilitas ita postulare videatur: & oues obedire tenentur, quia non solum supremis, sed & supremo subordinatis pastoribus obedientia exhibendaest.

Vndecimus locus est 1. Corinth. 11. Laude vos. quod precepta mea tenetu. Similes alios locos profert ex S. Paulo Bellarminus. Respondet VVitackerus;in Graco effe mace is ous traditiones. Sed num ideo excluduntur præcepta?An non & præcepta funt traditiones? An non qui aliquid przcipit; aliquid tradit? Respondet I I. VVitackerus cum Sutliuio, Apostolum non loqui de pracepti à se conditis; fed de praceptis Dei, qua Corintbis & aliu fideliter explicauerit : fequi enim vi abstineant à rapina & stupro ; hac B antem effe decreta diuina. Sed verba S. Pauli commodissime etiam de præceptis Ecclesiasticis & Apostolicis ab ipso Apostolo datis intelligi posfunt: Aitenim. Precepta mea. Indicat ergo fe, vt Apostolum & legislatorem quzdam przcepta Corinthiis dedisse; neque enim præcepta diuini vel naturalis iuris simpliciter appellasset sus precepta.

Postremus locus est Hebr.13. Obedite prapofiiu vostrin, &c. VVitackerus & Sutliuius responlant: Neminem negare, quin obedientia prastanda sit prapoficii; fed non ideo fequi; licere illin: fanctiunculas nefcio quas excogitare, & eafdem nobu obtrudere, tanquam diuinas, &c. Huiusmodi nugas iam sexcenties nobis Caluinista ingesserunt. Ad Ecclesiafticos præpofitos non minus pertinet illud Apostoli Rom.13. Idee necessitute subditi estote, non so lùm propter iram, fed etiam propter conscientiam. Et ipla obedientiæ natura imperium in se includit: ita vt superior obedientiam, vi quoque coactiua adhibita, exigere licitè possit:Quz enim hzo obedientia foret, si quis suo przposito; quando, & quantum, & quamdiu vellet, arbitratu suo, obedientiam vel præstaret, vel præstare omitteret, nec tamen debitis mediis ad obsequium compelli posset?

Postea idem probat Bellarminus ex traditione Patrum, quia vix fuit Concilium, quod non aliquid præceperit, vel prohibuerit. Refpondet Sutliuius, boc caussam Bellarmini iugulari; D nam fs Concilij fit leges ferre; non effe igitur Pontificu. Audi Caluinista. In Concilio legitimo continetur ctiam Pontifex. Quod igitur Concilium facit, facit & Pontifex. Deinde mirum foret, caput Ecclesiz non posse, quod potest corpus, hoc est, Conciliums tametsi valide hoc non potest, nisi dependenter à capite, ex quo ad subiectum corpus omnis imperij vigor defluit.

VVitackerus dicit: A fynodu multas leges latas ordinie & dura Elas cauffa : non obligantes in confiientia. Vt omnes non obligent in confcientia, nullas tamen obligare, fallum eft, & contra Ecclesiæ praxin, & contra illud: Ideo necessitate subditi estote, non folum propter sram, fed & propter confiientiam.Ad-

ratione contemptus, contumacia & scandali. Hoc etiam inane prorsus est ac friuolum. Et à mente Conciliorum alienissimum: quod fatebitur, quifquis ex tot Conciliis vel vnius Canones ac constitutiones inspezerit.

Fecerat Bellarminus mentionem legis de iciunio Quadragesimali, Vigiliarum, quatuor Temporum. Hîc VVitackerus linguz frenos laxat, & loquacissime de Quadragesima, & quo iure observari debeat, declamitat. Sed hæc omnia aliò spectant; & libro quarto de Verbo Dei. capite quarto nonnihil de hocipso argumento disseruimus. Sutliuius quoque multa hic de ieiunio nugatur: & fi vllam legem Sectarij metuunt; hanc de ieiuniis, vt & illam de continentia Ministrorum Ecclesiasticorum pessime & metuunt & oderunt.

Profert deinde Bellarminus argumentum ex ratione defumptum e quod in eo confistit, præter leges divinas & civiles necessarias esse aliquas veras leges ad Ecclefiam bene gubernandam. Quod Bellarminus copiosè demonstrat. Respondet VVitackerus, aliquas effe necessarias, ordinu & inrakias gratia, non que obligent in confiientia. Antiquam audimus cantilenam, vel potius Battologiam. Bezæpetulans calumniator clamat: Nil aliud facit, quàm fi cum ratione infaviret, qui à ratione petit , quod nullo iure nec diuino , nec humano confequi potest. Bruti, non hominis responsio. Nam & ex Iure diuino & humano iam euicit Bellarminus, potestatem leges ferendi este in Ecclesia. Cur nunc illud ipfum non probaret ex ratione Jure diuino & humano, & ipío naturali lumine nixa?

Mendacium Sutliuianum est, ante regnum Conflantini nullos fuiffe in Ecclefia editos Canones. Mendacium itidem eft; Pontifices Romanos ante Gregorium I X. ius fuum non protuliffe in lucem. Natra Canones Conciliorum ab exordio Ecclesia in Ecclefia viguerunt; tametsi postea à Gregorio IX. & ante illum ab aliis Pontificum decreta & responsa in ordinem redacta, & certa methodo disposita fuerunt. Alia non pauca huius farinæ mendacia fundit Sutlinius. Que enotare supersedeo: nam vel ad ista, quæ hucusque ex chartis Sutliuianis excerpfimus, nauleat meus animus nec dubito, quin & lectoris. Tacitus etiam przteruchar polylogiam & logodædaliam VVitackeri, qua hic chartas complet, dum de legum natura & conditionibus vt verbose, fic &

prorsus Caluinistice disputat an delirat?



CAPVT

### Defensio Cap. 17. Lib. 1V.

CAPVT XVII. Soluuntur argumenta aduerfariorumex Scriptura teftimonius du-Eta.

1121

IBRANDVS infignem hic haberet campum, in quo fuam Dialecticam exerceret, fi fua & fuorum fodalium ex Scripturis argumenta, ad formam aliquam Logicam reduceret. Nam lepidissima argumenta in medium prodirent.Et inprimis hoc: Chriftus mandauit Apoftolis vt baptizarent omnes gentes, &c. docentes cos feruare omnia, quacunque mandaui robis : Ergo Papa non baber poteftatem ferendi leges coatinas. Vel generalius: Ergo Ecclesiastici pralati nequeunt condere leges obligantes in confcientia. Quia Christus dixit: docete cos feruare ; que ego vobu mandaui : non, que vos mandabitu. Siccine ifta non? Cur ergo dixit? Qui vos audit, me audit ? An inter illa, quæ Apostoli gentibus tradere debebant, non erat & hoc, vt præcepta Apostolorum & seniorum custodirent, & omnia illa fedulò exequerentur, quz à przpofitis przciperentur; vel cauerent, quæ ab iildem vetarentur?

Secundum argumentum. Deuter. 4. Non ad. detia ad verbum, &c. fimilis locus eft cap. 13. Quod precipio tibi. &c. Sed de his, & id genus aliis locis copiofifsime a aum eft Tomo I. huius defenfionis, & in Refponfo Hunniano, itemque in vtroque Antimonio, quod deliro cuidam Alchymiftz paraui; & in aliis opusculis meis, ita vt superuacaneum sitaliquid adiicere.

Tertium argumentum Isaiz 33. vbi dicitur Deus, legifer noffer; & lacobi 4. vbi dicitur effe vnu legiflator & Iudex.Respondemus, hzcloca intelligi de fupremo legillatore.Interim fuus locus relinquitur legislatoribus huic subiectis ac subordinatis : nam & Deus vnus est Iudex supremus, & tamen sub hoc supremo inueniuntur alij plurimi iudices. De hoc itidem Scripturætestimonio locis paulò antè citatis abundè acum eft. Nam quod fabulatur VVitackerus nos vtlegiflatorem & iudicem; ita etiam Redemptorem primarium & secundarium facere; vt Christus sit primarius Redemptor noster; Franciscus, Dominicus, &c. fecundarius; id hæretica criminatio eft. Nam Chriftus folus Redemptor fuit. Solus torcular calcauit;nec vllum in hoc officio administrum vel adjutorem habuit. Quocirca omnem gloriam Redemprorie folus iple fibi vendicat. At legislationem & functionem iudicis, cum aliis itidem, tanquá vicariis fuis, communicauit. Nec vident Cæcilij isti : se hoc argumento euertere quoque legislationem politicam. Nam fivnus duntaxat est legislator, vnde tot legislatores ciuiles? Si vaus tantum iudex. Vnde tot iudices in foro externo? Si tot legislatores ciuiles & iu-

A dices non tollunt vnitatem fupremi illius legiflatoris & iudicis; profectò neque Ecclefiaficilegiflatores & iudices eam tollent.

1122

Quartò obiiciunt Hæretici loca Scripturz, quæ improbant mandata hominum, & indicant; Deum huiufmodi mandatis nolle coli: vr Ifaiæ 29. Matthæi 15. Marci 7. Refpondetur, hæc intelligi de mandatis quæ aduerfantur diuinis, vel, fi non aduerfentur, faltem funt inutiliaac fuperflua. Quæ omnia fusè oftendit Bellarmi nus. VVitackerus nihil refpondet, nifitriuialia illa, præcepta Pontificum aduerfari præceptu Dei; plan fieri, quàm præcepta Dei. effe merè bumana; nulla acta ritate Dei fuffulta. Quis hæc & alia huiufmodi non audiuit millies, & toties rifit?

Quintum argumentum fumunt Sectarijer locis, vbi prædicatur libertas Christiana, m 2. Cor.3. Vbi fpiritus Domini, ibi libertas. Sibrandus fi hîc Logicæ fuæ vim & lacertos demonstrate vellet; hunc in modum argumentum formaret; Vbi fpiritus Domini, ibi libertas; ergo Papa mape tess ferre vllam legem, que obliget in conscientia. Pul chra fanè consequentia. Multa de Christianalibertate blaterat VVitackerus. Sed quis nesit Caluinianis & Lutheranis Libertatis vocem este escam; qua pelliciunt incautos, quos, fi fe mel suam in nassam pertraxerint, ita premunt & opprimunt, vt multi illorum malint sub Pharaone, quàm sub Caluino aur Luthero viue re.

Sed audi mirificam VVitackeri de le & luis prædicationem; cui forsan fidem habebit, qui Caluinistas non nouit: qui nouit; VVitackerum mecum pariter explodet. Nos leges probamm & ma gni facimus, etiam Ecclefiafticas. (Ne mentiaris, oro, VVitackere, vix verum dicenti credimus, idque vitio tuo, non nostro, quia semper fraudem subeffe vel suspicamur vel veremur; quanto minus aperte mentienti affentiemur?) & in parentam effe docemus, nosque illis subiicimus (valde scilicet, hoc eft, quantum lubet) at nolumm tamen (m fcientias bis obligari, nec libertatem, quam Chrift delu. nebu eripi;hoc eft,quando & vbi lubet, legesillas feruabimus; quando & vbi non lubet, non feruabimus. Tametsi in Anglia apponunt Pleudo episcopi eiusmodi organa, quibus velabinuitis obedientiam extorquent; inter quz ell trimen le Se Maiestatin, fi Regem nolis confiteri caput Anglicanz Ecclelię. Exilium, carcer, bonorum pro scriptio, grauisimæmulctæpecuniariz,& id genus alia libertatis Caluinianz egregia documenta.

D

CAPYT

Defensio Cap. 18. 5 19. Lib. IV.

#### CAPVT XVIIL

1133

Soluitur argumentum ex comparatione legum.

RGVMENTVMeft tale: Deus voluit nos effe liberos à legibus Mofaicis, ergo credibile non est eum nos Pontificum legibu obliga-🗖 re voluisse.cum sint longe plures.quàm Mofaise. Refpondet Bellarminus; leges antiquas debuiffe ceffare, quia erant typus legis nouz; qua præsente; necesse est typum euanescere. Clamat VVitackerus, etiam Papistas babere plurimas leges 1ypica. Cedo quas? Quz nam instituta nostra fignificant alium venturum Christum ? Quz nam B cogitasse videtur, quàm multis Festis Caluinoleges indicant, nouam in his terris exspectandam effe Ecclefiam, & hanc noftram aboleri debere? Quz Catholicorum ceremoniz alium in hoc mundo futurum Ecclesiz statum præsigurant & przmonftrant?Quis non videtVVitackerum hæc, dictante calumnia, effutire, vt&fequentia? Deus flagellis tantum nos verberauit, Pontifices verd scorpionibus nos cedunt, hoc est , ligneum iugum frangere, & ferreum insicere : non boc est facere Ecclefiam è lateritia marmoream, sed ex aurea terream, aut ligneam aut lapideam : boc est, ex libers in Domini nobilisimi, feruos fiers bominu turpifimi. Verte ftylum, hæcque omnia ad Lutherum & Caluinum transfer; manibusque ac pedibus tuam in sententiam ibo. Bellisime descripsit VVitackerus Lutheri & Caluini spiritum, quo Ecclesiam reformare, & libertatem fidelibus restitueresolent.

Ait Bellarminus, paucifsimas effe leges Ecclesiasticas, quz vniuersos homines vniuersim obligentsquarum quatuor enumerat.VVitackerus : Miror, fi illi frons non erubuerit, cum bac fcriberet. Item : Iesuita perfricuit frontem . & verecundiam omnem abstersit, cum boc (cripsit. Hæc VVitackeria. na funt emblemata. Oggerit ; Deum, ne vnam quidem legem exftare voluisse, qua conficentiam obligaret. Qua ratione hoc probat?Affirmatione:qua qui libi latisfieri patitur, is bono loco apud VVi tackerum, eiusque Baccalaureum Allensonium erit : quia ferè nihil frequentius, quam affirmationem & auctoritatem suam sanè non perquam grandem, probationum vice, apponunt. At quod Bellarminus pauciores leges Christianæ Ecclefiæ facit,quàm fuerint Mofaicæ,hoc ftomachus VVitackerianus concoquere nequit. Tantum non cœlum & terram ad tantærei indignitatem aduocat: Multo plures funt, inquit, quàm be quatuor. Quid enim ait de confirmationis Sacramento, de extrema vnctione (multi funt ex Theologorum numero, qui hzc Sacramenta negent effe necessaria necessitate præcepti ) de adoratione Crucis, quoties in eam quis inciderit. (Quis dicit, necessarium esfe, vt crucem quis adoret, quoties in eam incidit?) de abstinende à nuprin. (Num hoc præceptum ad omne hominum genus pertinet?

\$

Ć

ý

۵

ý

A certè coniugatos non tangit. Non facerdotes, non religiolos, non alios, qui coniugium inire nolunt) de peregrinationibus huiu/modi votiuu. Quis cogitur apud Christianos ex communi omnibus lege, vt peregrinationem vllam fuscipiat? Si quis, voto emisso, particularem legem peregrinandi fibi indixerit; tum occinitur illud : Vouete, & reddite : Quid hoc ad cateros?

1124

· Conqueritur VV itackerus de multitudine feforum & iciuniorum apud Catbolicos ; paucifima borum fuiffe apud Iudaos. Sed nifi valde fallor, VVitackerus non inspexit Catalogos Festorum & ieiuniorum Iudaicorum; alioqui fortasis hoc tam inconfiderate non effudifiet. Neque etiam hæc fcribés vel in fchola dictans & pronuncians papistz in Anglia suos non tam grauent, quàm lætificent. Etsi pauciores sunt in ieiuniis: Malunt enim feriari, quàm iciunare. Vide Riberam libro quinto de Templo, qui totus est de Iudzorum Festis, presertim capite vicesimo primo eiusdem libri, vbi Ieiuniorum Hebrzis receptorum indicem texit. Item Sigonium lib.3. de Republica Hebrzorum, & Iosephum Burdonem libro septimo de emendatione temporum.

Si quis velit Calendarium Papifticum percurrere, inquit VVitackerus, reperiet statos dies feftos plusquam sexaginta communes, omnibus prater particulares qua/dam ferias certis guibu/dam locis pecu-C liares; Nescio, in quod Calendarium VVitackerusinciderit, in quo tantam copiam Festorum inuenerit. Mihi certè nullum huius generis Calendarium visum est, in quo, Dominicis exceptis, sint sexaginta stati dies festi, omnibus Christianis communes. Itaque iniuriam fortè nullam VVitackero fecero, fidicam, hæcfexaginta ftata Fefta, minimum triginta continere VVitackeriana mendacia. Quàm verò Caluinista ieiuniorum fint amantes & observantes, docebitte hæc Iunij professio : Falfum est, nos ieiunia ab Ecclefia indicta, 🖉 alia ferre non poffe. Iufta ferre poffumu, (cum scilicet à bono & lauto, & ad multas horas protracto prandio, iciunandum est ad ciusdem diei cœnam ) fed à Pontificia tyrannide impofita onera ferre non poffumu; quia scilicet Pontificium ieju-D nium no concedit, vt quoties quis elurit, comedat, cuius rei longam potestatem conceditlex Caluini de ieiuniis.

#### CAPVT XIX.

Soluitur argumentum ductum ab exemplis.

BIICIVNT Hæretici exempla Regis Achaz, Manaffæ, & corum, quas Rex Aflyriorum de Babylone in Samariam transtulit, qui videntur peccasse, quodad cultum diuinum nonnulla si-

nc

Defensio Cap. 19. 20. 5-21. Lib. 1V.

ne mandato Dei adiecerint ; & Deum aliter , A ma obtulit , yt fi in altari legitimo facrificia probibita obquàm iple przscripserat, coluerint: ex quo liquet, illicitum effe quidquam aliud circa cultum diuinum vel facere vel prascribere.prater id.quod Deus faciendum prescripsit. Respondet Bellarminus, istos non reprehendi, quòd ceremonias instituerint à Deo non præceptas; fed quia idolis & idololatriz instituerunt, quidquid instituerunt; atque adco quia ipfimet idololatre fuerunt. Iunius clamat, illos reprebendi & ob idololatriam, & ob nouas ceremonia inftituta. Iunius non fuccensebit nobis, fi nihil probanti, nihil credamus.

1125

VVitackerus ingerit: Si Bellarmino credimus. nullum bos Acbazi peccasum fuis quod nouum alsare exftruendu curauit,&in Templum inducendum.Vbi dixit Bellarminus, non peccasseRegemAchaz nouum B altare exstruendo, & quidem altare idololatricum, quippe effictum ad similitudinem altaris Idoli, quod eratin Damasco? Quis fanz mentis Regemhunc à peccato, & quidem grauisimo, excuset, præsertim cum hoc scelere non contentus, altare Domini è suo loco remouerit; nec in eo sacrificia offerre voluerit, contra expressam Dei legem, & populi Iudaici consuetudinem. Hoc solummodo asseuerat Bellarminus, aliud altare in Templo erigere per se non fuisse malum, cum & ipfe Salamon 3.Reg.8. videns altare Dominizneum non capere omnia holocausta, fan&ificaueritalium locum in templo, & ibi obtulerit holocausta. Quod fa&ú Salomonis Deus nec imperauit, nec improbauit:Ergo & Achaz & C Manafles non przcise propter hoc reprehenduntur, quòd altaria in templo exstruxerint, sed quia exftruxerunt Idolis; reiecto & repudiato altari Domini. Nam quod Iunius dicit : Factum Salomonie fuiffe extraordinarium; non diffiteor. Sed idem quis dicere posset de facto Achazi & Ma nasse, si aliunde non fuisset vitiatum. Addit lunius: Salomoni factum, fuiffe necesitatie. Quid tum? An ideo licitum fuit; cum ex veftræ doctrinæ decretis, necelsitas efficere non queat, vt ad cultum diuinum aliquid adiiciatur, & Deus aliter cola tur, quam iple præscripsit? Ait Iunius. Salomonem for an hoc fecisse ex peculiari reuelatione. Qua fronte hoc afferit lunius, cum scriptura nullum de hac reuelatione verbulum faciat; iple autem Iunius D ita comparatus effe videri velit, quafi nil fine fcriptura affirmet? Idemý; responsum esto VVitackero, qui negat Salomonem aliud altare exstruxisse. Sed textus clarus est. nam licet scriptura non nominet altare, dicit tamen, Salomonem in medio atrij fecisse bolocauftum. sacrificium & adipem pacificorum, quod fine altari fieri non poterat; & quidquid sit de hoc, Salomon certe medium illud atrij fine mandato Dei sacrificiis destinauit.

Obiicit VVitackerus: Dicitur Achaz in boc nouo altari fua bolocaufta. munera, libamina Euchariffica obtuliffe, que erant facrificia in lege precepta, orgo ipfa noui altaris conflitutio peccatum erat, et fi in eo facrificia legiti-

tuliffet. Respondeo, etiamsi in hocaltari obtulerit facrificia, quz à lege præscribebantur;peccasse tamen Achaz, quia altare illud erat idololatricum; vnde non ipfa altaris per fe erectio; illicita fuit; sed quia erat erectio altaris idololatrici. Neque Deo placere poterant sacrificia abs se in lege præscripta, illo in altari immolata; quia vitiabantur ex hac loci seu altaris idololatrici praua circumstantia: Effictum enim fuerat ad formam altaris Damasceni idololatrici.

De Manasse repetit suum coccysmum VVitackerus, eum peccasse, etiam pracise propter altarium exftructionem. Securus erat VVitackerus de affensu apud suos discipulos, quia credebant, quidquid volebat. Papistarum curam VVitackerum agere decebat, quia probè compertum habebat, cos tam faciles non fore, vt quidquid effutiret, tanquam oraculum exolcularentur.

Incolas Samariz ex Babylonia translatos, fatetur VVitackerus fuisse idololatras, quanquam & verum Deum aliquatenus colerent: fed ait, ideo peccasse; quòd simul nouum quendam ritum adderent; quem Deu non prescripsit. Adde, quem Deus expresse prohibuit: quia cum vero Deo colebant simul idola: An non cultus idololarricus à Deo diserté vetatur ? Si aliquid adiecissent, quod ex se malum non fuisser, sed probum ac laudabile; nequaquam aut à Scriptura, aut ab vllo alio sani capitis reprehensi fuissent.

#### CAPVT XX.&XXI.

OLVIT Bellarminus his duobus capitibus argumenta quzdam ex ratione confcientiz & Patribus de-lumpta. Summa argumentorum prioris generis huc redit. Solum Deum effe Dominum conscientie. Soli Deo conscientiam subiestam esse. Nibil poteflatu in eam vlli bomini competere. Et in hoc confistere illam fpiritm libertatem, quam toties facra Scripturapredicet. Respondendum eft, conscientiam non obligari per potestatem humanam præcise, quà humana est, sed quà potestatem divinam participat. Participat autem hoc ipfo, quod à Deo est : non est enim potestas, nisi à Deo. Itaque mirum videri non deber, fi humana potellas ferendi leges, ipías quoque conscientias attingat & adstringat; quia hoc fit vi & iusiu Dei, conscientiarum immediate Domini & possession, qui hanc facultatem hominibus in confcientias constare voluit, vtad obsequium & obedientiam promptiores efficerentur. Nec propterca efficimur ferni beminum, contra illud : Nolite fieri ferui hominum. Nam qui legibus obedit, non tam legislatori homini, quàm ipfi Deo obedit. Minister enim Dei est magistratus, tefte Apoftolo ad Romanos13. Vnde etiam in obligandis per leges confcientiis , 'vice Dei fungitur.

Nec

1126

Defensio Cap. 20. 6 21. Lib. IV.

ckerus & alij sectarij, quàm inculcando suum coccifmum ; Confcientias effe liberas : à nullo, nifi à fele Dee, ligari peffe. Et tamen, velint nolint, concedere coguntur, conscientias ligari à politico magiftratu. Fatentur enim, peccare eos; qui politici magistratus leges violant ; tametsi infipienter adjungunt, peccatum hoc non exfistere præcise ex ipla legis politicæ transgressione; sed quia violatur mandatum Dei de obedientia magistratui, & legibus ab eo legitimè latis præstanda. Quasiverò pari ratione non violetur præceptum diuinum in transgressione legis Ecclesiasticz. An non Ecclesiz itidem Deus morem geriiusit? An non & hæc potestas à Deoest? Saltem Nouatores minus delirarent, fi quod de B legibus ciuilibus, respectu conscientiarum, asferunt, assererent quoque de legibus Ecclesiafticis, & affererent, fi tantum periculi à consemptu legum Ecclesiasticarum illis impeisserets quantum impendet vel impenderet . Wobferuationem legum ciuilium cuiuis liberam elfe dicerent.

Præter argumenta ex ratione, quæ Bellarminus proponit & soluit; adfert VVitackerus alia nonnulla, quæ breuiter foluemus. I. Si bumana leges obligant in confirentia ad pænas aterna mortis in foro confcientia ; tum leges bumana non minus feruande sunt, quàm dinine. ( concedo quamdiu humanæ subæterna pæna ligant, licet alioqui non C nesciamus leges humanas à toto genere minus fricte obligare : nam diuinis cedunt humanz; eo in casu. Si enim ex duabus altera observari nequeat; diuina lex feruanda est; omnissa humaa2) imd nilisterest inter divinas & bumanas. (Respectu æternæ pænæ propositæ, nihil interest; at aliis discriminibus plurimum inter se differunt) Atnon tam follicité feruande funt leges bumane ac diui#a. Etiamsi hoc verum esset ; quid inde obtineret VVitackerus? An ideo non discriminarentur leges diuinz & humanz? Certe quàm folicitè leges etiam hyman z observari debeant, docuit Christus illis verbis: Qui ves audit, me audit; hocest, qui vobis obedit, mihi obedit. Et Apoftolus Eph. 6. ve ferui Dominie fui carnalibus obediant, D ficut Christo. ergo non obligant leges humana in foro conscientie ad panam eternam : Non sequitur, ob caussain dictas. Nec scio, vtrum VVitackerus non animaduerterit, hoc telum etiam contra politicas leges mitti posse : quas tamen ad pænam mortis æternæ, faltem indirecte & per accidens, obligare; diffiteri non possunt le-Aarij fi intelligant, quid nam dicant, quando aiunt; legem politicam ligare confcientiam propter legem diuinam, quæ iubet, vt magistratui politico obtemperetur.

Argumentum. Qui leges conscientin pre-II. fcribunt , j dominantur & iurifdictionem in confcientias babent: at nulli Pontifices, aut Bpiscopi, aut alij

Nec quidquam ad hac respondent VVita- A bomines in conscientiam dominium babens, ergo nulli bomines possunt conscientin leges prescribere. Respondeo I. Si hoc argumentum alicuius ponderis est contra leges Ecclesiasticas; idem pondus habebit contra leges politicas : Et tamen his obediendú eft, non folùm propter iram, fed & propter eofcientiam, vt testatur Apostolus, nec prorsus abnuunt sectarij, licet diuerticulum aliquod hic repererint. Secundò dico, fi per dominium & iurisdictionem nihil aliud intelligatur, quam ius & potestas, nego superiores non habere ius & potestatem in conscientias subditorums non quòd arcana conscientiz scire queant vel debeant; ficuti scit Deus; sed quia aliquid vel præcipere vel vetare possunt, quod nisifacias, velàquo, nisi abstincas; peccati maculam contrahas. Nec obstat illud; non dominantes in cleri; quia fastum & ambitionem & impotentiam vetat S. Petrus, fine qua vis legislatrix vel maxime potest subsistere: quia hæc vitia longifsimè à legislatore abesse debent.

1128

Necillud nobis officit. 2. Cor. 1. Non quod dominemur fidei vestre; ex quo colligi putant le carij nulli homini competere aliquid iuris in alienam conscientiam : Apostoli non erant Domini fidei, ergonec conscientia. Respondeo, Apostolum nil aliud velle dicere, quàm se non dominari fidei, comodo, quo Dominus dominatur feruo seu mancipio, despotice nimirum, imperiose ac violenter, ita vtarbitratu suo omnia agat, disponat, imperet : non tamen negauit se dominari fidei corum, ad quos scribebat, co pacto, quo pastor dominaturouibus. & pater filiis; alioqui quin fidelibus, etiam quà tales, mandare potuerit ca, quæ mandanda videbantur, & cogere etiam rebelles ad officium, docet 1. Cor. 4. exemplum virge, hoceft, potestatis, qua se venturum minatur: & exempla corum, quos ex potestate accepta debitis pœnis vel affecit, qualis erat ille incestuosus 1. Cor. 5. Item Alexander & Hymenzus 1. Tim. 1. vel se debitis pænis affe-Aurum comminatus eft. 2. Cor. 13. pradico, quoniam fi venero iterum, non parcam. Et mirum fanè foret, fi pastor oui nihil præcipere posset : Et ne tantum quidem, quantum pater filio. Tertium VVitackeri argumentum. Corpores exercitatio paululum babet viilitatie. 1. Tim. 4. vbidocet Apofolus, pietatem in externic carimoniu non confiftere, ergo superstitiosum est cultum diuinum in in ponere. Quid hæc, obsecro, conferunt ad potestatem Ecclefiasticam condendi leges labefactandam ? Vereor, ne Sibrandus cachinnos immensos tollar; si hanc consequentiam audiat. Corporalis exercitatio ad modicum vtilu est, Ergo Papa vel Ecclefia non habet potestatem ferendi leges obligantes in conscientia. Si quiuis externus actus, inutilis est, & propterea præcipi non poteft, videat VVitackerus, ne cum Enthusiastis & Svvenckfeldianistalem Ecclesiã architectetur; quæomnia externa in postremis

Bb

ducar

## Defensio Cap. 10. Lib. IV.

ducat; & omnia folo interno afflatu & fanatico A nugamenta iam millies vt audita, fic & profligainftinctumetiatur. Neque vnquam dixit Apostolus, caltum diuinum in externis ceremoniis non confistere. Mendacium istud est VVitackeri, non pronunciatum Pauli. An Deum non colit, qui voce sua Psalmos Deo decantat; qui genua flectit, in genua procumbit, aliaque huius generis reuerentiæ argumenta erga Deum externo geftu edit ? Eft autem corporalis exercitatio ad modicum vtilis; scilicet persescorfim sumpta; sed vtilissima est, prout ex fide non ficta & ex conscientia pura procedit, vt alias huius loci Paulini expositiones omittam.

Quartum VVitackeri argumentum. Potestas inferior non potest imponere legem in iudicio potestatu superioris, quia nullum ius in eum babet. At iudiciam conscientia est dininum. & conscientia forum ad supremampotestatem pertinet , nempe ipsius Dei; ergobomo non potest in eo iudicio legem imponero. Respondeo, fiquid virium huic argumento ineff contra potellatem Ecclefiafticam; valebit, & contra politicam, hzc enim in iudicio potestatis superioris, nempediuinz, legem imponit, saltem mediate & indirecte, vt dicunt sectarij, quatenus, qui politicam legem violar, impingitin legem diuinam, quz iubet, vt magistratui aliquid præcipienti obtemperetur.

Secundò dico, maiorem esse veram de potestate inferiore non instituta à superiore : qualis reipfanulla datur, omnis quippe potestas à Deo est : non esse autem veram de potestate inferiore instituta à Deo, & quz à superiore dependeat, totamque suam vim & auctoritatem inde trahat:nam talis potestas leges ferre potest, quarum violatio hominem in foro Dei, atque adeo conscientiz, rerum nocentemque faciat. Nec Minor fimpliciter vera est:nempe, iudicium conscientiz effe diuinum, & conscientia forum ad supremam, hoceft, diuinam potestatem pertinere; przfertim cosensu, quo cam VVitackerus vsurpat; nimirum, iudicium hoc & forum mere effe diujnum; nam & homo, quamuis vr minister Dei; sed tamen homo, iudicat conscientiam in Sacramento Confelsionis;& forum illud totum est forum conscientiz;& tamen in eo, vtiudex, sedet & iudicathomo. Quid mirum ergo, si & Ecclesiastica potestas per legum lationem conscientiam attingere & adstringere valeats

Sutliuij argumenta nil aliud funt, nifi fourrilia conuicia. Papa est tyrannus, ergo non potest ferre leges obligantes in conscientia. Papaproprium commodum spectat: Papa fere vniuersas Christiani orbis prouincias expilauit, Imperatoribus ius fuum eripuit; Epifcopos pro arbitrio eligit, viri docti, hocest, malè contenti cum Papa, aliquando liberius taxarunt Pontificie tyrannidem; lequitur ergo quod antea; nimirum, Papam non posse leges ferre. Deinde, licet Papa effet vorm Epifcopus, tamen Gallis, Germanis, Anglis non posset dare leges, quia sunt extra diæcesin eim. Hæc

ta lunt:Ettamé perpetuò à Caluinianis islisBattis reponuntur.

II40

Ad folutiones Bellarminianas argumentorum ex Patribus, vix quidquam respondet VVitackerus, De nouo opponit Iustinum, qui in Dialogo cum Tryphone ita scribit. Chrift un nobie datus est lex aterna & vltima. & fædus fidele, post quod nulla lex , nullum mandatum, nullum praceptum. Valeant ergo Pontificij cum fuis legibus, inquit VVitackerus. imò valeat VVitackerus cum fuis médaciis; nam Iuftinus nibil aliud vult, quàm nullam aliam talem nouam legem exfpectandam effe,qualiseft; lex Mofaica, & lex Christiana, sed legem Christianam esse postremam, post quam nulla alia lex, hoceft, religio, nullumque aliud teftamentum & religionis peculiare inflitutum præstolari debeamus : non vult autem Iustinus, in has lege & religione nullum fubditis mandatura, nullamque penitus legem determinate præleriptum iri, præter illas leges, quas præleriplit Chrillus.

Responsum Bellarmini ad obiectionem ex Chryfostomo, non aliter refellit VVitackerus, qnàm reperendo id, quod Bellarminus ex profello oppugnat:nempe, Paftores Ecclefiafticos, exCbry\_ foftomi fententia, fi oues fuas curare velint, non vi, fed perfuafionibus tantum agere debere;nullo modo illis conuenire, ve visanent, que peccantur. Sed Chryfoftomum agnouisse potestatem coactiuam in pastoribus C Ecclefiasticis, manifeste probat Bellarminus aliquot eius testimoniis. Cur ad ea obmutuit VVitackerus ? Et si Episcopi vim cogendi non habent, cur ipsi in Anglia Pseudoepiscopi tot legibus, tot & tam feueris pœnis Anglos ad fuam fectam cogunt! Nisi forte non est cogere; crimen lafa Maiestatie ei impingere, qui Regem, Ecclefiz Anglicanz caput effe diffiteatur, & grauisimis mulchis eum subiicere, qui cœtus Caluinisticos adire nolit; vel sacro Misse facrificio interfuisse deprehendatur ? Lector videat conciliabulum Londinense ante paucos annos ab istis pastoribus impostoribus celebratumi& clarè intelliget , quàm non cogant isti Caluiniani bubulci; quam fuauiter fuadeant, fi tamen propolita mors, caque truculentilsima; carcer, exilium, amissio bonorum omnium. & id genus alia, his suasoribus vsitata, suauis suasio cuiquam videri potest.

CAPVT XXII.XXIII.XXIV.XXV.

D

APITA hzc potissimum infumun-tur in illa quæstione cum hæreticis controuerfa; wrum omnes Epifcopià Papa iurildictionem accipiant. Affirmat Bellarminus cum sententia communi. Obnituntur Nouatores, sed fruftra.

Primum

Digitized by Google

quis concedatur.

Defensio Cap. 22. 23. 24. 6 25. Lib. IV.

ex veteri testamento, Nam Num. 1 1. legimus de Moyfis Spiritu tributum illis viris, qui in administratione Reipublicz, illius futuri erant adiutores; non quod Moyles aliquid de Spiritu luo amiserit; sed quia à Moyse in alios Spiritus ille derinatus eft.Cú ergo Moyfes caput Ecclefiz antiquæ fuerit typus Romani Pontificis,& feniores illi figuram gefferin t Epilcoporum, qui Papæin administratione Ecclesiz sunt adjumento; non improbabiliter concluditur; quòd ficut à Moyfe potestas illa iurisdictionis senioribus venit:sic à Papa Iuriídictionis Ecclesiasticz potestas reli-

Ad hoc argumentum, cum VVitackerus refpondere deberet, omisso eo, disquirere incipit; num Moyles aliquid de spiritu suo & donis calestibus amiferit. Et partem amplectitur affirmatiuam, eique corroborandz tibicinem adhibet Caluinum; fed malè; vt ad marginem notat iple Baccalaureus VVitackerianus Allensonius his verbis: Caluinus in locum non fic. Vide ergo vbi. Tu videris. Quid ad nos?Satis nobis eft, VVitackeri fententiam esfe ineptam, & malè pro ca citari Caluinum, tuo ipfius testimonio. Nihil enim peccatum est à Moyle, cum ingenue professus est, se tantæ multitudini regendæ parem non esse i sed administris, qui suppetias ferant, indigere. Vn de non merebatur, vt infignia illa dona, quibus ad populi gubernationem diuinitus egregie instructus fuerat, à Deo imminuerentur.

Non placet VVitackero, quòd ait Bellarminus, Pontificem in Ecclesia eum locum habere, quem habuit Moyfes in populo Iudzorum. Hec falsum effe constat, inquit. Nam Moyses fuit Dux & Magiftratus populi Ifraëlicici, & illi feptuaginta, qui traxerunt Spiritum à Moyfe, Duces etiam fuerunt : num tale effe Papă dicent? Omnino talé effe dicemus, fed in fuo genere & ordine. Nam Moyfes non tantum, vt princeps Ecclesiasticus, sed & vt politicus figura fuit Papæ : Vt enim quis possit esse typus alterius, non requiritur, vt typi fignificatum in eodem prorsus genere cum typo concordet, fatis eft, fi inter vtrunque similitudo quædam reperiatur. Nam Dauid. & Salomon & Melchife- D Reges immediate funt à Deo, suamque iurisdidech Reges, fuerunt figura Christi,& regni eius; & tamen certum est regnum Christiin hac vita non fuisse mundanum & temporale; cuiusmodi erat regnum Dauidis, Salomonis, Melchifedecis. Sic & septuaginta illi seniores, etiam quatenus duces politicierant, fuere typus nostrorum Episcoporum; quatenus isti funt duces quidam fpirituales populi Chriftiani, Nam in Typo & To To To Sirt leu figurate non requiritur identitat specifica potestatis, sufficit generica, & similitudi BATIA.

Longe adhucartificiofius oppugnat Bellarminum Sutliuius, Quia Papanon est Propheta : non laccipit leges suai decretalinas (ita loquitur Caluinista) |

Primum argumentum fumit Bellarminus A a Deo, erge non tenet eundem locum, in Ecclefia, quem Moyfes in populo Ifraëlitico. Nihil deerat, quam vt diceret; Papam non fuisse generum Leshro sacerdoru Madianitarum ; nec babere vxorem , qua vocetur Sepbo-14. Nec pauiffe oues foceri fui in deferto. Nec defcendiffe in Aegytum, vt vificaret frattes. Nec alia huius generis aut præftare aut præftitiffe; non igitur Papa aßignari poffe in Ecclefia eum locum, quem Moyfes tenuit. Argute prorsus differtat Sutlivius: qui recinit luum illum coccylmum. Ex figuris nil colligi. Docte videlicet, vt omnia, Sutliuius. Mentitur, Numer. 11. non effe sermonem de Iurisdistione data 70. senioribus, sed de dono Prophetie. Refellitur vanitas hæc inde; quia 70. ifti electi funt, vt Moysen in gubernatione populi illius adiuuarent & B subleuarent: ergo cum cateris donis data est illis itidem iurisdictio in illum populum, fine qua, munere iuris dicundi; cui præficiebantur, nequaquam fungi poterant.

Secundum argumentum Bellarmini, Regimen Ecclesiæ est Monarchicu; ergo omnis au-Aoritas est ab vno. VVitackerus & Sutliuius negant Antecedens, respectu hominis Monarcha. Respe-Bu Cbrifti, concedunt ; bunc enim effe Monarcham Ecclefia, & abillo omnes fuam poteflatem accipere. Sed de Antecedente satis disputatum est lib. 1.

Tertium argumentum sumitur ex similitudinibus : nam S. Cyprianus comparat sedem Petri, capiti. radici. fonti, foli. Respondent VVitackerus, & Sutliuius. Cyprianum non loqui de sede C Petri, sed de vnitate Episcopatus. Hanc vanitatem iam alibi fatis superque castigauimus. Sutliuius addit: debile effe boc imperium, quod pofitum est in vnius Cypriani aufteritate, Quali verò præter S. Cypria ni grauisimam auctoritatem, nullum aliud pro hac affertione firmamentum nobis suppetat.

Quartum argumentum est ab inæqualitate iurisdictionis. Respondet VVitackerus, Christum omnes codem ture effe voluisse, & pares inter se.Cur igitur in Anglia Pfeudoepifcopi illi, hanc inter le æqualitatem non seruant? Cur Cantuariensis Prima est, aliisque anteponitur ! Sutliuius clamitat; boc argumentum male connecti, omnes énim Reges à Deo effe, & samen alios aliù latius tegnare. Num ctionem eo modo à Deo accipiunt, quo Hæretici volunt. Epifcopos à Deo immediate fuamiurifdictionem haberet

Quintum argumentum. Non posset Pontifex Epilcopis mutare vel auferre iurildictione, si eam haberent à Deo. VVitackerus nil aliud respondet; quam; Ego nego eum posse : Mirum sanè forer, fi Pontifex non posset, quod Rex Anglix, istorum iudicio, potest. Auferet illesrestringet, contrahet vel ampliabit cuiuis Episcopo iurisdictionem suam; nec quisquam vel leuiter contrâ mutiet ; & Pontifex nihil horum poterit, nifi prius à VVitackero facultatem obtinueric?

Bb 2

Sextum

Digitized by Google

1142

### Defensio Cap. 22. 23. 24. 6 25. Lib. IV.

### 1144

Sextum argumentű Nullum fcripturæ teftimonium proferri poteft, quo euincatur, Epifcopos habere fuam iurifdictioné immediate à folo Deo. VVitackerus occinit, effe aliqued Dei verbű in que beciurifdictio Epifcoporum fundetur. Non dubitamus iurifdictionem Epifcoporum fundari verbo Dei; hoc quæritur; vtrum hanc iurifdictionem Epifcopi immediate à Deo accipiants Sutliuius obstrepit; Pontifices non posse pro se verbum Dei præferre, sed hoc annumeretur cæteris Sutliuianis ex Caluiniana cortina effatis.

Septimo idem probat Bellarminus testimoniis Pontificum Innocentij I. Leonis & Conciliorum. VVitackerus : Hac pulchra nimirum argumenta junt, vi fi quu ex Canone Miffa ip/am Miffam comprobaret. Solet VVitackerus sua non raro ex Caluino probare; vt in hoc ipfo capite vidimus: vbi Caluinum pro se citauit, quamuis falso & perperam, vt monet ipfemet editor & Baccalaureus VVitackerianus. Et nobis integrum non erit pro confirmatione dogmatum nostrorum adducere doctifsimos Pontifices? statimque leuissimus Sutliuius nobis occinet : Leues sunt isti teftes in propria cauffa loquentes. Innocentij Epiftole (uspecta sunt, ve recte ( imo inscite, ) annotauit Erasmu, & dictionic incomposite & inspte figure indicet. Vcrum de hac Sutliuij & fociorum impudentiaiã sepius dictum actumque est.

Pro clausula huius libri sit nobis vnus è multis sycophanticus syllogismus Sibrandi: Septuaginta seniores acceperunt de Spiritu Mosis, & vna cum Mofegubernarunt populum Ifraëlu. Ergo Papaimmediate accepit à Cbrifto omnem Ecclefiasticam iurisditionem,& omnes Epifcopi, fuam iurifditionem Ecclefiasticam habent à Papa.Hoc argumentum plane est acceso-Norvour, inquit Caluinista, neque plus ex es (equisur, quàm fi dicas : Baculus ftat in angulo. Ergò Papa immediate à Chrifto omnem iuri/dictionem Ecclefiafticam accepit, & Epifcopi fuam iurifdictionem habent à Papa. Vides mi lector, effrontishuius Caluiniftæpetulantiam : & vidisti iam frequentissime. Quid opus eadem semper repetere? Nec meliora funt, quz Danzus adducit ; qui vbique mendaciis & calumniis, vt hystrix setis, horret : Et more suo quidquid criminationum & infcitiarum circa hæc postrema capita effuderar, id in vnum fafcem colligit ac comportat, nouis quibuídam fuperadditis; ne videatur ingenium fuum penitus exhaufisse, & ad fundum illius penetrasse. Ethic quarti libri termi-

nus esto.

Finis Libri Quarti.

DEFEN-

Defensio Cap. 1. 2. 6. 3. Lib. V.

DEFENSIO LIBRI QVIN TI DE PONTIFICE ROMANO REVERENDISSIMI ET ILLVSTRISSIMI ROBERTI BELLARMINI S. R. E. CAR-

CAPVT I. II. & III. AERETICI heccapita vix attingut: Quia libentissime concedunt, Pa-pam nec esse Dominum totius or-bis; neque etiam totius orb is Chriftiani; quod probat Bellarminus cap. 1. & 2. Danzus ramen continere le non potuit, quo minus Bellarminum conuiciis & mendaciis infectaretur, eò quòd cap. 2. scripserit; Dominium infidelium non descendere ex iure diuino, sed ex iure gentium : Et cum dicit ; non descendere ex iure diuino, intelligit; immediate; nam mediate à iure diuino proficiíci; nemo abnuit; quia omnis legitima potestas à Deo est. Danzus vociferatur, hoceffe impium, blafphemum, a Jobroyer; regna & Dominia etiam inter infideles non effe à Deo; neque pro-B inde à iure diuine. Adde voculam:immediate;& tota calumniarum tuarum moles corruet. Nam vbi Deus regnú Alexandri Magni v. g. immediatè infliquit? Vbi regnum Affyriorum? Vbi regnum Perfarum?Vbi Sinarum, Iaponiorum / Monftra locum iuris diuini; qui clare doceat hzc & confimilia regna fecundum peculiarem suam rationem; immediate à Deo instituta & ordinata, co pado, quo regnum Regum Ifraëliticorum immediate à Deo institutum fuit?

1145

Ait Danzus; Im gentium est iuris diuini radim, particula & fcintilla. Quid infers? Num hoc? Ergo quidquid est de iure gentium, illud itidem est iuris diuini. Iterum quzro; Num proximè & immediatè? Conuicia, quibus in Bellarminum detonat & boat, surda aure przteruolo. Non magis mirum, imò multò minus, si Danzus conuicietur, quàm si coruus crocitet.

CAPVT IV. & V. Papamno habere vllammerètem\_ poralem iurifdictionem directè iure diuino, & foluuntur rationes Aduerfariorum.

E tertio capite dicit Danzus: Hoe to tue aput verum est. De quarto fic pronunciat. Et in boc quog, capite cum Bel larmino confentimu. Tam enim beni-

A1 gni funt Nouatores in fummum Pontificem, vt libentifsimè concedant, eum nullam habere directè, iure diuino iurisdictionem merè temporalem; quin & hoc ex nimia fua liberalitate addút: Eum ne indirecte quidem tali iurisdictione przditum este. Quod tamen nimis effusi & profusi animi indicium eft, vt capite fexto Bellarminus oftendet. Etfi autem fectarij hoc caput vix oppugnent ac vellicent; exstitit tamen ex castris noftrishoceft, Catholicis, Alexander Carrerius I. C. Patauinus, qui Anno Domini 1599. de potestate Pontificis duos libros edidit, aduer/mimpios politicos. vt titulus habet : in quorum fecundo acriter it inBellarminum propter hanc sententia, quam hoc capite tradit : Et Bellarminum tātùm non Antelignanum Politicorum ftatuit: Cum fi ij, quos hodie vocant politicos; nihil aliud peccarét, quảm quòd negant, Papam iure diuino directè vllam habere iurifdictione merè temporalems causse nihil esset; cur omnibus piis exosi ac inuitiessent;cu hæcsententia, grauissimos, eruditilsimos, & religiofilsimos patronos habeat, quorum catalogum Bellarminus texit.

1146

Nec certè video quid tanto hiatu dignú Carrerius contra Bellarminum produxerit. Titulus cap. 5. eft ifte. Confutatur opinio Bellarmini. Proculdubio admodum validè ac lacertosè. Audi. sicut ea, que funt bominu in Christo, necessario propter vnitete (vnionem dicere volebant) bypoftaticam eine diuinitati attribuuntur; ita neceffatid, que (unt dininitatie C bumanitati adscribuntur. No placet hoc probationis exordiu, quia nisi piè explicetur, olet quiddam Vbiquistiuum. Vbiquitatis enim Patroniita loqui solent, proprietates humanitatis comunicatas effe divinitati,& vice verfa;nec intelligút hoc de communicatione mutua in vno tertio, in vno fuppofito Verbi, fed de communicatione immediata, qua vna natura proprietates suas in alteram transfuderit, imò in hac cómunicatione constituunt pleriq; ipsorum naturam & essentia vnionis hypoftaticz, ex quo commento plauftra absurditatum consequuntur, vt vidimus in disputatione de Christo. Sed non vtemur hic hoc interpretationis rigore:in bonam partem interpretabimur, quod Carrerius dicit; ea quæ sunt

Bb 3

hum**2**-



humanitatistribui diuipitati, & cótrà. Accipiamus hoc de attributione nó immediata, fed mediata ratione hypostascos: in qua duz ista naturz vniuntur. A tem dicas; Christum, quatenus homo, seu securitatione du musana naturam formaliter, habuisse regnum temporale in omnes res; tum negamus: Et si quid Carrerius probare vellet, hoc probare

1117

Pergeiam. Cum enim falu noftra in Deo exfiftat; fi paßio Christi ad diminitatem non pertineret. (periculosus loguendi modus, olim Eutychianis: hodie Vbiquistis Lutheranis vsitatus; na passio adim passibilem diuinitatem aliter non pertinet, qua ratione hypoftaseos; quatenus in concreto, verè affirmatur, Deum effe paffum; ité illum, qui paffus off, effe Deu)quomodo nobis sua passio effet salutifera? ( code prorsus modo loquunturVbiquistz;at licet pas fio iplam diuinitatem immediate non tangat; neg; etiam ad impassibilem divinitatem immediatè pertineat; falutifera tamen es; quia passio illa Dei elt; feu fuppoliti diuini, licct non nifi fecundum naturam humanam; Ex quo fuppofito infinitam vim& efficacitatem contrahit. ) Quod etiam magnitudo pœn e demonstrat,cum videamus,Iudeos punitos tanquam bomicidas non puri bominis, (ed Dei (Nemo negat Deum à Iudzis occifum. At num quia occiderunt Deum secundum naturam humanam, diuinitas aliquid passa est? Numideo diuinitati passio rectè tribuitur?) Attribuuntur ergo, qua humanitatu funt ipfi Deo)Rectè,Deo in concreto:non diuinitati in abstracto)Quod tamenmi rm videtur poßibile, quam vt ea, que funt dininitatie attribuantur bumanitati, (vtrunque æquè est possibile propter vnionem duarum naturarú in vna & eadem hypostasi. Et vtrunq; zquè est impossibile, si spectemus immediatam attributionem iplarum proprietatum vtriulque naturæ inter fe. Nam quemadmodú impossibile est, vt natura humana luam finitatem communicet naturæ diuinæs sic impossibile est, vt natura diuina cómunicet immediate suam infinitatem natura humanæ: Et sic de cæteris naturarum proprietatibus statuendum est) Et boc quoad fimplex dominiu creaturarum corruptibilium, vt dicatur Cbriftus om. nium inferiorum dominus, non folum in quantum Deus, fed etiam , in quantum bomo, babens Dominium etiam pro nuns in terris non folum diuinu, fed & humanum,& finon immediata executione, tamen plena iuri/dictione.

Omnium istarum ambagum hæc videtur esse fumma & epitome. Christus secundum diuinam naturam est Rexomnium; ergo & fecundum naturam bumanam. Si neges consequentiam; probat illam Carrerius;quia que conueniant vni nature, conueniunt etiam alteri; fi erge Chriftus est Rex fecundum naturam diuinam, erit & fecundum bumanam. Iam dixi, fundamentú hoc planè effe periculofum, & ex Vbiquistarú Topicis haustum, nisi adhibeatur emplastrum, quod vt adhibeamus, Christiana charitas monet, quandoquidem cum viro Catholicæ fidei addicto nobis disceptatio intercedit. Emplastrum autem hoc est, vt dicamus ; Christu homine fuisse Regem omniu rerum temporaliú. De quo quastio esfe non potest;quia Christus homo est Deus; ergo & Rex omnium, Si au-

dum humanā naturam formaliter, habuisse regnum temporale in omnes res; tum negamus: Et si quid Carrerius probare vellet, hoc probare deberet. Et licet concederemus regnum, quod habet natura diuina, communicatú esse natura humanæ, etiā in fe; adhuc tamen Carrerius nihil ad rem diceret; quia regnum hoc non est regnu temporale; fedæternum, tam initij, quâm finis expers: nos autéquærimus de regno temporali Christicum in hoc mundo versaretur. Et si quis dicatshoc regnum esse quidem in se aternumstamen extempore Christo esse communicatum; Respondeo; hoc regnum, de quo Doctores difceptant, non tantú statui temporale ratione ini-B tij. fed & ratione finis; quærunt enim, vtrú Chriftus, cum in hoc mundo verfaretur, regiã, eamq; temporalem dignitatem & iurisdictionem politicam habuerit.Quod certè de iurifdictione illa diuina, quam Deus habet , intelligi nó poteíl; cum sit perennis, & si Christo secundum humanam naturam ratione vnionis hypoftaticæ competeret, semper competeret, quandoquidem dona, quæ Christo per hanc vnionem competunt, mutari nequeunt.

1148

Deinde addo, prorsus esse impossibile, vt regia potestas diuina, prout est attributum diuinænaturæshumanænaturæin fe communicetur; quia vt alia attributa diuina, fic & hoc aliter naturæhumanæ communicari non þoteft, nifi in a-Clio, nempe in hypoftafi. Ex quo folum fequitur. regiam potestatem, etiam diuinam, de Christo homine prædicari posse in concreto;vt si dicam: Chriftu bome est Rex omniam:quod verifsimum eft. Et hoc tantùm probat Carrerius, fi quid tamen probat. Quo fit, vt nihil ad ré probet: licet enim Christus homo fuerit Rex, atqs adeo regia potestas, no qualiscunqi, sed & diuina de Christo homine prædicata fuerit; & etiānū verė prædicetur, de hac tamé regia potestate no est disceptatio inter Theologos, & Cano. peritos; led de alia:neq; ifta Papæà Chrifto cómunicari potuit,quádogdé caussa de causse est in Christo homines vnio hypostatica: quæ sine dubioPapæ non conuenit.

Subiungit Carrerius. I deo ficut supposito dinin a na-D tura attribuit ur ipsa passo no ratione diuina natura, sed bumana(ista melius tinniunt, quàm que Carrerius initio huius sue poationis attulerat sita eidem supposito, que sunt diuinitatius et dominium diuinii sattribuitur bumanitatis (sed ratione suppositi & in concreto) secundum proprietatem nature bumana. (falsú; ipsi nature humane in se & immediate hoc dominium non competit; sed in hypostasi) vt dominium slud diuinii etia bumanii dicatur. Humanú dicitur, quia copetit Christo hominis; non aute, quia humane nature in se & immediate conuenit.

Et hæc eft primaCarrerij ratio, qua abs fe Bellar, opinioné confutari gloriatur, Tantum auté abeft; vt Bellar, vel potius comunem Theologorum fententia confutet, vt cam ne leui gdé bra.

chio

# Defensio Cap. 4. 5. Lib. V.

chio attingat: quia, vt dixi, non est controuersia, A constituunt in Christoplominium & jurisditiovtrum de Christo homine in concreto affirmari possit regia potestas diuina propter vnionem hypostaticam; dehoc enim nullus remintelligens dubitat ; sed tota questio de alio quodam longè inferioris ordinis regno inflituitur.

Secunda Carrerij ratio, puri bomines morti atorna addicti plenă à Deo super bas inferiora inrisdictionem receperunt;vt Tiberius, Pilatus, alij; ergo tale dominium non non est negandu illi, que pater fanttificauit, Gin mundum mít. Respondeo, negado cósequentia: quia san-Aificatio qua Christus sanctificatus est, no in eo confitebat, vt fieret Rex teporalissied vt effet princeps & Monarcha spiritualis; cælestib. donis ab iplo incarnationis momento cumulatifsimèlohoc mundo possideret. sed vt omnes exéplo suo ad paupertatis amorem ac diuitiarű contéptű, & ad humilitatis studium sectandum incitaret.

Sed en Carrerius etiam anathema dicere audet Bellar. sed retusú, nec penetrabilius. qua fulgur ex vitro. Sicut contra Neftorium Cyrilliu Alexandrinus in Epift.Synodali, inquit:Si qui non confitetur Dei verbu paffum carne, & crucifixil carnesanathema fit : ita & nos contra Bellat. fi non confitetur, Chriftu diuinu & bumanu dominiu vniuet for u que funt in celoc in terra, femper babuiffe, etiam ab initio conceptionis fue, anathema fit. Respod. Bellar. confiteri in Christo dominiú humanum plenisimű & latisimum; sed spirituale. confiteri etia in Christo Dominiu in resomnes temporales, fed indirectú folúmodo, & in ordine ad finé spiritualé, qui regno & dominio spiritali Christi positus est.vt cap. 6. explicat Bellar. Confitetur etiáBellar.vt alia attributa diuina, fic & dominium diuinú inesse in Christohomine; ita vt vere asseratur, Christus homo esse & fuisse Rex & Dominus creaturarum omnium, visibiliú & inuifibiliú. Præter hæc dominia aliud in Christo nó agnoscit Bellar. cui immeréti anathema dicit Carrerius. Sed talia, vt dixi, fulmina, ab imbelli manu missa, no lædút. Quis vnqua audiuit, alicui ideo dicum Anathema; quòd afferuerit, Christů, guatenus homo est, seu secundú naturá humana, vt daret nobis perfectisime paupertatis exemplum; non habuisse temporale regnú & dominium fuper omnes creaturas?

Post has suas plationes plane infirmas & enerues, anne &it Carrerius conclusione. Ergo ficus dominiŭ fuit in Christo diuinŭ Obumanu, ita Oin Papa eine vicarie, emnino ide fatuendum est. Nescio, nū di-Aa suaCarterius intelligat:nã si diuinú dominiú Christo homini, no competebat, nisi ex ratione hypostatica, qua factú est. vt proprietates vtriusque nature possent de eadem hypostasi in concreto affirmari, ita vt Christus homo, verè dicereturRex&dominus vniuerforú;planú profecto fir, tale dominiú in Christi vicario locú nó habete; quia divinu dominiu homini communicari nequit nili per hypoltatica allumptione humanænaturæ.Propterea alij Doctores, longe rectius

nem regiam diuina longè inferiorems & hanc à Christo in vicarium Christitransfusam aiunte

Quanqua vt maximè vera effet hæc fententia: Ego tamen confequentiæ huius necefsitatem nô viderem:Cbrifiu fuit Rex, atq. adeo,quà bomo,politità dominiŭ dirette rerum omnium habuit; ergo etiam Papa; vicatim Chrifti , inrifdictionem regiam à Chrifto accepit! neque enim necesse est, vt quidquid potestatis Christus, etiam quà homo, habuit, vicario inipertierit. De qua re non semel dichum est in opere Confiderationum ad Theologos Venetosi

Hactenus prolusit tantummodo Catreriusi núc integra castra in aciem educir. Quia Matth.2. Reges orientales Christu querentes; dixerunt inter cetera: cupletatus. Nec miffus eft , vt Regnű téporale in | B Vbi eft, qui natus eft Rex Indeora, &c.Respondeoshoc Intelligendu de Rege non temporali, fed spirituali. Quodfi Magi eum temporalem Regé effe existimatient, id mirandum nó fuiffet, cum necdú plenè ac perfecte de mysterio aduentus Christi in terras edocti fuissent. Nec refert, quòd Herodes turbatus est , & omnu Hierofolyma cum illo ; nam hinc non colligitur, Christum fuisse temporale Rege, sed Herodé cú Hierosolymitis timuisse, vbi non erat timor. & vana formidine exterritos de hocRege tollendo confilia agitasfe:neo; enim necesse, vt quod qs metuit, verū sit; nam & metus ficitij mali, curas & auxietatem excitare folet.

Nec munera à Magis oblata magis indicant Christu fuisse Rege temporalem, ac titulus crucisà Pilato conscriptus, in quo palá Rex Iudzorú prædicabatur, nā titulus hîc verè intellecius, nil aliud denotat, quàm Christú, quà homo est, fuisse,&esse Regé spiritalé Iudeorú:tameth Iudei aliter titulu cocipi optabant; vt scilicet indicaretur.eu no effe Rege Iudeoru, fed illicite regnu Iudeoru affectalis & occupare voluisse contra ius & fas: led Spiritu lancto manú & ftylú Pilati dirigéte ita inferiptio hæc concepta eft, vt verifsima effet; fi no in fensu Pilati, at certein eo, quem perPilatu nobis Spiritus fanctus manifellare volebat.

Necplus probatur ex illo Matth. 17. E.go liberi funt filij, vbi Christus videtur se vocasse filium Regis; præmiferatenim; Reges terra, à quibus tributum accipiunt ? Respondeo 1. non segui absolute; Est filius Regu; ergo est Rex : non enim neceffe eft, vt quiuis filius Regis sit Rex; vt quotidiana experientia docet. Secundo Christus homo vtique fuit Rex zternus, immensus, infinitus, quia filius erat,& eft, femperq; manet æterni, immenfi & infiniti Regis: vt taceam, amplissimum eius regnu spirituale;& illud etiam, quod in omnes creaturas habuit indirecte, hoceft, in ordine ad pote: state, & iurisdictione spirituale: gbus addas licer, predictoMatt.locoperfilios intelligi posse subdifes.

Nec plus efficitur ex publica Regis J cclamatione, quando folenni pompa Hierofoty. mam ingressus est. Nam tota hac acclainatio verificatur, licet de Christi regno diuino', vel de spirituali solummodo intelligatur. Pari modo

Bb 4



vi diui-

vi diuinz potestatis regiz, vel vt Propheta extraordinaria caustz cognitione, mulierem illam in adulterio deprehensam absoluere & liberam dimittere potuits ad hoc etiam suffecit amplisima illa potestas, qua omnibus creaturis liberrimè vti potuit, in ordine ad finem spiritualem.

Nec illud Pilati rem euincit. Regem vestrum crucifigam? ná ironicè locutus est Pilatus; quia enim accusauerant Iudzi Christum ; quasi se Iudzoru Regem secisser per ironiam interrogat. Regem vestrum crucifigam? Nam Pilatus Christum pro temporali Iudzorum Rege minimè habebat; maximè postquã à Christo audiuerat; Regnum meum no est de hoc mudo; Et se up ro Rege Iudzoru habuisfet, tot caussa dimittendi non quassiuisset: Quomodo enim illu dimittere potuisset ; q sese Iudzoru contra Casaré pradicasset & extulisset

Ait Bellarminus, Chriftum non fuisse Regem electione; & probat hoc ex illo Lucæ 12 6 beme, quie me iuduem conffituit, aut diuiforem inter vos? Occurrit Carrerius. Nó sequi, Cbriftus noluit cauffam illam indicare: ergo non fuit Rex; babuiffe enim Cbrifum cauffat, cur illam litem decidere ac definire noluerit. At verba Chrifti plus fignificant, scilicet, eum nó tantú noluiffe litem illá diiudicare ; sed & istud, eum non fuisse ad vllo homine, vel humana potestate ad hoc constitutum & delecum, vt de ciuilibus caufsis controuersantiú iurgia cognofceret. Nam fi, vt Rex temporalis ad hoc constitutus fuisset; nunquam dixisset: Quie me conflicuit? probè gnarus, quádo & à quo cóstitutus fuisset.

Ait Bellar. Christum fugisse, cum turbæ eu rapere, & per vim Regem constituere vellent. Respondet Carrerius: bine tantum effici, eum noluisse ab bominibu reguum accipere, qui regnum dabat bominibus. Nec aliud hoc Christifacto pbare, voluit Bellarminus, vt & priore illo exemplo de diuisore seu iudice inter partes litigantes, quàm Chriftu non fuisse Regem electione humana, An non idem fatetur Carrerius ? Ná quòd hæreditaria succesfione, & iure belli Chriftus regnú temporale nó habuerit, aliunde ostendit Bellar. vtque probet nec speciali dono Dei Christum tale regnu obtinuisse; pducit illum locum; Regnum meum no est de hoc mundo.RespõdetCarrerius;Christum his verbis (olummodo excludere voluisse suspicionem affectati regni; de boc enim crimine accusatu fuiffe. Sed verba Christi plana funt. Quis enim sensus illis subiici potest, præter iftum, nifi quis ea diftorquere velit? Regnű meum non est de bocmundo, hoc est, non est mundanú; nó eiulmodi, quali regno & imperio Reges terrægaudent ac potiuntur. Neq; enim Pilatus aliud interrogauerat, quàm vtrumRex terrenus & temporalis effet ; nam fortè aliud regni genus Pilatus non agnouit, aut si agnoscebat, parum curabat, quippe totus in id intentus, ne quis, expulsoCefare, Regnum temporale Iudzorum occuparet.Quapropteraccommodate ad quæstionem Pilati; simpliciter negauit Christus, suum regnum esse de hoc mundo.

Obiicit Carrerius: Christum non dixiste: Regnum meŭ non est in boc mundo; sed; non est de boc mundo; vr significaret; se non est estime mundana, aut successione : Sed plus indicare voluit Christus; nempe, suum regnum non este terrenum : ad instar Regni, quod habebat Cæsar aut Herodes, nā alioquin quæstionem Pilati non tam soluisset, nu Christus Rex temporalis estet; de titulo regni acquissit parú sollicitus. Cui Saluator simpliciter respondens, regnu inquit, meŭ no est de boc mudo.

1152

Ait Bellarminus : omnia ferè scripturz loca loqui de Christi regno zterno; non de temporali;nam temporalia regna non effe æterna: vt Pfal. 2. Ego autem conftitutus fuum Rex ab co,&c. Respon-B det Carrerius; verba Plalmi diminute citari: lequi enim in codem Plalmo: Poftula à me, & dabo tibigetes bareditatem tuam, & poffeßionem tuam terminos terra : bis enim verbis fignificari temporale regnum Cbrifti. Cui affertioni nihil deeffe video, præter proba tioné. Nec verum efl; quod Carrerius dicit : Bellarmini argumentum effe tale. P/al. 2. agit Propheta tantùm de regno Cbristi spirituali ; ergo Cbristus solum bec regnum pessidebat. Nulla est consequentia, inquit Carrerius. Atqui tua est hac consequentia, non Bellarmini, fi nil valet.vt reuera non va let, tibi imputa, nam nil aliud vult Bellarminus, quàm locum Pfalmi fecudi de regno Chrifti spiritali intelligi debere; vt & alia testimonia, qua

CAPVT VI. VII. & VIII. Papam habere fummam potestatë temporalemindirestam,idq.probaturrationibus & exemplis.

A N AB V S hic conuicia ab initio ferè Víq; ad fexti capitis finem flurnatim fundit. Het capite inquit, iam in sua de-liria relabitur Bellarminu, & in furorem priftinum animi de fuo fublimando Papa. Quia nimirū Bellarminus ea tractat, que Danzanus stomach' respuit, imò & abominatur. Sibrandus hunc fyllogifmum ftruit. Cuins poteftatis finis est alterius fini fubordinatus,illa poteftas est alteri poteftati fubietta : Sed finu potestatu mundana est subordinatu fini potestatu Ecclefiaffica:Ergo Papa babet de omnium Christianorum bonie diffenendi facultatem. Hæ tam fycophanticæ nebulæ ppemodú faciunt, vt Sibrando à nebula nomé indá. Vbi fides? Vbi candor? Vbi verecundæ frontis vel tenuilsimum veftigium? Vix delirus tam tetrum fyllogifmum conderet; nedű vir eruditifsimus, & in omni genere litterarū exercitatifsimus Bellarminus: fraudes & impofturas Caluinisticas in hoc & id genus aliis Sibrandicis fyllogifmis legis; non cogitationes & ratiocinationes Bellarminianas, Na Maioré cóficit iste ex illa similitudine subordinationis, quæ est inter nonullas artes;vt inter frenofactoria & equestrc. Et tamé Bel. hoc exéplú nó omnino phat; gppe

Digitized by Google

Defensio Cap. 6. 7. 68. Lib. V.

quo non fatis aptè explicetur subordinatio illa, A qua politica potestas potestati Ecclesiastice subditur. Nec Minor Bellarmini est prout à Caluiniano impoltore proponitur: náBellarminus nó dicit, Poteffatem politicam fimpliciter fubiici poteffati Ecclefiaftice; fed tunc, quando vtraq; est pars eiufdem Reipublicæ Christianæ: sicut caro seu sensitiuus appetitus non absolute subiicitur spiritui; fed vt caro cum spiritu in eodem homine coniungitur. Et tamen non erubescit homo effrons post commentitiam Maiorem & Minorem; infulfisimam subdere conclusionem; quali ex mente Bellarmini, & ex Bellarminianis præmiffis deductam, postea ad luridi phantasmatis sui demolitionem strenuè se accingit ; & miserandum prorsus in modum delirat; ita vt extoto illo delirio vix vnquam rationis scintilla emicet.

1152

Vix fanior est Sutliuius : qui mentitur ; Bellarminum omnia agere confuse, turbide, inconftanter. Tu certè vbique Constanter calumniaris; cætera fatis inconstans & variabilis. Ait, dicere Pontificem habere summampotestatem temporalem indirette in omnes res Christianorum , perinde effe ac si diceret, Pontificem Romanum non effe Dominum totius orbu; & tamen quodammodo effe; & eum non babere temporalem potestatem, & tamen habere : At ego arbitror, ita respondere nil aliud esse, quàm quid dicas, non intelligere,&tamen præmentiendi & criminandi prurigine tacere non posse : nam maximo discrimine distant hæc duo : babere summam potefatem temporalem in totum Christianum orbem directe; & babere candem indire&e in ordine ad finem spiritualem. Quam differentiam cum Sutliuius non intelligat, stolidissime hicdeclamitat, & spicula viperez fuz linguz tam in Bellarminum, quàm in Papam eiaculatur : Et postca argumenta Bellarmini dissoluere aggreditur : sed ca more suo corrumpit ac mutilat. & nihil fincere agit.

Et vt Sutliuiani candoris specimen videas, en tibi exemplum. Primam Bellarmini rationem fic format Sutliuius. Poteftas ciuilis fubiecta est potestati spirituali, ergo princeps spiritualis potest imperare principibus temporalibus; Adde ; fi bonum fpirituale & salus animarum id exigat. Post ratio-D nem fic decurtatam, Respondet Caluinista. confequens infirmum effe , & propèridiculum; Nam in quouis Ecclefia paftore & ministro effe spiritualem quandam potestatem; neminem tamen inde concludere poffe,quemuie Ecclesia pastorem & ministrum esse quouis summe principe superiorem. Si potestas Ecclesiastica ex suo genere superior ests sequitur certe eum, qui potestate Ecclesiastica præditus est, superiorem esse illo, qui pollet potestate politica; cum potestas Ecclesiastica ex natura sua sit sublimior, quàm ciuilis; & hoc maxime verum haber, de eo, in quo fumma Ecclefiastica potestas, & tota plenitudo refidet, à quo ad cæteros hæc potestas deriuatur.

Neque obstat quod Sutliuius obiicir, &calumniatur: Henc sequi, quemun facrificum effe Pontifice Romano superiorem; quatenus Pontifex Romanus etiam Princeps quidam politicus est. Hoc concedere nequaquam est absurdum; si Pontifex præcise spectetur, vt princeps quidam politicus & multarum vrbium temporalis dominus; & sacerdos ille, quisquisest, vt spiritali potestate tam ordinis, quàm iurissionis instructus. An nescis Caluinista, quomodo S. Ioannes Chrysostomus facerdotium supra omnem dignitatem terrenam, etiam regiam & imperatoriam efferat cum alibi, tum in libris de facerdotio?

Oggerit Sutliuius. Licet inftitia praftet fortitu-B dini, & religio virtutibus politicis, non tamen sequitur, viros iustos & religiosos, posse viros fortes & politicos de regno deturbare. Non agitur hic de virtutibus, earumq; mutua collatione & subordinatione; sed de potestate iurisdictionis Ecclesiastica & politica fermo est. Curtu aliena immisces & omnia distorques, ac peruertis? Cur intra præstitutos argumenti terminos te non contines ? In promptu caussa est, quia fraudulentus & vulpinus impostor es, veritatis lucem obscurare properas; ne radiis suis Caluinianas tenebras dispellat. Eo fine, etiam lemper deturbationem Regum de regno & folio in ore babet, quasi quilibet, Ecclesiastica potestate præditus quemlibet Regem in ordinem cogere & ad priuatam vitam detrudere possit cum hoc nulli Catholicorum in mentem vene. rit, quandoquidem ne ipse quidem Monarchiæ Ecclefiasticæ fummus princeps Regum & principum suis imperiis priuandorum ius ac potestatem habet; nisi in ordine ad spiritualem finem, quem porestas Ecclesiastica respicit; hocque ius fummus Pontifex nunqua exerceat, nifi euidens necessitas cogat ; Ecclesizque grauisimum periculum immineat; nifitale remedium adhibeatur. Hinc etiam ex tot fæculis non multa talis potestatis in Reges & principes exsertæ & exercitæ exempla inueniuntur.

Post hæc valde subtiliter dissert Sutlivius de potestate Ecclesiastica ordinis & inrisdicionis: illam, concedit effe superiorem quaun potestate ciuili; banc; negat; fed ait, principum pracipuè munus, effe imperate, procurate & diffonere, qua ad Ecclefia conferuationem, vtilitatem, & profectum fpectant. Hoc feciffe Dauidem, boc Salomonem, Ezechiam , Iofiam , Conftan tinum, Theodofium, Marcianum & alios pios Imperato. res. Et bane principum potestatem gubernandi Ecclefiam non effe politicam , fed Ecclefiafticam & fpiritalem. Quzabisto effutiri non mirum, quandoquidé non pridem Reginam ; nunc' Regem pro capite fuz, hoc eft, Anglicanz Ecclefiz veneratus eft & veneratur. Sed absit, vt vllus Orthodoxus Rex vel Imperator vnquā talé potestaté sibi vsurparit aut arrogarit: nam fi quid in veteri aut nouo testamento ab illis statutum, vel ordinatum es;id vel extraordinario Prophetziure, vel peculiari

iuslu



## Defensio Cap. 6.7. 58. Lib. V.

iuffu Dei; vel dependenter à Concilio facerdotum, & non nifi volentibus & affentientibus Ecclefiafticis przfulibus factum est. Nouum Caluinistarum, przfertim Anglicanorum, commentum est; fummum ius & moderamen Ecclefiz, Regi transcribere.

Iam quid ad rem faciunt, quæ hîc garrit Sutliuius? Non omnes, qui in aliqua re praftant ; effe fimpliciter praftantiores. Quis hoc afferit? Num Bellarminus? Num hæc obiectiuncula Bellarmini argumentum eneruat? An non, fi quis præftet in re, quæ fimpliciter præftantior eft, quàm ez, in qua alius præftat ; ipfe etiam fimpliciter præftantior erit? Cum ergo poteftas Ecclefiaftica præfertim fecundum totam fuam latitudinem fpectata, præftantior fit, quàm poteftas ciuilis; etiam fecundum totam latitudinem fpectata;fequitur eum, qui poteftate Ecclefiaftica. vel potius poteftatis Ecclefiafticæ plenitudine valet, fimpliciter effe præftantiorem, quàm eum, qui poteftate ciuili præditus eft.

Non omnes, inquit Sutlivius, qui bonore superiores funt, poffunt inferioribus leges dare, & eos deponere. sterum cauillatur Caluinista. Nunquam hoc dixit Bellarminus; fed tantum; potestatem Ecclefiafticam poffe præcipere & leges præfcribere potestati politice, in vna &eadem Republica fibi coniunca; nontantum, quia inferior est; sed & quia fubicaa. (Neque enim ideo aliquis impe- 'C rare potest alteri, quia inferior est; nam Rex Anglizinferior est Imperatore; & tamen Imperator nihil ei præcipere vel præfcribere poteft, quia non est ei subditus. At potestas civilis ita est inferior potestate Ecclesiastica, vt simul etiam sit subdita:Hinc ei leges dare, camque, si extra præfixos limites feratur, refrenare potest. Necverum est; si hæc potestas concedatur, eam aquè quibuslibet Episcopie competere ac Pontifici Romano : quia vt supra à Bellarmino probatum ; quidquid isti iurisdictionis habent, id non nisi à summo Pontifice habent. Ait Suthuius. Etiam Christianum Magistratum ad spiritalem finem ordinari. Nú proximè & immediate? Num per se & ex se? An non proximè folam temporalem felicitatem,pacem & tranquillitatem intuctur?

Ait Bellarminus. Rempublicam Ecclefia. fticam debere effe perfectam : itavt finem fuum fufficienter procurare & obtinere queat; at hoc fieri non poffe, nifi habeat poteftatem disponé di de temporalibus, quando necessitas spiritualis boni hoc exigit : alioqui mali principes omnia miscere; & impunè omnia hæressibus & hæreticis implere possent: Post argumenti huius mutilationem respondet Sutliuius; boc argumen tum validius contra Pontificis Romani, quàm principum potessatem valere : cum Pontifex, licet pessimus, à nullo deponi queat, testibus Iesuits. Nihil efficit Caluiniita. Quia tuti fumus experientiatot annorum, & promisso, propè dixeram, diuino, nunquam futurum, vt Pontifex Romanus, licet vita & moribus deprauatissimus, per hærefin & hæreticos Religionem euertat. Fluctuat & fluctuauit interdum Petri nauicula; fed semper in tempore accurrit supremus omnium nauarchus, opemque fert periclitanti Ecclessievt experientia compertum est. Vnde nil opus, vt sti in Ecclessa potestas deponendi Pontificem; quia si esse manifestus hæreticus, iam eo ipso depositus esset; & pro tali ab Ecclessa declarari & puniri posset; & pro tali ab Ecclessa declarari & puniri posset; fi autem indignam tanto loco vitam agat; solamur nosillo: Et portainserin non praualebunt aduerssu eam: Et notum est, talibus tandem à Deo frenum iniici; quando id minimè exspectatur.

Tertia Bellarmini ratio. Non licet Christianis tolerare Regem infidelem, aut hæreticum, ficonetur pertrahere subditos ad suam hærefin vel infidelitatem, &c. Pontificis ergo eft iudicare Regem esse deponendum, vel non deponendum; quia Pontificis est iudicare, nú Rex aut princeps pertrahat ad hærefin nec ne / Clamat Sutlivius. Male formarihoc argumentum, idque conftare ex terminorum multitudine. Videtur Sutlivius opinari, tot effe in argumento terminos, quot vocabula. Quz sanè est subtilis cogitatio; namquatuor terminos, comodo, quo Diale-Aici de Terminie loquuntur, quando argumétum quatuor vel pluribus terminie laborare dicunt; nunquam monstrabit in argumento Bellarminiano Sutliuius.

Mentitur deinde Caluinista, non concludi à Bellarmino, quodin questione ponitur. Agi enim bic, vtrum omnium temporalium dispositio ad Pontificem Romanum pertineat; (adde, indirecté, & in ordine ad finem spiritualem) Bellarminum autem concludere; Pontificem Romanum iudicare posse, an princeps deponendu sit necne. nam licet immediate hoc inferat; mediate tamen & implicite etiam hoc concludit : Pontificem posse regen seu principem deponere; nam ad eum pertinet actualis depofitio, ad quem pertinet, iudicare num actu sit deponendus : sed hoc pertinet ad fummum Pontificem, vt concludit Bellarminus, ergo & illud.

Obiicit Sutliuius, quemlibet sacerdotem, quin & quemlibet priuatum hominem iudicare posse, an Rex pertrahat ad baresin, net ne, licet Regem deponere non posit. Cauillatur, more folito, Caluinista. Non enim sermo est, de qualicunque iudicio, sed de iudicio quod sit cum auctoritate publica & ex publico officio; num tale iudicium ad quemlibet sacerdotem vel ad quemlibet Christianum pertinet? Clamat Sutliuius. Falsum estenon licere Christianis tolerare Regem insidelem, aut bareticum. Non ita abrupte loquitur Bellatminus; sed addit; sille conetur pertrabere subditos ad suam baresin vel insidelistatem. Cur hoc additamentum omittis impostor? Dicit Bellarm. ideo primos Christianos

non



# Defenfio Cap. 6. 7. 68. Lib. V.

non deposuisse Neronem & similes Tyrannos, A quòd eis vires defuerint. Hoc Sutliuio falsum est & impium; quia Christo nunquam desunt vires tollendi & exturbands quosuis tyrannos. Quasi verò Bellarminus loquatur de viribus diuinz potétiz; non de viribus humanis : neque enim Deus solet semper miracula edere, & quoties Ecclesia à Tyrannis, tametsi violenter, premitur & exagitatur, potenti su su currere.

エミラフ

Obstrepit Sutliuius. Christianes sub Constantio, Iuliano, & Valente fain fuiffe potentes, nec tamen aduer sus magistratum insurrexiste. De Iuliano nil crat necesse: quia mox ipse Deus vitionem de Tyranno fumpfit; vt & de Valente. Constantius diucius Catholicos omni molestiarum genere di B uexauit.Sed an nó frater eius,Occidétis Imperator, in Catholicos furenti minatus est arma? Et intulisset, fi superstes fuisset. Mirum est autem, hoc itidem loco Caluinistas oblivisci, quàm fint benigni in semetipsos, rigidi in Catholicos. Si Catholicus quispiam Rex subditos suos à Caluinismo vel Lutherismo ad Catholicam fidem pertrahere tentet; imò si tantum obstare velit, ne fubditi ad Caluinismum vel Lutherismum deficiant, ad arma conuolant; parati de vita potius, quàm de errore decedere : nouolque magistratus & principes, fibi constituunt exau-Aoratis antiquis, iifque legitimis principibus. Plurima huius rei exempla suppeditant nobis С Germania, Belgium, Gallia. Res nota est. Nil opus pluribus verbis.

Ait Bellarminus; iussisse Paulum vt Corinthij inter se controuersiarum ciuilium iudices constituerent, nec infideles iudices adirent, potuisse igitur illos, etiam constituere nouos principes & Reges, fi vires adfuissent. Occinit Sutliuius. Quafiverd cum imperio magiftratus, pugnet iudi ces & arbitros rerum prinatarum constituere. Sutlivius probare debebat, hos, quos constitui iussit Apostolus; fuisse tantummodo priuatos, quales solent esse arbitri, qui consensu partium eligun tur, vt caussam diiudicent. Imò, velis nolis, tales constitui voluit, qui cum auctoritate iuris caussas deciderent ac definirent; & iustitiz tuen-D dz inter Christianos ex officio przessent. Mentitur Sutliuius. Bellarminum dicere ; coniugem fidelem liberum effe ab obligatione manendi cum coniuge infideli : non ita præcisé loquitur Bellarminus; fed addit; quando ille non vult manere cum cóiuge Christiana sine iniuria fidei. Dic, Czcili, an non vidisti hzc verba in Bellarmino ? Num repugnant Apostolo? Oggrunnit Satliuius. Etiamfi Reges & principes baretici deponi poffent , rectius tamen & melsus ab Episcopis & pastoribus prouincia illius boc iudicari & decerni poffe, quàm à Pontifice. Sed perinde est ac si diceret; in Anglia quamlibet caussam melius iudicari & terminari poffe co in loco, vbi exorta est, quàm in Regis curia. Num hoc An-

glicana Parlamenta concedent ! An non & ad iudices absentes testimonia fide digna mitti polfunt, quibus nixi caussame ex aquo & bono cognoscant & diiudicent?

Quarta Bellarmini ratio afferit, Reges & principes, quando ad Ecclesiam veniunt, subiicere sua sceptra tacité vel expresse Christo,&c. VociferaturSutliuius,aliud effe sceptra subiicereCbrifto; aliud Pontifici Romano: ad illud teneri omnes, ad bos, veminem. At Christo suam coronam verè nunqua subiiciet, quisquis cam vicario Christi subiicere dedignabitur. Adiungit Caluinista. Nullum Chriftianum ad baptifmum admitti cum conditione perdendi res (uas , fi quando malè de fide sentiret ; Cur verò non ? An hzc conditio est iniusta ? An non fimili conditione recipitur in Regnum vel oppidum, quisquis alicuius Regni vel oppidi ciuis effici cupit ? Hac certe subintellecta conditione admittitur, vtfi legitimo magistratuirebellis euadat, & crimen perduellionis admittat; non modò fortunarú omnium, led & iplius vitæ iacturam faciat. Ad locum illum: Pasce oues meas, Respondet Sutliuius; eum non pertinere ad Pontificem; Et fimul fulmina conviciorum iacit. Verum tam deillo, quàm de his iam sape actum cíł.

Capite octauo probat Bellarminus exemplis, Pontificem posse Reges & principes deponere, si necessitas fidei & religionis id postulet. Profert exemplum Oziz Regis 2. Paralip. 26. Negat Sutliuius, eum coactum esse egredi ex templo. Sed clarus est scripture textus. Festinato expulerunt eum; Pontifex nimirum, & sacerdotes. Nec re fert, quòd tum demum expulerunt, quando Rex percussus fuit lepra. Nam satis est ad potestatem coactinam Pontificis demonstrandam, quòd cum expulerunt, quandocunque demum expulerint. Negat Sutlivius, Oziam fuisse prinatum re gno. Nec hoc dicit Bellarminus; sed ait, eum priuatum fuisse administratione regni & regiz familiz; Ioatham enim filius eine rezit domum Regis, & iudicabat populum terra. In actu igitur fecundo.regnum amisit, quidquid sit de actu primo : idque iudicio sacerdotis, vt perspicue probat Bellarminus ex lege, quæ exstat Leuitici 13. vbi sacerdoti lepra diiudicatio, & leprofi à communi hominum societate separatio committitur.

Occlamat Caluinista : Noui testamenti Pontificem non posse facere, quidquid fecit Pontifex antique legie. Nec hoc requiritur; sufficit, vt noster Pontifex possit facere ea, que sunt sui muneris: in quibus & hoc; expellere ex Ecclesia Reges, qui cultum diuinum tyrannicè violare & pessiundare conantur, alteri imperi) habenis commissis. Oggerit Sutliuius; Oziă non à folo Pontifice, sed & ab aliin facerdoribue eiestü. At duce & primipilo Pontifice, q quod cu fociis fecit; solus itidé facere poterat.

## Defensio Cap. 6.7. 58. Lib. V.

Nec dedignatur fummus Pontifex nofter in hu-1A | magis hoc poterit Epifcoporum Princeps Peniulmodi facti communionem, etiam alios Episcopos; siue in Concilio, siue extra Concilium admittere.

Obiicit Sutliuius.Oziam fuiffe eiettum , quia diuinitus lepra percuffus fuerat, at Christianos Reges, quos Pontifex deponit, non percuti diuinitus. Certè ipla hærelis; qua Rex vel princeps infectus eft, aliosque fædare cupit, sape est plaga diuino permissu inflicta;propter scelera,quz hic vel ille comisit. Deinde, licet Ozias lepram non incurrisfet propter pænam peccatiadmissi; sed vel suo vitio, vel ex naturali aliqua caussa in cam incurislet, nihilominus ex templo cicaus, & à regui administratione remotus fuissets nihil enim loci relicum erat leprofis in templo. vel in comuni | B | illi. Audiamus ergo Theodoretum, Tuum eff, inaliorum hominum confortio. Oggannit Sutliuius.Ozie fucceßiffe ex lege Ioatbam:non ergo poffe Pontificem regnum alid trabere, vel ad fe rapere, prafentibus legitimie beredibue. Quis dicit. Pontificem hoc polse; si legitimi illi hæredes sint ad regni adminiftrationem apti, neque Ecclefiz & religioni perniciofif

Secundum exemplum eft Ioiadz Pontificis. qui iuísit 2. Paralip. 23. vt Athalia tyrannicè regnans interficeretur; fubstituto in eius locum Ioas. Respondet Sutliuius, Ioiadam boc won fecisse (olum , (ed vnà cum regni ordinibus : At Pontificem folum bac talia facere. Respondeo, licet Pontifex Romanus cum generali Concilio Regem aut Principé quempiam deponeret, non magis hoc Sutliuio, G aliisque Caluinistis probaretur, quàm cum solus id agit. Inueniret vtique, quod immundo suo ore vellicaret. Deinde ex scriptura manifeste apparet, omnia acta esse Ioiadæ auspiciis & du-Au, & alios hanc ad rem nil contulisse, nisi assenfum, & opem, vt res perficeretur. Legatur illud caput, & clarè deprehendetur, omnia Ioiada duce & imperatore acta esfe; aliosque in hoc negotio transigendo, Ioiadæiusis duntaxat inseruiisfe.

Secundo oggerit Sutliuius; Ioiadam Regis prioris filio regnum reddidiffe: Pontificem verd Romanum iastare, se Regnum, cui velit, deferre posse. Mentitur Hæreticus; nam fi adfit hæres, qui Ecclefiæ & communi bono profuturus videatur ; non ex- D cluditur; ficut exclusus non fuit loas. Mox refoluit Sutliuius os in conuicia, & caninam suam loquacitatem in Pontificem expromit. Sed iam his audiendis assuefacti sumus, nec magis moramur, quàm fi canis catenarius prætereuntes allatret.

Ad exemplum B. Ambrolij Theodolium excommunicantis, respondet Sutliuius, Theodosium no fuisse excommunicatum ab Ambrosio.Sed notior res est, quàm ve vilis Sutliuianis fumis inobscurariqueat.Legatur hic Bellarminus, qui exTheodoreto lib. 5. cap.17. rem gestam fideliter refert. Secundo dicit Sutlinius : boc quod fecit Ambrofius, quemlibet pium Episcopum posse facere : Multo igitur

tifex Romanus : imò Sutliuius addit; quenlibet priuatum poffe abstinere à communione eine, quemgraui crimine elfrictum neuerit. Num hoc poteft ex publica auctoritate, & excommunicationis sententia in reum latas ficut fecit Ambrofius? Adiungit Sutliuius. Imperatorem non fuiffe ab Ambrofie peremptorie sitatum ( Quid opus erat citare prælentem, & iam templum vnà cum suo comitatu ingredi parantem? Quid tergiuersaris impostor? Agnolce, quod agnolcissfatere verum, quod tua conscientia verum esse, vel inuito in aures tuas non insusurrat sed inclamat.

Impudenter mentitur Sutlivius, Ambrofium nil przcepisse Theodosio ; sed potius hunc quit Imperator, medicamenta oftendere, eag temperare, & vulnera, que egrins curantur, obligare; meum autem que funt adbibite, accipere. Tum Dium Ambrofim: Quoniam, inquit, iracundia permisifti iudicium, & non tetta rationi, fed animo irato obfecutu , fententiam pronunciasti:conscribe legem, qua deinceps sententia, per iracundia pronunciasa, irrita fint, & nullim momenti, &c. An hzc,& cólimilia, quz apud Theodoretum fequuntur, non fignificant preceptum ab Ambrofio Imperatori Theodofio traditum?

Testimonium S. Gregorij calumniatur Sutliuius confidum effe. Sed de hoc iam alibi egimus, vt & de excommunicatione lata à Gregorio II. Pontifice contra Leonem Isaurum;quam multis criminationibus incessit Sutliuius; sed conuiciando nunquam irritam reddet. Simili arte tractat Sutliuius exemplum Childerici à Zacharia Pontifice depositi, quod meritò dixerim scopulum omnium hæreticorum & schismaticorum;omnes enim in hoc Zachariz factum impingunt; illudque duro vultu inficiantur ; vt viderectiam eft in Apologia quam pro Henrico IV. scripsit Auctor Henrico Synchronus, quam post Lutheranum Huttenum ediditCaluinianus Freherus Tom. 1. Scriptorum Germaniz: Sed vt ringantur; nullius alterius auctoritate, quàm Pontificis hoc factum est, tametsi consentientibus Francis; & faluti regni fui per Pontificis potestatem tempestiu è consulentibus. Clamet Sutliuius ad rauim vique, adulatores Pontificum bec Zacharia tribuere; nos huiufmodi vociferationes susque deque habemus, non ignari per eas, id, quod factum eft, infectum non reddi.

Omifsis Auctoribus, huius rei teftibus, quos Bellarminus citat, audi quid Anno Redemptoris DCCLI tradant Francorum Annales, editi primùm à Pithzo, & postea auctiores à Frehero Tom. 1. Illustrium scriptorum Germaniz: Pipinw,miffa Romam legatione, Zachariam Papam interrogat de regibus Francorum ex antiqua Merouingorum ftirpe descendentium, qui reges quidem dicebantur, sed potestas regni tota apud Maiorem domus babebatur, excepto quod charta. & priuilegia Regis nomine (cribebantur, & in Martis campum , qui Rex dicebatur , plauftro bobm

traben-

# Defensio Cap. 9. Orio. Lib.V.

trabentibus vectus, atque in loco eminenti fedens, femel in A poralem, quam Papa habet indirecte. Nec meanno à populu visus, publica dona solenniter sibi oblata accipiebat, ftante coram Maiore domus, & qua deinceps eo anno agenda effent, populi adnuntiante : ficqúe Rege domum redeunte , cetera regni negotia Maior domus administrabat. Orat ergo fibi decerni, qui eorum iuste Rex debeat dici, & effe;is; qui fecurus domi fedeat; an ille, qui curã totim regni, & omnium negotiorum molestias sufferat ?

1161

ĺ.

DCC.LII. Zacharius Papa ex auctorisate S.Petri Apostoli, mandat populo Francorum, vt Pipinus, qui potestate regia vtebatur, nominis queg dignitate fruere. tur. Ita Hildricus Rex,qui vltimus Merouingorum Francis imperauit, depositu, & in monasterium missu est. Pipinu verd, in ciuitate Suesionum à S.Bonifacio Archiepi/copo in regem vn &w, regni bonore sublimasus est. Hzc Annales Francici.

Septimum exemplum est Leonis I I I. qui imperium transfulit à Græcis ad Francos. Multa hîc garriunt fectarij, quorum refutationem differemus ad libros de Trauslatione Imperij.

Ad exempla Gregorij VII. & aliorum Pontificum, quiReges & Principés excommunicarunt, vel penitus depoluerunt; infanit cum luis collegis Sutlinius, itaque avrocissima in sedem Apostolicam conuicia vomit,& miserabili chartæillinit.

Nuncomissis Nouatoribus, discutiamus obiectiones Carrerij, cui non placet sententia Bellarmini afferentis, Papam habere folummodo lummam potestaté temporalem indirectè : contrarium probat. I. Deus est productor non modo om- C nium (hiritualium , (ed & omnium temporalium ; vt per le notum elt; ergo & Papa non tantum fpiritualium, fed & omnium temporalium directe poteftatem babet. Si dicas; hanc consequentiam esse nullam, en tibi probationem. Sicut Dem fecundarid dici potest temporalü rector & Monarcha mundi , licet in (e non fit principaliter mundanus & temporalu : ita & Papa dici potest temporalu Dominus & Monarcha, licet sua potestas sit quiddam spirituale. Fateor tarditatem meam, Vim huius probationis assequi nequeo. Et illud mihi mirum accidit : Deum secundario effe temporalem rectorem & Monarcham mundi : Nam fi Deus eft fecundarim; quis crit primarius?

II. Argumentum: Bona temporalia ordinatur ad fbiritualia tanquam inftrumenta deferuientia vita fpiri 🛛 🖸 tuali, ficut corpus deferuit conferuationi flatus vitalu: Ergo Papa, qui prouidere debet fidelibus de spiritalibus , prouidere quoque debet de temporalibus, fine quibus spiritualia in vita ista politica exerceri nequeunt. Respondeo, ad hoc præftandum fufficere fummam poteftatem temporalem Papæ, quam habet indirectè; nec plus euincit ista ratio.

III. Argumentum Carrerij: Temporalia mouentur & regulatur in suis operationibus per spiritualia, nempe per intelligentias calorum motrices, & per ip/um primum motorem: ergo & Papa, in quo est poteft as fpiritalis, mouere potest temporalia ad finem spiritalem. Respondeo, nos non negare consequentiam; sed addimus; ad hoc sufficere summam potestatem temliora sunt, quæ Carrerius lib.2. cap.8. disserit aduersus Bellarmini doctrină, traditam cap. 6. quæ quia sponte sua corruunt, non est necesse, vt iis nos manum & calamum admoucamus.

### CAPVT IX.&X. Nonpugnare cum verbo Dei, vt vnus homo sit princepsEcclesiasticus E politicus simul: cum solution argumentorum contrariorum.

D 1 o' Pontificis eò progrediuntur nonnulli ex Sectariis, vt contra Cal-uinianorum & Lutheranorum multis in locis, atq; adeo fuam ipforum consuetudiné palam scribere & contendere non vereantur, cum verbo Dei pugnare, vt idem fit princeps Ecclesiasticus & politicus simul. Nam in Germania occuparút Lutherani multos Episcopatus, quorum legitimi præsules olim erant principesEcclesiastici & politici simul:quem geminum honorem hodie itidem sibi vendicant & arrogantilli, qui in corum locum, ex Lutheri disciplinainuaserunt; & tam Archiepiscopi & Episcopi,quàm principes politici suarum ditionum salutari & nominari volunt. Nec vllam in hoc repugnantiam reperiunt, Caluiniani vel Lutherani Prædicantes: omnia optime & bellifsime quadrant. Sed quam primum præsulem quempiam Catholicu intuentur, in quo duo isti dignitatis gradus sint coniuncii; è vestigio vociferantur. Reges gentium dominantur corum; vos autem non fic. Nemo militans Deo implicat (e negoti in facularibus.

Si quæras; quomodo igitur, faluis & illæfis hisce facræ Scripturæ sententiis, Lutherani quidam Episcopi; principes Ecclesiastici & politici fimul effe queant: in promptu est responsio; eam effe Lutherani Euangelij vim & potentiam, vt duo hæc, alioqui contraria, copulare, & amico nexu compingere possit: non quidem in subietto Catholico; fed Lutherano; hoc enim vtriusque dignitatis capax effe; non illud. Quod fi aliquis generalis Superintédens principatum temporalem Papę, omnes q; illius prouincias teneret; atq; adeo princeps politicus esfet; id, istorum iudicio, Ecclefiafticæ, tamet fi commentitiæ, Superintendentis functioni nihil officeret. Omnia rectè haberent; omnia ad Euangelij gloriam amplificandam spectarent. In solo Papa his plusquam monstrosum apparet, vt politicus sit pariter & Ecclesiasticus priuceps.

Pleudoarchiepilcopi & Epilcopi in Anglia, locum tenent inter principes & proceres Regni; amplisq;, 'vt olim cum Catholica religio regnaret, prouentibus gaudent; & feuda à Rege obtinent. Vno verbo, Ecclesiastici simul ac politici principes sunt ac proceres; tantumque abest, vt aliquid abfurditatis hac in re Caluinistæ Angli,

Cc

#### 1162

qui

### Defensio Cap. 9. 5 10. Lib.V.

quinon funt de Purisanorum schola, deprehen- A rebus omnib' praeffe debere. Quo te fert vertigo, Caldant; vt Adrianus Sarauia Caluinianus libro fecundo de diuerfis Ministrorum Euangelij gradibus, id, tanquam rectè factum, copiosè tueatur; eorumque argumenta prolixè refellat, qui contendunt ciuilem iuri/dictionem, externum splendorem in titulu, in comitatu, achonores, quos feuda annexos habent, non connenire cum fimplicitate ministerij Euangelici. Docet inluper, fas effe Episcopis ciuiles contentiones audire, & eu dirimere. Accurate respondet ad obiectiones ex disputatione discipulorum; Quis corum videretur effe Maior: & ad dica, quæ occasione huius disputationis Christus protulit: Et fi. inquit, domefticarei neceßitas, excufat Ecclefia pastorem, interdum curis secularibus & externo manuum labori vacantem, multo magie excufabit necessitas Reipublica. Textor, inquit, foffor & arator, Euangely minister citra violationem sui ministerij esse potest : Regius legatus , consiliarius, aut cancellarius effe non potest. Vnde, obsecro, in Rep. Chrifiana hec nata est Theologia? Ab amore, an ab inuidia?

1163

Docet præterea idem Caluinianus Sarauia, munera diuería non confundi, etiamfiab eodem bomine exerceansur. Refutat quoque eorum errorem, qui credunt, nulla ciuilia Reipublica negotia Episcopii & Pastoribus Ecclesidrum effe committenda Honorificos titulos, quibus hongrantur Episcopi, famulitium itidem & splendidum eorum comitatum multis rationibus tuetur: Et vt rem in pauca conferam, Sarauiz videtur effe quàm confultifsimum & faluberrimum.vt Episcopi honoribus,etiam politicis; exornentur ac infigniantur, & in Republica C quàm maximè emineant. Et hæc quidem in Anglia scripsit Sarauia; licet non Anglus, sed Belga: magnus Sutliuij Encomiastes & propugnator contra Bezam. Cui tamen Sutliuius exiguas gratias perfoluit; nam cum odio Pontificis impulfusinegat, eundem poffe effe principem Ecclesiafticum & politicum; non tam contra Bellarminum, quàm contra Sarauiam fuum pugnat:imo & contra receptifsimam·Angliz confuetudinem.

Primum argumentum fumit Bellarminus ex veteri Teltamento; quia Melchifedech Rex & fa cerdos fuit. Moyles sumus Dux populi,& summ Pontifex. Item Heli; & Macchabzi, Iudas, Ionathas, Simo, Ioannes. Respondet Sutliuius:non valere argumentum à tempore legis nature & Moyfis ad no- D fira tempera.Quare non valet, dic, quaso, Caluinista?Potuerunt olim sociari & amico fœdere iungi principatus politicus & facerdotium, feu fummusPontificatus.Quid obstat, quo minus hodie facerdotium & politicus principatus in eodem homine fimul confistant? Potest hodie primatus ArchiepiscopalisCantuarie in Anglia iungi cum politicodominatuscur id fieri nequeat extra Angliam?Sunt Anglie Pleudoepilcopi pceres politici,& principes regni : & Germani Episcopi no poterut esse politici principes sacri Rom. Impij? Licet, inquit Cainifta, otim vnu prafuiffet vni familia in rebu facris & profanis; non tamen propterea exiftimandum est vnum hominem toti terrarumorbi in

uinista?Non agitur hoc in præsenti, an vnus toti orbi præsidere queat vel debeat;sed num vnus & idem possit pariter esse princeps Ecclesiasticus & politicus. Hoc hic à Bellarmino probandues; non quod tu extra metas faltitans, ingeris; cuius generisest & illud; Male Romanum Pontificem cum Melchifedece comparari; hunc enim fuiffe Regem paci & iuftitia : Romanum Pontificem nec pacem , nec iuftitiam colere. Conuicia hzc funt. Non comparatur Papa hoc loco cum Melchifedece; tantú hoc cócludit Bellarminus; Melchifedech fuit Rex & facerdos; ergo iam quoq; politicus principatus& lacerdotium in vno eodemý; homine copulari posfunt.

Deu , inquit Sutliuius, nunc allam politiam & B forma Ecclesia instituit. Num talemquz politicum principatum penitus à principibus & antistitibus Ecclefiz excludat? Negat hoc fortifsime Sarauia. Negat hocidem Sutliuius proculdubio in fuis chartis, quas, telte Sarauia, pro Episcopis Anglis contra Puritanos scriptitauit & euulgauit. Et tamen hîc odio Pontificis aliud blaterat. Anglicani Episcopi volunt esse principes Ecclefiastici, & Regni proceres; nec quidquam delinquunt in formá regendæ Ecclefiæ à Chrifto præfcriptam;& isteAnglus ferre nequit, vt orthodoxi præsules eadem immunitate & impunitate, vtroque principatu fulgeant.

Ad exempla allata nil reponit, nifi lœdorias & pleudologias:& cum negare no polsit; omnes illos fuisse principes & facerdotes; criminationibus menté lectoris aliò abducere conatur; cum tamen tota disputatio præsens in eo duntaxat confistat, vt ostendatur, fieri posse, vt idé sit prin ceps Ecclesiasticus & politicus; qualescung; de mum illi fuerint, quorum exempla proferuntur; itemą́; illi, quorum caussa talia exempla' proferuntur. Nam licet aliquis Pontifex Romanus à fanctitate Moyfislonge ablit; neque etiam prophetiæ dono polleat; id probationi non officit, quia semper vis & neruus huius consequentiz. Moyfes facerdos & princeps politicus fuit;ergo iam quoque fummu populi Christiani sacerdos , & quilibet alim Epifcopus , facerdotium cum politico principatu coniunttum gerere & administrare posest.

Idem probat Bellarminus rat. 1. Quia potestas Ecclesiastica & politica non sunt contrariz,&c. ergo fimul in codé subieto esse possunt. Oggannit Sutliuius : Multa non pugnare, qua tamen in eodem fubiecto non concurrant : nam bipedem effe, & pennatum effe, non pugnare ; nec propterea reperiri bomines volaticos & pennigeros. Sutliuius iterum artem luam imponendi factitat : neque enimita argumentatur Bellarminus: Non pugnant; erge funt fimul in codem subietto. Vcl; ergo possunt simul esse in codem fubietto.Porrò bipedem esse, & pennatú esse, adeo. inter le non pugnant, vt credam; Sutliuium, nullam vidiffe auem propriè dictam; quz non fimul bipes sit, & pennata, nisi forte auium nomine etia vespertiliones, muscas, & culices complect i velit.

Deinde

Defensio Cap. 9. 5 10. Lib.V.

Deinde, vtramque potestatem principalem; A spaniz aliter Castellz regnum administrat; aliter Ecclesiasticam & politicam, in eodem subiecto coniungi posse; & reipsa etiam coniungi; discere poterat Sutliuius ex domesticis exemplis. An non enim in Pfeudoepifcopis Anglis vtraq; hæc potestas coniungitur? iudicio quidem Sutliuij, Sarauiz & fimilium Caluinepapiftarum; non meo; qui in illis nullum Ecclesiasticum principatum agnolco.Ide dico de Epilcopis Lutheranis Germaniz. An non Magdeburgensis, Halberstatensis, Mindensis, Verdensis, Metseburgensis, alij; principes Ecclesiastici este volunt? certe Archiepi-(cepi & Epifcepi nomen, quod viurpant, perspicue id indicat. At fimul politicis principibus annumerari cupiunt: & reipla itidem annumerantur, & quidem adeo abíque vllarepugnantia, vt Lutherani suauissimam harmoniam in hac coiunaione vtriulo; principatus, inelle exiltiment.

1165

Secunda Bellarmini ratio. Magis diuerfa funt bellum & pax, quàm bona temporalia & spiritualia:at vnus & idem Rex przest senatui & exercitui,&c.Respondet Sutliuius:non parum intereffe inter bona fpiritualia & temporalia, & inter officium fpiri. tuale & temporale. Quem petis aut feris Caluinista? An non hoc dicit Bellarminus? Num hoc difcrimen obstat, vt in eodem subiecto bona spiritalia & temporalia coniungi nequeant? Ingenti certè discrimine secernuntur sanitas corporis & fanitas animæ. Pulchritudo corporis,& pulchritudo animz. Ét tamen in eodem subiecto coniungi poffunt, & reipla etiam in multis coniunguntur. Clamat Sutliuius, administrationem belli & pacin male comparari cum officio Epifcopali & regali...Itcrum extra chorum salit. Non comparat hac inter fe Bellarminus : fed ex officio politico, quod bello & paci przest, ostendit non repugnare, vt vnus idemque præfit fimul fpiritualibus,& temporalibus. An non hoc fit in Anglia? Oro te, Caluinista, legetuum Sarauiam; vel potius lege teipfum, quandoquidem, vt ex Sarauia intelligo, in cadem arena pro Pleudoepilcopis Anglicanis versatus es. An non illi politicorum fimul & Ecclesiasticorum procerum munere funguntur? vestro quidem calculo, non meo : quia non plus Ecclesiasticz potestatis in illis, quàm in quibusuis aliis merè laicis agnosco.

Tertia Bellarmini ratio : quia vous Rex gubernare potest diversisima regna, qui diversos mores, ritus & confuetudines habeant, &c. Respondet Sutliuius, omnia bacregna. licet prouinciu diuerfa, vnum tamen effe imperium, & codem modo adminifirari poffe: Adminifirationem autom regni & Epifcepatie, plane effe diner fa. Non quæritur vtrum plura diuería regna codem modo ab vno adminiftrari queant; fed, vtrum tegna diuerfa nó etiam diuerfimodè ab vno regi poísint; & de facto etiá regantur? certè Rex Angliz non codem modo, fed planè diuerfo tria regna Anglię, Scotię & Hiberniz administrat: quippe legibus & consuetudinibus prorsus diversis & adversis. Et Rex Hitegnum Lusitanissaliter Ducatum Mediolanenfem; & aliter alias ditiones, quas habet diuerfiffimas; neque enim omnes, eodem metitur, vt fic dicam, pede; neque iifdem legibus gubernar, vt notum est.

1166

Addit Sutlinius : Nemo probibetur pluribu prouinciù imperare: at probibentur Epifcopi regnare, (immiscet iste fraudulenter regnandi vocabulu, cum dicere deberet, politice imperare, vel przesfe) quia Paulus dicit; nemo militans Deo implicat se negotin secularibus. Accipiat Sutliuius responsum sui Sarauiz. Nec illud Pauli ad Timorbeum : Nemo qui militat, implicatur negotiis huius vitæ: aduer fatur noftra fententia, inquit Sarauia, Vera negotia funt ea, qui-B bu qua ad buius vita victum pertinent comparantur, non que funt Principie, aut ciuitatie publica: ipfa militia negotium est publicum Reipublica;cui,qui adscriptus est,oportet, yt negligat domeftica : yt, fi quis fimilitudinem omni ex parte vrgeat, ei, qui militat Deo , erit abstinendum ab omnibus domefticit negotiis:contraid,quod licere diximus exemplo Pauli, quem suo munere firenue, & fideliter perfunctum fuisse, nemo dubitat: qui tamen vita negotio implicitu fuit, quando eum manuum labore victum quarere apud Corinthios necessitas coegit, & tempus impendere operi externo buim vita, quod alias melina meditationi, aut orationi dediffet:Idem facturus baud dubie pro Republica, quod pro privata fecit , fi qui magiliratus mandaffet, populig, veilit as postula ffet. Similitudinis buius igitur sensus bic est: Abftinendum ab in, qua militiam, in quam ad(cripti funt,ita remorantur, & impediunt, vt eam deferere co gantur. Hzc Sarauia, fymmystz suo Sutliuio.

Quarta Bellarmini ratio. Qui Ecclesia principatus temporales contulerunt, pij homines fuere, & ab omnibus pietatis nomine commendantur. Multi itidem Pontificum numero, qui principesEcclesiastici & policiti simul fueressan-Citate floruerunt, & miraculis claruerunt. Ad hancrationem, præter conuicia, nihil penitus respondet Sutlivius. Convicia autem eius numerare vel enumerare, quid attinet; cum conuiciari fit Sutliuio viuere & scribere? Nam fimendacia & conuicia, quz circa nonum & decimum caput huius libri quinti effutiuit; enotare vellem; facile duas Centurias conficerem. Sed cui D|bono?cum fingulis propemodum huius operis de Pontifice pagellis vanitas & mendaciloquentia Sutliuiana patefacta, & lectorum oculis subjecta fuerit. Nos nunc vela contrahamus, & quinto libro finem im-

ponámus,

FINIS LIBRI QVINTI.

Ċc

А₽́₽́Б́Ň-

Appendix contra Huberum\_.

APPENDIX DE MIRIFICO ET HOR-RIFICO OPERE SAMVELIS HVBERI, LVTHERANI

PRÆDICANTIS.

X11T non pridem in vulgus spissus quidam liber hoctitulo. AN TIBEL-LARMINVS, hoceft, Confutatio eo-🏂 rum , qua aduerfus Cbriftianam fidem pro tuenda ponsificia (ua religione, Tomis diffutauit quatuor, Robertus Bellarminus, Iefuita, Cardinalis, A Samuele Hubero D.Heluetio Bernate. Opw, in quo libru fex tota Romana Babylon, fcortationum & abominationum mater, quam Bellarminus pocillator & proditor etus in lucem produxit, ex imis euertitur fundamentis. Hic titulus fa nè, perquam grandiloquus, & qui sonoro suo fastu & hiatu lectori terrorem incuriat, ne tanta Babylonu ruina ipfe pariter inuoluatur ac pereat. Opus iplum penitus est mysticum, & non multum à veterum Hieroglyphicis fecretis abludens. Basis & quasi crepido eius est Babylon; be- B stie insidens decem instructe cornibus, & septem capitibus; que poculum aureum manu gestans fublimis inuchitur. Huius bestiæ cornua frangit & comminuit cornutus noster Przdicanslibro primo.

167

Cornua autem, quæ fronti bestiæ, matris fuz, Cornifex noster imposuit, sunt ista. I. Papa. II. Deprauatio scripture. III. Traditiones. IV. Patres. V. Concilia. VI. Scholaffici. VII. Miracula Gapparitiones. VIII. Iudaifmus. IX. Gentilifmus. X. Apotheofis Satana & Satanifmu. Vbi obferua deploratam & desperatam impudentiam huius Cornificis: qui Patres & Concilia Oecumenica inter cornua bestiæ Apocalypticæ numerat. Siccine S. Augustinus, S. Hieronymus, S. Ambrosius, C S. Gregorius Magnus, S. Gregorius Nazianzenus, S.Bafilius, S.Gregorius Nyffenus, S.Chrysoftomus, innumeri alij, sanctitate & eruditione præstantissimi Doctores, ad cornua bestiæ Apocalyptice pertinent ? Itane Concilia Nicenum, Constantinopolitanum primum, Ephesinum, Chalcedonense, alia; sunt cornua illius bestie, cui Babylon, Mater abominationum & fcortatioaum, infidet?

Quam promptum & procliue est, hzc, quz le cornibus Przdicans statuit, retorquere, & ad Lutheranos remittere. Quz enim illa mulier in Apocalypsi monstrata (si proprio sensu deferto id mysticum & tropicum declinare lubeat) nisi hærefis Lutherana; quæ Luthero, validifsimæ beftiæ, infidet; cui hæc funt cornua, quibus tam bestia, quam bestiz inequitans Thais Lutherana, totam Germaniam quaffat, & concutit. 1. Potentia & fauor quorundam principum & ciuitatum. I LImpudentia. III. Arrogantia. IV. Infiitia. V. Male dicentia. VI. Mendaciloquentia. VII. Vbiquifticus Eutychianismu. VIII. Iudaismus. I.X. Ethnicismus. X. Satani/mu. De quibus cornibus longè grandius, & quidem verissimum, opus scribi posset; quàm Huberus scripsit de commentitiis suis cornibus & capitibus, qui cum in Titulo omnium quatuor Tomorum Bellarmini refutationem promifisset, postea cum ad rem ventum est; ne tricesimam, imò ne centesimam quidem partem disputationis Bellarminianz attingit;&quç attingit, fine vllo ordine promit; modò ex Tomo primo; nunc secundo; statim ex tertio; mox ex quarto frustilla quadam excerpens vellicat, & turgidissima sua inaniloquentia lancinat.

Quanquam ferendum vtrumque effet, fi faltem Tomorum & Disputationum ordinem obferuaret.Sed nil in hoc cornicine ordinis;nil methodi.Cum de Papa détonat, derepente ad Concilia, vel ad fanctorum Inuocationem, vel ad Sacramenta, vel ad iustificationem impij saltitat,& vt Vbiquistam agnoscere possis, cum alicubi est; vbique est. Et tamen speciosus Antibellarmini titulus, & thrasonica pollicitatio, qua totius Operis Bellarminiani ex imu fundamentu euersio, promittitur; lectorem nil aliud exfpectare iubet, quam methodicam, ordinatam, plenam, perfectamque omnium, que Bellarminus differit, refutationem. At quam spe & exspectatione fua fallitur hians lector, quam primum in ipfum librum, relicio titulo, non pedem, sed vel sini-Arum oculum infert. Quam nihil inuenit coram, quz in Frentifficie ampullofis logis magnificè spondebantur.

Cornu, quod Papam nominat, leptendecim capitibus exagitat. Secundi capitis est hec inferiptio. Qued fe Papafundamentum instittet Exclefie Cbrifii. A deo mendax & calumniarum auidus est iste cornuum faber, vt ne lemmata quidem capitum

ablque

### Appendix contra Huberum.

B

С

abique mendaciis &criminationibus concipere A Adriano I. Leone III. à communione euulios, hoc eft, queat. Non enim ia citat Papa hoc, quod ex diuina in firutione, habet; sed quod Petro dictum: Tu es Petrus, & fuper banc Petram adificabo Ecclefiam meam; id ad se itidem pertinere grato animo agnoscit ac reuerenter przdicat.

Nec aliud, quàm grande mendacium eft ifte capitis Tertij titulus. De petestate Papa, qua se effert fupra & contra Deum. Solenne in fchola Prædicantica mendacium; quod aliis mendaciis corniger Huberus confirmat : Ex quorum numero hoc : Papam nous Sauramenta instituisse. Papam, Apocryphos libros Canonicis admissuiffe: Papam Conformitates Francifci in Canonem Verbi dinini resuliffe. Papam aquiparare fe Deo in boc, quod non posit errare; item in ferendu legibu, & obstringendu conscientiu, & id genus aliis ; que Huberus tumentibus buccis declamitat; quæ nil aliud funt, nifi fcurrarum fcommata & figmenta imperitis circumueniendis excogi-

Caput quartum primi cornu est de petestate Papa in fpiritualibus, caput quintum. De potestate Papa in temperalibu , vbi infulfifsime & contumeliofissime de coronatione Imperatoris à summo Pontifice fieri solita. deque caremoniis in ea adhiberi confuetis blaterat; vt mihi quidem Cornifex noster calamum nó tam atramento, quá Goflariensi cereuisia tin & um habuisse videatur, cum hæc tam furiofa in chartam exfpuit. Nam ne sis nescius, Goslariz tandem profugus iste Cain nidulum fixit; poltquam ex tota Heluetia, & Academia VVitebergensi publicè ob seditiofisimum & inquietisimum ingenium exterminatuseft. Goslariz ergo hzc tam bella cornua Corniger iste confecit, & bestiz suz, à qua vehitur, adaptauit.

Infcriptio capitis fexti luculentum eft mendacium. De Papa potentia in omnes creaturas. Quis potentiam Papz ad omnes creaturas extendit? Hic bestia cornuta os suum lato ricu diducens, bacchari incipit de Purgatorio, & de variarum rerum benedictionibus: adeo infanè & fcurriliter ; vt omnes Lucianos longiísimo interuallo post se relinquat.

Septimi capitis lemma hoc mendacio con-D tinctur. Papa potestatem in omnes Ecclesias, non effe ex iure dinino; nec ex inre humanó. & hæc posterior pars mendaciorum octaui capitis periocha est. Nono capite mentitur, SS. Patres primatui Pontificis Romani non fuffragari. Capite decimo horribiliter mentitur, cum explicat fictitias caussa, quibus Papa ad tantam potentiam perruperit. Vbi propemodum plura inuenies mendacia, quam lineas. Illud notetur contra alios secarios, qui plerumque vociferantur, nullum vnquam Imperatorem ante Gregorium VII. Excommunicatum fuisse : Gregorium V I I. primum exftitiffe , qui in Henricum I V. anathematis fulmen ieserit. Istos mendacij arguit Corniger nofter : qui hîc scribit ; Orientales Imperatores à Nicolao I. Gregorio II. Gregorio III.

excommunicatos fuisse. At omnes isti Pontifices antecesserunt Gregorium VII. Concedit etiam Pontificem Romanum varias in Italia prouincias dono accepifie à Pipino, Carolo Magno & aliis. Quod mente reponendum est, contra inuerecundam frontem Caluiniani Sutliuij.qui omnium harum donationum tabulas pro fabulis reputat.

1170

Caput vndecimum hoc prænotatur mendacio. Pontificem super quem Babylon edificata est , errare posse. Duodecimum, Reipsa errasse. Decimumtertium, adhucerrare : Et loquitur cornutus Prædicans de erroribus commissis in definitione ex Cathedra; eamque ob caussam mentitur. Lege hæc tria capita, præter clamores, imperitia, pleudologiam,& lœdoriam vix quidquam inuenies.

Capite decimo quarto quarit Cornifex : An fuerit de necesitate & vju Ecclefie , Monarcham constituere Ecclefiaftuum. Ipfe negat ; & quidem infcitifsime. Sed nihil opus quidquam iis addere, quz libro 1. & alibi in hac de Pontifice summo Controuersia copiosisime à nobis disputata sunt. Neque enim in toto hoc Cornigero libro vllam vel obiectionem, vel ad argumenta Bellarminiana solutionem inuenies; cui non à nobis satisfa-Aum fit, Nam noua Cornuti noftri mendacia & conuicia recensere, quid attinet / quasi Danzus, Sutliuius & alijno fatis multa nobis enumeranda suppeditauerint. Fuitne vllus vnquam Przdicans, quem libido mentiendi non exagitaue-

Caput decimum quintum; An Papa fit indicere & connocare Concilium generale; huc obtorto collo à Cornifice abreptum est ex libris de Cóciliis. Qualtio capitis decimi sexti: An pax Augustane Confesioni data in Imperio per Tridentinum Concilium telli pesit : non est à Bellarmino vilo in loco Tomorum disputata: à cornicine isto cornu hoc inflatur, non pacis amore, fed Bellonæ. Clamant Prædicantes perpetuò,ad raucedinem víque,pa-Aa conuenta sandte & inuiolabiliter seruari debere. Interim linguarum suarum & libellorum, Aabellis omnia inflammant, & chartas seditiofisimas extrudunt. & cum id, quod faciunt, hoc eft, cum classicum canunt, & tartaream suam vocem turbandæ publicæ tranquillitati, quã maximè intendunt, mitis oliuz ramum prætendere videri volunt.

Caput decimum septimum horribili inscriptione infignitur. Abyffus fallaciarum Babylonis in bor Patrum (forlan scribere volebat, Paparum, )fundamento. Quis sibi non metuat, si eò deueniat, vbi abyffur abyffum inuocat? Cui non ftent comz? Cui vox non hæreat? Sed nisi fallor, aptisime inferiberetur hoc caput: Abyflus mendaciorum, calumniarum & vociferationum cornuti Huberi, quibus hoc primum suum bestiz suz cornu cocludit; quæ conclusio nihil aliud eft, quàm repetitio omnium mendaciorum & conuiciorum

Cc 3

ante-

Appendix contra Huberum.

rum additio. Neque enim isti suz vanitatis repetitionem vnqua fine copioso auctario instituunt, prout etiam videre licet in generalibus Danzi cenfuris, quas singulis Bellarmini libris, & interdum aliquorum librorum partibus fubiungit; quz cenfurz nil aliud funt, quam totius inaniloquentiz & vanidice garrulitatis anacephalzofis, nouis lædoriis & pfeudologiis farta. Cornu secundum Cornificis nostri de scripture depranatione, conflat nouenis capitibus. Res miranda. Huculque in capitibus crant cornua; nunc capita sunt in cornibus. Plurima & horrifica mendacia effundit de scripture imperfectione, obsinritate, & ambiguitate, necessitate, interprete & interpretatione. Et tandem aby fum fallaciarum , pfeudologia- B rum, criminationum & vociferationum fuarum clamosisimus rabula subiungit. Verùm hæc omnia iam primo Tomo tractata & discussa funt. Nec arbitror vllam alicuius pretij obiectionem ab ifto allatam, quz non fit in Apologia primz Cótrouersiz depulsa : idemque dico de Cornigeri nostri cornu tertio, cui traditionum nomen indidit. Et fi quid peculiarem refutationem desiderat, id non præteribimus, cum Savvbrandicam Replicationem ad examen vocabimus.

Cornu quartum bestiæ Huberianæ comple-Aitur Patres. Quintum, Concilia. Sed hac ad disputationem de Pontifice non spectant. Proprium locum obtinent. Eft autem Lutheranæ hu-С ius bestiz incredibilis prorsus impudentia, cum Bellarminum aliosque Catholicos accusat, qua fi Patres parum honorifice tractent; cum ipli in Patres proiectifsime & petulantifsime debacchari soleant, vbi vel minimū quid dicunt, quod istorum stomachis non satis arrideat. Sed hac alterius loci funt. Legatur Lutherus in fympofiacis Colloquiis titulo de Patribia. Et Coccius in Thefauro fuo lib.8.fol. 1118. Et Panegyricus Misenicus cap. 3. vbi copiose de hoc argumento scripsi.

Sextum Huberianz Bestiz cornu scholastici tenent. Hosindignè à Bell'armino excipi & accipi calumniatur Cornifex. Et vbicunq; Bellarminus alicuius Scholastici sententiam vel non sequitur; vel reiicit; iste diffensionem implacabilem & bellum irreconciliabile ingeminat. Quid fi iis conuiciis in Scholasticos grassatus fuisser Bellarminus, quibus Lutherus in eos des auiit cum alibi; tum in Colloquin Mensalibu , Titulo de Scholasticu ? Sed & hæc de Scholasticis disputatio alterius est loci. Quomodo autem lalua fide & charitate in rebus nondum planè compertis dissentire ab aliis liceat ; & vel hanc vel illam opinionem amplecti, copiosè declaraui contra Pappum in Appendice prima ad primum librum primęCótrouerfiz de Verbo Dei. Quod Beza pro fe & fuis dissidentibus non de lana caprina, sed de ipsis fidei articulis scripsit Przfat. in secundum Volumen Tractationum Theologicarum . hoc iurel

antecedentium, & præterea non modica nouo- A optimo de Scholassicorum concertationibus pronuncies. Nil probibet de ift is quari, & diner fas corum sententias Audiri, quos apparet innestiganda veritatu studio duci , modò publica auctoritare receptu pertinaciter non obfiftatar. (Quod Scholastici no faciunt, cum in iis, quæ per fidem certa, explorata & definita sunt, omnes concorditer conspirent. ) Et qui ex ist in occasionem arripiunt nos calumniandi , quasi in religione non confentiamus, partim non agnoscunt, que fit iudiciorum bumanorum imbecillitas, cum fint tamen ipfi sape nulle iudicio prediti, partim verò suam malitiam manifeste produnt. De conniciis maledicentisimis Lutheri & Lutheranorum in Scholasticos, disputatum est prolixè in Adu Doctorali typis hic ante paucos annos exculo.

1172

Miracula & apparitiones, ex quibus Cornifexnoster septimum suum cornu confecit, alio pertinent, de quibus certe rabula iste ita scribit, vt omnibus fannionibus videatur palmam preripere voluifie. Indaifmum, Gentilifmum, Alcoranifmu & Satanifmum, si quis penitius introspicere cogitet; is Lutheranifmum & Caluinifmum inspiciat; vterq; enim omnium prædictorum lucidissimum nobis exhibet speculum.

Postquam cornifex ea, quz volebat, cornua, Bestiæ suæ imposuit; eandem nunc suis capitibus infignire aggreditur ; ordine planè præpostero; quia prius bestiz capita danda erant; postea cornua; quandoquidem cornua sunt in capiribus, nó capita in cornib. Sed de ordine nullam litem moucamus. Videamus potius, qualia fint hac bestia Huberiane capita Primum caput est, quo bestia hæc Prædicantica denorat peccatum. Secundum caput, que denorat lejum Christum. Tertium caput, quo deuoras Verbum. Quartum caput, quo deuorat Baptimum. Caput quintum,quo deuoras canam Dominica. Caput fextum , que deuerat abfelutionem. Caput septimum, quo deuorat fidem. En voracissima capita, quorum comparationeadmodum temperans & abstinens est Bel ille Babylonius, cui impendebantur per dies singulos fimile artabe duodecim, & oues quadraginta , vinig, amphore fex. Nil Belus iste ad voracitatem horum Huberianorum capitum, quorum vnum totam canam Lutheranam deuorat, nectamen fatiatur in-D explebilis eius cupiditas.

Decem ergo cornibus & septenis capitibus infignitus Cornifex nofter validum dat in Bellatminum impetum;& suis optima quzque & faustissima canit, more illius Predicantis, de quo 3.Rcg.22.Fecit quoq, fibi Sedecias filim Chanzana cornua ferrea, & ait : Hac dicit Dominus; bis ventilabie Syriam, dones deleas eam. Cumque Michzas Propheta Domini, tantam vanitatem redargueret; acteßit Sedecias, filius Chanaana , & percußit Michaam in maxillam & dixit : Méne ergo dimifit (piritus Domini, 👉 locutiu est tibi i Non secus hodie Lutherani & Caluiniani Prædicantes agunt cum Catholicis fcriptoribus, nominatim cum Bellarmino, qui innumerabiles conuiciorum & maledictoru ala-

pas

### Appendix contra Huberum.

С

pas ab his cornigeris Sedeciis incustas fustinere A nat, fulminat. His cornua fe exferunt. His capita beflia coguntur; eò quod cum Propheta Michæa indefinenter clamant; Ecce dedit Dominus spiritum mendacij in ore omnium Prophetarum (Prædicantium) suorum, qui bic funt, & Dominus locutus est contra te ma lam.

1173

Quàm verò Huberus bonam operam cepifset, si Lutheranæ illi bestiz, cuius dena cornua iam ante recensuimus. sua quoque attribuisset capita. & primum quidem ; quo tot opulentifimos Episcopatus & Ecclefiasticos principatus deuorauit. Sccundum; que tet Abbatiarum & Monafteriorum millia deglutiuit. Tertium, quo infinita Ecclefiarum (plendidifima adificia abforpfit.Quartum,quo bona Ecclefiaftica,qua vel auarißimi & rapacißimi cuiuug, votu sufficere poterant, it a arrofit & accidit, vt multis in locu ne fti- B pula quidem supersint : Omnia fere epota, elota, exesa, & in inexplebilem abysfum præcipitata sunt, ita vt Prædicantibus pauxillulum restet; Qua de re exstant lamentabiles Prædicantium & ipfius Lutheri threnodiz & queremoniz, de quibus legi potelt Refutatio præfationis Lauferianz, quam R.P.Ieannes Zebender nofter przfixit Apologiz suz contra duas Pragenses Conciones Polycarpi Lauseri. Quintum caput Bestiz Lutheranæ, quo disciplinam Ecclesiasticam penstus exedit. Sextum.quo ex feptem Sacramentii , quatuor vel quing. & plurima alia dinina inftituta & dogmata abjumpfit. Septimum, que ipfum dininerum voluminum Canone inuafit, & inde unpurisimit suit dentibus integros libros abrafit.Hac Lutherana Belliz omni voragine voraciora sunt capita.

Porro totum secundum librum de capitibus Bestiz suz confecit Capito noster partim ex Tomo Bellarminiano de Sacramentis; partim ex Tomo quarto, de gratia, de peccatis, de iustificatione, de predestinatione ; ex quibus excerpsit iste nonnulla fragmenta, eaque clamosisimis fuis mendaciis & criminationibus exagitat. Verùm horum refutatio non est præsentis loci, vbi de solo Christo'& Pontifice disceptatur. Alium locum.aliud tempus & otium hzc efflagitant.

Libro tertio occupatur Huberus in explicando poculo Babylonice suz meretricis, variasque mixturas apparat, de Miffa, de Sacramentie, de cultu imaginum, de cucullaris, vt inquit, farisfactionibus. Quid verbis opus? Si quis Furiam videre cupit, hunc Prædicantem intueatur.

Libro quarto disputat de vera Ecclefia & Ecclefia Antichrifti; vbi & de ipfo Antichrifto. Sed difputatio de Ecclesia non est huius loci. De Antichristo nihil noui adducit, præter nouas vociferationes, criminationes & maledicentiam prorfus Tartaream; omnia perftrepunt lupin, lupen aribus, scortis, scortationibus, Sodoma, Gomorrha, Babylone, Babylonica meretrice; Babylonica Thaide, Poculo Babylonico, pocillatore, pincerna; & id genus aliis emblematis. Quidquid Bellarminus dicit, hoc Babylon vel pocillator Babylonis dicit. Hîc Babylon feipfam prodir, confundit, euertit. Hîc fuo indicio perit. Hîc beftia tograffantur, & bacchantur. Et quid moror? Nil moderatum in hoc Cornigero Prædicante, nil fobrium, nil fanum. Omnia furorem & infaniam plusquam Orgiis vsitatam spirant : qui ad maniaci operis complementum duos adhuc libros vel potius Diabolico enthulialmo perciti animi duos paroxy fmos adiicere cogitat; Et tum quasi prostratum Bellarminum palam publicó in triumpho circumducet scilicet, & denis suis cornibus septenisque capitibus coronam seu lauream triumphalem imponet ; & roto orbe celebrabitur, sed vt furiosus & maniacus impostor, omniumque scurrilium maledictorum sedulus collector, & vnum in fascem comportator.

De Thoma Mortono Anglo, Caluinianz Theologiz Baccalaureo, dictum est Tomo primo. Is lib. 3. Apologiæ luz, quam vocat Catbolicamp. 2. etiam hanc de Pontifice disputationem vellicauit, modo & stylo sibi consueto, qui est; ex variorum Doctorum nostrorum dictis, contradictionum quasi catenam nectere. Sed plerunque conatu suo fallitur. Nam dum contradictionum catenam exituram exspectas, ferè femper Mortonica vanitatis & mendaciloquentia rudis & impolitus cento exit. Nec arbitror in nugacissimis Caluinista huius chartis aliquid ineffe,quod abunde refutatum non fit; cum gregales Mortonicos Sutliuium, VVitackerum, Iunium & alios refellimus.

De scurrili & prorsus Lucianéo libro Philippi Marnixij iam alibi diximus.

Prorepfit quoque ex antris VVitebergens. bus ignotus quidam terræfilius , cui nomen Rühelio,qui librum hoc titulo infignitum in vulgus extrusit. Dogmata & argumenta Suitarum pracipua de Papa è variù illorum, Bellarmini pracipuè, libru,de Romano Pontifice, collecta, examinata, & refutata., Solide videlicet, vel vna litera auctius, flolide. Quid enim indoctissimus iste Lutherista solide vel examinaret, vel refutaret ? Librum eius esse collectionem non abnuo; sed conuiciorum & mendaciorum, que ex Prædicantium quisquiliis vtcunque diligenter collegit ac fublegit. Indignus certe est, qui aliter refutetur, qua contem-D ptu & filentio. Dignissimas hasce vindicias iudico. Quanquam ea, que de judice Controuerliarum garrit, fatis superq; Tomo superiore difculla & dispulsa sunt. Que de Pontifice; Tomo ifto. Nam dum Hæreticorum, qui familiam ducere videntur, nugamenta disiicimus ac depellimus, vna eademque opera patellariorum quoq; Prædicantium (in quibus & iste militat) obiectiunculas amolimur, cú nullas adferant, nifiquas à fuis Magistris vel mutuò sumpferunt; vel furati funt, vel faltem emendicarunt.

Dedit nobis quoque lena infignem librum, Auctore M. Henrico Echarto Hello, cuius inferiptio : Papa Pharifaizans, Historice, Logice & Theologice conscriptw.Quis non amet,quis non emat librum

terge-



# Appendix contra Huberum.

#### 1176

1175 retur Audorem Hiftoricum, Logicum, Theologum ? At quia periculum erat, ne titulus videretur ironicus vel antiphrasticus; neque enim ignotum solet effe librorum emptoribus, quàm fub speciofis titulorum pollicitationibus fæpenumero de formes lateant nugz & phlyarix; ideo prudenter Bellarmini edera appensa, fibi & fao fatui Lutheranus iste magistellus confultum iuit. Addita. inquit, fimul refutatione pracipuorum argumentorum Iefuite Roberti Bellarmini. Mactehoc animo Magiftelle; iam tuus liber longi fori non erit. Iam nó deferetur in vicum, vbi thus & piper venditur. Iam à Pharmacopoliis securus perstabit ; quia Bellarmini nomen præfert; quod nifi præfixifies; quis hoc tuum omnis infulfitatis, infcitia & maledicentiz chaos vel inspicere dignatus fuisset? B pro suo acumine concludet, quod conclusit, au-Nunc Bellarmini nomen illectamentu est. Quis enim non cogitet validis lacertis eum præditum effe. qui Bellarminum in prælia polcar; nec polcat tantum, fed & pertrahat?

Admonitor seu Commonefactor Anonymus de libris Bellarmini, cuius in Controuerfia de Christo aliquoties mentionem fecimus, valde fuccenset Bellarmino; quòd locum illum Apoftoli : Omnu anima poteftatibus sublimioribus subditafit, refert etiam ad potestatem Ecclesiasticam. At causs nihil erat, cur tantopere stomacharetur; nam ita explicandum esse hunc locum perspicuè ostendit Bellarminus lib.4. de Pontif. cap. 16. & nosibid. Et in libellis, quos scripsit

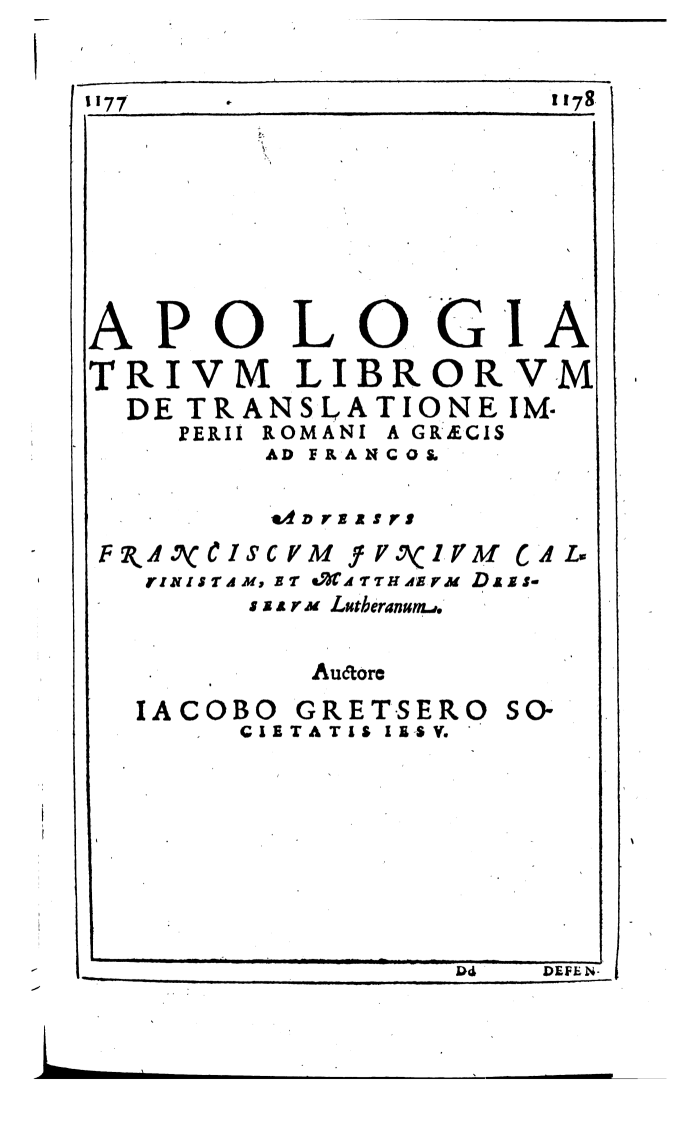
tergemina hac laude clarum? Quis non admi A Bellarminus de Controuersia Veneta; & nos iti-

Frontem quoque corrugat ob disputationé de variis Reipublicz speciebus quam in ipsovestibulo primi libri de Pontifice instituit. Putat ifte hæc omnia, tanquam Philofophica, proculà Theologicis disceptationibus amandari debere. Nihil Philosophiz cum Theologia effe commune. Sed hoc delirium fatis repercusium est lib. 1. de Pontifice. Perquam autem argutus eft commonefactor ; cum colligit , Papam debere etiam babere alıquam Papiffam vxore, quandoquidem fummu Pontifex veteru Teftamenti, vxorem habuit; qui noui Potificis sypus fuit. At non videt acutus homo plus inde lequi, quàm forte iple velit? nam priscusille Pontifex etiam Christi typus fuit. Num & hic diens, illum fuisse typú eius Pontificis, qui Chrifi in terris supremas vices gerit ? Non est neces fe, vt omnia typi feu figura, fint in figurato; fatis eft, vt ea infint, quz funt perfectionis, & quz ad officij prælignificati & in typo adumbrati finem conducunt; in quibus certe non est vxor. Eiusdé notæ funt cætera, quæ iste commonefactor, ex Controuerfia dePontifice dentibus fuis infeftat. At non opus fingula figillatim perfequi ; quia

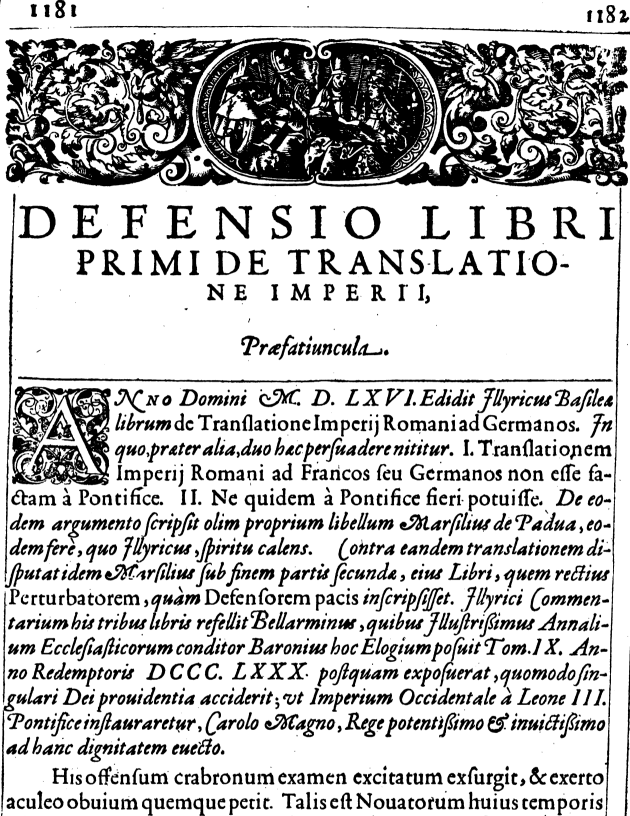
vix quidquam inuenies, ad quod in Controuersia de Pontifice non sit copiosè responsum.

FINIS.





•



aculeo obuium quemque petit. Talis est Nouatorum huius temporis fchola, cuius, qui in historica facultate apud eos esse profite batur antiftes, commentarium scripsit aduersus eos, qui asserent, collatum esse Occidentis Imperium per Romanum Pontificem in Carolum Magnum: quam quidem scriptionem si quis mendaciorum nuncupauerit officinam, proprio quidem titulo mendax Opus inscripserit. Cum nescio an quisalius sit inueniri huius temporis scriptor, qui plura, maiora, patentiora, dicam & putentiora, ac magis deformia, vnà simul in vno volumine, mendacia coaceruauerit. Qui ista non credit, & figura

Dd 2

\_\_\_\_\_

hyper-

hyperboles, amplificationis causa, nos vti existimat; inspiciat ipse oculis easdem, tanquam in nundinis palam expositas merces, patentes omnibus factas. Quienim eiusdem officinæ abdita penetrauit, veritatis lucernâ fingula perscrutatus, quæ tenebrarum erant offusa caligine, qualia essent non omnibus nota, iam aduersaria scriptione palam fecit, & cunctis perspicuè demonstrauit vir doctissimus Bellarminus, hodie Collegij Apostolici decus, & ornamentum, Cardinalisamplistimus; qui id, quod conatuseft, adeò est feliciter con securus, vt nobis, vel aliis non fit admodum laborandum, sed gratulandum potius, vti potentisfimo vindici veritatis; agendæquegratiæ, quod labore plurimo liberauerit immittendifalcem in adeò den sam, immensamque mendaciorum syluam. Nam contemnendus est potius, quàm confutandusille, qui mendaciorum frigidus defensor accedens, post collapsos tuba losue muros lericho, leuem maceriem excitauit, que sponte corruat, indigna penitus, vt ad eius demolitionem iterum buccina facerdotalis infonet.

Contra hoc Bellarmini opus tantis laudibus à celeberrimo (ardinali Baronio celebratum duo ex sectariorum grege calamos suos strinxerunt : alter Matthaus Dresserus Lutheranus; alter, Franciscus Junius Caluinianus. Jlle plus verborum, quàm rei adfert. Hic antiquum excerpendi frustilla, eag carpendi & vellicandimorem tenet. Utriusque nugamenta breuiter refellamus. Junij potissimum, nam Dresseri scholastica declamatiuncula satis iamest discussa e excussa Ludouico Rogerio nostro in libello, cuius titulus: Responsio ad notationem cuius dam Matthai Dresseri, qua Illustrissimum, cardinalem Bellarminum, Antonium Posse Ludouicum Rogerium è societate JEsr Theologos, glorios è Lutheranus Ludimagister prouocat: Cum breui erratorum Compendio, qua in Bellarmini confutatione edita anno M. D. XCI.

Dresserus commiserat. Quiliber primum Posnania in Polonia editus est, Anno Redemptoris M. DC. postea recusus Moguntia in Germania.



CAPVT



CAPVT PRIMVM. Complectitur contradictiones Jllyrici.



VLTVM debent Lutherani manes Illyrici, Caluinianis manibus Iunij. Dixerat Bellarminus, fe Prolegomenorum loco quædá præmittere velle, tum de contradictionibus, tum

de manifestis atque crassissimis Illyrici mendaciis, sic enim patefacta huius hominis incostantiâ& impudentiâ, fimul etiam veritati ad aures atque animos aditum patefactum iri. Ad quz Iunius. Vere crase dicit Bellarminus , wi iuradois omnia,vt praceps spfi dictauit zelus. Item. Parcius ifta viris tamen obsicsenda memento. Quid verò funt hæc qualiacunque Bellarminiana, de Illyrico & in Illyricum verifsime dicta, fi conferantur cum illis Be- B zæ Præfat.in Volumen secundum Tractationum Theologicarum, vbi Illyrico caput hoc lixiuio lauatur. Illyricum illum, totius Germania perniciem, vel nominare me fand puduiffet, nifi perficiendum fuiffet. quod femel Crifpinus edere c aperat; cum vir ille nibil.prater audacißimam inscitiam, & vere Satanicum spiritum ad oppugnandam veritatem adferat. Hæc & centena talia, quibus postea toto in libro Illyricus à Beza fuauiter perfricatur; non offendunt Iunium, vt nec innumera alia Encomia ab ipfis Lutheranis Interimifin & Adiaphorifin non modio aut trimodio, sed ipso horreo, Illyrico admensa; solus Bellarminus contumeliu perfonalibus graffatur; & illiberaliter extra modestiæ limites fertur; cum quid hominis Illyricus fuerit.præcipuè in Com-C mentario de translatione Imperij, absque vlla circuitione aperit.

Murmurat quoq; Drefferus sub finem Confutationie sue, quòd Bellarminus sicum nominet sicum, & scapham, scapham; hoc est, mendacia; men dacia. Mitiore vocabulo vtendum censet. Sed quando Illyricum tam turpiter mentiri non pu duit, caussa nihil apparet, cur suo nomine palam non afficiatur, quod Illyricus palam egit: nam licet turpe sit mentiri, id tamen, quod verè mendacium est; hoc ipso etiam vocabulo indigitare; turpe non est; quando le&oris, ne seducatur, interest nosse, quis ille sit, qui sub veritatis pollicitatione mendaciloquentiam suam venditat.

Prima Illyrici contradictio.In libro de Translatione Imperij negat Imperium Romanum tranflatŭ à Gracii ad Germanos Pontificii anctoritate.At in libro

contra primatum Papæ, hoc affirmat, vt & Cen-A turia VIII.cap.10. colum.751. Iunius suppetia tum accurrit Illyrico: nullam bie effe contradictionem. Virumg, ab Illyrico affirmatum non codem, sed diuerforespectu; Pontificem transfulisse & non transfulisse Imperium ; transtulisse ex facto ; non ex sure. Transtu ise vt sauffum partiariam ; non vt totale : Fuiffe buim translationis Auctorem, fed iniuftum; non iuflum : Ex hac animaduersione omně Illyrico intentatam çó tradictionem euanelcere. Sed Iunius, more suo, arbitratur, omnibus oculos iam effossosse, vt quid Illyricus scripserit, nemo mortalium amplius legere queat. Nam Illyricus fexdecim argumenta an deliramenta? profert, quibus euincere vult; translatione hanc simpliciter, nulloq; modo, nec iufte. neque iniufte, nec vt à cauffa totali, nec vt à partiali, à Papa factam; Carolu enim dudum ante Leonem III. fuisse Imperatorem; imò vix dignatur Illyricus fateri; Carolú à Leo ne corona Imperiali redimitum, & folenni czremonia inunctum effe; tantum abest, vt Leoné aliquid auctoritate, operâ & industria sua ad hanctranflationem contulisse agnoscat. Et huc totam futilium fuorum argumentorum cohortem dirigit. Quapropter manet, velit nolit Iunius, contradictio. g Bellarminus Illyrico obiecit.

1186

Secundam contradictionem non attingit Iunius. Tertia est, de Hilderico Rege Francorum, quem Illyricus in libro de translatione à Papa depofitum negat. AtCenturia VIII.cap.10.col.706.af. hirmat. Iunius videri cupit, quali totis viribus, veit Illyricum ex contradictionis laqueo eripere. Et postquam omnia fecit, nihil fecit, nam hunc nodum non foluit. Zacharias non deposust Hildericu. Zacharias depossiit Hildericum. Zacharias non dedit Pi pino Regnum Francorum Zacharias dedit regnum Francerum Pipino. Vtraq; propolitio elt Illyrici. Vtraq; ab illo affirmatur. Nec concedit Illyricus in libro de Translatione Hildericum fuisse depositu, regnumq; Franciz ad Pipinum venisse confensu & affentu Zachariz; fed fimpliciter abnuit. contra omnium Historicorum fidem & testimonia; Zacharie aliquid negotij fuisse cum depositione Hilderici seu Childerici, & translationeRegni in Pipinum. Hinc acriter insectatur Illyricus Gratianum, quod 15.q.16. Can. Alimex Gelasio ad Anastasium Imperatorem; scripserit, Hildericum Regem à Zacharia fuisse depositum; ridetque Glossam; dum verbum, deposuit; exponit; per, deponentibus confensit. En Illyricus ne confensum quidem Zacharie concedit. Frustra ergo contra-

Dd 3

dictio-

### Defențio libri primi

1187

Pipinum non factum à Zacharia Regem ; & hoc velle Illyricum in libro de Tranflatione; fed confeníu Zacharia approbatam; & banc effe mentem Illyrics Centuria VIII. nam in libro de Tranflatione omnem colenlum à Zacharia excludit: In Centuria VIII. plus dicit: quia hæc funt eius verba : Pipino Zacharias Papa regnum Francorum dedit,idg, ei tutum praftitit, depofiro, & c. Hilderico Rege, & c. Dare regnum, idque alicui tutum praftare, & deponere Regem priorem; plus eft quàm in electionem alicuius & depositionem alterius consentire.

Modestior Illyrico fuit Marsilius in suo libro de Tranflatione Imperij cap.6. vbi quamuis neget Hildericum à Zacharia fuisse depositum, no tamen ausus fuit pala inficiari Zachariz consen- B fum accelsiffe; tamet filibenter id feciffet. Faffus infuper eft , multos feriptores effe qui testentur. Hildericum à Zacharia fuisse depositum : Sed corum libros calumniose nominat Clericorum feripturas fibi imperialem potestatem v/urpare volentium : & mox citat Aimoinum, feu, vt iple vocat, Admonium; quali fcribat, in hoc facto nihil Pontificis intercefsiffe, præter confenfum. Nefcio tamen, quo Marfilius Aimoino vsus fuerit; nam qui hodie exstat, di ferte testatur lib. 4.cap. 61. Potificem mandaffe, miffis super hac re ad Pipinum legatis . melius effe illu vocari Regem, apud quem fumma poteftas confifteret , datag auctoritate sua iußisse Pipinum Regem institui. Subdit Aimoinus. Hoc anno. (qui ex Baronij calculo est annus DCC. LII.) Secundum Romans Pontificis (anctionem, Pipinus, Rex Francorum appellatus eft ; Er ad buim dignitatem honoru vnæm facra vnæione.manu fancta memoria Bonifacij Archiepiscopi & Martyru. Vbi videre est verba longe efficacius quid, quam folam confensionem testantia. Nam Zacharias in hoc noui Regis negotio , mandauit, & ad id/ua auttoritatem dedit. Iußit insuper Pipinum consti tui Regem. Ex sanctione item Zachariz Pipinus Rex constitutus est. Idemque confirmant vete res Annales Francici à Pithœo editi. Zachariae Papa, inquiunt, ex auctoritate Petri Apostoli . mandat populo Francorum, vs Pipinus , qui posestate regia vseba tur, nominis quog dignitate frueretur. Adftipulantur & alij veteres Historici ac Chronologi. Omnibus Hæreticis ac schismaticis est hoc Zacharia factum scopulus in quem impingunt. Itaq; alij, vt Illyricus, factum hoc penitus inficiantur: Ex quorum numero videtur etiam effe Auctor Apologiæ Henricianæ,quæ exstat Tom. 1. Illustrium Germanız scriptorum editionis Freherianę, qui præcise & absolute negat, Francos à fidelitate Hilderico feu Childerico præstita, fuisse absolutos, & Gregorium V I I. qui in Epiftola ad Herimannum Episcopum Metensem id asseruerat; falfitatis redarguit, (ed falsò. Etiá iphus lunij iudicio, qui ferme ad hoc dútaxat opera Zachariæ expetitam ait; vt Franci à iurifiurandi religione, qua Hilderico obstringebantur. soluerentur.

Alij Zacharia folummodo affenfum prebuiffe

dictionem eius tollere nititur Iunius cum ait; A contendunt, & hoc ipsum iniustitiz insimulant; vt Iunius, Sutliuius lib. 4 de Pontifice cap. 11. & alij. citat pro fe Iunius Tilium Actuarium. Sed nos recétilsimo lcriptori opponimus antiquos, & in his S. Iuonem, qui in fuo Chronico. Pipinm Francorum regnum deficere videns, iuffu Zacharia Papa eleuatur in Regem. Iuffu, inquit Iuo; non ergo folo assensu & approbatione.

Citat etiá Iunius pro fola fua affenfione Go defridu Viterbiensem. Sed reluctanté & contra Iunium testimoniú dicentem; sic enim Viterbienfis legatos Francorum apud Zachariam loquentes inducit.

Si cupie Ecclefias regni virtute iuuari.

Pracipias Regem validum fortemg, leuari,&c. Scribe Pater Francis, pete, fuggere, pracipe, femper Vt faciant Regem patria gladiog, potentem.

Non ergo Zacharias tantum affenfus eft, fed& pracepit Francis. vt, deposito Hilderico, Regécligerent , qui Francicis rebus ornamento & fulciméto effet. Nec obstat illi Viterbiensis versiculi.

Littera Papalu Francii celeberrima venit; Erigitur (olium, Pipind gloria cedit,

Quippe fibi regnum Francia tota dedit :

Iuffu nimirum & præcepto Zachariæ; nam legati dixerant: Precipies. Precipe. Lege Baronium AnnoDCC. LI. & DCC. LII.

Quarta Illyrici cótradictio. In libro de Tranf latione dicit, Papas fuiffe feruos & mancipia Caroli Magni. At Centuria VIII.cap.10.col.724. dicit Illy C ricus, Pipinu & Carolum filium eius.profiratos in terram Pontificis pedes fuiffe ofculatos, ftapedes apprehen diffe, frenu equitenuife. & fratori officio functos effe. Nu hunc honorem Regum quispia suo mancipio ha beret? Occlamat Iunius. Illyricum dixiste man cipium figurate; hoc eft, fi iftud figurate, recte velis interpretari, calumniosè. Nam si Pipinus & Ca rolus Papam habuillent pro suo mancipio siue proprie dicto, siue figurate; hoc est, pro capite vili& abiecto, cui quiduis mandare liceret; cer te hoc officij genere eum nunqua fuissent pro fecuti. Nam quod Iunius obiicit, hunc honore Ste phano Pape babitum : fuiffe voluntatu non necessitatu. religionu.non obligationu. id ad rem præfente nil facit; de hoctota quaftio eft; num Pipinus, Carolus Magnus & alij Papā pro mancipio habuerint. D No habuiffe, teftatú faciunt eximij honores Po tifici ab his Regibus habiti. Omnia alia, quz Iunius declamitat, à caussa, quæ agitur, extranea funt; & illz etiã ad Chriftú exclamationes, ridi culæ: Hoc nung, tu. optime I E S v, docuifti. Tu. Domine I E S v, nö babuift vbi reclinares caput tuŭ: 1 fti.Vicarij tui fcilices, habeant ip/as Regu Imperatorumq, ceruices, quibus incumbant etia pede. Hæcomnia nil prorfus ad inftitutú faciunt; multoý; minus illa, quæ hîc ex libro ceremoniarŭ exferibit Caluinifia; videlicet quz Imperatores, Reges, Principes Pontifici feraitia præftare debeant; quia hîc folú quæritur. v trú Illyricus fibi cótradixerit. Bellarminus affirmat & probar. Iunius omnia agit, præter illud, gl agen-

# de Translatione Imperij.

#### agendum erat; nec meminit, quidquid honoris A legationis munere, cum duobus monachis, vno de monte O Vicario Chrifti impenditur, id ad Chriftu ipfum redundare. Si quod vni ex minimis factum eft, Chriftus fibi factum reputat, quanto magis fibi cenfebit exhibitum, quicquid honoris ac venerationis Vicario fuo exhibetur.

1180

Quinta contradictio. In libro de Tranflatione fcribit Illyricus: Leonem III. fimul ac Pontifex electus est , petiiffe à Carolo confirmationem (ui, & vt alsquù mitteretur, qui Romanos Carolo denuo iuramento adstringeret. At Cent. 8. cap. 10. colum. 750. dicit Illyricus, Leonem postulaffe, vt Carolus (uos Romam ablegaret, qui populum Romanum ad fuam fidem atg, fubiectionem Sacramento firmaret. Vbi per fuam intelligere videtur, fidem & subieationem Leonis Negat hoc Iunius; & illud /uam ad Carolum quoq; B refert. Sed violenter. Nec suffragatur Gillius in Annalibus Francicis, quem citat Iunius: quia nil aliud dicit; quam Leonem denunciaffe Carolo, ve certos homines mitteret , qui Sacraméta iurifiurandı exi gerent; & fidem obsequij a populo. Sed non dicit: hanc fidem exactam & præstitam Carolo: vt nec Annales rerum à Carolo gestarum : in quibus Bellarminum non vidisse, pronomen (uam, referri posse ad Carolum; mendacium Iunianum est. Quia non solùm hocvidit, sed & palam admonuits tametsi meritò dixit;rectius referri ad Leonem, quàm ad Carolum Magnum.

Vt autem videas, quàm eruditè Iunius ex missione clauium S.Petri & vexilli, colligat Leo aem Papam fubiecifie Romam & Ecclefiam Romanam Carolo Magno; placet huc transcribere verba Baronij ad annum Redemptoris DCC. XCV1. Anni buim principio, Leo Romanus Pontifex vbi (edere cæpit, nibil antiquim babuit, quam ad Carolum Magnum legationem decernere. Mittensitaque ad sum Legatos.eifdem ad ipfum munera dedit, claues feilicet aureas . ex S. Petri Confessione ex more acceptas, nec non vexillum Romane vrbis. Hic tu videas opus est, lettor, Nouatorum deliria, dum quamlibet occasionem captantes, per claues ex legum prascripso tradunt, Carolum in possesionem immiffum Romana Ecclefia, & per vexillum Romane vrbis. Ignorantes miferi , eiu/modi dona mitti con/ueuiffe à Pontificibus Christianis Principibus, vt docent, que ditta funt (ape fuperim de clausbus itidem ex fepulcro fan-Ai Petri mißie à S. Gregorio Papa Francorum Regibue, & D alin Principibm, & viru clarifimit; factitatumg, id ipfum ab eine fuccefforsbus Pontificibus, quod bic à Leone factum vidimm. Et ne de vexillo miffo babeas, quod obiuias; inue nies snferius, anno octingentefimo sn fine. à Patriarcha Hierofolymitano ad eundem Carolum Magnum miffas pariter loco benedictionu claues locorum Sanctorum vnà sum vexillo, vt intelligas esulmodi munera mitts confusuiffe Regibus ab Epi/copie. Honoraffe verò Leonem Pontifice ip/umCarolum Magnű dono vexilli,ed quod potentißimu effet Ecclefie Romane defenfor, dicere quog, poffumus.

Porro anno octingentesimo circa finem hæc recitat idem Baronius ex vita Caroli Magni: Zasharias Presbyter. qui anno saperiore missiu fuerat, ad loca santa Hierosolymam cum eleemosynu , bene perfuncto lineti, altero de Saba monafterio, de Oriente rener/us Romam venie quos loannes Patriarcha ad Regem missit: qui benedictionis caufa claues fepulcri Dominici , ac loci Caluaria, claues etiam ciustatiu, & montu Oliueti cum voxillo detulerunt.Quos Rex benignè (u/cipiens, aliquoi dies (ecum detinuit, & Aprili menfe fequentis anni remuneraros absoluit. De clauibus S. Petri agit idem Baronius ex S. Gregorio Tomo VIII. anno Christi D.XCV.Num.70.& anno D.XCVII.Num.14. & anno D. X C111. Num. 29. Vide etiam Tomú VIII. anno D. LXXXV. Num.4. Mittebantur ergo claues S. Petri, vel confessionis S. Petri ad Reges & Principes, tanquam sanduaria quædam, vt ficloquar, non vt traditæ dominationis in vrbem & Écclefiam Romanam argumenta. Vide Bellarminum infrà cap. 13. in Responso ad vndecimum Illyrici argumentum; Similem clauiculam; hoceft, capfella feu theculam reliquiarum misit Gregorius VI I.ad Alphonsum Regem Hiſpaniarum, quod munus his quoq; verbis commendat lib.7.epift.6.Vt autem nostra exhortatio cordi veftro altius imprimatur , ex more Sanctorum mihmus vobii clanuulam auream, in qua de catenii B Petri benedictio continetur ; quatenus per eius prafentia patrocinia, vberiora eiu erga vos beneficia (entiatu, O in amore ipfius de die sn diem fernentes accendamini, Oc.

Sexta contradictio. In libro de Translatione affirmat Illyricus, Italiam ab Odeacre occupatam Leene Besicano Imperatore, at Cent.5. cap.16. col.1526. ait, id accidiffe (ub Zenone, qui post L'onem luniorem Leoni Sentori, id eft, Bestcano fuccesse. Hic iterum Iunius omnia agit, præter id, quod agendum erat; non enim conciliat duas istas propositiones Illyrici. Odoacer occupauit Italiam sub Leone Besicano: Er; Odoacer occupauit Italiam jub Zenone. Nam quod fub Leone Italiam ab Odoacre inuafam & infeitatam; sub Zenone autem, anno secundo Ro mam captam dicit; id vt verum effet; Illyricum tamen ex contradictionis cœno non extraheret. Nam Illyricus in libro de Translatione, vult Italiam & Romam sub Leone Bessicano, non tantum ab Odoacre effe inualam & infestatams fed penitus occupatam, ita vt tunc prima fuerit Imperij Occidentalis translatio in Odoacrem, futta àmilitibu: quam Imperij translationem comminifcitur Illyricus ex folo in Pontificem odio contra omnium Hiftoricorum veterum fidem : nullus enim Odoacrem vnguam vel habuit pro Imperatore occidentis, vel in Catalogo Imperatorum numerauit. Si ergo sub Leone Bessie ano Odoacer ita Italiam occupauit, vt Imperator crearetur, quomodo hoc sub Zenone tontigit, vt in Centuriis tradit Illyricus?

Falfum est autem quidquam, Leone adhuc viuente & imperante, contra Iraliam ab Odoacre gestum:nam anno secundo Zenonis à Nepotis sectatoribus in Italiam vocatus est; qui exoptatam occasionem statim arripuit; & in Italiam aduolauit, ipsamq; vrbem Romam terrio Zeno.

Dd 4

nis

# Defensio libri primi

nis anno cœpit. Neque ideo necesse est dicere: A Odoacrem & copias ipfius non aduentaffe militari ordine, fed aduolaffe, vt grues, vt cauillatur Iunius. Nam prius quàm vocaretur Odoacer in Italiam, non procul inde cum formidabili suorum exercitu consederat; intentus in omnem rei bene gerendx, & potissimum Italix subiugand x opportunitatem. Lege Baronium anno CCCC. LXXV. & seq.

1191

Septima contradicio. In libro de Translatione eft IllyricoTheodoricus Oftrogothus, Imperator Romanorum, & purpura Cafarea ornatus. At Centuria V I. cap. 16. col. 840. Theodoricus nec nomen necinfignia Imperatorum Romanorum babuit. Iunius: Nibil pugnant bacinter fe. Itáne vero? Nihil pugnant hz enunciation . Theodoricus fuit Roma- B norum Imperator: Theodoricus non fuit Romanorum Imperator. Theodorism purpura Cafarea & Augustali ornatus fuit.Theodoricus purpura Cafarea & Augustali ornatue non fuit. Affirmativas affirmat Illyricus in libro de Translatione. Negatiuas habet Cent. V I. Quas non conciliat Iunius per hoc quòd dicit: Theodoricum ab aliis appellatum Imperatorem, licet iple ita se nunquam inscripserit, aut nomen hoc fibi arrogarit:nam imprimis hoc verum non eft: quia quead vixit Rex est appellatus, inquit Procopius libro 1. de bello Goth. que nomine suos Barbari nuncupant duces. Deinde, quia Illyricus in libro de Translatione simpliciter contendit, Theodoricum fuisse Romanorum Imperatorem, & suo & aliorum iudicio : Euertit ergo C hoc fuum generale affertum, quando Centuria VI.dicitTheodoricum, nec infignia, nec nomen Romani Imperatoris fibi vendicasse: quia hzc repudiare non potuit, si Imperator Romanus fuit.

Octaua contradictio Illyrici. In libro de Tranflation c don at Irene, Grecorum Imperatrix, Carolo Imperium occidentale , etiam prius qu'am à Leone coronaretur. At Centuria I X. cap. 16. Græci quedam modo confenferunt in Caroli Imperium,quod facta à Leo ne, infect a reddere nequirent. Iunius: Quasi verd pugnent ifta duo, que bic Bellarminus comparat.nam verumque fieri potuisse ; vt 👉 Irene Imperium Carolo donaret; Græcié postea donationem suo assensu firmarent. Non quzritur, quid fieri potuerit; sed an Illyricus sibi con-D tradixerit: quando in libro de Tranflatione fcriplit,Carolum ab Irene Imperium dono accepisse. Centuria verò IX. Græcos Imperatores in hanc diuifionem Imperij non ab Irene , fed à Leone Papa fa&am, confenfisfe; quandoquidem id quod facum erat à Leone, mutare non poterant. Nemo negat Imperatores Gracos postea, tamets inuitos, confentifie. Sed confentu fuo non comprobarunt Imperium ab Irene; sed à Leone Pontifice collatum & donatum, tefte ip fo Illyrico Centuria IX. cap.16.

Nonam contradictioné, de Electoribus Imperij, filentio transilit Iunius; est enim nimis aperta, neque vllis nebulis inuolui potest.

Decima contradicio.In libro de Translationc. Solim Dei eft transferreregna. In codem : Non (olius Dei est transferre regna, fed & bominum. Iunius hîc verbolifsime declamitare ingreditur de dominio Dei & hominum, vt inde oftendat; quo pacto vtraque propositio possitesse vera. Scilicet hoc agitur: & non potius illud, quz fuerit mens Illyrici, & num Illyricus eo sensu propositiones suas acceperit, quo eas interpretatur lunius. Quando enim Illyricus, conuersis in Papam oculis, furebat, & velut enthea Baccha infaniebat; inficiabatur, hominis quoquo modo effe transferre regna:vt Pontifici ægrè facerets vel faltem incleméter diceret.nam fi non totidem verbis, certe sensu hunc in modum argumentatur Illyricus pag.5.libro de Translatione: Qui/quirregna transfert , ille se exaquat Deo ; Paparegna transfert; ergo se exaquat Deo. Probatur Maior. Quia translatio Regnorum est fuiipfius cum Deo exequatio. Et tamen vbi furor nonnihil refedit, & Papa exoculis & animo Illyrici aliquantisper excessit; concedit, regna & Imperia ab hominibus transferri posse, salua suprema Dei potestate: & absque vlla exæquatione cum Deo. Si hoc possunt alij, vt Leo Bessicanus, vel eius Milites, Zeno, Anastasius, Irene, cur Pontifex non posset illzso iure Dei, & ablque vllaAntichristi vel Antichristianismi nota? Quz Iunius hic garrit, ca prorsus ab instituto aliena sunt. Illud forte no prætereundum, quod dicit, eos, qui regna transferunt, non esse proprie Antichriftos; (ed Antitheos: quia vfurpant fibi id, quod folise Dei eff proprium; non id , quod folise Chrifti , qua Cbriflm:hog cft, qua homo: & hoc pofito, quèd iniufte regnum & dominium transferant. Et tamen Illyricus & alij Sectarij horrificis paísim clamoribus contendunt, transferre regna effe notam Antichriffi propriè diffi; & ex hoc itidem charaftere colligi, Papam effe verum & magnum illum Antichriftum, quem lacra littera pranunciarint.

Vadecima contradictio. 'Passim in libro de Translatione. Papa est Antichriftus, exequat fe Dee, imo supra Deum se extellit. In codem libro pag.12. Papa subiecit se Imperatori instar serui & mancipij. Quomodohzccohzrent? Num qui se supra Deum extollit,tam humilis erit, vt homini fe fubiiciat? Iunius, desperata inter vtramq; propositionem pace ac concordia, duo carpit: alterum est; Illyricum nulquam dicere, eou/que fe Papam abieciffe,ve fe ipfe feruum ac mancipium Imperatori fubiliceres. Alterum:Illyricum dicere;Papam fuiffe feruum & mancipium Caroli;faffum effe;non dicere v/quam.Placet Innio aranearum telas texere. Verba Illyrici funt ista. Paule pòst orte difídio inter Papam (Leonem) & Romanes, tum ipfe Papa ad Cafarem, vt fuum fuperiorem confugis: tum & Romani ebdem suos accusatores miserunt, vi fic vtrique fint teftati, eum effe juum legitimum iudicem ac Dominum. En testati sunt; ergo falsi sunt. Quid enim est testari, nisi fateri? fubiicit Illyricus Quam fæda erge tandem est ifta vanit 46 , qudd Papi/fæfingunt; illos feruos aut mancipia Caroli , Imperium Romanum m

#### Carolum

### de Translatione Imperij.

1192

Carolum transtulisfe. Ecce tibl eam subiectionem, A stationem multis quoque ex przcipuis Lutherespectu Caroli Papa testatus & confessus esplicats quam Illyricus verbis modò recitatis explicats sed hæc, iudicio Illyrici, est servitas servita a mancipij, ergo Papa respectu Imperatoris servitutem servitat mancipij; & consequenter, seipsum Imperatoris servitam confessus est.

Duodecima contradictio. Libro de Tranflatione.Vox translatio euidentißime Papistas mendacij redarguit:nam fitranftulerunt Papa Imperium à Gracu ad Francos, fequitur Gracos effe plane priuatos imperiali dignitate. In codem libro : Quatuor Imperij translationesfacte funt à Gracis ad Germanos, manente nibilominu etiam Gracis imperiali dignitate.Quz duo Illyrici Themata has duas propolitiones antilogicas includunt. Translatio Imperij non potuit fieri ad Caro-B lum, & alios, remanente imperiali dignitate apud Gracos. Translatio Imperij potnit fieri ad Carolum & alios rem4nente Imperij dignitate apud Gracos. Iunius clamati Illyricum in prima propositione loqui de translatione totali. At fi ifte eft Illyrici fenfus, tum non cum C2tholicis, fed cum fuis laruis pugnat: Nemo enim Catholicorum dicit, totum Imperium, prout orientale & occidentale complectebatur, à Græcis ad Francos seu Germanos translatum esfe, fed totum occidentale Imperium translatum dicimus; & quidem à Græcis; quia & ipfi ius in Italiam & occidentale Imperium arrogabant. Dicere autem hoc totum Imperium, occidentale scilicet, non posse à Græcistransferri, manente penes Græcos dignitate Imperij orientalis; id|C|est suam alteram assertionem, de quadruplici translatione Imperij occidentalis in Odoacrem, Theodoricum,Clodoueum,& Carolum,ex imis fundamentis euertere. Aut igitur Illyricus cum luis fomniis ac deliriis in suo illo argumento ex tranflationis vocula fumpto, dimicat; aut certe fibi turpiter contradicit. Neque vnqu**a**m eum Iunius ab vtroque exfoluet.

Decimatertia contradictio. Testatur Illyricus, fe ab omnibus fictu erroribus g à Romano Imperio & Augustana Confessione damnatu abborrere. Et tamen non abhorret ab ipfa confessione, quz in ComitiisAugustanis anno falutisM.D.XXX damnata eft à multò maxima parte Imperij, ita vt verifsimè dici possità Romano Imperio damnationis nota inusta: vt fusius ostendit Bellarminus. Iunius nil aliud responder, g in aliu postea Imperij Comitin Confessione illam fuisse approbatam:& buc respicere llyricum;non ad comitia illa Augu/lana anni M.D.XXX. At Bellarminus ad Augustana Comitia respexit, & quidé meritilsimo, quia fuerunt frequentilfima & celeberrima : quæ damnatio ab Imperio nunquamelt reuocata : nunquam enim approbauit Imperium Confessionis Augustanz do-Arinam;tanquam fanam,orthodoxam &Catholicam, fed tolerandam & permittendam effe decreuit;poffunt autem & ea, quæ alioqui damnata funt & reprobata, tolerari & permitti, fi ita necessitas exigat. Nec dubito, hanc Illyrici proteftationem multis quoque ex præcipuis Lutheranis rifum mouere ac mouiffe, cum tam fancte teftatur, fe abborrere ab omnibus erroribus damnatu a Confessione Augustana. An Confessio Augustana non damnat horribilem istum Illyrici errorems Pescatum originale effe (ubstamiam quandam nouam à Demonefattam. que sit ipsiu Damoniu viua & effentialu imago: vttaceam alia eiustem Illyrici portenta, propter quæ potissimi Augustane Confessionis præcones, & ipse eriam architectus Philippus, libris editis, cum Illyrico tanquam cum dogmatum à Confessione Augustana penitus abhorrentium fabro, manus conferuerunt, eumque à suo cœtu, velut communem pestem, proferipserunt?

### CAPVT II.

### Continet mendacia Illyrici.

VAM probè honori fuo confuluiffet Iunius, fi hoc caput intactum reli quiffet. Nam dum Illyrici mendacia excufare nititursfua adiicit,& numerum auget.Primum mendacium Illyrici:Gloriam politici magistratus & principum dignitatem per Lutberi doctrinam effe illustratam, & contra feductores & oppresfores ornatam & vindicatam. Redarguit hoc mendacium Bellarminus euidenter ex dictis & factis Lutheri. Nec quidquam adfert Iunius præter in ania effugia & indignas quouis candido disputatore tergiuerlationes; quamuis quouis Haretico vitilitigatore dignissimas. Legatur secun dus firitus Anatomiz Lutheri ex iplisimis Lutheri operibus & verbis fidelissime collecta, à Doctore Ioanne Pistorio. Quisquis vel guttam ingenui & Germanici sanguinis haber, fateri cogetur, nullum à condito mundo exftitisse, qui Principes, etiam fummos, cum generatim, tum speciatim pluribus opprobriis lacerauerit, eorumque auctoritatem magis eneruauerit, quàm Lutherus: nemini parcere, sed in omnes promifcuè, etiam in fuos, petulantifsimo ore & flylo graffari folitus, fi quis vel vnico nutu oftenderer, fibi quintum illud, quod introducebat. Euangelium non probari. Actum non agam. Vnicum D locum placet adscribere, ex quo satis superque Lutheri erga principes reuerétia elucescet. Contra duo Calarca edicta, contraria, vt vocat, scribensific furit in principes. Tom. 2. Lat. VVittem. In fine Christianos omnes adbortor, seu postus obtestor, ve mecum coniungant preces suas pro tam miserie , & fascinath Principibus, quos Deus citra dubium inflammatus ira,tanquam pestes, & araisoeas immisit nobu; ne temicre confentiamus ad suscipien lans expeditionem , aut tonferendas pecunias aduersus tyrannum Turcicum ; v<sup>i</sup>un Turca,longe folertia,confilio integritate, moderatione noffros Principes antecellat. Num ferandum est tam inconfideratis, tam improuidis contra Turcam Ducibus omnia (ecunda fore; qui extreme adeò tentare Doum, & blaspbemiu afficere non verentur, Gr.

1194

Ēn

### Defensio libri primi

#### 1195

En principes, & in his Imperatorem quoq;, A Innocentium I. Pontificem & Gloffam diff.n.c. vocat miferes, fascinatos;pefles, alastoras, ab ira Dei immiffos, quos Turca longè vincit solertia , confilio, integritate, moderatione. Huius generis innumera suppeditabit tibi Lutheri; vel si chartas eius euoluere non est otium, lectio Anatomiz, de qua paulo antea. Exquibus, vt & aliis, quz de libertate Christiana Lutherus tribunitie, & seditiose declamitabat & scriptitabat, natz sunt illz rusticorum periculofisimz seditiones, toti germaniz extremam ruinam minitantes; & alia bella, ciuilia, quibus hucusque Europa concutitur. Iuniusnegat. Quidtum? An ideo audiendus, quia meridie lucere negat? An non eò quisque est absurdior, quò euidentiora & dilucidiora inficiatur?

Secundum, tertium, quartum, quintum, fextum & septimum Illyrici mendacium est de vita Religiola ac Monastica; deque saculari & politica: quz Iunius non aliter ab Illyrico amolitur;quàm per nouas pleudologias & lœdorias: confugiens interim ad illa sibi nusquam non obuia. Hoc axioma comparate dicebat Illyricus. Religiofi dicuntur trifariam, largißime,large,proprie.Fallacia duplex.Illyricus de illis loquitur particulariter, non de omnibus vniuerse. Ex disimilibus exemplu nibil confequitur. Qui, relico feculo, vitam Monafticam fectati funt, feruebant quidem zelo, (ed fine fcientia. Agnofcimm exempla, sed in eis aliquid fidei, pradentia, iustitia, desiderare cogimur. Rider postea Adolphum, Carolomannum & alios, de quibus Bellarminus, quod vilif fima quzque munia obire non recularint. Eiuldem farinz sunt cztera, quz vsque ad octauum mendacium Iunius, Illyrici fui purgandi cauffa, scribit: Et propriè ad Controuersiam de Monachis pertinent.

Octauum, nonum & decimum Illyrici mendacia confiftunt in hoc; à nemine vnquam magis vexatam & oppressam Germaniam, quàm à Pontifice Romano.Perípicue hac refellit Bellarminus. Quibus, præter conuicia, vix quidquam reponit Iunius. Ait Bellarminus, Germanos veram Dei cognitionem à sede Romana accepisse, misis in Germaniam vere fidei predicatoribus: inter quos Maternus, Chilianus, Bonifacius, alij; testibus iplis Centuriatoribus. Respondet Iunius, Centuriatores, vt bistoricos, boc referre non sua, fed aliena fide. At referent, nec contradicunt; nec cenfuram, vt alioqui folent, apponunt: fua igitur itidem fide id referunt, præsertim, cum ipsomet Iunio teste, iidem Centuriatores Maternuminter prædicatores in Germaniam à S. Petro miffos, numerent Centuria I. lib.2.cap.3.col.13. Habet hoc pro fabula Iunius. At nó Centuriatores. Henricum de Erfordia sepisime à Magdeburgenfibus citatum, nominat ironice Auttorem dignum, quo cum in tenebris mices. Cur ergo toties à Magdeburgenfibus adducitur, fi nullius fidei& pretij ille Auctor?pro fabula habet, quod Viterbienfis parte 14. de S. Materno fcriptum'reliquit.

D

Qui nefciat, repudiat; eiusq; affertionem de om. nibus Ecclesiis in Occidente à S. Petro fundatis vocatincertam, fusettam, falfam.Quz calumnia ab Innocentio latis est depulla in Controuersia de Pontifice. De Chiliano & Bonifacio quod narratur, Iuniofabulofum apparet. Bonifaciu non doctrinam Cbri. fti, sed Papatus semina in Germaniam importauit. Fuit emiffarius à Pontifice Romano miffus, vt libertati Ecclefiarum manum iniiceret. Nam propterea vt opus illud 13rannicum in Anglia & Germania efficeret, scripfit inter catera Canonem illum impium dift.40.c. Si Papa. Es eundem Canonem Papa diuina austoritate donauit, scilicet mutud muli scabunt. His & id genus aliis criminationibus & mendaciis diluit Iunius menda-B'cia Illyrico à Bellarmino obiecta.Lege notas Serarij nostri in vitam S.Kiliani;& librum 3.Rerum Moguntiacarum, ex quo perspicuè intelliges, quàm vanus calumniator Iunius.

1196

Vndecimum est de Henrico I V. qui Illyrico eft praclarissimus Heros. Refutat hoc mendacium Bellarminus multorum Historicorum, & Hareticorum itidem, testimoniis, qui Henricum illum Quartum longè aliis coloribus depingunt: quibus adde Brunonem de Bello Saxonico inter Illustres Germaniæ scriptores à Frehero publicatos. Stephani Halberstatensis, viri sanki & docti, apud Dodechinum teltimonium, nona liter, quàm conuiciis amoliri nititur. Dicit I. Se non videre, quid in illo bomine tanto opere commendari pofit. Si Henricum laudibus extuliffer; è veftigio vidisset Iunius, quid in Stephano commenda tione dignum ineffet. 11. Qui prudentiam & do Etrinam & veritatem fanctimonia coniunctam non defi deret, fi alias bistorias cum istu criminationibus contulerit I Siguz Stephanus scribit, criminationes el fent, meritò desideraretur prudentia, doctrina, veritas, sanctimonia. Sed Junius nondum probauit; dicta & scripta Stephani criminationibus annumerari debere; cum fulciantur communi omsium Historicorum & Chronologorum teftimonio, pauculis fchifmaticis, qui Henrico adhæferunt, exceptis. Nec plura contra cauillationes & calumniosas annotationes Iunij dicam. Quia de his omnibus copiolisime acum estin Apologia pro Gregorio VII. In promptu quoque est Tomus IX. Baronij;vbi vita Henrici, eiul que egregia facinora ordinata serie, per annos lingulos, describuntur. Vnicuique etiam integrum est legere, quæ Bellarminus hoc loco ex variis auctoribus exfcribit. Adde, ipfum Iunium vi veritatis coacum hoc elogium Henrico IV. ftatuisse. Non id quidem negamus, Henriti I V. grauia fuiffe vitia, prafertim cum adolefcentia ipfiustam multu voluptatum illecebru, & adulatorum tendiculu fuisset irretita. Quod encomium, vt tibi manifestius euadat; non infructuosum eritlegere, quz Bruno ftatim sub initium commentarij de Bello Saxonico de vita huius Henrici litteris commendauit. Etiamfi Iunius, vt ad Krantzij, fic etiam ad

Brunonis

# de Translatione Imperij.

Brunonisteftimonium exclamet; nempe ex com- A inueftigator erat. Quocircaverifimile eff. melius muni iudicio locutus Krantzius (Bruno) prout omnes excocanerat illa Pontificalis larna auctoritat. Qui & hzc impudenter nimis de S. Anfelmo Archiepiscopo Cantuariensi. An/elmus de reignota, ex publicit aduer/ariorum calumnin & imprudente erga Pontifices Romanos zelo iudicabat, perturbatione animi abreptus: nam etiam ibidem fe Vrbani Pontificii Romani feruum 👉 obsequentem conceptu verbu profitetur, VValtamo scribens. Hes fcilicet fides indubis teftium, qui de domo, de finu prodeunt . séque palam pro sui partibus dicere omnia profitentur. Et quinam quzfoilli, qui pro Henrico contra orthodoxos scripserunt An non Henrici partibus addici? An non id palam fuis in scriptionibus prz se ferunt, Sigebertus, Auctor vitz Henricianz; Auctor Apologiz pro eodem, B Historia quzdam legerentur;palam exclamasse: quæ exflat in Volumine Freheriano, & alij?

1197

Duodecimum Illyrici mendacium eft; Synodum Tridentinam Absque vila Cleri reformatione fuiffefinitam. Arguit hoc Bellarminus mendacij. Et merito. Quot enim salutares leges de reformando Clero ca in Synodo perscriptz sunt? Iunius clamat, Illyricum loqui de alia quadam Reformatione, non de illa, de qua Bellarminus. Nimirum Illyricus intelligit talem Refermationem, qualis, ipfius etiam & symmystarum studio, instituta est, in Ecclesia Metropolitana Magdeburgensi, & in nonnullis aliis cathedralibus Germaniz Ecclefiis. Sed hæc, fi vero nomine appelletur, non reformatio, sed Defermatives; nec eius auctores, Reformatores; (ed Deformatores; de qua in Ecclesiam introducenda, absit, vt Concilium Tridentinum cogitauerit. Debebat Illyricus, fi mentiri & le-Aori incauto imponere nolebat; exprimere, de qua Reformatione loqueretur: ne audito Reformationi vocabulo absolute posito, cogitaret le-Aor, in Concilio Tridentino nihil omnino de Reformatione, que verè talisest, & hoc nomen proprièmeretur; decretum esse.

Decimum tertium Illyrici mendacium eft de libello centum importabilium Germania Grauaminum, quem dicunt Lutheranià toto Imperio in Comitiis Norimbergéfibus anno M. D. X X II L fuisse Adriano V I. oblatum. Mendacium hoc patefecit Cochlzus in Actis Lutheri anno M. D. XXIII.quem lege;nam libellus centum Grauaminam, quem Lutherani etiam num cudunt & recudunt; & nunquam non in ore habent, quemque Illyricus fuo Catalogo, & Orthuinus Gratius fuo Fascicule illigauit; nec ab Imperio, nec iusiu Imperij compositus, sed à Lutheranis fabrefactus, & non alio confilio dispersus est; nisi vi quod à paucis tenebrionibus fraudulenter acum crati id augusto Imperij nomine gestum censeretur; ficque ad id, quod Lutherani volebant, obtinendum, accommodatius effet. Quid Iunius? In Cochlæum incurrit, pro more: quem dicit canillari, & rem lippis atque tonforibus notam negare. Viucbateo tempore Cochlzus, & sedulus omnium corú, que in controuersia religionis gerebantur,

eiperspectum fuisse, quid in comitiis Norim. bergensibus propositum fuerit, quam Iunium tanto poft tempore. Nam quod Cochlaro opponit Schleidanum & Illyricum duos teftes, de finu, prope dixeram, de viere Lutheri, ridiculè facit; vt & tunc, cum in Bibliotheca Palatina se aliquot horum grauaminum exemplaria vidisse dicit. Etiam extra nobilem illam Bibliothecam vifuntur & leguntur. An ideo funt ab Imperio, non à Luthero, vel Lutheri quopiam catulo? Nam quod Iunius dicit; fidem Schleidani in Hifloria conscribenda ab ipfo Carolo V. fuiffe commendatam; prope eft, vt affentiar: Testatur enim Surius in Commentario rerum gestarum, Carolum V. cum ex Schleidani Mentitur nebulo. Mentitur nebulo. Quz fanè magna eft ab Imperatore commendatio.

1108

Decimumquartum Illyrici mendacium sumitur ex protestatione, qua testatur, se abberrere ab omnibus erroribus damnatis ab Imperio & Confessione Augustana. Quam protestationem proculdubio multi ex iplis Prædicantibus Lutheranis & Caluinianis pro mendacio habent: vel ob horribilé illam Illyrici de peccato originis, qued fir substansia. opinationé. Nec tangit hac Iunius, metuens ne digitos adurat. Illud abnuit;mentiri Illyricü. Atqui cuidentissimum est ex edicto Caroli V. Imperatoris Lutherum & Lutheranam doctrinā damnationis lententiam limul fubiisle V Vormaciz anno M. D. X X I. Legatur edictum, quod exfratetiam apud Cochlzum ad calcem libri de Aâis Lutheri.Obstrepit Iunius: non omnes Imperij fatu confenfiffe in illam damnatiovem. At cui credemus?lunio an Cz lari ita loquenti? Eximperiali & regia autoritate, nec non confilio & affen fu elettorum, & oninium facri Romani Imperij principum, or dinum & flatuum. & c. Ergo edictú illud ex fententia omnium ordinum & statuum faciú & promulgatum est. Obiicit Iunius : non effe credibile Fridericum Saxonia electorem prebuiffe affensum. Atqui Fridericus non excipitur.Et vt diffenfiffet;an ideo verum non eflet, Lutherum cum tota sua doctrina à Romano Imperio fuisse damnatum? An vnius vel alteriy s dissensio efficit; vt hoc vel illud statutum, dich nequeat à toto senatu, verbi gratia, conditum?

Decimum quintum Illyricimendacium eft, cum vocat Papiftarum figmentum; Carolum Magnu de sua in Imperatorem Romanum electione & coronatione, ad eum víque diem, quo à L cone imperialia infignia accepit, nihil fciuiffe : Nam hoc non effe figmentum probatBellarminus ali. quotHistoricorum testimoniis. Vbi nil aliud Iunius,quam Catolum;rem & regnam Imperi non abnaife: nomen folummedo henoremá, Imperä maluife virtute parate, quàm Leonn populiue Romani fignificatione. Sed Iunius non expédit Illyricum à mendacio. Autenim verum eft Carolum nestisse id, quod eo die acturus erat Leojaut falfum. Si verum:métitur ergo Illyricus, quando id vocar menda-

ciums

# Defensio libri primi

cium; fi fallum; tranfigat ergo lunius, cum aucto- A Pipinum regni tranflationem; & auctores folumribus, qui hoc affirmant, cum Eginardo, inquã, cum Vrspergensi, Cuspiniano, Auentino, Crantzio,quihoc palam affirmant, quibus cur nó potius fidem habcamus, quàm Illyrico vel Iunio, causse nihil suppetit. Nec est quastio, num rem Imperij Carolus expetierit; nomen & infignia refugerit, & num in Francorum procerum conuentu de Imperio Romano in Carolum transferendo, deliberatum fuerit; vt deliberatum este scribit Viterbiensis forsan magis poëtice, quàm historice; sed num Carolus sciuerit; eo, quo coronatus est die sibi à Leone Papa Imperij nomen & ftemmata tributum iri. Itaque tota Iunij garrulitas, qua hîc diffunditur, nil penitus ad rem facit: quia ne tangit quidem illud, quod vel ma- B ximè tangendum erat, fi Illyricum à mendacij nota seriò vindicare cupiebat.

1199

Decimum fextum Illyrici mendacium:cum negat, coronationem Carolifactam ipfo Redemptoru noftri Natali. Communisenim Hiftoricorum confenfus in hunc diem conspirat. Iunius. Vide, quid faciae odium, quantas tenebras offundat. (odium Pontificis certè ingentem caliginem oculis tuis obiccit) non agit Illyricus de folo illo confectationie vel coronationiu actu : fed de actione tam grandi atq. difficili , qua confilium capsum est de flasuendo Imperio occidentie, de Carole informando atque perfuadendo, Ge. Gerrz Iunianz. Legantur Illyrici verba vel in ipfo Illyrico pag.14.vel in Bellarmino: Nil de deliberationibus antegressis, si antegresse inibil de vilis aliis, C fed de folo confecrationis & inaugurationis a-Au loquitur Illyricus, quem non credit, tali die, tam celebri & festiuo, tam breui, & contracto, quales dies hyberni effe folent, peragi & abfolui potuisse; nisi diuina officia co die celebrari solita, fuerint intermissa. Quasiverò intra paucas horas, & sub ipsa etiam divinorum officiorum celebratione hzc inauguratio perfici non potuerit: nondum ea, quæ postea accessit, rituum & czremoniarum multitudine ac varietate introducta. Quot Doctores, quot Magistri in variis Academiis, temporeitidem hyberno creantur; & tamen fat temporis non modo ad A&um, fed & ad rem diuinam, & ad publicam conuiuiorum hilaritatem eis suppetit. At hzcactio erat |E politica, ideo tanto festo non instituenda. Fuerit politica, quandoquidem ita nominatur ab Illyrico;at in summum religionis ac fidei Christianz emolumétum cedébat; ac proinde iure optimo; die illo Natalis Christivniuersis mortalibus auspicacissimo à Leone Papa instituta est.

Decimum septimum, decimum ocauum & decimum nonú mendacia Illyrici funt de Tranflatione Regni Francorum à Childerico feu Hilderico in Pipinum, facta per Zachariam Pontificem; de quaiam fupra c.1.dictum cótra Iunium, qui hocloco fumos fuos iterum emittit , & Zachariam *fummi fceleri*u; Francos autem perfidie accufat propter felicifsimam illam à Childerico ad modo recentissimos antiquis opponit; qui ipli tamen Iunio non fauent: vt facile effet oftendere, nisi breuitati studeremus.

Vigefimum Illyrici mendacium; tranflasionem Imperij à Grzcis ad Germanos, effe fabulam confictam ab adulatoribus Pape. Redarguit Bellarminus hocmendacium testimoniis hostium Pontificij nominis, vt Lutheri, Chytrzi, Bibliandri, Centuriatorú, inter quos ipse Illyricus. Ad quz Iunius. Neme profecto nostrum est, qui Pontificem neget fecisse traflationem istam imperialis nominis & dignitatis; omnes agnoscimus tranftulisse cum ad Carolum Magnum nomen Imperatorium. Impudens mendacium.nam totusliber Illyrici eò dirigitur, vt hominibus persuadeat, translationamistam penitus esse commentitiam.Regerit Iunius bîc fua illa cóuicia, que iam Supra expuerat; translationem bane etiam nominu & bonoru Imperialu, factam effe à Leone exfacto, non iure (non iureigitur Carolus Magnus coronam Imperialem gestauit; non iure Imperator salutatus & appellatus eft.) vt cauffam partiariam, non totalem fiue principalem: factione non iufo erdine (EnCarolus Magnus creatus eft Imperator perfactionem, non per aquitatem, iudicio huius Caluinista) nomen dignitatu, non rem, imo velis nolis, præter nomen dignitatis & coronam, ius quoque ad rem, hoc est, ad omnes illas prouincias, quz ad Imperium occidentale pertinebant. Nec contétus Iunius hac criminationum suarum repetitione, mox iteru per battologiam clamitat; translationem hac faaam fue quedam mede à Pontifice, nen fue iure, non vitibus:fed mestixoniais, artibus & dolin, quibus impruden tes fingules circumduxerunt, & e. Quz de Antichristo Iunius nugatur, copiosè iam difpulimus lib.3. de Pontifice. Quo lectorem remitto.

#### CAPVT IIL

Refutantur prolegomena Illyricì. ONSTANT hzc prolegomena ex va riis variorum Auctorum fragmen-tis, quæ Illyricus, tanquam causfæ fuæ idonea comportauit; primum locum obtinet epistola vel potius frustum epiltolz Adriani I V.ad Fridericum I. Imp. quosinter controuerfia exfiitit, num Romanum Imperium sit sedis Apostolice beneficium seu Feudum ita enim *benefici*j vocabulum in litteris Adriani politum interpretatus fuerat Fridericus Imperator. De quo fuse hic Bellarminus, & Baronius Tom.XII. anno falutis M. C. LVII. licet postea Adrianus aliis litteris declararit, quo fensu beneficij vocabulum acceperit. Vide Baronium M. C. LVIII. Quz omnia exornat Illyricus mendacio pluíquam Prædicantico, rapta controuersia aliò, quasi inter Adrianum & Fridericum contentio fuerit; num Romanus Pontifex Imperium à Grzcis ad Francos leu Germanos tranfulerit : cum de hoc nihil penitus questionis

motum

# de Translatione Imperij.

morum fuerit. Hic iterum fui officij oblitus Iu- A fers:quem fi vnam in stateram cum Balzo coniinius aliò delabitur, cumque Illyricum à mendacio purgare deberets disputare incipit, quo titulo Feudum cofficuatur. De hoc scilicet in presenti quæftio eft:non de illo, vtrú Illyricus fuerit métitus, quando controuersiz statum aliò abripit: quietiam Illyrico Othonem Frifingensem pro Radeuico citanti, non censet crimini dandum; nam Radeuicam effe appendicem ad Othonem: nihil autem infolens committi, si Auctor Appendicis citetur eius nomine, cui appenditur. Non digladiabor super hacre cum lunio;quamuis non ignoret suum cuique esse tribuendum, etiam opus, etiam nomen: præsertim si tanto difcrimine secernantur, quato Radeuicus & Otho: ioris auctoritatis fore, si nomine Othonis proponeretur, libenter illud misso Radeuico, arripuit;neque enim hzc talia frustra permutare solet Illyricus.

Ait Bellarminus, Præcipuum argumentum litterarum Adriani alio spectasse, nempe, ne facrilegium in Episcopos, Roma in patriam redeuntes commissum, remaneret à Friderico impunitum; &, non nisi obiter & modice coronationis Friderico Impertitz, tanquam beneficij, métionem fuisse factam. Occurrit Iunius. subillo inuolucro verborum aliud latuiffe ; boc fuboluiffe prudentioribus; binc ortum tumultum lectu Adriani litteru. At nil latuisse, exposuit p'aulò post ipsemet Adrianus, litteris ad Fridericum datis, quas Baronius ex Radeuico exferipfit Anno 1158. Nec erat cur ad vocem Beneficij Princeps adeo excandesceret: cum ipsemet liberè & ingenuè confessus sit in ea Epistola, quam Germaniz Episcopi ad Adrianú miserunt apud Radeuicum lib. 1. cap. 10. seadscribere Regalem undtionem Archiepiscopo Coloniensi, fupremam verò,qua Imperialis est, fummo Ponsifici.Nec plus Adrianus fignificare voluit, quàm Fridericum à se in Imperatorem fuisse inunctum, & hac vnctione ad summam illam dignitaté euecum: Sed Friderico, vt & aliis nonnullis Germaniz Principib. non deerant flabella; quæ ventilatione sua ex scintillis incendia excitarent.

Valde mirű videtur Iunio, Adrianum Papā monere voluisse Fridericum, vt dignis panis coërceret, qui Episcopum Londoniensem cum collega suo in Burgundia ceperant, spoliauerant, & in carcerem detruserant; dissimulante Friderico tantum facinus: rem non fuisse tanti, apud Caluinistas scilicet; quibus Episcopos etiam pensiles facere, non videtur culpa admodum caftigabilis:Et vt Adrianum inuidia grauet; addit;primcipes multa debere dißimulare, quia curare non poffunt, aut quia (erto confilio diffimulari planè vel differri vident oportere. Hæc debuisse Adrianum expendere; sed non permififfe hoc improbitatem & impotentiam illius. Quidagis Iuni ! Num refutatoris an calumniatoris partes fustines?Huius.opinor.quandoquidem Robertum Bares Anglútestem nobis pro-

cias, difficilimum iudicatu erit, cui criminationibus in Pontifices iaciendis palma concedi debeat. Nec fcio, quam confideratu fit illud Othonis de S. Blasio dictum, ad Annum 1156. citatum à Iunio; Vnu autem legatorum , quafi pro Apostoluo loquens, folidifime bu it a refpondit. Si ergo à Domino Apo-Rolice non babet, à que babet? Quid iuftius, quidue opportunius potuit ac debuit suggeri per legatumi inquit Baronius Anno Christi 1157. Quem lege etiam Tom.X. Anno Chrisli 996. An novt superius monebamus, diserte fassus est iplemet Fridericus, se imperialem vnctionem summo Pontifici debere? Quo fignificat, se absque illa non fuisse Romanorum Imperatorem. Fateri Sed quia Illyricus feiebat commentum fuu ma- B ergo & hoc debuit, imperialem dignitatem in effe, vt fic loquar, complete, se à Pontifice accepisse.

> Negat Iunius Fridericum Adriano maledixiffe.Sed exftant apud Radeuicum & Baronium litterz Friderici ad omnes Romano Imperio fubiectos. Inspiciantur, legantur : nec opus erit, vt alia ratione vanitas Iuniana redarguatur. Quanquam non mirum ita iudicare & pronunciare Iunium, cui quidquid in Papam dicitur; id nimis lene ac mite videtur.

> Profert Bellarminus ex Epistola Friderici duo argumenta, quibus Fridericus probare volebat, le Imperialem coronam habere à Dco, nó à Papa; primum eft, de duebm gladin: quibus orbis regitur, quorum alter spiritalis; alter temporalis : fecundum ; fe à folo Deo Imperium babere. Miratur Bellarminus, hæc duo argumenta tanto principi excidiffe. Iunius dicit; allegorias nibil probare necessarid; nec buins, nec illim caussam allegorin con firmari. Cur ergo allegoricum argumentum ex duobuigladiu pro le attulit Fridericus? Cur eo nó abstinuit/cur tu Bellarminum reprehendis,quafi non vifa hac allegorica Friderici ratione, dixerity vnam folummodo ab illo fuisse allatam ? Nec allegorie adhibentur femper vt probationes necessariz, satis est vt verisimilitudinem pariant, vrquide allegoria de duobus gladiis parit, non eo sensu quem Fridericus innuebat; sed quem Bellarminus adfert, & ex S. Bernardo declarati nam fiquis attentius Euangelium legat, videbit ex duobus gladiis, quorum in paísione Domini mentio fit, non Cæfaris vnumjalterum, Ecclefiæ; Sed vtrunque gladium Ecclesiæ, ac potissimum Petri effe; quocirca fi alterum Czfar habet, non à folo Deos fed à Déo per Petrum habetsvt eriam S. Bernardus docer: que disit Iunius; Errori fui feculi plus satis tribuere. At tu dum talia dictitas, impudentiz tuz nimis multa supra omnem modum indulges.

> Docere postez ingreditur Caluinista, quomodo regna constituantur & acquirátur: & multa de iure ciuili, gentium. & naturali imperitè garrits&poliquam multa inania verba profudits non attigit, quod. reliquis omnibus omifiis; #.

> > Ec

tingen-

1201

### Defensio libri primi

#### 1203

tingendum erat; nempe, regna à folo Deo, & A quidem immediate, dari. Hoc enim negauit Bellarminus verum esse. Iunius autem, vt solet, stylum suid vertit, vt nihil dicendo saltem aliquid dicere videatur. Sed de hac re plura hoc loco non dicam: quia materia hac accurate difcussa & explicata est, ab Adamo Tannero nostro lib. secundo de libertate Ecclesiastica cap. 1. & al quot sequentibus; quem lector consulat, & consestim fumi Iuniani euanescent.

Cum Epifcopus Bambergenfis apud Pontificem pro Friderico diceret : his verbis vius eft. Adduxit(Ecclefia) principem fuum ad tuam beatitudi uem prouehendum per te ad culmen Imperij. Et;Tu cirsa ipfum peragas, ve que ei defunt de plenieudine Imperialu culminu, per tua beatitudinu munificentiam fuppleantur. Varia hîc tricatur Iunius : prouectionem ad culmen Imperij figurate diftam. Bellarmınum accipere proprie, vt fuam illam optatam & amatam conclusion m ernat. Quis nescit locutionem illam effetropicam?An tu cenfes tam hebetem effe Bellarminú, vt in hac phrafi nullam metaphoram viderit? Clarus est tropus, nec quenquam, nisi bardum, fugere potest. At, dic, Caluinista; cum petitur, vt quis ad culmen regium, Principale; & in Academiis, ad Dofforale, prouchatur; nonne hoc petitur, vt Rex, Princeps, aut Doctor fiat ? Nonne hoc petitur, vt supremus ei honor decernatur? Nonne hac ipfa petitione infinuatur talem, pro quo petitio instituitur, nondum honore illo esfe inlignitum? Cum ergo Episcopus Bambergen fis, orator Friderici. expresse perierit à Pontifice vt Fridericum ad culmen Imperi proueberet, & qua deerant de plenitudine imperialis culminie. Suppleret; palam profectò indicauit, Fridericum tunc nondum in Imperij culmine constitutum fuisse, & aliquo adhuc ad Imperialis culminis plenitudinem necessario caruisse, quod vt ab Adriano suppleretur, rogabat. Quod verò Iunius dicit. Episcopum istum fuisse munificum verbie, calumnia est, nam de hac quasi nimia munificentia nec Fridericus, nec vilus alius, ex iis, qui tunc przfentes aderant; conquestus est ; nec dicétem correxerunt. Vt nunc post tot annos corrigit Iunius:qui ait, coronationem illam & inunttionem non effe prouestionem ad Imperium, sed declarationem & demon- D frationem iam antea accepti Imperij : perinde ac fi diceret, euchere aliquem ad doctoratum, non effe creare doctorem ; sed iam creatum declarari & proclamari. Item, cum petimus quempiam ad Doctoratum prouchi, non postulari, vt Doctor fiat; sed vt iam antea facus, demonstretur & promulgetur Doctor.

Dicat quis. Infignia Doctoralia conferri postquam in iam est factus Doctor:non antea; ergo & Friderico infignia Imperialia conferri potuiffe, licet iam Imperator effet. Respondeo, non quæri quid fieri potuerit; sed quid orator Friderici ab Adriano petiuerit. Petiit autem, vt Fridericus ad culmen Imperij proucheretur:ergo nondum erat inCul-

mine Imperij. Nos verba Oratoris vrgem". Nullus qui iam Do&or eft, poftulat, vt ad Do&oris culmen prouchatur; quia iam in illud afcendit; fed fi quid petit. infignia & ornamenta, iam fibi in culmine constituto debita, poscit. Admiranda eft Iunij peruersitas, qui ipsa tritas & vsitatas vocabulorum notiones nobis eripere molitur, ne Pontifici ius suum concedere cogatur.

1204

Quz peruersitas sese itidem prodit, cum verbum munificentie vsurpatum ab Episcopo: (Per tuz beatitudinis munificentiam, suppleantur ) equiuocum effe clamat:nam munificum eum olim fignificaffe, qui munus, id est, officium in commune facie bat, post liberalem, effe dictum , & large prabentem mu. nera. Bambergensem priore significato dixisfe. Bellarmi-B num posteriore accipere. Quanta vanitas, & tamen quàm phalerata & ampullata. Quaío te, an non communis omnium fensus hoc docet, me. cum ab aliquo peto, vt per suam munificentiam adiiciat, quod mihi deeft; profiteri, illud, quod adiicitur; munus, donum & beneficium esfeeius, qui illud adiicit? Si quis Licentiatus in Academia petat; vt Professor per sua munificentiam suppleat id, quod fibi adhuc deeft, & ad fupremum Doctoratus gradum prouchat . an non hocip soloquendi modo testatur, se Doctoratus gradum ab illo tanquam munus, donum, ac beneficium accipere velle?

Mendacium Illyrici circa Epiftolam Adriani ad Episcopos Coloniensem & Treuirensem tacitus prætersilit lunius ; & alia , quænihilad rem, deblaterat. Et quia Epistola hac ab Illyri co allata folius Auentini fide nititur; neque apud Baronium exstat, neque in noua Conciliorum editione vlla illius fit mentio, vt neque in colle ctione DecretaliumEpistolarum, quam ante ali quot annos Vaticana Typographia euulgauit; ablque iniuria suspicari licet, cam esse commen titiam, faltem eo víque donec locupletioribus testimoniis fulciatur, præsertim cū crassus error historicus in ea contineatur, nempe à Zacharia Pontifice Imperium à Græcis in Carolum effe translatum:Propter quem errorém fuauiter Ha driano Iunius inequitat & infultat, tametfi nihil complectitur, quod cauffæ noftræ vllo modo aduersetur, vt Bellarminus oftendit.

Circa Epistolam Friderici ad Adrianum, quam Illyricus refert ex Nauclero, mirificus itidem est Iunius. Ait, duas Epistolas Fridericum stripsiffe ad Adrianym.in quibus suum nomen nomini Pontificio preposuent; & in altera etiam numero singulari Papam compellaris: bas non exstare. An hæc feriunt Bellarminum? An non ipsemet diserte indicat, Epistolam, quæ ex Nauclero refertur, forsan diuersam este ab illa, in qua Fridericus numero singulari Pontificem compellauit cuius Radeuicus meminit? Illud etiam recte monet Bellarminus, neutram harum Epistolarum si diuers fuerunt; & non vna; licet postmodum cum contumeliosius primò concepta fuisset, maturo consilio

emen-.

### de Translatione Imperij.

С

D

1205

F T

)Ľ

1

10

٠ť

ċ

11

r

é

÷

ń

Q.

<u>ت</u>تا

jį,

h

р)

i#

Bc-

۲ ۱۱

ព ព្រ

<u>)</u>[5

10

ĥ

N

0

emendata) pertinere ad primam illam contro- A rum Interpres, cur Adrianus itidem non habeauersiam ex vocabulo beneficij inter Adrianum & Fridericum ortam, anno 1157. Sed ad aliam, quz occasione alterius negotij inter eosdem exstitit anno 1159. de qua hocipío anno lege Baronium, & facem tibiluculentă Iunianis tenebris dispellendis accendet.

Legatio senatus & populi Romani ad Fridericum, cum, coronz imperialis gratia. Romã veniret; quid tandem Illyricum iuuat? Cum nullum in ca sit verbum, vt videre est apud Othone Frifingenfem lib.2.de rebus gestis Friderici cap. 21. de translatione Imperij, vel etiam de illa controuerlia.num Romanum Imperium fit beneficia seufeudum Papz; nam hzclis poß coronationem demum enata eft, anno fcilicet 1157.vt placet Ba- B ronio, velvt scribit Otho de S. Blasio 1156. qui erat secundus à coronatione annus. Recte auté dixit Bellarminus, quidquid Iunius contrà muffet ; hæc ab Illyrico neque suo loco, neque suo tempore allara effe : cum diuerías rixas in vnum miscuerit; & legationem illam Romanorum, nihil penitus ad propositum facientem, importunè admilcuerit.

Idem merito afferit Bellarminus de Epistola Eberhardi Episcopi Bambergensis ad Eberhardum Archiepiscopum Salisburgensem, & de responso quodam Fridericiad Legationem Pontificis apud Radeuicum lib. 2.cap.30. quz etiam exstant apud Baronium Tom. XII. Anno Christi M. C. LIX. Nam nullum verbum in illis inuenitur de translatione Imperij ad Francos & Germanos:neque etiam de illa lite, num Romanum Imperium fit benficium feu Fendum Papæ: quod enim Fridericus in responso legatis dato, dominium vrbis Romanz fibi deberi affirmauit; (de quo quid Baronius sentiat, vide loc.cit.) etiamsi id ita effet; tamen Illyricus non potuisset inde fuam conclusionem educere: Erge translatio Roma ni Imperij facta à Romano Pontifice in Carolum Magnu, efficitie; nam veritas translationis subsisteret, licet reuera dominium temporaleRom# ad Fridericum pertinuisset.

Octauo loco profert Illyricus ex Radeuico (iple Othenem nominat) libro 1. cap.15. & 16. fragmentum Epistolz Adriani ad Episcopos quosdam Germanos & eorundem ad Pontificem, Vtraque Epistola exstat apud Baronium anno 1157. & Pontificia etiam hic à Bellarmine integra recitatur ; vt refellat mendacium Illyrici, cú dicitsin bacEpistola reuocare Adrianum totum suum figmentu de beneficio Imperij Germanis collato: nihil enim recantat, fed arguit imperitiam eorum, inquit Bellarminus. qui Friderico fuggesferant, beneficium coronationis lignificare feudum. Respondet lunius, illis temporibus beneficium non nisi pro feude fuisse vsurpatum. Quod credat, qui volet. Egotunc zque ac hodie infinita beneficia quotidie data & accepta esse arbitror, quz feuda non essent. Et cum quiuis sit optimus suorum verbo-

cur melior Interpres suorum verborum, quàm lunius ? Nec obflat dictum alterius legati. A quo erge babet, fi à Domine Papa nen babet Imperium; quia vt beneficium à Papa Imperium haberi potuitslicet non haberetur vt foudum : nam & doctoris honorem habet Doctor à promotore vt beneficium, licet non habeat illud vt*fendum.* 

120 G

Fabulam de morte Adrianí Pontificis, quod, musca in os eius ingreffa, exttinctus fuerir, refellit hîc Bellarminus, & Baronius anno 1159. qui notat, fabulæ huius fingendæ hanc fuisse occafionem, quòd, teste VVilhelmo Tyrio lib.18.cap. 26. Hadrianus mortem obierit anginâ. Nec Vrlpergensis, qui commentum de musca commemorat, alio tefte id firmat, quàm Ioanne Cremonenfi, nullius nominis aut famæ íchiímatico : Et toti narrationi adiecta eft illa particula: Ve diciner. Iunius admodum ftomachatur, cum Cremonélem iltum oblcuritatis notari audit : Cuius indignationem fatebimur effe iuftam, fi offenderit, tenebras, quibus nunc impedimur, quò minus claritatem illius Ioannis intucamur, non effe in ipfo Ioanne, fed in capitibus noftris. Nec pro ignobilitatis argumento obiicit Bellarminus, quòd fuerit Cremonenfis, vt calumniatur Iunius; led absolute Cremenensen nominat, quia tam obscura non est illa ciuitas; vi ideò przcise quia quis ibi natus eft, obscurus fiat; nam & ex obscurissimis locis clarissima alioqui lumina oriri possunt ac solent. Qualis autem illa cauillatio de vocula; ve dicitur. Bellarminus falinur, inquit Iunius: qui waphor if ud:vt dicitur; ad totem hiftoriam accómodat : id enim non enunciatur de totà illa biftoria, fed de illo fingulari membro biftorie, quod musca quedam ac forte tipulla in os eiu intranerit, & c, Quzlo, nú aliò retulit Bellarminus, hoc; vt dicitur; quam ad mortem Adriano allatam per inhasionem muscz in faucibus, vt ille Cremonensis refert? Eft ne hoc loco, de aliare quattio, quam de hacs vtrum sit verum Adrianum co mortis genere vitam finiisset Quid est fingere tragelaphos, fi hocnoneft?

Air Bellarminus, Deum pro Ecclesia tantopere à Friderico afflicta postmodum sententiam tulisse, quando in quodam Armeniz fluuio miferabiliter interiit. Iunius nihil hic diuinz vitionis agnofcit. Credo, quia quidquid cótra Adrianum & Alexandrum Fridericus gesserar, id Caluinista pro benefacto, non pro malefacto habet: qui VVilhelmum Neubrigensem secus fentientem & flatuentem, tanquam fabulofum & nugi circumfluentem fcripterem flagellat : Et varia nugatur de obitu Friderici ; cum in genere mortis omnes historici confentiant, tametsi non in modo, quia alij in transitu, equo insidentem; alij in flumine lauantem, & ex nimio zflu sele refrigerantem, interiisse tradunt. De quò lege Baronium Tom. XII. anno 1190. & Tom.3. de S.Crucelib. 2. cap. 23.

Ec 2

### Defensio libri primi

D

#### 1207

Clamat lunius: son effe argument andum executive tu. Hacindicia non effe fapientum. Caroat facteßibm oro, Quifquis ab enentu falta probanda putat. Atqui vt ab euentu non liceat femper argumentum fumere, exitus tamen aliquando tam est clarus & perspicuus diuini iudicij index; vt non nisi imprudens censeri debeat; quifquis in tali euentu diuinum iudicium non agnoscit. Num perperam egit Dauid 1. Reg. 25 quando, mortuo Nabal, in has voces prorupit? Benedictu Dominus, qui indicanit cauffam opprobrij mei de manu Nabal, of feruum fumm custodiuit à malo, of malition Nabal reddit Dominus in caput eiue.

Alexandrum II I.nominat Iunius factiofisimä & fastuofisimä; additq; conuiciis mendaciü: omnes bistorico: testari, Alexandrum souiste & persecutum est fibisma, in quod ingress un four set of persecutum est icus, Alexandrum pro fautore seu sotore set of the matis vnquam habuit: Et tanti Pontificis famam & exittimationem præclarissiman set superque ab his & aliis Hæreticorum cótumeliis vindicat duodecimus Tomus Baronianus ab Anno Domini 1159. vsque ad Annum 1182. Ex quo etiam ad annum Redemptoris 1177. disces, num verum sit. quod fereur, omnium due hæreticorum ore iactatur, ceruicem Friderici ab Alexandro pede fuisse conculcatam, cum illa acclamatione: (uper affidem & bestissim ambulabis, & c.

#### CAPVT IV.

Jmperium Romanum translatum à Gracis ad Francos, summi Põtificis auctoritate, Historicorum testimoniis demonstratur.

ROBAT hoc Bellarminus triginta trium Historicorú clarifsimis testi moniis, que Dresserus penitus pre terit; Iunius hinc inde carpit & vel licars non quo ad ea, quz ad przientem contro uerfiam spectant, sed plerunque quoad alia : vt quòdZonaras & Cedrenus dicunt; Francos Roma potitos, seu Romam sub Francis fuisse. Imd Roma dominatos effe : nam Zonaram dicere : čaveí ovru. Quid hæcad propositum? An si maxime vera esfent; ideo fallum effet. Imperium occidentale à Leo ne in Carolum Magnum fuisse translatum? Vnica queftio hic eft: Num Leo in Carolum Magnű imperium occidentale transfulerit: Zonaras & Cedrenus apertissime affirmant. Quidquid de dominio vrbis adiungitur , & à Iunio obtruditur. id à scopo abludit. Et quanquam Pipinus, domitis Longobardis, & postea multo magis Carolus Magnus corundem regno penitus e uerlo. & Carolus item Magnus superatis rebellibus Romanis, qui Leonem Pontificem malè prius mulcatum eiecerant; Romam in fuam potestatem & dominationem redegisse diciqueant:

Clamat Iunius: non effe argument and um ex euen-A candem tamen statim Romano Pontifici cum facindicia non effe fapientum. Careat fuccessibu ere, qui ab euentu facta probanda putat. Atqui vt ab ntu non liceat femper argumentum sumere, us tamen aliquando tam est clarus & perspis diuini iudicij index; vt non nisi imprudens feri debeat; quis in tali euentu diuinum

Concedit lunius Carolum à Leone esse renunciatum & corona Imperiali infignitum. At hoc, mi homo, non concessit, is, cuius tu caussam agis, Illyricus. Cur aliud tu dicis; aliud tuus cliens?DeindeLeo per coronationem &inunctionem non tantum renunciauit & declarauit Carolum Imperatorem, led & fecit ac conflituit,& ad Imperiale culmen prouexit; quidquid tu contrà tendas; nam hæc vn&io & coronatio non tantum fuit Imperatoris iam facti declaratio, fed noua planè creatio & effectio. Et fropha Iunij, qua testimonia Auctorum eludere nititur, quali de fola renunciatione & promulgatione Imperatoris historici loquantur, nimis est simplex, nedicam, fatua; cum quidam ex citatisà Bellarmino scriptoribus, diferte dicant; Imperatorem per illam Pontificiam coronationem & iunctionem sreari. Quis, que lo. ante coronationem faciá à Leone Carolum pro Imperatore habuit? Quis Imperatorem nominauit? Si Imperator erat; cur talis nominari non poterat, & reiplaitidem nominatus ell?

Valde subtiliter nugatur Iunius de discrimine horum vocabulorum: Eligi, defignari, strari & erdinari sue inangurari: nec scio, quo fine, nisvt chartas impleat: quia per has technas & strophas non succurrit Illyrico eò impudentiz progresso, vt commentitum & fabulosum esse allereret; quidquid circa hanctranslationem Imperij in Catolum Magnum Leo gessisse fertursita vt Leoni ne inaugurationem quidem relinqueret: qua Iunius Pontifici non adimit.

Deinde Leo aut folus, aut vt Auctor pracipuus Carolum in Imperatorem elegit, defignauit, creauit, ordinauit, & inaugurando confecrauit : vt euincunt hiftoricorum teftimonia à Bellarmino prolata : qua clariora funt, quàm vt hac vocum varietate eludi & declinari queant facto illo in multas quafi portiones dispertito, & Leoni non nifi folius confectationis Imperialis caremonià relictà.

Nec scio, quis nam inuerecundiæ Iunianæ omnia inficiari, vel præstigiis verborum inubluere paratæ aptius opponatur, quàm Lutherus; quitranslationem hanc à Papa, vt ab austore solo, vel primario non modò confitetur fastam, sed & inde occasionem arripit, tam Pontificem, quàm ipsum Romanum Imperium, & Germa nos atrocibus calumniis insestandi & proscindendi. Explicans enim coronationem Christiin Aedibus Pilati perludibrium institutas cum ad purpuream chlamydem ventum est, sic foribit in Píal, 22. Tom. 3. Lat. VViteberg. Venimus ad pur-

DUTEAT

de Translatione Imperij.

puream chlamydem, qua Regum vestu est ; regnum etiam A Imperij. Quasi verò & vestibus Christi & gloria fignificat. Mibi plane illud infigne opus Antichrifti videtur, quo, operante Satana , Imperium Romanum abolitŭ Papa restituit ( en Papa restituit, Iudicio Lutheri, abolitú Romanum Imperium : Et quidem folu; quia restituit illud, vt blasphemat Lutherus, Antichristus; solum autem Papa, eodem Luthero Iudice, Antichristus ille magnus est, de quo scripture passim.) & fibi fubiecit (quia scilicet solus reftituit) transferens illud à Gracis, ve ait, Papa nimirú, ad Germanos. Quid enim abjecta illa purpura, neque e-, nim Christum inducrunt aliqua infigni & qua effet in v-(u, fed que iam desrita defiit gestari, fignificat, nisi Romanum Imperium, quod Papa arripuit, cum iam floruisfet ac cecidiffet ? Hiciterum vides, Papam, non alium; abiestam illam purpuram; hoc est, Imperium Roma-B num, postquam iam corruerat, arripuisse, coq; Carolum Magnum, & per illum, Germanos vestiuisse.

Pergit Lutherus. Nes alia caussa ad Germanos transtulit, quàm quòd bomines feroces, sed simplices ac sidos, boc oftenso fibi fubiiceres , perg. cos (efe tutum ac defensum in omnes voluntates suas redderet, non ipsos, sed feipfum Romanum Imperatorem faceret , imò nomen Imperatorii & titulum Imperij barbara genti,vt dicunt,tribueret, fibi vero & rem & ius resineret, ac iam non ImperatorRomanus,fed Imperator Imperatoris Romani fieret.

Ex his Lutheri mendaciis & criminationibus emicat hæc contra Illyricum veritas; Imperium à Papa ad Germanos translatum; & contra Iunium, à sole Papa. Neque enim Lutherus alium in communionem huius translationis venire patitur, vt eò vehementius in Papa debacchari queat. Hincetiam apparet, quam honorifice Lutherus de Romano Imperio sentiat, quando illud; opu Antichrifti, fatane operationem, oftentum, rudis Germania fimulatum Imperium; itemque fictum Imperiu, nominat;& cum vili abiedtaque Purpura, qua Chriftum indutum dicit, comparat; & per illam fignificatum tradit. Quid contumeliofius, quàm quod coronationem & inaugurationem Imperialem confert cum ludicra illa & ignominiofa Christi coronatione à militibus, risus gratia, in prætorio Pilati instituta?Nec Germani indignaridebent; cum barbaragens audiunt; memores, longe adhuc honorificentiores titulos ab hoc Propheta suo alibi passim sese accepisse.

Subiungit Lutherus. Quod vt ( Papa ) aftutius impleret, curanit, vt Clerm funs, nempe tres Epifcopi maximi Germania admiscerentur, & Electores Imperij cenferentur. En Electores Ecclesiastici sunt à Papa. teste Luthero. Quod Illyrico zquè inuisum odiofumque est, ac prius illud de Romani Imperij traslatione caput. Nec alia cauffa extrusit ex Lutheri pectore lequentia conuicia, quàm quia céfuit.Pontificem Romanum per hanc translationem, abs fe factam, confulere voluisfe Ecclefiæ & religioni Catholicz, prout reuera confulere voluit, & quidem felici fuccessu. Pro vestibu Cbrifti, inquit Lutherus, nunc Ecclesia induta est gloria

Imperij, Ecclefia, fponfa Chrifti, amiciri nequeat.Nonne etiä LutheranaSynagoga fibi gratulatur, quod clareat tribus Electoribus nonnullifque aliis Principibus & ciuitatibus Imperij?Cur ergo Ecclesia quoque Catholica non glorietur, ob Catholicum Imperatorem, & Orthodoxos ordines ac status, veræ fidei defensores ac propugnatores ? Cur eadem Ecclesia non doleat. cum ex nobilisimo Imperio tot tantosque Dynastas, deserta Ecclesia, post Lutheri & similium hzrefiarcharum vestigia abiisse videt?

Ait Lutherus ; hoc Imperium multo fanguine ftetiffe Germanu. Vix tam copiolo, quam lecta Lutheri,& corum, quos Lutherus progenuit. Difficilia, quæ pulchra. Aegrè assignabis Imperiú, cuius vel adeptio, vel conservatio non stererit fanguine. An ideo huiusmodi Imperium culpadum & repudiandum? An non eò charius esse solet, quo, eius parandi caussa, plures labores suscipere oportuit ? Adbuc tamen in eo nititur fantifimus Vicarius Dei cum Ecclefia, (meritò, quia Imperator, & qui in Imperio, defensores sunt orthodoxæ fidei, &licet Ecclesia subsidio cælesti potiffimum nitatur, non spernit tamen opem quoque humanam ) adbus ftultus populus Germania (obferuent Germani elogium, fibi ab hoc tertio Elia tributum) sanguinem suum pro iu monstru prodigis. Angitur & ringitur hæreticus, quòd in Germanico Imperio supersunt, qui sanguinem & vitam pro summo Pontifice profundere parati sunt, tanquam pro Christiani gregis supremo pastore, qui. præter alia beneficia, Germania quoque Imperatorio honore infignierit. Canitur illu (Germanis) inquit Lutherus, Imperium non est extra Ecelefiam. (vera est hæc cantio, & à Carolo Magno huculque verafuit. Nec dubitamus in pofterum quoque veram fore ) hoc est, Chriftus non illuditur, nisi in purpura. En effrons Hæresisrcha. Imperium idem effe dicit, quod illusionem illam Christi in purpura. Nec huius suz contumelizalium fundum habet, quàm quia Imperium ad Germanos à Papa venit, quem calumniatur, cum Imperatoribus talem ludum ludere voluisse, qualem cum Christo luserunt milises Pilati, cum illum induerunt chalmyde purpurea. Attamen ex his ipfis tam denfis conuiciorum cohortibus, veritas elucet; nam omnia ista ideo effudit Lutherus, quia concoquere non potuit, Germanos Imperialem dignitatem habere à summo Pontifice, qué iple omnibus modis perditú cupiebat.

Addit Lutherus. Quin boc Imperium SACRYM appellare visum est, non quod à Deo, sed à sanctisimo Dei Vicario fit paratum, qui quidquid volet, facrum est. Non disputo de veritate eius, quod Lutherus asserit. satismihi est in præsentia, Lutherum adeo exiftimasse, Imperium Germanicum esse à Papa, vt etiam Titulum SACRI idiotis quoque in Germania vlitatilsimum, non nifi à Papa profluxille existimauerit.

Ec 3

Subne-

# Defensio libr**i prim**i

tegressis lædoriis, sed tamen veritatis contra Illyricum, Iunium, Dresserum & similes, non obfcurăteftem. Cogitur ergo Ecclefia Dei calamitofißima buius Imperij ficticij gloriâ circumdari & illudi , sederque in medio Imperio borribili specie. Hæc nunquam effutiuisset, Lutherus, fi non animaduertisset, Imperium à Papa ad Germanos venisse. Et si, quod ablit, Imperator, omne sque ordines Imperijad Lutheranismum transissent, Lutherus Imperiú illud non pro ludibrio & illufione, verú pro fumma gloria suz synagogz reputasset. Sed iam multa saluteLuthero dicta, ad Iunium nos recipiamus.

#### CAPVT V.

Proferuntur testimonia & confessiones Principum de Translatione Imperij à Gracis ad Germanos per Romanum Pontificem facta. ESTIMONIA Imperatorú & Prin-cipum valde reuerenter scilicet Iunius tractat & accipit. Negatur, in-quit, Principes confiteri, Imperium à Pontifice effe. Sed in promptu sunt Principum dicta; Inspiciantur & legantur hîc apud Bellarminum. Quid, quòd iple Iunius vidit, clariora effe. quàm vt corum vis ac robur per illud frigidu N BG A-TVR, declinari possit? Itaque aliud effugium quærit. Si qui fecerunt, hoc est, si qui Principes fafli funt. Imperium esse à Papa, ex infcientia fatti, aut C huius generis in gratiam schismatici Imperato luru fecerunt. (quia nimirum non legerant commentarium Marsilij de Padua aut Illyrici de Translatione Imperij, aut Notulas & animadnersiunculas Iunij in libros Bellarmini ) fadi, quod veritatem historie rerumque gestarum ex historiu aperte non didiciffent; Iuru verò, quod errorem publicum ius effe publicum arbitrarentur. Nec in factis, nec in Iuris errorem incurrerut, tú quia quod asseruerunt, vere factum est, tum quia Iure factum est; vraffirmarunt víque ad Marsilium de Padua & Illyricum historici plerique omnes, qui translationis huius mentionem aliquam fecerunt : ne ipfo quidem Luthero excepto, qui factum perspicué afferit, licet ex odio erga Pontifieem de iure forlan tergiuerlaturus lit.

Primum testimonium est Caroli Magni, qui testamentum abs se conditum misit ad Leonem Papam, vt subscriptione suaillud confirmaret; quod & à Leone przstitum. Respondet Innius: Leonem fubfcripfiffe , vt teftem : nec aliud ab illo petitum. Quid opuserat ad Pontificem mittere tellamétum iam ab omnibus Franciz Optimatibus cóprobatum, si nullæ in eo Pontificis aliæ futuræ erant partes, quàm teftis?Itaq; ad Leone miffum eft, non vt sola & nuda testis auctoritate, sed vt Pontificia potestate illud corroboraret, dispiceretque, cuinam exfiliis Romanum Imperium committendum esset: Nihitenim de hoc suo in Testamento disposuit Carolus;sed in eius, à'quo

Subneait Lutherus coronidem dignam an- A illud acceperat, arbitrio reliquit, quem ex filiorum numero ad Imperiale culmen euchere vellet. Quisautem credat Carolum non anteomnia de ipío Imperio Romano in Teftamento suo decreturum fuisse; nisi sciuisset, hanc curam Papæ Leonisesse? Quod recté mihi observasse videtur Baronius anno Redemptoris 806. Nú. 26.

Ex AdoneViennensi refert Bellarminus hæc verba. Lotbarius filium fuum Ludouicum, quem in Italia Rege fecerat, vt Imperatoris nomen fortiretur, per Drogonem patruŭ Romam mifit , cui Sergius iam tunc Pontifex coronam impofuit, & acclamante vniuerfo populo,Imperator & Augustus est falutatus. Hæc Ado totidem verbis. Iunius. Fallit (Bellarminus ) cauffa, diffintione, atque historia. Caussa non fuit misioni, vt Ludo-B'uicus II. Imperator renunsiaretur, quod Bellarminus af-[erit(1mòAdo hoc apertifsime afferit,&exAdone Bellarminus; num tu omnes etiam apertis oculis vis tui fimiles, hoceft, cœcos efficere!) sed ve Lotbarius Imperator per filiu Electionem Sergi I I. Pontificie confirmaret. Nihil penitus de hoc Ado. Nam quod Sigebertú citas, fruftra es, hanc enim miffionis caussam' confinxit pro animi libitu, inquit Baronius.anno Salutis 844. Num.quinto, in gratiam eius, cui adbafit contra Pontificem (chi(matici Imperatorie, hoceft, Henrici IV. Et quis Adoni, qui fæculo illo vixit, non habeat potius fidem, quảm Sigeberto, vel Alberico, Monacho Trium Fontiŭ. quem cum Sigeberto Iunius citat? Cum notum fit, Sigebertum, finistro affectu abreptum, plura ris commentum esse, vt vidimus in Apologia pro Gregorio VII. Lege etiam Baronium anno Redemptoris 847. Num. 10. vbi Leo I V. Ponti fex Lothario & Ludouico Augustis ius confirmandi Pontificis, fimpliciter vt incompetens ac indebitum negat.

Addit Iunius. Bellarminum fallere & Adonie tex tum corrumpere distinctione falsa. Sic enim verba Adonis diftingui debere. Non multo post Lotharim filium fuum Ludouicum, quem in Italia Regem fecerat vt Imperatoru nomen fortiretur, per Drogonem patruum fuum Romam missi : itavt illa verba : Ve Imperatoris nomen fortiretur : exponant antecedentis facti, cur eum in Italia fecisset Regem, non sequentis caus fam, cur eum Romam miferit : Antiquum obtinet D lunius, & vtalibi, ita & hic, clarisimum textum contra mentem & sensum Auctoris peruertit. Quis**e**nim non videt, Ludouicum ideo Romã fuisse mission, venomen Imperatoris sortiretur; cum sequentia statim Adonis verba : cui Sergiu iam tunc Pontifex coronam impofuit ; ita vt, acclamante vniuerso populo, Imperator & Augustus falutatus fucrit: manifestè indicent, Ludouicum, id, cuius gratià Romam missus fuerat, consecutum esse. Et quidilla fibi volunt? Fecit eum Regem Italia, vt Imperatoris nomen fortiretur. Num istud. Ludouicum Imperatoris nomen adeptum hoc ipfo, quòd à Lothario Rex Italiz creatus eft ! At hoc falfifsimum effe cum per fe liquet, tum inde, quia non<sup>1</sup>

#### 1212

nifi

# de Translatione Imperij.

nifi post impositam sibi à Sergio Imperialem co- A peratoribu initiandu, qui selerent ritus servari al ipsis ronam Imperator & Augustus appellatus & falutatus eft, vt disertè testatur Ado.

1212

Et quamuis distinctionem Iuniana amplecteremurs nil tamen obtineret Iunius. Nam esto. fecerit Lotharius Ludouicum Regem Italiz, vt Imperatoris nomen sortiretur, nec referantur hæc verba ad consequentia, sed ad antecedentia; nihilominus statim quæremus, à quo nam debuerit nomen Imperatoris fortiri seu adipisci? An non ab illo, de quo mox Ado? Cui Sergine iam tuns Pontifex coronam imposuit. Que coronatio effecit. vt ab vniuerfo populo Imperator & Augustus falutaretur. Nam quod Iunius dicit ex Sigeberto ; Ludouico tantummodo coronam Regni Longobardorũ à Sergio fuisse imposită; refellitur ex populi accla-B matione Ludouic. Imperat. & August. salutatis.

Obiicit Iunius. Populum per imprudentiam amplim, quàm oportebat, acclamaffe. Sed Iunius amplius longe, quàm par sit, cauillatur & calumniatur. Nam populus proculdubio sciebat quorfum tam folennis actus & inauguratio pertineret : nec coronato tituli indebiti tributi fuiffent; licet non ignorem etiam Anastasium Bibliothecarium hanc coronationem de solo Regno Longobardico explicare; cui tamen haud affentiendum facile puto, inquit Annalium Ecclesiasticorum conditor Baronius, cum plurium testificationibus constet, eum coronatum fuisse Romæ Imperatorem, quorum illa certior, quæ

> Hic vbi firma virum mundo produxerat etas Imperij nomen subdita Roma dedit.

Idem testatur Leo Ostiensis lib.1. Chron. Cassin. cap.29.Adfert præterea Sigonius lib.1.de Regno Italiz Diplomata in quib.annus 1. Ludouici Imperat. numeratur Annus Christi DCCCXLIV. qui erat Sergij hoc nomine secundi primus. Itaque mendacium Iunianum eft, Adonem à Bellarmino corrumpi. Similis flosculus efts Bellarmi. num ab hiftorica veritate aberrare.

Loquaciter declamat Iunius contra Carolú Caluum, qui summa festinatione Romam tendens, nec fine magnis muneribus, vt tradunt hiftorici à Bellarmino citati; Imperator à loanne VIII. Papa creatus eft. Qua occasione dentes D quoque stringit Caluinista in Romam & nundinationes Romanas, vt appellant hæretici. At quidquid huius sit, ad institutum nostrum satis est; Carolu Caluum existimasse, se nec nomen nec rem, nec infignia Imperatoris nancifci posse, nisi Pontificis Romani beneficio. Qua de caussa omnes moras abrumpendas censuit, ne ab aliis, præsertim à fratre sue Ludouico, qui natu maior erat, anteuerteretur. Quanqua sunt qui tradant Carolum non tantum suo nutu, sed & loannis Papæ inuitatu Romam properasse. Lege Baroninm Tom. X. Anno Christi 875. & 876. Singulari autem Dei beneficio factum est, inquit Baronius, ve eiu/dem Caroli coronationis alta exftent:ex quibus in Im-

Romanin Pontificibus , poßimus addiscere. & refellatur eorum temeritas, qui dicere aufi funt, in Imperatorum coronationibus nibil praterea, nisi solum sacerdotale in ipso vngende, & coronando ministerium exhibere Romanum Pontificem confueuiffe. Extant, inquam, Acta ipfa, coronationis Caroli in Imperatorem, recitata in Concilio Ticinenfi boc anno , ex quibus ifti mendacij arguantur,ip/ag, prodita ex Petri Pithæi bibliotheca, & edita cum veteri. bus Francorum Annalibus,nec non abunde à Papirio Maffono, viro quidem diferto in suis Annalibus recitata.

In his Adis continetur oratio Ioannis Pape, in qua post deprædicatas Caroli laudes, ita loquitur Pontifex : Vnde nostantu indiciu diuinitus incumbentibus, luce clarius agnicis, superni secreti consilium manifefte cognouimus. Et quia pridem Apostolica memoriæ deceffori noftro papæ Nisolao id ipfum iam infbiratigne diuina reuelatum fuisse comperimus : Elegimvs MERÍTO ET AFPROBAVIMVS*VNA (um anni/u,* & voto omnium fratrum , & Coepiscoporum nostrorum, atg, aliorum S. R. E. ministrorum , amplig, senatus, totiug Populi Romani gentifq togata. & fecundum priscam con suesudinem solenniter ad Imperij Romani sceptra prouenimus, & Augustali nomine decorauimus, vngentes eum oleo extrinsecu , vt interioru quog. Spiritus santi vnetionu monstraremus virtutem,&c.

In quæ verba Baronius:Haber lettor, ex fattu ipfis expreffam,quam tantopere impugnare conati funt Nonatores Romani Pontificis auctoritatem, & potestatem in creandis Imperatoribus, vt non nudum exhibeant miniin fepulchrali titulo posita legitur istis versibus: C'fteriu in ipsis vngendu, sicut facere solent Patriarcha Confantinopolitani in coronationeOrientalium Imperatoru. Nam audisti excius verbu, ab ipso Ioanne Papa diuino inftinttu elettum Carolum, ad Imperium gubernandum;& approbatum, prouectumg, ad tam fublimem dignitate, & Augustali nomine decoratum (funt enim bac omnia sotidem verba eius quibus fuum fignificat ministerium)postea demum vnam, & coronatum. Sic enim arbitrio Pape est collatum Imperium. Si res verd iure succession in agenda fuiffet, non Carolus fed Ludouicus eius frater maior natu erat praferendus : fed,quod id in arbitrio fit eligentis Pontificusnon iure bareditario fuccedentis , exclufus est Ludouicus, & electus est Carolus ; vt patet ex hu, qua sunt recitata,iam edita haud pridem à Pithæo è latebris antiquitatum eruta vetera Actorum monumenta;qua fi Nouato res refractarij cognouisfent , baud fortasfe procaciter aded aduerfu veritatem patentem omnibus declaratam exemplin ader manifestin, insultaffent. Ita Baronius.

Sed vt Inuectiuz Iunianz in Carolum & Romamaliquid frigidæ affundamus, audire luber exiplo Ioanne Papa; quaratione Carolus ad Jmperium ascenderit. Non hisperpetuns Augustus ad tata faftigia fe velut improbus intulit, non tanquam importunus, fraude aliqua, vel praua machinatione, aut inhiati ambitione ad Imperiale apicem afpiravit; abfit. Neg, enim fibi honorem præsumptuose affumpfit, vs Imperator fieret : sed tanquam desideratus & optatus , postulatus à 110bis, & à Deo vocatus, & honorificatus ad defendendam religionem, & Christi vig, seruos tuestos, humiliter, atque obedienser accessit, operaturus, & roboraturus in Im-

Ec 4

perio

## Defensio libri primi

perie fummam pacem, & tranquillitatem, & in Ecclefia A colaum Papam nominat fupercilie fum. Vrbanum Dei iustitiam, & exaltationem. Hzc recitare volui, vt petulantia Iunij nonnihil castigaretur & contunderetur.

Ad factum Alberti Imperatoris postulantis à Bonifacio VIII. vt Imperium fibi & hæredibus confirmaretur, (prout ex Alberto Argentinensi refert Bellarminus) nil reponit Iunius, nifi conuicia. I. Hac & omnia sequentia effe exempla fa-Eti, non iurie argumenta. Scilicet Iunius melius intellexit, quid Iuris Pontifex habeat, quàm Albertus & alij Principes. II. Vocat hzc pacta.predatoria. III. Bonifacium verò furio/um. IV. Pradonem. V. Albertum , tracem & anarum Principem. VI. Ouccaram angritia. An non funt hæc egregia tela pro Bellarminianz defensionis expugnatione? Addit: non effe credibile, Albertum boc à Bonifacio petiiffe; fuiffe postulasum imposibile, cum Imperium conferatur electione à proceribus. Sed melius procuidubio nouit Albertus Argentinensis, qui tum viuebar, quid Albertus Czsar à Bonifacio poposcerit, quàm Iunius tanto post temporenatus. Nec fuit postulatum impossibile; quia sciebat Albertus hoc ius Pontifici suppetere, si eo vti vellet

Henricus VII, misit ad Clementem V. qui postularent, vt ratam sibi facere subrogationem pre more dignaretur. Junius cauillatorie & criminatorie. Rede pro More dicit, non pro iure: Fuit enim mos non legitimo corum confensu, quorum interest introductus, fed illegitima vfurpatione. Tuo fcilicet fen- ℃ fu, non Henrici VII. Quid integrum remanebit hactanta omnia cauillandi & peruertendi libidine? Adeo mos hic in Imperio censebatur iuftus & legitimus, & etiam illi Imperatores, qui cum legitimis Pontificibus grauilsimas inimicitias gerebant, Imperatores se tum demum crederent, si à Pontifice Romano ad Imperialem dignitatem euecli effent: Et Henricus I V. potius à Guiberto Antipapa, coronam Imperialem accipere, quàm ea carcre voluit.

Simili artificio amoliri conatur Caluinista Exemplum Ludouici IV. qui perpetuò à Ioanne 22. reconciliationem cum sede Apostolica, vt & à successore Ioannis Benedicto X II. petiit. Mirum; omnes fuisse tam ignorantes Iuru: & neminem exstitisse, qui Reges & Principes de hoc iure seu Iuniano, seu Caluiniano edoceret? Quáquam exítitit Maríilius de Padna; qui ad calcem fui libri de translatione Imperij dicit, electores eligere Imperatorem; nec ad Pontificem aliud spectare, nifi coronationis solennem czremoniam. Sed Ludouicus, vt videtur, non habuit Marfilio fidem; Nam fi ei fidem habuiffet, nunquam víque adeo sollicite cum veris Pontificibus reconciliationem postulasset.

Calumniofius adhuc respondet Caluinista ad exemplum Caroli IV. de quo hic Bellarminus. Totum adscribit erreri . factioni. impietati. Ni-

non Pontificem, fed carnificem : Vrbanum, Carele nomen Imperij vendidisse ; & filio ipsius VVenceslao. Et tu Domine I E S v Chrifte, exclamat Iunius, qui negotiatores & columbarum propolas atque collybiftas eiecifti e domo patric tui,quou/que tandem iftos regnorum & imperiorum propolas (scribe, Caluinianos turbatores & calumniatores ) disimulaturus es in domo tua? Quis.vt ad conuicia bilem, sic ad tam ridiculam apostrophen rifum teneat/Scilicet Christus propitias aures ad huiusmodi exclamationem post atrocia in Christi Vicarium, in Imperium, & in Imperatorem effusa mendacia aduertet.

Recitat Bellarminus ex Kranzio orationis partem, qua ab Adriano IV. pro Friderico primo orator eius coronam Imperialem petiit. Ex ea planum fieri dicit Bellarminus, quanti semper Reges Germaniz coronationem Pontificiam fecerint. Ad hæc Iunius nil nifi mendacia. I. Carolus Magnus eam non magnifecit. Quo argumento id probas ? Quia fi Leonis confilium presciuisset, eo die, quo coronatus est, à templo adeundo abstinuisset. Respondeo, hoc fuisse argumentum modestiz & submissionis in Christianissimo Principe, no indicium exiguz de coronatione illa existimationis. I I. Mend. Ludouicum Pium. Vbi probatio? Quia non abiit Romam, ve coronaresur. Nec fuit neceffe, quia Stephanus IV. quem alij vocát Quintum; venit in Galliam, non ob eam caussam, qua fingit Iunius, sed ob aliam, vt in Gregorio V II. dictum lib. 4. de Pontif. & Ludouico imperiali diademate tempora cinxit. 111. Mend. Nec Letharium: de quo scribere non veretur, Quod non vife Pafibali Papa, nec coronatus ab illo, à populo Imperator atque Augustus proclamatus fuerit. Sed nos non Iunium, sed Auctorem illum, qui Ludouici Pij vitā litteris mandauit, audiamus. Interea Lotbarim filiu Domini Imperatoric, cùm à Patre in Italiam miffu effet, & focundum virorum, qui cum eo mißi erant, confiliu, opportunitates negotiorum ordinaffet; & quibu/dam perfettie, quibusdam adbuc infettie de singulu respondere, & ad patrem de reditu cogitaret; rogatu Pa/chalu Papa Romani, imminente (antta Pafcha folennitate, adiit, atque ab eodem, carifima ambitione susceptus, ipso fantto die, apud S. Petrum diadema Imperiale cum nomine Augu-Hoc nimirum Junio exemplum facti est, no Iuris. D fti fufcepit; post bac, cum Papiam veniffet, aliquantifper necessitatibus semet impedientibus, ibidem moratus est, O fic all Patrem menfe Iunio peruenit.

> De Ludouico I I. filio Lotharij suprà diximus, eũ à Sergio Papa fuisse Imperatoria corona exornatum. Ludouicus Germaniz Rex, Lotharij frater huc non pertinet; quia Imperatoris nomé & dignitatem núquam gelsit; & vt gerere voluisset, forfan voti compos factus non fuisset.De Carolo Caluo iam antea diximus.

> Post Lotbarium, ait Iunius, creuisse auctoritatem Pontificum in coronandis Imperatoribus, Scilicet antea exigua erat; sed apud Iuniú, non apud Imperatores.Quos Iunius à Pontif.coronatos fuisse negare non poteft, cos calumniatur coronatos fuife

> > infatis-

Digitized by Google

in fattione. Hoc dicit de Ludouico Balbo; de Ca- A se miscuisset. Si conviciator est refutator, tum prorolo Craffo & Arnulpho. Nunquam factiosè coronam accepisse censeri debet, qui eam à legitimo Pontifice accipit : penes quem est corone dandæius & arbitrium.

1217

Ait Iunius. Henricum, (loquitur de primo) tenniffe Imperium 18. annos fine coronatione Pontificia: Itemque Othonem primum 24. annos antequa coronarctur. At vterque titulo Regis non Imperatoris, vt notum est. Henricus quidem semper;Otho filius víq; ad certos annos. Alios complures post Othonem primum à Pontificibus coronatos fuisse, inficias ire nequit Iunius ! sed addit hanc calumniam, fæpifsimè iam auditam. Fraudes bis sunt Pontificia, sed error publicus, omnes rei, fed rem maxime, qui frandem facit publico, idque religio | B nu obducta fpecie. En frontem Iunianam. Omnes Imperatores à Carolo Magno reos facit erroris publici. Omnes errarunt: tamet fi Iunius primas erroris Pontifici concedere dignatur. idque ex fingulari gratia, quam Pontifex apud Iunium inuenit.

Iterum futilissime nugatur Iunius de illa phrasis qua apud Pontificem vsus est Friderici primi Orator; cum petiit, Fridericum adimperiale culmen promoueri. Sed de hac locutione iam fupra satis actum est. Clamitat praterea Iunius: Carolum totam Italiam subiugasse. Efto quando ita vis. Quid infers? Num ergo Imperator fuit? Etiam Odoacer, etiam Theodoricus, etiam Longobardi vel totam. vel certè bonam partem Italiz subiugauerant, &tamen Iunius nec Odoacré, nec Theodoricum, nec vllum Longobardorum Regem audet aperto ore Imperatorem appellare, tametsi vellet, si volendo aliquid consequi poffet.

Iunius dicit : banc confecutionem non effe probam: Non cofertur coronatione imperialis dignitas, ergo per coronationem non prouebitur Imperator ad culmen Imperij. nam stiam is prouebieur, inquit, cuim obfgnatur, confirmatur, & religiose fit firmata diguitat. Sed consequentiam istam esse validam testatur communis fensus : Nam promoțio alicuius ad aliquem locum, fignificat; eum, qui promouetur, nondum effe in illo loco : Si ergo per Pontificis co-D tonationem promonetur quis ad imperij culmen, euidenseft, talem adhuc ab illo fastigio distares & ed admouendum effe.

Nunc maiora canit Iunius. Non omnes arbufta inuant. Pontifex mercenarius est; non paftor;qui no querit, que Christi, sed que sus sunt : quis alienum ins pro fue venditat, quia denique fumos aut carbones pre thefaurù nonù obtradit: Et his conuiciis arbitratur fe omniaargumenta, que ex Principum factis & teftimoniis depromit Bellarminus, declinaturum vel potius elularum. Mox Leonem III. fan&ilfinum Pontificem nominat worker of y pure, & ne tale conuicium cafu ei excidiffe videaturiè veftigio rurfus cum warvaren yunoume infimulatiadditque:Qui fi Deum timuiffet, iftu bumanis negotiis non ita

fecto Iunius egregiè hos libros Bellarminianos refutauit.

Qui solitam artem confestim iterum factitat, circa factum Emmanuelis Comneni Imp. Constantinopolitani, de quo hic Bellarminus. Meras nundinationes, imò & proditiones crepat. Pontificem buinfmodi nundinationum instrumentum effe. Simile quid regerit ad ea, que Bellarminus refert, ex Conrado Veccerio in libro de rebus gefis Henrici VII. Nec parcit Philippo Pulchro Galliarum Regi, quem ambitiose locutum ait; quia petiuerat Romanum Imperium à Clemente V. Ambientium hypotheses pro veris & neceffariis probationibu non effe accipiendas. An ista in tantum Regem contumeliz & calumniz faciunt. vt verum non fit, Philippum à Clemente Imperium postulasse! Quacung; mente postulauerit, nil id ad propofitum interest : quia hoc certò liquet. Philippum à ClementeRomanum Imperium nunquam fuisse postulaturum, si existimasset cius conferendi penes Pontificem non esse ius ac potestatem. Et cur vt Veccerius scripsit tatas cum Bonifacio VIII.tam viuo,quàm mortuo inimicitias gelsit, nisi quia Bonifacius videbatur promissa de Imperio in Gallias transferendo non feruasse? Hinc certe perspicue apparet, quis sensus fuerit Philippi de auctoritate Pontificis in Imperiú: quod etlam apparet ex legatione, quam Clemens mifit ad Electores Imperij, ne cunctarentur alique quàm primum in locum Alberti Imp. defuncti successorem eligere, ne Philippus occasionem vacantis Imperij nachus, etlam per vim eogeret, Pontificem tunc in Galliis degentem, aliquid contra Germanorum gloriam & imperialem dignitatem illis concessam agere.

#### CAPVT VI.

I dem a seritur testimoniis Pontificu, Ps e titulus huius capitis indicat, vix quidquam præter conuicia à luvix quiaquam prace commodo e-nio exfpectanda cífe, quomodo e-nim Caluinifta de Pontificibus loquens den sum lædoriarum nimbum non exspueret? Itaque Gregorius IV. Pontifex fauit Ludouico Imperatori, led ve vulpes, & bomo assocoejourto , qui & in fpeciem & prosempore amicitias nouisfet colere. Negat Iunius, decretum de abdicatione Imperatorie refeissum effe à Gregorio IV. fuisse enim refaisfum bonorum opera, qui effecerunt, vt Ludouicus in Imperium restitueretur. Non quærimus, quid lunius tricetur, sed quid scribat Paulus Aemylius à Bellarmino citatus. Cur nihil ad hoc Iunius? Aut enim fallum eft, aut verum. Si fallum, cur fallitatem aperte non redarguit ? Si verum. cur tergi uerlatur; & przclare faci laudem Gregorio IV. eripere tentat! Non abnuimus, fuisse complutes alios Ludouico ad recuperationem Imperijadiutores; sed primas deberi Gregorio affirmamus;cuius potisimum curz incumbebat,vt Im-

pera-



peratori tantam iniuriam passo, per rescilsioné A impij decreti illico subueniret.

1219

Testatur Marianus Scotus à Ludouico Imp. iusfu Gregorij, receptam quoque Iuditham Imperatricem. Iunius. Hoc codem pertinere, vs putat Bellarminm, falfum : nam boc ante triennium ferme, quàm illud, acciderat. Calumniatur Iunius. Nam Bellarminus non ignorauit de qua receptione Imperatricis Iudithz facta à Ludouico Imp. locutus fueric Marianus; sed dixit, hanc receptionem de quaMarianus, eodem pertinere; non ad annú, quãdo Ludouicus in Imperium est restitutus; sed ad declaraudam auctoritatem Gregorij Papz, qua vsus est in restitutione Imperatricis per amulos & inuidos de imperiali throno deiectz,& in Monasterium detrusz. Nam bis à Ludouico separa- B ta est; semel, antequam conspiratio in Ludouicu |detegeretur Anno Domini DCCCXXXI. teste Mariano; (Baronius refert ad annum 830.) sed hæc seiunctio ab aduersariis Ludouici procurata, non fuit diuturna. Vt enim Marianus codem anno scribit. Ludouicus. Reginam Aquin obuiam ei venientem, inbente Papa Gregorio, accepie, vbi obserua, insigne scholium Iunij, quo Mariani verba illustrat. Reginam, inbente Papa Gregorio, 46repit. id est . ex cognitione publica & synodali iudicio, quod Gregorius iußiffe dicitur eurszebzunes . pro ee , quod est; ipfe cum finede. Quis non admiretur acumen Iunij, imò quis non detestetur tantam cauillandi &omnia inuertendi & euertendi impotentiam? nullum penitus verbum Marianus, aut vilus ali- C us historicus de synodo facit ; cuius sanctione Iuditha fit reftituta:folius Papz meminit Marianus; & tamen iste ingeniosè sub Papa nomine & iussione fynodum odorztur. & beneficio syneedoches, quod folus Papa imperauit; fynodo núquam celebratz transcribit.

Secundo separata est Iuditha à Ludouico, quando per filios suos imperio priuatus est; na, vt inquit Marianus, tunc separarunt reginam à Ludouico, miferuntque eam in Italiam, in ciuitatem Tartunam. Sed Ludouico paulò post restituto, ipsa etiam pristinum dignitatis gradum recepit. Ad priorem separationem & restitutionem pertinet illud, quod ex vita Ludouici Pij Iunius adfert: Quam tamen coningie bonore non est dignatus, donec fe D legali praferipto modo ab obiettu purgaret. Quz verba caussam Bellarmini non lædunt: nam eredibile non est, Gregorium iussisse, vt Ludouicus Iuditham reciperet, nisi prius legitima ratione à criminibus obiectis sese expurgaret : prout etiam factum eft, declarata palam Iudithz innocentia. Notandum est autem verbailla : Siquidem filij Ludonici non folum Imperium patri abroganorant,&c.non esse Marianiverba, sed Bellarmini : Quarenon debebant eodem typo excudi,quo verba Mariani, & cum illis penitus continuari vt facum eft in editione libri de translatione Imperij in edit. Ingolstad. Quod monere visum, ne quis ad carpendú promptulus Bellar. crimen falsi intentet.

lunius nobis non tantùm nolentibus, fed & reluctantibus persuadere vult, Gregorium 1V. stetisse à partibus filiorum contra Ludouicum patrem. Sed nugas agit. Aut fi quid aliud; hoc certè agit, vt & hîc nobis specimen quoddă candoris sui præbeat, quo instructus, omnia, etiam folis luce dilucidiora Caluiniana caligine obfufcare conatur. Nec enim Gregorius alio confilio in castrisfiliorum Ludouici hasit, quàm vt inter cos & patrem concordiam farciret. Que mora, & quidém longior, in finifiram partem à pluribusacceptaest; vt facile tali tempore, & causa fieri solet: Nec mirum, Sigebertum id palam affirmare: quia constat, Sigebertum Pontificibus parum fauisse, & libenter arripuisse occasiones decerpendi aliquid de honore Pontificum in gratiam Imperatorum.

Iunius libenter excluderet Gregoriú ab omni laude restituti in Imperium Ludouici. Itaq; ex Annalibus Francicis & vita ipsius Ludouici ostédere conatur, plerosque exipsismet, qui Ludouicum abdicauerant, vela dedisse retrorsum, & iniquè factum retractasse as reuccasse. Nó negamus. Sed Dux palinodiz & fanioris consilij fuit Gregorius IV. Huius auctoritatem securi reliqui, animos prolegitimo Imperatore sumpserunt; eusque in pristinam dignitatem restituerunt.

Circa Aemylij verba iterum adamata fibi. fynecdoche vtitur lunius. Ait Acmylius : Decresum contra Ludouicum mox à Gregorio Pontifice maximo refciffum effe.Quid Iunius? Ego de approbatione totim Ecclefia occidentalis dictum pute. Horum ergo verború Acmylij : Quod decretum mox à Gregorio Pontifice Maximorefciffum est: hic crit fenfus : Qued decretum mox à tota Ecclefia occidentali refciffum est. ô miram Grã maticam Iunianam, in qua Gregoria Pontifen Maximu idem eft, quod tota Ecclefia occidentalin:& luniusidem, quod tota Hollandia. Nam fi dicam; Iunius publico scripto allatrauit libros Bellar mini de Translatione Imperij; sensus hic erit per fynecdochen lunianam : Tota Hellandia publice (cripte allatranit libros Bellarmini deTranslatione Imperij. Cótracumidem de Gregorio IV. scribere, quod scribit Sigebertus, mendacium Iunianum exiftima.

Ad litteras Adriani II. Papz, quibus Carolú Caluum Regem deterret, ne Ludouiei Iunioris Imperium inuadat, respondet Iunius; dus effe expendenda: Alteram, an ista scripferit Adrianus su autoritate. (Ne dubites; Caluinista, autoritate sua, hoc est, Apostolica eas litteras scripsit Adrianus; id clarè testatur Aimoinus, citatus à Bellarmino. Frustra hîc mirificam illam tuam sineedochen ingeris, vt nomine Adriani intelligamus totam Ecclessam, alterum.vrrum decueris Adrianum ita rescribere ad Carolum Caluñ. Ne dubites, Caluinista. Decuit; quia summus pastor erat; cui ex officio cópetit, vt omnes oues suas, quacunq; præcellentia infigniantur, moneat cum monitore egent; & intra officij limites contineat.

Ad Epi-

regerit Iunius criminationes. Bullata funt bee Adriani verba, bulle mere, quorum vanitatem fi quis amplim volet cognoscere, legat fusiorem eundem contextum apud Auentinum ipfum in lib. 6. annalium Boiorum. Plane Martem videre tibi videberu, fi videas iftum Pontificem, & legas falfam illam pradicationem ipfim. Negamu verum effe dictum iftim, Non teffantur aduerfum fele Gigantes Romani: Tur Vess To, Bin To or Nipson Vegror äum, & à quibhe supersilium orsum , vs cum Hieronymo loquar. Hzc Iunius. Nec sycophantizaliud deerat, quam vt S. Hieronymus adduceretur, quafi & iple talibus inuectiuis in Romanos Pontifices deszuierit

1221

Quz ex Alexandro III. adferuntur, eludit Iunius folito illo effugio. Falfum est confequens à B communi indiuiso. Mox negamu ista emnia ; que scilicet ex Innocentio III. p oducuntur. Et bic negamumulta, qua falfo de fe pradicant Pontifices. Loquitur Caluinisla de illis, que Bellarminus ex Concilio Viennensi sub Clemente V.recitat. Tandem Pio II. his verbis humanisimis valedicit Iunius. Hac Pius impie dicebat & fediciose. Iniusta, infida, inbumana, impia omnia: I nunc, Pie Pontifex, & Imperatorem Turcarum adChriftianam fidem amplectendam inuita; etiam cum promissione Imperij Orientalis in eu iuste transferendi, vt quod nunc per vim & tyrannidem occupat, postea iufto ac legitimo titulo possideat.

CAPVT VII.

Imperium Germanorum no effe acquisitum iure belli.

Robono omine primis statim ver-bis ter ingeminat Iunius suu illud: NEGAMVS: Et de Bellarmino con-queritur, quasi nimis frigidères à Carolo Magno gestas retulerit;perinde ac si Bellarmino propolitum fuisset rerum à Carolo geftarum hiftoriam texere.quemBellarmini commentitium defectum, vt (uppleat; de Caroli Magni Heroicis factis ad fastidium víque declamare ingreditur : interea Bellarmini argumentum, vix ac ne vix quidem attingit : quia, velit nolit, fateri cogitur, Carolum iure belli . hoc eft. ex bello cum Romanis gesto, vel ex vrbe Roma oc. cupata, non obtinuisse, vt diceretur Imperator Romanus; quemadmodum ex deuictis Longobardis obtinuit, vt appellaretur Rex Longobardoru: licet enim Romam venerit, & seditios aduerfus Pontificem compresserit, semper tamen venit vt amicus, nunquam vt hoftis, Romam sub ditionem suam subiugaturus.

D

Ait Bellarminus : si quisideo posser dici Romanus Imperator, quòd prouincias Romani Imperij occuparit, fecuturum, Hilpaniæ quoq; Galliz & Angliz Reges Imperatorum nomine cohoneftandos, cum & ipfi prouincias olim Romani Imperij teneant. Obstrepit Iunius. Illyricui

Ad Epistolam Adriani IV. ex Auentino has A nen fic argumentatur, nec alius quifquam. Luculentu hocmendacium redarguittotus propemodum llyrici liber,& nó vno loco ipfe Iunius:dum clamant, Carolum virtute fua & remilitari, Italiaq; fubactâ, Imperatoris rem, honorem, & maiefta**tem** meruisse & obtinuisse, nec Pontificem quidquam aliud contulisse, præter merum & nudum nomen, quod hîc quoque suis in notatiunculis Iunius ad nauseam vsque repetit, deque iudicio in caussa Leonis instituto hac tela oblique iacit; neque enim vllam Pontifices Romanos criminandi occafionem præterfluere finit : Monebo paucu, Leonem inter catera accufatŭ fuiffe adultorij,quod crimen probatu difficile : pracipuos accufatores Roma profugiffe, atque abfuiffe, non tam probationu inopia, quàm vis publica in Leonem illata confcientia, & meru, cum duplex indicium codem tempore ageretur , Ecclefiasticum de Leone, & politicum de vir publice auctoribus : Episcopos Leoni obstrictos, quasi non liqueret crimen, purgationem Leoni per iurniurandi fidem detuliffe, quares in criminibus incompertie folennie est. Sedit ergo Carolus indicaturus, quia officium fuit : sed iudicium Deo permisit : quia, non (atu probatum videbatur , & clamoribus fauentium, impediebatur cognitio maior, & accufatorum fuga. Hac multi docent bifforici. Aduerfus hæc venenata Caluinista huius spicula paratum habes antidotum apud Baronium Anno Redéptoris 799. & 800. quem consulas licet.

Extra rem ad has calumnias digreditur Iunius. Non enim quæstio est de sancissimi Ponti-C ficis Leonis acculatoribus & criminibus, quz falsisime obiecerunt; sed vtrumGermanoruImperiu iure belli fuerit acquisitum? Huc sua tela dirigere debebat Iunius, fi disputator. non vitilitigator effe volebat. Et vt tota Iunij vaniloquentiam in mortario contundaș, non exibitaliud, quàm hoc ridiculum argumentulum. Carolus ante coronationem & confectationem tenuit in Italia Imperij prouincias vniuer (as;ergo ante coronationem & confecrationem Imperator fuit. Respondeo, licet antecedens verum esset, in consequentia tamen nil momenti ineffet; quia vt quis fit Imperator, minime sufficit, vt Imperij prouincias occupauerit & possideat; alioqui nimis multos & in Italia & extra Italiam Imperatores habuissemus, & hodie haberemusseum quidquid Reges, Principes & Respublicz in Italia, Hispania, & Gallia hodie possident; olim ad ditionem Romani Imperij pertinuerit.

Examinat posthzc Bellarminus argumenta Illyrici, quibus probat Imperium à Germanis virtute bellica partum. Et vt quàm altissime incunabula huius Imperij repetat.id fortitudineGermanerum in Phavfalica pugna contra Pompeium paratu comparatumq, scribit : tunc enim fundamenta Romani Imperi fuiffe iatta; tunc Germanos ad Imperium illud ius adepros effe. Non immerito dicit Bellarminus, boc argumentum effe ridiculum ; cum non líquido constet, vtrum in illo Cæsaris exercitu fuerint Germani; Et vt fuissent, & Cafari ad Monarchiã

Roma-

### 1222

Romanam fundandam&stabiliendam fidelem, 1A quin & przcipuam operam nauassent; an ideo Germanis ius aliquod adRomanum Imperium peperissent? Iunius agnoscit Illyrici argumentum parum roborie babere ; sed ignoscendum dicit Illyrico, longius quàm oportebat amore patriz & gentis suz abrepto. Sed num zquum honestumque est, amore patriæ quempiam ita abducis vt in mendacia feratur? Ad quorum scopulos impingit quoque Iunius, dum Illyricum, non de Imperio Germanico, in pugna Pharfalica parto, fed de Imperio Romano ab/olute locutum scribit. Nam Illyricus hoc fuum commentum protulit, vt oftenderet, Germanos ob Imperium Romanum non Pontifici Romano; fed maiorib. in pugna Pharsalica virtute sua tantum decus promeritis, gratias debere, atque adeo Imperium non à Papa, sed à generosis illis militibus Germanis venisfe. Ex quibus euidens est, Illyricum non absolutè de Imperio Romano, sed de illo, vt aliquado ad Germanos transferendo, deque iure Germanorum ad illud Imperium tunc acquisito, locutum effe.

Acquè vanum est, quod Iunius dicit; Illyricum non ex Floro, sed ex ipso Casare lib. 3. de Bello ciuili sex eiusmodi Germanorum validas cobortes constituere. Verba Illyrici sunt ista. At ibi sex illa (teste Lucio Flor to) Germanorum cobortes in substidis collocata, &c. An non ex Floro has sex cohortes citats

Secundum Illyrici argumentum à duabus C Aquilis, quas Germani Romanis eripuerint. duce Arminio, ii/que fibi in ad Romanum Imperium adquisierint, aquè friuolum est ac primum. Nec diffitetur Iunius. Sed addit; hæc & fimilia non effe argumentationum : led allusionum. Rectius dixisset: Illusionum. Quid enim aliud facit Illyricus, quam quod per hzctalia Germanis illudit? Indulfit cogitatis Illyricus in laudem fuegentis, inquit Iunius, non probationibus oper am dedit, cum bac feriberet. Mendaciis non ornatur, sed potius desœdatur Germania. Nil hoc ornamento opus Germaniæ, cui vera decora abunde fuppetunt. In regraui & feria equidem factum nolim, inquit lunius. Cur ergo exculare conaris, quod infectum magis, quàm fa-Aum cupis?Cur præterea mentiris hæc talia non D esse allata ab Illyrico probationis gratia? Cur ergo attulit? An vt nobis planum faceret, quàm infigniter delirare possit ? Quomodo pro probarione duas istas Aquilas non adduxit; cum iubeat, quoties de Monarchiæ Germanicæ exordio controuersia excitatur, vt Germani bicipitis illius aquilz infignia intucantur; & moz, ait Illyricus, illos de origine iureg fuo edocebunt, ac vel inuitos conzincent. En probationem istam ab Aquilis Illyricus non tantùm pro probabili, sed & pro necessaria & apodictica habet. Quod autem Iunius tam verbosè contendit, Romanos à Germanie iuste fuisse casos : id Palzmoni prisco alicui diiudicandum relinquimus : nam nos recentiores fumus, quàm vt ex cathedra pronunciare possimus, num quod actum est, iuste actum fuerit. Rebelliones & fraudulentas circumuentiones libenter excusat Iunius. Nec caussa cur faciat, latet.

1224

Tertium Illyrici argumentum eft ex fcriptura : quia Deus regna & imperia non facrificorum ca remonius, sed gladio & iure belli transferre solet. Quod Illyricus multis scripturæ testimoniis probare conatur. Quzrit Bellarminus; an Deus plerunque solùm; an semper hoc modo regna transferre soleat. Si tantùm, plerunque: tuin non valere hanc consequentiam. Dem plerunque regna transferre folet vigladij O iure belli; ergo eodem modo transfulit Im-B perium Occidentale ad Germanos: quia nó eft neceffe, vt semper fiat, quod plerunque fit; nam si semper, fieret; iam non plerunque fieret. Iunius nos docere incipit. quomodo argumenta probabilia, confici possint ex iis, quz plerunque fieri solent. Quasi hoc ignoretur, etiam ab illo, qui vel leuem disferendi facultatem adeptus est. Nemo hoc negat; tota quastio est, vtrum hoc loco probabilitatis aliquid infit argumento Illyricano, fieft ex illis, quæ plerunque fiunt. Nam quo minus argumentum fiat verifimile, obstant cum alia, tum omnia illa, quz cap. 4. & 5. copiose disputata ſunt.

Nec vlus est Illyricus vocula pleranque, vt lunius existimat, sed Bellarminus cam vsurpauit, vt intelligeret, an Illyrici argumentum esset simpliciter vniuersale, an solummodo ex pleranque contingentibus: Et Iunius prorsus ineptè facit, cum Illyrici argumentum in hunc modum resoluit, quasi hoc sibi Illyricus voluerit. Ad quemcunque Imperium peruenit, ad eum aut iure diuine singulariter, aut suo, aut denique alieno beneficio peruenire: Hocimperium ad Carolum non diuino illo & singulari iure peruenisse, ergo aut suo, quod essi ius belli; aut naturali successio; ant alieno, quod essi electio, seu donatio; suo autem ad Carolum peruenisse non illo, quod in naturali successione, sed illo, quod in armiu consisit.

Hæc omnia inania funt Iunij commenta. Nam Illyricus nullum penitus verbum habet capite primo de aliis regnorum transferendorum titulis. De solo illo, qui in armissitus est, agit. Hinc capiti primo hanc inferiptionem indidit. Quod regna ac imperia, non facrificorum ceremonin , sed gladio as inre belli transferri seleant. Et prorlus liue ex animo, frue, vt Pontifici egrius faceret, sensisse vel simulasse videtur, Illyricus, Deum hanc transferendi regna rationem femper tenuisse; vt in secunda oppugnationis parte assumit Bellarminus. Hinc postquam ex Daniele probationem attulisset; Idem perpetua experientia confirmat. Sic enim Nembrotus, Ninus, &c. facti funt robufti venatores coram Domino ; sed & hanc extremam vanitatem & infcientiam

vali-

Illyricum itastatuentem, quasiiuste occupetur regnum, quoties, diuino permissu, ad punienda incolarum scelera, occupatur; potenter redarguit; quia planè iniquum est, diuinæ prouidentiz & permissionis mantello, omnes huiusmodi inuafiones excufare velle; cum & manifestalatrocinia, non nisi Deo permittente, perpetrentur. Iunius clamat, becnihil effe ad rem: Illyricum difbutare de translatione regnorum per gladium, fiue iusta sine iniusta. At fi quis ipsum Illyricum attentius legat, quàm fecit Iunius, libenter fatebitur, Illyricum existimasse, omne illud regnum iuste polfideri, quod permissu Dei occupatur armis. Huc enim tendunt Illyrici verba: Sic postea innumeri, Dee ita mirabiliter ordinante, Imperatores facts funt gla. | B folam Basilicam S. Petri, que tunc extra muros dio, punienteg, eo per illos anteceffores eorum. Qui fiue iuftam , fiue iniuftam cauffam babuerint , mouendi bellum, tamen pro veris Imperatoribus necessarid fuerint agno-(cendi, quandoquidem illi Deu wetoriam & eam potentiam, experientia ipfa testante, largitu est. Hæc Illyricus. Ex cuius verbis hoc argumentum conficerelicet. Omnisille, cui Deus victoriam largitur, iustus ac legitimus est Dominus. Turcarum Tyranno in plurimis Christianorum prouinciis vi-&oriam largitus est;neque enim Turcz tot vi&orias retulerunt, nisi concessu Dei: ergo Turcarum tyrannus est iustus ac legitimus Dominus earum prouinciarum, quas Christianis ademit. HocIllyrici argumentum Mahometanis arridebit, minimè verò Christianis.

Quartum Illyrici argumentum: Carolus denisit Longobardos; ifti Gottbos; Gottbi Odoacrem cum Herulu. Odoacer Augustulum & Italos. Vt ergo isti iure belli Romam & Italiam obtinuerunt; fic & Carolus. Tu inferas. Vt ergo nec Odoacer, nec Theodoricus, nec alij Reges Gotthorum; neque etiam Reges Longobardorum ob subiugatam Italiam vel totam, vel maximam eius partem Imperatores habiti vel appellati fuère, ita nec Carolus Magnus: Sed aliunde ei Imperialis dignitas venit, nempe à Leone III.

Probare nititur Iunius ex Othone Frifingenfi, Viterbienfil, & Volaterrano, Longobardos fuisse in exercitu Narsetis, quando Gothos ex Italia expulit, eorumque regnum funditus de. D leuit. At licet hoc verum effet; tamen in exercitu illo non fuissent, nisi vt conductitij stipendiarij. Quid hzc conductio facit ad citulum, ius & rem Imperatoris & Imperialis dignitatis Longobardis arrogandam?Tantum videlicet hæc res Longobardis contulit, quantum Germanis, victoria Pbarfalica, cui fi vera canit Iunius, Germani interfuerunt, 👉 victoria Germanorum, duce Arminio, à Romanie reportata. Nec Imperator Constantinopolitanus Longobardos in exercity Narfetis militare voluit, si militarunt, vt ipsi vel sibi, vel posteris Imperium in Italia pararent; fed vt expulsis Gotthis, sub Grzcorum potestatem Italia reuerteretur. Postea autem, cum vocatu Narsetis Lon-

validissime Bellarminus proterit ac refellit; & A gobardi in Italiam venerunt, eiusque non modicam partem domuerunt, tantum abest, vtid, volentibus Constantinopolitanis Imperatoribus, contigerit, vt grauisima bella cum illis gefferint. NecRomam vnquam occuparunt Longobardi, licet cam fummoperè afflixerint. Nec vllus ante istos sectarios exfirit, qui Reges Lon. gobardorum pro Imperatoribus Romanis habuerit; aut tam augusto nomine affecerit.

> Nec obstat, quod ex Sigeberto Iunius obiicit, Desiderium Romam venisse sub obtentu orationu & aliquot nobilium Romanorum captos excacasse: Nam hæcomnia fraudulenter & per infidias fa-&a fuere, non autem, quod effet Dominus vrbis. Imò in vrbem aditum non habuit; admissus in Romanz ciuitatis erat, de qua re legatur Baronius Tomo IX. anno Redemptoris D C C. LXX.•

> Sed en nouum' Iunij acumen. Carolus fuit patricius Romanorum;ergo Dominus Romane vrbis. Quz confecutionon magis ex Antecedente fequitur; quàm fi dicas: Hic vel ille est patricim Venetus, ergo Dominus Venetiarum.

Citat Illyricus pro se Hermannum Comitem Nuenarij, seu Noue Aquile, vt vocat Illyricus, in libello de origine & sedibus priscorum Francorum; Alciatum, Viterbiensem & Blondum, qui fcribere videntur; Carolum parasse imperium iure belli. Sed de duobus prioribus non est quod multum laboremus; quia recentifsimi funt : neque auctoritas eorum, tot antiquis antehaberi debet. Explicat tamen Bellarminus Hermannumsquali loquatur de possessione Imperij, non de iure ac titulo Imperatoris. Oggerit Iunius. Verba Hermanni & Friderici I. Imperatoris quem citat Hermannus, pugnare cum bac diffinctione. Sed de verbis Friderici iam alibi copiosè est actum. Verba Hermanni fi Iunius bonum & verum in sensum trahi non finat, nil moror: quia non funt oracula; przsertim cum Comes ille non fuerit historiarum peritifsimus, cuius inter cætera hoc non leue documentum eft: Imperium à stepbano I I I. in Carolum Magnum translatum. Item ab eodem Çarolo, Stepbanum Italia fuiffe reffitutum; cum Pipinus Stephano contra Aistulphum Regem Longobardorum opem tulerit.

Alciati testimonium potius pro nobis est, quàm pro Illyrico, vt ostendit Bellarminus. Iunius tamé occasionem nactus ostendendi suam iurisprudentiam, id egregiè hoc loco præslat. Audiamus nouum Vlpianum, vel fi mauis, Vulpianum. Aliud est iustum titulum babere,iustog titulo posidere, aliud verò iuftum titulum pratendere, qui videlicet alin prætendatur probeturqúe. Non enim qui/quu iufte poßidet, aliu probare potest im poffeßionu fua, iuftofque eim titulos prætendere. Hoc Alciasus Iurifconfultus fummus optime intellexit; non lesuita quiuu capit.BoneDeus, quanto acumine opus eff, vt quis hæc acumi-Ina Iuniana ex intimis Iurisprudentiæ penetrali-

> Ff bus

buspetita capiat? Quam res eft ardua intellige- Alctionem. Medium effe oportuit, que à Greck ad Care, aliud elle, iuftum titulum babere; aliud, iuftum titulum pratendere; quia fur, latro, vlurarius iustum titulum habere non poteft; justum tamen titulum prætendere potest. Quam difficile intelle-Au est aliquem vera doctrina & virtute carere, & tamen vtramque pratendere. At Iunius per suum illud pratendere, intelligit, probare: contenditque; non omnem, qui iusto titulo possidet, titulum pratendere, hoc est, aliis probare posse. Etiamsi hoc verum effet, id tamen in Carolo Magno locum non haberet; quia titulum, quo prouincias Longobardorum possidebat, omnibus, vtloquitur Caluinianus Vlpianus, pretendere, hoc eft, probare & monstrare poterat, quia titulo legitimi belli prouincias illas possidebat, necopus B erat, vt propter titulum possessionis à Leone III. coronaretur, & Imperator declararetur: fed omnino aliud in hac inauguratione spectatum effs nempe vt ius, infignia & nomen Imperatoris Romani obtineret : neque enim, vt iam læpe à Bellarmino dictum, propter solam occupationem prouinciarum Romani Imperij Imperator factus eft ; alioqui plures haberemus Imperatores Romanos, quàm vila vnquam ztas viderit.

1227

Vt Viterbiensis & Blondi testimonia Iunius subterfugiat, vtitur sibi iam notis diuerticulis; & tandem exclamat. O quantu in tergiuer (ando laber. Id finesciremus, clare doceret nos Iunius, cum suis tot strophis & sutelis ferè plusquam C Caluinianis.

Mirabitur non iniuria, lector, cur in solo Iunio refellendo occupatus, Dresseri penitus obliuiscar. Ego, vt verum fatear, in Dresseri puerili prorsus declamatiuncula vix quidquam inuenio, quod refellam, præter id quod suppeditat Iunius. Nam ex Bellarmini libris vix tricefimam partem attingit; & fiplus dicerem, à vero non abirem; & quz attingit, Rhetoricis digreffiunculis amplificat, & quæ Illyricus strictius mentitus fuerat, ifte verborum fuorum profluentia dilatat, & Rogerius rabulam hunc iam fatis depexum dedit. Quzrit; quonam modo adeptus fit Imperium occidentie Carolus Magnue, & quo iure adbucillud resineans eius fucceffores. Respondet: Mo D dus acquifiti buius Imperij non fuit alius, quàm Monarchie Affyrie, Persie, Grece & Romane. Nec aliter probat, quàm affirmando, nisi forte probatio confistat in his, quz subliciuntur verbis. Et fatalu quadam Rerumpublicarum fortuna , qua non finit effe eadem perpetuo, sed àgente adgentem transfert. De quo ego pluribut non diffuto, ne in ve manifefta copiam oftensare velle videar. O inopem rerum copiam. O curtam supellectilem tuam rerum certe, si non puerilis loquacitatis. In toto tuo seu gymnasmate feu progymnasmate, etiam optimum argumentum, collatum cum peísimo Bellarminiano, fœneum est ac stramentitium.

Affingit Drefferus Bellarmino hanc obie-

rolum transferretur occidentis Imperium. Ad hanc fi-Aitiam obiectionem respondet Dresserus, bor medium aliud non fuisse, quàm ius belli & gladium. Et mox cum Illyrico de Nimrodo, de Monarchia Persarum, & Alexandri Magni garrire inclpit; deinceps ad Caroli Magni prælia enumeranda digreditur, ingenti garrulitate; nec ad aliud quidquam vtili, quàm vt chartas impleat, & implendo aliquid dixisse videatur, cum nibil penitus ad rem dixerit. Nam quod probat, ante Leonem III. nil à Papa Carolo collacum, ex quo .ºolligere liceat, eum Imperatorem effe creatum; inan em O. peram sumit, quia vltrò fatemur, Carolum Imperiali dignitate non fuisse infignitum antel .eonem III. Neq; etiam ex missione clauium fan Ai Petri, & vexilli, quibus donis Leo III. Carolu.m honestauit, concludimus Imperialem Caroli di gnitatem, vt Drefferus fingit; qui æquè imperitè, ac supra Iunius, de clauibus sancti Petri delirat.

Obiicit Drefferus. Carolm iudicio in cauffa Leo. nu I I I. instituto presedit, eius accusatores falsi conui &os morti adiudicaust, quod factum anno DCCC. ergo tune erat Dominiu Roma;ergo Imperator. Respondeo, nec primam, nec secundam consequentiam valere;nam vt Defensor Ecclesiz Romanz, & vt vltrò postulatus iudex fecit, quidquid in illa Leo nis caussa fecit, non vt Dominus Romz. Et quamuis huius vrbis dominium tunc habuif set, an ideo ea ipsa possessione Imperator fuifset? Etiam Odoacer & Theodoricus Romz do minium tenuerunt, nemo tamen illos Imperatorum Romanorum catalogo adscribit, præter iftos,qui odio cathedrz Petri inflammati nouos Imperatores, quos nemo veterum agnouit, cre are occipiunt.

#### CAPVT VIII.

Non accepiffe Carolum Magnum à Deo immediatè Imperij dignitatem\_

VNIVS breuiter ab hoc capite sefe expedit, nec valde abnuit id, quod titulus probandum proponit. Ita-que postquam ter suum NEGAM VS oggelsit,& vilionem quandam Constantini Copronymi ab Illyrico ex Vincentij speculo, tanquam verisimilem, & alias nonnullas Historiolas ex Logenda, vt vocat Illyricus, petitas dilaudauitiad subsequens caput transit. Tu Bellarminum lege.



1228

CAPVT

### CAPVT IX. Jmperium Romanum non venisse ad carolum iure hareditario.

1229

Robathoc Bellarminus argumentis planè perspicuis. Iunius, vt iam sepius, distinguit nomen Imperij, nam aut vem significat, inquit, aut modum formamque & ordinem imperialem; aut dignitatem & signum ipsius. Rem (quo nomine intelligit Caluinista prouincias & regna) partim successione babuit, vt regnum Francorum & Longobardorum, à Pipino patre & Carolomanno fratre, partim virture peperit, Modum formamg' Imperi babute ex communi decreto, quod per modum electionu, ac potim suffragationu Romasa tum est, priusquam Imperator salutatus effet. Ex eo diguitau cum nomine consecuta est.

Quod ad Rem attinet, occupatio & possellio prouinciarum Romani Imperij non lufficit, vt quis Romanus censeatur Imperator; alioqui Theodoricus, Odoacer, Reges Longobardorum & Francorum ante Carolum Magnum fuillent Imperatores, quia rem, hoc eft, prouincias Imperij tenebant:& hodie longè plures essent in occidente Imperatores, quàm vnus. Modum & formam, prout à Iunio statuuntur & adferuntur, fabulis deputa: nihil enim horum, quz lunius comminiscitur, Romzà Senatu populóue Romano gestum est, vt iam alibi dicum. Itaque quantumlibet improbitas Caluinistica tergiuersetur & oblucetur, ius ad Imperium Roma num, titulum, nomen, inlignia, dignitatem Leo III. Carolo Magno tribuits fine quibus Carolus Imperator nunquam habitus fuisset; licet omnes angulos occidentalis Imperij fibi fubiugafſet.

Odoacrem fuisse Imperatore Romanorum probare tentat Illyricus sex rationibus. Prima cft; à Leone Besicano Imperium occidentale fuisse Odoa cri tributum. Sed hoc'à veritate protfus alienum esse euidenter hic demonstrat Bellarminus; & nos itidem supra cap.1. commentum istud fuse refutauimus; vnàcum Iunianis figmentis, quz ibi attulit, & hic repetit, mendaciis Illyrici stabiliendis. Ne Zeno quidem Imperator Odoacti Imperium occidentale tradidit : vt oftendit Bellarminus. Clamat Iunius: Illyricum non vti verbotradendi. Audiamusergo Illyricum : Romani, aut potim Constantinopolitani Imperatores sapim im occidentalin Imperij Germanin tradiderunt. En verbum Tradendi ab Illyrico hac in materia vlurpatum. Dicit Bellarminus, mentiri Illyricum, quando feribit: Odoastem à Romani militibu in Monarsbam fuisse eleaum. Iunius memor triti illius : qui bene diffinguit; bene decet : diftinguit milites Romanos in cos,qui disionis Romana (uns ; & in cos , qui (ub Romanis faciunt flipendia: Illyricum boc fecundo modo milites Romanos accepife , quia à Gotbis Romanorum flipondsariu , petits,

A vi fe Romanum Regem conflituerent. Sed nemo nescit, per Romanos milites absoluted positos & nominatos, vt quidem ab Illyrico absoluted ponuntur & nominantur, intelligi non barbaros conductitioss sed eos, qui ex Romano Imperio Imperatoribus operam nauabant. Si alios, hoc est, Gotthoss, intelligebat Illyricus, cur id non expressit? Cur absolute Romanos milites nominauit, nisi ideo, vt persuaderet lectori, Odoacrem ita fuisse a Romanis militibus electum Regem, atq; adeo Imperatorem Romanum, quemadmodum olim à Romanis militibus varij Imperatores constituti ac creati sunt.

Orestem à Bellarmino contemptim appellari vnum ex ducióus Romaniu, & magisfrum milisie Ro-B mana, mendacium Iunij est; qui nobis suauisimas nugas de armigero, (quo munere apud Orestem functus est Odoacer, antè quàm Italiam occupatet) apponit, eumque in quassorem, de vedigalium exactorem inque armorum, seu armamentari prasidem ac custodem lepidisimè transformat; tam iucundè, vripsis etiam Hilaribus, tam lepida, & faceta fabella legi & recitari mereatur. Magnas gratias debemus Iunio, qui nos docuit, per armi gerum Orestis, ducis bellici, intelligi Thesanarium, aurique ac argenti zrario debiti; susserem sus

Relique notatiuncule Iunij ad accuratifsimam Bellarmini de Odoacre disceptationem nugamentorumý: Flaccianorum refutationem; confistunt in battologica repetitione diffinctionis clus, quam initio huius capitis & alibiattu lit, nempe, nomen Imperij effe aquinocum;accipi pro re. forma, modo. ordine, nomine, dignitate.infignibus;Odoa crem babniffe rem ; non isem caseta. Bellarminum,ex në glectu buim bomonymia (cu zquinocationn, perpetud falli; & non miscenda miscere. Dij te donent tonsore Dezg. O Iuni, ob tam subtilem & argutam distinctionem; qua preclarè fcilicet omnibus Illyrici mendaciis medicinam facis; cui profectò hæc Imperij distinctio nunquam in mentem venit: contédit enim zquè proprie Odoacrem Romanorum Imperatoré fuisse ; ac iplum Carolum Magnum, postquam à Leone III. coronatus est. Deinde etiamsi Odoacer Imperator Romanorum fuisset, D formalis, verus, legitimus; nihili tamen & nauci effet hæc confequentia: Erge ab Odoacre, Germane, venis Imperium Romanum bareditaria fuccesions ad Carelum Magnum, vt copiosè demonstrat Bellarminus: mentiturque lunius, cum negat, hanc confecutionem effe ab Illyrico; Nam ex fundamentis eius optime deducitur: neque enim aliam ob caussan creauit Illyricus Odoactem Imperatoré, vt & Theodoricum Gothum, & Clodoueum Francum; quàm vt oftenderet per successionem huiuscemodi Imperium ad Germanos peruenisse, non per Pontificis concessionem. Nec mirari debes, si Illyricus aliquando dicat Carolum obtinuiffe Imperium inre belli, aliquando naturalı (ucceffione; aliquando alio titulo: quia Illyricus inconstans

Ff 2 est,



С

eft, & omniatentat, &, fi vna via se nil profice- A mant : Sunt enim Auctores, ab Illyrico citati, reanimaduertit, aliam experitur; vt solent illi, qui per fas & nefas aliquò peruenire contendunt.

Nec fincerius tradat Iunius ea, que Bellarminus de Theodorico & Clodoueo contra inscitiam Illyrici disserit. Perpetuò hæret Caluinista in vanissima sua distinctione, quam ipse Illyricus rideret, si legeret, easque grates tam inepto patrono persolucret, quas multis aliis, etiam ex Lutheri & Caluini schola, persoluit. Obiicit Iunius, Zeno donauit Theodorico regnum Italia; ergo fesit illum Imperatorem. consequentia nulla est; nam titulo Regis, non Imperatoris ei Italiam concefsit. Dato, vt fcribit Nauclerus, facro velamine, non Imperatorio, sed regio. in signum dono data B Italiz, & in traditi muneris stabilimentum. Nec illæ quorundam phrafes : Theodorium Imperio Romano prafedit : Imperio Italia potitus est ; cuincunt Theodoricum fuisse Imperatorem Romanum; quia omnia ista, etiam de Rege verè pronunciantur.

Scripferat Illyricus, Theodoricum, vt fe verum Imperatorem probaret; jipfi quoque Symmacho Papz imperasse, & accusatum iudicasse. Redarguit hoc mendacium Bellarminus. Iunius ad notas fibi diftinctionum artes confugit; iudicandi verbum effe bomonymum, accipi etiam pro causse cognitione & auditione , licet (ententia definitiua non foratur. Hoc fibi voluisse Illyricum;non illud, quod Bellarminus exprobrat. Hanc Iunianam nebulam disiicient verba Illyrici. Nectantum ci ues Romani (Theodorico) subiecti fuerunt, sed etiam ifte ipfe nunc tres coronas Pontifex geftans: nam Symmaibum Papam accusatum coram se iudicauit, caussamque tandem divimi curauit. Quibus certè verbis Illyricus indicar, Theodoricum de Symmacho Papa non aliter ac de aliis subditis iudicasse, & sua au-&oritate sententiam ferendam curauisse. Quod tamen secus habet ; vt hic Bellarminus docet.

Nomina Regis & Imperatoris apud Latinos fummo discrimine secerni, clarius est, quàm vi fumis suis hanc lucem Iunius obnubilare queat. Et quamuis Græcum Banneve olim idem effet, quod Rex Latinis; fuccessure temporis foli Constantinopolitano Imperatori tributum fuir, víque adeo, vt Græci posteriores Latinorum Regibus nomen Banxlus non tribuerint; fed Latinum retinuerint, ipfum etiam Carolum Magnum jõr, vocitantes. vt ex Zonara & Cedreno liquet; imd hoc ipfo nomine, non illo fa-האוֹתה iplos occidentis Imperatores afficiebant, vt patet apud Nicetam Choniatem & alios; neque enim eos Constantinopolitanis appellatione æquari patiebantur, propter inuidiam in Latinorum nationem.

De Clodoueo admodum triumphant Illyricus & Iunius; remque factam se habere existi-

qui Clodoueum post missa ab Anastasio Confulatus & Patriciatus infignia, Augustum appellatum scribant; sed à suis Francis, non ab Ana-Rafio Imperatore; vt probat Bellarminus. Num ideo propter Augusti nomen Clodoucus Imperator fuit; licet hoc nomine ab ipfo Anastasio infignitus fuiffet? Sanctius Maior dicus eft Hispania Imperator, teste Vasxo anno DCCCC. LXII. & Alphonfus feptimus Rex Arragoniæ Imperator dici voluit, vt scribit Franciscus Tarapha libro de Regibus Hispaniæ. An ideo vel hic vel ille Imperator fuit? Et vt Francicum dem exemplum, an non Rex ille Francorum Philippus, cuius vitam Rigordus litteris confignauit, omniú ore & calamo Augustus indigitatur? Num quia Imperator Romanus fuit? Minimè verò. Audiamus Rigordum præfatione in vitam Regis Philippi. Forte miramini, quod in prima fronte buins operie voco Regens AVGVSTVM. Augustos enim vocare confueuerunt feriptores Cafares, qui Rempublscam augmentabant, ab augeo, auges, dictos. Vnde ifte merito dictus est Augustus; ab aucta Republica. (Quid fi & ab hac cauffa Clodoueus à fuis Francis A v G v s T I nomen tulit?) Adiecit enim regno fue totam Viromanduam, quam predeceffores fui multo tem pore amiferant, & multas alias terras. Reditus etiam regni plarimùm augmentauit, Ge. Sic fieri potuit, vt & Clodoueus Augustus appellaretur, quòd Regnum Francorum maximis accessionibus auxisset; præcipuè post deuictum Alaricum Visigothorum Regem: tametfi Sabellicus & Philippus Bergomensis scribere videntur, nomen hoc imò & Imperatoris, ab Anastasio datum esfe Clodoueo; Sed ifti recentiores funt, quàm vt fidem in retanta inueniant, & Sabellici verba non necessariò ad Anastasium referenda sunt, sed & de Francis accipi possunt; nam Augusti nomen à Francis habuir Clodoueus, non ab Anastasio; nec tam propter infignia Confulatus & Patriciatus, quàm propter commemorabilia Regno Francorum addita augmenta. Tilius in Chronico anno D.X. Clodonem ab Anastasso Imperatore dona recepit Patriciasus & Confulatus titulum & infignia : coronam infuper auream multis vnionibus diftin-D Ctam , quam postea Romam diuo Petro offerendam re-

mittit. Vbiduo obserua, Iunium Bellarmino iniuriam facere, cum scribere non erubescit, Tilium à Bellarmino falsò citari : nam hæc, quæ recitaui, funt ipfifsima Tilij verba. Secundo, Iunium nimis effrenate esse audacem, cum fine vllo auctore asserit, coronam Clodoueo ab Anastasio missam, fuisse tergeminam; qualis hodie à Pontificibus gestari folet. Item : Clodoueum hanc coronam miliffe Romam, vt Theodoricum fibi ob arma Alarice illata, effensum, placaret; hxc omnia Iuniana commenta funt, vt & illa;quæ de multiplici consulum differentia fabulatur: nam si Clodoueus Consul fuisset, vtique ordinarius fuisset. Cur

igitur

### de Translatione Imperij.

jigitur in fastis consularibus nulla cius mentio? A & Ecclesiz defendendz tam idoneus, missus Quare non immerito suspicatur Bellarminus Clodoueum oblatam consulis dignitatem repudiasse; quod diferte affirmat & probat Baronius anno Christi D. VIII. Quem lege.

#### CAPVT X.

Non accepisse Carolum Magnum Imperij dignitatem Auctore (enatu populóue Romano.

ÓN negamus fenatum populum-que Romanum aliquid ad hanc Im-perij in Carolum tranflationé conperij in Carolum translationé con- B tulisse, nimirum, approbationem, confensum, & publicam acclamationem & fortè approbationem & affensionem non tantùm subsequentem; sed & antecedentem; neque enim à fide prorsus abhorret, Leonem de suo confilio fecisse senatum certiorem. Hoc solummodo inficiamur, Senatum populumque Romanum aliquid ad hanc translationem contulisseper modum causse efficientis, & ex auctoritate ad hanc Imperij traditionem Carolo fadam concurrentis. Nec Illyricus multum przsidij in hoc translationis titulo ponit. Obiicit camen fex Auctores, qui dicere videntur, Senatus decreto & plebis scito Imperium ad Carolum perue fenfum commodum & verum accipiposfe; excepto Onuphrio, ostendit Bellarminus. Iunius hinc inde quzdam vellicatillis fuis volfellis. Negamus, Inconfequens ex distimili. Fulfum. Negatur. Non fequitur. Falfa omnia ex falfa loci interpretatione. Hac omnia difputatorii cauffam non iuuant. Et multo minus hzc tam putida iuuant causiam huius refutatoris. Quid enim eruditionis vel ingenij in huiusmodi animaduersiunculis?Quibus tamen Iunius Bellarminianas disputationes funditus euerti vanè somniat. Qui hocloco tam est liberalis, vt laudem translati Imperij, cum omnibus istis, tanquam cum caussis principalibus effectiuis, communicer, cum omnibus, inquam, proceribus Italiz, Germa- D niz, Galliz, regnorumá; vniuer forum, quz obtinebat Carolus: Cumque Senatu populoque Romano, Pontifice & Clero; num borum omnium decreto & auttoritate, Carolo Magno Imperium delatum fuiffe ait. Num iuste, an iniuste? Audi, quid Nouator audax ad capur oftauum libri quinti de Pontifice effutiat : Tranflatio in fieri fuit vitiofa, in qua nec Leo 111. nec populus Romanus , nec sple Carolus officium fecis. Nam quod ipfi bellum erat cum Imperatoreorientist At bellum ei fuit cum Longobardis, quos & deuicit. Et quia Imperium occidentis propemodum vniuersum à Constantinopolitanis Imperatoribus desertum erat; meritò in vacuam possessionem Carolus, Rex tam potens,

eft.

Subdit Iunius: Tranflatio in factum effe (ve ita dicamu) defiit vitiofa effe , prafertim cum Irene Imperatriz & Conftantinu filiu Leonem Conftantinopoli allegauerunt ad Carolum Magnum, & ipfi quorum intererat (edentes iure fue pacem cum co ftatuerunt. Vbi vides iustitiam huius translationis, nec à proceribus omnium Regnorum Caroli, nec à senatu populoque Romano, nec à Pontifice & Clero Romano, led à solis Græcis manasse: & tamen supra femper clamitabat Iunius cum suo Illyrico; Carolum iuft is armis & virtute fua Imperium fibi peperiffe. Nunc iustam eius possessionem in acceptis referre debet Irenz & filio eius Constantino. Quz hzcvertigo? De Godefrido Viterbiensi, ex quo euincere vult Iunius; Carolum factum effe Imperatorem decreto procerum Francorum, diximusiam alibi. Tota illa confultatio, quz à Godefrido carmine describitur, poëtica est; & si deliberationem illam penitius intuearis, intelliges de Imperiali dignitate Carolo danda in ea non esse actum; sed de imperio Longobardorum in Italia occupando & retinendo: cum enim Carolus Magnus contra Longobardos in subsidium Ecclesiz vocaretur, responsum est à Francis, id frustra fore, nisi euersis Longobardis, Francicum Imperium in Italia stabiliatur; nam & Pipinum antea Ecclesia suppetias aduerfus Longobardos venisse; nec tamen regressis in niffe. Quorum tamen omnium testimonia in C Gallias Francis, pacem Ecclesiz à Longobardis fuisse. Igitur Longobardicum Imperium Carolo petitum & destinatum est;quod victo Desiderio anno falutis DCC. LXXIV. reipfa illi ceffit : Imperij Romani corona aliquot demùm pòft annis partâ.

### CAPVT XI. Non deuenisse ad Germanos Imperium donatione Gracorum.

TIAM hoc loco aduer seuidentif-fimam veritatem conatur Iunius Il-lyrici ineptias & pleudologias vel defendere vel exempre defendere vel defendere, vel excufare; fed fanè perquam trigide. Quomodo enim aliter aperta mendacia defenderentur? Contendit Illyricus: Carolum babuiffe Imperium Romanum , antequam à Leone coronaretur, dono & concessione Irena Imperatrici Conffantinopolitana: Neque vllum Auctorem pro hoc suo figmento stabiliendo afferre potes; qui istud diserte affirmetsled iis folis nititur, qui ab Irena legatos ad Carolum de pace & fædere missos dicunt: Ethoc prius, quam Leo Papa Carolum coronaret: quam quoque prius à Nicephoro Imperio exutam Illyricus ex Martino Polono oftendere nititur.,

Iunius de variis donationum generibus & formis hîc differere ingreditur. Opportune scili-

cet.

1234

Ff 3

### 1225

cet. Num quæftio eft, quid fit donatio, & quotu- A aam euinci poffe; tum propter totam antiquitaplex? An verò num Irene, vel alius Grzcorum Imperatorum Carolo Imperium occidentale donauerit? Acquè opportune rurfus distinguit Iunius homonymiam vocis Imperij, ex cuius ignoratione Bellarminum semper decipi calumnlatur. Sed quidquid iste de equiuocatione tricetur, non vt veritatem extricet, sed vt intricet; illud, fi vlla fides historicis habenda, exploratum est, Irenen Imperium Carolo non donaffe, quomodocunque tandem nomen Imperij vsurpes: idque videre licet percurrendo omnes legationes quas Irene partim cum filio; partim fola Imperans ad Carolum Magnum milit, quarum nonnullas recenset quoque hic Bellarminus ex Annalibus Francicis.

Prima legatio missa est anno secundo Conftantini & Irenes, anno Chrifti D C C. L X X X L de qua Theophanes, Cedrenus, Zonaras. Eius caussa alia non fuit, quam vt Carolus filiam fuam nuptui traderet Imperatori Constantino. Nec postulata abnuit Carolus; vt tradunt iidem scriptores; apud quos altissimum est de Imperio cum Carolo in hac legatione communicando vel communicato filentium; quia fundus & scopus totius legationis erat sponsa Constantino quesita & à Carolo petita; tametli postmodum nescio quas ob caussas offensa Irene Carolum res fuas habere iufsit; & aliunde filio fuo vxorem accerfiuit: vt prædicti Annalium fcriptores testantur. Vide Baronium anno Redempto- C ris DCC.LXXXVIII. qui est Nonus Imperij Constantini & Irenes.

Altera legatio Irenes ad Carolum Magnum memoratur in Annalibus Francicis anno DCC. XCVIII, qui erat Annus secundus, postquam Irena Imperium recuperauerat, & fola regnabat. Accipe verba Annakium. Epiftolam Herene Impera tricie, cuius filim Constantinus anno priore excercatus est. (de quo lege Baronium anno DCC. XCVII.)a Constantinopoli per Manaël patricium Frigie & Theo philum Presbyterum pro pace miffam fuscepit. Quos cum remififfet, remifit etiam cum eu & Sifinnium fratrem Tarafij Conftantinopolitani Epifcopi , iam dudum in Italia pralio captum. Nihil penitus hîc audis de Imperio Occidentis ab Irene per donationem in Ca. D rolum translato.

Clamat Iunius. Non valere argumentationem ab auctoritate negatiue. Que obiectio vbique est in promptu Iunio, cum ad caussam illius facere vid tur. At lector, posito affectu, consideret, vter rectius faciat; Illyricus, qui ex legationibus Irenæ ad Carolum concludit; Carolo Imperium occidentale ab Irena esse donatum; cum huius donationis ne vnum quidem iota in omnibus Hiltoricorum monumentis inueniatur, omnefque legationes, aliarum causfarum, vt connubij, pacis & fœderis meminerint; an Bellarminus, qui negat, ex his legationibus vllam donatiolnem Imperij occidentalis Carolo ab Irena fa-

tem, quz aliunde ad Carolum Imperium peruenisse testatur, tum quia Annales Francici, & alij, rem tam memorabilem non reticuiflent;quid enim Annalibus Francicis potius intexendum fuisset, quàm hoc, quo nil gloriosius Francorum regno accidere potuisset? tum quia nec Illyricus nec Iunius fibi conftant: nunc enim dicunt, Carolum obtinuisse Imperium iure belli; núc confensu & decreto senatus populique Romani, & procerum omnium regnorum Caroli;nűc aliud comminiscuntur, prout fert contradictionis spiritus & impetus: etsi huic suo Vertumno, quem in finu gestat, Junius prætexit bomonymiam voculæ, Imperij; vt ex multis eius fignificatis multos B'Imperij, vt fic dicam, translatores, constituere, & ad quemlibet aliquam particulam derivare posfit.

Tertiam legationem Irenæ ad Carolum statuunt Annales Francici anno Christi DCCC. I I. postquam Carolus iam coronatus fuerat à Leone anno superiore DCCC. I. in hunc enim annum reiiciunt coronationem Caroli, qui annum auspicantur à Natali Domini; qui verò à Calendis Ianuariis, Carolum anno falutis DCCC.coronatum tradunt. Reddamus verba Annalium. Herena Imperatrix de Conflantinopoli mifit legatum no mine Leonem Spatarium de pace confirmanda inter Francos & Grecos, & Imperator vicifim, abfoluto illo, mifit leffe Epifcopum Ambianenfem, & Hemgandum comitem Conftantinopolim, vt pacem cum ea ftatuerent. Hic iterum nullum penitus de Imperij occidentalis donatione verbulum: solius pacis cum Irena ineundz fit mentio. Quầm bella eft autem hzc Iunij & Illyrici confequentia ? Irena mifit ad Carolum legationem de pace & fædere ; ergo donauit illi Imperium occidenti. Digna Illyricano & Iuniano acumine confecutio.Fuit hic quintus & vltimus Irene iterum & absque filio imperantis annus: quo per infidias Nicephori ab Imperio deie&a,& in mo nasterium detrusa est. Nec obstat, quod Zonaras scribit, Carolum missife legatos, vt connubium Irenæ exposcerent : nec Irenam à matrimonio Caroli abhorruisse. An ideo seguitur, Imperium ab Irena Carolo fuisse donatú, quod iam à Leone Papa acceperat? Ergo Irena Imperium Caroio non donauit.Sed nec Nicephorus:quia Nicephorus, eiecta Irena, Imperiŭ iniitanno DCCC, II. Carolo iam ad Imperialem dignitatem eue-Ao. Nec satis constat, num Nicephorus in translationem illam confenferit; tametfi vltro citroq; legati de pace missi funt. Ita enim Annales Francici, & hæc sit quarta Legatio Constantinopoli ad Carolum miffa. Anno DCCC.111. Winigifus à Grimaldo redditus , & mißi Imperatoris de Conftantinopoli reuerfi funt, & venerunt cum eu Legati Nicephori Imperatoris tunc Rempublicam regensis. Nam post aduentum legationic Francia, Herenam deposuerunt. Quos Imperator ad sevenientes in loco, qui vocatur Saltz, super fluuium Sala suscepit, & auditos cum epistola facienda

1236

PACÙ

## de Translatione Imperij.

R

D

pach continente remifit ad propria. Hîc etiam nullum verbum de donatione Imperijoccidentalis Ca rolo fa@a Nicephori beneficio, visitur aut legitur. Neque à Græcis Carolus Imperatoris, Augusti, aut ßamaies nomine decoratur.

Nec de hac donatione quidquam reperitur in ea Nicephori legatione, (& hæc fit quinta) **ğ Annales Francici referunt ad Annú DCCC. X.** & DCCC. XI. quo Carolus legatos fuos Gracanicis Conftantinopolim redeuntibus adiunxit. De sola pace mentio fit. Grzcorum enim Reipublicæ plurimum intererat cum potentifsi mo Francorum Rege & Occidentis Imperatore pacem facere. Occifo Nicephoro Anno DCCC. X I. Michaël Curopalata fuccessit; hic legatos fuos legatis Caroli Franciam repetentibus addidit ; à quibus Carolus Imperator & Bannois falutatus & sppellatus est : vt testantur iidem Annales Anno DCCC. XII. Neque tamen histitulis Carolo Imperium donarunt; fed in iam antea à Leone collatum consenserunt, hoc ipso, quod Imperatoris & Bannies titulo Carolum falutarunt. Nam id prius non legitur factum à Grzcis; & posteris item annis Græci scriptores vix vnqua occidentis Imperatores ptalibus agnoscere dignati sunt; appellitantes cos plerunque phyas mis perguias i arapavriae, ve alibi etiam monui. Luitprandus Ticinensis in legatione sua ad Nicephorum Phocam, quã iusiu Othonis Magni obiit Anno Christi D C C C C.L X. VIII. de eodem Nicephoro fic fcribit. Ipfe enim vos (Othonem & Adelheidem) non Imperatores, id eft, Bantia, fua lingua : fed ob indignationem أسمرة , id' eft , Regem, noffrå vocabat. Cui cum dicerem : Quod fignifica tur idem effe ; quamun quod fignificat diuerfum, me ,ait, non pacie, sed contentionie caussa venisse.

Nec aliunde exstitisse videtur illa Friderici I. apud Radeuicum lib. 1. cap. 6. contra Legatos Constantinopolitanos indignatio, nisi quia suo Imperatori titulos Imperiales tribuebant; Fridericum autem non famaier, sed أرمة duntaxat vocabulo afficiebant. Huc enim spectare viden tur illa Radeuici verba. Quia tamen verba eorum in quibu/dam.faftum regalem , & Gracum in fubornato fer mone videbantur (apere tumorem, Imperator cos despexit, &c.& propefuit, pt à quibusdam ignominiosum & arum. nofum acceptifient refponfum. Placatus tamen multis eorum precibm & lacrymie Imperator, veniam infuper bie donauit, accepta sponsiono, quod deinceps spernentes am pullofa,non nìfi cam.qua deceres Romanum principem, & vrbie ac orbie dominatorem, reuerentiam fuie falutationibu apportarent. Quam seriò quoque Fridericus, nomen Imperatorie & Augusti contra Grzcossibi, vendicarit, apparet ex oratione, quam habuit ad Legatos Grzcos in Expeditione sua Asiatica seu Peregrinatione Hierofolymitana Tom.5. Antiq. Lea.vbi inter cztera fic loquitur. Anne feit Dominue vester . quis fim ? nondum forfitan me agnouit ? Sum vig, & dicor Fridericus Romanorum Im-PERATOR, ET SEMPER AVGVSTVS, à qua-

dringentis annu Romani sceptrum Imperij legstima, G fuccessua antecefforum meorum poffessione, mibs tranfm:[[um,tricennali poffeßione,bucu/q, inconcuße tenui , G adbuc obtineo,nullo Principum reclamante. Quod quali ter propter defidiam , & tardum fuccurfum cuiu/dam ex pradecefforibus Domini veftri à Conftantinopoli Romam translatum fit.teftificamur illi,qui gefta Romanorum, 🕑 Friderici (eriem reuoluerunt. No ergo ROMANOR VM. fed potius ROMANIORVM moderatore fe dicere debuiffer. Et hæc ita Fridericus palam dixit, quia Imperator Græcorum in literis, quas Friderico miferat, nomen eus tacuit, vt ait Tageno in Expeditione Friderici, qui eum in hanc quoque fententiam locutum tradit. Carolus victoria felix , praceffor noster, diue memorie, monarchiam Vrbie Rome obisnuit, & plus, quam quingentis annis fine interruptione ad tempora nostra v/q, derinata est, & nos, autore DEO. & Principum libera electione . celfitudine (acri Romani Imperij sam ferme triginta ofto annis porestatiue gloriamur. In Vrbe enim Roma (qua domina, & caput orbit dicitur) coronam, & Imperium totim Chriftianstatu de altari B. Petri Apostolorum principie accepimue, ab Hadriane Papa fucceffore Petri folenniter vnfti oleo exultationis pra participibus noftris (umus. & nomen noftrum celebre , & gloriofum in ea habetur. Hes ideirco diximus, fi forfitan dominus vester nomen, & dignitatem nostram ignorat. Nos de catero (vt fciatu) literas eius non recipiemus, nifi folennitas nominu, & maieftatu noftre expreße in iu contineatur. Nos enim eum suo nomine appellauimus, & appellamns.

Nunc iterum ad rem. Iunius plures adfert legationes Græcorum ad Carolum; fed quæcunque adferantur, certum eft in illis non nifi de fædere fanciendo tractatum: nullamque de donando Imperio quæftionem fuiffe, quia nimis ferum erat donare velle, quod iam Carolus pleno iure pofsidebat. Miror auté ab Illyrico, itemque Iunio omiffum, Godefridum Viterbienfem, qui de Carolo hæc canit, ex quibus cauffæ fuæ aliquid fulcimenti petere fortean potuiffent.

Carolus ve fungi flatuit diademate mundi, Pontificis fumms manibus decreuit inungi. & C. Nectamen Imperij tunc plenum culmen adegit. Nam Leo Gracorum Rex diadema regit.

Cumq, foret magni terroris fama per orbem, Quod caput Italiu iam Carolus obtinet vrbem, Gliftit vt & Romam poßit babere nouam.

Stifte of G Romain post oubere nouam. Non fath eft Regem Roma captaffe fauorem, Nec patat Imperium pleno retinere decore, Vinde fuper Danaos protinus arma mouet. Migrat in Aufoniam. pleno petit ifta rigore, Gracus vt Imperium fibi deferat abfg, tenore,

Idenecem metuens congrus pacta mouer, Verum hæc & fimilia haud indicant Carolú 5 bfque Græcorum affenfu non fuisfe legitimur, n verumque occidentis Imperatorem; sed GP.rolum, pro ea, qua erat animi magnitudine, occidentem cum Oriente, vel potius vice Versa, Orientem cum Occidente, iungere Voluisse; ni Græci quiescerent; & ob Imperium Occidentis sibi

### 1238



Ff 4

delatum molesti esse definerent. Nec iuuant Illyrici caussam, quz idem Godefridus de diuisione Imperij inter Grzcos & Carolum scribit.

Patta parant Reges, et frater eterg, vocetur; Diuidit Imperium, fed bonor communis babetur. Gracatenet Gracus, fit fibi Roma vetus,&c. Gracia tranfegit, placuit transattio Regi, Confensu Graci Carolus fibi culmen adegit.

Confensa, inquit; non, donatione. Et consensa providente post Imperium Carolo datum, subsecuto; nam initio ægerrimè ferebant hanc occidentalis Imperij ad Carolum translationem: postea consenserunt vel inuiti. Et diuisio maximè ad terminos prouinciarum pertinebat; qui inter Carolum & Constantinopolitanos sædere isto, fixi suerant; de quibus etiam Platina in Leone III.

Illud ad extremum obseruetur, cum Marsilius de Padua parte secunda sui Defensoris cap. 30. aperte & nudo capite, vt facit Illyricus, inficiari non auderet Papam ad Francos & Germanos Imperium transtulisse, aliud effugium quzfiuit, & quidem perquam vulpinum : nempe Pótificem Imperium transtulisse, non sua, sed aliena auctoritatenimirum Imperatoris, instar Cómiffarij. Si translatio Imperij Romani, inquit, vel Imperatoris alicuim institutio dicatur, aut scribatur rite fa-&a fuisse per Papam Romanum solum , aut per ipsum cum fuo folo collegio clericorum, & verum fit buiufmodi di-Bum, aut scriptum; oportet translationem.aut institutionem iam dictam per ip/os intelligere factam,per auctoritasem illis conceffam ad boc , à Romans Imperij legiflatore bumano supremo, per medium, aut sine medio; vel ab eie quidem non factam fimpliciter , fed modo quodam, vt publicatam, vel pronunciasam, auctorisase samen pradicta. Tranftulit enim fortasse, aut instituit circa imperium aliquid legiflator prædictus, quod postmodum soli Papæ Romano, tanquam reusrentiori persona vniuersitatu bumane, vel fibi cum fuis facerdotibus, velut venerabiliori clericorum collegio pronunciandum , vel publicandum cõmisit, non quidem propter facti, vel siendi necessitatem, sed folemnisatem tantummodd,cum translationes principasus legum, & principantium institutiones, similiter & officia ciuilia reliqua, in quantum buiufmodi.quantum ad eorum robursex fola legiflasorii iam dicti electione, feu ordinatione dependeant, & c. Sed hæc & fimilia nil aliud funt, quàm fomniantis Marsilij deliria. Scilicet Irena, (hæc enim fola imperabat. quando Carolus à Leone coronatus est.) Leoni III. mandanit, vt suo nomine Carolum confecraret,& occidentis Imperium in humeros illius transferret.

CAPVT XII. Romanum Pontificem iure fuo Jmperium à Gracis in Germanos transtulisse.

1240

ENDET questionis huius definitio exhisduabus ppofitionibus.I. Remanum Pontificem effe torius Ecclefie ca-put.patrem.paftorem. I I. Romanum Pontificem totius Ecclefie paftorem, it a non modo privatu beminibus, sed & Regibus & Imperatoribus Christian is preeffe, vt fi tauffa Christi & Ecclesia id exigat, poßit cos regnie atg, imperiu exuere, cag, regna & imperia ab alsis ad ali-B es transferre. Prior fusissime probata & defensa est lib.2. de Pontifice. Hîc à Bellarmino ex folis Imperatorum testimoniis demonstratur; quorum agmen ducit Carolus Magnus, cuius hac de reiudicium recitat Bellarminus ex Krantzio. Occinit Iunius: Effe humana testimonia. In dininin autem rebus facta non bumano iudicio fed auctoritate diuina pensari debere. Iam ius diuinum copiosifsime allatum estlib.2. de Pontifice. Cui cur testimonia hominum, & quidem non triuialium, sed Regum & Imperatorum adiicere non liceat, vi magis illustretur? Quz ratio hoc vetar?

Iunius hoc responso non contentus, etiam conuiciorum missilia in tantos principes vibrare non veretur. Hes, inquit, Imperatores tria deceperunt maxime : Iurie diuini ignoratio ( quia in Caluini & Lutheri scholanon fuere educati & instituti) fuperftitiofa in adminift ros religionic emulatio. (Manauit & hic defectus ex defectu institutionis Geneuenfis& VVitebergenfis, hæcenim accuratifsime docet, quid quantumque reverentiz Antistitibus religionis tribuendum sit.) Et indigna Potificum ex aliena ignorancia & fuperstisione vsurpacio, diuturno v/u & confuetudine confirmata. Certè omnes Imperatores, quorum testimonia Bellarminus profert, Iunium vno ore ceu mendacem dam. narent ; fi hzc de se, vt impudenter , ita & prorsus temeré pronunciata & chartis intexta lege. rent. Nam vt de solo Carolo Magno dicam; is cum in plerisque aliis, tum in iis itidem, quz ad fidem Christianam pertinent, admodum versatus fuit. Eginhardus in vita Caroli. Inter canandum aut aliquod acroama, aut lectorem audiebat. Logebantur ei bistoria, & antiquorum Regum gesta. Delecta batur & libru fantti Augustini.precipne iu,quos de Cinisate Dei confiripfit, & c. Artes liberales fludiofißime coluit, &c. Legendi atq, p/allendi difciplinam diligentifimè emendauit, erat enim vtriu/g, admodum eruditus. 1 nunc, Caluinifta, & Carolum Magnum ignorantiæ postula : qui ad Caroli dica & testimonia nil aliudregerit; quàm her, quæ dicit Carolus; negamm vera effe. Carolus dicit, Adrianum fuisse fummum Pontificem; fuiffe vniuerfalem Papam ; fuiffe penes illum pracepta dandi potestatem. Hac tria negamu, inquit Iunius. Quid vis amplius ? At nos

hic

Digitized by Google

hic non attendimus, quid tu neges, sed quid Ca- A stolis Henrici IV. refert Elogia, Romanz Ecclerolus Magnus affirmet.

1241

Inuchitur postca in Leonem III. in Carolum Magnum,& in Epífcoporum cócilium; in illum, quòd suramento obietta crimina deluere volueris. In hos; quèd bas ratione fibs fatufiers paßi fuerint; Et multa nequiter admiscet, & iniicir non Leonis, sed Caluinistico pectori consentanea, quasi Carolus de industria accusationes nimic rigide non examinarit, ne Les criminum obiectorum perspicue reus teneretur. Scd hæcomnia nil aliud funt, quảm fycophanticę calumniæ, ab co profecta; qui alios ex suo ingenio aftimat; & qui in corde illud exaratum habet: Iuraui lingua, mentem iniuratam fero. Item Iura , periura, fecretum prodere noli. An nemo vnguam inbas, vt vomere ignite seu ferro candente, aut duello, Francis víitata probatione, Leo innocentiam fuam planam faceret?

AEgre in animum inducit Iunius credere; Leonem fuisse innocentem. Si adfuisser. iple czteris calumniatoribus diffugientibus.& pre metu in tenebras sele abdentibus, prosiliisser; & criminum probationem, spiritu Caluiniano incensus, proculdubio suscepisser. Verba illa Epicoporum & totius Synodiad Carolum Magnú: Nos fedem Apostolicam, qua est caput omnium Dei Ecclefiarum, iudicare non audemus : nam ab ipfa nos omnes & Vicario suo iudicamur , ipsa autem à nemine iudicatur , quemadmodum antiquitus mos fuit , (ed ficut ip/e fummus Pontifex confueuit, inbeat, Canonice obediemm ; hzc.in- C quam, verba stomachum fermè lunio euerterunt. Itaque hanc bilem exspuit. St ita eff , quid ad nos ? Nimirum boc factio Leonis 👉 Episcoporum, non Dei & Chrifti veritas locuta eft. Indigné factum. Nam quo iure de aliss cognoscatur, de Leone verò minime i lus hoc eft, quia Papa omnium supremus eft. Regredere ad cap. 26. Lib. 2. de Pontifice. Tu verò lector de hac tota actione Baronium consule Anno Christi DCCC.

Secundus Imperator eft Otho Magnus, qui Ioannem XII. vocat fummum Pontificem & vniuerfalem Papam. Iunius. Hae publici errorie & jamdiu recepti verba. Quis tandem', ô Erro, proferetur, qui tuo iudicio, publicum errorem non errauerit? Cuius non tantum arguis Carolum D Magnum & Othonem Magnum, quos constat fedis Apostolicz fummos fuisse patronos, sed & illos, qui Romanam Ecclesiam, eiusque legitimos paftores hoftiliter perfecuti funt; inter quos Henricus I V. Henricus V. alij, à Bellarmino nominati. Hi omnes, inquis, partim erroris illius publici renebru tenebantur (quas tam feliciter fumolus & fuliginofus fol Geneuenfis difpulit ) partim cogebantur aliena importunitate & graui metu perdendi fuis Scilicet, valde his angebantur & cruciabantur validiísimis & fortiísimis exercitibus inftructi, quibus Ecclesiam Romanam oppugnatum, & legitimos pastores expulsum ibant. Religio, ô Caluinista religio; illa, qua Bellarminus ex Epi-

liæ eiulque præluli tributa. expromplit : Neque enim schisma, ex generosis alioqui pectoribus, omnem religionis sensum dispungere poterat, prefertim accedente vexationesque, iuxta vetus verbum, durioribusintellectum dare soler. Nam Henricum, & alios fummam & vniuerfalem Romani Pontificis potestatem agnouisse; inde liquet, quòd legitimis Pontificibus, cum quibus gerebant inimicitias, opposuerunt Antipapae; quos tanquam Vicarios Christi venerabantur. An non Henricus I V. in terram prostratus suum Guibertum adorauit?

In testimonio Henrici V. omittit Iunius id, quod præcipuum eft, & vellicat id, quod ad rem nocentiam suam iuramento probauit? An vole- B nihil facit : Nam Bellarminus probare vult ex Imperatorum testimoniis, Romanum Pontificem esse torius Ecclesiæ caput & pastorem vniuersalem; hoc disertissimis verbis affirmat. Iunius præterfiliens, de imperiali confectatione & benedictione garrire incipit; & more suo inscitas infulfalque diffinctiones de vocabulo Imperij & confectationis Imperialis adducit. Et tandem iterum ad publicum errorem confugit ; & quidquid Henricus V. Fridericus I. Fridericus II. in laudem Ecclefiæ Romanæ & Pontificis (cripferunt, vel dixerunt, id publico errori, & inueterata confuetudiniadscribidebet. At si quid in vituperium Ecclefiz Romane & Pape vel fecerunt, vel dixerunt; id istis merum Euangelium est, dulcius omni melle & fauo.

> Ait Bellarminus, Imperatores non folum poft tempora Caroli Magni, fed etiá antea profeílos, Romanum Pontificé effe caput Ecclefiæ: citatqs Epistolam Valentiniani III. ad Theodosium Iuniorem : in qua Romano Pontifici antiquitas principatum super omnes contulisse dicitur. lunius dubitat num hæc Epistola sit genuina, ad. fertque rationem sant perquam acutam. Quia in tam breui Epifiola vox Q V A t E N V S , bù ponitur , cuim tum quidem non erat recepta, aut adeo trita illa fignificatio, En cor Grammatici. Quid fi Epistola illa primitus Græce scripta fuit, & postea in Latinum fermonem translata? Quid fi primum Latines fed meliore flylo, postea translata fuit in Græcum; & ex hoc rurfus in Latinum, fed musa deteriore; vt multis veterum monumentis accidit ? Deinde fatetur Caluinista, voculam hanc saculo illo fuisse tritam; sed non vfg, adro. Quid si Actor illius Epistolz hanc non wg adee tritam notionem amplecti voluit?

> Sublungit Iunius. Quid bar buim Epiftola ad traf. latione Imperij? Iam dixi tibi; Bellarminu teftimonia Imperatorú nó produxisle, vt pbet Imperiú effe tranflatú à Papa ad Carolum; fed vt oftédat, primāillam propolitione: Papa effecaput & paftorem totine Ecclefia. Ex probatione enim hulus & fecundæ illius, de qua initiò capitis, toncludit Bellarminus, Pontificem iure ac meritò potuisfe Imperium occidentis ad Carolum Magnú tranf-

> > ferre.

ferre. Tu cur omnia peruertis, nisi quiamente es A per verum est, illam przesse; hanc, subesse debeperuersa, hoc est, Caluinistica?

.1243

Ad alterius propositionis supra politæ confirmatione repetit Bellarminus quzdam ex lib. 5 de Pontifice. Inter cætera dicit, poteflatem Ecclesiasticam & politicam, quando principes sunt Christiani, & in Ecclesiz Catholicz membris ac filiis numerantur, ita coniungi, vt vnam Républicam, vnum regnum, vnam familiam, imò & vnum corpus efficiant. Iunius contra. Si qued inde conflatur, effet vnum ; aut effet vnum numero , aut fpecie, aut genere. Nibil berum dici peteft. Respondeo, este vnum numero; quia vbi coniunguntur; vnam numero Rempublicam efficient, item vnú (perienon quidem Physica, sed morali & quasi politica : quía huius loci Chriftiana Respublica, ex B poteltate Ecclesiastica & ciuili coflata, est vnum quid fpecie cũ alia quacunq; indiuiduali Christiana Republica. Est deniq; vnum genere; quia omnes istz Respublicz in communi conceptu & notione Christianz Reipublicz conueniunt. Siautem miratur Iunius, quomodo ex diuersis fpecie rebus, vt ex potestate Ecclesiastica & ciui li,conftitui poísit vnum numero & ípecie, miretur pariter, quomodo ex anima & corpore, & generatim ex forma & materia constitui possit **vnum numero &** fp**ecie compo**fitum;ex tot diuerfis gradibus, vna numero familia; ex tot specie distinctis rebus vna numero domus. & vnum numero vniuerfum; vnum, inquam, faltem per aggregationem.

Illuftrat Bellarminus imperium Ecclefiafticz potestatis in ciuilem, quando cum illa in cadem Republica coniungitur; exemplo Imperij quod haberanima in carnem, quando cum illa copulatur. Iunius. Ex difpari non fequitur quidquam. Et mox varia disparitatis capita percensere incipit : quia coniunctio anima & corporis est à natura; bas . ab bumano instituto : illa esfentialis : bac , accidentaria , illa vnum subiectum efficit; bac, minime; innumera sunt, fivellem persequi. Mirum, à te omissum hoc discrimen: quia anima & caro sunt duz substantiz; potestas Ecclesiastica & ciuilis accidentia, vel quasi auidentia. An non eft hoc ingens diferimen? Friuole nugator, num in exemplis requitur omnimoda fimilitudo? Num necesse est.vt exemplu, D &id, cuius gratia exemplum producitur, fibi mutuò in omnibus confonent ac concinant? Si ita infanire velimus, oportebit, vt omnia exempla, omnes parabolz', omnesque similitudines de medio tollantur: quia semper aliquid disparitatis afsignare licebit.

Eiusdem farinæ sunt, quæ postea Iunius garrit de diuersitate nexus, quo inter se copulantur anima & corpus; Et ex altera parte; potestas Ecclesiastica & ciuilis : nam accidentia nunquam conne xionetam firma coagmentari, quàm substantiales & efsentiales compositi partes. Omnia hæc extra caussam blaterantur. Nam qualiscunque sit illa vnio, qua potestas Ecclesiastica & ciuilis vniuntur; semper verum est, illam præesse hanc, subesse debere; sicut semper verum est; animam cum carne vnitam debere imperare; carnem, imperata sacere, qualiscunque sit demum illa vnio, quæ inter animam & carnem intercedit. Sed hac de re libro quinto satis disputatum est.

Nec quidquam alicuius momenti adducit lunius; nisi quod fronte dura, quidquid aliter eludere nequit; negat: Et hosinsuper flosculos nobis contemplandos offert. I. Etclefiam non effe preditam vlla potestate puniendi subsectos pœna aliqua semporali. Nego, inquit, penes Ecclesiam potestarem effe prinandi olisorem fua recula, ligone, farculo; multo minus prinands regno suo Regem. Sed hac aliter non probat, nisi affirmando. At Bellarminus & hic & libro 5. de Pontifice copiofisime demonstrat, plenam potestaté suppetere Ecclesiz disponendi & flatuendi de rebus temporalibus fidelium ; fed indirecte, hoceft, in ordine ad finem spiri. tualem. Nec verbum addo: Quia hæc res alibi satis superque tradata est. Et ex hoc fundamento recte deducit, Bellarminus; iure, legirime ac ordine fecisse Pontificem, quando Imperium occidentale à Græcis ad Francos transfulit.

IL Flosculus Iunianus. Ecclefiasticam potestatem non effe potestatem sed ministerium. Vbi potestas dicitur, catacbrosis est; inquit Iunius. Si ministerium excluditrationem potestatis propriè dica, sequi tur nullam quoque fore ciuilem potestatem, nisi per catacbrosin. Dei enim minister est, teste Apostolo Rom.13. magistratus ciuilis, ergo potestas politica. Dei ministra est; ergo folummodo potestas per catacbrosin; si delirium Iunij fidem meretur. Non excerpo plures flosculos. tametsi polsem Nec necesse est alias lunij notatiunculas perfequi, tum quia inanes, tum quia libro 5.de Pontifice dispulse funt.

#### CAPVT XIII.

### Soluuntur aut foluta demonstrantur argumenta J llyrici.

N prima acie collocat Illyricus Cu-fanum & Henricum Kalteifen, quorum ille, fimpliciter negat, Carolum Ma-gnum fuife Imperatorem, Imperium enim Germanorum in Otbone I. capiffe. Bellarminus cuidenter oftendit. Cufanum hac in re grauiter laplum effe : Et Culano quarumlibet potius rerum, quam Historicz peritiz laudem concedendam effe. Accurrit Iunius cum gloffularum luarum panacea luppetiatum Culano; illum mibil alind voluiffe, quam Imperium non fuiffe translatum ad Carolum per Hadrianum Papam , prout afferit Innocentim in cap. Venerabilem, extra de Electione; teramg, Cufanica orationic feriem contra Innocentium dirigi. Quod panchreftum Iunianum, (vt & alia pleraque illius) futilissimum est : nam Innocentius in cap. Venerabilem affirmat quidem & recte, Imperium à Pontifice translatum esse ad Carolum,

ſed

D

fed non dicit, à quo id factum fit; tantum abest, A quem ei Bellarminus obiecit; nempe, Cadaloum vt Adrianum Papam Id feciffe scribar. Quapropter Culanus contra Innocentium disputare nó potuit; quasi perperam ab Adriano hanc translationem factam afferat; cum, vt dixi, Innocentius Adrianum non nominet, led in genere dontaxat dicat, Imperium & Romano Pontifice ad Carolum peruenifie.

1245

Addit Cufanus. Et non innenitur in ipfis biftorin verum ; Carolum nominatum Imperatorem ; pata, ab Adriane I. Pentifice, inquit Caluinianus Gloffator Iunius. At clarissimum est, Cusanum absolute velle, Carolum non fuisse Imperatorem, atque adeo Othonem primum effe primum, qui hoc honore in occidente infignitus fuerit, post euerfum ab Odoacre in Augustulo Imperium : Et B hinc vrget etiam illud : à Romanis Pontificibus, maxime tempore octauz Synodi, Imperatores Constantinopolitanos agnitos esse. Quo tacite infinuat, in occidente tunc nullos Imperatores fuiffe, alioqui Romanos Pontifices non Orientales, sed occidentales, velut rerum Dominos, nominaturos & honoraturos fuisse. Quasi verò vtrumque fieri nequiuerit, & reipla itidem fa-Aum sit, vt scilicet Romani Pontifices vtrosque pro Imperatoribus haberent.

Hinc ait etiam Cusanus, Carolum non Imperatorem, fed Regem & Patricium Romanorum appellatum esse: licet Cusanus hæc verba subinngat. Quamuis quadam biftoria babeant ip/um in fine C visa quafi , Augufti nomen à Romano populo recepisse, 🗢 etiam post eim mortem Imperator nominetur aliquando, vt 15. q. 6. Alim : Quibus fatis indicat Cusanus, se non habuisse fidem historiis, quz Carolum Magnum Imperio infignitum fuisse tradunt: illudque penirus sibi persuasisfe, Carol**um non folum ab Ad**riano ad hanc dignitatem non fuisse euectum, sed neque ab alio Pontifice. Quz sanè magna est bistoriarum ignorantia, quemadmodum & illud : quosdam dicere ; in fine quafi vita Imperatorem creatum , & Augusti nomine decoratum : quandqquidem vnanimi confenfu potiores & nobiliores Historici testantur, Carolum Magnum quatuordecim annos Imperium tenuisse. Certe Illyricus caussa sur melius consuluisset, si hunc testem in Historiis tam peregrinu & hospitem in medium non produxisset.

Henricum Kalteisen adiungit quidem Illyricus Cusano socium; sed nullum ex eo promit testimonium. Neclibrum nominat, in quo tale testimonium sit quarendum. Quare non immeritò censet Bellarminus de hac citatione no valde effe laborandum. Mendacium autem eft, quod dicit Iunius, Bellarminum non diffiteri, Innocentium III. in cap. Venerabilem, ab bifteria veritate aberraffe. Vbi hæc confessio Bellarmini, cum Innocentius non nominet Pontificem, à quo translatio Imperij facta fit ?

Et quia Iunius Culano semel operam suam addixit, purgare eum aggreditur ab alio errore;

Parmenfem, electum effe Papam Anno M. L X I. à Legatu Romanu & communi omnium confilio, Anfelmum ve**rd Lucenfem, qui Alexandri II. nomen tulit à cu**ris quibufdam Romann electum , cathedram Petri occupaffes cum certum sit, communi omnium historicorum, & totius Christiani orbis suffragio, Alexandrum fuisse legitimum Papam ; Cadaloum autem pernicio/um Antipapam : Illum , legitimo ordine & ratione electum; hunc, per vim & ryrannidem intrusum. Et tamen hanc lucem conatur Iunius nebulis suis obfuscare ; quas tamen fol ille Baronianorum Annalium æquè disiicit, ac fol ztherius exoriens nocturnas tenebras. Vide Baronium Tom. 11. Anno salutis M. L X I. Nec Concilium fuit, multoý; minus generale Concilium; vt dicit Cufanus, fed conciliabulum malignancium : Conuentus ille Bafileenfis, in quo Cadalous defignatus est non Papa. sed Antipapa, licet Bertoldus quoque Constantiensis in suo Chronico, citatus à Iunio, generale Concilin vocet. Sed respe-Auregni Theutonici, no ratione totius Ecclefie.

124

Admoduindignatur Iunius, quod dixit Bellarminus, Ioannem Andream, Vincentium, Antoniŭ Rofellum, Gloffam Decretalium, in biftorin parum fuiffe verfates. Iudicium praceps, inquit, & illiberale. Et tamen paulo post nominat Iunius, Gratianum ja 4 gas n hoc eft, confarcinatorem , mendaciorum eiu/modi, qua le eff. Iunio iudice, tranflatio Imperij. De exultione iuris Canonici facta à Luthero, dictum est satis lib.1.de iure prohibendi noxios libros; vbi & de saluberrima consuctudine Hæreticos libros abolendi copiosè disputauimus.

Quid sentiendum sit de Can. Adrianu, & de Can. In Synode , apud Gratianum ; diximus in Apologia pro Gregorio VII.& alibi. Ad roidem quoque a l er responder Bellarminus in Recognitione ad hoc caput XIII. huius libri, & in Recognitione cap.29.lib.2.de fummo Pontifice. & cap.9. & 16.libri de Clericis. Lege Bellarmini **Recognitionem** 

Iterum nugatur Iunius de clauibus S. Petri & vexillo vrbis Romz à Leone IIL ad Carolyam Magnum missis, quasi horum munerum mi sione lese & totam Romanam vrbem Carolo sublecerit; Quam vaniloquențiam iam alib! redarguimus. Hic addimus; vt hodie Pontifices aliquando ad principes mittunt gladios. juo meminerint, se esse fidei defensores; ita olim, eande ob caussam, missife vexilla; nisivelis, co itidem cofilio miffa;vt in dimicatione cum holtibus ifs inter alia figna militaria vterentur. Locus huius moris luculentus exstat in vita 8. Atialdi apud Baronium Tom.II. Anno Reder, ptoris M.L.XI. vbi de Herlembaldo Duce Romà profecto hze leguntur. Cuietiam Pontifex (Alexander II.) & Cardinales mirificum ver Duns dedere, ve quoties harericoram vefania vleta modem infanites, illud in manusenens cos reptisieres : quod confrancer per decem & ofto annes for me impleuit.

Sed

#### 1247

Sed quia scriptores claues à Pontificibus do no mitti solitas, nominare solent claues Confesfionis san di Petri, Iunius de Confessionis significatis disputare incæptat; Et vbi omnia dixit; omnia extra caussand dixit: Et quid Confessio S. Petri, vel claues Confessionis S. Petri sint, ne per somnium quidem vidit, tamets somiator maximus. Lege hic Bellarminum, & imperitiam Iunij multum valere iubebis.

I. Lubet sub calcem huius primi libri ad testimonia trigintatrium Historicorum, quz Bellarminus cap. 4. protulit, adiungere quosdam alios fcriptores eidem translationi Imperij occidentalis in Carolum Magnum testimonium perhibentes; quorum primus sit Auctor ille, qui sub Arnolpho Imp. de gestis Caroli Magni quinque libros carmine confcripsit, quos edidit & scholiis deturpauit Reineccius sectarius Anno Chrifit M. D. XCIV. Libri quarti hoc est exordium:

Fefta dies calis, eadem celeberrima terriv, Virginei partus, Chriftig, refulferat ortus, Post oftingentos ex quo processerat. annos, Tectus feruilu Dominus velamine forma. Et iam natalistanti cumulauerat omnem Latitiam Roma Catoli prasentia Regu. Hic, cum Miffarum facro folennia ritu Incipienda forent, mangam processit in aulam, Quacorpus mundo vener Adum continet omni Petri, cui claues Chriftus dedit ipfe polorum. Eius & ante factos attus cum mente fideli, Effusis precibus seje Rex inde leuaret. lpfius impofuit capiti Leo Papa coronam. Conclamat pariter populus, facra perfonat ades Ingenti iubilo, vox fertur ad atbera plebie Romana, fic concords fimul ore canentis; Augusto Carolo Magno, pacemá ferenti, Imperij merito Romani sceptra tenenti Gloria prosperitas, regnum. pax, vita. triumphu. Poß laudes igitur dictas, & summus eundem Praful adorauit, ficut mos debitm olim Principibus fuit antiquis, ac nomine dempto Patricij, quo dictus erat prius, inde vocari

Augustus meruit pim. Imperij quog princeps. In que carmina Reineccius Scholiastes. Nafeitur D bic quaftio, aut, fi maun race so Eor biftoricum : AN PA-PA ROMANVS IMPERIVM ROMANVM CA-ROLO CONTVLERIT. Miratur Harcticus, hoc in controuerfiam vocatum effe, cum exploratifsimum fit, Imperium occidentale à Papa non fuiffe poffeffum ; vt illud in Carolum transferre potuerit ; cum totum ius occidentalis Imperij tum penes Constantinopolitanos Imperatores fuerit. Muscas captat Nouator. Neque enim dicimus, Papam in Carolum transtulisse ipfas prouincias Imperij occidentalis, quo pacto possessor reitransfert rem,quā possidet, in alium; sed ius ad occidentale Imperium, omnesque eius prouincias, quas partim Carolus iam possidebat, partim armis repetere poterat; Carolo cocessum affirmamus

A vna cum præeminentia, infignibus, honore& nomine Auguffi atque Imperatorii; Et quamuis ius ad Imperium occidentale fuiffet penes Imperatores Conftantinopolitanos, vt vult Reineccius; quia tamen Ecclefiam à tyrannorum & barba rorum incurfionibus nó defendebant; fed omnia in occidente furfum deorfumque verti, ferrique ac rapi finebant, hoc iure fuo abfque vlla iniurià, per vniuerfalem totius Ecclefiæ præfidé. priuati funt, vt planum fit ex illis, quæ Bellarmi nus cap. fuperiore difputauit.

1248

Agnoscit Reineccius in augurationem facta à Papa. Sed addit, fuisse ; nudam ceremoniam , qua ni bil penitus Carolo contulerit. Vbi probatio? Fundit deinde pleno cornu mendacia. I. Inaugurationem tudine ea perfungi potuisfe. Quzlo, cuius munus erit fummum principem folenni ritu confecrare; fi non fit fummi facerdotis ? II. Papam feciffe bocamulatione Constantinopolitani Patriarcha; ab boc enim Imperatores redimiri voluiffe ; à Papanunquam. Quid mirum ? Papá erat in occidente : Imperatores Constantinopolitani in Oriente. Si PapaConstantinopoli resedisset, non à Patriarcha, sed à Papa inunctionem & confectationem accepif fent. III. Papam forfan fuiffe duntaxas Imperatory nominu proclamatorem. Collator fuit, ne dubita, & iuris,& honoris,& nominis Imperatorij. Proba uit hoc euidéter toto hoc libro Bellarminus. IV Inauguratione pracesiffe Senatusconfultum. Contrari um perspicue demonstratum est. V. Imperato С rum orientalium affensionem fuisse buim fatti quasi con Nizerar & formam, fine qua tota illa Papa attio nibil valuiffet. Huius quoque mendacij vanitas manife ita eft ex his, quz hoc primo libro disputata sunt. Necideo Carolus tentauit Conflantinopolita nos Imperatores placare, quasi absque corum affenfu, non fuerit legitimus occidentis Impera tor, sed quia illos maluit habere beneuolos falua lua dignitate, quàm offensos. Multis deinceps probare nititur Reineccius ; Papam, Romam, G Romanos Carolo . & fequentibus Imperatoribus fuiffe fubiettos. Nugas agit, lus Romz dixit Carolus;& alij nonnulli Imperatores, non vt Domini vrbis, & Papæ, fed vt defensores Ecclesiæ.

Digreditur deinde ad Henricum IV. & Gregorium VII. Et vt illum laudibus immenfis extollichic Gregorium conuiciis infinitis profeindit. Sed huic Inuectiuz iam parauimus Apologiam pro Gregorio VII. Multa infuper mentitur & calumniatur de Controuerfiis, quz fuerunt Pontificibus cum aliis Imperatoribus, vt cum Henrico V. Vtroque Friderico & aliis. Et tandem totum conuiciorum faccum in Romam effundit. Quz omnia in disputatione de Pontifice variis locis & in Apologia pro Gregorio VII. depulsa funt. Nos ad Auctorum enumerationem reuertamur.

II. MATTHAEVS VVeftmonafterienfis in Floribus: Anno gratie DCCC. I. Carolw Rex Magnus, cum

in Vr-

Digitized by Google

1249 in Vrbe Roma, plurin

populi sectabant, disposuisser, in die Dominica natiuitatic, cum Ducibu, magistratibu, & militibu, & turba magna nimis, basilicam Principis Apostolorum Petri ingreditur. Vbi, à Domino Papa Leone, purpura regali induitur, corona aurea capiti eiu imponitur, & regale sceptrum ei in manibus datur. Hanc dignitatem ip/a die tantu Imperator, & magnisscentiam promernit : vt Imperator totius Orbis vocaretur & effet. Ip/o quoq, tempore directi sunt Gracorum legati cum xeniu impreciabilibus, ab vrbe Constantinopolitana, ad Carolum regem, regantes instantiu, vt illud Imperium sufficiere dignaretur. De Græcis res aliter se habet: nam translationi huic aduersati funt. Vide Bellarminum cap. 11.

III. Gobelinus Persona in suo Cosmodromio. Carolus Magnus Anno Domini DCCC. I. (Sequitur cos, qui annum auspicantur à Natiuitate Domini) in ipso die Natiuitatis Dominice à Leone Papa III.in Imperatorem Romanorum coronatus eft.

IV. THEOPHANES in Chronico. 57 de regenter αμοι ζόμενο έςεψεν αυτένοις βασιλέα βαμαίων όν τῷ ναφ 🕏 מֹזוֹש מחזי האש בלדףש ארומוג באמו ש מחזי אראבאווג במו אינושיי, צ) איפור באשיר אבחאוגלעי ואיז דע צעי היקעדיר, אוזי איגיגערטי x5. IrS. 8. Leo graziam Carolo reponere volens, coronauis illum in Romanorum Regem , in Templo fan&i Petri Apofoli, ungens cum oleo à capite.v/g, ad pedes, Imperatoriag, veste & corona eum induens ac cingens, Mense Decembri, die 25. Indict 9. Quare vitiofum oportuit fuisse exemplar Theophanis, quo víus est Baronius, qui Anno Christi DCCC. Num. 6. Theophanem erroris notat, quod Carolum Kalendis Ianuarij. Indict. Nonz coronatú scribat: Nam meus quidem Codex Theophanis Manuscriptus ita, vt exscripsi, de coronatione Caroli loquitur; præfertim cum etiam ex Mifcella Hiftoria, quz Paulo Diacono adscribitur, idem testatum fiat.

V. Anastasius Bibliothecarius in Chronico inedito. Anno Imperij Heirenes (solius) quarto, octavo Kalendas Ianuarias indictionis nona, Carolus rex Francorum coronatus est à Leone Papa. & cum voluisset contra Siciliam classium praliari, poinituit, coniungs potius cum Heirene volens, legatis ad hoc sequenti directis anno, Indidione decima. De cadé coronatione pluribus agit idem Anastasius lib. de vitis Pontificum in Leone III.

VI. Conftantinus Manasses in su Chronico. Tum verd vicem Carulo referens Leo, Roma veteris eum Imperatorem renuntiat, neg, tantum corona caput eius, more Romano, cingit: verùm etiam legibus Iudaorŭ vsu, à capite ad pedes oleo totum perungit. Quod sane posterius quibus ex causses, ac rationibus sattum fuerit, equidem scirenequeo. Mirari quis non iniuria postet, quod Chronologus iste Leoni vnäionem, quasi tudaicam ceremoniam, obiicit, cum ipsimet Graci in suorum Imperatorum inunctione codem ritu fuerint vsi, vt apparet ex his Curopalatz verbis lib. de officiis Aulz Constantinopolitanz. Patriarcha vngit caucous sciec & formà cruci, caput Imperatoriu το Suio μύρο, diuino vnguento, accinens sonora vece, τό, žzo. Sautam. Nam hymnum Trifagium vnctioni

in Vrbe Roma, plurima, qua ad honorem Dei, & vtiltatë populi spectabant, disposuisse, in die Dominica natiuita tù, cum Ducibus, magistratibus, & militibus, & turba magna nimis, basilicam Principis Apostolorum Petri ingreditur. Vbi, à Domino Papa Leone, purpura regali induitur, corona aurea capiti eiu imponitur, & regale sce-

Hominem quoque, qui baptizatur, Græci totum oleo perungunt, de quo ritu in extremo Commentario Manuscripto Zonaræ in Canones Apostolorum, & cócilia.hæc reperisón yuvä us sanisouirlu i disor pubre red riv reseatur zein, o si Jaixor ro sóua iz ro sudor su in sanisvisa adaor ro soua Mulierem, qua baptizatur; Episcopu in capite solummodo vngit, Diaconus in ore & pestore. Diaconissa, toto corpore. Num & hic Græcorum mos Iudaicus est Manassi?

VII. MONACHVS ENGOLISMENSIS in vita Catoli Magni. Ip/a autem facratifima Natalu Domini die, cum Rex ad miffam ante Confessionem beati Petri Apofloli ab oratione furgeret, Domnus Leo Papa coronam capiti eiui impofuit, & à cundo Romanorum populo acclamatum eft: CAROLO AVGVSTO A DEO CORONATO MAGNO, ET PACIFICO IMPE-RATORI ROMANO VITA ET VICTORIA. Antea enim Domnus Catolus vocabatur ab omnibus Rex Francorum, & patricius Romanorum: fed, post laudes à Domno Apostolico, more antiquorum Principum, adoratus est, atg, ablato Patriciy nomine, Imperator & Augustus est appellatus.

VIII. FASCICVLVS TEMPORVM fiue VVER-NERVS ROLLEVVINCK. Diadema Imperij à Leone fuscepit (Carolus) Romanis acclamantibus. CARO-LO Augusto à Deo Cotonaso visa & Victoria à Deo subministretur.

IX. COMPILATIO CHRONOLOGICA. Hie Leo III. Papa Carolum Regem Francorum filium Pipini Regis inunxit & confectauit, & folenniter coronauit in Romanorum Imperatorem. Anno Domini DCCC. I. V/g, buc Romanum Imperium à temporibus Conftantini Magnifilif Helena apud Conftantinopolim mansit. Ex boc iam per Apostolicam autoritatem in persona Catoli transiit ad Germanos. 1ste Leo Papa Romanorum Imperatorem pronunciauit Catolum, & à cunste populo acclamatum est in bunc modum; Carolo Magno, Romanorum Augusto, & pacifico Imperatori, à Deo co-Dronato.vita, & victoria.

X. PAVLVS LANGIVS in Chronico Citizenfi. Anno Domini D C.C. LVI per Stephanum I I.in Germanos in perfonam, vt dixi. Caroli Magnifici principis fuit translatum (Imperium.) Non errat in re. fed in Chronologia, & Pontifice. Ibidem disputat Langlus contraillos, qui Othonem I. tradunt esse primum ex Germanis Imperatoribus; nam Carolum & successors eius vsque ad Othonem suisfe Germanos.

XI. Hiftoria de Landgrauiis Thuringiæ cap.6. Carolus vocatus fuit à fummo Pontifice Romam.& in Imperatorem coronatus.

XII. Chronicum Magnum Belgicum exAlbe rico. In die Natalin Domini, cum Rex ad Mijjamante

Gg confesso-

## Defensio libri primi

confessionem B. Perri furgeret ab brasione, Leo Papa coro- A nam capiti eius imposuit, & à cuncho populo Romano ter acclamatum est ; Carolo Augusto à Deo coronato Magno & pacifico Imperatori Romanorum vita & victoria.

XIII. Andreas Ratisbonensis in suo Chronico: Hic Karolus Magnus anno Demini D C C C. I. in die Natiuitatis Domini, dum ad Missarum selennia ab eratione furgeret, Leo Papa tertius nibil minus seranti coronam Imperialem superposit, & Imperatorem pronunciauit, & à cunsto populo Romano acclamatum est; Karulo Augusto, à Deo coronato, magno, & pacifico Imperatori Romanorum vita, & vi&oria. Post quas laudes vn&u ab Apostolico, & antiquorum more Principum ab eo adoratus, ablato Patrico nomine Impesator, & Augustu appellatur. Nam antea sius titulus talis erat: Carolus Dei gratia Rex Francorum & Lógobardorum, & Patricius Romanorum.

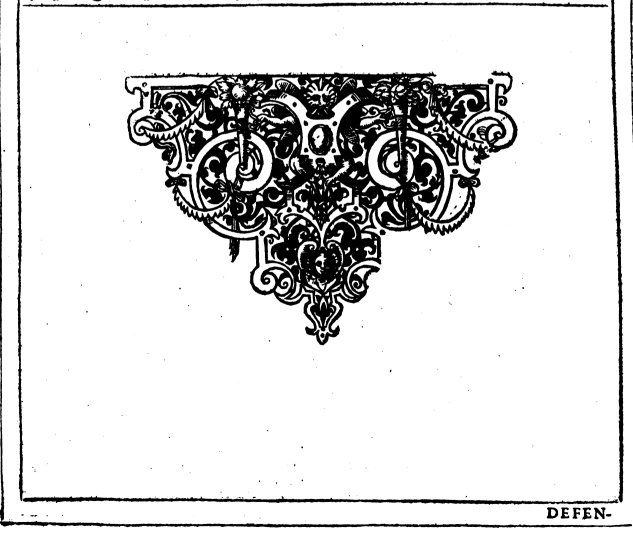
XIV. IACOBVS MEIERVS libr. 2. Annal. Flandr. Anno DCCC. I. Off. Kalend. lanuarias. Carolus Rex ingenti omnium gaudio Roma ab Leone Pontifice Imperij accepit infignia.

XV. HVLDRICHVS MVTIVS lib.9. Chron. Germ. Poft bac cogitauit Leo III. quibus rationibus efficere poffet, vt fedes Romana baberet defenforem, fi quid tale aliquid accideret; quandoquidem Cafares Conftantiwopolitani non fatis viribus, & opibus pollerent, ad defendendă Romana fedu dignitatem, & bactenus in feditionum, & tumultuum, ciuilium & bellorum motibus Romam deferuiffent. Quas ob cauffus in Occidente opus offe Imperatore, qui bac curet : Multa autem ob merita, nemo inueniebatur dignior Carolo Rege Galliarum : Primum, ob tot officia ab eo collata in Ecclesiam Romanam, & tot priuilegia conceffa Pontificibus Romanis,&c. His ex caufis Pontifex tum confenfu fuorum Cardinalium, & Epifcoporum, appellatum Carolam Magnum Galliarum Regem, Impsratorem Romanum in Occidente, in die Natiultatu Chrifti cum Miffam celebrauit Pontifex , vertic (e ad populum, & pronunciauit Carolum Romanum Imperatorem in toto Occidente. Omnu populus apertu tibiu clamarunt; Deus Carolo inuico Augusto Imperatori largiatur pacem, victoriam contra bostes, incolumitatem, & annos vite logißimos. Alü (lamabant; Dominus omnipotens fortunet omnes greffus, omniag confilia eius. Et ftatim aurea gemmis diffinctam, preciofisimam coronam impofuit illi Poutifex. Atg, ita peruenit ad Germanos à Grach ins Romani Imperij.

Huic Mutio Hæretico addamus duosalios, Sebastianum Francum in Chronico suo. & Munsterum in sua Cosmographia. Agmen claudat Monachus S. Galli de rebus gestis Caroli Magni lib. 1. Cum ibidem (Romæ) aliquet diebas reparandi exercitus gratia moraretur (Carolus,) conuccauit Antifites Apostolicus de vicinis partibus, quoscauit Antifites Apostolicus de vicinis partibus, quoscauit service coram positis illis, & inuincibilibus gloriossismi Karoli Comitibus, nibil minus sussentem ipsum pronun-

ciauit Imperatorem, Defenforemq, Ecclofia Romana.

#### Finis libti primi.



1253



CAPVT PRIMVM. Explicatur fuccessio Caroli Magni.

AVCVLA huius capitis carpit Iunius. Illud ferre nequit, Ludouicum Arnulphi Imp. filium; Conradum fuccefforem eius; Et Henricum Aucupem ex gente Saxonum non habuisse coronam Imperialem. Quid indignatur Caluinista? An non hoc diserte tradunt Historici? An suo ex capite Bellarminus istud exsculpsit?

Iunius Philosophari incipit de corona Imperiali. Summa huc redit. Imperatorem verè & effentialiter abfg, bac corona & coronatione conftitui; effe ceremoniam folummodo accidentalem; Et alia huius generis, quæ libro primo sæpe audiuimus à Iunio asseri; B nunquam probari. Oblicit Vrspergensem, qui dicit; Ludouicum Arnolphi Imperatoris filium [epsuagefimo o&auo loco ab Augusto Imperium suscepisse ; (Sed titulo regio, non Imperatorio.) Et duodecim annos regnasse ; nimirum vt Germaniz Regem. Idem sensus Vrspergensis est, cum Conradum leptuagelimum nonum : Henricum auté octogelimum ab Augulto numerat : nam Vrlpergenlis respexit ad id, quod istierant in proxima potentiâ, non quod complete in actu secundo, quia Reges Germanix & Italix crant, ex quibus Imperatores designari, & tandem quoque suprema per coronationem Pontificiam adhibita manu.perfecte constitui solebant.

Drefferus obiicit Sigebertum Anno DCCCC. X I. Certe Sigebertus Ludouicum Imperatorem nominat Romanum. Et addit: Ludouicus propter tyrannorum in Italia infolentiam, & multă malorum ingruentiam, non meruit Imperialem benedictionem, vbi Drefferus, duo committit flagitia; primùm enim duos Ludouicos conflat in vnum contra expreffam Sigeberti mentem. Nam Ludouicus ille prior, quem Sigebertus nominat Imperatorem, est Ludouicus Imp.hoc nomine tertius Aqui anno Domini DCCC. LXXVIII. imperiŭ iniit; Ludouicus, verò filius Bolonis; Ludouici tertij ex filia nepos, est ille, qui Anno DCCC, C. imperare cœpit,

A (Baronio Ludouic' IV. dictus) & anno DCCCC. I V. à Berengario Italiz tyranno captus oculifas fimul & imperio priuatus eft. Vide Baronium Annis przdictis. At Ludouicus. de quo Sigebertus Anno DCCCC. X II. eft filius Arnulphi Imperatoris; (fic enim à plerifque Hiftoricis nominatur, quia à Formolo Papa coronatus fuit Anno DCCC. X CVI. quamuis Baronius eodem Anno hanc coronationem pro legitima agnofcere nolit) toto czlo differens à duobus illis Imperatoribus Ludouico III. & 1V. auo & nepote.

1254

Alterum Drefferi flagitium; quia decurtat Sigeberti verba; omissis iis, in quibus tota vis est posita. Sicenim Sigebertus. Ludouicus Rex Germania moritur. (Iftud; Rex Germania, amputauit Drefferus.) Qui, &c. non meruit imperialem benedicionem; (propter turbulen tum Italiæ statum, ) hoc est, Rex tantummodo non Imperator fuit, cui fuccedens Conradus regnauit Annis septem, inquit Sigebertus, qui & ipfe caruit benedictione Imperiali. Drefferus. Quid Conradus, qui Ludouico fuccesse, faciat in tantaperfidia? Papa enim Sergius Berengarium Italia Regem coronauerat, & Augustum appellauerat, vt scribit Onupbrim. Conradus candem ob caussam benedictionem Imperialem, vt loquitur Sigebertus, non obtinuit, propter quam ea caruit Ludouicus, Arnulphifilius, antecessor Conradi, nempe propter perturbatissimum Italici Regni statum. Electus est autem Conradus in Regem Germaniz Anno DCCCC. XII. quo, vt & Anno DCCCC, XIII. & DCCCC, XIV. nullus in occidente Imperator erat: nam Berengarius demum Anno falutis D C C C C. XV.Imperator est renunciatus & coronatus, non à Sergio, sed à Ioanne X. Quod cur facum sit, docebittecodem Anno Baronius.

Conrado fuccessit Henricus Anno Domini DCCCC. XIX. de quo Sigebertus Anno DCCCC. XXXVII. Henricus Rex morisur, qui, licet in vincendis inimicis gloriosus fuerit, quia tamen pacificus erar, nullam operam dedit, vt effugatis ab Italia tyrannis, qui quasi conductiui mercenarij, alter alteri succedentes, Imperium dilaniabant, benedictionem Impe-

Gg 2



rialem

## Defensio libri secundi

rialem accepiffet. Drefferus. Quod modeste bic scriptor, A imperialem benedictionem vocat, tu Bellarmine, non folam imperialem coronam , fed etiam Augusti nomen dignitateg, appellas. Duces fui facti habet Bellarmi. nus Historicos; qui tres istos, Ludouicum Arnulphi filium, Conradum & Henricum nun. quam Augusti vel Imperatoris appellatione affecerunt; aut profer vnum fi potes. Nam qua fide citaueris Sigebertum iam vidimus; vt & illud; non patrocinari Vrspergensem Iunio, cui bilem mouerunt illa Adriani IV. verba apud Auentinum lib.6. Annalium Boiorum. Romanum Imperium à Grach translatum est ad Alemannos, vt Rex Theutonicorum non ante, quàm ab Apostolico coronaresur, Imperator vocaretur. Ante confectationem, Rex. poft, Imperator. Clamat Caluinista : Hoc Pontifex dicit in B fua ambitiofa cauffa. Scilicet Pontifex & Pontificij exspectare debent, donec Iunius, Illyricus, Drefserus, aut similes de grege Lutheri vel Caluini clamatores, ius fuum ipfis afferant & vindicent : Interea mutire non audebunt; quacunque iniuriaius suum violari videant. Im peruertit H4drianus dum ita loquitur, inquit Iunius, quemadmodum & Innocentius cap. Venerabilem, extra de Elect. Tu verò ô Caluinista, veritatem peruertere niteris, dum ita loqueris : Nam si à Grzcis ad Francos hac lege, de qua Adrianus & Innocentius. Imperium non venit, quî fir, quod veteres Historici & Chronologi iis, qui à Pontifice consecrationem & benedictionem non acceperunt, Imperatoris & Augusti nomen non tribue- C non ex contemptu, sed alias ob caussa, ne rega runt? Cur iple Carolus Magnus, qui propemodum omnes occidentalis Imperij provincias occupauerat, non anté Augusti & Imperatoris nomen obtinuit, quam à Leone III. Pontifice, imperiali corona redimir eft? Cur ipfemet Hen ricus, Othonis Magni parens, professus est, se Regis nomine velle effe contentum, nec cupere, vt Augustus & Imperator appelletur adeptus oblatam fibi à Pontifice Romano solennem inaugurationem; si absque Pontificis coronatio ne nomen hoc tam augustum illa ætate obtine batur ? Ita enim de Henrico Albertus Stadenfis in Chronico. Cui cum vnítio & diadema à Pontifice offerretur,noluit acceptare, fe tanto bonore indignum iu D dicans ; dicens, fibi fufficere. quòd Regi nomine vocaretur. Agnoscebat ergo Henricus, se. absque corona tione Pontificia folo Regin nomine infigniendum effe. Nec ipfimet Principes non coronati nominabant le Imperatores; sed Reges, vt aliquot exemplisostendit Rogerius initio Apologetici contra Dresserum; nam Henricus.parens eius Henrici, cui tot fuêre controuersix cum Gregorio VII. & nonnullis consequentibus Pontificibus, non nominat se hoc nomine tertium Imperatorem; sed secundum : quod indicio est, eum, Henricum, Magni OTHONIS patrem, non posuisse in Imperatorum catalogo. Lege Rogerium.

Obiicit lunius. Eum, qui viuente Imperatore, Rex Romanorum conflituitur. flatim, eo ipfo ; Imperatore vita functo, Imperatorem pleno iure fieri, omnesq, titulos, bonores, & infignia posidere. ergo ab/que Pontificis consecratione & coronatione Imperatorem firri. At quisquis veterum gustauir Annales, factaque & exemplaipforum principum, quorum causfaagebatur. perpendit; is hanc confequentiam negabit, & Iunium vanitatis postulabit : qui iterum obstrepit. Poteft quis effe Rex Romanorum feu Germania ab/que vlla inunctione Epi/copali ; ergo 🕉 Imperator. Antecedens probat exemplo eius ipfius Henrici, de quo hicagimus. Nam nemo abnuit, fuiffe verum Regem Germania; & tamen non modo Pontificiam; sed neque Archiepiscopalem consecrationem 👉 inunctionem acceperat. Respondeo, consecutionem iterum elle friuolam ac ineptam; nam Imperium occidentale à Pontifice ad Carolum Magnum venit. Potuit ergo Pontifex, eas, quas volebat.conditiones annectere; inter quas & hanc de coronatione. At Regnum Germaniz, etiam absque coronationis conditione, absolute deferebatur; hinc quoque electus, & nomine & cæteris prærogatiuis statim efficiebatur Rex, absque vlla viteriore sacerdotali ceremonia. Quod etiam de aliis regnis, atque adeo de ipfo Orientali Imperio intellectum volo; neq; enim hoc à Pontificibus Romanis, & multo minus à Patriarchis Constantinopolitanis alicui delatum & collatum fuerat. Et quamuis Henricus lem quidem inunctionem susceptits non ideo tamen factum eius in consequentiam trahendum esse, docet visio hac ipsa de re oblata S.Vdalrico, vt in vita eius proditum legimus, & apud Dietmarum lib.1.cum ei à S. Petro Apostolo oftensi funt duo gladij, alter cum capulo; alter fine capulo; additumque: Die Henrico Regi; enfis ille, qui fine capulo est, significat Regem, qui sine benedictione Pontificali Regnum tenebit ; capulatu autem, qui benedictione diuina regni tenebit gubernacula.

Quantietiam ipsi Imperatores Constantino politani vnctionem Patriarchalem fecerint, docet exemplo suo Ioannes Cantacuzenus, licet enim vt ipfe scribit lib. 3. suz Historiz cap. 92. & lib.4.cap.4.iam antea Adrianopoli à Lazaro Patriarcha Hierosolymitano fuisset coronatus & inunclus in Imperatorem, attamen postquam Constantinopolin occupauit, rursus coronari & inungi voluit, idque ne oblocutoribus fermonem daret,quod non Byzantij , fecundum Imperatorum folemne. coronam accepiffet. Atque hac & fimilia confiderare oportebat Krantzium quem hic obiicit lunius; & alios; qui quzrunt, quid coronatio Pontificia Imperatori conferat ? lam fape dicum eft.quid co. ferat; idemque vno ore dicunt antiquiores historici & chronologi; quos Iunius audiret; si au res audiendi veritatem haberet.



Nec

Digitized by Google

### 1257

Nec verba Matthai Palmerij, qua Innius oc Arum vera religio, fidelitas, obedientia, & in Imcinitsfunt oracula; qui dicit, Romanos atg. vniuerfos Italia populos doluisfe, quòd post mortem Arnulphi, Imperium in Germaniam translatum effet ; nes à Pontifice Tran(alpinos infignitos fuiffe Imperatores v(g, ad Otbo. nem primum ; nam Pontifex Henrico Othonis patri Imperialem coronam & infignia obtulit; nó ergo culpa in Pontificibus hæsit, quòd nullus vfquead Othonem primum Imperiali Diademate exotnatus fuit. Neque vllus Imperator etiam in Italia fuit ab Anno DCCCC. XXIV. quo Berengarius occifus eft, víq; ad Annú DCCCC. LXII. qui fuit Annus primus Imperatoris Othonis I. Reliquam Iunij phlyaria lædoriis & pfeudologiis deputa.

At vide simulque ride lepidam apologiam, quam Drefferus inflituit pro Historicis, qui Ludouicum.Conradum,Henricum , tres Othonis Magniantecesfores, non Imperatores, fed Reges indigitarunt. Hiftorici plerig omnes, inquit, qui de bie Imperatoribus aliquid literis confignatunt, fub iugo Pontificio fuerunt. (Oquam dolendum tunc non exltitisse Illyricum, lunium, Dresserum.) Itag ad praferiptum & nutum Pontificu fefe totos conuertere coalti funt, accurateg, cauere, ne quid contra Ecclefia Romanæ voluntatem fine auctoritatem foribere vel muffare viderentur. Decet enim cocum Domini fui babete gulam, vt in versu dicitur. Quảm acute fenfum & mentem Hiltoricorum attigit Drefferus? Scilicet Pontifex omnibus Historicis ora oppilarat, & calamos retuderat, vt verum nec proloqui, nec in chartam referre possent.

Sed tamen Drefferus alperitatem luam in Historicos, nimiam esse animaduertens, eandem clementer temperate Malo, inquit.dicere.confuetudine & temporum iniuria factum effe , vt quod Pontifex vellet.idem etiam (criberent byforici : perfuafum enim boc cundu fuit , fancta effe omnia, qua Pontifex flatuiffet. Itaq, excufati magis funt babendi viri optimi , qui ad gratiam Pontificis foribere aut loqui coatti funt; quanquam interim libertatem fummu votu exoptarunt. Agimus magnas gratias pro tam benigna excufacione; qua ramen Historici non egent; quia bilingues non fuêre; neque aliud in ore & calamo, aliud in præcordiis ferebant s Et fi tuliffent scerte opis miviri non fuissent : quo tamen en comio à Dressero cohonestantur; quia nullus, cui cor & lingua duplex, viri optimi nomen meretur. Hæc nimirum solennis est istorum responsio. Cum teflimonia veterum aliter effugere & eludere nequeunt, tunc robusta voce & facie clamitant; eos aliud (enfiffe; aliud, scripfiffe.

Sed en duos validifsimos arietes, quos in nos Drefferus emittit. Si non eft Imperator nifi coronatus à Pontifice ; fequitur coronationem effe nerunm Imperij. (Minime hoc lequitur, led coronationem effe vltimam quali formam, quæ Imperatori effe completum & perfectum largitur s neruus altoqui Imperij est potentia, opum copia, vel potius subdito-

peratorem summa observantia) arg, ades agiuma feu xuege illimomne in coronatione fitum effe. Non omne.ô bene. fed vitimum, quodque ceterorum eft; quafi quoddam complementum.

Alter aries. Sequitur, electionem Imperatorie, que fit à proceribm Imperij, nibil valere ab/q, Pontifice ; vel certe fi quid valeat, valere propter Pontificem. Nihil horum fequitur; nam Electus ab Electoribus nunquam reiicitur aut reiicietur, nisi vel manifestus hareticus, vel Reipublica Christiana perniciosus, vel faltem prorsus inutilis effet. Itaque Electio ad hoc valet, & femper valuit; vt is, qui ele-Aus est, in Imperio titulo Calaris & Imperatoris Augusti electiomnia agere & administrare pol-B sir, & olim poruerit, absque vllo cuiusquam impedimento, vt patet exemplis Ludouici, Conradi, Henrici.

Multa etiam fuper hoc argumento mentitur & calumniatur Marfilius Paduanus in Defenfore pacis part. 2. cap. 26. qui tandem in hanc impudentiam prorumpit. Quid erge aliud fibi tribuit auctoritatic principum Electio , quàm nominationem , ex quo ipforum determinatio ab vnius folius alterius volun tate dependet ? TANTAM ENIM SEPTEM TON SORES AVT LIPPI POSSENT ROMANO REGIAVCTORITATÉM TRIBVERE. HZCVI imperité, ita proflus mendaciter Turbator pacis Marfilius.

### CAPVT IL

Othonem primum, non autem (onradum, aut Henricum primum Imperatorem exgente Saxonum fui//シ.

VLTIS, ilque euidentifsimisargu-mentis hoc capite oftendit Bellarminus, Ludouicum, Arnulphi Im-peratoris filium; Conradú & Henricum Saxones, non fuisse Imperatores, sed Reges Germaniæ, prout etiam capite præcedenti diximus. Iunius lepidissime duplicem Imperatorum Catalogum statuit ; alterum, Germanicum; alterum, Italicum. iuxta illum; pradictos Reges; effe Imperatores; iuxta hunc, non effe. At quis ille Catalogus Germanicus ? Quis eius Auctor ? Illyricus fcilicet, lunius, Drefferus, Fabricius in Originibus Saxonicis lib. 2. qui contra omnium aliorum Historicorum fidem scribere non veretur Henricum fuiffe coronatum ; non coronatione Pontificia.fed Archiepifcopali; Cum omnes vno ore telfentur, cum nec regiam, nec imperialem vnchionem fuscepisse, suas quasdam ob caussa, in quas curiofius inquirere nihil necesse.

illud præterea non minus festinum est, quod lunius dicit ; Ludonicum Arnulphi filium , ab "p/a natura fuisse coronatum. & banc coronationens non offe

Gg 3

thin w

## Defensio libri secundi

B

minm validam, quèm Pape, imò longe validiorem. Quz A fortè aliquid efficerent, fi Imperium hæreditarium effet; fed quia in Electione, confirmatione, & coronatione pofitum est, non video, cur Iunius coronationem illam naturalem vrgeat.

Inuectiuam maledicam, qua hîc in Italos Innius bacchatur, susque deque habemus; non enim soli Itali, sed & Germani Ludouicum, Conradum & Henricum in Imperatoribus non numerarunt : Marssij demum Patauini tempore; Etpostea ab Illyrico, sunio, & aliis sectariis isti tres, creati sunt Imperatores. De Nauclero vide Bellarminum cap. 4.

In verbis Volaterrani, quz Iunius recitat, non pauca funt errata: infigne illud: Ludouicum Arnulphi filium à Berengario fuiffe captum, oculiug, ac Imperio prinatum; Cum hoc de Ludouico Imperatore, Bosonis filio; Ludouici Tertij ex filia Nepote, accipiendum sit, vt supra ostendimus. Nec post Berengarium, qui Anno DCCCC. XXIV.occisus est, alius suit siue Italus sue Germanus Imperator vsque ad OTHONEM primum.

Argumentum ex diplomatis Imperatorum, in quibus ex Imperatorum serie, ordine, & numero.excluduntur Ludouicus, Conradus, Henricus ; argute foluit Iunius ; nimirum , hoc accidisse, quod historiam szculi antecedentis ignorarent. Itaque si Henricus Imperator, qui Anno M. XIV. Imperiali diademate redimitus eft, tam versatus fuisser in Historiis, quam Iunius. Illyricus, Drefferus, & fi Origines Saxonicas Fabricij legister; in publicis litteris ac diplomatis non se Henricum primum; sed secundum nominasset. Idem fecisset Conradus, qui Anno Christi M. XXVII. coronam Imperatoriam suscepit. Conradum secundum, non primum se indigitasset. Sed ignorantia eis obfuit. vt non viderint, quotusquisque huius vel illius nominis Imperator effet. Malè sit Illyrico, lunio, Dreffero, Fabricio, qui tam ferò cum face fua historica in medium prodierunt; nec citius adeo densam caliginem à mentibus nostris, imò & Imperatorum.depulerunt.

Iunius, vteft in inueniendo copios, aliud adhuc effugium adfert: quia Roma Imperatores coronati. diplomata sua ex Vrbe, prout in Fastu Pontificum inscriptierant, coeperunt scribere: quem stylum suisser iniquum & periculosum postea retractari; mutatio enim publicum offendisset. Et cur offendisset; si Henricus & Conradus, de quibus modò diximus, reuera secundi non primi sui quisque nominis erant? An non hac exempla ex diplomatis Imperatorum sumpta, manifeste coarguunt fictitiam illam distinctionem Catalogi Imperatorum in Germanicum & Italicum? Nam cur Henticus I. & Conradus I. secuti sunt Catalogum Italicum, cum ptincipes Germani essent? Cur non potius cum Catalogo Germanico se con-

formarunt, si talis Catalogorum partitio vnquam extra hæreticorum phantasiam in rerum natura exstitit? Quis coëgit illos, vt sua diplomata ad Pontificias bullas conformarent, contra conscientiam & scientiam suam ? Obiicit Iunius. Etiam ex Pontificum Fassur non esse alse quorundam Paparum nomina : mirum igitur non esse alse quorunnullorum Imperatorum nomina fraude & scielere ex Catalogo Imperatorum expuncta fuerint. At, nisi fallor, multum sudabit Iunius, donec vel vnius Pontificis nomen, qui fuerit legitimus Christi Vicarius, Petrique successor, ex Fastis Pontificiis fraudulenter expunctum esse monstrauerit,

Probat Bellarminus variis Historicorum teftimoniis, Othonem Magnum fuisse primum ex gente Saxonica Imperatorem. Iunius perpetuò hæret in suo gemino Casalogo; aitque ; Historicos secutos effe non Germanicum , fed Italicum Catalogum disidentem à Germanico; nuper in Iunij officina edolatum. Itaque quoties Historicorum quispiam, etiam Germanus dicit, Othonem fuisse primum Imperatorem exgente Saxonum; Oggerit; eum sequi calculum Italicum. Quz. malum, hæc cauillandi & omnia eludendi intemperies? Cui si femel fores pandantur, forsan paulò pòst exorietur, qui calculum Gallicum siue Hispanicum in Hiftoriis comminiscatur, & hoc commento eludat; quidquid suum ad stomachum minus iucunde accidit. Historicos vera scribere oportet. Si igitur Otho Magnus non fuit primus Imperator ex stirpe Saxonica; falsò scripserunt, eum esse primum ; quamcunque tandem Imperatorum recensionem secuti sint. Si verò reuera Otho Imperator primus ex hac natione fuit; vt certé fuit, verè & secundum omnem calculum verum; affirmarunt eum fuisse primum ex gente Saxonum Imperatorem.

Notetur autem argumentum Bellarmini de numero Ludonicorum; nam Ludouicus Bauarus plerumque nominatur Quartus; quia Ludouicus. Arnulphi filius reuera Imperator non fuit; Fuittamen alius Ludouicus, Bosonis filius, Ludouici Tertij nepos, de quo cap. 1. qui coronatus à Pontifice Imperiú iniit Anno DCCCC. Vide Baronium hoc ipso Anno. Cuius respectu, necesse est, Ludouicum Bauarum esse Quintum, prout etiam à quibusdam recentioribus appellatur.

#### 1259

1260

Digitized by Google

CAPVT

C

CAPVT III. Eundem Othonem à fummo Pontifice Ioanne XII. ad Imperiums provectum eff.

1261

ROFERT Bellarminus quatuorde-cim Hiftoricos, qui difertis verbis testantur, Othonem I.à Pontifice Maximo ad Imperialem dignitaté euectum effe. Iunius, more suo contendit, Pontificem Othoni nil contuliffe,nifi folennem quendam ritum, quo Imperium iam ante acceptum quafi obfignatit. & publice promulgarit. Hanc næniam fæpius iam, libro primo præcipuè, audiuimus, & auditam confu-B tauimus. Videantur & perpendantur Historicorum teftimonia à Bellarmino partim citata, partim recitata; clariora funt, quàm vt talibus fumis inuolui & obfuscari queant.

Prædictisteftimoniisadiungamus quædam alia, inprimis HROSVITAE Monialis in Panegyrico Othoni Magno versibus dicto, iusiu O. thonis II. filij ; in quo Othonis inaugurationi tale lemma præponitur. Oddo fecundo Italiam petit, & coronatur in Imperatorem. Post versus de coronatione subiicitur aliud lemma in hunc modum. Oddo faitus Imperator Berengarium in exilium mittit. ớr. Ergo per coronationem ad Imperatoris nomen & infignia peruenit.

Albertus Stadensis in fuo Chronico ante II. coronationem lemper nominat Othonem, R E GEM:poft coronationem, inquit, mex Imperator & August m'à populo consalutatus est: idq; à loanne XII. anno Christi DCCCC.LXII.

Frodoardus in Chronico.Otho Rex Romam III. pacifice adiit, & amabiliter exceptus, atque honore illic imperiali sublimatus est.

IV. Idem testatur Adamus Bremensis in Ecclefiastica historia, & iifdem verbis, quibus Albertus Stadenfis.

V. Adde Andrea Ratisbonenfem in fuo Chronico. Nec opus plures accumulare, vix enim eft Chronologus, qui ad Othonis tempora feribendo peruenit, à quo teftimonium huius rei non liceat petere.

### CAPVT IV.

## Diluuntur obiectiones Illyrici.



OMMVNIS est sententia Historico-rum Othonem Magnum à Ioanne XII. Papa coronanue officiality XII. Papa coronatum effe. Illyricus dicit non deesseuid tradant fattum à Cardinalibus. Ait Bellarminus, fe nullum Au&orem legisse, qui hoc scriptum reliquerit. Aiqui Palmerius ait; (verba Iunij refero) loanne Pontifice in omnem luxuriam diffoluto, Otho a Romana Ecclefia Patribus vrbing principibus euocatus , vt corruptos Ponti-

ficie emendares mores, Romam proficifcitur, in qua vrbe

A amplisimie bonoribus vsus coronam suscepit. At nihil hoc testimonium aut pro Illyrico, aut contra Bellarminum facit: quia Palmerius non dicit, Othonem suscepisse coronam à Cardinalibus: Sed absolute; (usceps) fe coronam: quod de Pontifice optime intelligi potelt, præsertim, cum id expresse ab aliis hiltoricis proditum fuerit.

Platina quoq: adductus à Iunio, Othonem à Ioanne coronatum scribitslicet paréthesin illam interiiciat: (Vt quidam tradunt)& quidem non pedanei, sed primz sedis chronologi. Disertius & absolutius illud idem affirmat Volaterranus. Quocirca non satis dispicio, quo consilio istos quali Illyrico fuffragantes Iunius in medium p ducere voluerit; cum ipfe Illyricus fateatur, hoc, quod de Cardinalibus fertur, nullis certis documentis probari poffe. Nec ante, sed post coronationem Othonis, factam à Ioanne, scripserunt duo Cardinales ad Othonem contra Ioannem, vt ex ipfo Illyrico Centuria X. demonstrat Bellarminus.

Mentitur Illyricus, tranflationem Imperij ad Othonem, non effe fattam potestate aut voluntate Papa;idý; teltibusNauclero & Cuípiniano probare contendit. De Nauclero prolixè respondet Bellarminus. De Cuspiniano res est expedition pa lam enim scribit; hac translationem esse factam: PONTIFICIS MAXIMI AVCTORITATE. lunius clamat. Non folius Pontificis auctoritate factam. Nec Papam fuiffe vnicam & principalem cauffam : & boc voluiffe Illyricum. Sed nullum exftat huius diftinctionis vestigium in libro Illyrici;nam vt à translatione Imperij in Carolum fimpliciter excludere conatus est Leonem III. fic ab hac translatione in Othonem penitus reiicere tentauit Ioannem XII. ita vt nihil auctoritatis vel potestatis in ea perficienda Pontifici reliquerit. Iunius fane perquam peritus est medicus, qui distinctionum fuarum malagmate omnia Illyrici mendacia fa natum accurrit; parum follicitus, quàm aptèid præstet.

In Can. Constitutio apud Gratianum dift.63. nominatur Henricus I. ante Othonem I. Ex quo colligi videtur, Henricum I. dici Imperatorem; & tamen certum est, non fuisse à Pontifice impe-D'riali diademate cinctum. Respondet Bellarmi. nus, probabile videri, eum, cuius ibi fitimentio, non effe Henricum, qui Othonem Magnum antecessit; sed eum, qui Ochonem III. secu tus est, vereque primus qui diceretur hoc nomine Imperator fuit. Junius. Hecfalfienincit ana logia Canonum circumftantium : nam cap. Inter nos, proxime præcedensinscribitur. Leo IV. Lothario Endouico Augustin. Itemque cap. Sacrorum: quod paulo post sequitur: inscriptionem habet; ex it bro primo capitulorum Karoli & Ludouici Imperatorum. Quz est ista consequentia? Capitulura Inter nos, & illud alterum: sacrorum: eft Imperato rum, ergo in illo cap. Confitutio : nomine Henrici primi, non intelligitur Henricus primu.

Gg 4

Digitized by Google

Impe-

## Defensio libri secundi

Imperator, qui Othoni III. fuccessitiled Henri- Alappellari lolet. Hocsi mihi expediueris, expocusille, qui Othonem antecessit. Quz hzc deliratio?cui no fiet medicina, licet hunc in modum formetur Capitulum proxime antecedens, & quod pauld post (equitur; est imperatori, ergo & boc. cuim initium; Constitutio est Imperatorum. Dicimus, este Imperatorum;at non eius Henrici, quem vult Iunius, sed alterius. Caussa autem, cur Henricus præponatur Othoni; alsignatur à Bellarmino. Deinde nulla penitus fit Imperij vel Impetatoria mentio in illo Canone. Quocirca licet nomine Henrici I. intelligeretur Henricus Auceps, primus diceretur, no ratione Imperij, sed Regni, fuit enim primus hoc nomine Rex Germaniz.

1262

Imperatoribus fuisse aliquando potestatem constituendi, iudicandi, deponendi & in ordi- B testimoniis. De quo nihil necesse disputare. Tannem cogendi Romanos Pontifičes, fallum eft. Exempla que lunius commemorat, facti funt, non iuris, dec; ipfo Othonis facto contra Ioannem X I I. quid fentiendum sit, disces ex Annalibus Baronij Tomo X. anno Chrifti DCCCC. L X II I.ex quo etiam intelliges, quàm mendaciter Iunius affirmet, ipsum Othonem in Ioannem X I I.iudicis inftar, fententiā dixisfe, fimulo; euanescent cauillationes Junij, quibus epistolam, qua Otho Ioannem ad fynodum vocauit, eludit. & à legitimo fenfu ad alienum detorquet. Ille folculus; Episcopum improbum, nec ligare, nec soluere poffe; à lunio ex Donatistarum hortis decerptus ell. quem dum ex Gratiano II q.3.cap. Quemede & sequentibus stabilire nititur; antiquum obti C ner, hoc eft, imponit, & figmenta fua pro veritate obtrudit

Ait Bellarminus contra Illyricum; ex tot Historicis nultum affirmare, Cuspiniano & Nau clero, & omnium recentifsimis exceptis, Impe rium fuiffe tranflatum à Francis ad Germanos in electione Conradi & Henrici. Iunius omnia alia agit, præter id, quod agendum erat. Summa huc redit, Illyricum nolle duere; Imperium, quando a Francis ad Germanos venit ; ad aliam gentem trav flatum fuiffe fed tantum à familia vna in alteram:nam& Francosfuiffe Germanos. Quasi Bellarminus de hoc li tem Illyrico moueat, & non potius de ifio : num translatio, etiam ab vna familia ad aliam, facta fit in Conrado & Henrico, qui Othonem Ma gnum antecefferunt.Illyricus ait. Abnuunt veteres historici & chronologi omnes. Quinam fide digniores?

Infectationem, qua Iunius in Pontifices defæuit ob Italicos Imperatores Lambertum, VVidonem,Ludouicum Bofoniı filium Berengarıum;nihil moramur: quia nihil aliud eft, quam petulantis linguz & infrunitz mentis argumentum.

Illud non iniucundum est quod Dresserus tam follicite quærit; vbi nam fuerit Romanum Imperium, fi Ludouicus, Conradus, & Henricus fuerunt folummodo Reges Germaniz. Dic tu vicissim Nouator, vbină est Imperium, mortuo Imperatore, & toto eo tempore, quod Interregnu

nam & ego tibi, vbi Imperium fuerit illisannis, quibus supradicti Reges in Germania regnarunt.

Ad Schardium accedo;qui vt lib.4. de Pont. cap.13. vbi de Gregorio VII. actú diximus, edidit libellu de Iure, quod in approbandu Pontificibus impp. babuerunt : quem loco citato ad examé reuocauimus. In eius opusculi altera parte disferit Auctor de more vngendt approbandíque Calares , conuerlo rerum ordine per Papas introducto. Ait ergo Schardius. I Vn-Bionem Imperatorum & Regum v/urpatam effe à Chriflianis ad imitationem Hebraorum, apud quos Reges & lummi Sacerdotes per vn&sonem confectabantur & inftituebantur, vt liquet ex multis facrarum literarum tum hoc admoneo, ritum hunc non effe amplius Iudaicum ; fed Chriftianum, communi vlu

Christianorum receptum tritumque. 1 I. Morem vngendi.vt coniečiura est, à Iuftino Iuftiniani auunculo , introductum. qui primus à loanne Pontifice vn&us & coronasus legasur, quò augustius ei magi g, ratum Imperium foret. Duplex error, nisi benigna interpretatio fuccurrat. Aut enim loquitur ille de luttino seniore, aut de Iuniore, deillo falsum, quia Iustinianus ipse Iustini senioris en sorore nepos fuit. Fallum irem de Jultino Juniore; quia hic fuir Iustiniani neposex sorore. Deinde, si vt videtur, Schardius per Ioannem intelligit Romanum Pontificem, grauissime hallucinatur, quia loannes lustini, vt sic loquar, coronator, no Papa Romanus, sed Patriarcha Constantinopolitanus fuit, de quo Corippus lib.2.

Post quam cuntt a vider ritu perfect a priorum Pontificum fummu, plenag, atate venuftus Adstantem benedixit eum: cælig potentem Exorans Dominum facto diademate iufit Augustum fancire caput, fummog coronam Imponens apici feliciter.

Videtur Schardius deceptus illa Corippi phrafi: Pontificum fummu ; quali verò Poëta non licuerit hoc ipfum honoris vocabulum Patriarche Constantinopolitano tribuere; qui erat fummu Pontificum inter luos, & in vrbe illa regia.

111. Vn&ionem Imperatoru occidentalium à Leone III. in occidentem introductam. Nó diffitemur, quia Leo fte imperijoccidentalis inflaurator fuit: wenec illud; Imperatores priscos hanc cæremoniam minime effe auerfatos, fed animis libentibus recepiffe, quòd cuperent. Ecclesia precibus & benedictione ea fibi dona interno conferri & augeri, qua exterior atque vifibilu vnětio prafiguraret.

IV. Tempore demúm Caroli Craßi, libero procerum arbitrio, nulla g. Pontificio au Eoritate intercedente , effe introductum, vt ij fecciofam Cafaru nomen & omnes antiquorum Augustorum titulos vsurparent, quibus pontificia benedictio & confectatio effet impertita, qui verò ca carorent, Reges tantummodo vocarentur; differentsa, qua nomine magie, quam re confler. Sed hæc omnia effe fallía, patet ex libro primo.

V. Read

## de Translatione Imperij.

V. Recte feciffe illos, qui titulo regio contenti, in augura- A flammis fuccenfi fuiffent; fe ca epistola, cuius frationem Pontificiam neglexerunt;vt fecit Henricus Auceps. Optandum plures eiu/dem mentis exstitiffe. Cur Henricus vel alij hanc benedictionem non receperint disquirere curiosius non duco operæpretium. Sufficit nobis, iltos ipfos Reges agnouisfe, se absque illa inauguratione Imperatoris & Augusti titulis vti non posse. Quod & Schardius fatetur; & hoc diligenter observandum est aduersus Iunium, Illyricum, Dresserum, Fabricium, qui Héricum & alios contra receptum tunc morem, Schardio telle, Augustox& Imperatores appellitant. VI. Posthorribilem conuiciorum nimbum in Pontifices Romanos. prefertim Gregorium VII. emissum, Lotbarium Saxonem Imperatorem incesit, quem di $m{a}$ itat, vel perfuafione aliorum, vel fuper/titione  ${f B}$ adductum, à Pontifice cotonam accepiffe. (eg. ad pedes eius abieciffe; & per boc poftmodum per ignominiofam pictura Rome representatum effe; multum indignate Friderico I. & fuper bac re cum Adriano I V.expostulante, teste Radeuice lib.1. cap.10. Sed antiquitas secus iudicauit de Lothario, cui, cum Tertulliano dicam, nouellitatem Lutheranam & Caluinianam libenter postponimus, Legantur Acta coronationis Lotharij apud Baronium Tomo XII. anno Christi M. C. XXXIII. De pictura non fuit arduum, finistram in animo Friderici, tot flabellorum ventilationibus inflammato, exiftimationem gignere, abfque quibus si fuisset, haud Imperator ille armis, quàm litteris instructior, sedi Apostolica tanta contentione sele opposuisset. Quod & de aliis C nonnullis dictum volo. Nuspiam desunt, in Aulis magnorum principum irritatores;qui meliora videntes, deteriora suadeant.

De epistola Hadriani IV. ad Hillinum Treuirensem, Arnulphum Moguntinum, & Fridericum Coloniensem Archiepiscopos, dixi iudicium meum ad cap.2. lib.1. cuius neq; nunc pœnitet : nam fraudem & imposturam, sub hac epistola testam, vel hinc aduertas; quòd Auentinus lib.6. & alij scribunt, ob eas, in conuentu procerum recitatas, exstitisfe illum tumultum, in quo Otto Palatinus Comes de Bauaria, vnum exLegatis Apostolicis stricto gladio petiit, ac interfecisset, nifi irruentis impetum ipfemet Imperator cohibuillet: cum,vt ex Radeuico lib.1.cap.8.conflat, D non ex istis, sed ex aliis literis ab Adriano ad iplum Imperatorem datis, qualq; Radeuicus Historiæ su integras intexuit, tumultus ille exortus fuerit; idq; folummodo propter male intelle&am Beneficij voçulam, vt idem Radeuicus fcribir: nec verba illa; A quo ergo babet, fi à Domino Papa non babet Imperium? desumpta sunt ex aliqua Adriani epistola, sed ab altero exLegatis prolata sunt, cum videret, principes tatopere indignari; quod Adrianus vellet Imperium fibi in acceptis à Friderico refetri debere. Quod si ob epistolam Adriani modestissime & moderatissime ad Imperatorem scriptam;& ob dictum illud alteriusLegati, adeo exarferú Ptrincipes, qualibus irarum

gmentum Auentinus refert, publicè lecta fuisfet; cum ne à conuiclis quidem in Germanos ia. culandis abstine at? Et tamé Auentinus auda der fragmento epistolæ ista subiungit. Het itaque in conuentu celebri Legatos referentes , Otto de VVitelfpach, firitto enfo quem ante imperatorem progerebat , territat, & forfitan confodiffet, nifi Imperator interces iffet. Hæc falsò Auentinus, vt ex Radeuico manifestum relinguitur.

Schardius nulla epistola Adriani ad Hillinum & alios mentione facta; totam illam orationem, quam Auentinus quafi ex epiftola Adriani commemorat, adicribit vni ex legatis, cum hacad marginem nota: Superba & thrafenica legati Pontificij oratio, de qua vide Auentinum lib 6. & postquam totam illam vaniloquentiam ex(cripfit, subilcit Schardius: His verò audicis, & Imperator debitam indignationem concepit, & omnes proceres tanta 17a exarfere, vr. &c. fed iam ex Radeuico diximus, aliunde indignationem illam, procerum que fremitum exstitisse: neque tale quid Legatos in eo conuentu effudisse; qui profecto incolumes non eualissent, fi quæ Schardius & Auentinus memorant, coram Imperatore & Principibus peroralsent; cum etiam hactanta sua modestia, qua in legatione fibi credita vfi fuerant, vix potuerint euadere illzsi.

Post Adrianum aggreditur Schardius Innocentium I I I.propter capitulum sólita ext.deMa+ ioritate & obedient. & cap. Venetabilem. Calumniatur, Innocentium arrogantius, quam religiofius ad Imp. Constantinopolitanum scripsiffe; dolet cap. illud, Venerabilem ex epistola ad Ducem Zaringiz delumptum, corpori Iuru Canonici infertum, in fcbolu explicari. Sed cum Lutherus ne ignibus quidem capitulum hoc abolere potuerit, multo minus id clamoribus efficiet Schardius. Multa præterea euomit conuicia & mendacia contra allos Pontifices, quod exuain Imperij ditati cornua obuerterint Imperatoribus; in quibus illud eminet : Bonifacium VIII, enfe accintum, coronag, Imperatoria ornatum in publicum prodioffe; & tytannica voce exclamaffe: Ego fum Cafar & Pontifex.Sed nifi his & fimilibus lædoriis ac pleudologiis lectarij luas chartas infercitent; crebro obmutescerent;nec quod vel hiscerent, inuenirent. Nunc Schardio dimisio, libri fecundi defensionem concludamus.

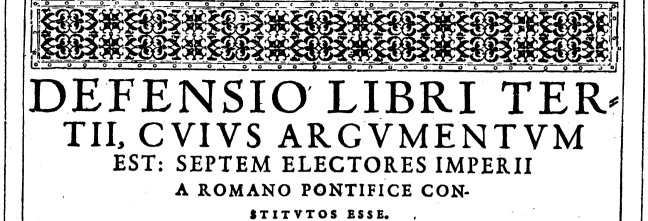


DEFEN-

Digitized by Google

1269

### Defensio libri tertij



#### CAPVT I. II. & III.

NVMERAT, partimque refellit, & partim confirmat his tribus capitibus Bellarminus fententias de origine Electorum. quarum prima fit Auentini lib.5. Annalium Boiorum, qui fe compertú habere dicit, Electores demùm post mortem Friderici I Linstitutos & à Gregorio X.confirmatos esfe,

Secunda fententia à priore non multùm differens, est Onuphrij lib. de Comitiis Imperatoriis; qui fatetur quidem sibi inexploratum esse, quando & à quo septem Electorum institutio manarit; affirmat tamen se certò comperisse, incidisse eam in illud tempus, quod inter mortem B Friderici II. & creationem Rudolphi Habspurgici Imperatoris intercessi.

Vtramque opinionem multis, iisque perspicuis argumentis refellit Bellarminus; & ex Se-Cariis Simon Schardius in libro proprio de origine & institutione principum Electorum in Germania, cap.4.5.& 6.Vrget autem Schardius. I. Decretalem Innocentij Venerabilem, que à Canonistu, vt inquit, materia Electorum, tanquam propria sedes, est definata : yt in aliù materiù alia fedes. Et vt ex hac Decretalieo firmiora & dilucidiora arguméta contra Onuphrium & Auentinum promat; integrá adscribit, non tantùm fragmentum prout exstat in Volumine Decretalium, scriptamque as ferit, circa annum Domini M. CC. decem annis antequam Fridericus ad Imperium venit, secundum supputationem Vrspergensis. Expendit autem Schardius maxime illa verba Innocentij. VERVM ILLIS principibus ius & potestatem eligendi Regem, in Imperatorem postmodum promouendum recognoscimu, vt debemus, ad quos de Iure & antiqua consuetudine noscitur pertinere. Rectè fingula hæc verba ponderentur, inquit Schardius, & ea firmamenta immobilia nostra sententia esse perspicientur. Initio siquidem, dum dicit, ILLIS PRINCIPIBVS, non vult omnes vel vniuer fos intelligere;& dum adiicit; A D Q v O s: orationem ad certos quosdam & speciales restringit : id quod communie dicendi consuetudo docet, & Iure. confulti de relatiui natura restrictiua tradunt, & vt hoc

A probet mox multos luris Interpretes testes laudat:&illa etiam Innocentij verba trutinat.Quamuix plures ex illin, qui eligendi Regem in Imperatorem promouendum de iure ac consuetudine obtinent potestatem, &c.

1270

Probat deinde ex simili modo loquendi Ludouici Bauari, verba Innocentij fignificare certos & delectos Principes, penes quos ius eligendi fuerit, & ex modo loquendi, quo Innocentius I V.vtitur in Bulla contra Fridericum II. Illi autem ad quos in codem Imperio, Imperatoris spectat electio, eligant libere fuccefforem, Gr. Idem oftendit Schardius inde, quia epistola, ex qua cap. Venerabilem desumptum eft; scripta est ad Bertholdum Ducem Zaringia (Thuringia vitiose apud Bellarminum typographus excudit) qui vnus ex przcipuis Germaniæ Principibus fuit. Si ergo Ele-Aio penes omnes Principes fuisset, ratio ac proprietas fermonis postulasset; Bertholdum aquè corum numero includi ac alies per hæcvel fimilia verba: Verum vobis principibus recognoscimus, &c. Nunc autem per hæc verba: Ilu principibus, ad quos, &c. magis excludi, quàm includi videtur Bertol. dus.

Adfert & illa Friderici primi apud Radeuicum verba. Electionu primam vocem Moguntino Archiepiscopo, deinde quod superest, cateru secundum ordinem principibus recognoscimus. Hic expresse etiam appares, iu eligendi non vniuersis, sed certu quibus dam deferri, inquit Schardius, Moguntino scilicet, & cateru secundum ordinem, & c.

Idem probat Schardius, ex Iacobo de Ardizone, vetustissimo Feudista, vtinquit, & clarissimo Iureconsulto. Et ex Oftiensi, quem etiam Bellarminus citat.

Præterea Electores iam temporibus FridericiAenobarbi fuiffe, indicio eft id, quod traditur, Henricum fuperbum, cognomento Leonem, Ducem Saxoniæ, Electoratu Saxoniæ priuatum, eumque Bernardo Anhaldino collatum fuiffe. Si itaq; Henricus Electoratu priuatus fuit, quod & duorum gladiorū à familia Henrici Superbi ad Anhaldinos tranflatio, & hiftoriæ veteres tam manufcriptę, quàm editę teftantur, Electoratum iam tum temporis fuiffe neceffe eft.

Ex

## de Translatione Imperij.

Ex his & aliis argumentis liquet; Electores A fent, & confpirationes contra Imperatorem conflaffent; nó tantum Rudolpho Habípurgico, fed & Gregorio X. & Friderico II. antiquiores effe; quanquam speciatim ex Trithemij Chronico Hirsaugiensi & aliunde demonstrat Schardius, Electores sub Rudolpho Habspurgico non fuisse institutos;led eorum institutionem huius Imperium longe antecelsiffe : Auentinum autem afferetem víq; ad tempora Friderici I I. Imperium non eletione, fed fuccessione delatum fuisses meritò ex ipía Decretali, Venerabilem redarguit, in qua difertis verbis affirmat Pontifex; Imperium non esse bareditarium, sed electitium; quod etiam doeet Otho Frifingenfis lib.2. cap.11 & ipfe Friderieus II.lib.1.epift.2.ex iis epiftolis, quz fub nomine Petri de Vincis editæ funt.

Cap.6. refellit Schardius argumenta Onuphrij, quod longe accuratius præstat Bellarminus cap 3. Hacenus de Schardio, cui adiungo Nicolaum Cifnerum, vnum itldem ex Eutheri vel Caluini castris, qui & ipse in Oratione de Othone III.& fa@a ab eo Ele&orum institutione, contra Auentinum & Onuphrium pugnat, & potifsimum nititur auctoritate duorum Pontificum Innocentij III. cap. Venerabilem, & Innocentij I V.cap. Ad Apoffolice de fententia & re iudicata in 6. ex quorum testificatione liquet, septe uiratum Electoralem longe antiquiorem effe, quàm Auentinus & Onuphrius velint:tametli ipfe abnuitInnocentium in tap. Venerabilem loqui de lex vel septé tantum Electoribus; quibus nunc ius est eligendi Imperatoris ; ideiná; affirmat de Innocétio I V. licet tandem concedat verba eius de lex vel leptemElectoribus accipi polle; led ad-Jit, non propterea lequi; etiam Innocentij 1 1 1. Decretalem non nisi de sex septemue Electorious intelligi debere: nam inter vtrumq; innocéium annos amplius X LV. interfluxifie, ingenresque interea tumultus exortos effe. Quocirca in ummailla ordinum confusione, inquit Cifnerus, veri fmile videtur, im boc de confilio Imperatorum & voluntate procerum , ad pauciores, cos prafercim, qui vel dignitate, vel auctoritate, vel potentia, vel ingenij dotibus atque animi virtute excellebant, delatum , atque it a ad certum; videlicet. septenarium numerum redactum esse.

Vult ergo Cifnerus, Electionem Imperato-D ris ad septemuiros venisse, tempore inter Tertium & Quartum Innocentium interiecto : hoc eft, ante tempora, quz Auentinus & Onuphrius præstituunt. Et hæc sit tertia de Electorum Imperialium fententia. Quid ergo instituit Otho Tertius? Nil aliud; ex Cifneri mente, quàm vt Electio Imperatoris penes solos principes Germanos effet, cosque omnes: Adfcribamus verba Cifneri: Gregorio Quinto in Pontificatum restituto, cum Orbo nofter, quanta detrimenta Reipublica Christiana pernitiofis de principatu contentionibus inflicta effent , animo colligeret , cum quas ob affectationem Imperij cum alijexteri, tum prafertim Itali (quos caterii ad cupidita tem regnandi procliniores effe cognouerat ) surbas monif-

memoria repateret : càm ; quod liberú cureret, ud eos ; qui aliu aufteristate, & virtute prastarent, fummam tei elen Bione peruenire vellet : cum denique dignitatem apud Germanos manere, eiug domicilium, & fedem in Germania ftabilive cuperet , vt & feditionum cauffas tolleret. & exteros ab ambiendo Imperio fabmoueret , & tantum decus pattiz confernaret, re diligenter cam Pontifice, & Imperij procersbus, quos fecum Imperator adduxerat , de liberata, & trattata, conffituerunt, ne aliu, quàm Germania Principibus eligend: Cafarem ius , poteflafúe effet, non aliam , quam Germanam Regem Romanorum defignarene, neu nifi cui Germani Principes Imperij fam mam tradidiffent, Pontifices Imperatorem confectatent. Haclege de Cefarie electione Roma promulgata, Impera-B tor Otho in Germaniam rediit. Etfi autem boc detretum Itali, aliíque exteri populi grauißime tulerunt, aufi non funt tamen aperte labefactare, vel conuellere. Hint vetus illa, & conftans manauit opinio, id temporu feptem conftitutos effe Germania Principes viros , qui eligendi Cafarin potestatem haberent, quos bodie Imperij Electores, feu leptemuiros vocamus : quam tamen 0pinionem non probat Cifnerus; cum ab Othone III. nil aliud fancitum arbitretur, quam ve Principes Germaniz, non alij, Imperatorem eli= gerent;neque alium;nifiGermanum,vr externis omnis aditus ad Imperialem dignitatem aspirandí intercluderetur.

Oblerua autem liberalitatem Cilnetl;quam vix nobis à Nouatore polliceri potetamus. Concedit, Othonem hanc constitutionem, non nis re diligenter cum Pontifice deliberata, edidiffei ergo affenfit Pontifex. Mirum Pontifici vllum in tanti negotij tractatione locum ab haretico relictum esse.

Quarta sententia sit lacobi Spiegelij in Annotationibus ad Guntherum Ligurinum lib.i. ad illos versus:

---- örbäque regni Teutonici fedes. Conradi morte vacabats Atturi fame de fucceffore corona, Conueniunt proceres totim vifcera regni;

Putat iste, longe post Othonis Tertij tempora septem Electores institutos fuisses licet nullum ceitum tempus defignet, citatque Ibannem Stabium Maximiliani Imperat. I. Mathematiciim ac Historicum; & Comitem Nucnarium ; nec aliud argumetum adducit; quàm nullath exftare memoriam horum electorum in electionibus quæ statim & paulo post Othonem III. fecutæ funt. Quod argumentum fuse foluitur à Bellarmino; nam & ab Onuphrio & Auentino obie-Aum eft.

Quinta opinio ell Iunij, ità Icribentis, ad cap.1. lib.3. Sententia verifimaest. hanc in/litutionem Seuirorum, vel Septemuiroram Imperij. decreto & autoritate Imperi fuiffe factam. & Pontifi is auctoritate. (qua sum plurimum inualiterat, ) approbatam, atque religiose

Vt CT6-

Digitized by Google

## Defensio libri tertij

#### ve creditum eff.per illud iempus ionfrmatam. Et cap 3. A fuifpicatur, effe (uppefititia. Sed petulantiam Illyri-Nos auctoritatem decreti ab Imperatore & Imperio toto profectam dicimus, confirmacionem q, à Gregorio V. acceffiffe. Idque vult ipfum etiam feripfiffe Illyricum, eum per fynecdechen dicendo locutum. Et fanèCaluinista iste magna veritatis vi coactus, plus pœnè, quàm spetari ab eo posset, largitur: hunc scilicet Imperatoris eligendi modum, & paucorum Principum facultatem, Pontificie approbatione, & confirmatione fantitam principid. deinceps v/u tritam, & custodicam effe:deinde vero, fuiffe in bac etiam fententia , buim ipfins fententia boftem morofißimum Illyrium. Hzcenim fi fint, nonne vel inuiti debent magnum in Electorum iure, Collegioque fanciendo Potificis Maximi agnolcere beneficium? An parum fuit, à populi vniuersitate ad solos B Principes, à Principum multitudine, ad fex tantum, vel septem, eligendi reuocare suffragia? Quid? abcâdem eligendi potestate vniuerías Italię ciuitates, prouincias, & principes, quod antes non fiebat, excludere, parum ne fuit? Quid? cùm Christianarum Gentium omnium Principes, Regesque omnes Imperatori, pluribus in rebus cedere, ipfiusque prærogatiuam ( etiamfi potentia forte, & opibus præpollerent) agnoscere debeansparum ne est, solis solius Germanice nationis fex Principibus illam deligendifacultatem annuere, & confirmare?

d 27 [

Sexta sententia est Theodorici Niemi in suo Nemore apud Schardium cap.1. qui inftitutio nem Septemuirorum refert ad tempora Conra- C di Salici; Aitenim, post obitum Henrici fancti. princi pes Germania ordinarunt, vt in poßerum Romanus prin ceps eligeretur per tres Ecclesiafticos, & tres laicos nationis Germanica: & in discordantibus, per adunctum Ducem Bobemia. Illyricus tamen in fuo lib. de Imperij translatione citat Niemum pro eorum sententia, qui institutionem septem Electorum tribuunt Othoni I I I.Sed qua fide hoc faciat Illyricus, oftendit Bellarminus cap.4.

Septima sententia est Iordani in suo libro de Tranflatione Imperij, quem citat Illyricus, qui institutioné hanc refert ad tempora Caroli Magniș lic enim lcribit. Factum est, quod fanctus Carolus Magnus Imperator, de confinfu, & mandato Romans Pontificie ordinationem fibi diuinitus inspiratam insti tuit. & pracepit, vt Imperium Romanorum apud Electionem canonicam principum Germanorum in perpetuum remaneret, nec non esiam verum sanctuarium Dei, id est, regnum Ecclesia sure bareditario poßideret, considerans, quod ip/e de Gracorum, Romanorum, & Germanorum germine directa linea proceßiffet , & quod ipfe Pater fum Pipinus prime, & ipfe Carolus fecundo per Francorum, id est. Germanorum auxilium , Romanam vrbem, & Ecclesiam Dei à Lombardorum infestacione liberasset; qui tamen Auctor nihil in specie de septenario ele-Aorum numero memorat, sed generatim asserit; decreto Caroli ad solos Germanos electionem Imperatoris pertinere. & quidem de mandato Papa, que verba Illyrico bilem mouerunt. Hinc

ci caftigat Bellarminus cap.4. licet ipfa lordani sententia à vero sit aliena.

Octaua fententia est communis fectariorum huius temporis, existimantium Electores istos, & quidem determinate fex vel septem institutos effe ab Othone III. Ita etiam Marsilius Paduanus in libro de Translatione Imperij. Sed hic va riant; nam aliqui hanc institutionem factam scribunt, consentiente & suffragante Pontifices vt Schardius cap.2. Aliqui ab Othone promulgatam quidem fatentur; fed excluso Pontifice; Ita Illyricus; heque enim linebat inexlaturabile illud odium, quo Illyricus in Pontifices ardebat; vt quidquam Pontifici in huius sanctionis editione largiretur. Illyrico succinit Dresserus in sua Declamatiuncula. Et Fabricius libro 2. Orig. Saxon.

Nona sententia est Cardinalis Baronij Tomo X.anno DCCCC.XCVI.qui putat leptem Electores inflitutos effe ab Innocentio IV. in Concilio Lugdunenfianno M. CC. X LV. nam in eo, post excommunicationis sententiam in Fridericum I I.Imp. promulgatam,&c.inter alia additus est titulus de Electionibus, ob litium decifionem, fimulque septem Electores Imperatorum ab eodem Pontifice definiti leguntur his verbis.

### ELECTORES JMPE-RATORYM.

#### Dux Auftriz. Dux Bauariz. LAICI.\* Dux Saxonum. Dux Brabantiz, qui & Louaniz. Archiepiscopus Colonien Princifis PRÆLA- Archiepiscopus Moguntipales. TI. nus. Salisburgenfis. Sequntur hæc:

lfti ducentur in in/ulam quandam Rheni,& dimittentur føls in ea, & amouebuntur omnes nauicule, & sbi trakta bunt de Electione Imperatoris. Nec adueniat aliquis ad eos.donec fint concordes.Huic negotio preetit Archiepifco pus Colonienfis, fecudus Moguntinus, tertius Salisburgenfis. Hæc Baronius ex Matthæi Parifienfis hiftoria edita Tiguri anno M.D.L X X X I X.fol.655. fub iungit Baronius. Stetit numerus conscriptus, persenera uirg, in futurum; perfona autem quatuor mutata, nempe, ve pro Saluburgensi posiem fuerie ArchiepiscopmTremiren fis, prog, tribm illu Ducibm, Auftria, Bauaria, atque Bra bantia fuerint fubrogati, Comes Palatinus Rheni, Marchio Brandeburgenfis, acque Rex Boëmie, qui potimlocum teneret Definitoriu, fi discrepent Electores, quàm vnim ex Electoribu ipfis. A quo nam autem, retento Electorum feptenario numero , facta fuerit ifta mutatio , num ab eo dem Innocensio, vel alio aliquo ex successoribus esus; bos, fatemur, nos latere. Ex conuentione autem Germania Principum, id effe fancisum, qui fui tempori chronicon

feripfit,

feripfit , perduxitý, v/que ad annum ducentefimum, quin- A quagefimum fextum,post dictum fub Innocentio I V.Concilium Lugdunense annos vndecim, Albertus Abbas Stadenfis,quod baud pridem Helmftady cujum est, anno Domini M. D. LXXXVII. bas babet: Exprætaxatione Principum, & consensu eligunt Imperatorem, Treuirensis, Moguntinus, & Coloniensis. & de secularibus : Palatinus eligit, inquit, quia Dapifer eft: Dux Saxoniz, quia Marescalcus: & Margrauius deBrandeburg, quia Camerarius: Rex Boëmiz, qui pincerna est, non eligit. quia non est Teutonicus. bacipfe. Ex quibu illad in primu intelligere poffamm, id ipfis exposcentibus Principibus fimul confensionsibm (nam boc eff illud, quod ait exprataxations Principum, & confensu) vel ab ipso Innocentio IV. post Alexandro I V.cuim annus fecundus incidit in annum Redemptorи M. C C.L VI. ad quem dittus auttor suum perduxis Chronicon, & non ab ipfis Principibm fua fponte. nam , cuimfnit de feptem Electoribus legem condere , non alterius, quàm ipfius effe potuit, cam aliquo modo mutare. vel quomodolibet moderari.

Elicieur etiam ex dicta Alberti affertione, ip/um Regem Boëmia, nondum in Electorem, vel Definitorem inter Electores ad numerum septenarium cooptatum suisse, ante scilicet dictum annum quinquagessimum sextum post millessimum ducentessimum, quo ca ip/e scribebat. Quod verd, qui ab Innocentio electi Principes Electores, Dux Austria, Dux Bauatia, & Dux Brabantia cesserint aliu; inde prouenisse, videri potest, quod magin cuperent eligi, quam eligere Imperatores; sico, inter eligedos potius, quam inter Electores locum babere maluerint. Hucuss Baronius.

Quæego, vt verum fatear, probare non polfum. Nam primò nullus vnquam fuit Hiftoricus Germanus, Italus, Gallus, nec fcio num Anglus, præter Matthæŭ Parifienfem, qui Duces Auftriæ, Bauariæ, Brabantiæ, & Archiepifcopum Salis burgenfem in EleQoribus numerauerit. Quomodo res tanti momenti, ad nobilifsimas hafce familias ornandas, & ad Archiepifcopatum Salisburgenfem maximoperè illuftrandum appofitifsima, Hiftoricos Germanos larere potuiffet; ita vt neq; vestigium quidem eius in corum monumentis reperiatur; & tamen tam certò & feliciter penetrauerit transmare ad Matthæum Parifienfem in Anglia in S. Albani Monasterio P delitefcentem?

Secundo, quifit, quod in Archiuis horum Ducum nulla huius Electoralis dignitatis exftat memoria? An credibile eft, fuorum decorum fuifie tam negligentes ac incuriofos, vt tantæ dignitatis fastigium à sede Apostolica, & ab vniuersali Lugdunensi Concilio fibi delatum, literis vel obiter ad posteritatis memoriam consignare noluerint? Nam nihil in horum principum tabulariis asservari testantur, qui ca sedulo excusserunt Historici Boici, Austriaci, Brabantini, qui eximium hoc decus silentio nunquam inuoluissent, fi ssa familiæ co vnquam insignitæ fuissent. Tertiò, qua culpa factum est, vt Dux Austria, Bauaria, Brabantia & Archiepiscopus Salisburgensis hac tanta dignitate spoliarentur ? nam quod aiunt, illos maluisse essenti ess, qui eligerentur, quàm qui eligerent; id inprimis quo ad Archiepiscopum Salisburgensem non habet locum, quia Archiepiscopus nunquam est inter illos, qui in Imperatorem eligi possunt: Deinde etiam ipsi Electores non minus ac alij Principes, Imperatoria dignitatis & suffragiorum ad eam sunt capaces, vt patet exemplo Regum Boëmia, qui Imperatores suere, & tamen simul Electores. Ergo haccaussa Duces illos impellere non potuit, vt ses Electorali dignitate abdicarent.

Principum. & confensu ) vel ab ipso Innocentio IV. post Lugdunense Consilium fattum effe, vel sub eius successor Alexandro IV.suim annus secundus incidit in annum Redemptoris M. CC.LVI. ad quem dictus auctor sum perduxit Cbronicon. & non ab ipsis Principibus su fas sponte. nam, sum fuit deseptem Electoribus legem condere, non alterius quàm ipsiu effe poruit, cam aliquo modo mutare. Felicieur etiam ex dicta Alberti affertione, ipsum Regem Boëmia, nondum in Electorem, vel Definitorem in-

> Quintò, fruftrà obtédirurLugdunenfis Concilij auctoritas : nam neuter ex duobus Catalogis, quos Matthæus Parifienfis hiftoriæ fuæ intexuit, funt à Concilio; fed ab ipfo Matthæo; quia enim in illo Concilio Fridericus excommunicatus & Imperio privatns fuerat; & Pontifex ad Principes Electores fcripferat, vt alium Imperatorem crearent; Matthæus hochiftoriæ fuæ inferturus; præmifit geminum Catalogum Magnatum Imperij; quorum prior eft ifte.

### Magnates Alemannia, non tamen Electores Imperatorum.

| Rex Boëmiz. 🗸 👘   |    |
|-------------------|----|
| Dux Lotharingiz.  | •  |
| Dux Brunesvvikiz. | ,  |
| Dux Suauiz.       |    |
| Landegrauius Du   | in |

6

Dux Lemburgiz. Dux Carenteniz. Dux Saxoniz. Comes de Geleia. giz.

Posterior Catalogue.

### ELECTORES JMPE-RATORVM. (Dux Auftriz.

|                      | Hh                                                                 | premi-                              |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| in à Don<br>um juppl | nino Papa directa est diligenti<br>icatione , vt fibi alium Impera | Sima admonitio<br>storem eligerent: |
|                      | Salisburgensis, &c.                                                |                                     |
| Præla-j<br>ti        | tinus.                                                             | ן י נ                               |
|                      | Archiepiscopus Mogú-                                               | Principales.                        |
|                      | Archiepiscopus Colo-                                               | 2 1                                 |
|                      | Dux Brabantiz, qui & L                                             |                                     |
| Laici                |                                                                    |                                     |
|                      | Dux Bauariz.<br>Dux Saxonum.                                       |                                     |
|                      | - Dux munitime                                                     | 1                                   |

Digitized by Google

## Defensio libri tertij

#### 1275

promifitg, eu fui & totius Ecclefie confilium, & auxilium: A alis Comstibus multus. Predicus autem Otho duxit fibi & in principio, sub spe potioris successus, quindecim millia librarum argenti. Prauenit autem, & inualuit Friderici diffuafio: qui eu, & maxime Duci Auftrie, vinculo affinitatu est confæderatus : vnde monitu, aut precibus Papalibus Electores minime paruerunt. Hac effe Matthai, non Concilij verba vel statuta, quis non videt? Quo enim fine Concilium Magnates Imperij non Electores Imperatoris percenfuiffet ? Et quàm peritè hos proceres enumerat? Inter Magnates non Electores ponitur Dux Saxonia. Et tamen mox inter Electores Imperatorum numcratur Dux Saxonum. An diuersi Dux Saxonia & Dux Saxonum? Scio hodie effe diuersos Duces Saxonia feu Saxonum. An ideo & olim? Et cum Dux Saxonizseu Saxonum absolute nominatur; excluso B omni additamento, an non vnú quendam, eumque inter omnes præcipuum, nempe Electorem intelligimus?Ipfe etiam EditorMatthæi ad marginem hæc notat. Digreßie de Principibus Germania: cuius hæc digressio, nisi ipsius Matthæi?

Sextò, si Catalogus iste esfet Concilij, non Matthæistuncmore & stylo synodico conceptus fuisser in hunc vel similem modum. Statuimus vel ordinamus, vt polthacElectores Imperatorum fint Dux Auftrie, Dux Bauarie, Gc. Quz vel his zquipollentia verba indicassent, tum demum Electores fuisse institutos, neque ante hoc Concilium exstitisse: at hoc factum non est; sed simpliciter expolitum, qui nam lint Electores, neque verba illa magis institutioné Electorum sonant, quam Ĉ priora institutionem Magnatum Alemannia. Non continent ergo decretum Concilij; sed Matthzi Parisiensis sententiam explicant: cui, vtpote homini externo, & in vltima Britannia degenti, veritatem huius rei ignotam fuisse, quid mirum, cum tota hæc de Electoribus disputatio densis admodum tenebris inuoluta fit; vt vix fatisliquidò euolui queat?

Quam pronus autem in his fit lapfus, docuit exemplo suo alius rerum Anglicanarum scriptor Rogerus de Houeden in Annalibus suis in Richardo Primo, vbi agit de Electione Othonis IV. Defuncto Imperatore; inquit, Archiepifcopi, Epifcopi, Abbates. Duites. Comites. & omnes caterimagnates Alemannie in vnum conuenientes, debent duodecim vi- р roseligera communiter, & cos prafentare Archiepifcopo Coloniensi . & Archiepiscopo Maguntino , & Duci de Saxonia, & Comiti Palatino de Rheno; & quemcunque illi quatuor elegerunt de prædictiv duodecim electiv, erit Rex Alemannorum, & coronabitur apud Hayscapellam, vbi Carolus Magnus (epultus requiescit. Factum est autem, quod cum prafacus Ocho effet vnus de pradictin duodecim communiter electu ad infantiam precum. & feruitij Richardi Regu Anglie receptus est ab Archiepiscopu Colonienfi . & Maguntino , & ab eifdem coronatus est in Regem Alemannorum apud Hayfcapellam, prafentibus ducibus de Lamburc, G de Luuain, G alin dusibus multi, & Episcopu multin, & presentibus Baldeuuino Comite Flandria. & Henrico Comite de Namur fratre eius, 🧭

in vxorem filiam ducis de Luuain, qua die coronationie praditti Othonis, fedit fimul cum eo in cathedra regali, fed non tune coronata. Henricus verò Dux Saxonia, Gomes etiam Palatinus de Rhene, frater pradicti Othonis post reditum suum de terra Sulie, ratum, & gratum babens,quod de fratre suo factum erat, electionem suam confirmauit.Cùm autem Phil pus Dux Suauia,filius Friderici quondam Romanorum Imperatorii, frater quo. que Henrici Romanorum Imperatoris proxime defunti, effet vnu de supradictis duedecim electio, noluit electioni fue cedere, fed Othonem modu omnibus, quibus potuit, impugnauit; & quamuil Otho illum (ape bello campestri expugnasset,tamen ab inceptù desistere noluit.Hæc Rogerus.

Vbi duo potifsimum paradoxa cernis. Primum eft, quod quatuor duntaxat Electores nominat, tametli eos, qui hodie etiam hac dignitate funguntur. Alterum, quèd à tota Principum multitudine duodecim proceres feligi tradit , ex quibm postea Electores Imperatorem eligant. Quis ante Rogerum hæc de duodecim iftis viris scripta reliquit? vt reticeam alia, in quibus Annalium ifte scriptor à reliquis in Electione Othonis diffentit. Vide Annales Godefridi Monachianno Chrifti M. CXC. V 111.

Quod attinet ad Ducem Bauariz, quem Matthzus numerat in Electoribus, fiquis, eius purgandi caussa dicat; cum intellexisse, Comi. tem Palatinum Rheni, quandoquidem anno M. CC. XV. Palatinatus Rheni cum Bauaria coniunctus eft; per connubium Othonis Bauariz Ducis cum Agnete filia Henrici, vltimi Palatini Rheni, vt docet Freherus in Originibus Palati. nis cap. 12. cum hoc non pugnabo: qui Otho Primus ex familia Bauarica coniuncta cum Palatina Elector fuit, & mortuus anno M.CC.XLV. quo Concilium Lugdunense sub Innocério I V. celebratumest.

Septimò, contra hanc sententiam ducitur argumentum non infirmum ex ipla Innocentij IV.constitutione, proutexstar in VI. Titulo de fententia & rejudicata, & apud Matthaum Parifiensem: fic enim ad finem Excommunicationis loquitur Innocentius. Ili autem, ad quos in codem Imperio, Imperatoris fectat electio, eligant libere alium in eius locum successorem. Ergo iam erant Electores in Imperio, nec tum primum ab Innocentio instituti funt; quia curam eligendi noui Imperatoris committit illis, ad quos in codem Imperio Electio Imperatorisiam pertinebat, quando Innocentius Fridericum II. Anathemate perculits & Imperio priuauit.

Neque fauet contrariæ sententiæ Albertus Stadenfis; non enim dicit fuo tempore, vel paulò ante fua tempora inffitutos Electores; fed abfolute : Ex prataxatione & confenfu Principum eligunt Imperatorem Treuirenfis, etc. Vocat autem pretaxationem; quia ita constitutum est & sancitum, vt Ele-Aores illi nomine omnium eligant; & in eligen-

do,

do,quali'omnium perfonas fuftineant. Nec per- A mographiz,qui cum retuliffet,quantas,&quàm tinent hæc Alberti ad Concilium Lugdunen Te; nec Concilij Lugdunensis quasi quidam Commentarius funt, & exegelis; cum ab Alberto confignentur anno M. CC. X L. id eft, quinquennio ante Concilium illud celebratum; quando Gregorius IX. Imperatorem Fridericum I I.excommunicauerat; neque postea anno M. CC. XLV. cum excommunicationem ab Innocentio IV. in Fridericum latam commemorat; quidquam de Electoribus adjungit. Addatur autem & Albertus testibus contra Auentinum & Onuphrium; qui post mortem demum Friderici Electores institutos tradunt. Citauit eundem Albertum, sed fine nomine pro hac ipsare Bellarminus ex Illyrico, titulo Chronici manu fcripti, ex B quo multa Crantzius desumpserit; sed verborum idem tenor indicat hoc Chronicum effe Alberti Abbatis Stadensis, postea à Reineccio euulgati.

1277

Silere hîc non possum , quid amplissimus Dominus Margue Vellerue consultus à me desententia Baroniana rescripserit. De Electoribus quod querů, mibi aqua dudum bæret. Facilius quod improbem, quàm quod probem, inuenio.nulla adbuc cuiu/quam fententia prodiit , que difficultates omnes exbauriat. Baroniana Matthai Parifienfis mibi nunquam probari potuit. Nibil opus argumenta, qua contra faciunt, recenfere, tu ad eorum fedes digitum intendifti. Optimo Baronio Concilij nomen imposuis : sed tu Parisiensem à Concilio recte distinxisti. Baronium primum inter magnates nomen Rcgis Boëmia admonere poterat, Concilij cnim tempore Du ces, non Reges Boëmia praerant. Rogerij etiam inepta est narratio; qui ferat illos duodecim Imperatorios candidatos? Rogerius tamen in quatuor Electorum nominibus non errat; reliquorum fortaffe puncta Otto non tulit. Itaque eorum fama Angliam, in qua Otto valde gratiosus, non attigit. quanquam bec mera coniectura est. In Rogerio Hays Capellam, Aquifgranum offe obferuabin, ex Gallica pronunciatione. Aix (quod zs fonat) la Chapelle, ob reliquias ibi conditas.

Decima fententia est Bellarmini hîc,& multorum, quos citat; & Serarij libro 1. Rerum Moguntinarum, institutionem septem Electorum esse à summo Pontifice: quamuis non fine consensu Imperatoris aliorumque fortasse princi- D pum.Sed quisiste Pontifex? Nos cum Bellarmino Gregorio V.qui sub Othone III. Cathedram Petri tenuit, hanc laudem tribuendam cenfemus:quod quidem de Gregorio V. determinate non affirmant omnes Auctores, quos Bellarminus citat; aliqui tamen id aperte scribunt; alij generatim Pontifici hanc constitutionem asignant, quod absoluté loquendo satis nobisest contra hæreticos, qui Sedi Apostolicæ beneficium hoc in Germaniam collatum per vim eripere properant.

Ex his, qui sanctionem hanc diserte adscribunt Gregorio V. funt non tantùm Catholici; fed & Hzretici nonnulli, vt Munsterus lib.3.Cof-

indignas à Romanis Gregorius iniurias pertulisset, è contrario autem, quantam beneuolentiam, quamé; præfens auxilium ab Othone Germano accepifict Pontifex, pergit in hæc verba: Porrò Gregoriu vi Cafari , Germaniug gratificaretur , 👉 acerrimam de accepta à Romanii iniuria vindictam reciperet, nouam fecit vna cum Cafare de eligendo à Germanu proceribus Rege fanctionem , formulamque , ac legem creandi Imperatorii , vt bac electio perpetud Germanii maneret, & vt e suo corpore Casarem designarent. Qua ad bos v (que noftrum auum permanet. Debet autem virtute election is mox ab electione vocari Cafar, & Rex Romanorum; & accepta corona à Romano Pontifice, tum habet titulum Imperatoric Augusti. Et prinsquam has ordinatio publicaretur, Otho vocatis Principibus, & proceribu Germanica nationis , indicanit illis , quanta confufione electm fuiffet orbis Monarcha. & quàm muiti effent, qui conarentur propinquos suos ad summum illud promouere fastigium. Que res ad fummum Christiane Reipublice diferimen poffet aliquando fomensum ministrare. Et post nonnulla: Fertur, hanc ordinationem incidiffe in annum bumana redemptionis M. I. qua Gallu plurimum displicuit, qui cam graui animo pertulerunt.

Petrus Bertius in Germaniæ descriptione: Otbonum , ait , vltimus , cùm inselligeres Romanos, Cre-(centio Confule , rurfum affectare Imperij titulum , coacto exercitu Romam cepit , impetrauítque à Gregorio Pontifice, vt im eligendi Romanum Imperatorem perpetud apud Germanos permaneret. Impetrauit autem hac lege, vt eleau primum vocaretur Cafar, & Rex Romanorum : po ftea verd, accepta à Pontifice corona, baberet titulum Imperatoris Augusti. Electores constituti sunt septem : è quibus . Archiepiscopi tres, quos Imperý Archicancellarios vocare placuit; Mogantinus Germania; Coloniensis Italia ; Treuirenfis Gallia : Quatuor Principes, quos vocant, feculares, Dux Saxonia, Enfifer; Marchio Brandeburgenfis, Camerarius; Comes Palatinus Rheni, Dapifer : Rex Boëmia, Pincerna. Ab hu post exceffum Othonu Primu lectus est in Imperatorem Henricus cognomento (anctus.

Vides igitur etiam horum testimonio sanaionem de Eleaoribus tribuendam esse Gregorio V. sub Othone III. Et potest egregie hoc ipsum probari, inquit Serarius noster lib.1.Rerum Moguntinarum cap.27. è primis, quos quelibet aut Ecclesiastica Metropolis, aut nobilisima Principum familia in fuis Annalibus, vel stemmatibus denotatos habet Electores. Moguntini certe Annales, & Catalogi, primum fuum Electorem VVilligisum laudant. At is, anno Domini M. X I. mortem obiit, dum S. Henricum Imperatorem vnd cum Electoribus aliis elegisset anno Domini M. II. secundum Sigebertum. Quia verò & ista,& que superiore capite dicta sunt, à nostris manuscriptis aliis confirmantur, ponam luculenta corum verba: Gregorius V. post mensem XI. sue suge, restitutus, primus om nium fecit ordinationem Electorum Imperij Romani, cum

Hh 2

confilio

### Defensio libri tertij

B

5

0.20

#### 1279

filium, timuit, nepro Imperatoris electione, post mortem fuam, bella confurgerent, ficut & contigiffet, nifi in vi ta prouide prospexisses : Connocatio potentibus principibus fpiritalibus, & cemporalibus, fub Imperio in Germania degentibus, ex Saxonia, Franconia, Bauaria, & Cifrbenania, propofust fue mentù conceptum, etque cum eo rum bona voluntate, & confenfu fanctionem de Imperatoris electione fecit, quam bucuíg, X X. annos fupra quingentos feruatam videmus; folu licere Germanis Principem deligere, qui Romanorum Rex, & Cafar appellatus C. Ad Apostolica dere Iud. libro 6. si à Romano Pontifice confirmetur, Imperator, & Augustu nominetur. Constituti funt igitur feptem Principes Electores facrı Romani Imperij ex Germanis , tres fpirituales , qui funt Cancellarij, G quatuor feculares nominatim.

Hic obstrepit Nouator Schardius in libro fuo de Electoribus cap.2. Si ber fanctio edita fuiffet à Gregorio V. Gratianus retulisset eam in (uum Decretorum volumen. At boc non fecit:ergo, &c. Maior probatur. Quia de alis rebus minimis, nullaque memoria dignu decreta Pontificum fuo Decreto infarfit Gratianu. cur boc suppreßiffet ? Respondeo, si omnia illa Pontificum Decreta, quz sunt extra Gratiani collectionem, cenferi debent fictitia, tunc necesse erit, vt plurima Conciliorum & fummorum Pontificum scita in spongiam incumbere iubeamus, tanquam commentitia, quia multò maxima corum pars non est in Decretum relata: & cur non est relata? Quia Gratiano nunquam propolitum fuit omnia in vnum fascem comporta. C re, fed quædam; cur autem hoc vel illud omiferit; suas iple caussas habuit. Et quid si hæc, de qua agimus, fanctio ad notitiam eius non venit? Nec de translatione Imperij per Leonem III. ad Carolum Magnum, quidquam apparet in Gratiano.Num ideo translatio hæc tot grauisimorum teltium firmata auctoritate, fabulis ac, censebitur? Accenseant Illyricus & similes Fu rippi; nemo fani capitis hanc tantam infaniam imitabitur.

Secundum argumentum sumit Schardius ex capitulo Venerabilem, vbi inter cætera Pontifex. V E R V M illin Principibus ius, & potestatem eligendi Regem,in Imperatorem postmodum promouendum. recognoscimu, ve debemus, ad quos de iure, & antiqua D confuetudine nofcitur pertinere; prefertim cum ad eos, & poreft as buiufmodi ab Apoftolica fede peruenerit, que Romanum Imperium in perfonam magnifici Caroli , à Gracu tranftulit in Germanos.

Schardius. Hic Pontifex auctoritatem eligendi Imperatoris in Electores, non vi, vel auctoritate fanctioni Gregoriana translatam, sed vigore translationis Imperij. in Carolum fatte, firsbit. Quod fi Gregorius buius inftitutions auttor fuiffet , baud dubie tantam rem Pontifex mınimè dißimulaturus fuiffet.

Respondeo, Innocentium non quidem dicere hanc eligendi Imperatoris potestatem ad certos Principes venisse à Gregorio V. affirmat tamen, quod nobis fufficit, venifie ad illos à Se-l

confilio Othonis Imperatoris tertij. Qui, cum non baberet A de Apoltolica; & quidem iam olim; nominat enim antiquam consuetudinem. Quid enim clarius illis verbis? Prafertim cum ad eos & potestas buiuf. modi ab Apostolica sede peruenerit. Quz est ista; Potefta buiufmodi? nifi eligendi Imperatoris certis quibuídam Germaniz principibus concella potestas? nec quæ subdit Pontifex detranslatione Imperij ad Carolum, ideo fubdit, vt tempus & caussam huius potestatis electoralis assignet; sed vt oftendat; primzuam quoque illam translationem Imperij in Carolum Magnum, non nifi Apostolicz Sedi in acceptis referendam elſc.

> Obilciunt etiam Catholici quidam scriptores contra hanc Bellarmini sententiam : Ante Innocensium IV. nullum Auctorem reperiri, qui Electorum nominatim meminerit. Primum fuiffe Martinum Polonum in fuo Cbronico, in Otbone I I I. qui nomina & numerum Electorum diftincte expresserit. In buim vestigiu alios sua vestigia posuisse. Marcinum Polonum sub Innocentio IV. vixiffe, nec fcripfiffe, quid olim factum; fcd quid fuo tempore vfitatum fuerit. Hinc cum vtihis verbis : Et licet ist i tres Otbones per successionem generu regnauerint, tamen postea fuit institutum, vt per officia les Imperij Imperator eligereiur, &c. confiderantifii præcipue verbailla: Postea fuit institutum, &c. ergo non sub Othone Tertio, septemuiri instituti funt, fed postea; nempe tempore ipfius Martini in Concilio Lugdunensi sub Innocentio Quarto.

Sed non eft necesse, vtiftud poffes designet tempora Martini, non Othonis III. quia denotare poteft, & reipfa etiam denotat, tempus pof fuccessionem Othonis III. Nam cum dixisset Martinus; & licet isti tres Othones per succelfionem generis regnauerint; fubdit, tamen pofica fuit inflitutum, &c. hoceft, postquam Otho III. per luccelsionem generis Imperium fuerat adeptus; electio introducta est, quod sub ipsius O thonis Imperio fieri potuit; & reipfa itidem fa ctum eft. Itaque illud postes non refertur ad ali quid, quod fit post velextra Imperium Otho nis III. fed ad Imperij adeptionem, eiusą; modum.

Adde,quod fanctus Thomas & Augustinus Triumphus, citati à Bellarmino, qui eodem tempore, quo Martinus, vitam egerunt, expref. fe dicunt, fub Othone III. à Gregorio V.Elcao res fuisse institutos.

Necnodum foluunt, qui dicunt ; iftes, & alies omnes jecutos effe Martinum; nam inprimis nó adhi bent particulam illam postea, quam tamé iam explicauimus: fed abfolutè afferunt à Gregorio V fub Othone III. Electores institutos;& fi hoc institutum tam recens ac nuperum fuisser; quippe in Concilio Lugdunensi demum anno M. C C. XLV. introductum,quomodo id fanctum Thomam, Auguftinum Triumphum & ipfum Mar tinum latere potuisset, cum probabile sit Mar-

tinum



# de Translatione Imperij.

tinum Lugdunensi Concilio interfuisse ? Erat A enim Confessarius Innocentij I V. Pontificis. Et hæc ipsa etiam caussa facit, vt pro commento habcam, quod nona sententia ex Matthæo Parisiensi tradit de Duce Austria. Duce Louany seu Brabantia, Duce Bauaria & Archiepiscopo Saluburgensi. quasi in Concilio Lugdunensi dignitate Electorali ab Innocentio Pontifice cohonestati fuetint: quomodo enim Martinus, vel S. Thomas, vel alius ei synodo par vel suppar rem tantam silentio transmissiones

Argumenta Onuphrij Institutionem Elecorum longè recentiorem facientis soluit copiosè Bellarminus, vt & Schardius in libro de Electoribus ; qui capite septimo etiam docet; cut Principum quorundam, qui iam Electores dicuntur, mulla mentio expressa in comitiu Imperatorum siat, cum cateri Principes nominentur. Item cap.11. Qua ratione comitiu Imperatoriu alij quoque Principes, quam Electores, interuenisse legantur.

Iunius responsa Bellarmini ad obiectiones Illyrici, vt & veterum testimonia cauillatur suo more; cum quis Auctorum dicit, septemuiros Electores à Gregorio V. suisse institutos; mox oggerit, sum loqui oversources, vt sensus sit, Gregorius Quintus instituit septemuiros, hoc est, Gregorius V. & Otho 111. & proceres totius Imperij: vel Otho & proceres totius Imperij instituerunt septemuiros, suffragante & consentiente Gregorio V. Has suas spacedochas ornat mox Iunius folitis illis suis ornamentis: Negatur. Negamus 10 ricum mentiri; etiam tunc, quando apertissime & euidentissime mentitur. Aquinoce distam. Falsa narratio.

In litteras verò Electorum Imperij, ad Pontificem, quasprofert Bellarminus, quam contumeliofus eft synecdochicus Junius? Scriptum est. inquit, Principum, qui nec bifloria magnam, nec vl: lam Theologia dederant operam. Principes ergo illi, Iunionec Historici funt, nec Theologi. Hecnon contumelia est in bonos principes, inquit Iunius, sed commiseratio. Abi quo dignus es cum tua comiseratione. Non egent Principes tua mifericordia, quz à criminatione non differt: quam dum à te amoliri cupis, in caput tuum maxim (freuoluis. Nam D quid hactuaaliud funt, quam lodoria? Quomodo (Principes) illa remotiora tenuisfent, qui ne prasentia quidem . qua ante pedes erant gerebanturque, potuerunt cernere? Ne/ciuerunt profectò biftoriam , qui tranflationem & inftitutionem Imperij Romana Ecclesia tribuerunt : nesciuerunt Theologiam , qui ex Canonistarum face bauferunt illud; Pontificem maius luminare effe, Imperatorem , minus : Item illum Christi Vicarium esse; Paflorem Paflorum, &c. Nescinerunt artes, qui tantum Ius Imperio, dolosa specie odij in Carolum, non animaduerterunt per collusionem eripi. An non habemus fat commiserationis Iuniana erga Principes ? Si hoc est commiserari, quid tandem erit conuicia-Iri?

Nunc Iunio missionem do. Tria verba de Dreffero. Hic fubtilitate Iunium fi non fuperans, certe zquans ita scribit : Ersi nonnulli in ueniuntur, qui à Gregorio Quinto, vel à Gregorio Decimo feptemuiros institutos effescribant, tamen id in aliam partem accipi non debet, quàm tunc tultrunt tempora ; boc est , fub Gregorio Quinto vel Decimo Confitutionem de septem Electoribus promulgatam esse. Sculus ergo harum locutionum: Gregorius Quintus vel Decimus fatuit boc vel illud : erit ifte : Sub Gregorio Quinto vel Decimo fratutum est boc vel illud : non à Gregorio; ablit; sed ab alio; putà ab Imperatore, qui eras tempore Gregorij Quinti vel Decimi. Qua ratione dici poterit, Auream Caroli Quarti Bullam este à Pontifice factam & promulgatam: quia ab Imperatore, sedente in Cathedra Petri Pontifice, edita & euulgataest. Quidquid item hodiernus Imperator statuit, id statutum Gregorij X I I I. vel consequentium Pontificum nominare licebit; quia omnia ista decreta códita funt fubhis Pontificibus.

Ait Dresserus, non esse mirum, sic omnia naturælegibus contraria iuisfe:In eum enim locum res addusta erat, inquit, vt ad Pontificie Romani arbitrium, nutum, atque numen omnes Chriftiani sese fingerent, & accommodarent. (Non ergo Christianus fuit Marsilius de Padua, qui in libro de Translatione Imperij & in Defenforec Paie nec ad Pontificem, nec ad veritatem sese accommodauit. ) Itaque faaum est , vt quidquid memorabile in orbe Christiano gereretur aut fieret, id omne ad Pontificem auctorem referretur. Neceximium aut prædicandum quidquam habitum est, nifi a fede & auttoritate Apostolica profettum effet : quod fine religionis, fine superstitionis cauffa fadum est, fadum certe conftat. Magna merito fuit apud omnes orthodoxos Pontificis Romani au-Aoriras; verùm non eò víque hæc existimatio processit, vt Pontificem alienis plumis ornarets eique Imperatorum decreta attribueret : nam Catholicinon ignorant illud: Reddite erge, que funt Cefaris, Cefari: cur ergo hoc statutum de seprem Electoribus Pontifici tribuissent; fi Czlaris fuisset?

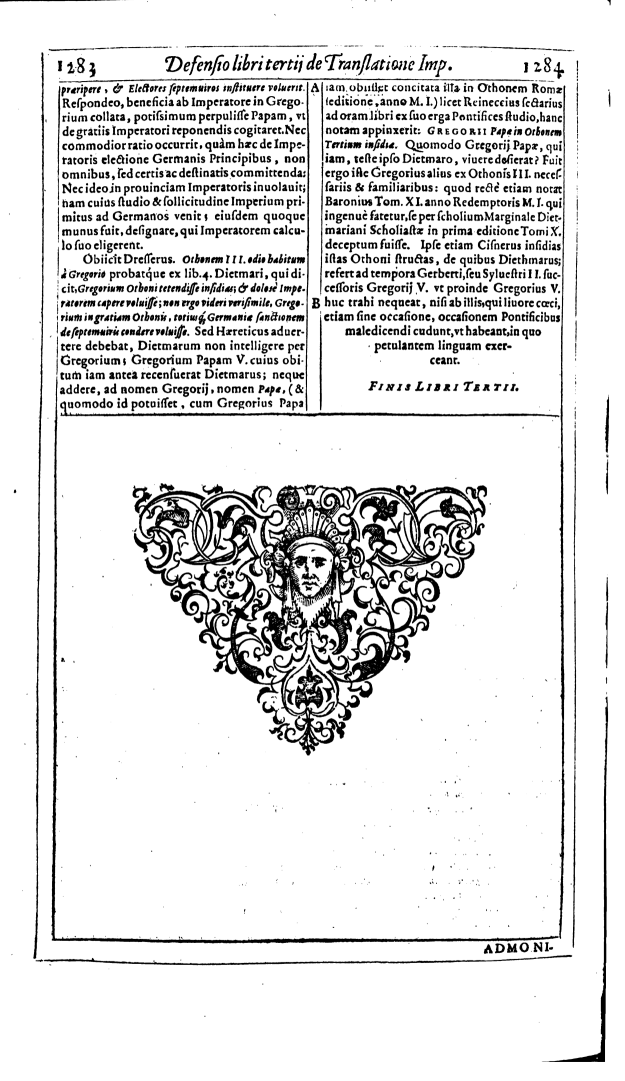
Obiicit Drefferus, fanctionem de septemuiri esse legem politicam ac proinde extra Pontificit turam. Respondeo, esse quidem rem politicam; sed plurimum ad Ecclesiæ vtilitatem & emolumentum facere: Quocirca cum respectu ad bonum spirituale, Pontificis quoque quam maxime munus est, curare, vt ij sint Imperatoris Electores, qui talem designent, suisque suffragiis creent; qui & Reipublicæ & Ecclesiæ inuicius & indefessus defensor ac propugnator sit futurus.

Sed en ineluctabile argumentum, quo probat Drefferus, feptemuiros à Gregorio Quinto non fuisse institutos: Quia Gregorius iste fuit cliens Imperatoris, vipote ab eo in Sedem Romanam restituius; & post restitutionem quoque ingentibus turbis iastatus est : ergo non est credibile, quòd Imperatori suas partes

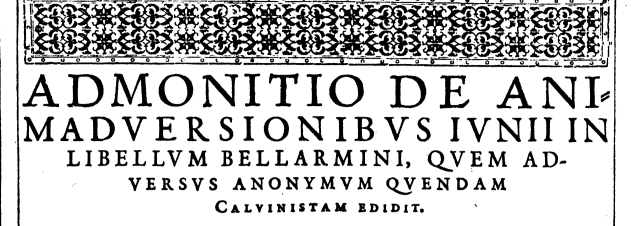
Hh 3



prari-



Digitized by Google



perij à Græcis ad Francos seu Germanos; fequitur libellus pro Ponti-🕽 fice à Bellarmino contra Anonymú quendam Caluinistam euulgatus, quem Iunius à notatiunculis suis intactum relinquere noluit. Materia libelli est Pontifex. Hunc Caluinianus fine nomine, pertendit esse Antubristum, quod variis testimoniis, non probat, sed probare nititur: tametsi nitendo nihil enititur, præter conuiciorum retrimenta.

Eundem Papam insectatur tanquam multorum flagitiorum reum, vitzque improbz ducem & antelignanum, testesque aduocat cum alios, tum tres Italos, Dantem, Petrarcham, Boc-B cacium. Demùm maledica sua maledicis Satyris coronat, ne principium, fini, mediumúe imo difcrepet. Ad omnia acculationis capita accura. tissime respondet Bellarminus. Ante omnia ad calumniam de Antichristo. Nec Iunius pro suo Anonymo aliquid adfert, in quo refellendo tempus & otium vtiliter collocari videatur; aut quod abunde libro 3. de Pontifice non sit refutatum. Nam san dis Patribus, si quos citant, insignem faciunt iniuriam scctarij, nullus enim ex corum numero afferuit, Pontificem effe Antichrifum, quem supremis temporibus venturum sacrælitteræprænunciarunt. Alij hæreticorum testes ipsis prorsus sunt similes, hoc est, hæresià vertice ad infimam víque plantam infecti. An mirandum, fi VValdenses, Hussius, Hussita, VVi clephus, VViclephistr, & huius classis czteri, Romanum Papam pro Antichrifto habeant, traducant & proclament? Quid aliud ageret hzreticus, cuius fecta stare nequit, nisi summi in Ecclesia Catholica pastoris famam, bonique no minis existimationem ex cordibus suorum asseclarum expungat, cosque ita inficiat, vt quem pro Christi Vicario reuerenter venerari debebant; eum non secus, ac mortalium omnium perditifsimum fugiant & deteftentur?

Si, qui recentioris zui conuicium Antichrifti in Pontificem ieceruntsid factum eft ex fimultate, quz illis cum certis quibuídam Pontifici-

Ost tres libros de Translatione Im- A bus intercedebat, sumpto Antichristi nomine latiùs pro illo, qui vita & moribus Christo sese quomodocunque opponit, non pro illo grandi & enormi Christi aduersario, qui se extoller, super omne id, quod colitur, & qui se pro Deo venditaturus eft:quod nominatim dictum & intellectum volo de Friderico I I.Imperatore:nam quidquid ipfe, vel nomine eius Petrus de Vineis in epistolis, quæ exstant, contra quosdam Romanos Pontifices exfpuit, id non ex negatione dignitatis Apostolicz; Sed ex odio erga nonnullos, qui Cathedram Petri tenebant, proceísit; nam Fridericum iplam Pontificis poteltatem alioqui agnouisse, & minime pro Antichristiana habuisse; testatum reddunt cum alia, tum sollicitudo illa & cura redeundi in gratiam cum Romanis Pontificibus; cum quibus reconciliari in postremis duxisser, si eo animo fuisser, quo sunt hodie illi; qui mentiuntur, idque vel iureiurando interposito, tanta est improbitatis magnitudo & pertinacia, Romanum Papam effe Anticbriftum.

1286

Eberhardum Archiepiscopum Salisburgen sem nunquam non in ore habent Nouatores. Qua de caussa? Quia Pontificem nominauit Antichriftum, & multa in cum dixit, quæ Hæreticorum palato super mel & sauum sapiunt. Sed obstructis plane naribus eum esse oportet, qui non odoretur, quis fuerit auctor & artifex eius orationis, quæ Eberhardo apud Auentinum libro feptimo Annalium Boiorum attribuitur. Alius nimirum non fuit, quàm iple Auentinus; is lua fenfa, cogitata, verba, ftylum, genium, vno verbo, totam suam mentem, eamque haretica tabe infectam, Eberhardo affinxit. Tota oratio, liceat fic loqui, Auentinizat; hoc eft, pectus in Papam pessime affectum redolet; & quia videbat Auentinus; Inuectiuam illam parum ponderis habituram, si suo cam nomine venum exponeret, Eberhardum substituit, summæ auctoritatis virum, qui à beneficentia in pauperes, Pater pauperum distus est, vt scribit Hundius in Metropoli Salisburgenfi, & Archiepiscopatui ab anno M.CC. víque ad annum M. CC. XLVI fa-

Hh 4

Digitized by Google

## · Admonitio de

#### pienter ac religiose præfuit. Hiccine in Roma- A auctoritatem & potestatem Pontificiam, feu genum Pontificem Auentinica illa maledicta & conuicia congeiserit, qui ipsemet ad Innocentium Tertium Romam, Pallij obtinendi caufla, accelsit: qui lacra Palæstinæ loca piè visitac lustranitanno M. CC. XVII. Quitot Episcopatus fundauit; qui deniq; anno M. CC. XXX. cum aliis Ecclesiasticis & Politicis Principibus operam dedit, nec irrito conatu, vt Fridericus II. in communionem à Pontifice reciperetur; vt iplemet Auentinus narrat.

1287

Dantes, Petrarcha, & Boccatius in mores quorundam Pontificum inuecti funt, mellus vtique fibi confulturi, fi fuos feriò emendaffent. Quis nescit, mores à doctrina distingui debere, nec ideo præcisè doctrinam cenfendam malam, quia doctoris vitaelt mala; neque auctoritatem eius effe nullam; qui fublimi in loco refidens;moribus dignitati diffentaneis viuit? Ipfi certe Sectarij, nominatim tres primipili Lutherus, Zvvinglius, Caluinus, cum affeclarum fuorum perditilsimam & flagitiofilsimam vitam fibi obiici audiunt; absque mora ad hunc portum confugiunt; nempe doctrinam à moribus, & hos ab illa, discriminari debere; vt sapius in meis Apologeticis libris contra Sectarios ex iplis Sectariorum chartis oftendimus.

Aduerfarij noftri, inquit Lutherus scholiis in cap.42. Ilaiæ: ficubi leuiter à nobis peccatum est, exclamant flatim : Haccine vita Euangelica ? Hiccine Chrifliani mores funt ? Stulti bomines & imperiti facrarum literarum, non vident banc Christianorum legem effe , vt ferant infirmos fratres. Quorfum autem eo pracepto effet opus, fi omnes effent perfecte (anchi ? Ergo neceffe est in Ecclesia fan Ea effe infirmes, & tales. quorum factu offendamur. Sicut in corpore humano, non offa tantum fed etiam infirma, & mollu caro est ; quare regnum Christi constat exportantibus, & portatie. Et vita nostra est compositum quiddam exfortitudine, & infirmitate. Hzc Lutherus non vere pro se & suis; verissime autem pro nobis & nostris siue ouibus, siue pastoribus infirmis. Quz idem Lutherus elogia illis tribuat, qui ex moribus doctrinam labefactare conantur, intelliges ex his eius verbis, libro de V/uris Tomo VII.Latin.VViteberg. Nec bardi, infulfi, & ignobiles ifti, tantopere feroctentes tauri, ciuitatumque pecudes & agreftes afini , vrique rureftres, tantum, è con cionibu diducerunt, vt inter Verbum Dei, quod predicatur, & perfonam prædicatoris, aut ministri, discrimen facereposint. HzeLutheri Encomia, fiimo corde Lutheri & Caluini discipuli conderent; forsan non tam cupidè Pontificum, & aliorum Ecclesiasticorum vitas lacerarent, & quidem sapius falsò ac immeritò, quâm verè & meritò. Nec tam auide promerent & regererent, fi quid temporibus antiquis in Papas quoídam à Dante, Petrarcha, aliisue dictum scriptumue est, seuvere, seu secus, præsertim cum istis longe alius animus fuerit, quảm hæreticis, qui hoc vnum spe-Aant, vt criminando mores ipsam dignitatem,

neralius, Ecclesiasticam, euertant, & in contemptum apud omnes adducant; que mens procul à Dante, & aliis orthodoxis abfuit; non ignaris illius aurei dicti ac moniti Matthæi vicefimotertio: Super Cathedram Moyfi federunt Scribe & Pharifei. Omnia ergo, quacunque dixerint vobi, feruate & facite : fecundum opera verd corum nolite facere; dicunt enim & non faciunt. Nam licet ob procliuitatem in vitia, procliue lit imitari cos, qui dicunt & non faciunt, thoe eft, qui loco magis, quàm vita & actione nitent, insipientet tamen agit, qui prædictum Redemptoris nostri documentum sibi ex memoria elabi, seque ab honestatis semita alieno exemplo abduci si-Binit.

1-288

In quos pulchrè S. Augustinus lib.50. Ho miliarum, homilia vltima, vt & in illos, qui pa storum suorum deprauatis moribus inducti luos corrigere differunt. An forte attendunt, multos etiam in ipfis honoribus Ecclefiafticis prapofitorum, & ministrorum non congruenter viuere sermonibus & S4cramentie, que per cos populis ministrantur? O miferos bomines, qui hos intuendo Chriftum obliuifcuntur, qui tanto ante pradixit, ve legi Dei potius obtemperaretur, quàm imitandi videantur illi. qui va, que dicunt, non faciunt, & traditorem fuum tolerans, v/que in finem,eriam ad enangelizandum cum cateris misit. Tam sunt autem isti absurdi,& preposteri,& miseri,qui prepositorum suo rum malos mores imitari eligunt , quàm per cos pradicta C Domini pracepta feruare, quàm fi quifquam viator reme andum fibi effe exiftimet in itinere , cum viderit miliaria lapidea literu plena viam docere , & non ambulare. Cur enim non potius fiperuenire defiderat, tales comites in tueatur & confequatur, qui & viam bene demonstrant, & in ea perfeuerant, atque alacriter ambulant ? Quodfi ifti defint, velpotius, minus appareant; nam deeffe non poffunt: non enim fic quarunt homines charitate fiudiofa quod predicent ad imitationem, quo modo querunt ini quitate sufficiesa, quod murmurent ad deceptionem. parsim non inuentendo bonos, dum ipfimali fint, partim timendo inuenire, dum mali effe femper volunt. Sed tamen soncedamus, non apparere nunc bomines dignos imitatio ne. Quifquis bos putas, Deum mente intuere, qui homo faitus est , ve te hominem viuere doceret. Si babitat Chriftus in interiore bomine per fidem in corde tuo, recorda D rug, illud, quod Ioannes ait; Qui fe dicit in Chrifto manere, debet, quemadmodum ille ambulauit, & ipfe ambula re : & ita, non tibi deerit, quem sequari. & cum te alim viderit, de bonorum inopia conqueri definet. Si enim non nofti, quid fit rette viuere, diuina pracepta cognofie. Fortaßis enim multi rette vinunt, sed propterea tibi nullus vi detur, quoniam quid fit rette viuere, ignoras; fi autem no fti, age qued nofti , vt & tu, qued quari babeas , & alin, quod imitentur, oftendus. Hac elegantifsime S. Auguftinus.

Commemorabile porro vel infirmis arbitror illud, quod Optatus Mileuitanus libro 7contra Parmenianum annotauit; nempe fingullari quadam Dei prouidentia & permissione fa-ឱ្យពា



## Junianis notatiunculus.

ne, tam grauiter laberetur, & in Magistri etiam fui negationem incideret, vt exemplo cæteroru Apostolorum & discipulorum Christi, disceremus feruare vnitatem, & vinculum pacis, licet illi,qui gregi Christiano præsunt, in peccata aliquando præcipites ruant. & indignam loco ac functione sua vitam degant : neque enim discipuli eam ob cauffam Petro honorem & reuerentiam non habuerunt, aut obsequij officium detrectarunt ; quod Chriftum negaffet, fed vt capiti ac principi suo libenter & reuerenter obtemperarunt. Malum eft , inquit. Optatus, contra interdietum aliquid facere; (ed peius est, vnitatem non babere, cum poßu. Quam vnitatem ip/um Cbriftum videmus praposuisse vindicta sue, qui magu omnes discipulos suos vo B insectationibus, quas ipsi nouas quotidie pari luss sn vno effe, quàm quod offen fue effer, vindscare; dum nolles fe negari promifit fe apud patrem negaturum effe . qui se negaret apud bomines , & c. Et , cum bec ita scripta fint,tamen bono vnitarii, B Petrus, cui fatu etat. fi poft, quod negaust, folam veniam confequeretur; & preferri Apostolu omnibus meruit, & claues regni calorum communicandas ceteru. jolus accepit. Bono vnitatu , jepelienda effe pegata, binç intelligi datur , quod beatifsimm Pauius Apoftolus dicat, charitatem poffe obftruere multitudinem peccatorum : Onera reftra,inquit,inuicem suftinete. Ecce also loco ait : Charstas, inquit, magnanimu eft : chavitas benigna eft ; charttas non zelatur : charitas non inflatur; non quarit qua (ua funt. Et bene dixit. Hac enim omnia viderat in Ap folix cateris qui bono vnitatis, per charitatem noluerunt à communione Petri recedere , eius feilicet, qui negauerat Chriftum. Quod fi maior effet amor snnocentia quam vilitas pacis & vnitatis dicerent le non debere communicare, vt jupta dictum eft. Beatifimo Petro. quinegauerat magiftrum, & Desfilsum Dominum. Poffent non communicare. vt fupra dictum eft, Beatifimo Petro : poffent contra illum recitare verba Chrifts , qui promsferat negaturum fe effe apud Patrem.eum, qui fe coram bominibus denegasses, &c. Potuit viig, caput Apostolo rum it a fe gubernare, vt nibil incurreret, quod doloret ; fed ideo, in vno titulo eius multa videntur errata, vt poßit oftendi bono vnitatu omnia debere Deo (eruari, & c.

1289

Et post varia in hanc sententiam. Vnde intelligitur,omnia ordinata effe prouidentia Saluatoris , vt ip/e acciperet claues.Interclusa est malitia via ne Apostoli ani mo licentiam iudicands conciperent , & feuere contemne rent eum,qui negauerat Christum. Stant toti innocentes; & peccator accipit claues , vt vnitatis vegotium formare tur. Prouisum est , vt pescator aperiret innocentibus, ne innocentes clauderent contra peccatores : & que neceffaria est vnitas, esse non posser, &c. Hæc scite, & vere Optatus.

Si ergo interdum vel fummus Paftor, vel alius ex inferiorum numero bona quidem dicat; fed non faciat; quid aliud cogitabit homo Catholico pectore præditus, quam venisse tempus demonstrandi, quàm sit amans vnitatis, & quantus ofor schismatis ac scissionis; Et tunc potissimu ad fe pertinere arbitrabitur illud Deut. 13. Tentat vos Dominus Deus vester, vt palam fiat, vtrum diligatis

ctum effe, vt Petrus, inftante Dominica paísio- A eum, an non ; in toto corde & in tota anima vestra. Nec importune illa ipfius Lutheri in mentem reuocabit lib. contra Iudxos Tom. 7. Lat. VViteb. Quando Satan non potest ladere aut opprimere du-Etrinam, tunc accingitur ad conuiciandu contra perfonas, fingit mendacia, conuiciatur. furit, fremit contra eas , & c. Ergo (hæreticus)qui in mala cauffa vult vincere, accin gatur ad conuiciandum. quemadmodum rabula quidam legum parum perits, coram tribunali faciunt, quando at. gentangina, aut febrili fiti , auro corrupti funt; quemadmedum mater illa rixofa docuit filium; Mi fili, cum vincere no potueru, clamoribus age rem, & conuiciu decertato.

> Hæc apposite Lutherus, licet forsan præter mentem suam, de suo & suorum solenni more; qui illis adeo infitus eft; vt criminationibus & unt, non contenti, priscas crebrò repetant, & renouatas mundo palam obtrudant ; quamobré diligenter conquirunt, quz cunque olim in Pontifices seu versu, seu soluta oratione declamata sunt; quorum auctores duplicis sunt generis. Nonnulli enim omnia sua tela in sola personarum vitia dirigebant, salua doctrina, animo interdum non malo; tametsi sapè liberiore, quàm par erat; alij, vt Nouatores, VViclephus, Huffus, personas criminabantur, vt viam ad ipsoru dogmatum euerfionem fibi munirent. In horum vestigiis ponunt pedes suos nostri sectarij. Qua de caussante multos iam annos Vergerius, famosus ille Apostata, sexdecim Epistolas Petrarchz, quibus in Romz, Romanzque Curiz & Pótificum quorundam seuvera, seu ficta vitia inuehitur, separatim euulgandas curauit ; vt tantus thesaurus ad plurium manus perueniret; eundemque ob finem ante non multos annos fectariorum studio & operarecusa sunt; cum tamen certum fit, idque Bellarminus non paucis ex ipio Petrarcha allatis exemplis pbet; Petrarcham non improbasse, aut scriptis suis lacerasse iplam Pontificis auctoritatem & potestatem, led zizania, quz huic officio. & loco, in quo supremus pastor residebat; inimicus homo superseminauerat, iudicio faltem Petrarchæ; Itaq; iniuriă faciunt sectarij Petrarchz & aliis Catholicis alioqui scriptoribus, cum eorum dicta, non in iplum statu aut officium, sed in mala vita, & in D abulum emilla, ad iplius potestatis & functionis demolitioné obuertunt : Et quidé quasiex mente ipforú Auctorum, quorum spicula vibrant.

Multa pfert Bellarminus ex Dante & Petrat. cha, quibus planú facit, eos orthodoxè de Por.tificis Romani primatu, aliifq; religiónis Chriftia. næ dogmatib. sensisse. Junius perpetud occinit; Dante. & Petrarcham boc vel illud ex more fo s faculi adfruxife; non quod revera it a fentirent; no uiffe illos contra torrentem brachia tendere. Vulgi v pinionem fecutos, non veritatem. & boc cam ob cauff m ne fine emolumento turbas cocitarent, & fibi pers, ulum crearent; ita dum illos exculat. Doctos intos & celebres viros hypocritas, aliudone loquentes, & aliud in corde

> Hh 5 circum-



### c Admonitio de

1291

rationé monstrat omnibus quantumuis extremè abominandis hæreticis eludendi omnia veterum testimonia. Premat quis Seruetianum vel nouum Samosatenianum testimonio quopiam S.Augustini, vel S.Basilij, vel alterius probati Patris, quo diuinitatem filij Dei, & Trinitatem consubstantialem in personis diuinis assert; quid promptius erit, quam i aui huic declinando opponere iftum Iunianum clypeum : Auguftinum, vel Nazianzenum locutum ex more fui aui , quo dogma boc valide inualuerit; cos noluisse frustra communi & apud plerofy recepta perfuasioni refragari ; alterius fententia bos Patres fuisse, sed non prompsisse, quèd viderent, falsitatë radices tam altas egiffe ; vt veritati nibil penitus loci reliquum fuerit. An non vir acutus & fubtilis Iuni- B dominari, & imperitare omnibus poßint, & pro fua libius, qui quibuluis erronibus tam facilem & expeditam rationem monstrat; qua omnes omnium Patrum auctoritates abs se amoliri & excutere queant?

Non semel autem meis in libris testatus sum, magname admiratione capi, quando Nouatores tam impudenter & effrænate Pontificum, & aliorum, præsertim Ecclesiasticorum, vitia, non rarò commentitia, nobis obiectant; cum apud ipso & doctrina sit improba, & vita doctrinz no dispar; & quidem ex inclinatione ipsius do-Aring haretica ; apud Orthodoxos autem, ij, qui vitam doctrinz difformé ducunt, vitio suo. non doctrinz eò impellentis culpa, flagitiis se contaminent.

Quàm porrò quintum Euangelium a Luthero, Zvvinglio, & Caluino proculum, homines probos, vel saltem ad probitatem propenfos effecerit; docent nos paísim ipforum Prædicantium testificationes : Omnibus in przsenti omissis, vnicum hîc Lutherum audiamus. Ita ergo ille libro de víuris, sui gregis admirabilem probitatem nobis depingit. Percurre omnes vita ftatus, aut ordines ( nimirum inter noui Euangelij professores, de his enim loquitur Lutherus ) ab infimu,v/q, ad fummos, tum inuenies, quod queru. Nam, vbi verè pium Rufticum inuenturus es, qui alteri pio Ru fico proximo, & vicino fuo, egestate presso, aut parocho fuo ; difficult**atibus & inopia conflictanti,**Chriftian**a** charitatie. & fidei officia prestat, largiendo, mutuando, consu- D lendo, succurrendo, pro ratione necessitatie; ibi ex aduerso plures,quàm mille profanos Rusticos inuenies, nulla pietate praditos, qui nec obolum dantes parocho, aut vicino (uo,etiam fame periclitanti. fed omnia ad fe pertrabentes, corradentes, precia rerum intendentes, & in immensum augentes.falfas, & corrupt as merces vendentes, nihil bona fide agentes.vbiq, luffurantes, & quibuscung, possunt modu, artibus, imposturis . & fraudibus, omnia ad se rapientes,nec vlli parcetes, neq, magistratui, neq, parocho, neque vicino. Nam omnibus bominibus ipfum etiam fanguinem exfugerent.ft modd poffent, vt auaritie fue baratbrum fatiarent,quod tamen infaturabile , & inexplebile eft. Vs profecto omnes vere py ruffici in vno ducatu aut ditione vna Principis alicuitus, poßint in vnum pagum, nec eum

circumferentes facit; fimulque expeditiisimam A admodum magnum congregari. & in eo babitare,&c.En quanta piorum rusticorum apud Lutheranos paucitas in integro quoque Ducasu. Quid, Luthere, de ciuibus?

1292

Sic quare & in civitatibus vere pios : fi inueneris vnam curiam, in qua conful, aut fenator vnm eft Euangelica do-Erineex animo fludiofus; aut vere pium ciuem aliquem, qui libenter proximo egenti fuccurrat dando, mutuando, & alin subsidiu ; thi è contra inuenies multas curias . & multo plures cines,qui tanto odio Enangelium per (equantur, & contemnant, qui parochos, & miferos ciues vhi poffunt, emungant, exfugant, exbauriant, vexent, infeftent, & laceffant, as tam auari fint, (finon funt auariores) quam rufficm aliquit quantumuis impius; qui etiam nibil aljud agant, meditentur, & quarant, quàm quomodo dine exercere Minifiros verbi , atg. alios , & quomodo nomen & famam magnam fibi comparare queant, vi pre aliuvideantur aliquid effe. Ac puto etiam omnespiosfenatores, & pios cines vnim Ducatus ; aut Principaius, poffe collocari in vnam ciuitatem, eamý, non maximam, & capacifimam. Habes sententiam Lutheri de multitudine piorum ciuium & senatorum Lutheranorum. Cernis omnes vna ciuitate, eaque longè minore, quàm sit Memphis in AEgypto, aut Vlyfippo in Lufitania, aut Poppfinga feu Alena in Germania coprehendi posse. Quid amplius

Hinc confer te ad nobiles, & prefectos, qui funguntur muniu in Ducatu, & ditione aliqua, & numera mibi cos, qui verbum Dei ferid ament; (nam nobiles ifti, ac fimiles. videri volunt, quod præ alin omnibus verbu Dei fic ament, vs pre immodico amore id pene vorarint, & abforpferint.) Hic, fi vnum offenderu, qui vere fit pim, & fenfu calamita tu proximi ferid tangatur,eig fubueniat,dando,mutuan do,confulendo, & quibu potest modi, ibi plures quàm cen tum innenies, qui prorsus contrarium faciant, maximo conatu, & fummit viribus, ve indubie, non maximaarx omnes nobiles vnius principatus verè pios & laudatos, capere queat fimul cobabitantes. O magnam penuriam, indice & iudice Luthero, piorum nobilium Lutheranorum. Nihilne de principibus, ô Luthere /

Postremd inspice, & excute Principes quog. Hic etiam vere pius eft coruo rarior albo, ve vix vnum, arg, alterum vere pium inter eos inuenias. Vnde nata eft vox illa prouerbialis non omnind vana; Principes bonos, ac pios effe carnem ferinam, hoc eft, rarissimum animal in celo. Magna enim eorum pars erunt titiones infernales vna cum Diabolo. Sunt enim impij ferd omnes, & verd piorum bo ftes, & carnifices truculentifimi. Hæc Lutherus: Quibus verbum non addo : nam aut verum dixit Lutherus aut falsum: Eligant Nouatores quod volent,& cum in Pontifices nostros clerumque ac Monachos linguas & calamos ftringere ingrediuntur.reflectant prius oculos ad fe, vel faltem ad hzc sui Prophetz effata, & vel contra veterem Paræmiam, videant mantica, qued in terge eff, & forsan hebetabitur & retundetur nonnihil effrænis illa alios carpendi & incessendi cupiditas

Fini-

## Funianis notatiunculis.

fcripfit Amplifsimus Dominus MARCVS VEL-SERVS II vir Augustanus; interestenim Lectoris nosse. Ita ergo ille.

In defensione Bellarminiana pag. 987 rectifsimè coniecisti in Othone Frisingensi vocabulu femine ad Ioannem VII. Papam, malæ manus affumentum videri. Eft enim apud me Othomanu scriptus, in quo Ioannes fextus, Ioannes feptimus, sifinnim . ordine plcripti, nulla fæmine adiectione, cui vocabulo ne spatium quidem inter Ioannis feptimi, & Sifinnij nomina perpetua ferie scriptarelinquitur, ne quis forte erasum calum. nietur.

Pag. 1005. locum ex Sutliuio affers qui Theodoricum Niemum citet, afferentem, Papas per trufas & nugas, ac colores varios. & elenchos fophificos, Christianum populum decipere. Sed hæc infignis impostura est. neque enim Niemo vnquamin mente

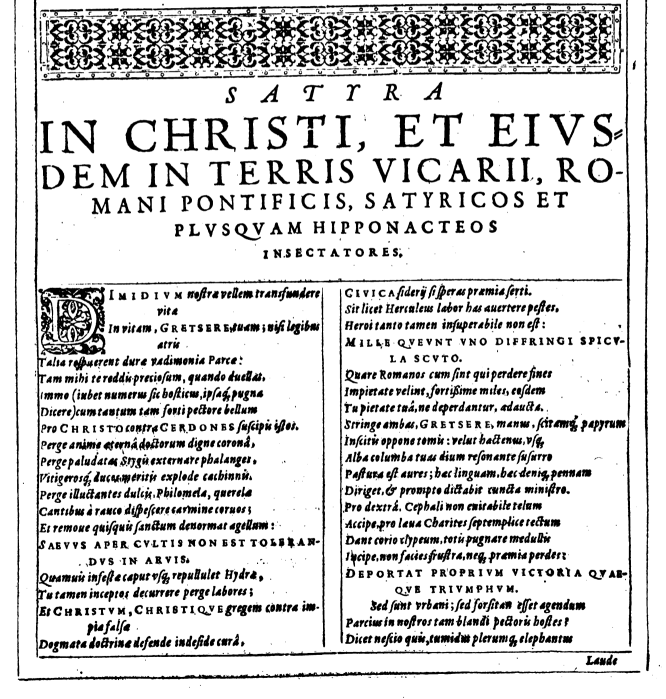
Finiam, vbi adscripsero, quz proxime ad me A venit. hac de Pontificibus vniuerse affirmare. Sed, Gregorium XII.quem Errorium appellare folet, & Benedictum XI. dictum XIII. Christianis illudere ait, animum deponendi Pontificatus ad procurandam quietem Ecclesia iacantes, quem neutiquam habeant. Itaque hæc eft libri tertij de schilmate capitis 40.inscriptio : Autor buim biforiæ Pontificum collufionem, atg. peruerfitate deteftans, & referens nequities vtrimg, Pontificis, inquirit cauffam tam diutina, atg, malitiofe tergiuerfations in deponendo Papatu. Vtinam Sutliuius cam, quam Niemus religionem profiteretur, certè Pontificem le-

1294

Digitized by Google

gitime electum nunquam Antichriftum nominaret.

Laus Deo, cuius gratia , & Deipara Virgini, cuim intercessione ad Operi buim finem peruenimu.



#### 1292

# SATYRA.

## 1206

| Laude cupit vinci, non verbu acribus ; aurum         | spjevens suft a, vendex suft issme, virg â           |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Obiice.non ferrum, si vis superare Zythulsum;        | (Nam te Christepetunt) manibuig in flagra paratis    |
| Haretich totos nummorum deplue nimbos,               | Extemplo infeflos iterum cifpelle latrones;          |
| Si vu vi captas tendant ad munera palmas :           | Et lucra que summo sunt coniunctisima damno          |
| Fulungscum tales quaris vincire dracones,            | Cum menfis euerte fuis ; remoneto columbas,          |
| In bene nummatis tibi fumma refulgeat arcis,         | Perdito, non dignas bac ade, numifinata, merces;     |
| FORTIOR IN TOTO NON EXTAT MACHI-                     | Omnia dificito que sufferraneus affert,              |
| NA MVNDO,                                            | SORDIDA MERX NITIDIS EST BIICIEN-                    |
| Hocipfe à proprise gladio vincuntur amicu.           | DA TABERNIS.                                         |
| Ergóne blandiri, tu.quem nunc dscere nolo,           | Omnibus est vitium ; qua vendunt, quag, petessunt.   |
| Megs probare inbes inimici pectus auari ?            | Omnia virus habent ; sunt omnia digna fauillis.      |
| Hoc ip/um toties tam clarâvoce fonabam .             | Quii non cum stomacho legat illa volumina? qui non   |
| Hunc morem accufo.boc crimen tam sepe flagello.      | Defpuat, & scombrin, thurig, tegenda relinquat ?     |
| Qui iugulat patrem nostri lamuschaton audet          | In quibus aëreum C H R I S T V S phantajma vocatur ? |
| Poscere temporibus > sauis diadema tyrannis          | Mater vbi Virgo nulum peperiffe puellum              |
| Imponit nudus populo spectante Lupercus ?            | Dicitur, & falfis vmbram fouisse jub vlnu;           |
| Et tonet e tantu non vla PHILIPPICA Roffru ?         | Effigiemą, bominu cruce suspendisse Pilatm,          |
| Theromedon folium premit ? occupat alt a Thyeftes    | Effigiem digitis Thomas tetigiffe vocatis            |
| Atria ? cognato se sanguine vindicat Atréus ?        | Deceptog alius cognouisse omnia sensu?               |
| Contemeratý ferox regalia fércla Lycaon ?            | Et tamen bas ipfas inseminai impia pestes            |
| Et conuiua lupum non plectat Iuppiter islum?         | Herefis humane centeno codice menti.                 |
| Nonius in fellâ vult flertere Struma curuli?         | Quid capite abnutas, anni&andog refellus?            |
| Laurea Cercyoni datur ? accipit impius aurum         | Hocné put as facinus mortales vincere vires ?        |
| Ædibus ex factis Verres impune? triumphat            | Perlege C B R D O N E M, fi non bac omnia cornes,    |
| Post sansum Casilina nefas ? graffator ab vrbe       | Dic me mendacem, vanum fimilem g. Luthere.           |
| Mercedem pro cade petit ? piratica laudem            | Et ne,vbi cognôriu maiora,minora refutes,            |
| Conciliat i treßis fasces inuadit agaso?             | Finge animo improbulam te nunc intrare Geneuam       |
| Et taceat Cenfor ? non praparet arma Tribunus ?      | Mecum, & per mediam propera velociter vrbem,         |
| Pramia facrilegus, ftipendia sperat adulter?         | I, propera, citimg, tuos contolle cotburnos:         |
| Hunnius beretice vendit mendacia lingue ?            | Iam quippe à longe magnos audire boatus,             |
| Tot pro commento sestertia Iunius aufert ?           | Clamoresy, mibs videor, rabidas ý, querelas;         |
| Attalicas pariunt Rullo conuicia gazas ?             | Iam fumum video ; fed plura videbimus. Eia           |
| Et non incipiam Satyras deducere ? nullis            | I, proper a citime tuos contolle cothurnos.          |
| Flagitia bac bominum cupiam circumdare boiu?         | Quanta bominum turba ? quàm den/a compita complent   |
| Tarquinius peccat, Brutus non vindicet?ignem         | Spectantum nubes ? Cunctis sacet alta fenestris      |
| Manades inisciunt, mibi fas restinguere non sit?     | Prospectat g, reum plebes, que digna fuisses         |
| SI PECCARE LIBET, CVR NON PVNIRE                     | Nunc famâ meliore frui, fi ficut in igne             |
| LICERET?                                             | Perdidit errores alienos, ipfa cremaffet             |
| OMNEM POENA COMES CVLPAM PREMIT.                     | Damnaffet g, faos. Sed pergo reum g, require,        |
| An fimulandum eft,                                   | Ac opportunis fumum removentibus Auftrie             |
| Et digitos oculu opponere debeo nostru ?             | Afpicio cupidis, quod mens mea queris oce Dis.       |
| SAEPE NOCENS FIT QVI VVLT INDVLGE                    | Namg, ftat in mediu & prabet pinguia flammu          |
| RE NOCENTI;                                          | Pabula SERVETVS, geminis religatus in ignem          |
| Incipiam, incipiam fancto dare frena furori,         | Fatalem vînclu, firicium g, efflagitat ensem,        |
| Et Satyras, vt cum pronu rapidißimus vndu            | Quo miferam à tosto secludat corpore vitam.          |
| Subiectum in scopulum summâ de rupe cadit fons,      | Cur bunc, ô ciues, cur bunc damnaftis ad ignem,      |
| Perpetung, rapax cauat Acroceraunia nimbie,          | Cur, repeto, tantis cruciabitur iste perselus?       |
| Effundam toto laxatæ flumine venæ                    | Soluite, desperat : Neptunum affundite promptie      |
| In vos, vt faciam nigru ex moribus albos.            | Vulcano manibus, diuum g, extinguite diuo,           |
| Forfican efficiam quod spero : SAEPIVS ALTVM         | Auxiliumý, vito peregrino porgite vejtram ,          |
| EXCITAT EXIGVO STERTENTEM ACRE                       | Impatiens pæna trifti se denouet orto.               |
| DYLA CANTV.                                          | Sed (mibi reclamant) nimu exectanda patranie,        |
| At Satyras ? nimis boc. Nimis boc balatronibus ifis? | Dignus & eft iftin & pluribus in figge flammin,      |
| Scilicet heretico me vu obtrudere palpum,            | Gloria cus fummi Patris eft. miuria Gnati.           |
| Plaudere pinnirapo, fastoso parcere mœcho?           | Ergd quid admissi ? Tumido Triadem oreneganis ,      |
| Ei xerampelinas bomicida texere lanas?               | Ing Deum qui vix viginti quing Decembres             |
| Putide non faciam tibi VVitackere quod optas,        | Vizerat, ing, faires per tot iam facula Patres       |
| Semper echinatâ genus boc expellere clauâ,           | Ingenium dentes q, SABELLICVS exacuit fue.           |
| Semper Alastorios pergam vexare clientes,            | Prognefas (borret mens, & ftupefatta tremifit)       |
| Non eris hoc vestro regnum populabile ferro.         | Person as triplicem tres Cerberon appellauit,        |
| Non ern bet restre togakar populatione jerret        | conforme (replicementes Cerberon appeuruit,          |

,Terge-

# SATYRA.

## 1298

Tergeminig, (beu) monstra tricorpora Geryonaë. Aft Augustinum tritbeismi accusat, vt omnem Qui tres Personas naturâ agnoscit in vnâ. Ac ne Seruetum solum tam dira venena Euomuisse putes, eadem erustauit acumen Blandrata & Lall: cane peius & angue Lutberm Nemo sui addat scriptis, H O M O O V S 10 N odit. Scilicet à quoquam se vinci crimine non vult; Aut facit, aut quos non potis est facere ipse, nefandis Impise errores dostrina vocibus auget. Sic afini cum cernit aquam forte alter asellus, Addit & ipse suam saturum flumina sperans, Et Iouis orâclo se in libertate futurum.

Quid mirum est igitur, qui CHRISTVM turpiter ip/um

Scindere tentarunt scelerato dogmate. fi nunc Inuadunt etiam Petrum ? PERIVRIA DICVNT. MENTIRI TIMEANT? Seges bac est maxima lucri. Romanum si quis chartis miretricibus audet Lædere Pontificem. si magnos vellere Diuos, Purpureos y Patres. & amantes iusta dynaslas 3 Mox sibi donati sulcos consarriet agri, Adde qudd & Syrium sorbebit ab aëre costum, Et Capitolinum tumidá se mente putabit Esse louem.innumeris sibi surgere lumina myxis Finget. & extrustis incendia cernet in aris. Hoc est quod nobis Rullum facit esse sulta Quod diadematum se credit lunius.boc est.

Ergone formo/o suppactum disimus auro Conculcare (olum , qui per conuicia lingua Tam pede demenți certum gradiuntur ad orcum ? Talu & ad ftygiam via dicisur effe paludem \$ Ergóne Amaltbeácornu (ffundente putamus Auratas tunicas, argentatas g, lacernas Decidere in fures, & tam mendacia colla ? Credimus bos Veneris myftas, hac fércla Charontin Vngere cum dominis adıpalıbus ili a cænis ? Non funt tam faufti ftomachum faturare lupinum Crustula non possunt: neg. pro tam gurgite vasto Sufficit explendo modicum quid ; totius apri Porrige, carpe, armos; pauo nil deme; fit an(er Integer, & centum veniant suo in ordine missiu, Hifte famem plene fi vis placare moloßis. Phidicia oderunt menfis collecta Lacania. Quantillum fitsunt ? quadrantal, nam modici funt. Sed neg femper habent : prudentes quippe culina Glante fues adipant, cythifo lactaria pafcunt. Et nifi de mensa semesi segmina porci Surripiant futtim, que natú inde reportent Consugibusý sun quàm rara tomacula laxum Porricit in ventrem Maccenas ? Regius optat Effe diæcetes Schmidelinus, at impedit incus Frustraturý gulam, coruumý, eludit hiantem. Si vult cum magnic praco conare dynastie, Maturèveniet, si post epidspnidas adsit. Vel quando Harpyiam similem quie pellere nescit, Apponit qualem in ftomacho fert Cerberss offam, Aut dat boletum, quem Claudius edit ; edendum. Talia debentur tali bellaria fabro, Postquam ventriculi rabie vesanus in vnam

Gallonî fquillam patrimonia tota profudit. Saua fames quid non cogu, quos compede victrix Sub tua iura trabu ? te cornix fape magifirâ Multa loqui didicit.tu rauco gutture coruum Mirifice humanas docuifti fingere voces. A te xaipe fuum meus olim pfittacus haufit. Tu facis vt contra diusnas vndig claues Pontificu, multi balbâ de nare loquantur, Qui prater barbas, & longa fyrmata pulla Nil fapientis babent: Quibus Elifabetha, per Anglos Pracipua & dux est in relligione caputg; Sed PETRVS & quotquot PETRVM funt deinde fe-

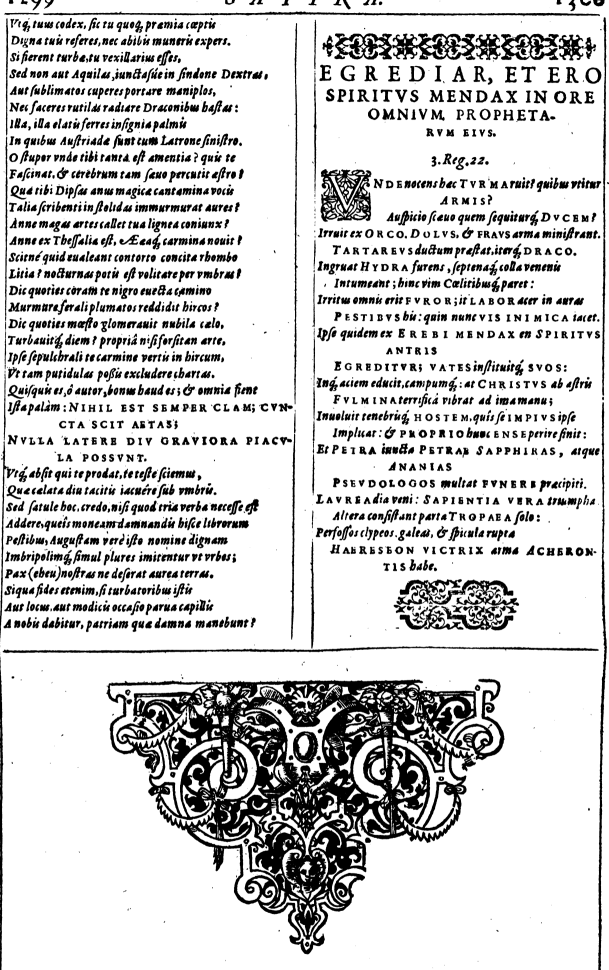
Pompificis mordax Antichriftig merentur Nomen. & in cathedrá dirarum habitare fororum, Ac vbi peftilitas regit exultare feruntur. O ftupida mentes,ô ebria pettora,qua vos Vertigo inuafit ? que stultam in/ania mentem Exagitat ? PETRVSné fuo difper(at ouili Peftiferam labem ? PETRVS ferruminat orcum, Romanuig thronus magnum deuaftat Olympum ? O autoratos in Auerni inra ministros, CHRISTIArcem aternam firmag in rupe locatam Quàm cuperent imu euertere fundamentu : Pluria pro reliquis colipbia sumite luctis Haretici, tantam fivultu frangere pettam; Scitis enim vires contra bas nimis effe potentem, Que Phlegethontes ridet tutifims portas. Exilient q fuit fummi fationibus ignes, Perg folum calefte vagis erroribus ibunt ; Et citim vincto requiescent cetera calo Sidera, solq, prim ceffabit spargere lumen. Qu'am queat euelli muris lapis vnus ab ifin, Quos pro sede suà legit dum vita manebat PETRVS, & illafos etiam post funera fernat. Qui verò llyrico Romans in fine corone Has Antichriftum terras intraffe docenti Credendum dicunt.apud bos Plato Pythagoriffat. Nam que Antichristi sunt argumenta futuri ? Quine dies ? aut que precedent figna ? quis Henoch ? Venerit in propriu nifi forfitan ille miniftru ? Quos ventru rabies & amor compellit edendi Cum tenebrosa polum bign subuecta tenet nox Quidlibet vt tentent : medio cum fertur Olympo Atq, aduerfus equis Oriens afflauit anbelis, GRETSER v sq. aliqui Lithinum enthymema renodat, Fit fuga, nil faciunt, & in aëre afyla requirunt, Ac Martem eiurant pracifo vi pollice Murci.

Quantus porrò duces nostros petulante loquuta Famosisq, studet numerus depettere libris, Quanto coloratà bilu feruissit ab irà? Va tibi, qui nuper labaram rabiosulus atri Demonis atg, Dei fabricasti incude tenebrin Tisipbones posità: quo dextrà à parte Lutherum Cum C H R I S T O, Austriades, Boios, aliosg, dynastas A laua infelix domino cum Dite locasti. Nam si clara dies notum te secerit orbi, Significem g, sugar littor deprenderit istum Seu tu cetratus, seu tu peltasta vocére, Vndig, Letheis circumrorabere guttin,

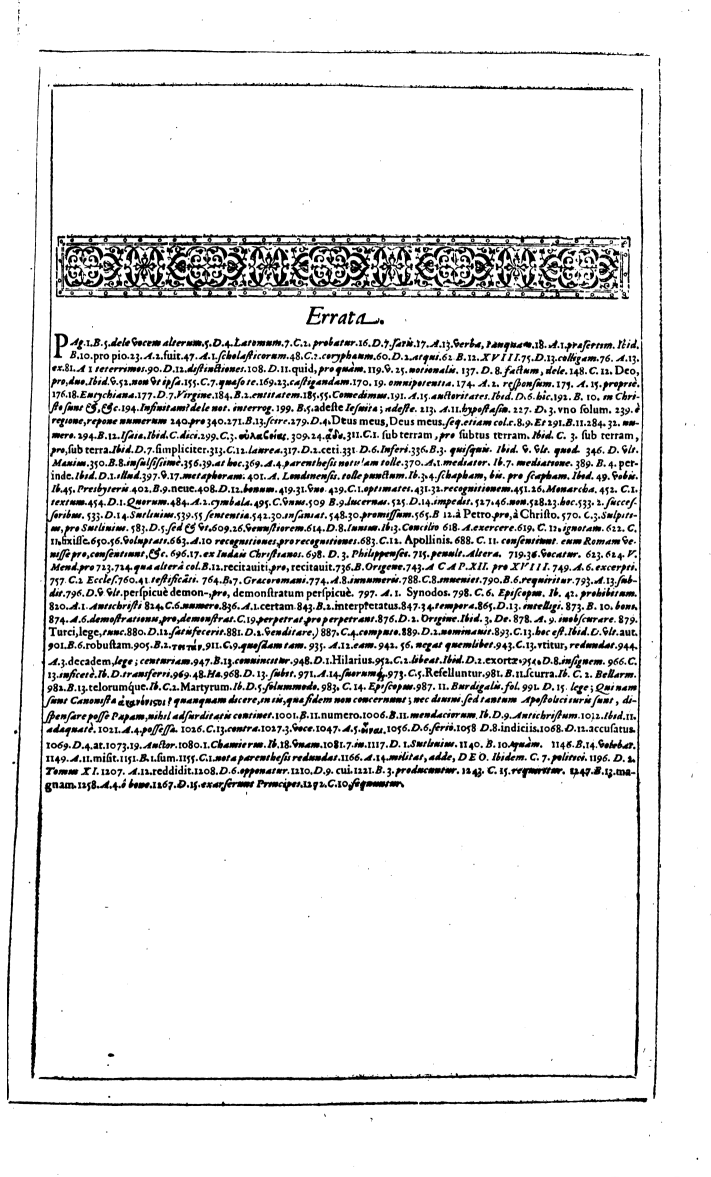
Vig

## SATYRA.

1200



ERRA-



• ·

| F N                                                                                                           | $\mathcal{D} E X$                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                               |                                                                                                 |
|                                                                                                               | M S A C R A E                                                                                   |
| SCRIPTVRAE                                                                                                    | QVAE IN HIS                                                                                     |
|                                                                                                               | TO, ET ALIIS QVINQVE                                                                            |
|                                                                                                               | ICE LIBRIS APOLOGE.                                                                             |
|                                                                                                               |                                                                                                 |
|                                                                                                               | R, VEL A SECTARIORYM.<br>ationibus vindicantur.                                                 |
|                                                                                                               | ariawia. A 1 marawr mi                                                                          |
| Ex veteri                                                                                                     | Testamento.                                                                                     |
|                                                                                                               |                                                                                                 |
| Genefis.                                                                                                      | 17. Qui superbierit nolens obedire sacerdotis imperio, & c.                                     |
| . In quocung, die comederie ex co,morte morierie.526                                                          | 1105.1107                                                                                       |
| . Non apparait, quia tulit cum Dem. 314                                                                       | 19. In oreduorum vel triam testium stat omne verbum.                                            |
| . Melchifedech Rez Salem erat facerdos Dei altißsmi.                                                          | 21. Maledictim omnie qui pondot in ligno. 284                                                   |
| 2163<br>7. Descendam ad filium meum in infernum. 314                                                          | 30. Qui noftrum valet ad selum afcendere ? 320                                                  |
| . Producite cam vt combaratur. 426                                                                            | Ibid. Quis e nobis poteris stansfretare mare, & illud ad                                        |
| 6. Cunttag, avimeque ingreffe funt cum lacob in E-                                                            | nos víq, deferre. ibid.                                                                         |
| gyptum, & egreffa funt de femore illim, & 6. 320                                                              | Iudicum.                                                                                        |
| 9. Fiat Dan celuber in via. 916<br>Exodi                                                                      | 8. Dominare nostri tu Esilius tum, Esilius filiy tui, quia<br>liberasti nos de manu Madian. 423 |
| Exoul.<br>Ego indurabo cor Pharaonir. 293                                                                     | 1bid.Non dominabor veftri, neg, dominabitur in vos filius                                       |
| 5. Cantemus Domino, gloriose enim magnificatus eft.                                                           | meus, sed dominabitur vobie Dominus. ibid.                                                      |
| equum & ascensorem eius proiecis in mare. 808                                                                 | 18. In diebm illis non ernt Rex in Ifraël. 424                                                  |
| 1. Si qui per industriam occiderit proximum suum, G                                                           | 21. In diebu illin non erat Rex in Ifraël, fed vnufquuq                                         |
| per infidias, ab altari meo euelles eum yt moriatur.<br>1057.                                                 | quod rottum fibi videbatur, boc faciebat. 424                                                   |
| 8. Dottrinam & veritatem. 1020                                                                                | Primi Regum.<br>8. Erimus nos quog, ficut omnes gentes. 425                                     |
| Leuitici.                                                                                                     | 23. Init Saul & focy eius. 588. 589                                                             |
| 1. Sancti eftote, quoniam ego fanctus fum. 1052                                                               | Secundi Regum.                                                                                  |
| 3. Plaga lepra fifuerit in bomine,adducetur ad facerdo-<br>tem, & videbit enm. 1258                           | 6. Víg, ad dism mortis sua. 920                                                                 |
| 1. Qui intraueris super animam mortnam, &c. 320                                                               | 20. Non est nobie pars in Dauid, neg, bareditas infilio                                         |
| Numeri.                                                                                                       | Isai, reuertere in tabernacula tua Israël. 914                                                  |
| 1. Non poffum folus fustinere bunc populum, quia grauis                                                       | Tertij Regum.                                                                                   |
| eft mibi. 429                                                                                                 | 2. Non deduces caniciem eine pacifice ad inferos. 309.                                          |
| bid. Auferam de spritu tuo, tradamą, eu, vt sustentent te-<br>cum onus populi, & non tu solus graneris. ibid. | 310<br>Ibid.Deducesq, canos eine cum fanguine ad inferos. ibid.                                 |
| 1. Auferens de fpiritu qui erat in Mofe, & dans feptua-                                                       | 8. Fecit bolocanftum in medio atry, & factificium, &                                            |
| a ginta viru. 2140.1141                                                                                       | adipom pacificorum. 1135                                                                        |
| Deuteronomij.                                                                                                 | 22. Fecit quoque fibi Sedecias filime Chanaana cornua                                           |
| s. Non addetii ad verbum, Čs. 1131<br>12. Quod pracipio tibi , Čs. 1131                                       | ferrea, & ait: Hac disit Dominus; bu ventilabis<br>'Syriam, donec deleas eam. 1173              |
| 7. In lece quem elegerit Dominus. 1786                                                                        | Syriam, aonec deleas eam. 1173<br>22. Ecce dedit Dominus (piristum mendacij in ore omni-        |
| 17. Si difficile & ambiguum apud te indicium effe per-                                                        | um Prophetarum tuorum, qui bic funt, & Dominuu                                                  |
| fexeri, Gc. 1106                                                                                              | locutus est contra te malum. 2173                                                               |
|                                                                                                               | * 82.Ac-                                                                                        |

Digitized by Google

•

. .

| <ul> <li>Ninuifli eum pauld minus ab Angelis, gloria &amp; bo-<br/>nore coronafti eum, &amp; confituifi eum fuper opera<br/>mannum tuarum;omnia fubiccift fub pedibus eius.<br/>954</li> <li>Non detelinques animam meam in inferno. 307</li> <li>In omnem terram exiuit fonu corum. 851</li> <li>Deus mew clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no<br/>de, &amp; non ad infipientiam mibi. 283</li> <li>Foderunt manu meas &amp; pedes meoi. 851</li> <li>Foderunt manu meas &amp; pedes meoi. 851</li> <li>Foderunt manu meas &amp; pedes meoi. 851</li> <li>Sacrificium &amp; oblicationem noluifli, aures autem per-<br/>fecifit mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poftu-<br/>lafti, tune dixi: Eccevenio. In capite libri friptu<br/>vfd de me, &amp; e.</li> <li>Dominabitur à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/fu<br/>ad terminos orbit terra. &amp; davabunt eum ommer<br/>reges terra, onunes gentes feruiente ei.</li> <li>Ego dixi Dÿ efu, &amp; filj Excelfi omnes.</li> <li>Ego dixi Dÿ efu, &amp; filj Excelfi omnes.</li> <li>Farare cosfecit.</li> <li>Alt. Errare cosfecit.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,        |                                       | F                 | N        | D                    | È                                             | *                                    |                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------------|-------------------|----------|----------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------|
| <ul> <li>chem in maxillam, ch äiri: Mae erge dimific<br/>furitim Demini, ch locaue (diffic)</li> <li>furitim Demini, chem (diffic)</li> <li>Quarti Regum,</li> <li>aurone (even (diffic)</li> <li>(even (d</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 22. 60   | cessit Sedecias filius Chanaana, O    | percuj            | sit Mi-  | 107                  | . Cott                                        | iuit portas areas, & vett            | es ferreos cofregit. 217 |
| <ul> <li>Aprinu Domini, G tourus ofi tibi 2172<br/>Quarti Regum.</li> <li>Noncesor mesmin professi aret.</li> <li>Noncesor mesmin professi aret.</li> <li>Noncesor mesmin professi aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin aret.</li> <li>Noncesor profile and mesmin area.</li> /ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |                                       |                   |          | 109                  | . Sede                                        | à dextru men, donec pon              | am inimicos tuos (ca-    |
| Quarti Regum.         113. Opera minama hominum si babest & non loquen.           1. Nornecer mens in specifier eret.         951           1. Sono alient ensit de visea. & vise.         951           1. Sono alient ensit de visea. & vise.         113. Opera minama hominum si babest & non loquen.           1. Sono alient ensit de visea.         113. Corrado alient ensit de loque vise.           1. Sono alient ensit de visea.         113. Corrado alient ensit de loque vise.           1. Sono alient ensit de visea.         113. Corrado alient ensit ensit de loque vise.           1. Sono alient ensit de visea.         113. Corrado alient ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensit ensi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |                                       | •                 | -        |                      |                                               |                                      | - 1                      |
| <ul> <li>f. Nometeor mentamin prefati real. 199</li> <li>f. Nometeor mentamin (197)</li> <li>f. Nometeor mentalis, (197)</li> <li>f. Nometeor mentalis, (197)</li> <li>f. Lattern Aprefabiu meir Verbami taum Domine, 199</li> <li>f. Contanione, 199</li> <li>f.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |                                       |                   |          | 112                  |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>16. J. Vierma oliusta. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O vast. O visica. O vast. O visica. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O vast. O va</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | e. No    |                                       |                   | 102      |                      |                                               |                                      | - 1                      |
| <ul> <li>uso, G. antidla.</li> <li>(Controlisting for Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Regis Sprine.</li> <li>(Gontrolisting for Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis Regis</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |                                       | boues.            |          | 1.10                 |                                               |                                      |                          |
| <ol> <li>Controlation off or Regio Syria. 103</li> <li>Lisid. Neguaguam Dominom its. Krif de Hilfor Prophota,<br/>gai of in 1fail, indicat Regi I fail muniverba,<br/>gai of in 1fail, indicat Regi I fail muniverba,<br/>gai of in 1fail, indicat Regi I fail muniverba,<br/>gai of in 1fail, indicat Regi I fail muniverba,<br/>Gaussian forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions confertatus loided, offumpit<br/>Contarions confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming to confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming the confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming the confertatus loided, offumpit<br/>Contarions forming the confertatus loided, offumpit<br/>populant term.</li> <li>Dala Contarions (Contarions Confertatus and official confertatus confertatus loiden confertatus<br/>sconda component). &amp; deliched confertatus confertatus<br/>populant terms.</li> <li>Dala Contariante confertatus loide confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched confertatus<br/>sconda component. &amp; deliched c</li></ol>                                                              |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>bid. Nequeques Domine mi Res. (At Helifum Prophen, gui ofin 16 fail, mider Reg 16 fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, gui fail omnia verba, g</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>gui af in 1 feit, indicat Rej if feit immis archa, guzang lovus Wireri norschait us. isid. Scatter mortant in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the indicate set in the ind</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |                                       | Case Br           |          | 125                  |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>quacum f. lomun flari in containi tao.</li> <li>Scundi Paralipomenon.</li> <li>Anno autem forim toroffattui biada, sfumpfit<br/>Centurines. Ct.</li> <li>Strottani o control international actional ional actional actional actionaction</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          |                      | <b>45</b> A                                   | In ISA M ; LA <b>qUENS</b> CONTESTIN |                          |
| <ul> <li>Secundi Paralipomenon.</li> <li>Jano autem forim confertatu Vaida "dimpfet<br/>Centurinee. Gr.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe vincende automu for informe vincende automu.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe vincende automu for informe vincende automu.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe vincende automu for informe vincende automu.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe vincende automu for informe vincende automu.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe vincende automu for informe vincende automu.</li> <li>Joglatiamu ein fort informe for automu for informe vincende automu for informe automu for informe automu for informe vincende automu for informe automu for informe automu for informe automu for informe automu for informe automu for informe.</li> <li>Joglatiamu ein informe informe automu for informe automu for informe automu for informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu vincende automu vincende automu forme informe.</li> <li>Joglatiamu vincipum vincende for informe automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende automu vincende au</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          |                      |                                               | <i>K</i> .                           |                          |
| <ul> <li>23. Anno auism fopime confortatu loiada, affampfit<br/>Centariones, Gr. (1)</li> <li>23. Anno auism fortatu loiada, affampfit<br/>Centariones, Gr. (1)</li> <li>23. Contariones, Gr. (1)</li> <li>24. Des contariones, Gr. (1)</li> <li>25. Contariones, Gr. (1)</li> <li>26. Isotham filim eium renis domum mea oft. (1)</li> <li>21. Doi mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>210.</li> <li>21. Doi mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>210.</li> <li>21. Doi mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>210.</li> <li>21. Doi mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>210.</li> <li>21. Doi mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>210.</li> <li>22. Davis mibb be tribuat, vt in inferme protogat met<br/>22.</li> <li>23. Anno auism formu domum mea oft. (2).</li> <li>24. Protin domum quafi dorconmeder, Cr. (2).</li> <li>25. Stratater mainflim confiction of protinismu dono<br/>25. Domumo formum quafi bor comdet, Cr. (2).</li> <li>26. Dohemb formum quafi bor comdet, Cr. (2).</li> <li>27. Davis formum furme protogation means formum formum quafi bor condition of protogation medification.</li> <li>28. Davis formum quafi bor comdet, Cr. (2).</li> <li>29. Davis formum furme protogation means formum domum quafi bor condition of protogation medification.</li> <li>29. Davis formum formum quafi bor condition of protogation means formum domum quafi bor condition and protogation means formum domum quafi bor condition means formum domum quafi bor condition means formum domum quafi bor condition means formum domum quafi bor conditiones formum domum quafi bor conditiones formum quaf</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   | · 1614.  | 143                  |                                               | -                                    |                          |
| Centerionen de. 1158<br>26. Fedimaid expulerant cam. 1158<br>26. Teothem filme iur veriei domam Regö, d' iudichat<br>populam terra. 2158<br>21. Donisuu creauit of populam terra. 2158<br>21. Donisuu creauit of populam terra. 2158<br>23. Peditio d' mort discrum te a off. 210<br>24. Peditio d' mort discrum terra de off. 210<br>25. Peditio d' mort discrum terra de off. 252.333<br>25. Peditio d' mort discrum terra de off. 252.333<br>26. Bechemoth fraum quafi bos comeder, d'e. 422.455<br>27. Poduta de nofficientam film bosinam. 323<br>27. Profitio d' mort discrum terra de off. 217<br>28. Derduis de nort discrum terra de off. 252.333<br>29. Bechemoth fraum quafi bos comeder, d'e. 422.455<br>20. Dirampamu vincela coram d' principam vincela coram de officienta de terra de addiferation de minos estati de officer addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de addifferen de ad                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          |                      | In                                            |                                      |                          |
| <ul> <li>26. Fifmath expulerant cam.</li> <li>11.57. Siefmath expulerant cam.</li> <li>26. Forduban filim ein renied dumm Rogie, Ö indicabat<br/>populam terra.</li> <li>20. Dominus creatif me in initiv vizem for an er ei<br/>canta component, O calicaber per fingules dien.</li> <li>20. Dubantione informe protogat met<br/>310.</li> <li>21. Dichart in informe protogat met<br/>310.</li> <li>22. Dirambgaran eine, Gramm die die Gramman initie vizem met andipartie fischemum immelaani vitat<br/>man famam eine.</li> <li>23. Behemoth principum vierum Domini.</li> <li>24. Reditere metminos terra.</li> <li>25. Padula informe stam. &amp; poffiguenti<br/>ingam itforum.</li> <li>26. Informe ogui et entimistierte.</li> <li>27. Sinfitus de seam of proisiamu duobh<br/>ingam itforum.</li> <li>28. Behemoth principum vierum Domini.</li> <li>29. Distempamu vincile eream for prisidamu duobh<br/>ingam itforum.</li> <li>20. Distempamu vincile eream for prisidamu duobh<br/>ita anterminos terra.</li> <li>27. Sinfitus man dia seifit jäh peläm eimin<br/>stam ereminos terra.</li> <li>27. Sinfitus mation stam.</li> <li>27. Sinfitus stam.</li> <li>28. Scientistist statis materant stati forus ereation in informe.</li> <li>28. Scientistist start.</li> <li>29. Scientistist start.</li> <li>29. Scientistist start.</li> <li>20. Scientistist start.</li> <li>20. Scientististist start.</li> <li>20. Scientistististers.</li> <li>20. Scientistististers.</li> <li>20. Scientististististististististististististist</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |                                       | rda , af          | Tump/is  | 1                    |                                               |                                      | •                        |
| <ol> <li>Jaarbam filimeim renzist domum Regiv, O indicabat<br/>populam terre.</li> <li>Jaarbam filimeim servist domum Regiv, O indicabat<br/>populam terre.</li> <li>Qui mibi bec eribuat. vt in inferno protegat met<br/>30</li> <li>Qui mibi bec eribuat. vt in inferno protegat met<br/>30</li> <li>Jaarba preparabat celes aderam &amp; c. &amp; f. Wan cergo filig andice me. &amp; f.</li> <li>Nadu informu eram illo, O nullum eff oprimeri-<br/>rum perditioni.</li> <li>Jo more discrum t: anribu mofiria andiain-<br/>mu fanam eiu.</li> <li>Jo more discrum t: anribu mofiria andiain.</li> <li>Jo Bebenoth fanum quafi bos comeder, &amp; e. 42.455</li> <li>Bebemoth fanum quafi bos comeder, &amp; e. 42.457</li> <li>Debumoth fanum quafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth fanum guafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth fanum guafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth fanum quafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth fanum guafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth fanum guafi bos comeder, &amp; e. 4152</li> <li>Debumoth and merin in sigrime.</li> <li>Jo der meram xixii form or non anim fan farine.</li> <li>Jo der meram xixii form or proteine.</li> <li>Jo den meram kim farme meram exixii fai bos meram exisi.</li> <li>Jo den meram ki fui and farine fani ibos readi fai bos mi bos m</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | C        | Centuriones, &c.                      |                   | 1159     | 1.                   | Deglu                                         | tiamus cum ficut infernu             | s viuentem, & inte-      |
| <ul> <li>populam terra.</li> <li>100.</li> <li>Quindo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 26. Fe   | finato expulerant cam.                |                   | 1158     |                      | gru                                           | m,quafi defcendentem in l            | lacum 310                |
| <ul> <li>populam terra.</li> <li>100.</li> <li>Quindo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or cum ee er a cundo preparabat cales ader am. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Nunc ergo filj addite me. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or. Or</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |                                       | , d' in           | dicabat  | 8.                   | Domi                                          | nus creauit me in initio             |                          |
| <ul> <li>Iob.</li> <li>Quindo preparabat celos aderam. St. St. om ee erä cut Ca. component). St. deletadom er st. St. om informo protogas met 310</li> <li>St. St. fulfinuero, informo domu mes eft.</li> <li>St. St. St. St. St. St. St. St. St. St.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |                                       |                   |          |                      | 87                                            |                                      |                          |
| <ul> <li>14. Qui mibi boc cribust, vi in inferno protegui mel<br/>310</li> <li>15. Si fafinuero, infernu domu mea oft.</li> <li>16. Si fafinuero, infernu domu mea oft.</li> <li>17. Si fafinuero, infernu domu mea oft.</li> <li>18. In diebu eium flapebune nouifimi. O primos inuadet<br/>borror.</li> <li>18. Pedatio G meri dixruust: antibus noftria auliait-<br/>mu forma meiue.</li> <li>28. Pedatio G meri dixruust: antibus noftria auliait-<br/>mu forma meiue.</li> <li>29. Bobemeth fanum quafi bos comedet, Ot. 422.435<br/>6. Bobemeth fanum quafi bos comedet, Ot. 422.435<br/>7. Padatio G more dixruust: antibus noftria auliait-<br/>mu forma meiue.</li> <li>20. Bobemeth fanum quafi bos comedet, Ot. 422.435<br/>7. Padatio G more dixruust: antibus noftria auliait-<br/>mu forma meiue.</li> <li>20. Bobemeth fanum quafi bos comedet, Ot. 422.435<br/>7. Padatio A mea ofti suu fin vex ab eo, Or.</li> <li>21. Dirumpamu vincula cerum O proiniemu à nobin<br/>ingum inforum.</li> <li>22. Dabo tidigevites bereditatem tuam of poff.</li> <li>23. Dabo tidigevites bereditatem tuam, O poffesionen<br/>taan cerminos terra.</li> <li>24. Qui creaut monghis cum faituifi sum fabre opera<br/>munum tuarum;omnia fabiscifi fab pediban eium.</li> <li>25. Crista eium fauto finu eorum.</li> <li>26. In inferno qui conficieur tiam in inferno.</li> <li>27. Toim actering num dea finitifi sum eorum.</li> <li>28. Paderunt anum meam in inferno.</li> <li>29. Toim actering miti.</li> <li>20. Crista eum paulò minu ab Angelis. gleri a Coto<br/>Red fina actificatifi fab pediban eium.</li> <li>27. Foderunt maum meam in inferno.</li> <li>28. Paderum serram vinit foun eorum.</li> <li>29. Toim mu clamabo per di me or non exaulise.</li> <li>20. Toim actificatifi fab pediban eium.</li> <li>21. Foderunt maum meam in inferno.</li> <li>223.</li> <li>234. Demu curum fouldate eorum mo infigero.</li> <li>235.</li> <li>235. Defenent for antim meam in inferno.</li> <li>236.</li> <li>237. Redizent mau meas de pedi merer.</li> <li>238.</li> <li>239. Sacrificium G oblicationem noliuii.</li> <li>231. Ego auti monto moliuii.</li> <li>23</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                      |          |                                       |                   |          | 18.                  | Ouan                                          | do preparabat celos ader             | CM . IT C. IT (MM en eva |
| <ul> <li>310</li> <li>310</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>313</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>317</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>313</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>313</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>313</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>313</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>316</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li> <li>316</li> <li>316</li> <li>316</li> <li>317</li> <li>318</li> <li>318</li> <li>319</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>311</li> <li>312</li> <li>312</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>314</li> <li>315</li> <li>315</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0        |                                       | 8761 ec.          | as met   |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>17. Si fafinuero, informm domm mea off.</li> <li>18. In diebus eine flage huns rosuffini, &amp; primos inuader<br/>borror.</li> <li>18. In diebus eine flage huns rosuffini, &amp; primos inuader<br/>ywam perditioni.</li> <li>28. Perditio &amp; mort dixerunt : anribus noftri audini-<br/>mu famam eius.</li> <li>29. Bebenoth fenum quaft bos comedet. &amp; 42.457</li> <li>20. Bebenoth fenum quaft bos comedet. &amp; 42.457</li> <li>21. Drampamu vinsela corum &amp; proisiamu à nobis<br/>iugum ipforum.</li> <li>22. Dirampamu vinsela corum &amp; proisiamu à nobis<br/>iugum ipforum.</li> <li>23. Dirampamu vinsela corum &amp; proisiamu à nobis<br/>iugum ipforum.</li> <li>21. Dirampamu vinsela corum &amp; projefigionem<br/>ruam terminos terra.</li> <li>22. Dades tibis bareditatem tuam &amp; poff.<br/>fofionem tuam terminos terra.</li> <li>23. Scruitater man, &amp; poffgionem<br/>ruam terminos terra.</li> <li>24. Pofula à me, &amp; confituifi sum fuper opera<br/>menum tuarum; somnia fabiscifi fab pediou sim.<br/>go4.</li> <li>25. Struitater man, &amp; poffgionem<br/>ruam terminos terra.</li> <li>26. In inferno qui confituitifi sum fuper opera<br/>menum tuarum; somnia fabiscifi fab pediou sim.<br/>go4.</li> <li>25. Scruit four media infermo.<br/>327. Ediorum neum in infermo.<br/>328. Scruit four confituitifi sum fuper opera<br/>menum tuarum; somnia fabiscifi fab pediou sim.<br/>go4.</li> <li>23. Ederant manu meao in squerum.<br/>33. Ederant manu meao in squerum.<br/>33. Ederant manu meao in squerum.<br/>33. Faderum tuarum; somnia fabiscifi fab pedious sim.<br/>43. Domina distine originam corum.<br/>33. Faderum tuarum; somnia fabiscifi fab pedious sim.<br/>33. Faderum tuarum; somnia fabiscifi fab pedious sim.<br/>33. Ecorum foultifies autor mono.<br/>33. Faderum tuarum; somnia fabiscifi fab pedious corum.<br/>33. Faderum tuarum; somnia fabiscifi fab pedious corum.<br/>33. Faderum tuarum; of the famine term<br/>serges terra, omne: gentes feruieme i.<br/>34. Exo sol actifice terra, de corum difficure terra<br/>sege serva, filitate actificure terra<br/>sege serva of filitate corum in squerum.<br/>34. Exo sol actifici las le corum difficure terra<br/>sege serva falitate origene terra<br/>sege serva of filitat</li></ul>                                                                                                              | ~        | •                                     | 1                 |          | 1                    |                                               | • •                                  |                          |
| <ul> <li>18. In diebus eine flagebunt nouifsimi, &amp; primes innadet<br/>borter.</li> <li>26. Nedu infernu ceram ille, &amp; nullum eft operimen-<br/>rum perditioni.</li> <li>27. Nedu infernu ceram ille, &amp; nullum eft operimen-<br/>rum perditioni.</li> <li>28. Perditio &amp; more discentre : anribu noftri audini-<br/>mu fama einu.</li> <li>29. Bebeneth, principium viarum Domini.</li> <li>20. Bebeneth, principium viarum Domini.</li> <li>21. Dirtemamu winsula ceram &amp; tribitan muk abebi<br/>iugum ipforum.</li> <li>22. Defuica dee, &amp; da des eibb sereditatem tuam torniso: terta.</li> <li>23. Dabe tibigenter bereditatem tuam , for politionem tuam termino: terta.</li> <li>23. Dabe tibigenter bereditatem tuam, &amp; pof-<br/>fifionem tuam termino: terta.</li> <li>22. Dabe tibigenter bereditatem tuam, &amp; pof-<br/>fifionem tuam termino: terta.</li> <li>23. Dabe tibigenter bereditatem tuam, &amp; for foffenem<br/>raam eminos terta.</li> <li>33. Pederni ende termino: terta.</li> <li>33. Proferiora te quefferi.</li> <li>34. Ex we a diffumi predini. Ego feci in celiv, we tumen<br/>indeficient eviret of politici for be pedibine eim.<br/>gof.</li> <li>35. Arificium of politici for be pedibine eim.<br/>gof.</li> <li>35. Arificium foru eran.</li> <li>36. To inferne main informe.</li> <li>36. Sarificium of politici, fauste attem per-<br/>fecifi mibi. Sarificium of pro peccate non pofu-<br/>laft, rune dist: Eccevenio. In capite liferi forifiti<br/>yf de me, &amp; c.</li> <li>35. Deferenter foruise era de pedierme.</li> <li>36. Deferent foruise era de pedierme sera.</li> <li>37. Voute &amp; readist.</li> <li>37. Doum actuam feruiter era.</li> <li>37. Doum actum feruiter era.</li> <li>37. Doum actum feruiter era.</li> <li>37. Doum a</li></ul>                                                                                                                                                                                                          | ,        | _                                     |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| bortor. 273<br>26. Neddu infernus coram illo, C nullum oft oprimen-<br>rum peritoioni. 333<br>28. Perditio C mort dixerunt : anribu noftrie audini-<br>masfamam eiue. 332.333<br>29. Bebenoth fauum quaft bos comeets, Ce. 432.455<br>40. Bebenoth, principium viarum Dumini. 478<br>20. Dirumpamu vincula corum C proiticiamu à nobin<br>ingun ipforum. 014<br>2. Dirumpamu vincula corum C proiticiamu à nobin<br>ingun ipforum. 014<br>2. Ego autem conflitutum fam rex ab co. Cr. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam C poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1152<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1157<br>2. Daba tibi gentes bereditatem tuam (poff<br>fifiomen tuam terminos terra. 1157<br>2. Totra eius fifeto ternam anternorea. 1157<br>2. Totra eius fifeto terdini. Ego feei in celin, ve tumen<br>tuam functione restate fortistist tibi. 310<br>3. In inferno quis confittuifi eungfuero opera<br>menuum tuarum; omnia fabiscifi fi bo podibus eius. 253<br>2. Sacrificium of oblationen noluifi, auree autem poff<br>3. In omum terram terim tim mibi. 253<br>2. Sacrificium of oblationen noluifi, auree autem poff<br>fifti mibi. Sacrificium of pro peccate non poffa-<br>fielfi mibi. Sacrificium of pro peccate non poffa-<br>fielfi mibi. Sacrificum exist Eccevenio. In capite liferi foripiti<br>yf de me, 6/c. 2/fumine y/g<br>de terminos erbiters, 6/ de fifti keref fumine y/g<br>de terminos erbiters, 6/ deff diviste termine. 374<br>3. Ego disi Di fifti, fifti Excelf omnus. 293<br>3. Ego disi Di fifti, fifti Excelf omnus. 293<br>3. Ego disi Di fifti, fifti Excelf omnus. 293<br>3. Ego disi Di fifti,                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>26. Nudu infernu ceram ille, &amp; nullum off operimentum perditioni.</li> <li>233</li> <li>23. Perditio &amp; mors dixerunt : asribus noffria audius mu famam eius.</li> <li>232. 333</li> <li>24. Bebemoth fanum quafi bes comedet, &amp; e. 432.435</li> <li>25. Strutator maigfati Dei, ab ea upprimetur.</li> <li>20. Bebemoth fanum quafi bes comedet, &amp; e. 432.435</li> <li>21. Dirumpamus vincula corum &amp; proiticiamus à nobi in gam. archita erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, eration, nec faitenti de erant apadi infras, que nu portation, erat, de faitent de polecent, que and bergi de de la poperation.</li> <li>21. Dour menter an erain erati nue de nue de faite columna marmera.</li> <li>22. Debo tibigenter baredit atem nueam &amp; poffolionem nuam terminos terra.</li> <li>23. Dabo tibigenter and in informo.</li> <li>24. Duinterim que ad ante da angelis, glori de bare opticenti ante ante and informing informo.</li> <li>25. Crista e ium faite de marmera.</li> <li>26. In onte nerram existis fonu eorum.</li> <li>27. Valuatifi eum pould mimus da bangelis, glori de bare opticenti mus informo erati in gradifium informo.</li> <li>25. Startificium de obliciofi in berduiter enti.</li> <li>26. Tho de erain and informo musi informo.</li> <li>27. Non derelinquee a mari informo.</li> <li>28. Applicatione moluifi. aures autem perfection eristis in severa entities in severa entit and informo.</li> <li>29. Sartificium de oblici eronom noffatu de mere.</li> &lt;</ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |                                       | T 117595 1        |          | 9.                   |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>rum perditioni.</li> <li>rum perditio d' more dixerunt : anribu noftri audini-<br/>mu famam eiu.</li> <li>reation d' more dixerunt : anribu noftri audini-<br/>mu famam eiu.</li> <li>reation d' more dixerunt : anribu noftri audini-<br/>mu famam eiu.</li> <li>reation d' perditio erran benjama.</li> <li>reation de upprimetur.</li> <li>reation de upprimet</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      | menjam, mifit an-        |
| <ul> <li>23. Perditio &amp; more dixerunt : astribu noffri audinimus famameius. 333</li> <li>23. Bebemoth forum quafi bos comedes. 32.333</li> <li>24. Bebemoth forum quafi bos comedes. 32.333</li> <li>25. Strutater maigfatri Dei, abe supprimetur. 80</li> <li>26. Dirumpamus vincula corum O proixiamu à nobh</li> <li>27. Dirumpamus vincula corum O proixiamu à nobh</li> <li>28. Defulad me, O dabo tibi bereditatem suam (proficient i demu atomitatis fina, C. Restertatur palsis in servem, nude erat. O firitur nodest at Deum qui dedit illam. 314</li> <li>27. Poptulad me, O dabo tibi bereditatem suam (proficient i tams terminos terra. 1152</li> <li>28. Debis diferen fuam, Popfishemen fram (proficient i tams terminos terra. 853</li> <li>29. Abo tibi gentics bereditatem suam (proficient i tams terminos terra. 853</li> <li>20. Abo tibi gentics terra. 853</li> <li>21. Dirumpamus meam in inferne. 354</li> <li>22. Non decelinques animam meam in inferne. 357</li> <li>23. Foderant manu meat O pedes mosi. 351</li> <li>23. Sacrificium O polatione moluifis aux geronno polation or obtatione moluifis are saved informitiam misi. 253</li> <li>23. Sacrificium of oblatione moluifis. 152</li> <li>23. Sacrificium of oblatione moluifis. 152</li> <li>24. Domue corum fipalchta eorum in spernem. 314</li> <li>25. Domine serve foruient is stori vigue ed mare. 24 flumine vigation of the operation of</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          | •                                     | s est ope         | rimen-   |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>mus fam am eius. 332.333</li> <li>Bebemosh fanum quaft bos comedet, &amp;c. #2435</li> <li>Bebemosh fanum quaft bos comedet, &amp;c. #32435</li> <li>Bebemosh fanum quaft bos comedet, &amp;c. #32435</li> <li>Pirmopamus vincula corum O proiniamus à nobh<br/>ingum ihforum.</li> <li>Dirumpamus vincula corum O proiniamus à nobh<br/>ingum ihforum.</li> <li>Dirumpamus vincula corum O proiniamus à nobh<br/>ingum ihforum.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; 014</li> <li>Beo auter conflictum fam rex ab co, &amp;c. 1152</li> <li>Debo ribigenter bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suam &amp; poffofionem<br/>tuam tuarumpomusi faboicifi fub polibus eius.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suami eng di holibus eius.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suami eng di holibus eius.</li> <li>Pofula do ribi bareditis eum porta.</li> <li>Poffula do ribi bareditatem suami eng di holibus eius.</li> <li>Pofula do ribi bareditis eum porta.</li> <li>Pofula do ribi bareditatem suami eng di holibus eius.</li> <li>Pofula do ribi bareditis ecorem.</li> <li>Pofula con ad infipientiam mibi.</li> <li>Pofula con ad infipientiam mibi.</li> <li>Pofula con ad infipientiam mibi.</li> <li>Pofue medy da ad mare d' a flumine ecorem opofi<br/>ad terminos orbis terra.</li> <li>Pofecerunt forutanes (f</li></ul>                                                                                                                                                                                                |          | •                                     |                   |          | 15.                  | Inform                                        | ns & perdicio corain Do              | mimo : quanto magu       |
| <ul> <li>Bebemoth fanum quafi bos comedet, &amp; 6. 432.485</li> <li>Bebemoth principium viarum Domini. 478</li> <li>Pfalmorum. 478</li> <li>Pfalmorum. 478</li> <li>Dirumpamus vincula corum &amp; proiisiamus à nobh<br/>ingum ipforum. 914</li> <li>Boo autem conflituthu fam rex ab co, &amp; c. 152</li> <li>Pofula à me, &amp; dabo tib bereditatem tuam &amp; poff<br/>fefionen tuam terminos terra. 152</li> <li>Dabo tib igentes bereditatem tuam , &amp; poffsionen<br/>ruam derminos terra. 373</li> <li>In inferno quis confitutifi eum fuiper opera<br/>manuum tuarumionnia fabicifi fab pediba eium.<br/>954</li> <li>Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954</li> <li>Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954</li> <li>Foderum manus mea &amp; pedis movi.<br/>815.</li> <li>Foderum manus mea &amp; pedis movi.<br/>815.</li> <li>Sacrificium &amp; olalifi, aures cutem per-<br/>feifi mibi.<br/>227.</li> <li>Denu meu clamabo per diem &amp; non exaudies, &amp; no<br/>826.</li> <li>Sacrificium &amp; pole diem for no exaudies, &amp; no<br/>832.</li> <li>Foderenn manus mea &amp; pedes movi.<br/>933.</li> <li>Sacrificium &amp; polatificature ein sanse era à fumoth<br/>14 fait. sune dixi : Eccevensio. In capite liferi friprin<br/>95.</li> <li>Donimacitar a mari vigute ad mare. &amp; à fumines.<br/>956.</li> <li>Donimacitar a mari vigute ad mare. &amp; à fumines.<br/>956.</li> <li>To minabitar a mari vigute ad mare. &amp; à fumoth formitiam ingernum.<br/>956.</li> <li>Desion existi for terre.<br/>957.</li> <li>Vauete &amp; readite.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meani fabies liferi friprin<br/>957.</li> <li>Vauete &amp; readite.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meani fabies fiftific.<br/>956.</li> <li>Sacrificium for bilationem nolaifi, aures eutem per-<br/>festi mibis a dansei. (a fabius fifti friprin<br/>95.</li> <li>Sacrificium for fifti Excello mene.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meaneibu fanitis.<br/>957.</li> <li>Vauete &amp; readite.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meanibu fanitis.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meanibu fanitis.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meanibu fanitis.<br/>956.</li> <li>Fundamenta eium in meanibu fanitis.<br/>957.</li> <li>Vauete &amp; fuditis.<br/>957.</li> <li>Vauete &amp; fuditis.<br/>950</li></ul>                                                                      | 28. Pe   | rditio & mors dixerunt : anribm i     | nostriu d         | audini-  |                      |                                               |                                      | 333                      |
| <ul> <li>40. Bebemoth, principium viarum Domini. 478<br/>Plalmorum.</li> <li>21. Dirumpamu vincula corum &amp; proinciamu à nobă<br/>ingun inform. 914</li> <li>22. Dirumpamu vincula corum &amp; proinciamu à nobă</li> <li>23. Dirumpamu vincula corum &amp; proinciamu à nobă</li> <li>24. Ego autem conflitutu fum rex ab co. &amp; cr. 1152</li> <li>25. Poftula à me, d' dabo tibi bereditatem tuam &amp; pof-<br/>feßionem tuam terminos terra. 8152</li> <li>26. Dabo tibi gentes bareditatem tuam &amp; pof-<br/>feßionem tuam terminos terra. 853</li> <li>27. Dabo tibi gentes bareditatem tuam &amp; pof-<br/>feßionem tuam terminos terra. 853</li> <li>28. La ninferno quie conflictium fum wab Angelie, gloria d' be-<br/>more coronafiteum, o' conflituit fou me fupor porta</li> <li>30. Valualiti um paulà minus ab Angelie, gloria d' be-<br/>more coronafiteum, o' conflituit fou me fupor porta</li> <li>30. Descrima e animam meam in informo. 307</li> <li>29. Non detelinques animam meam in informo. 307</li> <li>20. Dabo tobi gentes bereditatem mibi. 283</li> <li>21. Pode un meu clamabo pet diem o' non exaudist, d' no<br/>fle, d' non ad infipientiam mibi. 283</li> <li>22. Sactificium &amp; oblasionem noluifi, aures autem per-<br/>fescifium d' oblationem noluifi, aures autem per-<br/>fescifium foulator a oruno in apernum. 314</li> <li>23. Domu aosum foulubra coruno in apernum. 314</li> <li>24. Domu aosum foulubra coruno in apernum. 314</li> <li>25. Deficerunt forutantes foratimie. 7035</li> <li>27. Voues d' readite. 916 Excelló menes. 906.1134</li> <li>28. Ego dui Di ofthi, flig Excelló menes. 906.1134</li> <li>29. Faitm off principatu sim somitos faitures coruno in apernum. 314</li> <li>25. Portues d' readite. 906.1134</li> <li>26. Fundamenta eu in monitou faiture. 906.1134</li> <li>27. Voues d' readite. 916 Excelló manes. 906.1134</li> <li>28. Ego dui Di ofthi, ch fig Excelló amase. 936.1134</li> <li>29. Faitu off principatu sim amonitou faiture. 936</li> <li>20. Fundamenta eu in monitou faiture. 936</li> <li>20. Fundamenta eu in monitou faiture. 936</li> <li>20. Creati e eosfictit. 2017</li> <li>21. Domi</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                      | 1        | mus famam cius.                       | 3                 | 32.333   | 25.                  | Scrute                                        | ator maightis Dei, ab ca             | apprimetne. So           |
| Plalmorum.<br>2. Dirumpamus vincula corum & proiziamus à nobi<br>iugum ibforum.<br>2. Ego autem conflictum fam rex ab eo, & c.<br>3. Ego autem conflictum fam rex ab eo, & c.<br>3. Poftula à me, & dabo tibi bereditatem tuam & polf<br>(effionem tuam terminos terra.<br>3. Poftula à me, & dabo tibi bereditatem tuam & polf<br>(effionem tuam terminos terra.<br>3. Debo tibi gentes bareditatem suam & poffedfamem<br>tuam terminos terra.<br>3. In inferno quis conflictium fam wab Angelia.<br>3. Nefortiva te questioni forediui. Ego feci in celiv, vt lumen<br>indeficient orivetur, & c. Ego in altifismis habita-<br>more coronafti eum, & caufi tiuifti eum faper opera<br>manuum tuarum;omnia fubicifi fub polisk eim.<br>3. Non derelinques animam meam in inferno.<br>3. Non derelinques animam meam in inferno.<br>3. Sacrificium & otauit fonue corum.<br>3. Foderunt manu meam foi inferno.<br>3. Sacrificium & otautifi, sure saudies, & non<br>4. Henoch placuit Deo, & tranflatus eff in paradifum.<br>3. Sacrificium foulche acorum in quermum.<br>3. Demue corum foulche acorum in quermum.<br>3. Ego dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.                                                                                                                                                                                                                            | 40. Be   | bemoth fænum quafi bos comedet, e     | 56. 4             | 82.485   | - <b>-</b> -         |                                               | Ecclesiasta.                         |                          |
| Plalmorum.<br>2. Dirumpamus vincula corum & proiziamus à nobi<br>iugum ibforum.<br>2. Ego autem conflictum fam rex ab eo, & c.<br>3. Ego autem conflictum fam rex ab eo, & c.<br>3. Poftula à me, & dabo tibi bereditatem tuam & polf<br>(effionem tuam terminos terra.<br>3. Poftula à me, & dabo tibi bereditatem tuam & polf<br>(effionem tuam terminos terra.<br>3. Debo tibi gentes bareditatem suam & poffedfamem<br>tuam terminos terra.<br>3. In inferno quis conflictium fam wab Angelia.<br>3. Nefortiva te questioni forediui. Ego feci in celiv, vt lumen<br>indeficient orivetur, & c. Ego in altifismis habita-<br>more coronafti eum, & caufi tiuifti eum faper opera<br>manuum tuarum;omnia fubicifi fub polisk eim.<br>3. Non derelinques animam meam in inferno.<br>3. Non derelinques animam meam in inferno.<br>3. Sacrificium & otauit fonue corum.<br>3. Foderunt manu meam foi inferno.<br>3. Sacrificium & otautifi, sure saudies, & non<br>4. Henoch placuit Deo, & tranflatus eff in paradifum.<br>3. Sacrificium foulche acorum in quermum.<br>3. Demue corum foulche acorum in quermum.<br>3. Ego dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.<br>3. Fog dixi Diy offis, & flig Excelf inmes.                                                                                                                                                                                                                            | 40. Be   | bemoth, principium viarum Domin       | ni.               | 478      | 9.                   | Quias                                         | nec opus , nec ratio , nec /a        | pientia, nec scientia    |
| <ol> <li>Dirumpamus vincula corum &amp; proisiamus à nobă<br/>iugum ipforum.</li> <li>Bio autern conflictum fum rex ab co, &amp; c. 1552</li> <li>Bo autern conflictum fum rex ab co, &amp; c. 1552</li> <li>Pofula me, &amp; dabo tibi bereditatem tuam &amp; pof<br/>fefionem tuam terminos terra.</li> <li>Dabo tibi gentes bereditatem tuam, &amp; poffefionem<br/>ruam terminos terra.</li> <li>Stati feum qui de contributi fue and motificati fue and the fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and motificati fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue and fue an</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -        |                                       |                   |          |                      | erni                                          | nt apud inferos, quo tu proj         | eral. 214.215            |
| iugum ipforum.<br>2. Ego autem conflitutem fum rex ab eo, & c. 1152<br>2. Pofula à me, & dabo tibi bereditatem tuam & fof<br>foßionem tuam terminos terra.<br>2. Dabo tibi gentes hereditatem tuam, & poffesionem<br>tuam terminos terra.<br>3. Orivra eiu ficut columna marmorea.<br>3. Crivra eiu ficut menes.<br>3. Crivra ei                                                                                                                                                                                                | 2. Di    |                                       | ziamu             | à nobin  | 12.                  | Ibit b                                        | omo in domum eternitati              | fue de c. Revertatur     |
| <ul> <li>2. Ego autem conflitutus fam rex ab co, &amp; c. 1152</li> <li>2. Poffula à me, &amp; dabo tibi b ereditatem suam &amp; poffessonem i aum erminos terra.</li> <li>2. Dabo tibi gentes b ereditatem suam &amp; poffessonem i tam erminos terra.</li> <li>2. Dabo tibi gentes b ereditatem suam &amp; poffessonem i tam erminos terra.</li> <li>2. Dabo tibi gentes b ereditatem suam &amp; poffessonem i tam erminos terra.</li> <li>3. Ortara eius ficut columna marmorea.</li> <li>3. Crura eius ficut columna marmorea.</li> <li>3. Nefortiora te queficrie.</li> <li>3. Primogenita ante omnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante omnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante omnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante onnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante onnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante onnem createram.</li> <li>3. Primogenita ante onnes terateram.</li> <li>3. Primogenita ante onnes terateram.</li> <li>3. Primogenita ante onnes terateram.</li> <li>3. Refortioren te poffecuit periotespartetera, dre.</li> <li>3. Primogenita ante onnes terateram.</li> <li>3. Refortioren te poffecuit periotespartetera de degi tillam.</li> <li>3. Refortioren te poffecuit periotesparteteretrie.</li> <li>3. Qui creauti me requeficit.</li> <l< td=""><td></td><td>• •</td><td></td><td></td><td>,</td><td></td><td></td><td></td></l<></ul>                                                                                                                                                                                                  |          | • •                                   |                   |          | ,                    |                                               |                                      |                          |
| <ol> <li>Pofula à me, &amp; dabo tibi bereditatem tuam &amp; pof-<br/>fessonem tuam terminos terra.</li> <li>Daba tibi gentes bareditatem tuam, &amp; poffessonem<br/>raum terminos terra.</li> <li>Daba tibi gentes bareditatem tuam, &amp; poffessonem<br/>raum terminos terra.</li> <li>Thinferno quie confistium tibi.</li> <li>Thinferno quie confistuifi cum fuper opera<br/>manuum tuarum; ominia fubiccifi fub pediom cim.<br/>954.</li> <li>Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954.</li> <li>Dom meu clamabo pet diem &amp; non exaudies.<br/>954.</li> <li>Foderunt manu mead &amp; pede meori.<br/>14 fti, tune dixi: Eccevenio. In capite liferi fripti<br/>95 de me.<br/>95.</li> <li>Dominabitur a mari v(gue ad mare.<br/>95.</li> <li>So voice &amp; readitis.<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Dominabitur a mari v(gue ad mare.<br/>95.</li> <li>So serificium for polichinet is<br/>95.</li> <li>Dominabitur a mari v(gue ad mare.<br/>95.</li> <li>So serificure e readitis.<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutantes feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutantes feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutantes feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante feruinet is<br/>95.</li> <li>Polecerunt forutante ferui</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                              |          | • • • •                               | er.               |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>feßionem tuam terminos terra.</li> <li>Dabo tibigentes baredisatem tuam, &amp; poffeßionem<br/>taam eerminos terra.</li> <li>Sträta eim ficut columna marmorea.</li> <li>Jaam eerminos terra.</li> <li>Sträta eim ficut columna marmorea.</li> <li>Strätien ein ein ficut ante onnem meam in inferno.</li> <li>Strätien ein ein ficient ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein file ein</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |                                       |                   |          |                      |                                               | -                                    | \$14                     |
| <ul> <li>2. Dabo tibigentes bareditatem tuam, &amp; poffesionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>3. Dabo tibigentes bareditatem tuam, &amp; poffesionem<br/>tuam terminos terra.</li> <li>3. Nefortiora te queficial.</li> <li>4. Exceletal.</li> <li>4. Primogenita ante onneme creaturam.</li> <li>3. 7. Non derelinques animam meam in inferno.</li> <li>3. 7. Non derelinques de pedes moor.</li> <li>3. 7. Polecunt manum mead &amp; pedes moor.</li> <li>3. 1. Foderunt figuide de ade acousti a spermum.</li> <li>3. 4. Henoch placuit Deo. &amp; transfatum eff in paradifum.</li> <li>3. 7. 2. Deficerunt figuide de ade acousti a spermum.</li> <li>3. 4. Henoch placuit acob.</li> <li>3. 8. 6. filiamete tribu is acob.</li> <li>3. 1. Egredictu rivela de ade acouste ano anome onnee reg</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |                                       |                   |          | 1.0                  | wine a                                        |                                      |                          |
| <ul> <li>tuam terminos terra.</li> <li>1n inferno quis confitebitur tibi.</li> <li>Minuifli eum paulò minus do Angelie, gloti d'bo-<br/>sore corenafti eum, &amp; confituiffi oum fuper opera<br/>manuum tuarum; omnia fubicciffi fub pedibm eim.</li> <li>964</li> <li>10 muem terram exiuit fonu corum.</li> <li>13. Nefortiora te quafierie.</li> <li>24. Ex ore altifismi prodiui. Ego feci in celò, vt lumen<br/>indeficiens orivetar, &amp; c. Ego in alcifismi babita-<br/>mis Germi celi circuita infila., &amp; c.</li> <li>25. Non derelinques animam meamin informe.</li> <li>207</li> <li>21. Dou meu clamabo per diem &amp; non exaudies. &amp; non<br/>éte. &amp; non ad infipientiam mibi.</li> <li>283</li> <li>21. Foderunt manus meas &amp; pedes meor.</li> <li>23. Sacrificium &amp; oblationem noluifli, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccaso non poftu-<br/>lafi, tunc dixis : Ecce venio. In capite libri foripti<br/>rfl de me. &amp; c.</li> <li>24. Qui recent eribus lacob.</li> <li>257. Vouete &amp; reddite.</li> <li>267. Vouete &amp; reddite.</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Vouete &amp; reddite.</li> <li>277. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Fundamenta eiu in unoneibus fan&amp;is.</li> <li>277. Vouete &amp; reddite.</li> <li>278. Alterninos eris fuigi Excelfi omnet.</li> <li>279. Vouete &amp; reddite.</li> <li>270. Vouete &amp; reddite.</li> <li>271. Dominabitur a menibus fan&amp;is.</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Vouete &amp; reddite.</li> <li>277. Vouete &amp; reddite.</li> <li>273. Vouete &amp; reddite.</li> <li>274. Exore a conficut mone.</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Vouete &amp; reddite.</li> <li>277. Vouete &amp; reddite.</li> <li>278. Partim eff principatus oius fuper bosmerum oim.</li> <li>273. Patim eff principatus oius fuper bosmerum oim.</li> <li>274.</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Paulamenta eius in unoneibus fan&amp;is.</li> <li>273. Vouete &amp; reddite.</li> <li>273. Vouete &amp; reddite.</li> <li>273. Vouete &amp; reddite.</li> <li>274. Exore os fecit.</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>276. Exore cor pointer a conditis.</li> <li>277. Vouete &amp; reddite.</li> <li< td=""><td></td><td></td><td></td><td>- 1</td><td>p. c</td><td>, <b>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </b></td><td></td><td></td></li<></ul> |          |                                       |                   | - 1      | p. c                 | , <b>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </b> |                                      |                          |
| <ul> <li>In inferno quis confitcibitur tibi. 310</li> <li>Minuifli cum paulò minus ab Angelis, glotia &amp; bo-<br/>nore coronafti cum, &amp; confituiffi cum fuper opera<br/>mansum tuarum; omnia fubicciffi fub pedibus eim.<br/>954</li> <li>Non derelinques animam meamin inferno. 307</li> <li>In omnem terram exinit fonu corum. 837</li> <li>Deu meu clamabo per diem &amp; non exaudies, &amp; non<br/>die, &amp; non ad infipientiam mibi. 283</li> <li>Foderunt manus meas &amp; pedes meor.<br/>95.</li> <li>Sacrificium &amp; oblationem noluifli, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; foro peccato non poflu-<br/>ulfi, tune dixi : Eccevenio. In capite libri foriptü<br/>aft erminos obis terra, &amp; advarabunt cum omner<br/>reges terra, omnes gentes feruients ei.<br/>95.</li> <li>Domus corum fepulchra corum in spornum.<br/>95.</li> <li>Domus corum fepulchra corum ex d' a flumine vifu<br/>ad terminos obis terra, &amp; davabunt cum omner<br/>reges terra, omnes gentes feruients ci.<br/>95.</li> <li>Youete &amp; reddite.<br/>95.</li> <li>Youete &amp; reddite.<br/>95.</li> <li>Youete &amp; reddite.<br/>95.</li> <li>Youete for eddite.<br/>95.</li> <li>Youete for reddite.<br/>95.</li> <li>Youete for reddite.<br/>95.</li> <li>Youete for eddite.<br/>95.</li> <li>Youete for solitie.<br/>95.</li> <li>Youete for solitie.<br/>95.</li> <li>Youete for solitie.<br/>95.</li> <li>Youete for reddite.<br/>95.</li> <li>Youete for solitie.<br/>95.</li> <li>Yo</li></ul>                                                                  |          | -                                     | 5 6999            |          |                      | a tour                                        |                                      |                          |
| <ul> <li>Ninuifli eum pauld minus ab Angelis, gloria &amp; bo-<br/>nore coronafti eum, &amp; conflituifli eum fuper opera<br/>mannum tuarum;omnia fubiccifti fub pedibus eius.<br/>954</li> <li>Non detelinques animam meam in inferno. 307</li> <li>In omnem terram exiuit fonus corum. 851</li> <li>Deus mew clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no<br/>de, &amp; non ad infipientiam mibi. 283</li> <li>Foderunt manu meas &amp; pedes meoi. 851</li> <li>Foderunt manu meas &amp; pedes meoi. 851</li> <li>Sacrificium &amp; oblicationem noluifli, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poftu-<br/>lafti, tune dixi: Eccevenio. In capite likri foriptä<br/>vf de me, &amp; e.</li> <li>Dominabitar à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/fu<br/>ad terminos orbit terra. &amp; davabunt eum ommer<br/>reges terra, onunes gentes feruiense i.</li> <li>Ego dixi Dje flu, &amp; filj Excelfi omnes.<br/>956.</li> <li>Endamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>257. Vouete &amp; redite.<br/>266. Fundamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>267. Errare cosfecit.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>273. Vale. Errare cosfecit.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>273. Vale. Errare cosfecit.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>274.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>275. Vale. Errare cosfecit.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>275. Vale.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>275. Vale.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>275. Vale.</li> <li>Minamenta eiuu in momeibus fantiti.<br/>276. Errare cosfecit.</li> <li>Minamenta eiuu eiuu eiuu eiuu eiuu eiuu eiuu eiu</li></ul>                                                                                                                                                   | -        |                                       |                   | -        | -                    | -                                             | • •                                  |                          |
| <ul> <li>nore coronafti eum, &amp; conftituifti eum fuper opera<br/>mannum tuarum; omnia fubiccifti fub pedibm eim.<br/>954.</li> <li>25. Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954.</li> <li>26. Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954.</li> <li>27. Non derelinques animam meam in inferno.<br/>954.</li> <li>28. In omnem terram exiuit fonu corum.<br/>857.</li> <li>21. Deu mew clamabo per diem &amp; non exaudies.<br/>95.</li> <li>22. Deu mew clamabo per diem &amp; non exaudies.<br/>95.</li> <li>23. Federunt manu meas &amp; pedes meor.<br/>95.</li> <li>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra, &amp; e.<br/>97.</li> <li>25. Sacrificium &amp; pro peccato non poftu-<br/>16f. frunc dixi : Esce venio. In capite liferi foriptä<br/>95. Defecerunt feulchra corum in spernum.<br/>95.</li> <li>24. Denue corum fepulchra corum in spernum.<br/>95.</li> <li>25. Dominabitur à mari v/que ad mare.<br/>95. Vouete &amp; reddite.<br/>95. Vouete &amp; reddite.<br/>95. Fundamenta eim in momeibus fandiv.<br/>95. Fund</li></ul>                                                                                  |          |                                       |                   |          | 24.                  |                                               |                                      |                          |
| manum tuarum; omnia fubiecifi fub pedibu eius.<br>954.<br>25. Non derelinques animam meam in inferno.<br>26. In omnem terram exiuit fonus corum.<br>27. Deus meus clamabo per diem & non exaudies.<br>27. Deus meus clamabo per diem & non exaudies.<br>28. Reforem te posicerunt, ofto in illi quafi rums exipfs.<br>28. Reforem te posicerunt, ofto in illi quafi rums exipfs.<br>27. Poderunt manus meas & pedes meor.<br>28. Sacrificium & oblationem noluifi, aures autem per-<br>fecifi mibi. Sacrificium & pro peccaro non poftu-<br>Lafti, tune dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü<br>vf de me, & .<br>28. Domus corum fepulchra eorums in sternum.<br>29. Defecerunt forutantes forutinio.<br>29. Defecerunt forutantes forutinio.<br>20. Defecerunt forutantes forutinio.<br>20. Defecerunt forutantes forutinio.<br>20. Defecerunt forutantes forutinio.<br>21. Dominabitur à mari v(que ad mare. & à flumine v(g<br>ad terminos orbit terre.<br>25. Vouete & reddite.<br>26. Excaca cor populi buim. & aures sim aggerana, & c.<br>26. Excaca cor populi buim. & aures sim aggerana, & c.<br>20. Faudamenta eiu in moneibus fantisi.<br>20. Faudamenta eiu in moneibus fantisi.<br>20. Errare cos fecit.<br>20. Errare cos fecit.<br>20. Reforem es in indecin teum sim.<br>24. Primogenita ante omnem creaturam.<br>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra, & f.<br>24. Pouzet for reddite.<br>26. Fundamenta eiu in moneibus fantisi.<br>26. Fundamenta eiu in moneibus fantisi.<br>26. Fundamenta eiu in moneibus fantisi.<br>26. Errare cos fecit.<br>26. Costing fill Excelfs omnes.<br>26. Fundamenta eius in moneibus fantisi.<br>26. Errare cos fecit.<br>26. Costing fill Lucifer, & f.<br>27. Qiomodo cecidifii Lucifer, f.<br>27. Qiomodo cecidifii Lucifer, f.<br>27. Pouzet for for for for for for for for for for                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>984.</li> <li>24. Qui creauit me, requients in tabern aculo meo.</li> <li>87.</li> <li>13. Non derelinques animam meam in inferno.</li> <li>13. Non derelinques animam meam in inferno.</li> <li>14. In omnem terram exiuit fonue eorum.</li> <li>15. Deu meu clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no-<br/>Gte, &amp; non ad infipientiam mibi.</li> <li>28.</li> <li>21. Foderunt manus meas &amp; pedes meor.</li> <li>23. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>23. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>23. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra, &amp; e.</li> <li>23. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>23. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra, &amp; e.</li> <li>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra, &amp; e.</li> <li>25. Rectorem se posterunt, ofto in illi quafi rnue exipfis.</li> <li>26. Scarificium &amp; pro peccato non postu-<br/>lafti, tunc dixi : Ecce venio. In capite libri feriptü<br/>wif de me, &amp; e.</li> <li>24. Peuztrabo omnes inferiores partes terra.</li> <li>25. Defecerunt feulchra eorum in externum.</li> <li>214.</li> <li>215. Domu eorum feulchra eorum in externum.</li> <li>214.</li> <li>216. Eurones gentes feruient ei.</li> <li>217. Vouete &amp; reddite.</li> <li>217. Vouete &amp; reddite.</li> <li>217. Vouete &amp; reddite.</li> <li>218. Ego dixi Dij efin, &amp; filij Excelfi omnes.</li> <li>218. Ego dixi Dij efin, &amp; filij Excelfi omnes.</li> <li>219. Fattim eft principatu eiu furger the merum eiu.</li> <li>210. Errare eos fecit.</li> <li>211. Errare eos fecit.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |                                       |                   |          |                      |                                               | -                                    |                          |
| <ol> <li>Non derelinques animam meam in inferno. 307</li> <li>Non derelinques animam meam in inferino. 307</li> <li>In omnem terram exiuit fonue corum. 851</li> <li>Deu mew clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1        | nanuum tuarum;omni4 jubiecijti ju     | ıb pedib          | n cin.   | 24.                  |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>18. In omnum terram exiuit fonu eorum.</li> <li>13. In omnum terram exiuit fonu eorum.</li> <li>14. Deu mew clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no-<br/>de, &amp; non ad infipientiam mibi.</li> <li>283</li> <li>21. Foderunt manum meas &amp; pedes meos.</li> <li>23. Sacrificium &amp; oblationem nolui/li, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poflu-<br/>lafti, tunc dixi : Ecce venio. In capite libri foriptu<br/>reft de me, &amp; e.</li> <li>247</li> <li>25. Domue corum fepulchra eorum in upernum.</li> <li>21. Dominabitur à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/que<br/>ad terminos orbit terra. &amp; adorabunt eum omnec<br/>reges terra, omnes gentes feruient ei.</li> <li>25. Vouete &amp; reddite.</li> <li>26. Fundamenta eius in montibus fanctis.</li> <li>27. Vouete &amp; reddite.</li> <li>293</li> <li>293</li> <li>203</li> <li>203</li> <li>203</li> <li>21. Foderunt eorum in upernum.</li> <li>2247</li> <li>2247</li> <li>23. Defecerunt firuiantes forutinio.</li> <li>247</li> <li>248. Refituere tribus Iacob.</li> <li>250</li> <li>26. Fundamenta eius in montibus fanctis.</li> <li>27. Vouete &amp; reddite.</li> <li>27. Vouete &amp; reddite.</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>293</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>295</li> <li>29</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                        | 9        | 184                                   |                   |          | 24.                  | Quic                                          | reauit me, requienis in sai          | ernaculomeo. 87          |
| <ul> <li>18. In omnum terram exiuit fonu eorum.</li> <li>13. In omnum terram exiuit fonu eorum.</li> <li>14. Deu mew clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no-<br/>de, &amp; non ad infipientiam mibi.</li> <li>283</li> <li>21. Foderunt manum meas &amp; pedes meos.</li> <li>23. Sacrificium &amp; oblationem nolui/li, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poflu-<br/>lafti, tunc dixi : Ecce venio. In capite libri foriptu<br/>rft de me, &amp; e.</li> <li>247</li> <li>25. Domue corum fepulchra eorum in upernum.</li> <li>21. Dominabitur à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/que<br/>ad terminos orbit terra. &amp; adorabunt eum omnec<br/>reges terra, omnes gentes feruient ei.</li> <li>25. Vouete &amp; reddite.</li> <li>26. Fundamenta eius in montibus fanctis.</li> <li>27. Vouete &amp; reddite.</li> <li>293</li> <li>293</li> <li>203</li> <li>203</li> <li>203</li> <li>21. Foderunt eorum in upernum.</li> <li>2247</li> <li>2247</li> <li>23. Defecerunt firuiantes forutinio.</li> <li>247</li> <li>248. Refituere tribus Iacob.</li> <li>250</li> <li>261</li> <li>275. Vouete &amp; reddite.</li> <li>296. Fundamenta eius in montibus fanctis.</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>295</li> <li>295<td>is. No</td><td>n derelinques animam meam in in</td><td>fano.</td><td>307</td><td>24.</td><td>Peuzr</td><td>rabo omnes inferiores part</td><td>esterra, Ce. 317</td></li></ul>                                                                        | is. No   | n derelinques animam meam in in       | fano.             | 307      | 24.                  | Peuzr                                         | rabo omnes inferiores part           | esterra, Ce. 317         |
| <ul> <li>21. Dem mem clamabo pet diem &amp; non exaudies, &amp; no-<br/>fie, &amp; non ad infipientiam mibi. 283</li> <li>21. Foderunt manus meas &amp; pedes meos. 851</li> <li>22. Foderunt manus meas &amp; pedes meos. 851</li> <li>23. Sacrificium &amp; oblationem nolui/li, aures autem per-<br/>fecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poftu-<br/>lafti, tune dixi : Ecce venio. In capite libri foriptu<br/>reft de me, &amp; 247</li> <li>23. Domu corum fepulchra corum in sternum. 314</li> <li>24. Reftisuere tribu Iacob. 870</li> <li>25. Defecerunt forutantes forutinio. 7038</li> <li>27. Dominabitur à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/que ad mare. Y affumine v/que y ad mare. Y affumine y/que y ad mare. Y affumine y y y y y y y y y y y y y y y y y y y</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |                                       |                   | 852      | 32.                  | Rector                                        | em te pofuerunt, ofto in ill         | in quafi vnus ex ipfis.  |
| <ul> <li>A. Henoch placuit Deo, &amp; translatus eft in paradifum,<br/>yt det gensibus panitentiam. 871 872.878</li> <li>44. Henoch placuit Deo, &amp; translatus eft in paradifum,<br/>yt det gensibus panitentiam. 871 872.878</li> <li>43. Defecifi mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non postu-<br/>lassi: Ecce venio. In capite libri foriptü<br/>rsf de me, &amp; .</li> <li>43. Domu corum sepulchra corum in utermum. 314</li> <li>44. Henoch placuit Deo, &amp; translatus eft in paradifum,<br/>yt det gensibus panitentiam. 871 872.878</li> <li>43. Qui receptus es in turbine ignis, &amp; c. qui inscriptum<br/>es in indicits temporum, lenire iracundiam Domi-<br/>ni, conciliare cor patrix ad filium, &amp; rofituere tri-<br/>bus lacob.</li> <li>48. Restituere tribus lacob.</li> <li>49. Defecerunt segentes forutinio.</li> <li>49. De Sion exibit lex, &amp; verbum Domini de Hiemssa-<br/>lem.</li> <li>40. Errare cos fecit.</li> <li>41. Errare cos fecit.</li> <li>42. De Sion occidisti libri semporum eimes in unensibus fanctis.</li> <li>44. Henoch placuit Deo, &amp; translatus eft in paradifum,<br/>yt det gensibus panitentiam.</li> <li>44. Henoch placuit Deo, &amp; translatus eft in paradifum,<br/>yt det gensibus panitentiam.</li> <li>45. Qui receptus es in turbine ignis, &amp; c. qui inscriptus<br/>ni, conciliare cor patrix ad filium, &amp; rofituere tri-<br/>bus lacob.</li> <li>48. Restituere tribus lacob.</li> <li>49. Errare cos fecit.</li> <li>49. Factim eft principatus ciuffer, &amp; c. 478.480.481.482</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | •                                     |                   | , O no - |                      | 784                                           | •                                    |                          |
| <ul> <li>21. Foderunt manus meas &amp; pedes meoi.</li> <li>21. Foderunt manus meas &amp; pedes meoi.</li> <li>23. Sacrificium &amp; oblationem noluifli, aures autem perfecifti mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poftulafti, tunc dixi: Eccevenio. In capite libri foriptü rft de me, &amp; e.</li> <li>24. Demus corum fepulchra corum in sternum.</li> <li>21. Dominabitur à mari v/que ad mare. &amp; à flumine v/g ad terminos orbis terra. &amp; adorabunt sum omnes reges terra, onunes gentes feruient ei.</li> <li>25. Vouete &amp; reddite.</li> <li>26. Fundamenta eiui in moneibus fan&amp;is.</li> <li>27. Dominabitur &amp; fruit sternet ei.</li> <li>27. Vouete &amp; reddite.</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>293</li> <li>294</li> <li>294</li> <li>294</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>296</li> <li>294</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>295</li> <li>296</li> <li>297</li> <li>297</li> <li>298</li> <li>298</li> <li>298</li> <li>299</li> <li>298</li> <li>299</li> <li>299</li> <li>209</li> <li>201</li> <li>201</li> <li>201</li> <li>202</li> <li>203</li> <li>203</li> <li>204</li> <li>204</li> <li>204</li> <li>205</li> <li>206</li> <li>207</li> <li>208</li> <li>209</li> <li>209</li> <li>209</li> <li>201</li> <li>201</li> <li>201</li> <li>203</li> <li>204</li> <li>204</li> <li>205</li> <li>205</li> <li>206</li> <li>207</li> <li>208</li> <li>209</li> <li>209</li> <li>209</li> <li< td=""><td>•</td><td>•</td><td></td><td>· · · ·</td><td>44.</td><td>Henoc</td><td>hplacuit Deo, &amp; tranka</td><td>tus eft in paradilum.</td></li<></ul>                                                                                                                 | •        | •                                     |                   | · · · ·  | 44.                  | Henoc                                         | hplacuit Deo, & tranka               | tus eft in paradilum.    |
| <ul> <li>39. Sacrificium &amp; oblationem nolui/li, aures autem perfecifti mibi. Sacrificium &amp; pro peccato non poftula/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li, tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. In capite libri foriptü ta/li , tunc dixi: Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio. Ecce venio.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 21. Fo   |                                       |                   | - 1      |                      |                                               |                                      |                          |
| fecifti mibi. Sacrificium & pro peccato non poftu-<br>lasti, tunc dixi: Eccevenio. In capite libri foriptü<br>rst de me, & c.<br>247<br>48. Domu eorum sepulchra corum in pernum.<br>314<br>63. Defecerunt scrutantes forutinies.<br>71. Dominabitur à mari v/que ad mare. & à flumine vs<br>ad terminos orbit terra, & adorabunt sum omnes<br>reges terra,omnes gentes seruient ei.<br>852.853<br>75. Vouete & reddite.<br>81. Ego dixi Dÿ esti, & filÿ Excelsi omnes.<br>81. Ego dixi Dÿ esti, & filÿ Excelsi omnes.<br>81. Ego dixi Dÿ esti, & filÿ Excelsi omnes.<br>82. Fundamenta eius in momeibus fanctic.<br>83. Evrare sos fecit.<br>84. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Restituere tribus lacob.<br>85. Pundamenta eius in momeibus fanctic.<br>85. Pundamenta eius eius fanctic.<br>8                                                                                                                                                                                                          |          | · •                                   |                   |          | 1.48.                |                                               |                                      |                          |
| Iafti, tunc dixi : Ecce venio. In capite libri foriptu<br>tft de me, Ge.ni.conciliare cor patrin ad filium, Grefituere tri-<br>bus laceb.vft de me, Ge.24748. Domus corum fepulchra corum in upernum.31463. Defecerunt forutantes foratines.103871. Dominabitur à mari v/qut ad mare. G à flumine v/g<br>ad terminos orbit terra, G adorabunt sum omnes<br>reges terra, omnes gentes feruient ci.832.85375. Vouete G reddite.996.113481. Ego dixi Dij efti, G filig Excelfi omnes.99286. Fundamenta eius in momeibus fanctis.53474. Errare cos fecit.29375. Vanete cos fecit.29376. Fundamenta eius in momeibus fanctis.53476. Errare cos fecit.29377. Deteration filip Excelfi omnes.99278. Refituere tribus laced filip for busines.99279. Vouete for reddite.29379. Raftim eft principatus cius filip fanctis.53479. Raftim eft principatus cius filip for busines.29379. Raftim eft principatus cius filip for busines.29379. Raftim eft principatus cius filip for busines.24370. Later cos fecit.29371. Egredietur virga, Gr.24372. Later cos fecit.29373. Later cos fecit.29374. Quomodo cecidifit Lucifer, Gr.478.480.481.482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | -                                     |                   |          | 1400                 |                                               |                                      |                          |
| rft de me, Gre.247but laceb.891.57248. Domue corum fepulchra corum in sternum.31448. Reftisuere tribus lacob.87063. Defecerunt firutantes firutinio.10381faix.87071. Dominabitur à mari v/que ad mare. G à flumine v/ge<br>ad terminos orbit terra. G adorabunt sum omnes<br>reges terra, omnes gentes feruient ci.832.853852.85375. Vouete G reddite.996.113429329381. Ego dixi Dij eftin, G filij Excelfi omnes.9929. Faftu eft principatus oisu fupor bv.merum oim. 56786. Fundamenta eius in momeibus fanctis.53411. Egredietur virga, G c.243104. Errare oos fecit.29314. Quomodo cecidifti Lucifer, G s.478.480.481.482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |                                       |                   |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ul> <li>48. Domus corum fepulchra corum in sternum. 314</li> <li>63. Defecerunt firutantes ferutiuio. 1038</li> <li>71. Dominabitur à mari v/que ad mare. C à flumine v/ge<br/>ad terminos orbit terra. C adorabunt eum omnes<br/>reges terra, omnes gentes feruient ci. 852.853</li> <li>75. Vouete C reddite. 996.1134</li> <li>81. Ego dixi Dÿ efti, C filÿ Excelfi omnes. 992</li> <li>86. Fundamenta eius in moneibus fanctis. 534</li> <li>74. Quomodo cecidifti Lucifer, C 6. 478.480.481.482</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          | -                                     | *** <b>**</b> 411 |          | • [*                 |                                               | •                                    |                          |
| <ul> <li>63. Defecerunt ferutantes ferutinies.</li> <li>70. Dominabitur à mari v/que ad mare. À aflumine v/g,<br/>ad terminos orbu terra, &amp; adorabunt sum omnes<br/>reges terra, omnes gentes feruient ei.</li> <li>852.853</li> <li>75. Vouete &amp; reddite.</li> <li>81. Ego dixi Dij eftin, &amp; filij Excelfi omnes.</li> <li>82. De Sidn exibit lex, &amp; verbum Domini de Hismafa-<br/>lem.</li> <li>6. Excaca cor populi buim, &amp; aures eitu aggrana, &amp; s.</li> <li>75. Vouete &amp; reddite.</li> <li>86. Fundamenta eius in moneibus fanctis.</li> <li>87. Evrare sos fecit.</li> <li>73. Vouete &amp; verbum Domini de Hismafa-<br/>lem.</li> <li>87. Battim eft principatus oius fuper bv.merum oins.</li> <li>87. Ego dixi Dij eftin, &amp; filij Excelfi omnes.</li> <li>88. Ego dixi Dij eftin, &amp; filij Excelfi omnes.</li> <li>89. Fattim eft principatus oius fuper bv.merum oins.</li> <li>89. Sattim eft principatus oius fuper bv.merum oins.</li> <li>80. Evrare sos fecit.</li> <li>80. Evrare sos fecit.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ~ -      |                                       | •                 |          |                      |                                               |                                      |                          |
| <ol> <li>Dominabitur à mari v/que ad mare. À âflumine v/á<br/>ad terminos orbit terra, &amp; adorabunt sum omnos<br/>reges terra, omnes gentes feruient ci.</li> <li>B 52.853</li> <li>Excaca cor populi buim, &amp; aures citu aggrana, &amp; c.</li> <li>Vouete &amp; reddite.</li> <li>996.1134</li> <li>Ego dixi Dij eftis, &amp; filij Excelfs omnes.</li> <li>991</li> <li>Fattu eft principatus cius fuper bumerum cius. 567</li> <li>Errare cos fecit.</li> <li>201</li> <li>Quomodo cecidifit Lucifer, &amp; c.</li> <li>478.480.481,482</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       | ****              | - 1      | 48.                  | л <b>е</b> јПИ                                |                                      | 870                      |
| ad terminos orbit terra, & adorabunt eum omnos<br>reges terra, omnes gentes feruient ei. 352.853<br>75. Vouete & reddite. 996.1134<br>81. Ego dixi Dÿ efti, & filÿ Excelfi omnes. 991<br>86. Fundamenta eius in moneibus fanctis. 534<br>104. Errare oos fecit. 293<br>9. Factur virga, & c. 243<br>14. Quomodo cecidifti Lucifer, & . 478.480.481.482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 63. De   | gecerunt jerutantes jerutinto.        |                   |          |                      |                                               | -                                    |                          |
| reges terra, omnes gentes feruient ei. 352.853<br>75. Vouete & reddite. 996.1134<br>81. Ego dixi Dij eftin, & filij Excelfi omnes. 991<br>86. Fundamenta eius in moneibus fanctis. 534<br>104. Errare oos fecit. 293<br>75. Vouete & reddite. 996.1134<br>11. Egredietur virga, & G. 243<br>14. Quomodo cecidifti Lucifer, & 478.480.481.482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |                                       |                   |          | 2.                   |                                               |                                      | Demmi de Hiemfa-         |
| 75. Vouete & reddite.<br>81. Ego dixi Dij eftis, & filij Excelfi omnes.<br>86. Fundamenta eius in momeibus fanctis.<br>104. Errare oos fecit.<br>96. II34<br>293<br>9. Fattus eft principatus oius fuper by merum oius. 567<br>9. Fattus eft principatus oius fuper by merum oius. 567<br>10. Egredietur virga, & .<br>11. Egredietur virga, & .<br>12. Quomodo cecidifti Lucifer, & .<br>13. You and the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second second of the second second second of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |                                       |                   | 5        |                      |                                               |                                      |                          |
| 75. Vouete & reddite.<br>81. Ego dixi Dij eftis, & filij Excelfi omnes.<br>86. Fundamenta eius in momeibus fanctis.<br>104. Errare oos fecit.<br>96. II34<br>293<br>9. Fattus eft principatus oius fuper by merum oius. 567<br>9. Fattus eft principatus oius fuper by merum oius. 567<br>10. Egredietur virga, & .<br>11. Egredietur virga, & .<br>12. Quomodo cecidifti Lucifer, & .<br>13. You and the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second of the second second second of the second second second of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>r</b> | eges terra, omnes gentes feruient ci. | 8                 | 52.853   | 6.                   | Excall                                        | cor populi buim , & aure             | sile aggrana, Crs.       |
| 81. Ego dixi Dij eftis, & filij Excelfi amnes.<br>86. Fundamenta eius in maneibus fanctis.<br>104. Errare sos fecit.<br>9. Factus eft principatus oius fuper bumerum oius. 567<br>11. Egredietur virga, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo cecidifii Lucifer, & .<br>14. Quomodo c                                                                                                                                                                                                        |          |                                       | 99                | 6.1134   |                      | 293                                           |                                      |                          |
| 86. Fundamenta eius in montibus fanctis. 534 11. Egredietur virga, Cr. 243<br>204. Errare cos fecit. 293 74. Quomodo cecidifti Lucifer, Cr. 478.480.481,482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |                                       |                   |          | 9.                   | Factus                                        | eft principatus eius fuper           | brimerum eine. 567       |
| 204. Errare eos fecit. 293 74. Quomodo cecidifti Lucifer, Ce. 478.480.481,482                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |                                       |                   |          | n.                   |                                               |                                      |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          | -                                     |                   | - 1      |                      |                                               |                                      | 478.480.281.483          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |                                       |                   |          | ل. <b>ا</b> لمتخلفين |                                               |                                      | 22. Et                   |

,

| С | ~ |   | , |   | æ | The second |   |       | 77 | M. |
|---|---|---|---|---|---|------------|---|-------|----|----|
| υ | C | л | 1 | 1 |   | /          | А | <br>- | 1  | м. |

....

.

| •   | SCRIPT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 71           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 22  | 567                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| 28. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|     | dem probatum , angularem , pretiofum , in funda-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7            |
|     | mento fundatum. 400.524                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ľ            |
| 33. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · ·          |
|     | Quia non infernu confitebitur tibi, neque mors lau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| 200 | dabit te. 310                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| 7.6 | d.Non expettabunt qui descendunt in lacum veritatem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7            |
| 100 | tuam. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
|     | . Et nunc dicit Dominus , form ans me ex ytero feruum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -            |
| 49  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7            |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| -   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7            |
| 73. | Vere languores nostros ipse sulit, & dolores nostros                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
|     | spfe portanit. 283.290                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8            |
|     | Disciplina pacie nostra super cum. 283                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1            |
|     | Propter scelus populi mei percussi eum. 292.293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ľ            |
| 53. | Si pofuerit propeccato animam fuam,pro co, quod la-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9            |
| _   | boranit anima eins , videbit & faturabitur. 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| 83. | Quare errare nos fecifi Domine de via sua, & indu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <sup>n</sup> |
|     | rafti cor nostrum. 293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11           |
| - ' | Hieremiz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ł            |
| I   | Priusquam te formaren in veero, noni te; & ante-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
|     | guam exites de vulua, fanctificani te , & Prophetă                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - ii         |
| :   | in gentibm dedite. 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • •          |
| 8.  | •Ex Dan audinimm fremitum equorum eima 916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11           |
| •   | Ezechiclis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •            |
| 28. | Leua plantium faper regem Tyri. , 479                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 12           |
|     | Omnu lapu pretiefu operimentum tunm. 481                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|     | "Cedri non fuerunt aliverss iller & c. 479                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|     | " Va pafteribu Ifraël , qui paftebant femetipfes , & c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| 1.  | " Lac comedebatu, Olann operiebamini, Or gregeni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 72           |
| •   | autem meum non pascebatis. Qued infirmum fuit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12           |
| i . | non confetidiaftin ; O'qued egrorant won fanaftu ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12           |
| •   | Gc.fed cum aufterisate imperabasie eu, G sum po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
|     | en tentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 12           |
|     | Gog principem capitis Mofoch & Thubal. 972.973                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| 30. | Dabielis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
|     | The state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second st | - <b> </b>   |
| 2.  | Surum poftbas, Os. 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
| •   | Tibia autem fetrea. 858.859.860.861.862                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 13           |
|     | Exparte regntus erit folidum, & ex parte contritum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| 2.  | Exparteregentits erie joinsum, & exparte constituum.<br>861                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3.           |
|     | · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9.           |
| 7.  | Cornu paruulam in medio decem cornum.838.857.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ļ.,          |
|     | - 858.861.862                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ib           |
| 7.  | Afpicsebam donec throni positi sunt, Cantiques die-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1            |
|     | rum fedit, Lre. 898                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3.           |
| 7.  | Afpiciebam propter vocem fermonum grandium, ques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4.           |
|     | cornu illud loquebatur, & vidi quonium interfecta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|     | effet bestia. & periffet torpus eine, & traditum effet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1            |
|     | ad comburendum igni saliarum quoq, befriarum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 4.         |
|     | ablata effet potestas, & tempora vita constituta ef-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ł            |
|     | fent eis vique ad tempus & tompus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ľ            |
| 7.  | Poteft as eius poteft as aterna. 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
| 7.  | Post hac volus diligenter distere de bestia quarta, & c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1.           |
| ľ   | & de cornibus decem, que babebat in capite , & de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| ١.  | alio quod ortum fierat ; ante quod ceciderunt tria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 1          |
| 1.  | сотпяла. 838                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| 7.  | Os loquens grandia. 822                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| 7.  | Afficiebam, & ecce cornw illud faciebat bellum aduer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,            |

,

,

7

| K           | Λ 🗶 Υ Μ.                                                     |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
|             | fus fanctos, & preualebat eie, donec venit antique           |
|             | dierum, & indicium dedit fanchi excelfis, & tem              |
|             | pm aduenit. & regnum obtinnerunt fanitis. 80                 |
| 7.          | Porro cornua decem ipfim regni decem reges er unt, d         |
| 7.          | alim confurget post eos, & ipfepotentior erit priori         |
|             |                                                              |
| •           | bm, & tres reges hamiliabit , & fermones contra              |
|             | excellum loquetur, & fanctos Altifimi conteret               |
|             | Gc G iudicium sedebit, Gc. 83.                               |
| <b>7•</b> ' | Ceciderunt tria cornua, Ot. O tres reges bumiliabis          |
|             | 970 <sup></sup>                                              |
| <b>7•</b> ` | Tradentur in manu eius vfg. ad tempus & tempos               |
| 1           | & dimidium temperis. 886.89                                  |
| 7.          | Et indicium fedebit, ve auferatur potentia , & conte         |
|             | ratur, & difereat v fq. in finem , &c. 890                   |
| <b>f.</b> ' | Et post regnum corum , sum sreuerint iniquitates             |
|             | confurget ren impudens facis, & intelligens propo            |
|             |                                                              |
| · · · ·     | fitiones, & c. 973 974                                       |
| Ø.          | Víq, ad confummationem & finem perfeuerabit defo             |
| • • •       | latio. 919.920.92                                            |
| 11.         | Et erit in concupifcentin faminaru.977.978.980.98            |
| 17.         | Deum Maozim in loco fuo venerabitur, & Deu quen              |
|             | ignorauerunt patres eine, colet auro & argento &             |
|             | lapide presiofo, rebmé, presiofis. 95996296                  |
| 11.         | Et faciet ve muniat Maozim cum Deo alseno quen               |
|             | cognouit. 96                                                 |
| 1.          | He fole faluabuntur de manu eins, Edom, & Moab               |
| **          |                                                              |
|             | <b>G</b> principium filierum Ammon. 969.970                  |
| 2.          | In tempore autem illo confurget Michael princeps ma          |
| 1           | gnu, qui ft at pro flin populi tui, & veniet tempu           |
| - )         | quale non fuit ab eo en quo gentes effe caperunt, of         |
|             | que ad tempus illud, Ge. 883                                 |
| 2.          | Michael princeps magnus. 224                                 |
| ż.,'        | In tempus, & tempora, & dimidia temporis 885.888             |
| 2.          | Beatm qui exfectat & peruenit vfg ad dies mille tre          |
|             | centos triginta quing. 899.900                               |
| 4.          | Et impendebantur in et per dies fingulos fimila ar-          |
|             | "tabe duodecim, & ones quadraginsa, vinig, am                |
|             |                                                              |
|             | • \$6976 fex. 1172.1173<br>Olex.                             |
|             |                                                              |
| 3.          | Bromorstua ô mors:ero morfus tum inferne. 327                |
| , -         | Zacharis.                                                    |
|             | Increpet te Dominu.                                          |
| •           | T <b>e autem in fanguine teftamenti eduxifti vin</b> ttos de |
|             | lacu in quo non erat aqua. 315.316                           |
| bid         | Connertimini ad munitionem vinetifei. 316                    |
|             | Malachiz.                                                    |
|             | Ecce ego misto Angelum meum. C. 870                          |
| •           | Ecce ego mittam vobis Heliam Prophetam, antequam             |
| 4           |                                                              |
| •           | venias dies Domini magnu & borribilu.866.870.                |
|             | 871                                                          |
|             | Et connertet cor Patrum ad filios, & cor filiorum ad         |
|             | Paires corum ; ne forte veniam & percutiam ter-              |
|             | ram anathemate. 877                                          |
| .*          | Primi Machabzorum.                                           |
|             | Et.fattin eft planttus magnus in Ifraël.& in omni loco       |
| -           | corum, & ingemuerunt principes & feniores, & iu-             |
| ۲٦          | uenes & virgines infirmati funt, & fpeciofit as mu-          |
|             |                                                              |
| • •         | lieram immutata eft : omnis maritus fumpfit la-              |
|             | mentum : & quefedebant in throno maritali luge-              |
|             | bant. 978                                                    |
|             | * 2 2. Helias                                                |

Digitized by Google

--

.

| J N                                                                               | DEX                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Helias receptus est in calum. 314                                                 | 16. Et quodcung, ligaueria. 1116                                                                           |
| Secundi Machabzorum                                                               | 16. Quodcung, ligaueris super terram, erit ligatum & in                                                    |
| - : a:                                                                            | calu, & quodcung, folueris fuper terram, erit folutu                                                       |
| Existimans se pra superbla terram au nausganuum.                                  | <b>G in celu</b> . 515. 550. 551. 570. 571. 634. 635. 764.                                                 |
| pelagu verd ad iter agendum deducturum propfer                                    |                                                                                                            |
| mentie elationem. 301                                                             | 774.783 794.1032.1035.1113.1115                                                                            |
|                                                                                   | 16. Absit à te Domine, non erit tibi boc. 649                                                              |
| Ex nouo Testamento.                                                               | 16. Vade post me Satana, scandalum es mibi. 528                                                            |
| Marthzi.                                                                          | 17. Domine bonum est nos hic effe , faciamus bic tria ta-                                                  |
| met: - R - win and aff ware Indearan ?                                            | bernaculas Ge. 650                                                                                         |
| Vbi eft qui vatue eft ver jua corum e 1150                                        | 27. Et interrogauerunt eum discipuls dicentes : Quider                                                     |
| Herodes turbatu eft & omnu Hierofolyma cu illo 1150                               |                                                                                                            |
| Hiceft filius meus dilectus. 555                                                  | ge fcriba dicunt : qued Eliam primum oporteat ve-                                                          |
| Vos estis lux mundi. 520                                                          | nire ? At ille refpondens ait eis : Elias quidem ven-                                                      |
| Eftote perfecti, ficut & Pater vefter caleftis perfectus                          | surus eft. & reft seues omnia dico autem robio, quis                                                       |
| eft. 1118                                                                         | Blias iam venit , &c. Tunc intellexerunt diferpuli,                                                        |
| Eje                                                                               | guia de Ioanne Baptiffa dixiffet en. 867                                                                   |
|                                                                                   |                                                                                                            |
| 56. 554                                                                           | 17. Quid ergo scriba dicunt, quod Eliam oporteat primu                                                     |
| id. Non inueni tantam fidem in Ifraël. ibid.                                      | venire?                                                                                                    |
| Cum vidiffet lefu cogitationes corum. 192                                         | 17. Helias quidem venturus eft . & reftitues omnia. 841.                                                   |
| . Neque virgam.                                                                   | \$67.868.869.870.871.                                                                                      |
|                                                                                   | 17. Illerafituet omnia. 871.876                                                                            |
| . Tu es qui venturus es, an alium expectamus ? 867                                |                                                                                                            |
| Omnes enim Propheta & lex vfg, ad Ioannem pro-                                    | 17. Reges terre à quibus tributum accipiunt? 1150                                                          |
| pbetarunt : & si vultu recipere, ipse est Helias qui                              | 17. Ergo liberi funt filij? 1150                                                                           |
| venturm est. 869                                                                  | 18. Vt in ore duorum vel trium teftium flet omnever.                                                       |
| . Ipfe eft Helias qui venturu eft. £67.877                                        | bum, 1097                                                                                                  |
|                                                                                   | 18. Si Ecclefiam non andierit fit tibi ficut Etbnicu o                                                     |
| . Reuelasti ea paruulu.<br>Simo Gio Ion esin manana casi evilue diobue. de tribue |                                                                                                            |
| . Sicat fuit Ion as in ventre ceti tribus diebus . & tribus                       | Publicanme                                                                                                 |
| nottibuific erit filius bominis in corde terre 317.318                            | 18. Amen dico vobis, quacung, altigaueritu, Oc. 447                                                        |
| . Domine fitu es, inbe me venire al te. aginant 648                               | 18. Quecunque alligamerisis fuper serram, & c. 560.561.                                                    |
| . Petrus ambulabat fuper aquas. 599:                                              | \$62.\$70                                                                                                  |
|                                                                                   | 18. Vbi duo vel tres cangregati fuerint in nomine meo.                                                     |
| . Domine faluum me fac                                                            |                                                                                                            |
| . Modica fidei, quare dubitafti ? 649                                             |                                                                                                            |
| . Docentes doctrinas & mandata bominum. 1132                                      | 20. Quivoluoris meer pos primus effe, eris vester ferum.                                                   |
| Etiam Domine, nam & catelli, &c                                                   | 461                                                                                                        |
| id. O mulier, magna est fides tua. ibid.                                          | 23. Omnia erge quacung dixerint pobis, feruate & faci-                                                     |
| 5. Quem dicunt bomines effe filium bominu 8 557                                   | 570.65 feg                                                                                                 |
|                                                                                   | 23. Alligant onera gravia & importabilia in bumeros                                                        |
|                                                                                   | have all and a superior and an and a                                                                       |
| . Beatu es Simon Bar Iona, quia caro & fanguin non                                | baminunes. 570. 572, 1114                                                                                  |
| reuelauit tibi. 549.550.551.593.601.602                                           | 23. Ecce ego mitto ad vos Prophetas. Cc. 702                                                               |
| . Caro & fanguis non renelauit tibi, fed Pater meus.                              | 24. Videtene qui vos feducat. 825                                                                          |
| 551.554                                                                           | Ibid. Multi enim venient in nomine meo dicentes: Ego fum                                                   |
|                                                                                   | Cbroftus. 825.831.832.833.834 947:958                                                                      |
|                                                                                   | 24. Bradicabitar boc Euangelium regni in vniuerfa erbei                                                    |
| 6. Et ego dico tibi, qui a tu es Petrus, & fuper banc pe-                         | 164. E CHASTANIAT DU EMARKETINT ISANIT VILLETA BIO                                                         |
| tram adificabo Esclefiam meam. 652                                                | in testimonium omnibus gentibus, & rune veniet                                                             |
| . Tu es Petrus, & juper bans Petram adificabo Ecclefi                             | confummatio. \$49.850.852                                                                                  |
| am meam. 400 461 512.0 [eq.                                                       | 24. Cum ergo videritu abominationem defolationu, & .                                                       |
|                                                                                   | 854                                                                                                        |
| . Tues Petrus, & fuper banc petram adificabo Ectlefs-                             | 24. Erit enim tunc tribulatio magna. quala non fuit ab                                                     |
| ammea.516.517.518.519 520.521,522.524.525.                                        | 24. LIII CRIM INTO ITIONIALIU MASTA - YUAIN HOR JUILAD                                                     |
| 526.527.528.529.530.531.532.533.534.536.537.                                      | inicio mundi v/que modo.nog, fiet ; & nifi breuiati                                                        |
| \$38. 541. 542. 544. 545. 549. 550. 593. 630. 641.                                | fuiffent dies illi, non fieret falua omnis care fed pro-                                                   |
| 733.784.785.786.975.1169                                                          | pter electos breuiabuntar dies illi. 849.895                                                               |
| Super banc petram edificabo Ecclefiam meam. 467.                                  | 24. Erit tunc tribulatis magna, qualu non fuit ab initio                                                   |
|                                                                                   | mundi, neque erit. 880                                                                                     |
| 1018.1035                                                                         | munas, neque erte. 600<br>24. Ita vi in ervorem inducantur, fi fieri poteft stiam                          |
| . Et porta inferi non praualebunt aduersus cam. 601.                              |                                                                                                            |
| 602.652,710,1015.1018 1035.1156                                                   | ¥lecti. 878                                                                                                |
| id. Et tibi dabo elaues regni calorum. 512. & feq. 712.                           | 24. Abarbore autem fici difeise parabolam. 854                                                             |
| 764.774.783.784.786.794                                                           | 24. Prope eft in ianuis. 1023                                                                              |
|                                                                                   | 24. De die antem ille (s bera neme feit. (s. 899                                                           |
| Tibi dabo claues regni calorum. 547.548.549.550.                                  | 24. De die durem iuo (5 Der a nemo frit. G t. 699<br>25. Simile est regnum calorum datem virgibus, 60. 580 |
| 552.553.556.566.567.568.569.570.571.572.                                          |                                                                                                            |
| \$73. \$74. \$75. \$76.634.des. 636.637.638.639.                                  | 25. Ite maledici in ignem aternum. 29)                                                                     |
| 641.975.1032.1035.1116                                                            | 26. Etiamfi oportuerit memori secum.no te negabo. 650                                                      |

•

.

١

,

.

## SCRIPTVRARVM.

| 26. Triftu est anima mea vique ad mortem. 2                                           | 82. 285.          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 293.303                                                                               |                   |
| 27. Siposibile est, transeat à me calix iste, sed                                     | - 1               |
| ego volo, sed quod tu.<br>27. Dem, Deus mem, vt quid dereliquistime.                  | 271               |
| 27. Dem, Dem mem , Fr quis acressquijerme.<br>297                                     | 279.291.          |
| 28. Non eft hic, furrexit.                                                            | 180               |
| 28. Data eft mibiomnis poteftas. 469.164.16                                           | - 1               |
|                                                                                       | 584.1035          |
| 28. Docentes cos fernare omnia quacung ma                                             | -                 |
| bu.                                                                                   | 1131              |
| 28. Vsque ad consummationem seculi.                                                   | 920               |
| Marci.                                                                                | •.                |
| 3. Imposuit Simoni nomen Petrus.                                                      | 593<br>Ganing and |
| 6. Et præcepit en ne quid tollerent in via, ni<br>tantum.                             | - 1               |
|                                                                                       | 1127<br>650       |
| 9. Nejciebat quid diceret.<br>9. Elias venit, & f. ficut fcriptum eft de eo.          | \$69.870          |
| 14. Capit anathematizare & iurare, & c.                                               | 1936              |
| 13. De die illo neme (cit.neg, Angeli,ueg, Filiw,                                     |                   |
| 252.269.270.271.891                                                                   | •                 |
|                                                                                       | 077.1079          |
| 16. Dicite discipulis eius & Petro.                                                   | \$77.598          |
| 16. Predicate Euangelium omni creatura.                                               | 581               |
| 16. Pradicate Euangelium.                                                             | 562               |
| Lucæ.                                                                                 |                   |
| 1. Multos filiorum Ifraël convertet ad Dominu                                         | · ·               |
| sp/orum.                                                                              | 871               |
| 1. Etipfe pracedet ante illum in fpiritu & viri                                       |                   |
| pt connertat corda Patrum infilios, & i                                               |                   |
| ad prudentiam iuftorum, parare Domin<br>perfectam.                                    | 871               |
| 1. Ipfe precedet ante illum fpiritu & virtute I                                       |                   |
| 1. Miffueft Gabriel Angelu, & c.                                                      | 50                |
| 2. Exiit edictum vt describeretur vniuersu or                                         |                   |
| 2. Timuerunt timore magno.                                                            | 650               |
| 2. Puer autem crescebat & confortabatur spiri                                         | u,plenus          |
|                                                                                       | 263.264           |
| 2. Iefus autem proficiebat fapientia, atate G                                         |                   |
| apud Deum & homines. 245.246.251.                                                     |                   |
| 4. Non in folo pane viuit homo.                                                       | 835               |
| 4. Spiritus Domini fuper me, propter quod v<br>euangelizare pauperibus mifit me, & c. |                   |
| 6. Vocauit difcipulos suos & elegit duodecim                                          | 245<br>ex infis.  |
| quos & Apostolos nominauit.                                                           | 446               |
| 6. Elegit duodecim ex discipulu, quos & Aposto                                        |                   |
| , nauit.                                                                              | - 617             |
| 6. Simonem, quem & Petrum nominauit.                                                  | 594               |
| Ibid.Simonem, qui vocatur Zelotes.                                                    | ibid.             |
| 8. Semen eft verbum Dei.                                                              | 569               |
| 9. Conuocatis duodecim Apostolis dedit illis po                                       | teftatem          |
| super omnia damonia, & c.                                                             | 446               |
| 10. Qui vos audit, me audit. 1128.1129.                                               |                   |
| 22. Num pro pifce ferpentem ei dabit ?                                                | 821               |
| rz. Sin digizo Dei encio damonia, profetto pe                                         |                   |
| vos regnum Dei.<br>12. O bomo.quis me iudicem confrituit aut diuij                    | 110               |
| 12. O bomo, quu me suascem confestus aut asus<br>ter vos.                             | 1151              |
| 12. Quis putas, eft fidelis difbenfator ac prudens,                                   |                   |
| 16id.Ve det illi in tempore tritici menfuram.                                         | 579               |
|                                                                                       |                   |

| 18. Et tertia die resurget.                              | 286         |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| 22. Qui eorum videretur effe maior.                      | 1163        |
| 22. Reges gentium dominantur eorum : vós autem           | non         |
| fic.                                                     | 162         |
| 22. Ves autem non fic. 460.461.462.468.                  | 738         |
| 22. Qui maior eft in vobis, fiat ficut minor, & qui pra  | cef-        |
| for est, fiat ficut ministrator.                         | 461         |
| 22. Nam quù maior est, qui recumbit, an qui minist       | At !        |
| Nonne qui recumbit ?                                     | 57          |
| 22. Simon, Simon, ecceSatanas expetiuit vos, & c.ego     | <i>au</i> - |
| tem rogauipro te.vt non deficiat fides tua, & tu         |             |
| quando conuersus, confirma fratres tuos. 605, 1          |             |
| 22 Ego rogauipro te ve non deficiat fides tua. 1015.1    |             |
| 1023                                                     |             |
| 23. Hodie mecum erù in paradifo. 313. 330.335 336        | 242         |
| 23. Pater, in manus tuas commendo fpiritum meum.         |             |
| 323                                                      |             |
| 24. Surgentes eadem bora regreßi funt in Hierufalen      | مريع. و     |
| inuenerunt congregatos vndecim, & eos qui                |             |
| illin erant, dicentes, quòd furrexit Dominus per         |             |
| apparuit Simoni.                                         | 606         |
| 24. Palpate & videte, quia fpiritus carnem & offa        |             |
| babet.                                                   | 599         |
| Ioannis.                                                 | ,79         |
| 1. In principio erat Verbum, & Verbum erat apud          | D#.         |
| um, & Deus er at Verbum. Omnia per ipfum f               |             |
| funt, & fine ipfo factum est nibil. In mundo era         |             |
| mundu per ipfum factur est niste. In mundu era           |             |
|                                                          | -           |
| minem venientem in hunc mundum, dedit pote               |             |
| tem filios Dei fiers. Verbum caro factum est &           |             |
| bisauit in nobu, &c.                                     | 86          |
| 1, Et Verbum er at apud Deum.                            | 87          |
| 1. Verbum caro factum eft, & habitauit in nobu, &        |             |
| dimus glotiam eius, glotiam quasi vnigeniti à            |             |
| ste, 6'c.                                                | 86          |
| 1. Verbum caro fattum eft , & babitauit in nobis,        |             |
| Plenum gratia & veritatis. 244.245.                      | - 1         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | 146         |
| 1. Deum neme vidit vnquam. Filim vnigenitus qu           | - 1         |
|                                                          | 354         |
|                                                          | 877         |
| 1. Tu es Simon filim Ione: Tu vocaberic Copbas, q        |             |
|                                                          | 593         |
| t. Tu vocaberin Cepbas, quod interpretatur Petrus.       | - 1         |
| r. Tu vocaberis Cephas. 593.                             |             |
| 2. Ed quod ipfe woffet omnes.                            | 192         |
| 3. Nemo ascendit in calum, nifi is qui descendit de ca   | +           |
|                                                          | 354         |
| 3. Sic Deus dilexit mundum, vt Filium suum vnige         | 1           |
| • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  | 104         |
| 3. Non enim ad mensuram dat Dem Spiritu. 194.2           |             |
|                                                          | 616         |
|                                                          | 831         |
| Ibid. Alij laborauerut, & vos in coru labores introiftu. | 831         |
|                                                          | 106         |
| 5. Ego veni in nomine Patrie mei , & non recepiftie :    |             |
| fi alius venerit in nomine fuo,illum recipietis. 8       | 23.         |
| 831.833.910.911                                          |             |
| 5. Si alim venerit in nomine fuo , illum recipietie, 8   | 24.         |
| 830.832.910                                              | 1           |
|                                                          |             |
|                                                          | 110         |

| -           | <i>₹ N</i>                                                                                            | D              | E X                                                                                              |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6.          | Cum viliffet turba quia lefu non effet ibi. 179                                                       |                | Rex ladeorum. 1150                                                                               |
| о.<br>б.    | Nifi manducauerith carnem fily homink , C bibert-                                                     | 20.            | Tulerunt Dominum meum . & nefcie vi pofuerunt                                                    |
| υ.          | tu cius fanguinem, non babebitu vită in vobis. 1052                                                   |                | eum. 344                                                                                         |
| *           | Sciebat lefus qui effent non credentes , & quis tradi-                                                | 20.            | Cum ergo ferò effet die illo, vnu Sabbatorum, & fores                                            |
| 6.          | Scieval lejus qui cycas non or cusante i e qui ca e                                                   |                | effent claufa, vbi erant discipuli congregati, & c.                                              |
|             | THING CHECKAN                                                                                         |                | 576                                                                                              |
| 8.          |                                                                                                       |                |                                                                                                  |
| 9.          | Operamini dum dies eft : veniet nox, quando nemo                                                      |                |                                                                                                  |
|             | poterit operari. 315                                                                                  |                | Sicut mifit mo Pater, ita & ego mitto vos. 1110                                                  |
| 10.         | Cognosco oues med. 192                                                                                | 20.            | Sicut misit me Pater, & ego mitto vos, Ge. Accipit                                               |
| 10.         | Ego pono animam meam. 307                                                                             |                | Spiritum fanctum, & e. 570                                                                       |
| 10          | Foo of Pater vnum (umus. 40 SI 94                                                                     | 20.            | Infufflauit,& dixit : Accipite Spiritum fanctum. 98                                              |
|             | Nonne scriptum est in lege vestra, quia ego dixi, Dij                                                 | 20.            | Accipite Spirleum fandum , quorum temiferituper                                                  |
| 10.         | eftu ? Si illos dixit Deos , ad quos fermo Deifacius                                                  | L.             | sata. C. 560.56                                                                                  |
|             | eft, & non poteft folui scriptura; quem Pater fan-                                                    | 20.            | Gauifi funt erge difcipuli vifo Domino. 590                                                      |
| •           | eft, G non poset jourstripting, quint aus juin<br>Aificauit, & mifit in mandam, vos dicitis quia bla- |                | Dixit Petrus : Vado pifcari, dr c. 604                                                           |
|             | ctificaust, C mipt in manaum, vos anna quia ota                                                       |                | Pafce agnos meos. 582.583                                                                        |
|             | fpbemas, quia dixi, Filius Dei fum. 975                                                               |                |                                                                                                  |
| n.          | Lazarus amicus noster dormit. 461                                                                     | 21.            | Paficones meas. 447. 467. 303. 514. 553. 562. 571.                                               |
| и.          | Lazarus mortuus eft. & gandeo proptor vos, & sreda-                                                   |                | 575. 556. 577. 578. 579. 580. 581. 582. 583. 584                                                 |
|             | tu nuoniam non cramibi. 180                                                                           |                | 585.586.587.638.639.641.709.712.759.764                                                          |
| ,,          | si exaltatus fuero à terra ; omnia trabil ad me ipfum.                                                |                | 724.783.784.785.794 1018.1019.1055.1158.1114                                                     |
| • * •       |                                                                                                       |                | 1115.1116                                                                                        |
|             | 327<br>Ego fum via, veritas & vita.                                                                   | 21.            | Sequereme. 64                                                                                    |
| 14.         | Byo jum via, veritas of view.                                                                         |                | His autem quid ? 65                                                                              |
| 14.         | Ego rogabo Patrem . & alium Paraclisum dubit vo-                                                      |                |                                                                                                  |
|             | bis, Spiritum veritatit. 88                                                                           |                | Actorum.                                                                                         |
| ıż,         | Alium Paraclisum dabit vobit. 77.102                                                                  | i.             | Hic lefus, qui affumptus est à vobis in calum. 32                                                |
| 74.         | Si quis diligit me , fermonem moum ferusbit , & ad                                                    | 7.             | Exurgens Petrus in medio fratrum dixis. 608.609                                                  |
|             | sum veniemus, & manfionem apud cum faciemus.                                                          |                | Epifcopatum eim accipiat alter. 620                                                              |
|             | 78                                                                                                    | 1.             | Bpijtopatam eine attione falie aneas ladai niviva                                                |
| <b>T</b> .4 | Pater maior me eft. 141.257.956                                                                       | 2.             | Erant autem in Hierufalem babitantes Iudai virire<br>Jigiofi ex omni natione que sub celo cf. 48 |
|             | Princepsmunds haim. 961                                                                               |                |                                                                                                  |
| 14.         | Princeps munai Duino.                                                                                 | 2.             | Stans Petru cum vndecim leuauit vocem fuam & lo                                                  |
| 15.         | Cam venerit Paraclitus quem ego mittam vobu à Pa-                                                     |                | cuins est eis.                                                                                   |
|             | tre. Spiritus veritatis, qui à Patre procedit, ille te-                                               | 2,             | Quem Deus fussitauit, folutie deloribue inferni, O                                               |
| •           | fimonium perhibebit deme. 77 99.100.111                                                               |                | 298.299                                                                                          |
| 15.         | Spiritum veritatis.qui à Patreprocedit. 91.111                                                        | 1.2.           | Imposibile erat eum in inferno teneri. 27                                                        |
| 75.         | Qui à Patre procedit. 88                                                                              | 2.             | Ouoniam non derelinques animam meam in infer                                                     |
| 16.         | Si non abiero, Paraclieus non veniet ad vos, &, fi ab                                                 | 1              | no, nec dabu fanstum tunm videre corruptionem                                                    |
|             | iero, mittam eum ad vos. 77                                                                           | 1              |                                                                                                  |
|             | Paraclism non veniet. Ge. 102                                                                         |                | 335.336.344<br>Non derelingues animam meam in inferno.276 318                                    |
|             | Si abiero, missam eum ad pos, Gr. 99                                                                  | 2.             | Non derelingues animam means in injerio.270 310                                                  |
|             |                                                                                                       |                | 319                                                                                              |
| 10.         |                                                                                                       | 2.             | Dextera igitur Dei exaltatur. 201.20                                                             |
| 178.        | Adbuc multa babeo vobu dicere , fed non poteffin por                                                  | 0.             | Factum eft cum Petrus transiret per omnes. 61                                                    |
|             | tare modd. 269                                                                                        | 1 1.           | Accerle Simonem, qui cognominatur Petrus. 59                                                     |
| 18.         | Cum venerit Spiritm veritatie, docebit vos omnem                                                      | 1 100.         | Matta it manduca. 613.61                                                                         |
|             | veritatem.non enim loquetur à femetip fo, fed que-                                                    |                | Quare introifi ad viros praputium babentes. & man                                                |
|             | sung audies, loquesur, Ge. 106.1028                                                                   | {   <b>"</b>   | ducadi cum illie?                                                                                |
| 1           | Non loquetur à femetipfe. fed quacunque audiet lo                                                     |                | ducafti cum illis?<br>Et illi etiam qui difperfi fuerant à tribulatione qu                       |
|             |                                                                                                       | ] 11.          | Erius eriam qui aijperis juciante a trivalatione qui                                             |
|             | yuttar.                                                                                               |                | fatta fuerat fub Stepbano, perambulauerunt v/qu                                                  |
| 10          |                                                                                                       |                | Phænicen, & Cyprum. & Antiochiam, nemini la                                                      |
| 126         | Deme clarificabit, quia domes accipitt, & annun                                                       | 1              | quentes verbum nifi folu Indan. 68                                                               |
| 1           | , ciabit vobu. 1e6                                                                                    | 1 12.          | Oratio fiebat fine intermisione ab Ecclefia pro e                                                |
|             | . Demeo Accipiet. 88.89.105.107                                                                       | $ \cdot ^{-1}$ | 613                                                                                              |
| 16          | . Omnia que habet Pater, mea funt. 97                                                                 |                | Pra gaudio non aperuit ianuam. 3                                                                 |
| 17          | . Ve cognoscane te folum vorum Deum, & quem misifi                                                    |                |                                                                                                  |
|             | Iesum Christum. 72                                                                                    | 13.            | Vobis oportebat primum toqui verbum Dei, fed qu                                                  |
| 1,-         | Et nunc clarifica me Pater apad temetipfum, clarita                                                   |                | niam repellitis illud, & indignos vos iudicatu ate                                               |
| 1.          | to an and Latai and for an an and a far at and the                                                    |                | ne vite.ecce conuertimur ad gentes, fit enim prac                                                |
| 1           | te quam babai, prinfquam mundu fieres, apades.                                                        |                | pit nobie Dominiu. 60                                                                            |
|             | 197. 198                                                                                              |                | Vifum eft spiritui fautto & nobu, nibil viera imp                                                |
|             | . Omnia tua, mea funt. 97 98                                                                          | 1 1 7          | nere vobn oners.pt ater bac seceffaria;vt abfine                                                 |
| 18          | . Regnum meum non est de boc mundo. 511.1151.1152                                                     | 1 1 1          | tu vos ab immolatu fimulaciorum, & c. 11                                                         |
|             | . Regem vestrum crucifigam ? 1152                                                                     |                |                                                                                                  |

.

|                  | SCRIPT                                                                           |              | A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STATE AND A STAT |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ıż.              | Precipiebat en cuftodire pracepta Apoftolotum & fe-                              | <b>∧</b>     | Ibid. Neque qui plantat, est aliquid, neque qui rigat, fed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                  | niorum. 1118                                                                     |              | qui incrementum dat Deus. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ib.              | Tradebant eis custodire dogmata que decreta trant                                |              | ibid. Qui antem plantat. & qui right, vitum funt. ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | ab Apostoliu & senioribus. 1118                                                  |              | 3. Fundamentum aliud neme potest ponere, prater ia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17               | Deus fetit ex vno omne genus hominum. 419                                        |              | quod pofitum est, quod est Christus Iesus. 518.519                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| • / • ·<br>• •   | In ip/d viuimu , mouemur & fumm. 150. 151. 183.                                  |              | 3. Nescitu quia templum Dei estu. 922.923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| •/•              | 225                                                                              |              | 3. Templum Dei fanttum est, quod eftis vos. 922 923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | Fratres occutrérunt nobu víque ad Appij forum ac                                 |              | 3. Omnia veftra funt , fine Paulus , fine Apollo , fine Ce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  |                                                                                  | .            | phas. fl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| , <sup>1</sup> 1 | 210010000                                                                        |              | 4. Quid vuleut In virga veniam ad vos, an in fpiritu mã                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 23.              | Coalitus fum appellare Cafarem. 509                                              | 1            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2 <b>8</b> .     | Nam de fecta bac notum est nobis quia vilgas ei con-                             |              | füetudnut 1121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | . tradicitur. 696                                                                |              | 4. In virga veniam ad vos. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 28.              | Multam babentes inter se quastionem. 696                                         |              | 8. Membra vestra templum sünt Spiritus fancti qui ba                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  |                                                                                  |              | bisat in vebи. 77.10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                  | AdRomanos.                                                                       | [            | 6. Portare Deum in corpore veftro. 97.101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۰.<br>۱          | Filins Dei natus est ex semine Dauid secundum car-                               | B            | 7. Nolite fieri ferui hominum. 1130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| •                | 177                                                                              |              | 9. Sicut cateri Apoftoli, & fratres Domini, & Cephan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| . •              | nem.<br>Traditm est propter delictanoftra, & refurrexit pro-                     | i            | in the second second second second second second second second second second second second second second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>f.</b>        | Traditm est propier actice notion, O reintrant pro-                              |              | Jyo<br>ni trassisis similari di titi ta finan a ser sen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| •                |                                                                                  |              | 10. Hacomnia contingebant illu in figura. 486.487.71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 5.               | Charitas Dei diffefa est in cordibus noftru per Spiri-                           |              | ìo. Omne quod in macello venit, manducate, nibil inter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | tum fanctum qui datus est nobis. 77. 78.102                                      |              | vogantes propter confisentiam. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8.               | Oui in carne funt, Deo placere non poffunt. 1051                                 |              | 16. Si qui vocat vos infidelium, & vultu ire; omne que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 8                | si qui fpirisum Christi non babet , bic non est eim.                             |              | vobis apponitur manducate, nibil interrogante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                  | 100                                                                              |              | propter conscientiam. Si quis autem dixerit, be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8                | Qui fedet ad dextram Dei , qui estam interpellat pro                             |              | immolatum est idolu, nolite munducare propte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5.               | nobu. 359                                                                        |              | illum qui indicauit, Gr. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                  |                                                                                  |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9.               | Quem vult indurat. 293                                                           |              | ii. Lando vos quod pracepta mea teñetů. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 0.               | Ne dicas in corde suo : Qui descendes in abysum, id                              |              | 12. Vnicuique datur manifestatio Spiritus ad viilitatem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | est, Christum à mortuis reuocare. 320                                            |              | alij quidem per Spiritum datur fermo sapientid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ió.              | Nunquid non audierunt ? In omnem terram exiuit                                   |              | <b>Ġ</b> 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                  | fonue corum, & in fines orbu terre verba corum.                                  | $\mathbf{C}$ | 12. Non potest caput dicere pedibus, non estis mibi neces                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| :                | 851                                                                              |              | fary. 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                  | Vobu enim dico gentibus. 1028                                                    |              | 12. Quofdam pofuit in Ecclefia Deus, primum Apoftolo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                  |                                                                                  |              | Oc. deinde gubernationes, Oc. 464.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11.              | Si Deus naturalibus ramis non pepercit, case, ne tibi<br>queque non parent. 1026 |              | is. Tunc & ipfe Filins fubiettus erit ei, qui fubiecit fil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                  |                                                                                  |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 17.              | Vide ergo bonizatem & fenerisatem Dei : in eos qui-                              |              | omnia. 39 40.54.55 57.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | dem qui ceciderunt seueritatem: in te autem boni-                                |              | Secundæad Corinthios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| '                | tatem Dei, si permanserii in bonitate , alioquin &                               |              | 1. Qui fignauit nos; & dedit pignu firitu in cordibi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | tu excidérи. 1026                                                                |              | noftrin, &c. 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12.              | Omnis anima potestatibus fablimioribus subdita fit.                              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠.               | 1175.1124                                                                        |              | r. Non quod dominemur fidei vestra. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | Qui potestati resistit, Dei ordinationi resistit ; & qui                         |              | 3. Vbi fpiritu Domini, ibi libert a. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3.               | Las porejentes i of fili dema estaman estationado                                |              | 5. Mundum reconcilians fibi. 357-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  | resistunt, ipsi fibi damnationem acquirunt. 1125                                 |              | 6. Et que conuentio est temple Dei cum temple idol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 13.              | Dei enim minister est. 1136                                                      |              | <b>Yum!</b> !2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 13.              | Ideo neceßstate subditi estore, no solum propter iram,                           |              | 6. Vos enim est is templum Dei viui. 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | fed etsam propter conscientiam. 1113. 1125. 1129:                                | U            | i. Iudico me nshilo inferiorem effo fummiu Apostolis. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| :                | 1130                                                                             |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12               | Non folam propter iram , fed etiam propter confiien.                             |              | 13. Pradico, queniam fi venero iserum ; non parcas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| •5•              | tiam. 1138                                                                       | × 1          | 1138                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| _ :              | ••••••                                                                           |              | Ad Galatas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  | 1400 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                         |              | 1. Post annos tres afcendi Hierofolymam videre Petitu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13.              | Reddite omnibus debita. 7124                                                     | 1            | 614.615                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | Cui tributam, tributum: cui vedigal, vettigal. 1124                              | 1            | 2. Mea nibil refert, quales faerint, qui aliquid Effet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <u>1</u> 3.      | Cui timorem, timorem : cui bonorem, honorem.                                     | 1            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | 1124                                                                             |              | dentur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  |                                                                                  |              | 2. Qui videbantur effe aliquid, nibil mibitoutulerun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | Primz ad Corinthios.                                                             | 1            | 589.590                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ,                | Ego fum Pauli, ego Apollo,ego verò Cepbz. 539.598                                |              | z. Iacobus, Cepbas, & Ioannes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1.               | Quid igitur est Apollo? quid verd Paulus? Ministri eius                          |              | 2. Dexteram mibi dederunt focietatis 588.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| -                | CANA MITRI EN ThARAS AND ALA CANTAS TYPINAL                                      | 1            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ġ.,              | and ididie de malaniana francistas dadie.                                        |              | > Rebrehenibilik erar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3.               | cui credidiftu, & vnicuique ficut Dominue dedit.<br>471                          |              | 2. Reprehensibili erat. 651.6<br>2. Gentes sogu Iudaizare 1036. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

•

|    | F_N                                                                                 | DEX                                                                                                                    |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 13 | Maledictus omnis qui pendet in ligno. 283                                           |                                                                                                                        |
|    | . Fattum ex muliere, fattum (ub lege. 808                                           |                                                                                                                        |
| 4  | . Mifit Deus fpiritum Filij fui, & c. 208                                           |                                                                                                                        |
|    | Ad Ephefios.                                                                        | 2. Filim perditionie. 1001                                                                                             |
| ,  | Sedere nosfecit in caleftibus. 52                                                   | 2. Qui extollitur super omne quod dicitur Deus, aut quod<br>colitur. \$22,056,057,058                                  |
| 2  | Superadificati supra fundamentum Apostolorum &                                      | 022.9)0.9)7.9)8                                                                                                        |
|    | Prophetarum. 518.519.529.534                                                        |                                                                                                                        |
| 2  | Suprafundamentum Apoftolorum & Prophetarum.                                         |                                                                                                                        |
| 1  | 546                                                                                 | 2. Oftendens se tanquam fit Dem. 1004                                                                                  |
| 4  | . Solliciti feruare vnitatem fpiritus 'in vinculo pacis.                            | 2. Et nunc quid detineat fcitu, &c. 863.864                                                                            |
|    | Vnum corpus, & vnus fpiritus, ficut vocati estin in                                 | 2, Mysterium iam operaturiniquitatu. 839.840.841.                                                                      |
|    | vna spe vocationu vestra. Vnu Dominu, vna sides,                                    | 843.844.952.953                                                                                                        |
| 1  | vnum baptifma. 466                                                                  | 2. Tunc reuelabitur ille iniquus, &c. 824.825                                                                          |
| 4  | . Vnum corpus, vnus fpiritus, vna fpes vocationis, vnus                             | 2. Secundum operationem Satane, in omni virtute, & fi-                                                                 |
|    | Dominus. 512                                                                        |                                                                                                                        |
|    | . Vna fides, vnum baptisma, vnus Deus. 824                                          | ne iniquitatio, in its qui percunt, ed quod charita-                                                                   |
| 4  | . Vnicuique noftrum data est gratia secundum mensu-                                 | tem veritatu non receperunt, vt falni fierent. 956                                                                     |
|    | ram donationiu Cbrifti. 79.244.510                                                  |                                                                                                                        |
| 4  | . Qui ascendit, ipse est & qui descendit in inferiores                              |                                                                                                                        |
|    | partes serra. 320.321                                                               | [ ] · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                |
|    | Descendit ad inferiores partes terra. 276                                           | <b>3</b> , <b>3</b> , <b>3</b> , <b>1</b> |
| 1  | Afcendit fuper omnes cælos. 136                                                     |                                                                                                                        |
|    | . Vt impleret omnia.<br>Et ipfe dedit quofdam quidem Apoftolos,quofdam au-          |                                                                                                                        |
| 4. | tem Prophetas, alios verò Euangeliftas, alios au-                                   | runt. 1034                                                                                                             |
|    | tem Paftores & Doctores, & C. 471.501                                               | a Trans Dans man de Matisean Dei de lan inner 1                                                                        |
|    | Alios dedis Apostolos, alios Enangelistas, &c. 464                                  | Christus lesus. 355.356.358.359                                                                                        |
|    | Serui obedite Dominic carnalibus ficut Christo. 1137                                |                                                                                                                        |
|    |                                                                                     | 4. Probibentium nubere. 978                                                                                            |
|    | Ad Philippenfes.                                                                    | 4. Sanctificantur per verbum Dei & orationem. 1088                                                                     |
| 2. | Exinaniuit femetipsum , formam ferui accipiens. 63.                                 | 4. Corporalis exercitatio ad modicum vills est. 1138                                                                   |
|    | 141.357 361                                                                         | 5. Aduersus presbyterum accusationem nols recipere, nisi                                                               |
| z. | Humiliauit semetipsum , factus obediens vsg, ad mor-                                | fub duobus aut tribus testibus. 2128                                                                                   |
|    | tem, mortem autem cruch : propter quod & Deus                                       | Secundæ ad Timotheum.                                                                                                  |
|    | exaltauit illum, & donauit illi nomen quod ex fu-                                   | 2. Nemo militans Deo implicat fe negotiu fecularibm.                                                                   |
|    | per omne nomen. 283. 385. 386. 387. 391                                             | 1162.1166                                                                                                              |
|    | Factus obediens v/que ad mortem. 173                                                | 4. Lucas est mecum folus. 699                                                                                          |
|    | Vt in nomine Iefu omne genu flettatur, &c. 311.312                                  | 4. Marcum affume. 667                                                                                                  |
| 2. | Omnes quarunt qua sua sunt. 697.698.699                                             | 4. Nemo mibi adftitit, fed omnes me dereliquerunt.699.                                                                 |
|    | Ad Colossense.                                                                      | 700                                                                                                                    |
| 1. | In fpe Euangelij quod peruenit vsque ad vos,ficut & in                              | 4. Liberatus sum de ore Leonis. 658.660                                                                                |
|    | toto mundo est, fructificans & crefcens. 851                                        | Ad Philemonem.                                                                                                         |
| 1. | Quod predicatum est in vniuersa creatura que (ub                                    | Salutat te Marcus, Aristarchus, & c. 667                                                                               |
|    | calo est. 851                                                                       | Ad Hebrzos.                                                                                                            |
| 3. | In Christo funt omnes thefauri fapientia & filentia                                 |                                                                                                                        |
|    | Dei. 192.270.271                                                                    | 1. Tanto melior Angelie effectue. 190                                                                                  |
| z. | In ipfo inbabitat omnu plenitudo divinitatis corpora-                               | 2. Eum autem, qui modice quèm Angeli minoratus es?,                                                                    |
|    | liter. 197. 236                                                                     | videmus Iefum propter paßionem mortic, gloria &<br>bonore coronatum. 284                                               |
| 4. | Salutat vos Aristarchus, concaptium meus, & Marcus                                  | 1 3041                                                                                                                 |
|    | consobrinue Barnaba. 667                                                            | 2. Vnde debuit aßimilari fratribus per emnia. 260<br>4. Non enim babemus Pentificem, qui non peßit compati             |
| 4. | Hi foli funt adiutores mei in regno Dei, qui mibi fue                               | 4. Non enim babemu Pontificem, qui non posit compate<br>infirmitatibu noftrie, tentatum autem per omnia                |
|    | runt folatio. 699                                                                   |                                                                                                                        |
| 4. | Epaphras ferum Iefu Christi. 699                                                    | abjque peccato. 260.263<br>5. In diebus sarnis sua preces supplicationes ig. ad eum, etc.                              |
| 4. | Salutat vos Lucas medicus charissimus, & Demas.                                     | exauditus est pro fua reuerentia. 299.300.302                                                                          |
|    | 699                                                                                 | 7. Alij quidem plures facti sunt facerdotes, idcirco quod                                                              |
|    |                                                                                     |                                                                                                                        |
|    | Secundz ad Thessalonicenses.                                                        | In orse problementur bermanere for his answer ?                                                                        |
| 2. | Secundæ ad Theilalonicentes.<br>Quoniam nisi venerit defectio primum. & c. 842.843. | morte probiberentur permanere', &c. his ausem,<br>ed quod maneat in aternum, sempiternum babez                         |

¢

| SCRIPTI                                                                                            | RARVM.                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| 7. Sen piternum babet facerdorium. 641                                                             | 5. Omnie creatura, que in celo, & in terra, & fub ter-       |
| 8. Sacerdoses exemplari & vmbra deferuiunt colofium.                                               | 74. 311                                                      |
| 476                                                                                                | 5. Sedenti in throno & Agno: Benedictio, & bonor, &          |
| 9. Solu Pontifez, &c. Quemadmodum Pontifez, &c.                                                    | gloria, & potest as in secula seculorum. 199                 |
| 835.836                                                                                            | 7. Servings ei die ac nocle in templa eius. 923              |
| 9. Non enim in manufacta fancta introinit exemplaria                                               | 11. Sanctam ciuitatem gentes calcabunt mensibus qua-         |
| <b>yerorum.</b> 490                                                                                | draginsa duobus. 893                                         |
| 13. Obedite prapofiti veftrin, O'c. 1129                                                           | 11. Dabo duobus teftibus meu, & praphet abunt dies mille     |
|                                                                                                    | Aucentos fexaginta. 872                                      |
| Iacobi.                                                                                            | 11. Et fi quis voluerit cos nocere, ignis exiet de ore corum |
| 4. Vnm legiflator & iudex. 1131                                                                    | G deuerabit inimices corum. 966                              |
| Primz Petri.                                                                                       | Iz. Hi babent potestatem claudendi cælum, ne pluat die-      |
|                                                                                                    | bm prephetie ipforum . & potestatem babent fufer             |
| 2. Tanquam lapidas vini fuperadificamini domus fpiri-                                              | aquas, convertendi eas in fanguinem, & percutere             |
| thalis. 922                                                                                        | serram omni plaga, quotie (cunque voluerint. 966             |
| 2. Lapides viui. 594                                                                               | H. Et sum confummauerint teftimonium suum , bestia           |
| 2. Vos effis geniu elettum, regalo facer dotium. 682                                               |                                                              |
| 2. Regale facer dotium                                                                             | que ascendit de abyso faciet aduer su cos bellum,            |
| 2. Subreti eftote offini buman a creatura, OV                                                      | & vincet eos, & occidet eos, & cadanera corum ia             |
| 3. 'Chriftus femel pro pecoath noftris mortuus eff, &c.                                            | cebune in plateis ciuitatis magna, que vocasur fi            |
| 221                                                                                                | ritaliser Sodoma & Ægjptus, vbi & Dominus eo-                |
| 3. Mortificatus quidem carne, viuificatus autem firitu.                                            | 11 Cum crucifixus est. 919. 924 925                          |
| 323.326                                                                                            | te. Et corpora corum iacobant in platen cinitatu ma-         |
| 3. In quo bis, qui in carcere erant fpifitibue pradicauit,                                         | gp.c. (76. 830                                               |
| G. 321. 322. 323. 324. 325. 326. 327. 328. 329                                                     | 11. Vbi & Dominus corum crucifixus est. 874.925              |
| 0. 321. 322. 323. 324. 32). 320. 327. 320. 3-7. 3-0. 5-7                                           | Ibid. Et videbunt de tribubm & populis & linguis & gen-      |
| 3. Quod & vos núnc fimiliu forme faluos fecit Baptifma.                                            | tibus corpora corum per tres dies & dimidium; &              |
| 490                                                                                                | corpora corum non finent pont in monumentu.                  |
| 4. Chrifto igitur in carne paffo. 177                                                              |                                                              |
| 4. Reddent rationem ei qui paratus est iudicare vinos &                                            | 11. Et post sres dies & dimidium finites vite à Deo in-      |
| mortuos. 325                                                                                       | trauit in eos, & fteterunt super pedes suos, & ti-           |
| 4. Ideo & mortain pradicatum est Euangelium, & c. 321.                                             | mor magnu afcendit fuper eos, qui viderunt eos.              |
| 325                                                                                                |                                                              |
| 5. Pascite vestros greges.non dominantes in clero, sed alig                                        | 830                                                          |
| fe alis submiße subiicientes. 784                                                                  | 11. Et decima pars cinitatis cecidit, & occifa funt feptem   |
| 5. Non vt dominantes in clerie. 460.461.1138                                                       | millia bominum. 830                                          |
| 5. Princeps pafterum. 402.463                                                                      | 11. Tuns apertum est templum Dei in calo. 923                |
| 5. Salutat vos Ecclefia in Babylone collecta. 655. 656.                                            | 12. Michaël & Angeli vine praliabantur cum Draco-            |
| 659                                                                                                | ne. 224                                                      |
|                                                                                                    | 12. Michaël & Augeli eius. 483                               |
| Prime Ioannis.                                                                                     | 12. Va terra & mari, quia defiendit diabolus ad vos, ba-     |
| 2. Ipfeest propitiatio pro percatu nostru . & non pro no-                                          | bens ir am magnam, filens, quod modicum tempus               |
| firis tantum, fed etiam prototius mundi. 381                                                       | babet. 894                                                   |
| 2. Audifiu quia Anticbriftm venit, & nunc Antiebrifi                                               | 12. Sciens quia modicum tempus habet. 891                    |
| multifacti sunt. • 826                                                                             |                                                              |
| 2. Nune Antisbrifti multifacti funt. 820                                                           | 13. Vidi beftiam de mari afcendentem , babentem capita       |
| 2. Ex nobu prodierunt , fed non erant ex nobu                                                      | feptem & cornua decem, Or. 863. 865. 930. 1005               |
| 2. Qui est mendax, nifi i qui negat quoniam lesu non                                               | 13. Et vidi vnum de rapitibus fiti , quafi eccfum in mer-    |
| est Chriftu ? Hic est Antichriftu. \$26.837                                                        |                                                              |
| 4. Et bic est Anticbriftm, de quo audifin, quoniam tenit.                                          | tem, & plaga eins invara est. 865.866                        |
|                                                                                                    | 13. Vidi bestiam afcendentem e serva, qua babebat duo        |
| & nuns iam in mundo est. \$37                                                                      | tornua fimilia agni. 930-1005                                |
| 4. Qui manet in charitate, in Des manet, & Deus in eo.                                             | 13. Cornua duo fimilia Agni. 946                             |
| 77.78.102                                                                                          | 13. Faciet omnes pufillos & magnos, & divites & pau-         |
| Apocalypíis.                                                                                       | peres, & liberos & servos babere characterem in              |
| 9. Qui habet clauem Danid. 568                                                                     | dextera manu fua, &c. 909                                    |
| 8. Qui viceris, faciam cum columnam in templo Dei mei.                                             | 13. Ne qu'u pofit emere aut vendere, nifi qui babet cha-     |
|                                                                                                    | Tacterem aut nomen beftie ant numerum nominu                 |
| 923<br>5. Nemo inuentus est qui aperiret librum, net in calo,                                      | eius. 904.907                                                |
| 5. Neme intername si que aperire inerano, nee in cuso<br>nec in terra, nec fubius terrato. 311.312 | 13. Hicfapientia est. 902                                    |
|                                                                                                    | 13. Qui babet intellectum computet numerum bestie.           |
| 15. Dignus est Agnus, qui occijus est, accipere virtusem &                                         | 902.903                                                      |
|                                                                                                    |                                                              |
| diuinitatem. 198. 199<br>5. Fecifi nos Deo noftro regnum. 580                                      | 13. Numerus enim hominis est. 903                            |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7 NA D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>E I</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>Sequentur Agnum quocunq</li> <li>Vidi mulierem sedentem super nam nominibus blassemi 925.926</li> <li>Mulier erat circumdata put aurata auro &amp; lapide pres</li> <li>Poculum babens in manup immunditia fornicationus 74, Cc.</li> <li>Ego dicam tibi Sacramentun 74.</li> <li>Et mirabuntur inbabitante bestiam, qua erat, C non</li> <li>Septem capita septem monto lier sedet.</li> <li>Bestia erat; C non est, C tas quam nondum acceperun quam Reges vna bora accis</li> <li>Hi vnum consilium babent C tem suam bestia tradent.</li> <li>Aqua multa funt populi C g22</li> <li>Et decem cornua, qua vidisti functiona fornication for a septem capita function for a septem construction i></ol> | r beftiam coccineam.ple<br>ia, Gt. 363. 866. 924.<br>rpura & coccino, & in-<br>tiofo, & c. 928<br>lenum abominatione &<br>eiu. 958<br>m & abominationum ter-<br>958<br>m feu Myfteriam mulie-<br>946<br>es terram, & c. videntes<br>1958. 865<br>esfunt, fuper quos mu-<br>924.929<br>men est. 865<br>decem reges funt, qui re-<br>1058 beftiam. 927<br>gentes & lingua: 928.<br>in beftia: bi odient for-<br>tient, & c. 863:927.931.<br>Refolatam facient illam, | <ol> <li>Defolatam facient illam, &amp; pudam. &amp; carnes eius<br/>manducabunt, &amp; ipfam igni concremabunt. 927</li> <li>It mulier quam vulifi, est ciuitas magna, quaba-<br/>bet regnum fuper reges terra. 863. 866.924.926.<br/>928.979.958</li> <li>Facta est babitatio Demoniorum. 661</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | a state in the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second sec |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | a al o secondo e canto por tra de Societa - o<br>a la constante de Societa - o<br>a constante de Societa - o secondo - o secondo<br>Societa - o secondo - o secondo - o secondo - o secondo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |





I B O N einfqüe fucceffores fummi, & vniuerfales Monarche.467. gerebat typum Christi non parabolice fed biftorice. 552.564

1664tus contendit Antichrift fignificate Vicatium Chrifti. 820. Vide etiam V.Robertus Abbatus. Mentitur. 822.831.838.856.921.922.966.970.1007. 1009

Abbatm appellat fanctos Patres nuda nomina.825. conuicin profeindit fanctos Patres.826 827.828. magifter fuorum magistrorum fattus. 839. vult docove Patres, ibid. connicia in Bellarminum explodit. 855. exquibu/dam regionibus concludit fimpliciter in omnibue totius mundi partibus tempore Apoftolorum Euangolium annunciatum fuiffe. ibi. Carolum Magnum à Papa Romano Imperatorem creatum, & Imperium à Grasis ad Frances ab eodem tranflatum, cum Danco fentit contra fymmyftas fuos.856, citat S. Thomam.856 857. connicia fpuit in S.Thomam, eique affingit de quibu nunquam cogitanit. 837. Imperatoriam Maieftatem petulanter lacerat & traducit. 858. conuicia in Pontificem ex Hofpiniano, Illyrico, Balao & fimilibus depromit, ibid. in Bellarminum innehitur, quod priscos Patres sequi malit quam bodiernos Nonatores.866. vocat Bellarminum veteratorem C perfidum. 869. responsiones dat quales ipse non probat.870. constur probare quad non potost.871. Caluinianus fabulator. 873. Lutheranos & Calniniffas ante Lutherum & Caluinum disit uxtitiffe in Lollardu & VViclephiftis , in VValdenfibue & Albigenfibus, in Hußitie & Picarditie. 220 Abbatus impudenter Gimpotenter in Bellarminum inuebitur. 887. Acquiefcit illis que Tremelins & Iu-

nius ex Rabbinorum scriptin attulerunt. 892. dkit Antichristum pro domestico fidei se venditatu rum. ibid. Pouelo aduersatur. ibid. deduplici be-

ftia Apocalypsica, beftiali propemodum acumine differis. 892. fuam opinationem feipfo corroborat. ibi. pedicas fibi nexuit, è quibus se nunquam expediet.ibid. Ansichrifti fottatores non putas poffe ditigentes. 893. Foxi fomnium narrat. ibid. Diabolum ait fuiffe tantum vinctum fiue ligatum v(g, ad Constantinum Magnum, deinde fuiffe folutum. 894. de folutione Diaboli vand & inconstanter difputat, pro natura fcilicet & conditione falfitatin. 895. Vetera fua mendacia recinit.898. caret indicio. ibid. inficiatur omnia. ibidem. Bellarminum sriminatur, quia integra capita ex Daniele non exferipfit, is contents qua ad propofitum fpettabant. ibid. Bellarminum neminat facrilegum,extordem, in fanu. 899. tum Bellarmine collatur, ibid. non dubitat, nomen Antichrifti certo effe cuár Sas. 904. probat item (ubtiliter, nomen Antichrifti fore Terrar & Nater . 905. thrafonice foiattat. ibid. feip (um euertit. ibid. Antichriftum polyonymum facit, contra Ironeum. 905. 906. Subrandi ferinia expilat.907. Iren ao diferte contradicit cum maxime ex illo argumentatur. ibid.

Abbatus, mentitur apud Pontificios vendi & emi benefivia, indulgentias, bullas , peccata, Sacramenta & animas bominum. 908. barbare loquitur Bellarminam literizare. ibid. omnes Antichrifti affectat facit Epifopos, Sacerdotes aut Monachos, 909. furit contra generationem Antichrifti ex Iudaorums profapia.916. vnà cum fui, ex vera Ecclefia exceffit. 918. timet defutaros fabros Antichrifto, qui es templum excitent in quo fedeat.921. infulfus Bate vus, & vontofus thrafo.924. ex proprio cerebro Apocalypfin interpretatur. 926. in plurimis pagettie vix quidquam aliud facit quàm mentiri, quod ei videtter effe viuere 933. Papiflas dicit defeciffe à vara Ecclefia, Chrifto & Apoffolu, fantos impie colere & ex illuidola facere, item ex cruce & imagini-

bns,

| <br>7 м D                                                                                       | E X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| trabuicies delettum ciborum.                                                                    | slectus est. 1093                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| bus, Purgatorium ab Ethnicu ; delectum ciborum.                                                 | Adrianm I I I. Papa. 1092                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| & calibatum facerdotum à priscu bareticu mutu-                                                  | Adrianus VI. ante Pontificatum docuit, vt prinatu de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| atos effe, Sacerdotibus concubinas permittere. 933.                                             | for , Pontificem etiam vt Pontificem, aliquid fine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Papiftas dicit Chriftum ex omni parte confoderes                                                | Concilio definientem errare poffe. 1013                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ALLAND ALLAND CTALLENTUM IN CALDE AU-                                                           | Adrianus Sarania Belga. 399. Vide V. Sarania. Sutlini-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| o crucem esta entannia in Santtu & caremonise<br>rogare, & perinde omnia in Santtu & caremonise |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Guis con fituere, ac fi mibil Corifins progenere un-                                            | um contra Bezam defendit, fed irrito conatu. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| mana der Freiefig fug braftitillet : quin, quou alle                                            | Vide etiam V. Hadrianus Sarauia. refellit eos qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| de auditu harribile fibi videtur, O (alem, O pa-)                                               | contendunt ciuilem iuri/dittione, externum fplen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| work of any ameror izare.ibid. Oggerit nugas lam                                                | dorem in titulu, in comitatu, ac bonores quos Feu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| anofinatas 062. Rullo constaduit-964. mitacula                                                  | da annexos babent, non conuentre cum fimplicita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| que in Sanctorum bifforiu continentur & recen-                                                  | te ministerij Euangelici.1163. docet fas effe Episco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fentur plerag, Diabolicu prestigin Monachorums                                                  | pin ciuiles contentiones audire. & eas dirimere ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| fraudibus ac decipulu adfiribit. 965. quicquid de                                               | bonorificos titulos, quibus bonorantur Epifcopi, fa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fraudibie ac accipitie auferiori gon galistme ad                                                | mulitium itidem & fplendidum eorum comitatum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| papa blaterat, pauch matatu commodifime ad<br>Papa blaterat, pauch matatu commodifime ad        | multie rationibus tuetur. ibid. confulit & fuadet,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                 | vt Episcopi honoribus etiam politicis exornentur ac                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Abbatu Stepbanum I I I. quem Secundum vocat, brutum,                                            | infigniantur, & in republica quam maxime emi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Listeronem.nebulonem, 4/18um, crocoulturs apper-                                                | meant.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| lat.1007.1008. etiam Pipinum perfiringir. 1008                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Abel & Cain Sacerdotes, 451                                                                     | Emulatio folet effe inter aquales. 420                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Aleman a Tudaus Grammaticus. 07                                                                 | Æquale equali subiicitur materialiter & specificatine,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Abiathar fummus Pontifex à Rege Salemone depositus                                              | non formalizer & reduplicatine. 59. non obedit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| antraordinaria commissione Del. 810                                                             | equali. 173                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Abraham capto Lotb , & abdutta eiu fubftantia , flatim                                          | Aërim baresicm cum fun Aëriann Epifcoporum & Pref-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| trecentos decem & otto vernaculos in aciem edu-                                                 | byterorum equalitatem docuit. 445                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| xit, & boftes perfecutus est. 425. regia potestate                                              | Aëtim Archidiaanu Constantinopolitanu in Concilio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Xit, O' Hojses perjetut no est. +2) + +8 a quer (us quetuet                                     | Chalcedonenfi. 379                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| predisus. 426. in peregrina serva aduerfu quasuor                                               | Africanum Concilium fub Bonifacio & Celeftino Roma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Reges bellum gesit. ibid. facerdos & instar Regu.                                               | nie Pontificibm. 799. salibatum indicit Epifcopu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 450. pater Ifraëlitarum credentium. 564. vt 1y-                                                 | Presbyterin & Diaconin. 979                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pus Christi, filsum Isaac accepit. ibid.                                                        | Agapetus Pontifes Anthimum Conflantinopolitanum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Acatim Episcopus Constantinopolitanus sum Petro Mon-                                            | depojuit, & in locum eine Menam fubfituit. 721                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| go intruso Episcopo Alexadrino communicat. 740.                                                 | depojuit, O in colume en antenin juoji out i Anthi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 772. Romani Epifcopi Visarius.772. Bafily(1 im-                                                 | 729 petente Imperatore & Imperatrice.vt Anthi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| pullu.Srnodum Chalcedonenfem condemnat ibid.                                                    | mum in communionem reciperet, conflanter re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Accident inbaret fubiecto inbafionu. 199. 201. pendet a fuo                                     | muit, nifi fe libello probares ort bodoxum.721 Me-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| subiette. 268. duplex, absolutum, & respectiuum.                                                | nam ordinauit, confectans cum manu fua in Bafi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ibid.                                                                                           | lica fancte Marie. 721.729                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Accipiens & acceptum non femper diffinguuntur reali-                                            | agatho Epifcopus Romanus , os Petri , ve fucceffor eiufdem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                 | in Epifcopatu. 686. Sanctifimus Pater nojter O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ter.<br>Achaz rex nouum altare extruxit, & quidem idololatri-                                   | fummus Papa, in fexta Synodo dictus. 815. expre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Acbaz rex nouum alrare extraxit, O quinen ale aris idali                                        | se dicit nullum fuorum pradecefforum vnguam er.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| cum, quippe effictum ad fimilitudinem altaris idoli                                             | raffe, 1064, 1065. Ecclaftam Romanam dicit jun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| quod erat in Damasco. 1135. altare Dominie loco                                                 | datam fuper firm am petram B. Petri, eine gratia O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| fuo remouit, nec in eo facrificia offerre voluit, con-                                          | prafidio ab omni errore illibatam permanere. 1060                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tra expressam Dei legem, & populi Iudaici consue-                                               | Agnoise beretici, Iunio Agnorte. 239. à Themiftie Diaco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tudinem. ibid.                                                                                  | no elim'exerci.ibid. duplices.ibid. anime Cbrif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Achilles Gaffarns bareticus. 984                                                                | no olim exercitiona. unprecisiona frustam (eu porti<br>ignorantiam tribuerunt. 240. frustam (eu porti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Attie negotiorum gestorum apud Iureconfultos, que alicui                                        | ignorantiamitriouerant. 240. jrajoum jou por                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| datur ex quafi contractu. 551                                                                   | Eutychianorum.ibid. à Theodofianu exorti. ibia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Adam creatus est fapientifimu. 257. taput & parens ge-                                          | dininitati Chriffi ignorantiam adferipferunt ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| neru humani. ibid. aterna morte anima deuittu                                                   | Chriftum ignoraffe diem Iudicij affirmarunt. 251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                 | veteres & recentiores. 263. Christum dixetun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ac profitatus.<br>Adamus Tannerus Societatis Iefu Ingelftadienfis Acade-                        | fuccessine profecisse in scientia. 269.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                 | Agnu Pafchalu typu factificij in Cruce peragendi, O' En                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TRIZ P (0) E (1) 0 ( •                                                                          | cbarifie. 48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Adrianus Pontifex Romanus Patriarcham Conffantino-                                              | Aisus per contractionem"Asus, ab a particula prination                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| politanum non habet pro Oecumenico.720. Secta-                                                  | & verbo odu, video, inferos santum fignificas, no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| riu Antichriftus.730. Trullanos canones non pro-                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6ar. 756                                                                                        | Aiftulphurex Longobardorum Romam grauffima ob/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Adrianus I I. testatur.nusquam legi, de Pontifice Romano                                        | Aijinipour tex Longooaraoraa actuair gruupinia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| quenquam iudicaffe. 804. inconfultu Legatu Lu-                                                  | atone premit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| douici I I. Imperatoris, licet Roma verfarentur,                                                | 1 1 1 1 andres 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 A. 2 1 |

1

| for and man policinidare in barefin. 1097, Vide V.       per Orinerm. 96         Albertus Pius Carperam princeps, contra Erafaum. 21       andefau imperator Eutychianus. fulmingradium periti         Albertus Visander, S.       907         Albertus Visander, S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | K E                                                      | <b>к</b> у М.                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| Aldefam Usperator Eutychianus, fulimingtadiu periti<br>Albertus Stadonfis.<br>907<br>Albigeris corporum refurezilinem cum Scalaucia nage.<br>Andrau Budemoniaannes (Joinnus Socienati Itafa, r.,<br>107<br>Albigeris corporum refurezilinem cum Scalaucia nage.<br>108<br>109<br>109<br>100<br>100<br>100<br>100<br>100<br>100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Albertus Pigbius dicit Pontificem etiam vt primatam per- | Anaftafius Episcopus Thessalonicensis S. Leonis Vicariu |
| Alberin Bradensfr.<br>Johren Stadensfr.<br>Johren Johren Stadensfr.<br>Johren Johren Jo                                                                                                                                                                                     | fonam,non poffe incidere in barefin. 1097. Vide V.       |                                                         |
| Alderes Jealen fin Portes. 597, 592, 697, 697, 697, 697, 697, 697, 697, 697                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                          | Anaftafius Imperator Eutychianus, fulminę tačtus periit |
| <ul> <li>Aldžegi coprems vojmen ženisti svetinika.</li> <li>Aldžena Malamini cumi corpore paritte excinika.</li> <li>Andrea Malamini cumi cifi. Lavikovski to reprefentati to reprefentati to reprefentatione circitatione desinition of parita excinitatione of parita excining excinitation of parita excinitation of parita excining ex</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>Andreas Zahrau (approprinte perinte seximita. Ba-<br/>prifinum prefue abiliteirant interfactione derifi. terifonfaltes. 72<br/>Andreas Mafalum Lackbarau. Angelu Sandicki<br/>introductosti, konn of malum. Dame Volus<br/>fals.</li> <li>Altersander Carroniu I. C. Petasimu. daei Biros de Sandicki<br/>de perglate Pentificie admerfie impios Politice:<br/>14.6. Catholike164. Bellarminm tentem non<br/>dartifpanam Delitierent fastiti. ikid. Visue<br/>raliter abues</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                                        |                                                         |
| <ul> <li>perfinam profu okiliciban velaci imeliane of parfinam. Animarum iranifigrationem, etiane in falue.</li> <li>perfinam, Animarum tranifigrationem, etiane in falue.</li> <li>perfinam, Animarum tranifigrationem, Etamino, Dem d'Dia.</li> <li>bolom. 25. Dibliano caraat, nex rearremarus ibid.</li> <li>Alexander Carreitu I. C. Pateuinu, deoibbese didit.</li> <li>de perfinam Pontificia adury fue impise Politics:</li> <li>tied, C. Catbolium. 1:46. Bellarminum tantum nos Antofguanam Politicorum flatui. ibid.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander VI. J. Assi.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander VI. J. Assi.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Tre Mas.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Tre Mas.</li> <li>Tre Mas.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Tre Matine vergen antima fielder, pefferste S. C. frift, and fielder Ass.</li> <li>Alexander VI. Ass.</li> <li>Tre Matine etam field and fielder Ass.</li> <li>Ander Mass.</li> <li>Tre Matine etam fielder and fielder Ass.</li> <li>Ander Mass.</li> <li>Anter Mass.</li> <li>Tre Mass.</li> <li>Tre Mass.</li> <li>Tre Mass.</li> <li>Tre Mass.</li> <li>Tre Mas</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>perflaum, Animerem transfingrainerm, etiam in<br/>berzte, flatuis, Animerem transfingrainerm, etiam in<br/>berzte, flatuis, Animerem transfingrainer, etiam in<br/>berzte, flatuis, aniber operator, flatui, ibio<br/>belam, 21:. Biblianen carant, ace resurentur, ibid.<br/>Alexander Derreim I. C. Petaunan, daue ibio enditt<br/>de pereflaum Poiniscerm flatuit, ibid. Poiqui<br/>tizzet, ibid. Eurythamizet, ibid. Poiqui<br/>tizzet, ibid. Eurythamizet, ibid. Poiqui<br/>endidicat.</li> <li>Alexander Magau.</li> <li>Alexander Magau.<td>• •</td><td></td></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • •                                                      |                                                         |
| <ul> <li>Angelia, ry perforam Dei reprefentet &amp; fuffinet, nomi<br/>intreduceban, boum &amp; malum, Deam &amp; Dias<br/>bolam 20: Dibliason araat, neer rearemtur iside.</li> <li>Angelia, ry perforam Dei reprefentet &amp; fufficiere, nomi<br/>interduceban, boum &amp; den ibbero solidi<br/>de perfetta Pontifica duarfui mipo Politica.</li> <li>Angelia, ry perforam Dei reprefentet &amp; fufficiere aduarfui mano<br/>Anteformann Anteformann Antein mano<br/>Anteformann Anteformann Antein ibid.</li> <li>Anterduceban, readout duarfui mipo Angelo in-<br/>fui ante per effective duar velocitere intelliger<br/>qui distat.</li> <li>Alexander Papa ex Apoficia et radition determir, in ca-<br/>fice vinue agas miffem afferdam (file<br/>antise rum agas miffem afferdam (file<br/>antise rum agas miffem afferdam (file<br/>antise num agas miffem afferdam (file<br/>antise antise afferdam (file<br/>antise afferdam (file<br/>afferdam (file<br/>af</li></ul> |                                                          |                                                         |
| introducebant, bouum & malum, Deam & Dia-<br>belum 215. Biblinson resurts and resurts ibid.<br>Alexander Carreriw I. C. Pateminus, duor libror sciidt<br>de posificar Panificia aluerfai impior Politico:<br>tra 6. Califoliaus 1.6.6. Bellarminus attantes non<br>Antofguanam Politicors mf Attait. ibid. Visiqui-<br>etat. ibid. Eurythianizat.ibid. anatobma auder<br>dictor Bellarminus. ic.e.g. was viders intelliger<br>quid dicet.<br>Alexander Papa ex Apefolica traditione deremite, in ca-<br>like vinum Aquela Magnue.<br>Alexander Papa ex Apefolica traditione deremite, in ca-<br>like vinum Aquela maftur afterendam offe.<br>inter sequiriforemes, ve exquiri isra-<br>nitika.<br>Tob. Alexander Papa ex Apefolica traditione deremite, in ca-<br>like vinum aquela maftur afterendam offe.<br>inter sequiriforemes, ve exquiri isra-<br>nitika.<br>Tob. Constantine proximitale, profilor 10:<br>states definite proximitation.<br>Alexander mes Cosciliam proximitale, profilor 10:<br>states definite realistica, sequiriformitante.<br>fdeliadelat duo. ibid.<br>Alexander mesterenter.<br>11. farati fafiliste duo v vel rest elefonites.<br>falexanderine postin Vital, kerisin ideitor.<br>sof<br>Alexanderine sequiriforemes, ve confinantinopolitanum.<br>fdeliadelat duo. ibid.<br>falemfolim unei partu VVital, kerisin ideitor.<br>125. Ambrofim qua firiffit, derxa defiptima synode fub<br>falemfolim geni edification.<br>125. Ambrofim gua firiffit, derxa defiptim as ynode fub<br>falemiadelist duo. ibid.<br>139. Ambrofim qua firiffit, definate folgendamen<br>faletiadelist duo. ibid.<br>139. Ambrofim qua firiffit, definate folgendamen<br>faletiadelist duo. ibid.<br>139. 3. Asseptime serverin.<br>139. Ambrofim qua firiffit, definate folgendamen<br>resu mente menticus scieffat.<br>139. 3. Ambrofim qua firiffit, definates folgender<br>forit. mente formatione, vi für Planeter folgendamen<br>resu firiffit envilterum enter folgendamen<br>resu firiffit envilterum enter folgendamen<br>resu firiffit envilterum enter folgendamen<br>resu firiffit envilterum enter folgendamen<br>parti adfiscate andiffica folgenter folgendamen<br>resu firiffit envilterum enteralitatem.<br>201.<br>Anadefimit lumio Franzi definete .<br>201.                                                                                                       |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>bolum 281. Biblis non surant, nee reurenstur ibid.</li> <li>Alexader Carreiu I. C. Pateninu, daoibbera didit.</li> <li>de posifier Ponificie. Adarbitimer natuem non<br/>Antefgruamm Politicour Politico.</li> <li>trace, Cabblisw. 1.7.6. Bellarminum tantem non<br/>Antefgruamm Politicour Science Cabblisw. 1.7.6.7.6.7.6.7.6.7.6.7.6.7.6.7.6.7.6.7.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                          |                                                         |
| Alexander Carverius I. C. Patauinu, durc librozeidid:<br>de perefare Penificie al durrius impior Politics:<br>ta 46, Catobilicu. 146, Bultrminum tanum nos<br>Antefgmaanm Politicerum fauti. ibid. Viqui-<br>dicare Belarminu. 149, 149, 149, 149, 149, 149, 149, 149,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                          |                                                         |
| de pereflare Penificie adurffu impior Politics.<br>1146. Catbolicu146. Bellerminum tantum von<br>Antefgausme Politicu146. Bellerminum tantum von<br>Antefgausme Politicu146. Bellerminum tantum von<br>Antefgausme Politicu146. Bellerminum tantum von<br>Antefgausme Politicu146. Bellerminum tantum von<br>anteber Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie Also Penificie                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>11.6. Catibilizon :11.6. Bellerminum santum nartum li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| Antefgrannum Politicorum fatuit, ibid. Viiqui<br>tizat. ibid. Europhianizat.ibid. anathema adder<br>dicter Eeldarmina. 1149, nan videtar intelliger<br>quiddicat. ibid.<br>Alexander Nagnue. bit.<br>Alexander Nagnue. bit.<br>Alexander Nagnue. bit.<br>fauntia eranori fabrica e acorenit. in ca-<br>lice vinum aqua mifum offerendum offe. 1045<br>Alexander Nagnue. bit.<br>faunti officere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere faus setters faruit tofficere duos vel tres toffer inte-<br>ga maite annor fabrica. 111, faruit fafficere faus setters faruit tore<br>rile. 211, 212, 213, 213, 213, 213, 213, 213,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>dizai. ibid. Eutytbianizat.ibid. anathem ander<br/>dierer Dellarmin. 1:49. now videur intelliger<br/>quid dat.</li> <li>dizaander Papae Apofelica traditione decremit, in ca-<br/>lice vinum aqua mijdum offernalum affe. 1043</li> <li>Alexander Papae Apofelica traditione decremit, in ca-<br/>lice vinum aqua mijdum offernalum affe. 1043</li> <li>Alexander II. J. Arati fulficare duos vel trae tellein inte-<br/>famentin nec requirifortenes, vt exgunt iura ci-<br/>uilia. 1056. 6 fg.</li> <li>Alexandrini legationem miferunt ad Clementem VIII.<br/>Pont. Max.</li> <li>Alexandrini merouinciale, prefidente S.Cr-<br/>rido.</li> <li>Alexandrini merouinciale, prefidente S.Crateria, prefilex contra Grazorial (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat, prefilex relia (file anat</li></ul>                                                                                                                                             |                                                          |                                                         |
| dicere Bellarmine. 1:49. nen videur intelliger<br>quid dicat.<br>Rexander Mageun.<br>Alexander Pape ex Apofolics traditione decremit , in ca-<br>lice vinum aqua miflum offernatum offe.<br>Alexanderi I. Jaruit föftere davs velt erstellerin t-<br>famenti , net requiriformes, vt exigunt iura ci-<br>milia.<br>Alexanderin I. Jaruit officere davs velt restellerin t-<br>famenti net requiriformes, vt exigunt iura ci-<br>milia.<br>Alexanderin I. Jaruit officere davs velt restellerin t-<br>famenti extenderit i. Inser quariformet dellementer VIII.<br>Pont. Max.<br>Bof<br>Alexanderin meniperun ciele, prefidente S.C<br>rilo.<br>12<br>Alexim Comuente Angelus Imp. Conflantinopolitanu.<br>Bof<br>Balogiaum verbam ces fopulum effe vitandum.<br>corrigi:<br>13. Ambogium verbam ces fopulum effe vitandum.<br>15. Ambögium verbam ces fopulum effe vitandum.<br>15. Ambördim qua firift, å (Axta & Greinmettem efficia.<br>15. J. Joso 33. 12. J. 14. 11.43. IV titakferum<br>15. Ambördim qua firift, å (Axta & Greinmettem efficia.<br>15. J. 15. 7.5.7.5.3. Petrum meinexulum edidiffe in<br>pedam confirmation. 53. S. Betram weis facerdorem<br>Romane Eccifica Ass. I. Petriprimetatem efficiantes meritifisme freinise testifter i Inser and Ass.<br>15. J. 15. 7.5.7.5.3. Petrum meinexulum edidiffe in<br>padam confirmation. 7.95. Adist Antichrifum<br>excommunkauit. 7.65. calibatum & contificiam<br>ceffe Chriftum.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num realima immortalisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num realisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num realisteter.<br>27. Andebarifta num veralisteter.<br>27. Andebarifta num vera                                                                                                                                                             |                                                          |                                                         |
| quid dicat.ibid.Alexander Nageus.BatAlexander Nageus.BatAlexander Pasex Apofolics traditione decremit, in c.inter enous fabréfalo. c. capiti, boc est, capiti, boc est, capiti, fabring faplicité extarrigifactor eneAlexander II., Batuit fufficere duss vel troe tefferin re-<br>fammentin, nec requiri fortenes, per exiguin iura ci-<br>mulia.1095. Of feq.Alexandrini legatione miferunt ad Clementem VIII.<br>Pent. Max.1095. Of feq.Pate. Adax.97Alexandrinin Gencilium preuinciale, prefidente S. Critico Baccalarig. exp.111Pant. Max.97Alexandrinim Concilium preuinciale, prefidente S. Critico Baccalarig. exp.112Pate. Max.97Alexim Commem Angelus Imp. Conflastinopolisanu.<br>505116Bati de ablest dus., ibid. Baccalaureus.<br>51. 55. 67.119.103.512.71.41.1143.116Alexim remon ceu fifori a dificatam Ecclefa.<br>52.57.63.71.57.14.21.41.143.116Ambiguum verbam ice fifori adificatam Ecclefa.<br>52.57.63.71.57.63.8.116.11.57Perrum difficit adificatam Ecclefa.<br>trim difficatam Ecclefa.<br>52.57.63.8.116.12.57.238.231. Politer of Paratovita.<br>25.57.58.Anabengife negant anima animorealizatem.<br>Anaberife a negant anima immorealizatem.<br>Anaberifie a confirmation.<br>25.57.58.2.116.52.52.53.50.501Anaber poteflatem freendilege. Cristicated<br>anafafum Inior Pape. teflatur. 70.50.51.156.41.501.<br>57.51.501.Ambiguum verbam ice for virant decher.<br>rei confirmation.<br>anabemater erecepta.11.2.157.502.512.53.532.532.532.532.532.532.532.532.532                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          |                                                         |
| Alexander Magum. 84:<br>Alexander Paars Apofelicatraditione decrevit, in ca-<br>lice vinum aque mikhum offernalme decrevit, in ca-<br>lice vinum aque mikhum offernalme decrevit, in ca-<br>lice vinum aque mikhum offernalme decrevit, in ca-<br>lice vinum aque mikhum offernalme decrevit, in ca-<br>lice vinum aque mikhum offernalme decrevit, in ca-<br>milie. 10, 60, 67 69.<br>Alexandrini legationem miferunt ad Clementem V 111.<br>Post. Max. 907<br>Alexandrinum Concilium preuinciale, prefidente S. C7-<br>rillo. 10, 60, 67 69.<br>Alexandrinum Concilium preuinciale, prefidente S. C7-<br>rillo. 10, 62, fatuante Stilefa fae iapui<br>ta ites : inter quo: Tbeologia O' viruique Iari<br>Dectore O' Baccalauri, scilia, actioner, 40, 69, 60, 69<br>biberalium artium Baccalauri, scilia, actioner, 40, 60, 60, 60, 60, 60, 60, 60, 60, 60, 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                                                         |
| Alexander Papa ex Apoffelia traditione decrenit, in ca-<br>lic vinuum aqua miftum offerendam offe.<br>Alexander 11. Jatuite fölisere dave vel treat effen in-<br>famentit, nec requiriferendam offe.<br>anato expander 11. Jatuite fölisere dave vel treat effen in-<br>famentit, nec requiriferenda, vet exigunt iura ci-<br>milia.<br>Alexandrinum Consiliam preuinsiale, prefidente S. Cr-<br>villo.<br>Alexandrinum Consiliam preuinsiale, prefidente S. Cr-<br>villo.<br>Alexandrinum Consiliam preuinsiale, prefidente S. Cr-<br>villo.<br>Alexandrinum Magelu Imp. Conflantinopolitanu.<br>boć<br>Alexandrinum veribum VVitackeriani editor. 402. edatu<br>fidelia dealbet duv. ibid. Beccelaureus. 511. 512.<br>525. 5057. 109.1033.1127.1141.1143. VVitackerum<br>corrigit.<br>S. Ambrofim que firipfit, dexta & foptima Synodo fub<br>anathemete recepta.113. quo tempore vixeris. 116.<br>in verfibus fair ecoinis Preum effe pertam Ecclefa.<br>520. 530. 531. d S. Augufino laudams.531. fiper<br>retrum dietir cerepta.113. quo tempore vixeris. 116.<br>in verfibus fair ecoinis Preum effe pertam Ecclefa.<br>510. Gelibatum & constification.<br>511. destrimmetel. 224. in pede vel ceffici firmi<br>corrigit.<br>S. Ambrofim que firipfit, dexta & foptima synodo fub<br>anathemete recepta.113. quo tempore vixeris. 116.<br>in verfibus fair ecoinis Preum effe pertam Ecclefa.<br>510. joint a tempore vixeris. 116.<br>in verfibus fair ecoinis Preum effe fundamen-<br>tum effe teiu Ecclefa. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Pertum appellat Vicatum morita<br>Chriftirg anes572. Septerum verda facerdorem<br>Romane Ecclefa. 628. Tbeodofium Imperatorem<br>excommunikani. 706. celibatum & constification.<br>276.<br>Anadafaliu I. Pentifex fandititatem.<br>277<br>Analefau Inoir Papa Leffate. 1980. efficatum Corrigitor.<br>375. 340.<br>375. 340.                            |                                                          |                                                         |
| lite vinum aqua mifum offerendum offer. 1043<br>Alexander 11 1. flatuit fafficere dues vel tres tefles in te-<br>famenti, nec requiri faftenes ext ext versum traci-<br>nilia. 1066. Cf feq.<br>Alexandrinum Conciliam prouinciale, prefidente S. C7-<br>rillo. 112<br>Alexandrinum Mageluu Imp. Conflantinopolitanu.<br>806<br>Alexandrinum Mageluu Imp. Conflantinopolitanu.<br>806<br>Alexandrinum Conciliam prouinciale, prefidente S. C7-<br>rillo. 112<br>Alexime Consumer YVitackeriani editor.402. cadem<br>fidelia dealbat duos. ibid. Baccalauren Exilefía fagilcanse caput. ibid. 43. Gre-<br>sta fagila acalbat duos. ibid. Baccalauren for uniter (a 49. 9503, artis)<br>fimi legibus obfringuntur a fui Pfeudeopifonis<br>751. fabo frimineum dr vniuer/ale. 49. 953, artis)<br>fimi legibus obfringuntur a fui Pfeudeopifonis<br>751. fabo frimineum dr vniuer/ale. 49. 953, artis)<br>fimi legibus obfringuntur a fui Pfeudeopifonis<br>751. fabo frimineum dr vniuer/ale. 49. 953, artis)<br>fimi legibus obfringuntur a fui Pfeudeopifonis<br>752. fabo frimineu fir vitandam.<br>753. Ambrofine que fir pift. a fexte of feptima Synado fab<br>anathemate recepter. 21. geo tempore viteris. 116.<br>729. 730. 731. ab. Angugfino laudatus. 53. faper<br>rum efferteniu Eclefia. 137. 611. Per<br>trum difter entiu Eclefia. 137. 611. Per<br>trum difter atificata meefer fundamen-<br>tum excimmuniaauit. 766. cello atur 60 fontinitiam<br>cericoram commendat. 798. dicit Antibrifium<br>ex Stripturi diffutaterum. boc eff. probaturum, for<br>effe Chriflum. 270. 28. 28. 231. 287. eff in los per fuan eff<br>funiam, more ereiffs calfal. fine que somenon<br>excimmuniaeuit. 766. cello atur 60 fontinitiam<br>cericoram cammendat. 798. dicit Antibrifium<br>ex Stripturi diffutatelarum.<br>baberetiorum calumnitiv. 1054.1055<br>Andefinu friptir exinfituto contra Greoz. 116. faif-<br>facter pro nobin nen pouniff (rivit ruto more as 35. 34.05<br>S.Amfelmu fripfit exinfituro contra Greoz. 116. faif-<br>factora                                                                                                                      |                                                          |                                                         |
| Alexander'I I. I. flatuit fufficere duos vel trestefles in te-<br>famentic, ner requiris/fortenes, ve exigunt imraci-<br>nilis. 7006. 6 / 69.<br>Alexandrini legationem miferunt ad Clementerm VIII.<br>Pont.Max. 907<br>Alexandrinum Concilium preuinciale, prefidente S.C.p-<br>rilio. 127<br>Alexandrinum moni partu VVitackeriani editor. 402. editor for agni Regni efficiari 2. Epifopi Baro-<br>ne of Demini. 402. flatuant Etilefie fue'a apui<br>pibelia dealbat duos. ibid. Baccalantem. 511. 512.<br>525. 697. 1019.003.1127.1141.1143. VVitatkerum<br>corrigit. 1141.1143<br>Albenginum verbam ceu fiopulum effe vitandum. 51<br>S. Ambofus qua firipfit, afstac of forima Symodo fab<br>anathemate recepta.112, quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fais eccinit Petrum effe petram Beclefia.<br>529. 530. 521. à S. Augufino laudatm.531. fuper<br>Petrum afferit edificatam Ecclefia. 517. Pe-<br>trum dicis merib primum miracallum edidifie<br>podum confirmatione, vt oftenderet fe fundamen<br>tum effe tetiu Beclefia. 517. Petri primatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum vocat facerdoren<br>Romane Ecclefia. 621. Theodofus moris<br>Chrifter agent anima immortalitatem. 277<br>Anakaptife nagent anima immortalitatem. 277<br>Anakaptife nagent anima immortalitatem. 277<br>Anakafum Innier Papa Lunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>triconfirxit dy ornaaii.<br>Badafam Innier Papa Lunio Maenitate.52. ceasur.<br>minis feundum. 760. elibatum footnimes SPe-<br>triconfirxit do ronaaii.<br>Badafam Innier Papa Lunio Meneletus.1040. memoriam S.Pe-<br>triconfirxit do ronaaii.<br>Badafam Innier Papa Lunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>triconfirxit do ronaaii.<br>Badafam Innier Papa Lunio Meneletus.1040. memoriam S.Pe-<br>triconfiraxit do ronaaii.<br>Badafam Innier Alatelibare. 706. esumn-<br>misin fecundum.760. vito primu. ibid. defenditur<br>baberetiorum calumniu. 201. defenditur<br>missi fecundu760. vito primu. ibid. defen                                                                                                                           |                                                          |                                                         |
| famentie, nes requiri/sptenes, ve exigunt iura ci-<br>nilia. 1096. Cf 6q.<br>Alexandrini legationem misfrunt ad Clementem VII<br>Pont. Max. 97<br>Alexandrinum Concilium prouinciale, prefidente S. Cy-<br>rillo. 112<br>Alexims Commanu Angelus Imp, Conflantinopolisanu.<br>806<br>Alexandrinum neui partur VVItai, keriani editor, 402. eadem<br>fidelia dcalbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>525. 697. 109.103.1127.1141.1143. VIVIai, keriani editor, 402. eadem<br>fidelia dcalbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>525. 697. 109.103.1127.1141.1143. VIVIai, keriani editor, 402. eadem<br>fidelia dcalbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>525. 697. 109.103.1127.1141.1143. VIVIai, keriani editor, 402. eadem<br>fidelia dcalbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>52. Amborsim que firight, forta C feptima Synodo file<br>austhematerecepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fiu eccinit Pertum offe petram Eclefia.<br>529. 530. 531. à S. Auguffino laudatm. 531. fupr<br>Petrum afforit adjicata Ecclefia.<br>529. 530. 531. à S. Auguffino laudatm. 531. fupr<br>retrum dicit merito primum miraculum edidiffi in<br>pedum confirmatione. yt offenderte (fundamen-<br>tum efforterii. Sci. Celibatum dr contieriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbrifum<br>ex scriptaria diffutaturum.bec eff. probaturum. fe<br>effo Chriftierg nons. 657. S. Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 632. Theodofum Imperatorem<br>Romane Ecclefia.6.62. Theodofum Imperatorem<br>sexommunkauit. 766. celibatum dr contieriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbrifum<br>ex Scriptaria diffutanturum.bec eff. probaturum. fe<br>effo Chriftian anim atimortalitatem. 277<br>Anadefum Into Papa .teffatur , Pontificem Romanum<br>babere postefatem ferendi leget. G Lataza billo re-<br>ligiose ab omnibu obferuati debere. 700.<br>mini feundum. 761. vir optimu. ibid. defenditar<br>babareticorum calumniko. 2054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>nilia. 1096. Gr feg.</li> <li>Alexandrinus legationem miferunt ad Clementem VIII.<br/>Pont. Max. 95</li> <li>Alexandrinum Concilium prouinciale, profidentes S.C7-<br/>rillo. 112</li> <li>Alexandrinum Concilium prouinciale, profidentes S.C7-<br/>rillo. 112</li> <li>Alexandrinum ensi partu VVitackeriani editor. 402. eadem<br/>fidelia dealbat duos. ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br/>525. 507. 103.103.1127.1141.1143. VVitackerum<br/>corrigit. 114.1143</li> <li>Ambiguum vrbam ceu flopulum effe vitandum. 15</li> <li>S. Ambrofim qua firipfit. à fexta &amp; feptima Synodo fab<br/>authemateracepta.113. quo tempore vizerit. 110.<br/>in verfibu faio tecinis Pertum Geptaram Eclefia.<br/>520. 530. 531. à S. Augufino landatus.531. fuper<br/>Petrum afferit addificatem Ecclefiae. 511. Petriprimatum affe-<br/>tium enfit estime vito primum miraculum edidiffe in<br/>pedum confirmatione. 916 distatem Ecclefiae. 612. Petriprimatum affe-<br/>riti. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoris<br/>Chriftierga no. 37. S. Petrum appellat Vicarium amoris<br/>clericonum commendat. 793. dicit Antikbrifum<br/>excommunicauit. 766. calibatum &amp; continčtiam<br/>clericonum commendat. 793. dicit Antikbrifum<br/>excommunicauit. 766. calibatum &amp; continčtiam<br/>clericonum contifie fanditatem. 277<br/>Analestu Papa Lunio Annimatimmortalitatem. 277<br/>Analestu Papa Lunio Annimatimmortalitatem. 277<br/>Analestu Papa Lunio Annimatim citates. 277<br/>Analestu Papa Lunio Annimatimortalitatem. 277<br/>Anafafim Lunior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br/>babere poseflatem fernati leder. 760. enumo-<br/>nimin facundu. 761. vir optimu. bid. defeditur<br/>bisine di sonnibu obferuati debere. 760. enumo-<br/>riume bistrim incruce, beatitudinem funt confe-<br/>cuta. 500 molige faribiter. 261. 621. faifuet<br/>sonnam babere poseflatem fernati leger. 67 Laras. bilur-<br/>ligiori ab omnibu obferuati debere. 760. enumo-<br/>sitiefer vira man elaum nib. voi senum-<br/>babere poseflatem fernati leger. 67 Laras. bilur-<br/>ligiori ed omnibu obferuati debere. 760. enumo-<br/>sitiefer voi um. selbatum fieler. 760. faitore poseflater faitor. 761. faitore poseflater faitori. 371. faitore contra Greeos. 116</li></ul>                                                                                                 |                                                          |                                                         |
| Alexandrini legationem miferunt ad Clementem VIII.<br>Pont. Max. 97<br>Alexandrinum Concilium prouinciale, prefidente S. Cj-<br>rillo. 122<br>Alexim Comnenue Angelus Imp. Conflantinopolitanue.<br>Boó<br>Alexim comnenue Angelus Imp. Conflantinopolitanue.<br>Boó<br>Alexim neni partu VVitackeriani editor. 4.02. eadem<br>fidelia dealbat duos, ibid. Baccalanteu. 511. 512.<br>525.697.1019.1083.1127.1141.1143. VVitackerum<br>corrigi. 141.1143<br>Musiguun verbim cen foopulum effe vitandum.<br>53. Ambrofim qua firipfit, à fexta & feptima Synodo fab<br>anathemate recepta.112. quo tempore vixeris. 116.<br>in verfibus fui cecinis Petrum effe prima Synodo fab<br>anathemate recepta.112. quo tempore vixeris. 116.<br>129.730.531. à S. Anguffino landatus.531. fiper<br>tum affet estim Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rits 637.633. Petrum apellat Vicavium Amoris<br>Chriftiergane. 637. S. Betrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 632. Theodofum Imperatorie<br>excommuneasii. 766. celibatum Constituting for<br>effic Chriftur. 261. Scieta Activitifum<br>excommuneasii. 766. celibatum Constituting for<br>triconfiruatie Animaimmortalitatem. 277<br>Anafafui I. Pontificem Romanum<br>babere poseflatem ferendi leges. 6 lata.a billo re-<br>liğise ab omnibus offeruati debere. 760.<br>sun affa fui Innor calum nik. 201 at a billore-<br>liğise ab omnibus offeruati debere. 760.<br>sun affa fui fuu tate clefix. 761.<br>Anafafui I. Pontificem Romanum<br>babere poseflatem ferendi leges. 6 lata.e billore-<br>liğise ab omnibus offeruati debere. 760.<br>sun ab bareticorum calumnik, to 54.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                          |                                                         |
| Pont. Max. 95<br>Alexandvinum Concilium preuinciale, prefidents S.Cy-<br>rillo. 122<br>Alexims Commenne Angelu Imp, Conflantinopolitanus.<br>806<br>Alexandvinum onipartu VVitackeriani editor. 402. eadem<br>fidelia dealbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>52.5.67.1019.1033.1127.1141.1143. VVitackeriani<br>corrigit. 1141. 1143<br>Ambiguum verbam cue fiopulum effe virandam. 15<br>S. Ambiguum verbam ceteficatam Ecclefia.<br>529. 530. 531. à S. Auguftino laudatum. 537. fuper<br>Pertum diferit adificatam Ecclefia Missima anoriu<br>Chrifti ergan so. 632. Spetrum vecar facerdorem<br>Romana Ecclefia. 682. Tbeedofium Imperatorem<br>excommanaauit. 766. celibatum Groniteriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>exsoripturis diffutat atrum. hoc eff. probaturuf, fe<br>effe Chriftum. 270. S. Spetrum vecar facerdorem<br>Romana Ecclefia. 682. Tbeedofium Imperatorem<br>excommanaauit. 766. celibatum Groniteriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>exsoripturis diffutateclarum. 201<br>Anafafiu I. Pontifex fantitateclarum. 201<br>Anafafiu I. Pontifer scifterari dibere. 760. eui and biore-<br>ligiocie do omnibue offernati debree. 760. eui andi<br>babere potefitatem ferendi ildere of latau ab illore-<br>ligiocie do omnibue offernati debree. 760. eui anotific merito prinetri size andi<br>babere potefitatem fe                                                                                                                                                                           |                                                          |                                                         |
| Alexandrinum Concilium preuinciale, prefidense S.C.<br>rillo.<br>alexim Commun. Angelus Imp. Confantinopolitanus.<br>806<br>Alenfonium noni partus VVitackeriani editor.402. eadem<br>fidelia dealbat duos, ibid. Beccalaurem. 511. 512.<br>52.5. 537.057.119.1083.1127.1141.1143. VVitackerum<br>corrigit.<br>15. Ambrofim qua firipfit, à fexta & feptima Synodo fub<br>anathem aterceepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fui eccinit Pertum effe petram Ecclefia.<br>52.9. 530. 531. 63. Anguftino laudatus.531. faper<br>rum efferit adificatam Ecclefiam., 337.01. Per-<br>trum dicit merito primum miraculum edidiffs in<br>pedum confirmatione. ve oflenderei fe fundamen-<br>tum efferitu Ecclefia. 612. Teoedofum Imperatorem<br>excommunicauit. 763. cellibatum & continitiam<br>clericoum commendat. 798. dicit Antichrifum<br>clericoum nomendat. 798. dicit Antichrifum<br>clericoum nomendat. 798. dicit Antichrifum<br>clericoum commendat. 798. dicit Antichrifum<br>culticoum commendat. 798. dicit Antichrifum<br>clericoum commendat. 798. dicit Antichrifum<br>clericoum commendat. 798. dicit Antichrifum<br>culticoum commendat. 798. dicit Antichrifum                                                                                                                                                                          |                                                          |                                                         |
| rillo. 112<br>Alexime Commentu Angelus Imp, Conflantinopolisanu.<br>806<br>Alexime commentu Angelus Imp, Conflantinopolisanu.<br>806<br>Alexime configuration for the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second the second and the second and the second and the second th                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                          |                                                         |
| Altziw Commenu Angelu Imp, Conflantinopolitanu.<br>806<br>Altenfonius noni partus VVitaikeriani editor. 402. eadem<br>fidelia dealbat duos, ibid. Baccalaureus, 511. 512.<br>525. 697.1019.1083.1127.1141.1143. VVitaikerum<br>corrigir. 1141.1143<br>Ambiguum verbam ceu fopulum effe vitandum. 15<br>S. Ambofum que firipfit, à fexta & feptima Synodo fub<br>anathemate recepta.112. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fair cecinis Perum effe vitandum. 15<br>S. Ambofum que firipfit à desta & forema Synodo fub<br>anathemate recepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fair cecinis Perum effe vitandum. 15<br>S. Ambofum que firit difficatam Ecclefia.<br>529.530.531. à S. Augufino laudatus.531. fuper<br>perum efferie difficatam Ecclefia. 537.611. Pe-<br>trum dicit merito primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione, vt offenderes fe fundamen<br>excommunicauit. 768. Petrum spellat Vicarium amoris<br>Chriftierg ano; 632. S. Petrum voca facerdorem<br>Romana Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommendat. 792. dicit Anticbriftum<br>exscrimtuminatino foronatit.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaketifu negant anima immortalitaterm.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anafelfim I. Pontifex fanctitate clarus.<br>babere poteflatem ferendi leges. $f$ latatu. Abilo re-<br>ligiocie ad omnibus ubferuati dibere. 760. esu no-<br>minu facunduw. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab baretoicorum calumninis.<br>1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                          |                                                         |
| <ul> <li>806</li> <li>Allenfonius noni partus VVitackeriani editor. 402. eadem<br/>fidelia dealbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.,<br/>525.697.1019.1083.1127.114.1143. VVitackerum<br/>corrigit. 1141.1143</li> <li>Ambiguum verbum ceu fiopulum effe vitandum. 15</li> <li>S. Ambrofim que firipfit, à fexta &amp; feptime Synodo fab<br/>anathemate recepta.113. quo tempore vixerit.116.</li> <li>in verfibu fui cecinit Petrum effe vitandum. 15</li> <li>S. Ambrofim que firipfit. à fexta &amp; feptime Synodo fab<br/>anathemate recepta.113. quo tempore vixerit.116.</li> <li>in verfibu fui cecinit Petrum effe vitandum. 15</li> <li>s. Ambrofim que firipfit. à fexta &amp; feptime Synodo fab<br/>anathemate recepta.113. quo tempore vixerit.116.</li> <li>in verfibu fui cecinit Petrum effe vitante Silefie.<br/>1529. 520. 531. à S. Auguffino laudatus.531. fuper<br/>trum afferite adificatam Ecclefiam.537.611. Pe-<br/>trum afferite adificatam Ecclefiam signa differin<br/>pedum confirmatione, vt oftenderet fe fundamen<br/>tum efferite in Ecclefia. 622. Theodofium Imperatorem<br/>excommunicauit. 766. calibatum of connicitam<br/>cleficorum commendat. 792. dicit Anticbrifum<br/>ex Scripturi diffutaturum.boc eff.probaturum. fe<br/>effe Chriftum. 954<br/>Anabactifta negant anima immortalitatem. 277<br/>Anacletus Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br/>babere poteflatem ferendi leges. 6 latata. di bio re-<br/>tri confiruxic C ornauit. 161.<br/>Anaffafiu I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br/>Anaffafiu I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br/>Anaffa</li></ul>                                                                                                 |                                                          |                                                         |
| Allenfoniuu noui partuu VVitackeriani editor. 402. eadem<br>fidelia dealbat duos, ibid. Baccalaureus. 511. 512.<br>527.697.019.1083.1127.1141,1143. VVitackerum<br>corrigit.<br>1141.1143<br>Ambiguum verbaum ceu fopulum effe vitandum.<br>53. Ambrofiu qua firipfit, à fexta & feptima Synodo fub<br>auathemate recepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfbus fui cecinit Pertum offe petram Ecclefia.<br>529.530.531. à S. Augufino laudatus.531. fuper<br>Petrum afferit adificatam Ecclefiam.537.611. Pe-<br>trum dicit meritò primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione. vt offenderet fe fundamen<br>tum effe totiu Ecclefia. 611. Petri primatum affe-<br>rit. 637.638. Petrum speellat Vicarium amori<br>Chrifti erga nos. 637. S. Petrum woeat facerdorem<br>excommunizauit. 766. celibatum & osta<br>fletis. adima t. 761. streperitur extra manum, li-<br>cifi corum commendat. 798. dicit Antichriftum<br>ex Stripturi difbutaturum, boc eff. probaturem.<br>fife Chriftum and ti mottalitatems.<br>stri confituxit & ornauit.<br>Anafafim Unior Papa, tefatur, Pontificem Romanus<br>babere potoffatem ferendi leget. & fata ach illo re-<br>ligico e ab omnibus obfernati debere. 760. esu no-<br>minu fecundu. 761. vir optimu. ibid. defenditur<br>ab bereticorum calumniio,<br>tota et acceles and there and the special totice.<br>S.Anfalmu fripfit exinfituto contra Gracos. 116. faif-<br>facter pro nobin non potuiffe chriftire. 387. 340.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          |                                                         |
| fidelia dealbat duos, ibid. Baccalaurew. 511. 512.<br>525.697.1019.1083.1127.1141,1143. VVitackerum<br>corrigit. 1141.1143<br>Ambiguum verbam ceu fiopulum effe vitandum. 155<br>S. Ambrofim que firipfit, a dexta & feptima Synodo fib<br>a aathemate recepta.113. quo tempore viscrii.116.<br>in verfibus fau cecinit Perrum effe petram Ecclefie.<br>529.530.531. à S. Augustino laudatus.531. fuper<br>Petrum afferit adificatam Ecclefiam. 537.611. Pe-<br>trum dici meerito primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione. vt offenderet fe fundamen<br>tum effe totiu Ecclefia. 612. Detriprimatum afferit.<br>communeauit. 765. celibatum & continčtiam<br>ceffe Coriglium. 765. dilbatum & continčtiam<br>ceffe Coriglium animortalitatem. 277<br>Analeletu Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>tri confiruxit & oronaait. ibid.<br>Anashafifu I.norner papa, teffatti celarum.<br>babere potefatem ferendi leget. & lata.ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obfernati debere. 760. esu no-<br>minu fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu, 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Allenfoniu neni partus VVitackeriani editor.402. eadem   |                                                         |
| <ul> <li>525.697.1019.1033.1127.1141,1143. VVštackerum<br/>corrigit.</li> <li>1141.1143</li> <li>Ambiguum verbum ceu fiopulum effe vitandum.</li> <li>15</li> <li>Amborfins qua firipft, à fexta &amp; feptima Synodo fub<br/>auathemate recepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br/>in verfibus fub cecinis Petrum effe petram Ecclefia.</li> <li>529.530.531. à S. Auguftino laudatus.531. fuper<br/>Petrum afferit adificatam Ecclefiam. 537.611. Pe-<br/>trum dicit meritò primum miraculum edidifi in<br/>pedum confirmatione. vt offenderet fefundamen-<br/>sum effe totiu Ecclefia.612. Petriprimatum afferi<br/>Chrifti erga nos. 637. S. Petrum vocat facerdotem<br/>Romane Ecclefia.622. Theodofium Imperatorem<br/>excommunacuit. 766. celibatum &amp; continétiam<br/>clericorum commendat. 798. dicit Antichrifum<br/>ex Stripturi diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br/>effe Chriftum. 295. dicit Antichrifum<br/>malafafim Innior Papa, teffatut clarum.<br/>babere poteffatum ferend ileges. &amp; lata.abillo re-<br/>ligiose ab omnibus obferuati debere. 760. etuno-<br/>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br/>ab bareticorum calumniù, 1054.1055</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                          | 57i. fub crimine lese maiestatis obligantur crede-      |
| <ul> <li>corrigit. 1142.1143</li> <li>Ambiguum verbam ceu fopulum effe virandum. 15</li> <li>S. Ambrofim qua firipfit, à fexta &amp; feptima Synodo fub<br/>anathemate recepta.113, quo tempore vixerit. 116.<br/>in verfibu fui cecinit Petrum effe petram Ecclefia.<br/>529.530.531. à S. Auguffino laudatus.531. fuper</li> <li>Petrum afferit cadificatam Ecclefiam.537.611. Petrum afferit cadificatam Ecclefia. 511. Petriprimatum afferi<br/>ti. 637.638. Petrum apellat Vicarium amoria<br/>chericorum commendat. 768. dicit Antichriftum<br/>ex Scripturis diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br/>effe Chriffum. 978. dicit Antichriftum<br/>clericorum commendat. 788. dicit Antichriftum<br/>anafafim I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu I. Pentifex fanctitate clarus. 954.<br/>Anafasfu Invis ceundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br/>ab baree torus calumnius. 1054.1055</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                          | re & publice proficeri Regem & Reginam effe fu-         |
| S. Ambrofiw que firipfit, à fexta & feptima Synodo fub<br>anathemate recepta.113. quo tempore vixerit. 116.<br>in verfibus fui cecinit Petrum effe petram Ecclefia.<br>529. 530. 531. à S. Auguftino laudatus.531. fuper<br>Petrum diferit adificatam Ecclefiam. 537. 617.<br>Petrum diferit adificatam Ecclefia fundamen<br>tum effe totiu Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum opellat Vicarium amoria<br>Chrifti erga nos. 637. S. Petrum vocat facerdoren<br>Romana Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. celibatum & contineriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbrifum<br>ex Stripturi diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br>effe Chriftum.<br>Macletu Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S. Pe-<br>tri conffruxit & ornauit.<br>Anaftafiu I. Pontifex farditate clarus.<br>Anaftafiu I. Pentifex farditate clarus.<br>Anaftafiu I. Pentifex farendi leges. & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibu obferuati debere. 760. esu no-<br>minin fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnin, 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • •                                                      | premum Ecclesia Anglicana caput. ibid. à S. Gre-        |
| anathemate recepta.ir.3. quo tempore vixerit. 116.<br>in versibus sui cecinit Petrum effe petram Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.531. super<br>Petrum afferit adificatam Ecclesia.<br>529. 530. 531. à S. Augustino laudatus.532. sus<br>pedum confirmatione, vt oftenderet se fundamen<br>tum effe totiu Ecclesia. 631. Petrum veat facerdoren<br>Romana Ecclesia.632. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. celibatum & contineeriam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbristum<br>ex Scripturis diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br>effe Coristum.<br>Anaste fu negant anima immortalitatem.<br>Anasterit Paa Iunio Anencletus.1040. memoriam S. Pe-<br>tri construit & ornauit.<br>Anastafassin linier paa, testatur. Pontificem Romanum<br>babere potestatem ferendi leges. & latas abillo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. etus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis, 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ambiguum verbum ceu scopulum esse vitandum. 75           | gorio Romano Pontifice olim postularunt dispensa-       |
| in verfibus fuis cecinit Petrum effe petram Ecclefia.<br>529.530.531. à S. Augustino laudatus.531. fuper<br>Petrum afferit adificatam Ecclefiam.537.611. Pe-<br>trum dicit merito primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione. vt oftenderet fe fundamen<br>tum effe totius Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoris<br>Cbrifti erga nos. 637. S. Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. celibatum & continčtiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>ex Scripturis difputaturum,boc eff. probaturum, fe<br>effe Cbriftum.<br>Analetsifte negant anima immortalitatem.<br>Analetafiai I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafiai I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafiai I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafiai I. Pontifex fanctitate clarus.<br>babere poteff atem ferendi leger, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuati debere. 760. esu no-<br>minin fecundus. 761. vir optimu. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu.<br>1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | S. Ambrofius qua scripfit, à sexta & septima synodo sub  | tionem circa matrimonia ingradibus alioqui pro-         |
| <ul> <li>529. 530. 531. à S. Auguftino laudatus. 531. faper<br/>Petrum afferit adificatam Ecclefiam. 537. 611. Petripmiatum edidiffe in<br/>pedum confirmatione, vt oftenderet fe fundamen<br/>tum effe totius Ecclefia. 611. Petriprimatum afferit<br/>rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoris<br/>Chrifti erga nos. 637. S. Petrum vocat facerdotem<br/>Romana Ecclefia. 682. Tbeodofium Imperatorem<br/>excommunauit. 766. celibatum &amp; continčtiam<br/>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br/>ex Scripturis difputaturum, boc off. probaturum, fe<br/>effe Chriftum. 954<br/>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br/>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S. Pe-<br/>tri confiruxit &amp; ornauit. ibid.<br/>Anaftafiu I. Pontifex fancitate clarus. 761.<br/>Anaftafiu Unior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br/>babere poteffatem ferendi leges, &amp; latas ab illo re-<br/>ligiose ab omnibus obferuati debere. 760. esus no-<br/>minu fecundus. 761., vir optimus. ibid. defenditur<br/>ab bareticorum calumnin, 1054.1055</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                          |                                                         |
| Petrum afferit adificatam Ecclefiam. 537.611. Petrum dicit merito primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione, vt offenderet fe fundamen<br>tum effe totius Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoris<br>Chrifti erga nos. 637. S.Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 682. Tbeodofium Imperatorem<br>excommunatauit. 766. celibatum & continctiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>ex Scripturis diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br>effe Cbriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S.Pe-<br>tri confiruxit & ornauit. 1640. S.Anfelmus firipfit exinflicuto contra Gracos. 116. faif-<br>ligiose ab omnibus obferuati debare. 760. esus no-<br>minu fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                          |                                                         |
| trum dicit merito primum miraculum edidiffe in<br>pedum confirmatione, vt oftenderet fefundamen<br>tum effe totiu Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum opellat Vicarium amoris<br>Chrifti erga nos, 637. S.Petrum vocat facerdotem<br>Romana Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunauit. 766. calibatum & continčtiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Antichriftum<br>ex Scripturin diffutaturum, boc eff. probaturum, fe<br>effe Chriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S.Pe-<br>tri confruxic & ornauit. 16id.<br>Anaftafisu I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Maaftafisu Iunior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br>babere poteffatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuati debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnini. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                          |                                                         |
| pedum confirmatione, vt oftenderet fefundamen<br>tum effe totius Ecclefie. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoris<br>Christi erga nos. 637. S. Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefie. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. celibatum & continčtiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbristum<br>exstripturis disputaturum, boc eff. probaturum, fe<br>effe Christum anima immortalitatem. 277<br>Anabaptista negant anima immortalitatem. 277<br>Anastastis Voi amat, quam vbi animat. 52. creatur,<br>non generatur. 178. reperitur extramanum, li-<br>cut manum informet. 224. in pede vel capite exi-<br>fens, animat & informat manum ibi vbi manu<br>est. 225. 228. 231. post excession excorpore, iu-<br>dicio Dei sistur. 281. 287. est in loco per suam ef-<br>fensam, & confequenter naturaliter operari &<br>femouere potest, ex fententia Auctori. 335. fola<br>non est bomo. 346. est caussa, sin destens formation in cruce, beatitudinem funt confe-<br>uret. 335. 340<br>Anastastism Unior Papa, testatur, Pontificem Romanum<br>babere potestatem ferendi leges, & latau ab illo re-<br>ligiose ab omnibus observari debere. 760. esu no-<br>minu fecundus. 761. vir optimu. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu, 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |                                                         |
| tum effe tetiu Ecclefia. 611. Petriprimatum affe-<br>rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoru<br>Christi erga nos. 637. S.Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. calibatum & continčtiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbristum<br>exscripturis disputaturum, boc est, probaturum, fe<br>effe Christum. 954<br>Anabaptista negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxit & ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits & ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxits for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxit for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxit for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>tris construxit for ornauit. 1040. memoriam S.Pe-<br>ligiose ab omnibus obferuari debore. 760. esus no-<br>minus fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |                                                         |
| rit. 637. 638. Petrum appellat Vicarium amoriu<br>Chrifti erga nos. 637. S.Petrum vocat facerdotem<br>Romane Ecclefia. 682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. celibatum & continctiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Antichriftum<br>ex Scripturis diffutaturum, hoc eff. probaturum, fe<br>effe Chriftum.<br>Anabaptifte negant anime immortalitatem.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafius I. Pontifex farctitate clarus.<br>Anaftafius Iunior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br>babere poteffatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minus fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu.<br>IIII IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   |
| Cbrifti erga nos, 637. S. Petrum vocat facerdotem<br>Romana Ecclefia.682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. calibatum & continetiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Antichriftum<br>ex Scripturin difputaturum, hoc eff. probaturum, fe<br>effe Chriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S. Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 760<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 760<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanetitate clarus. 762<br>Anaftafius Iunior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minin fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab hareticorum calumniiv. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                          |                                                         |
| Romane Ecclefie.682. Theodofium Imperatorem<br>excommunicauit. 766. calibatum & continétiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Antichriftum<br>ex Scripturis diffutaturum, boc est, probaturum, fe<br>effe Chriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S. Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 762<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 763<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 764<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 764<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 765<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 766<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chriftis ad inferos, vel in pun-<br>Babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minus fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                          |                                                         |
| excommunicauit. 766. celibatum & contincitiam<br>clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>ex Scripturis diffutaturum, boc eff, probaturum, fe<br>effe Cbriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletu. 1040. memoriam S. Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. 10 ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Muffafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>babere poteff atem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| clericorum commendat. 798. dicit Anticbriftum<br>ex Scripturis diffutaturum, boc eff, probaturum, fe<br>effe Cbriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S. Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 762<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 763<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 764<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 764<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 765<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 765<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 766<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 767<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 766<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 767<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 767<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 768<br>Ana                                                                                                                            |                                                          | -                                                       |
| ex Scripturis diffutaturum, boc est, probaturum, fe<br>effe Cbriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus 1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius I. Pontifex for ornauit. 1054.1055<br>Anaftafi de bareticorum calumnin. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                          |                                                         |
| effe Cbriftum. 954<br>Anabaptifta negant anima immortalitatem. 277<br>Anacletus Papa Iunio Anencletus. 1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius Iunior Papa, teftatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minus fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis. 1054.1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |                                                         |
| Anabaptift a negant anima immortalitatem.277non est bomo. 346. est cauffa, fine qua homo nonAnacletus Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit.ibid.non est bomo. 346. est cauffa, fine qua homo nonAnacletus Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit.ibid.non est bomo. 346. est cauffa, fine qua homo nonAnacletus Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit.ibid.non est bomo. 346. est cauffa, fine qua homo nonAnacletus Papa Iunio Anencletus.1040. memoriam S.Pe-<br>tri conftruxit & ornauit.ibid.Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>Boere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiosè ab omnibus obferuari debore. 760. esus no-<br>minu fecundus.761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis.1054.1055non est bomo. 346. est cauffa, fine qua homo non<br>viueret.Anaftafius I.Pontifex fanctitate clarus.761non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>Bo expirationis in cruce, beatitudinem funt confe-<br>cuta.Anaftafius Iunior Papa, teffatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiosè ab omnibus obferuari debore. 760. esus no-<br>minu fecundus.761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis.1054.1055Deum, nec debuiffe, nifi verum bominem 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                          |                                                         |
| Anacletus Papa Iunio Anencletus 1040. memoriam S.Pe-<br>tri confiruxit & ornauit. ibid.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus. 761<br>Anaftafius Iunior Papa, teftatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus, 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniin. 1054.1055<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 1054.1055<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniin. 761<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>& ab bareticorum calumniis. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                          |                                                         |
| tri conftruxit & ornauit.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafius I. Pontifex fanctitate clarus.<br>Anaftafius Iunior Papa, teftatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges. & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnin.<br>1054.1055<br>Ibid.<br>Anima piorum ante Afcenfionem Chrifti non fuerunt in<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>cœlo 313. in defcenfu Cbrifti ad inferos, vel in pun-<br>Bore cuta.<br>S.Anfelmus fripfit ex inftituto contra Gracos. 116. fatif-<br>facere pro nobis non potuiffe firibit, nifi verum<br>Deum, nec debuiffe, nifi verum bominem 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| Anastasius I. Pontifex sanctitate clarus.761coelo 313. in descensu Cbristi ad inferos, vel in pun-<br>Boastasius Iunior Papa, testatur, Pontificem Romanum<br>babere potestatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus observari debere. 760. esus no-<br>minus secundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnia.761coelo 313. in descensu Cbristi ad inferos, vel in pun-<br>Boastanum<br>Boastasius in cruce, beatitudinem sunt conse-<br>cuta.Anastasius I. Pontification Papa, testatur, Pontificem Romanum<br>babere potestatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus observari debere. 760. esus no-<br>minus secundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnia.coelo 313. in descensu Cbristi ad inferos, vel in pun-<br>Boastanum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum<br>Boastasianum <br< td=""><td></td><td></td></br<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                                                         |
| Anaftafim Iunior Papa, teftatur, Pontificem Romanum<br>babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis. 1054.1055 Boundary Deum, nec debuiffe, nifi verum bominem. 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          | •                                                       |
| babere poteftatem ferendi leges, & latas ab illo re-<br>ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniis. 1054.1055 Deum, nec debuiffe, nifi verum bominem. 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| ligiose ab omnibus obferuari debere. 760. esus no-<br>minis fecundus. 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumniu. 1054.1055 S.Anfelmus firipfit ex inftituto contra Gracos. 116. fatif-<br>facere pro nobis non potuiffe firibit, nifi verum<br>Deum, nec debuiffe, nifi verum bominem 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |                                                         |
| minis secundus, 761. vir optimus. ibid. defenditur<br>ab bareticorum calumnis. 1054.1055 Deum, nec debuisse, nisi verum bominem 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                          |                                                         |
| ab bareticorum calumniu. 1054.1055 Deum, nec debuisse, nisi verum bominem 380. Ar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                          |                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          |                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                          | ** chiepi-                                              |

X

chiepiscopus Cantuariensis in Anglia. 733. natus Augusta in finibus Burgundia versus Longobardiam. ibid.

- Anthimus Episcopus Constantinopolitanus ab Agapeto Papa Romano depositus. 722
- Aντίζασιλοὺς, qui idem est quod Rex in fuo regno , vt Dux Moscborum. 821
- Antichriftus fignificat quemlibet Chrifti aduer (arium, fiue Chrifti & Chriftiani nomine tettum, fiue non. 819.821
- Antichriftus ne per fimulationem quidem Dei vel Chrifti famulum profitebitur, neque ex ore eius vlla vox bumilitaris vel subiectionis audietur. 822. certus quidam bomo futurus. 822. O seq. ita est & erit ynus, vt & anteceffore & succeffore careat :824; ita in nomine fuo ventet, vt cuiu/uu alterius nomen & auctoritatem fit reiecturus, & aperte repudiaturus, neque ab vilo se missum affirmabit, neque vilum à quo millus fis agnoscet & pradicabit. 833. se omnia effe, & fibi omnia deberi putabit ibid. Chrifi nomen fibi arrogabit. 834. tempore Apostolorum cæpit in mundo verfari, non in fe, fed in fuis pracurforibus. 839. & seq. in abstracto potest dici Apostasia seu Defectio, tum quia plutimis ad desetionem auctor & incentor erit, tum quia infignin & eximius Apoftata erit. 843. formaliter Antichriftus non vocabitur , nifi cum tyrannicum illud fuum regnum palam occipiet. 845. non venturus nisin fine mundi.846.847. nondum venit. 846. 848. & feq. publicam profesionem & pradicationem Euangely & iuge facrificium inuenist, & omnia bas ex publico tollet. 849. (ub finem mundi veniet in se & propria sua persona. 851. abominatio defolationic.854. Zabuli filins, peccati portio legis affertor, ramus fici ibid; proxime antecedet aduentum Christi ad supremum tudicium. ibid. tres Re ges penitus extinguet, septem alios fibi subiiciet tantum, non funditus delebit. 861
- Antichriftus feptem reges quos fibi fubiug abit , in tyrannide sua propaganda strenuos adiutores habebit.866. non persequetar seductores & impostores, sed quam diligentißime fouebit. 882. non regnabit nisi tres annos cum dimidio. 884. & seq. representatus in Antiocho Epiphane sanquam in fuo typo. 886. ip/o Nerone magu à Christianorum institutie & religione diffabit. 892. Iudaus erit & circumcifus. ibid. gentilu dici poterit propter fummam impietatem, verique Det, imd & filtitiorum Deorum quos mortales ed víque coluerant, contemptum ac neglectum. 893. destruet, quod Christus extruxit. 895. fub finem mundiveniet. eins finteritum post paucos dies excipiet confummatio feculi. 898. viaet, quando extremum iudicium (ubibit.' ibidem. quam diu sit regnaturus, & quantum temporis ab eius exitio v/que ad iudicium extremum intercedat, ex fcripturis conftat. 900. bomo peccati & filius perditionu. gor. imperium maximum & potentifimum, Romano quoad potentiam baud diffimile inftituturus. 906. maxime propter Iudeos penturus, & ab eu tanquam Messias recipiendm.

item ex Iudais parentibus nafciturus, circumcidetur, & Sabbatum, faltem ad tempus obferuabit-910. ab illis, (non in individuo, fed in specie) recipietur, qui Christo prædicantisidom babere detre-Etarunt. 911. nasciturus forte ex Diabolo & muliere eo modo quo dicuntur quidam nati ex incul is Damonibus. 912. nasciturus, vt est probabile, ex tribu Dan.

- Antichristus non in Ecclesia Rome, sed in templo Solomo nis Hierofolymis feffurus. 919. templum Salomor is readificabit. ibid. Chrifti Antagonifta, & iuratus bostin 920. regnaturus quoque in cordibus fidelium, bocest, quorundam qui antea fuerunt fideles.922. per fuos (atellites, Chriftianorum itidem Ecclefias occupabit. ibid. etiam in Ecclefrie Christianorum serto quodam (en (u (effurus.923.924. nemini subiscietur, fed omnes fibi fubiiciet ac fubiugabit, 926. odio habebit Romam & cum ea pugnabit, eamqúe desolabit & incendet, scilicet per decem suos reges. 931.932. negabit Christum, se verum Christum effe afferet, affirmabit fe Deum effe, & provero Des coli volet, fe folum Deum effe dicet. 946. potentia & prospero rerum successu elatus, nullius faciem sanquam potentioris reformidabit. ibid. non erse in Ecclesia ficut membrum Ecclesia, sed extra, & Ecclefiam crudelisime perfequetur, non occulte fed aperte, vi & multitudine (estatorum munitus. 947. fe Meßiam & Saluatorem mundi veniffe,vanißime iactabit. ibid. potißimum Iudaos in fraudem inducet, qui ad eum sturnatim aduolabune. ibid. compellet populos vt iudaizent, & exterior u legis ritum renocabit, & omnes ceremonias Indaisas inflaurabit, vt Euangelium Christi foluat 950. diem Dominicum celebrabit in honorem resurre-Bionis non Christi, sed sue, non vere fed simulate. ibid.
- Antichriftus agno cornuto fimilis. 951. palam profitebitur fe effe Christum, non eius ministrum vel Vicarium. 952. potentisima regna & reges fibi subiedturus, totamý, Ecclefiam in latebras abditosý, terra receffus compulsurus 953. tentabit se Christum oftendere, facti nimirum & dicti. ibid. ex Scripturis disputabit & probare conabitur se effe Christum. 954. nullum Deum patietur, nec verum nec falfum, nec vlla idola.956.957.958. Magiz deditifimus 960. in arcemunitisima petisimos fues thefauros afferuaturus & cultum Diabolo adhibiturus.ibid. occulté Diabolum pro Deo suo adoraturus 961. muniet arcem Maozim que à fortitudine & robore nomen babet, in quatanquam inexpugnabili omnem spem salutis sua reponet.963. facier ignem de calo de cendere, & imaginem bestia loqui, & se mori simulabit & resurgere. 965. 966. Regem Ægypti, Africa & Ærbiopia (uperabit & interficiet. 968. ex abiectifima forte ad Regnum & Monarchiam afcendet.969.Idum aos & Mobitas & filios Ammon,id est, Arabiam relinques inco Bam, quia illuc fancti ad deferta confugient ibid. Iudaorum Messias futurus. 978. affectas suos locupletabit 980 futurm Idelolatra, late fumende becnome,

#0**#** 

| K I                                                                                      | E 1             | R | V        | M.                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| non firide.994. colet Demonem fed fine idolo                                             | ,non            |   |          | ummamý in Ecclefias babent poteftatem ibid. in                                                          |
| publice sed clanculum.                                                                   | ibid.           |   |          | die Pentecostes tales creati funt Doctores, qui in                                                      |
| Antiochia caput orbit vocatur à Chryfoftomo. 446.                                        | inter           |   |          | dottrina fua à vero nunquam deflettere poffent ob                                                       |
| orientates vrbes amplitudine & magnificenti                                              | afa-            |   |          | fingularem Spiritus fancti aßiftentiam. 1035                                                            |
| cileprimas tenebat.                                                                      | ibid.           |   | Apoftol  | i,ita exemerunt Christianos à legibus Mosaicu , vt                                                      |
| Antiochenum conciliabulum Arianorum fub Confta                                           | entio           |   | 1        | tamen non liberarentur à praftanda obedientia                                                           |
| Imperatore. 785. 794. 796. Atbanafium dam                                                | IBAT.           |   |          | fui Prelatic. 1121                                                                                      |
| 785.786.793                                                                              | 1               |   |          | tiones Dei in veteri Teffamento non perfonales, fed                                                     |
| Antiochus Epipbanes.typus Antichrifti,838.Iouis Oly                                      |                 |   |          | Angelorum interuentu peratte. 51                                                                        |
| statuam in templo Hierosolymitano erexit.                                                | -               |   |          | ntio est cum qui non ftat indicio inferiori iudicu,                                                     |
| Idumais, Moabitis, & filiis Ammon à se bello                                             | · •             |   |          | led ad superiorem, causam denud discussurum pro-                                                        |
| attie & oppreßie ducem prafecie Timosbeum.                                               |                 |   |          | uocat, etiamfi boc fiat fine ceremoniu literarum                                                        |
| luzuriofißimm.978.affeclas fuos locuplesauit.                                            | ·               |   |          | guas Apostolos nominant, & autei ad manum.eius                                                          |
| Armspannys Proprator.                                                                    | 821             |   |          | à que appellauit deponendi.776. late accipitur pro                                                      |
| Antitypa funt que typie fignificata feu reprefentata r                                   |                 |   |          | perfugio ad fuperiorem iudicem, qui atta priora re-                                                     |
| dent. 490. interdum ipfi typi feu figure ibid.                                           |                 |   |          | feindere & decreta refigere posit, fiue qui eo candi-                                                   |
| tiuorum inftar mutud je ponunt & tollunt.                                                | 49r             | ÷ |          | de fiue dolose vtatur.779. inferiorum iudicum iu-                                                       |
| Antoninus.<br>Antoninus Bulles fo Baileanus in Africa ad ladam da                        | 986             |   |          | dicia aque confirmare ac infirmare potest. 789                                                          |
| Antonius Fusfalenfis Episcopu in Africa, ad sedem Ap                                     |                 |   |          | i bæretici afferebant animas cum corporibus mori,<br>de fak finger mandi sam corporibus refererettur se |
| licam appellat.788.790. fuam in fedem reftits<br>pit inuitu & reluttantibu Fuffalenfibu. | _               |   |          | & fub finem mundi cum corporibuirefurrettur 4.                                                          |
| Apiarium fub oculu domini debet effe, teste Colun                                        | 790 [<br>1011 a |   | -        | 1102<br>primatum Petri afferit. 639                                                                     |
|                                                                                          |                 |   |          | u Imperator mortuo iam Cbryfoftomo , ab Inno-                                                           |
| Apina tricag, & fi quid vilim ifin.                                                      | 962             | 1 |          | sentio I. excommunisatus, quod eundem Cbry/o-                                                           |
| And cum genitino, idem aliquande fignificat qued Da                                      |                 |   |          | fomum non permiferit in fedem fuam reftitui dum                                                         |
| accufatiue.                                                                              | 301             |   |          | viueret.763. omnia fana circa S.Ioannie Cbryfofto-                                                      |
| Apollinarifte baretici Chrifto animam feu mentem                                         |                 |   |          | micau/am confilia & monita pertinaciter refkue-                                                         |
| merunt.                                                                                  | 275             |   |          | bas.764. ab improbis feductus, Apostolice fedu po.                                                      |
| Apoftolatm durat inadaquate in Ecclefia in fucceffor                                     |                 |   |          | teftatem & iußionem in postremu ducit.765. Im-                                                          |
| tem Petri multo amplius. 708. tria in fe cont                                            |                 |   |          | oerator Orientis. 766.cofenfit vt S. Ioannes Cbryfo-                                                    |
| immediatum Verbi ministerium, Ecclesiarum                                                |                 |   |          | fomm à sede sus pelleres ur. 766. 767. auttor & ar-                                                     |
| ftitutionem, & fummam in Ecclefias potesta                                               | tem.            |   | 6        | sbite&m omnium contraCbry/offomi caput machi-                                                           |
| 718. peculiari quadam ratione competit Ron                                               | n4n0            |   |          | nationum.767. multa edidit decreta pro Catholi-                                                         |
| Pontifici.                                                                               | 719             |   |          | sa fide.ibid. in caufa Cbry/oftomi exerrauit, & glo                                                     |
| Apostoli singulu Ecclesiu proprios dederunt Episcopos.                                   |                 |   |          | riam suam maculauit, quam tamen salutaribus                                                             |
| stiam oues Christi.447. omnes acceperunt cla                                             |                 |   |          | lachrymis eluisse videtur. ibid.                                                                        |
| fed non omnes plenssudinem clauium. ibidem                                               |                 |   |          | s feribis Henoch & Helsam reuerfuros, inuariabili-                                                      |
| oues Christi Petro subiecti, ibidem. ante Spir                                           |                 |   |          | ter à tota Ecclefia credi. 878                                                                          |
| fanctum acceptum, clarißima Christi dicta no                                             |                 |   |          | Zvinglianus.* 67                                                                                        |
| tu perceperunt. 461. 462. lux mundi. 535. 1                                              |                 |   |          | enta non omnia equè probabilia. 590. 4b auttori-                                                        |
| inter fe & impares vt membra. 539, à Cbrift                                              |                 |   |          | ate negatiue nil concludunt.742.ex allegoriù non                                                        |
| mediatè poteftatem Apoftolicam, à Petro Ep                                               |                 |   |          | arent (uo pondere & viribus quando Scriptura est<br>quafi allegoriarum (uarum interpres & explana-      |
| palem confectationem acceperunt. 548. iur<br>Bionem in totum terrarum orbem à Chrifto.   |                 |   | -        | TIX. 859                                                                                                |
| perunt, non independenter à Petro, nec cum p                                             |                 |   |          | Deum Filium & Spiritum fanctum pro creaturu                                                             |
| legio transmittendi ad posteros. 550. in vltima                                          |                 |   |          | abuerunt. 91. Christum effe creaturam clamita-                                                          |
| na facti facerdotes, post refurrectionem etiam                                           |                 |   |          | unt. 160. 172. Verbum Dei fecundum naturā fuam                                                          |
| fcopi. 561. 562. legati, & quafi extraordinar                                            |                 |   |          | liuinam in fiientia profeciffe, contendebant. 251.                                                      |
| ftores. 562. acceperunt fummam potestatem                                                |                 |   |          | 271. œcumenicas fynodos deprauarunt, cum in eo.                                                         |
| tione vniuerfalitatis & obiecti, non autem ref                                           |                 |   |          | um manibus effent omnium Ecclefiarum codi-                                                              |
| independentie & fuccession u. 575. iusi quog                                             |                 |   |          | ses. 797. fe & fuos pro Ecclefia vera venditabant.                                                      |
| scere oues, sed sub Petro, pastore supremo. 577.                                         |                 |   |          | 947. atate D.Hilarij immanifime in orthodoxos                                                           |
| 580. oues Christi & Petri. 583. 585. 586. 587                                            |                 |   | -        | debaccbabantur.949. Nicani Concilij boftes, eiuf-                                                       |
| frustra aut temere post acceptum Spiritum                                                |                 |   |          | dem Canones & Alta corruperant. 1059                                                                    |
| Etum fecerunt. 610. proprie ad illos spectat pla                                         | - 1             |   | Ariftect | ratia quia olim non bene fuccedebat, communi or-                                                        |
| re fidem. 645. post refurrectionem Domini o                                              |                 |   |          | bu tsrra confilio in Monarchiam mutata.444. ost                                                         |
| fuerunt Episcopi.682.685. funt immediate                                                 |                 |   |          | olurium regime pari iure & potestate praditorum.                                                        |
| ministri, it a vt ab ipso Deo docti sint, & sacr                                         |                 | . |          | +55. periculesa in Ecclesia. +56.459                                                                    |
| bros fcribere possint. 718. Ecclesia constituun                                          |                 |   |          | atici, ex Caluini gurgustiù tenebriones, Aristocra-                                                     |
| demque propagant iu in locu, vbi nunquam                                                 | fuit,           |   | ti       | iă fimplice supra Monarchiă fimplice extollunt.411                                                      |
|                                                                                          |                 |   |          | ** 2 Arifto-                                                                                            |

| 7 м                                                        | Ð | E        | X                           |                                                |
|------------------------------------------------------------|---|----------|-----------------------------|------------------------------------------------|
| Aristoseles tres ponit bona reipublicaspecies : Monar-     | 1 | 1. (     | ta pro e                    | oncretie vfurpat. 73. eius scripta in sexta    |
| chiam, Ariftocratiam,& Timocratiam: quibu op-              |   |          | & septi                     | ma Synodo approbata. 113. quo tempore          |
| ponit tanquam vitia , Tyrannidem, Oligarchiam,             | Į | · 1      | pixerit.                    | 116. interdum ponit concretum pro ab-          |
| & Democratiam. 408. ex Homeri versu vnita-                 |   | 1        | Atatto.                     | 130. per festionem ad dextram Patrie, in-      |
| sem primi Motoris seu Dei astendit.413. de Re-             |   |          |                             | eatitudinem. 170. negat in Chrifto fui∬e       |
| publica præclare scripsit, nunquam tamen eam tra-          |   | i        | illam ign                   | orantiam que in noftris infantibus appa-       |
| Etauit. 415. Monarchiam primam & diuinisi-                 | • |          |                             | 270. in libru Retractationum multare-          |
| mamappellat. 416                                           |   | 1        | tractani                    | t, que ab omni aliorum cenfura, libera         |
| Arnobius Petrum Rome fuisse affirmat. 665                  |   | 1        | manfiffe                    | nt.270.fcribit Deum Patrem feciffe Filium      |
| Arfacius throni Constantinopolitani inuafor, ab Innocen-   |   |          |                             | n Iudicij , fecundum naturam buman am.         |
| tio I. Pontifice excommunicatus, iam mortuus. 763.         |   |          |                             | riftum, ait, in monte eliueti, in fe velun.ta- |
| 765                                                        |   |          |                             | ominis susceptione transformasse. 272. so-     |
| D. Atbanafius cum ait non effe tres omnipotentes, & c. ac- |   |          |                             | dolores inferni dicit, non quibus Chrisfins    |
| cipit voçabulum illud fubft antiue.122. eius fymbo-        |   |          |                             | fuerit, fed ne teneretur_298. refellitur in    |
| lum toto orbe celebratum & decantatum. 126.                |   |          |                             | loco à Bellarmino, debita sum modefia          |
| Hominis ait proprium effe ignorare, & maxime               |   |          |                             | ntia erga tantum Patrem. 321. 322. (8-         |
| supernaturalia. 252. multitudinem principum                |   |          |                             | ndem finum Abrabe fuiffe in inferno, li-       |
| ait effe nullitatem principum.414. Petrum ait ef-          | 1 | -        |                             | ando de eo dubitauerit.327. ait Christum       |
| fe fundamentum columnarum Ecclefia Episcopo-               |   |          |                             | le etiam ad Gebennam fecundum sub-             |
| rum. 532. Romane Sedie opem sepine contra hoftes           |   |          |                             | .338. totum Christum, id est, personam         |
| fues implorauit, & per appellationem ad fummum             | • |          |                             | icit fuiffe in inferno, & vbique.342. Cbri-    |
| Pontificem aduer fariorum machinationes declina-           | · |          |                             | teffemediatorem fecundum id folum, que         |
| uit. ibid. oftendit Pontificem Romanum effe ca-            |   |          |                             | atre, boc est, fecundum bumanam natu-          |
| put, principem & fundamentum omnium Eccle                  |   |          |                             | . Verbum dicit carnens seu bominem fa          |
| fiarum. 533. approbationem cum externo bonoris             |   |          | -                           | inter hominem & Deum mediator exi-             |
| insigni, nempe fola, à fancta Romana Ecclesia              |   |          |                             | 9.380. Cbriftum dicit fecundum buma-           |
| accepit. ibid. dicit fanctum Petrum audita Chri-           |   |          | -                           | uram Sacerdotem & Regem factum.                |
| fti de crucifixione (ententia, cum gaudio Romam            |   |          |                             | WINN ONSELATION O REPENS JACKERS.              |
| yeniffe. 623. Sedem Liberij Pontificis Romani vo           |   |          | 80<br><del>G</del> iman cia | at ver fus S. Ambrofij : Hoc ip/a Petra Ec-    |
| cat Apostolicam. 681. S. Petrum Romanu reli-               |   | -        | -                           |                                                |
| • • • •                                                    |   |          |                             | ente culpam diluit. 529. 530. 531. fuccef      |
| quiffe traditiones affirmat, ibid. à Iulio I. Ponti-       |   |          |                             | omanorum Pontificum vrget contra Do-           |
| fice Romano defensus contra Arianos. 731. ab Ori-          |   |          |                             | 539.540. Petrum dicit à Cbrifto funda-         |
| entalibus ad Iulium I. Pontificem legitime appel-          |   |          |                             | Ecclefia nuncupatum. 539. vim nominie          |
| lauit, licet literas quas Apostolos nominant, non          |   |          |                             | ephe non fatis affecutus. 544. Ecclefie        |
| attulerit, nec ad manum eius à quo appellauit, au-         |   |          |                             | 6 C triumpbantis typum in Petro & Io-          |
| reum deposuerit. 776                                       |   |          | -                           | licat. 564. 565. concedit Petro prima          |
| Atbenienses Democratiam fibi delegerunt. 417. plurimis     |   |          |                             | Apoftolatus principatum. 365. inflituta        |
| feditionibus sub Democratia obnoxij, à quibus per          |   |          | -                           | quorum origo nesciatur , vere ad Apostoli-     |
| Monarchiam effent liberanda 417.418                        |   |          |                             | tionem vult referri. 627. S. Cyprianum         |
| Atticus Episcopus Constantinopolitanus Formatas literas    |   |          | -                           | n ob prinatam opinionem de rebaptiza-          |
| dare & accipere confuenit. 629                             |   |          |                             | eticorum excufat. 637. primatum Petri          |
| Attributa divinitatie & bumanitatie. 132.232.235           |   |          |                             | 8. Petrum ait sediffe in Cathedra Roma         |
| Aubertus Miraus Canonicus Antuerpienfis. 986.987           |   |          |                             | a. 682. doctor vniuerfiorbu. 785. vitio        |
| Auctor Labyrinthum Hunnianum destruxit.147. Ma             | 1 |          |                             | matiftis, quod Cacilianum Epifcopum            |
| uio helleborum nigrum, Bauio antimonium propi              |   |          |                             | nensem & collegas eius absentes damna-         |
| nauit. 148. Lutherum in Actu quodam Doctorali              |   |          |                             | Episcopis Africanis fas effe dicit appellare   |
| typu excuĵo, bene pexuit. 182. bareticorum calum-          |   |          |                             | e. 781. 782. absolute loquendo, minime         |
| nias erga S. Patres notauit initio tertie & quarte         |   |          |                             | effe tiftatur, à refractariu & cedere no-      |
| Apologia contra Milenum Caluinistam.322. An-               |   |          |                             | ob/equium etiam in Ecclefiafticu negotiii      |
| gelos & Animas per effentiam in loco effe, & confe-        |   |          |                             | entata vel illata extorquere. 791. Nicane      |
| quenter naturaliter operari & se mouere posse opi-         |   | -        |                             | anonem de appellatione ad Romanum              |
| natur.335. epitomen quandam fanctimonia Cal-               |   |          |                             | n fe fernaturum profisesur. 795. Epifco-       |
| uiniane concinnauit in Bauio & Meuio, item in              |   |          |                             | etus, altero Episcopo adhuc viuente, quod      |
| Panegyrico Mifenico. 428. abfolute fentit, Ponti-          |   |          |                             | Nicano prohibitum fuiffe vefciebat. 798        |
| ficem Romanum vt Pontifex Romanus est, etiam               |   | 5. Auguj | finus in                    | Iulianum fanctic Patribus infultantem.         |
| vt fic, succedere Petro in vniuersali totius Ecclesia      |   | \$n      | uebitut                     | . 826. credit Henoch & Heliam nuncin           |
| Episcopatu.715. scripsit libros tres considerationum       |   | d i      | lia vita 1                  | nuere, redituros tamen in hanc vitam, &        |
| ad Theologos Venetos. 808.809.810                          |   | qı       | od tam                      | diu dılatum est, morituros. 879. fenfit an-    |
| S. Augustimus similitudine à tribus anime potentis du-     | . | -        |                             | rem plenum & perfectum confiare ex             |
| Eta, S.Trinitatu myslerium illustrat. 46. abstra-          | 1 |          |                             | aqualibus mensibus, quorum quilibet            |

triginta

:

| R E                                                              | R V M.                                                    |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| triginta dies contineat.890. dicit infantes tempore              | Beatitudo includit certitudinem falutie nunquam amit-     |
| Anticbrifti occulte baptizatum iri, quia publice                 |                                                           |
| Cbrifti & Cbriftiani nominin professionem edere                  |                                                           |
| per Antichristi tyrannidem minime licebit. 949.                  | tinus Becanus.                                            |
| per Gog diabolum intelligit. 971                                 | Beda slare explicat, quomodo Christus profecerit. 253.    |
| S. Augustinus Anglerum Apostolus cum fociu à S. Gregorio         | 254. Diabolum vocat primum Angeloram. 479.                |
| miffm. 506.896                                                   | Petri primatum afferit.639. venerabilu. ibidem.           |
| Augustulus Imp. 967                                              | Britannu. ibid. Synodum Trullanam vocat erra-             |
| Aurelianense Concilium renonat Canonem Apostolicum               | •                                                         |
|                                                                  | ticam. 749. 750. 751. Henoch (9 Heliam reuer/u-           |
| de non comedendu idolotbytu. 1119                                | vos docet. 878                                            |
| <b>R</b>                                                         | Bellarminus à Danao laudatus. 49. 64. 65. edidit Reco-    |
|                                                                  | gnitionem suorum operum. 65. totim eruditionic            |
| Babylou confusionem, & variarum rerum quasi quoddam              | Oceanus. 73. fanctorum Patrum & Doctorum ve-              |
| chaos fignificat. 657                                            | ftigia secutus. 79. nunquam Danaum in scriptu             |
| Babylon Affyrior <b>um, non tantam caput imperij. fed E</b> ido- | sun nominat. 146. Iudicium olim scripfit de libro         |
| lolatrie megistra, & seuisima Hebreorum perse-                   | Concordia, quod etiam Germanice versum, om-               |
| cutrix ( exagitatrix.657. Demonum domicilium                     | nium manibus teritur. 171. afferit Chriftum ani-          |
| & mundi typu. 661. 662                                           | me & corpore paffum. 296. refellit expesitionem           |
| Babylon apud Ægyptios, obscurm plane erat locm , nec ci-         | quandam (antti Augustini, debita cum modestia             |
| uitatu nec oppidi dignus nomine. 658. Caftellum à                | & reverentia erga tantum Patrem. 321. 322. in             |
| Strabone nominatur.                                              | recegnitione operum fuerum matanit fententiam             |
| Baccalaury Theologia, Iurn, & Iberalium artium in Au-            | de descensu Obristi ad omnia loca inferni secun-          |
|                                                                  |                                                           |
| glia. 440                                                        | dum anime substantiam. 339. Meuio collasue                |
| Baculo arundineo uon innitendum. 129                             | & ab Auttore laudatm. 379. Ad galerum Cardi-              |
| Balaushareticus. 984                                             | nalitium prouectus, imo & ad Arthiepiscopatum             |
| Balfamon fibifmaticm.749.Vide etiam V.Tbeodorm Bal-              | Capuanum, quo tamen sponte se abdicauit. 399,             |
| famo. agnofiit ius appellandi ad Romanum Ponti-                  | ipfis etiam boftibu ob eruditioni magnitudinem            |
| ficem,conceffu & permiffu tertij Canonic Sardicen-               | admirandus. ibidem. ex Ariflotele & aliu Philo-           |
| fis.792. Canonem Sardicensem probat, Antioche-                   | fophu tradit rerum rationes, notiones & defini-           |
| num improbat. 793                                                | tiones, vt postea ad propositam disputationem ac-         |
| Bancroffrius successor VVitgifti, totius Britannia Primas        | commodentur 407. ab omnibus thrafonifmis pror-            |
| Ac Metropolita. 402                                              | fu abborret. ibidem. Grace & Hebraice peritifi-           |
| Baptifmus Chriftianus antitypon Arce Noe. 490. fignifi-          | mm. 598. Velenum refutat , nunquam tamen an-              |
| catu per Arcam Noë G rubri maru transitum.                       | tea vifo libro Roffensis contra eundem. 687. retra-       |
| • • •                                                            | Eas folutionem quandam argumenti ex Pighio al-            |
| 604.711                                                          | latam.809. fequitur corum fententiam qui docent,          |
| Baptifta Mantuanus, poëta. 985                                   |                                                           |
| Barnabas Pauli comes & focim in Euangelio pradicando.            | Papam bæreticum manifestum per se desinere esse           |
| 663 664                                                          | Papam,nec ab Ecclefia deponi, fed depositum decla-        |
| Baronim Cardinalu.117. 123.124. 622. 623. 629. 630.              | rari, iudicari & puniri. 811                              |
| 658.667.671.672.689.690.692.693.694.695.                         | Bellarminus Illustrissimm totog, orbe Christiano celeber- |
| 698.700.704.747.748.649.750.764.774.781.                         | rimu Cardinalu.899. Jententiam S. Augustini de            |
| 782.783.786.788.789.796.797. 800. 802. 803.                      | Gog & Magog,partim admittit,partim modefte                |
| 810. 813. 903. 1046. 1047. 1057. 1963. 1086. 1087.               | reiscit.971. Marcellinum Papam idolis facrificaffe,       |
| 1088.1069.1071.1094.1093.1095.1089.1090.1092                     | guafi retractat. 1043                                     |
| Bafilea ciuitas Caluiniana. 3. Serneti librii imprimendu         | Benedictus Pontifex Romanus. 116                          |
| typos (ubministrauit. ibid.                                      | Benedictus X I I I. Antipapa. 1104                        |
| Bafilides damnatus in Hifbania, appellat Romam ad Ste-           | Benno Pfeudocardinalis, infeftißimm Gregorij VII. boftis  |
| pbannm Papam. 778. 779. fraudulenter obrepfit.                   | & infectator.742.Anaftafium & Liberium Ponti-             |
|                                                                  |                                                           |
| 778.780. Stephanum Papam desepit. 780                            | fices calumniatur, & Vrbanum, quem Turba-                 |
| Bafilius que tempore vizerit. 116. de S. Petro lequisur,         | num petulanter vocitat. 1058. mendacißimm.                |
| tanquam fundamento Ecclefia.533.534. Petrum                      | 1095                                                      |
| dicit cateris discipulis fuisse pralatum. 632.633                | S. Bernardus dicit Ecclesiam militantem ad exemplum       |
| afilim Epifcopm Gortynia in Creta, fexta Synodo inter-           | caleft i cinitatis Hierufalem infistutam & confor-        |
| fuit. 753                                                        | masam effe.477. à Sibrando laudatu. 500. Petri            |
| asilius Imperator testatur Episcopos à Laici non posse           | primatum afferit. 639. teft atur fue tempore fuiffe       |
| iudicari. 806                                                    | gentes, que Euangelium nondum audiiffent, iccit-          |
| auius Antimonio ab Auctors exceptus. 148                         | co dicit Eugenij fummi Pontificis effe , pradicatores     |
| Reati cum Filio Dei in gloria Patris sedent, licet impari        | ad eas definare, vt audita Euangelij pradicatione         |
| gloria. 166. 170. Deum non per babitum fidei, fed                | ad Christum connersantur. 853                             |
|                                                                  |                                                           |
| per lumen longe excellentius cognoscunt. 253                     | Bernardus Girardus. 985                                   |

| 7 N                                                                                                       | DEX.                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bernenfes Gentilem exufferunt. 1.2                                                                        | Bocatius. 986                                                                                                |
| offering Cardinalis, cantra Gracos (stip/it.                                                              | S. Bonauentura Pfalterium Marianum composuit. 166.                                                           |
| ALISLAM CANNE AVAN & Prudentio VOSATUT. 440.030                                                           | beatam Virginem vocat Dominam oninipoten-                                                                    |
| A A A A A A A A A A A A A A A A A A A                                                                     | tem in suo scilices genere. ibid. Mauio Maleuen-                                                             |
|                                                                                                           | 169 Baniferin Dana 201                                                                                       |
| Constitute 120 METALTIN LOUDAL WIN LUNA                                                                   | Bonifacius Papa.<br>Bonifacius II. Papa, in Bafilica Iulij ordinatus, cum                                    |
| 1 manual a fin ment, 121, 122, DETELIATOR, 241. WIT                                                       | Diofeoro, fub contentione. 812. coacta finodo Dio-                                                           |
| Chriftum metum geb enne & eterne mortis pro                                                               | (corum mortuum anathematizaust chirographo,                                                                  |
| nobu fuscepisse. 301. per inferos seu infernum,<br>inselligis sepulchrum. 306. animas in cælo non-        | quem in archiuo Ecclefia reclufit. ibid.                                                                     |
| dum plena gloria perfrui (cribit, sed eam tantum-                                                         | S.Bonifacius à Gregorio I I. Pontifice Romano in Germa-                                                      |
| mada desultare, 207. Gracam vocem adus ajje-                                                              | niam Euangelij docendi cauffa miffu. 506. fan-                                                               |
| rit ardinarie accipi pro fepulchro, aliquando ta-                                                         | Hißimus Martyr & Germania Apostolus. 807. 976                                                                |
| men anud Poetas pro loco damnatorum. 308. cum                                                             | Bouinatores & bouinari, priste. 708.715<br>Brentius Monothelita & Monophylita Eutychianu.                    |
| Coluino fue (entit, Christum pende damnato.                                                               | 131. Vbiquitatie architectus. 27. 157. Neftoria-                                                             |
| rum suftingisse ibid. seipsum & Caluinum juum                                                             | nus. 158. 159. cum Neftorio & Eutyche, quamuu                                                                |
| refurse inidem, interesper (epulcorum, o cor-                                                             | aduer/a fronte inuicem pugnantibus, focietatem                                                               |
| pus per animam intelligit. 318. paratamostendit<br>viam eludendi loca Scriptura de anima immor-           | inist. 160.161. destensum ad inferos nibil aliud                                                             |
| viam eludends loca Scriptura de anima vinnos<br>talitate. 319. fymbolum Apostolicum Battologif-           | effe putat, quam omnimodam interitionem O                                                                    |
| mi arguit, & telum quod inlle Caluinus promit,                                                            | extinctionem. 276. 278. male concordat cum                                                                   |
| imbelle reddit ibid. auxit, minuit, finxit & refin-                                                       | symbolo & articulu fidei. 277. docuit, infernum                                                              |
| rit fuse annotationes in nonum Testamentum.                                                               | non effe determinatum locum, fed vbique effe in-                                                             |
| 221. descensum Christi ad inferiores partes de-                                                           | feros vbi funt impij. 281. fi qua bene fcripfit, pr<br>Vbiquifticum fuum Teftamentum diffunxit. ibid.        |
| torquet ad vierum Virginis.ibidem. plus tribuen-                                                          | inferos cum cælo, & boc cum inferie confundit.                                                               |
| dum censet Patribus quam Brențio.ibid. Calui-                                                             | 311. 312. 515                                                                                                |
| no non vir bonm. 329. textum Scripture tranf-                                                             | Brutus surbulentus popularis regiminis preco. 410.428                                                        |
| uertit & peruertit. 384. soura.397. Caluinista-<br>rum antesignanus. 399. Surliuium perulantem            | Buccananus Monarchomaffix. 410.428                                                                           |
| calumniatorem appellat. 399. 401. contra Sara-                                                            | Bucerus per inferos seu infernum, intelligit sepulchrum.                                                     |
| uiam feribit. 401. Academias putat poffe dare te                                                          | 206. Exmonachus. 762                                                                                         |
| fimonium pietatie & eruditionie, non autem ius                                                            | Bullingerus Arianizat. 40. Tertulliani verba corrum-                                                         |
| es auftoritatem docendi. 436. aqualitatem m-                                                              | pit. 40. 41. Vide stiam V. Henricus Bullingerm.                                                              |
| ter Ecclesia pastores afferit, & eminentiam au-                                                           | Burdo Eufebium truncae, & quod in eo vel Petri prima-<br>tum, vel prifca Ecclefia inflituta flabilis, expun- |
| Horitatu Epikoporum damnat tyrannidu. 161d.                                                               | git. 632. 680. Chronici Enfebiani commentator.                                                               |
| collegi fui longe superior. 436. 437. Diaconos &                                                          | 680. Pfeudoscaliger. 993                                                                                     |
| Presbyseros feu feniores annuos Geneuenfes pro-                                                           |                                                                                                              |
| pugnat. 439                                                                                               | <b>C.</b>                                                                                                    |
| Beza suis collegis prasidet. 441. secundus à Caluino Ge-<br>neuensem regit Ecclesiam cum collegis ad sum- | Cadalous Parmenfis Episcopus, 'Antipapa. 1094. Hono-                                                         |
| mum oftodecim. 456. Ariftocratiam opinatur                                                                | rine à fchifmaticu appellatus.                                                                               |
| esse divinani gubernationie Ecclesia formam.ibid.                                                         | Cadauer corpus mortuum & vita caffum. 344. non est                                                           |
| Caluiniftarum Patriarcha. 502. ait Petrum O                                                               | bomo. 345. filio Dei in sepukbro bypostatice vni-                                                            |
| petram non re, sed terminations tantum differ-                                                            | tum.<br>Cacilianus Epifcopus Cartbaginenfis à Donatifiu ab/ens                                               |
| re. 525. 527. omnium Caluinistarum post Cal                                                               | damnatm. 781                                                                                                 |
| winum Antefignanus. 612. Antichriftum dicit                                                               | Tolofing horeticus Pelapianus. 1053                                                                          |
| venisse tempore Apostolorum. 847. Sutliuium<br>petulantem calumniatorem ex tripode Geneuen-               | Coloffinus PADA Romanus mandat Nefforium a Con-                                                              |
| fipronunciat. 850. pro fe & luis in fide diffentien.                                                      | fantinepolitano Epifcoparu per oppefinam 0)                                                                  |
| tibu Apologiam inftituit. 1172                                                                            | nodum deponi. 433. 727. ordinarius Successor &                                                               |
| Biblia iuffu Clementis V I I I. recognita & edita. 869                                                    | Vicarius B. Petri Apofelorum Principis appella-                                                              |
| Bibliander prophetiam Malachia de Helia ad Luthe-                                                         | sus in Concilio Epbefino 685. caufam Ioannis Pa-<br>triarcha Alexandrini à Concilio Epbefino fibi de-        |
| rum & Zuuinglium transfert. 870. à Bellarmi-                                                              | latam diiudicat. 727. potestate ac imperio primu                                                             |
| . no confutatus. 971. cum Notationibus Iunianis                                                           | inter Patriarchas. 728. Cyrillo vices fuas commit-                                                           |
| & Tremelianii & cum commentariii Oscolam-<br>Padii in Ezechielem parum confentit. 971                     | - 771<br>771                                                                                                 |
| padij in Ezechielem parum confentit. 971<br>Blandrata Trinitarius , ex Lutheri & Caluini febola.          | Caleftius I I I. defenditur à calumnite bareticerum.togs                                                     |
| 3.4                                                                                                       | 2008                                                                                                         |
| Boanerges tantum fuit cognomentum, non proprium                                                           | Celefinus Pelagy discipulus & acerrimus propugnator                                                          |
| nomen Iacobi & Ioannis. 593                                                                               | 1053                                                                                                         |
|                                                                                                           | Celi-                                                                                                        |

•,

|                                                                  | R                                     | E              | R Y | м.                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Calibatus Ecclefiafticorum & Religiofo                           | rum , ex tra                          | ditio-         | 1 0 | g cognati Antichristi 915. impatientes omnu ve                                              |
| ne Apostolica.                                                   | 105                                   | 2.1053         |     | nerationis que fanctifimo nomini 1 5 s v defertur.                                          |
| Celum extimum fine fuptemum non (                                | -                                     |                | 9   | 938.939 impietate & malitia etiam Diabolos fu-                                              |
| fcripte,nec tamen vbique.                                        | <b>J·</b> ··· ··· ···                 | 230            |     | erare contendunt.939.Cbriftomastiges. ibid.                                                 |
| Caietanu à Caluiniane Drusie citate                              | e contra Th                           |                |     | ifte à Lutherano VVolfio graphice describuntur.                                             |
| Caletanie a Caletiniano Diujio titata                            | um h <i>avaticu</i>                   |                |     | 939 putant Christum v/g, in bodiernum diem in                                               |
| 67. arbitratur Papam manifeft                                    |                                       |                |     | epulchroman surum fuisse, nife lapu amotus fuisset,                                         |
| spfo facto, sed per Ecclesie senter                              | stiam gʻina                           |                |     | vel refurgenti fonte ceßiffet.940. Ecclefiam folum-                                         |
| deponi.                                                          |                                       | 811            |     | modd conftare ex electic (omniant.941. multiex-                                             |
| Caius apud Eusebium ait Rome extare                              | trophes M                             | stryry         |     | •                                                                                           |
| Apostolorum Petri & Pauli.                                       | · · · ·                               | 672            | I   | inflo natura lumine Atbei euadunt 957. ad du-                                               |
| Calor ignis in ferro producitur & ineft p                        | byfice.199.2                          | 00 202         |     | olex peccatum damnantur, vbi alij non nifi ad fim-                                          |
| Caluinift a Seruetum ac Gentilem exul                            | erunt.2. Tr                           | mta l          |     | olex. 1110                                                                                  |
| tu & perfone nomina in divini                                    | s fimpliciter                         | тери-          |     | papista Angli cum Puritanù perpetud cotendunt.                                              |
| diant. 14. Arianizant. 39. Lita                                  | mias omnes                            | exter-         |     | 401. Episcopos iure diuino supra Presbyteros collo-                                         |
| minarunt. 62. Symbolum Nice                                      | mum cannn                             | 1. 78.         | 5   | ant. 439, etiam Archiepiscopos, Primates & Pa-                                              |
| corpu & sanguinem Christi in                                     | ca <b>na</b> (ua D1                   | omit-          |     | riarchas agnoscunt & aduersas Bezam tuentur.                                                |
| tunt, sed reipsa non exbibent.                                   | 27. 11 54174                          | menti          |     | 140. rident Geneuenses Pastores, Diaconos & Se-                                             |
| nibil nobu exhiberi tradunt, ni                                  | h frystum e                           | s effe.        |     | tiores ibid. plurima fefta celebrant, rard ieiunant.                                        |
| SIDIL BOOK EXDIDETI ITANANT, N                                   | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | Cam.           |     | 134.cenfent Principes Ecclefiasticos posse fimul este                                       |
| Bum gratia. 184. 188. teftimon                                   | ••• FALTMINA                          | • • • • • •    |     | oliticos.                                                                                   |
| cordifin pro fe allata refellunt.                                | :0 <b>0. VDIQNI</b>                   | ATCT           |     | u difiipulos à fe formatos, postea oppressit. 3. vel                                        |
| cum Catholicis persequuntur. 2                                   | 22. 0017 <i>0</i> j(#1                | NE 110-        |     |                                                                                             |
| men Agnoëtarum , rem ample&                                      | untur. 258.                           | etiam          |     | Irianm, vel Arianorum patronm. 4. Trinitati in-                                             |
| prinatinam ignorantiam in Chr                                    | yto jtatuuni                          | ,eum-          |     | uocationem in litaniu improbat. 13. infidiose de                                            |
| que more vulgari & protrito pro                                  | fecisse, & qu                         | e prins        |     | nysteriis Christiana religionis loquitur. 36. Genti-                                        |
| ignorabat didiciffe tradunt. 25                                  | 9. impij. ibi                         | 1. cum         |     | em non accurate confutauit.37.impin & blaspbe-                                              |
| ignorantia stiam morbos Cbrif                                    | um affump                             | file co-       | , , | nus.ibid. ad eins tribunal Ariani & Samofatenia-                                            |
| cedunt. 262. articulum Symboli                                   | : Delcendst                           | ad in-         | ,   | ni appellarunt .40. Arianis & Neftorianis addıctus.                                         |
| feros, explicant de morte anima                                  | Chrifti 🛱 1                           | nferni         |     | 60.de voce Elobim cum Bellarmino fentit. 67. ver-                                           |
| jeros, explicant de morte anime                                  | win madua                             |                |     | a illa Symboli Nicani, Deum de Deo, lumen de lu-                                            |
| cruciatuum perpeßione.286.290                                    | . VIX (18640)                         |                |     | nine, divit effe dura & impropria, & barbara. 71.                                           |
| Cbrifto redemptos, licet nos ab il                               | lo per ipja ge                        |                |     | 2. Filium Dei dixit effe à feipfo, & autotheon.il id.                                       |
| tormenta liberatos effe contenda                                 | nt.297 <b>.1115</b>                   | respre         |     | Cbriftum natura à Patre dinerfe pradicauit. 74.                                             |
| subuentaneis, boc eft, comment                                   | itiu babent.                          | 311.57         |     | DISSUM HAINTE A PAILE UNEIJE PLEUCANDI. 74.                                                 |
| Stancarum infurgunt acerbißim                                    | и scriptи.35                          | r.nul-         |     | n quodam conciliabulo Laufanenfi non vult dicere                                            |
| lam ynau am Synodum generale                                     | m celebrare                           | DOLNE          |     | Deum de Deo ibid. barefiarcha. 241. Christiora-                                             |
| runt 400, non recipiunt Con                                      | allabulum i                           | LONAI          | 1   | tionem ait fuiffe inconfideratam, & ex oblivione                                            |
| nenfe. 401.egregij fycophante. 40                                | 6.in Bataui                           | A ATI-         |     | celeft in decreti prodiiffe.241.242.272. Cbrifto pec-                                       |
| ftocraticam vel Democraticam                                     | vitam Vinu                            | nt, in         |     | catum tribuit. 242. Agnoëta. 258. descensum ad                                              |
| Anglia sub Rege & in Regno deg                                   | unt.                                  | 427            |     | nferos nibil aliud effe putat quam omnimodam                                                |
| Caluinista docent indicium de religion                           | e de interne                          |                | i i | nteritionem & extindionem. 276 277.male con-                                                |
| CAININIJIA aocent inauciam ar terregion                          | ad Denes 19                           | Prin           |     | ordat cum Symbolo & articulu fidei. 277. anima                                              |
| nem legum diuinarum pertiner                                     | ALL REGES C                           |                |     | mmortalitatem afferit contra Anabaptiftas. ibid.                                            |
| cipes. 434. omnes extra Angli                                    | ITT PUTLIAN                           | · #30.         |     | Christum dicit passum dolores seu pænas anima-                                              |
| non consentiunt inter se de Dia                                  | CORN CT JERN                          | OTIONS.        |     | um damnatarum.278.nulum locum juiterranen                                                   |
| 438. negant verum Ecclefia De                                    | n regimen 4                           | CALHI          |     | um aamnatatum.278 nuuum totumjuototi anto<br>pro impisi admittit, necpurgatorium,nec limbum |
| no reffitutum. 452.543. in A                                     | nglia baben                           | t anos         |     |                                                                                             |
| primatus & duos Primates, om                                     | niumg Prin                            | atum           |     | Patrum.ibid.fcribit Chriftum apprebendiffe Deum                                             |
| Primatem Regem constituunt.                                      | 462. <b>volunt</b>                    | Videri         | 1   | fibi iratum, & exmetu falutis proprie amittende                                             |
| fanctos Patres defendere. 560. es                                | c metapbora                           | claui          | •   | anxietatem damnatorum paffum. 279. Cbriftum                                                 |
| um quam Scriptura v/urpat, fu                                    | Synagoge                              | mini.          | P P | erba desperationu in cruce protulisse scripst. ibid                                         |
| fru potestatem afferunt. 567.                                    | priscu fidem                          | Abro           |     | ais Chriftum in monte Olsueti fuisse in inferno.                                            |
| gant, vt fibi arrogent, & fe fupra                               | illos efferan                         | r. 620.        | 1 1 | femperg, profundins defoendiffe. 280. 281. quo tem-                                         |
| SANTI VI 1101 ATTUSENTI O JE JUPTA                               | nalim filin                           | natici         |     | pore G. anno feripferit Infistusionem juam.281.10                                           |
| eodem modo argumentantur qu                                      | Adams and                             | titiffa !      |     | sam fere redempsionem nostra tribuit pænæ infer-                                            |
| 767. Antichristum tempore Ap                                     | in Testers                            |                | 1   | nali à Chrifto tolerata. 286. 287. scripfit Chriftum                                        |
| & multas annorum centurias                                       | m Ecclefia                            | PALAT          |     | non fuisse fecurum de sua salute 287. infernum su-                                          |
| tyrannidem suam exercuisse t                                     | adunt. 854                            | . quic-        |     | fulis, vel faltem fuffodere tentauit. 289. dixit Chris                                      |
| anid nostra atate contra rebell                                  | es O seditio                          | yos <b>a</b> - | 1   | SHING WEL MALETT JUJ OUSTELETLAND . 204.412 COTS                                            |
| Eum eft. id totum perfecution                                    | Antichrijti                           | adjeri-        |     | fum fuisse apud inferos ante, non post morte suam.                                          |
| Lunt 220 Tutheranos damna                                        | int G contu                           | welin }        | 1 1 | bid. tormenta inferorum reuocat ad tormenta G                                               |
| profiindunt. 881. quadam cum                                     | Lutberanu                             | เจีฑส-         |     | cruciatus anima ibid ait Christum timuife& bor-                                             |
| nia babent, non tamen propter                                    | A Lutber and                          | andi-          |     | nusse sempiternum exitium, & panas gebenna fibi                                             |
| nia cadent, non tamen propret<br>revolunt. 882. raptores bonorun | Reclehefie                            | orum.          |     | lubeundas. 289, 292, 299,300 ? 01                                                           |
| te volunt. 382. Tapiotes Donotun                                 |                                       |                | • ] |                                                                                             |

Digitized by Google

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | Ŧ        | N        | D   | E              | x                   |                        |                                                  |
|-----------------------------------------------|----------|----------|-----|----------------|---------------------|------------------------|--------------------------------------------------|
| Caluinus blasphemus. 290. ait Christuns in c  | rucec    | oactum   | C   | mones          | Aposto              | lerum.                 | 1/1                                              |
| fuiffe exclamare.291 correctionem pra         |          |          | C   | cnon,le:       | x (ynod             | lalu.                  | 797.798.80                                       |
| ibid.afferit Christum omnia irati & p         |          |          |     |                |                     |                        | m Romanum quatenue es                            |
| figna expertum. 292.ipfa etiam felera         |          |          |     |                |                     |                        | m vt fic, fuccedere Petro is                     |
| ad auctorem reducit. 293. fingit, omn         |          |          |     |                |                     |                        | Episcopasu.715.censet Põ                         |
| tinntur à Deo irato, pati pænæ infern         |          |          |     |                |                     |                        | onam,poffe effe bæreticum                        |
| cet Cbriftum pænas infernales fuftin          |          |          |     |                | 0. CTT              |                        | • • • •                                          |
| fequenter damnatum effe. 298. docet.          |          |          | 'n  | -              |                     |                        | 1069<br>Liste in an art Dames de                 |
|                                               |          |          |     |                |                     |                        | licta, in qua & Petrus do                        |
| futurum, fi Chriftus fecurus de fua fal       |          |          |     |                | im bal              |                        | 603                                              |
| & mortem Accessifiet. 297. in version         |          |          | C   |                |                     |                        | 9.73 <b>0. à Papa Romano</b> Im                  |
| matat infernum in sepulchrum. 307. p.         |          |          |     | -              |                     | eatus.                 | 850                                              |
| rum ait in caliveffe imperfectam, ibid        | •        | ,        |     | erelus C       |                     |                        | 1091                                             |
| quid reprobit in altera pita accidat, no      |          |          | C   |                |                     |                        | e partem extra Hiffanian                         |
| ra nobis effe debere.311. ventrem ceti Ia     |          |          |     |                | (ump/               |                        | 700                                              |
| figuram mortis qua Chriftum triduo            |          |          | · C | ertbagin       | vense (             | Concilium I.il         | i qui vel que ceftiterem                         |
| per infernum, sepulchrum, per animă.          | corpu    | s intel- |     | pro            | fitents             | ur, ne cum extr        | ancis & nullo cognationi                         |
| ligit. 319. fperabat omnes bonos delirie      | um fut   | um ap-   |     | yin            | culo fi             | bi colligatis in c     | adem domo degant,praci-                          |
| probaturos.329.posteris annis vberior         | eluce    | ex Or-   | ·ľ  | pit            |                     | 0                      | 979                                              |
| co illustratus. ibid. articulum Symboli       |          |          | C   |                |                     | Concilium II.          | alibatum Epifcoporum.                            |
| ad inferos, à literali & germano (enfu        |          |          |     | Pre            | sbuter              | orum (T Diaco          | norum ftatuit.979.nomi-                          |
| & phantasticum detorsit. 331. profabu         |          |          |     | net            | Antun               | rmadà lecundus         | m, reuera vltimum, ibid.                         |
| modo limbum & purgatorium, fed & i            |          | 1        | r   | rthanis        | en le C             | Pancilium I I I        | confirmat canonem Nsce                           |
| nam.336.negat animas iuftorum celef           |          | -        |     | mi (           | ronge C<br>rongi li |                        | ost prandium inbibendie.                         |
| frui. 336. 337. negat impiorum animi          | <u> </u> |          |     | <i>ni</i> C    |                     | le faction p           | usi pranasum snosocnau.                          |
|                                               |          | • •      |     |                |                     |                        | bus clericorum ante cleri-                       |
| abianct as gehenne supplicie iem tolere       |          | 337      |     |                |                     | eptis canonem          |                                                  |
| alainm ridet has expositiones : Vnm Dens,     |          |          | CA  |                |                     |                        | culare. 78 5.coèrcet Ambi                        |
| tas.Creditis in Deum, id est Trinitater       |          |          |     | tiol           | 1 CM CO             | <b>rum qui in</b> Afri | ca primas fedes tenebant.                        |
| tendit Christum etiam ante Incarnal           |          |          |     |                |                     |                        | ion prohibet appellationes                       |
| mediatorem 360.x Stancaro Arianism            |          |          |     |                |                     |                        | 8. Calestinum Papamro                            |
| nifmi & Apollinarifmi postulatur. 366         |          |          |     | gat            | , <b>ne</b> imj     | proba refugia te       | merariarum Gindebita-                            |
| etiam ante lapfum Ade,afferuit fuiffe i       | media    | torem    |     |                |                     |                        | ttat.788.790 Primatikus                          |
| bominum & Angelorum. 371 negat C              | Cbrift   | um fe-   |     |                |                     |                        | mmi Pontifices vel summi                         |
| cundum naturam bamanam aliquid fi             | ībi me   | ruiffe.  |     |                |                     | s appellentur.         | 815.816                                          |
| 389. scurra. 397. omnium regendi forn         |          |          | Ca  |                |                     | ••                     | ne Sanctorum ex D. Hie-                          |
| narchiam vult effe deterrimam.                |          | 407      | 1.  |                | yme.                |                        | 167                                              |
| aluinus infanus barefiarcha.407 iudicio fuo 1 | vím il   |          | C   |                |                     | er maximue.            | prafertim in translatione                        |
| ristocratiam Monarchia anteponit. 4           |          |          |     | Rih            | liorun              | •                      |                                                  |
| quendam suum agnouit & emendauit.             |          |          | C   |                |                     |                        | 897                                              |
| tentia mutationem merito culpatur. ib         |          |          |     |                |                     | 204 DW 75145           | feptingenti quadraginta                          |
|                                               |          |          | 0   | fex.           |                     | - 36-6-                | 440                                              |
| tradicit, vel quod dicit non intelligit. 4    | -        |          |     |                |                     | r Mofis.               | 626                                              |
| am V. Ioannes Caluinus. fummam po             |          |          | Ca  | TDEAT & L      | S.Petri             | jestum auplex          | alterum Roma, alterum                            |
| cætu seu Concilio Presbyterorum colloca       |          |          |     |                |                     | erette.                | 628                                              |
| 453. nouam formam regiminis Geneue            |          |          | CA  | tbedra ]       | Petri I             | Rom <b>e tantum (</b>  | Antiochia dicitur.679.                           |
| ga prascripsit. 458. Patrum auctorita         |          |          |     |                |                     | сіат саиба сан         |                                                  |
| Gentilemtuetur. 480. 630. putauit Cb          | brift ur | n non    | CA  | nfa prio       | r effeði            | usaltem natur          | A.210. Vt est prior effectu,                     |
| foli Petro dixiffe : Pasce oues meas. 570     | 6.577    | .in S.   |     | fine           | co con              | cipi potest , non      | autem , yt funt relatiua.                        |
| Leonem debacchatur. 627. propter veter        | um co    | nsen-    |     | £10.           |                     |                        |                                                  |
| fionem pugnare non vult Petrum fuiffe l       | Rome     | . 878.   | Ce  | Ituriato       | ores af             | firmant Christi        | um rexisse Ecclesiam Mo-                         |
| docet cum Patribus, Antiochum Epiph           |          |          |     | nari           | cbise.s             | 01. 102. Petri L       | pfum supra verum exag                            |
| typum Anticbrifti. 838. duobus vel tribi      |          |          | 1   | Q 27 A         | nt. 6               | o. quindecim »         | escata S. Petro obsiciunt,                       |
| tius doctrinam fuam diffudit in Angli         |          |          |     | aun            | านี้ เราคา          | lecim Primat           | Ecclefiasticum ansecesse-                        |
| Augustinus à B. Gregorio ed missu, tri        | -        |          |     | 7              | <br>t. Kra          | accant Chill.          | ыссерајгнит аптесејје-<br>ricu Francoruregõà Za- |
| druplo pluribus annis. 896. impietati fua     |          |          |     | chris          | ia Da               | wifice in Addies       | INA EIRHUTHTERTAZA-                              |
|                                               |          |          |     | 5446<br>24 ee  | v⇔ ©♥!<br>•daLa…    | man Ga M               | e depositum. 741. Vide V.                        |
| Sti nomen prætendit. 947.958. notoriu         |          |          | 1   |                | ACONT               | genjes. Ajjeruni       | Canone à Nicana Syno-                            |
| 975: Animarum immortalitatem neg              |          |          | 1   | - <b>GO</b> (0 | nann                | juijje de vxorib       | us presbyterorum ordini                          |
| mendax.1102.Geneuenfis Apostolus.ibia         |          |          |     | perm           | ittena              | u 800.Antichr          | iftu proprie dictudicunt                         |
| fecutm.ibid.concedit Ecclesiam feu Ecc        | lefiafi  | ICN M    |     | _ effe i       | ntegrü              | regnum.823.f           | abula de Ioanne Papa fe                          |
| magistratum posse ferre leges.                |          | 1124     |     | min            | e pro v             | era tradunt.98         | 4. Martino Pape boc cri-                         |
| mones iubent bie in fingulos annos prouinci   | iales i  | Syno-    | 1   | mini           | dant,               | quod dixit : Le        | gë nibil magu à nobu re-                         |
| dos congregari.                               |          |          |     |                |                     | àm quod poßim          |                                                  |

| R E                                                                                               | R V M.                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Ceremonia quadam indifferentes pro natura locorum &                                               | ticum, fi constur pertrabere fubditos ad juam be-          |
| bominu mutari poffunt. 467. quedam vniuerfales,                                                   | refin vel infidelitatem. 1156                              |
| vt obseruare diem Dominicum, festa Apostolorum,                                                   | Christophorus Papa quo tempore sederit. 125. non fauit     |
| Quadragefimam, abstinentia à carnibus feria sexta                                                 | Grecis febifmatici. ibid. Benedielo IV. fuccessit.         |
| & Sabbato, & c.omnibus conuenire poffunt. ibid.                                                   | ibid.                                                      |
| Chalcedonense Concilium S. Petrum nominat petram &                                                | Christim etiam in statu gloria Deo Patri fubiectus. 55.Po- |
| crepidinem Catholica Ecclefia. Gretta fidei funda-                                                | tifex noster fecundum naturam humanam, non di-             |
| mentum. 528. Jub Leone Pontifice. ibid.Romanam                                                    | uinam. 58. Mediator fecundum naturam bumana.               |
| Ecclefiam caput omnium Ecclefiarum pronunciat.                                                    | sbid & 61.non est dicendus Deus à feipfo, vel auto-        |
| 529. 817. Petrum per Leonem locutum effe accla-                                                   | sbens.72 Des sapientia.87.veritas 111. supra supre-        |
| mauit. 686. Leonem vniuerfalem Ecclefia Papam                                                     | mum calum commorans, pedibus tangit conuexum               |
| vocat. 719. 728. Maximum Episcopum Antiochenü                                                     | fummi cali. 135. habet sub pedibus summum calum            |
| recepit, à S. Leone Pontifice Romano confirmatum.                                                 | pro maxima parte.136, 137. à momento fue incar-            |
| 720.721. admistis Canonem Concily Nicani de                                                       | nationis fedet ad dextram Dei. 138. minor Angelis          |
| primatu Romane Ecclefie. 723. 724. refidentibus                                                   | quoad bumanam naturam. ibid. creatura, tum ab              |
| omnibus ante altarie cancellos Sancte martyris                                                    | Arianis, tum à Patribus quibusdam dittus. 160.pre-         |
| Euphemia, Paschasino & Lucentio Episcopis, Vica-                                                  | feit sutura, & tacitas cogitationes per scientiam          |
| vin Sedie Apostolice. 738. eim feßions decime quin-                                               | beatificam & infusam. 162 poteft, si velit, pluribus       |
| sa in qua conditus est pseudocanon de primatu Se-                                                 | locu je prafentem liftere, etiam extra Eucharifti-         |
| du Constantinopolitane, noluerunt interesse Le-                                                   | am.168. subsistit in diuini Verbi hypostasi. ibid. iu      |
| gati Sedin Apostolica. 739. Dioscorum Alexandri-                                                  | dex viuorum & mortuorum, Rex & Dominus vni-                |
| num iuffu & interuentu fedis Apostolice damna-                                                    | uerforum ibid. Patri obediuit fecundum humanam             |
| uit.745.746.ab Eutychianie oppugnatum. 751. ab                                                    | naturam tantum. 172. 174. vere paffus, fed fecun-          |
| baretici deprauatum, & ex Romanis codscibus re-                                                   | dum humanam naturam tantum. 176. 177. fape ex              |
| fisutum. 797. Dioscorum Alexandrinum detesta-                                                     | terrenis rebus, vipote notioribus, caleftia explanare      |
| sur, quod S. Leonem Romanum Pontificem aufu                                                       | & illustrate confuetm. 182. corpus babuis natura-          |
| fit excommunicare.804.nominePapa abfolute pro-                                                    | libus proprietatibus praditum, & loco circumferi-          |
| late, intelligit Romanum Pontificem. 812.813. Ro-                                                 | ptum. 189. maior & melior Angelis. 190. filius Dei         |
| LATO, STREEUUST KUMANAM FUNCION . 812.813. 10-                                                    | naturalis, etiam focundum humanam naturam.                 |
| manum Pontificem pro capite agnossit. 816.817                                                     | ibid.caput, rex, princeps & iudex Angelorum , eti-         |
| Chamierus Caluinista mendax calumniator.603. 606.                                                 | am qua bomo.ibid.bominum atg. Angelorum rex                |
| 629.1048                                                                                          | in aternum manebit. 191. omnibus creaturis vii po          |
| Chamierus dicit effe verifimile, Christum resurgentem pri-                                        | test arbitratu fuo, prout ad finem iudich, regu , &        |
| md apparuisse Petro ex viris. 607. Bedam putat esse                                               | fummi facerdoth expedire arbitrabitur. 192. à pri-         |
| recentiorem, quam ve fidem mereatur. 628. Optatu                                                  | eno suo ortu plenus gratia & veritatiu, & scientia         |
| Mileuitanum reiicit.629.quod vellet factum, fom-                                                  | beatifica ac infusa. ibid. vn&w foiritu fapientia &        |
| niat effe factum. 677. Bellarmino fyllogifmum ine-                                                | fientie.194. etiam fecundum bumanam naturam                |
| ptum affingit.706. Honorium pro Agathone fubiti-                                                  | sudex, vinificator & Saluator est, fed per poteft atem     |
| tuit. 1066                                                                                        | treatam, nature bumane in ipfa vnione hypoftan             |
| Charafter Antichrifti vnus, non plures. 907. in manude-                                           | ca communicatam. 196. etiam fecundum naturam               |
| xtera aut fronte ferri & omnibus oftendi poterit.                                                 |                                                            |
| 908 execratio & abolitio figni Crucu. 909                                                         | bumanam remifit peccata.per pote/latem creatam,            |
| Charitas neg, sensibile fignum est, neg, cum vllo sensibili si-                                   | diuina inferiorem.203.in cruce mortuus, defiit effe        |
| gno necessario consuncta. 78.79                                                                   | bomo.226 etiam vt bomo , omnia qua in fuo regno            |
| Childericus Francorum rex per Zachariam Pontificem de-                                            | geruntur, nouit. & absens etiam, secundum natu             |
| positus, Gallicani regni proceribus id efflagitanti-                                              | sam humanam, hoftes Ecclefie fatis fuperg.com-             |
| bus.741. 1160. alias Hildricus. 1161. vltimus Mero                                                | pescere valet. 227                                         |
| uingorum imperauit. ibid. in monafterium miffus.                                                  | - Christu nibil focundum bumanitatem, multo minus fe       |
| ibid.                                                                                             | cundum diuinitatem ignorauit.241.per beatam G              |
| Chiliasta fiue Millenarij. 921. 922. regnum Chiliasticum                                          | infusam scientiam omnia theoretice & quidem                |
| mille annorum fabulabantur, & aurată atggem-                                                      | perfectifime nouerat, quacung, postea per (cienti          |
|                                                                                                   | am acquisitam & experimentalem cognouit. 242.              |
| matam in terrú Hierufalem,inftaurationem tem-<br>pli,boftiarum fanguinem , otium Sabbati, circum- | 243. anno atatu trigefimo baptizatus à Ioannein            |
| cifionis iniuriam;nuptias, partus, liberorum educa-                                               | lordane.244.vncsus à Deo ftatim à primo memen-             |
| tionem.epularum delicias, & cunctarum gentium                                                     | to conceptionis sur, ibid, nibil ab initio ignor suit      |
|                                                                                                   | quod postea didiceris.ibid. profects fapientia & sei       |
| feruitutem, Ct. 92: 922.952                                                                       | entia, quoad declaratione, & manifestationem, &            |
| Christianus quiuin modeste & bumiliser de se sentire de-                                          | quoad fiientiam acquisitam & experimentalem.               |
| bet. 470                                                                                          | 246                                                        |
| Christianus Masseus. 985                                                                          | Doctor & rector gentium natus, ind & conceptus             |
| Christianinon debent tolerare regem infidelem aut hare-                                           | 240                                                        |
| Corigiant non accent tolerare regem injuster wat the to-                                          | 247                                                        |

4

NDE

X

Ŧ

ex vtero, boc eft, à primo Incarnations momento, à Deo destinatus & vocatus ad predicationu munus. ibid. semper magis atque magis per divina opera declarabat & manifestabat internam suam vn-Hionem. 248. fucceffu temporis nihil didicie, quod anteà theoretice ignorauerit. 249. in vtero matrie vir perfectus, perfecta videlicet reru cognitione inftructus.250.251. sientia experimentali ab inftanti Incarnationic caruit, nec tamen ignorantia in eo locum vilum babuit.253.repleri debuit in Incarnations omnibus donis, quorum bumana Christinatura capax erat. 256. ab initio, & primo vnionu momento fuit filius Dei naturalu. ibid. omniscius, creata omniscientia, ibid. in ipfa incarnatione fa-Eus caput hominum & Angelorum. 257. affumpfit naturam noftram fubiettam in defettibm, qui ad finem Incarnationis & ad redemptionem generic bumani neceffarij erant.ibid.rex & caput, Saluator & redemptor omnium bominum. ibid. paffioni & merti, non aute ignerantia obnoxius. ibid. Christus affumplis naturam integram, cum omnibus qua ad eim perfectionem pertinent.258. perfectus Dem, perfectus bomo.ibid. affumpfit omnes naturales & indetrectabiles affectiones. ibid. yt bome, non omnia cognonis qua Dem cognoscis. 259. tentatus per omnia que ad Redemptionis opus vel necessaria vel vtilia erant. 260. decebat vt speciosus effet pra filiu bominum. 263. plenus sapientia etiam effectiue. 264. nibil noni speculatine per scientiam acquisitam & experimentalem didicit.265.profecit in (cientia experimentali fenfitiua prattica. ibid. profecit (apientia, opinione bominum. 267. profecit gratia.apud Deum & bemines , in externie fignie beneuolentia.267.268.nefciuit diem Iudicij ad dicendu aliu.269.270.noffe debuit die Iudicij.270.refurrexis propter iustificationem nostram,ratione fidei, applicationin, C exempli.282. factus pro nobis maledictum. 283. omnes eim actiones & perpefiones infiniti fuere valoris, ob dignitatem persona. 283. 284. 295. falutarie nostra & pacifica bostia. 287. descentes ad inferos pingi solet babitu triumpbatoris. 288. dicitur à Deo percussus, quod Pater permiferit eum occidi pro nobis. 292. fustinuit pænas nobis debitas in genere, non in specie. 294. 195. 304. 205. ftatuet beatos ad dextram, damnatos ad finiftram.313.in carcere inferni Sanctic Patribus pradicauit.326.327.329 mors mortis. 327. inter mertuos & damnatos liber. 339. descendit ad inferos non vs reus fed vs rex, non vs damnatus, fed vs dominm. 341. fecundum folam animam ad infernum descendis.secundum folam carnem de sepulcbro furrexit, secundum virumg, ad calos ascendit. 342. eiufdem rationie & compositionie physica & effentialu natură bumanam babuit quă reliquimortales.343.mediator (ubstantialis, aliquo modo. 350 Chriftm mediator vel judicando, vel referendo patta, vel erando, vel foluende. 349. per bumanam naturam tanquam per instrumentu exercuit opera & a@iones mediatori.349.352. fecundum bumanas tan. tummodo actiones mediator fuit , que diuine fue-

runt ratione suppositi.353.arbiter & internuncim. fecundum naturam bumanam. 354. proprie fuit & eft Rez, Redemptor & Saluator fecuundum bunam naturam. 355. fola bumana natura inferior Patre, nobis propinquior. 356. inter Trinitatem & peccatores bomines, mediator bomo non inique, fed tamen infirmu. 359. ante Incarnationem non fuis mediator, nifi respettu & destinatione ad eam. Ibid. vt bomo eft , mediator eft, ad feipfum, vt Deus eft. 360. Theanthropm. 370. etiam qua homo , res dininas formaliter vt caufa meritoria nobicobinuit. 371. etiam qua bomo , inftrumentaliter diuina charifmata, formaliter qua talia funt, nobu im pertit. ibid. mediator fuit fecundum & per bumanam naturam tantum, tanquam per principium immediatum, que operationes mediatoria funt elicita & effetta.373.374.etiam respettu persona sua mediatorem agere debuit, quia & ipse fuit pars offensa ab bomine.375.non potest effe Pontifex fecun dum naturam dininam 379.vnica guttula fui fanguinis potuisset nos redimere, propter dignitatem perfone.382. reftituit nobis amiffam iuftitiam mevitorie,quatenu bomo. ibid.

- Cbriftu meruit fibi gloria & bonorem, bumilitate, obedientia, & paßione/ua.384.385.386.387. omnia de buit babere optimo modo.388.ea, quibu adbuc carebat, mereri potuit, tametsi debita fibi ex vnione bypostatica, ibid. in bac vita fuit comprebensor, non samen perfectus quo ad omnia accidentalia & accessoria. 389. meruit sibi gloriam corporis, tametsi quid consequens esset ex gloria anima, ibid. pro se meruisse dicitur, non autem passu esse. sibi gloriam corporis & nominis exaltationem potuisst. 390. 391. non meruit vt esset caput Angelorum, & summo Dei imperio poisretur, potuisse tamen mereri vt esset judex mundi. 391.
- Chriftu Ecclefiam Monarchice regi voluit. 407. diferte oftendit vnum ex Apostolis primum & maiorem conftitutum iri, cui etiam pracepta dedit.461.prin ceps pastorum absolutus, perpetuss, primarius & inuifibilis. 463. caput Ecclefia abfolute & inuifibile, & per excellentiam. 463. 466. eft Epifcopus Ecelefia etiam cuiusuu particularis. 469. Monarcha Ecclefie innifibili & eternu. 475, regni celorum naturam variu fimilitudinibus & parabolu declavat.476.caput Angelerum supremum,quà Dem & bomo.484.vocatur Leo metapborice. 497. ip/emet Ecclefiam in terris vifibiliter degens, Monarchice rexit. 499. Dominus Synagoge, qua bomo, non tamen facerdos noc fummu Pontifex Synagoge, quia non Aaronicu. 502. adificauis Ecclefiam fuam fuper feipfum, & fuper Petrum. 519. nominatur luz vera, & Apostolos appellauit lucem mundi. 520. Syriace locutm. 520. 522. 524. 525. primarium Ecclefia fun lamentum. 541.542.tributum pro fe & Petre felui voluit de facto tantum , non de inre. 603. fun manibu folum Petrum baptizauit, ex discipu li, & B.Virginem. 616.617. fupremum totim Eccle fie caput. 625

Cbrs-

| Chriftan nöfnis vilus partiaularis (pid reins Boliafie Spi-<br>fique, cuin nons facetais, quis fimper visit. 64-<br>64. Peter apparen disit (Semam remier view)<br>eraum bare apparen disit (Semam remier view)<br>finit. 7:9. maast formare and for parabolicie<br>argementa texait, quis (Semam remier view)<br>finit. 7:9. maast formare and for parabolicie<br>argementa texait, quis (Maren and Forder-<br>nam bare formation parabolicie<br>argementa texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forder-<br>manipue texait, quis (Maren and Forde                                                                                          | R E                                                 | R V M.                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>6.2., Perra apparent distin f. Roman meriter iterum for cuafigi, 2-ch. artois merasherische G. Perro function of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of th</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                       |                                                     |                                                                   |
| crulify, 674. åredu meinsburike of parabilité<br>argumme texisti, qui de integra estimiture<br>filtuit. 710. manet factrdos in aternum, & f piepe-<br>taum balet factrdos in aternum, & f piepe-<br>natier toys. A singer aternum bale<br>and the factor of fighting de factor of<br>gregations falsions in aternam buranam,<br>emnike buriets aternum integrations. A singer apple<br>naturetis filtus Di toy, babeis Exclefa d' con-<br>gregations falsions i com melo predicaut. 197.<br>Petro accurrent, ai fi famon metire apple<br>factor predictions. Texis aternam parabilito i control far aternation<br>factor predictions. Texis aternam aterna<br>buranam of de allo attribuits aternam teris apple<br>factor misse fossion metira de a Dana<br>grazification server fait apple aternation of the<br>far far fait piepe factor on termina accompany in-<br>dicaro no melos texes daman teristica par-<br>fation inde de fait and fait and fait and fait<br>aternam befor de fait and tello mentanater<br>buranam de if de creation fait repleta fait and fait<br>registicant nucle comming gentium aternam metira<br>grigitant. Texis fait repleta fait and fait<br>registicant fait repleta fait fait and fait<br>registicant fait repleta fait fait<br>repleta inter adam. 273. babe in fait apple fait and fait<br>registicant fait repleta fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait fait<br>repleta internam fait apple fait<br>repleta internam fait apple fait                                                                                                |                                                     | vniuerso orbi fuisse praposirum magistrum. 634.                   |
| argument texti, quin & internum, Berningen, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Seiner, Se                                                                                                                                                                                                                                             |                                                     | <ul> <li>643.644 Petrum contra Centuriatores defendit.</li> </ul> |
| fürsin, 7:0. menet feerdein in etraum. G perpe-<br>nami Penifikir, 736. Pilare faktidu de fekto. nan<br>deierre. 255. etiam feandam bautiam bumanan<br>deierre. 255. etiam bio gestiku<br>gergetiens faktam is en meihu gestiku<br>gergetiens faktam is en meihu gestiku<br>fu persentien achter statiku<br>fu persentien achter statiku<br>fu persentien achter statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei | crucifigi. 674. à rebu metapboricu & parabolicu     | 650.651.Perrum Romafuiffe testatur. 666. Petro                    |
| fürsin, 7:0. menet feerdein in etraum. G perpe-<br>nami Penifikir, 736. Pilare faktidu de fekto. nan<br>deierre. 255. etiam feandam bautiam bumanan<br>deierre. 255. etiam bio gestiku<br>gergetiens faktam is en meihu gestiku<br>gergetiens faktam is en meihu gestiku<br>fu persentien achter statiku<br>fu persentien achter statiku<br>fu persentien achter statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei statiku<br>faktar eta dei | argumenta texuit, quin & integras conciones in-     | fuccedere omnes illos qui oues Christi pascunt, ge-               |
| <ul> <li>rum baber fact reduinm. 7:1. actiop primaru Remain Baber fact reduinm. 7:1. actiop primaru Remain Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru Primaru</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                       | flitnit. 710. manet facerdos in aternum, & perpe-   |                                                                   |
| <ul> <li>mait Domifika: 726. Pilato fööifund ef fälo. non</li> <li>deitere. 50. ettian förathom nutitan humanan,</li> <li>amnika brämiska maiter G fapriar fåit. quippe</li> <li>materalis film Dittog, baböti Exclifa d' con- gregationes födilam in som insku geniska ("G" ettiga and Exclifator ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga and ettiga</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                   | tuum babet facerdotium.711. auctor primatus Ro-     |                                                                   |
| <ul> <li>deiure, 50. stiam forandam natum humanam.<br/>omniku homitiku mais (augusta for periori a verter antiku homitiku mais (for periori antiku) (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendia (appendi</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>emistus bosinistus maior &amp; faperior fait, quippe surveis filia Dait. 392. Abbeits Exifida &amp; forenti filia Dait. 392. Abbeits Exifida &amp; forenti filia Dait. 392. Abbeits Exifida &amp; forenti forenti filia Dait. 392. Abbeits Exifida &amp; forenti forenti forenti filia Dait. 392. Abbeits Exifida &amp; forenti forenti forenti filia Dait. 392. Abbeits exifida &amp; forenti forenti forenti filia Dait. 392. Abbeits exifida &amp; forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti forenti</li></ul>                                                                                                                                                                                                   |                                                     | extinctus 766. ad Innocentium I. Pontificem ap-                   |
| <ul> <li>naruralis films Dit 30: bobsits Exclefta &amp; fra.</li> <li>gregations f delium in omnibu gentibu. &amp; fr.</li> <li>gregations f delium in omnibu gentibu. &amp; fr.</li> <li>fre or predications and construction of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement of the statement</li></ul>                                                                                                                                                                                                                       | emnibus hominibus maior & fuperior fuit, quippe     |                                                                   |
| <ul> <li>gregationie fabilium in omnibu genibu . 6 erst<br/>omnibu genibu confituta of collidau . 8 2.1 tri<br/>bu dantaat anni cam medio predicauit. 8 pr.<br/>Perro scarrens . ait fa Roman venire re tieram<br/>reucigatur. 9 23. pr feidelam . 8 24.1 fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. emout<br/>vin ceaditami in pelferibu Ecclifficatur. 120. fabilitatur. 120. fabi</li></ul>                                                                                                                                                                           |                                                     | sti precurforem in secundo suo adventu clare aste-                |
| <ul> <li>emiling entibus conflictated for Gulfade. 372. Tri<br/>bus densets and sine sum media pradiciani. 397.</li> <li>Perro occurrens , ait fo Romam venire rt iteram<br/>truifigatur. 923. per felera que patrantar . G in<br/>freus újus perfectionem se iterametation and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second sec</li></ul>                                                                                                                                                                                                                               | gregationes fidelium in omnibu gentibu , & ex       | vit. 876 epiftolam Apoftolorum ad Ecclefia vecas                  |
| bu danizzst ami i cam medio predicavii. 897.<br>Perro occurrens, ai f (Romam venire rt iteram<br>truifigitarius 325. per folera que partantar 60 in<br>ferau fui perfecuisionem. termenta necema, posíti<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia negalium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria merite. 941. Dominu<br>Sabiat & ominia ingelium us/iterarum, nec<br>dicaturem (candam propria meriter of provim regem (047)<br>diture vellent. 1551. Jagiatean terheen us/iter<br>nec quicquam feit velfacere poluit qued emenda-<br>tione indigeret. 242. Per firstitam batam navit<br>nec quicquam feit velfacere poluit qued emenda-<br>tione indigeret. 242. Per firstitam batam navit<br>firsti minique a filt Due firstita vylon it. nos<br>autem fimplitis intelligentia. 253. babait firstit.<br>aufi intelligentia. 253. babait firstit.<br>aufi alio porte forerata, manfit hypofi<br>aut al timbum Parama, aufi firstim duffi<br>ammitin dusbum Iseria. 253. babait firstit.<br>didi di di porte forerata, manfit hypofi<br>aut al timbum Parama, angfit hypofi<br>aut al timbum Parama, 250. deficing forer<br>periting induce sufficer. 350. halfore para firsti<br>meritin.<br>250. Chriftipi (phi/ma : firstim qued verum dia-<br>terum menime fiberati. 251. defice parter meta-<br>terum menimer fiberati. 251. defice parter autor<br>di ad tione sectione vrit & ferma dan-<br>metirin.<br>250. Schriftippi (phi/ma : firstim qued verum dia-<br>rerum menimer fiberati. 251. defice parter meta-<br>server menimer fiberati. 252. deficenter meta-<br>server menimer fiberat                                                                                                                                                   |                                                     | Imperium. 1118. legem Apostolicam de non come-                    |
| <ul> <li>Perre occurrent, sit fo Romam remire vi iterant rus (distar, sit, sp. per folera que paranter vi condum prodicidadia, stao feterilitat, sp. per folera que paranter vi condum prodicidadia, stao feterilitat, sp. per folera que paranter de l'anterna de l'anterna com gla folia di lister, sista numeri de l'anterna de l'anterna de la stata de l'anterna de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la stata de la st</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>crusifigatur, 025, per feltera que patranter, c'in<br/>fersu l'un perfecutionem, termentianecem, pasiu<br/>facture crusifigi ditter. tisid, nonanqueng, un<br/>ditatere crusifigi ditter. tisid, nonanqueng, un<br/>subbati &amp; omnium legatum inflatture un, nei<br/>l'acture de condum propria merita. 94.0 Domnun<br/>Subbati &amp; omnium legatum inflatture un, nei<br/>l'acture serve de cancella ditteri acture un, nei<br/>l'acture serve de cancella ditteri acture un, nei<br/>dittere serve de cancella ditteri acture un de condum propria merita. 94.1 Domnun<br/>rigidam. 1101 nonfuer rez bumana electione. 1151<br/>fagis cum turbe eum rapere d' per vim regen con-<br/>fitue serve ellent.</li> <li>Chrifti antima e di cifi creatione fui repleta fitueti acture di manete cadem.<br/>de cance di consum di acture alle di ante anofiter.<br/>nec quizquam fait velfacere pour quad emenda-<br/>sione indigeret. 24.2. Per fituentia vifienti a 44.000 cm<br/>probadut Deum, nec faita omfiteri a valone de l'acture<br/>gata fluido gratificandi de prope acture<br/>du consume di forma que fait Deu fituentia vifienti a 44.000 cm<br/>probadut Deum, nec faita omfiteri a 44.000 cm<br/>probadut Deum, nec faita omfiteria que fant in Deo<br/>eminenter, noin cames proporece agenera statenda.<br/>259 fiti omnia que fait Deu fituentia vifienti a vifienti<br/>autem fimplicis intelligentia 273, bobuit fiferiti<br/>moni que di fito Du fituentia vifienti a vifienti<br/>autem fimplicis intelligentia 273, bobuit fiferiti<br/>moni que di fito Du fituentia vifienti a vifienti<br/>autem fimplicis intelligentia 273, bobuit fiferiti<br/>moni que di fito Du fituentia vifienti a vifienti<br/>autem fimplicis intelligentia 273, bobuit fiferiti<br/>moni que di fifere estifica que de entratem<br/>di ad limbum Parture de fifeti. 94.0 engre 323.<br/>geuntumuid corpore farata. manfit byofante<br/>di atters, di fiferita mideli de de angre 323.<br/>geuntumuid corpore farata. manfit byofante<br/>fite ennium fiferitam idefa si, berni moletta de angre 323.<br/>geuntumuid corpore farata. emanfieriti<br/>meriti ensenteris.<br/>S. Pertum vacta de Encifica 325. de term minu<br/>erfo ensin pensiter, estrona beart<br/>muerfo ensi</li></ul>                                                                   |                                                     | vim coactinam in paftoribus Ecclefiafticie, 1140 (a.              |
| forus fui perfectionem, semmatanecemg pääis<br>forus fui perfectionem and semma and semma and semmatanecements for the perfect for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement for the semmatanecement f                                                                                                                                                                                                                                           |                                                     |                                                                   |
| Birisediser eventing i dister, sidd, vnamqueng u<br>duataru kenndam propria merita, 94. Dominu<br>Sabbath écondum propria merita, 94. Dominu<br>Sabbath écondum propria merita, 94. Dominu<br>sabbath écondum propria merita, 94. Dominu<br>propria dister distant a siddam natura<br>rigidam. 1101 monfait result and porte d'hyper vim regem (04.<br>fuitare sellent.Chrest distant a siddam natura<br>tea intelligit Epifopa, Sacendotes, Monackor, 98.<br>à Dano corrigitur.Chrift aum and ipfa creatione fait repleta finatia d'<br>gratia. 195. nibil poffea didicit, quad antes nefiret,<br>nec quicquam fait refere poeu quad amenda,<br>tiose nindigeret. 24. Por finatian bateau menti<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Sobati fination wifene.<br>Sof, for mana que fait Deu filantia vifenin i 24. Amor<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>sof, for mana que fait Deu filantia vifenin i and<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>did dis perfore apadi fifter es gifter and the former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>autem fimplicie intelligentia. 27. Johnill former data<br>data distore apadi fifter es gifter and the former data<br>data distore apadi fifter es gifter and the formant data<br>fifter entities informer data<br>data distore apadi fifter es gifter and fifter<br>data distore apadi fifter es gifter and the formant data<br>data distore in apolities informer data<br>gifter es distore apadi fifter es gifter apidoren data<br>fifter es distore apadi fifter es gifter apidoren data<br>fifter es distore apadi fifter es gifter apidoren data<br>fifter es distore apadi fifter es distore data<br>for informer apadi fifter es distore data<br>fifter es dinforme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                     |                                                                   |
| dicaturm (standum propria merita. 94: Domma<br>Sabbati & omnium logalum infitutorum,nes il-<br>lis VBo mode fabiellau, etiam fatundam naturam<br>burgalam, 100 mofesti est iam fecundam naturam<br>burgalam, 100 mofesti est burgan etellione, 115;<br>Jagie cam rurbe euw repere & per vim regen con-<br>fitures vellent. 115;<br>Chrift asima as i pfa creatione fait repleta filentia d'<br>gratia. 61 vr Doe coniunda, intelligi et oution-<br>nia. 107, nibil polfa didicit, quod anteau efficier,<br>nea quicquar feit velfacer poscii quod euranda-<br>tione indigeret. 2422. Per foistiam beatam nusit<br>omnia que fiti Dem filentia vifossi, asa<br>autem fimplichi intelligentia. 273. babuit filenti-<br>am finisam quod entitatem. 274. filmilim fait<br>moffa. 67 infilenti for forare a guoran dentiatem<br>dibid. dici potefi per exceffum exterpore vinificata,<br>guia liberata ad omni molefie & angree 333.<br>quantimus à corpore forare, massit bipedfatce<br>coniuni? A Verbo. 324. ficundum effentiam defiem-<br>dir ad limbum partem, ad informum autem dam-<br>materem rime iberauit. 239. definifion<br>di ad infores, centulit ibi animabus tufforum beat-<br>tudinem effentialem ibid. ex is pfd definifiem<br>for enime fiberati. 239. definifiem<br>di ad infores, centulit ibi animabus tufform beat-<br>rerum nemime liberauit. 239. definifiem<br>di matifiem partem, ad informum autem dam-<br>materem rime fiberauit. 239. definifiem<br>di matifiem partem ad informum autem dam-<br>materem intere exceffum exterpore vinificata,<br>guant immo partem, ad informum autem dam-<br>materem intere exceffum exterpore vinificata,<br>guant intere set for difforum seat-<br>fieris in guareteristi diluuito. Cito definie forma fuit<br>fine omni pena di perita differum autem dam-<br>materem interenti e trifte partem metitus<br>fire origi pena teriti motere as 239. definifiem<br>di ad infores, centulit ibi animabus tufforum beat-<br>rerum nemime liberauit. 239. definifiem<br>di matifiem secto forma a sign. definifiem<br>di matifiem secto forma a sign. definifiem<br>di matifiem secto forma a sign. definifiem<br>di matifiem secto forma a sign. definifiem<br>di matifiem secto forma a sign. definifiem                                                                                                          |                                                     |                                                                   |
| Sabbati & omnium legalum inflitutorum, necid-<br>lie Vlo modo fobietiku. etiam fecundam naturam<br>bumannu 56a. eliginikum poper-<br>tarem verbo & exemplo docutt, aliquando minur<br>rigidam. 1101 monfuttez bumana elelione. 1151.<br>fagicaum turbe eum rapere & per vim regem con-<br>fituere vellent.<br>Chrift ansma ab ipfa creatione fuit repleta fientia &<br>gerata. 60 v Do consina fa.intelligi of suuit on-<br>nia. 195. nibil pofta didicit, quod antea nefiret,<br>nec quiquam fieit velfaere pocuit quod emenda-<br>tione indigeret. 222. per fientiam beatem nouit<br>munia qua fit Deu fientia vifionin 244. non com-<br>prebendit Deum, nec foit a emita que fant in Deo<br>eminente, non tamen propere a geora na dicenda.<br>259. fit onnia qua fit Deu fientia vifionin, nou<br>autem fimplici intelligentia. 273. babait fienti-<br>am fintas quad entitatem. 274. fimilima fuit<br>eoniam da tore for rata, mafit byoftatic<br>eoniam da tore for rata, mafit byoftatic<br>eoniam da tore fore rata, san fi byoftatic<br>fine eminone qua inferente entitate.<br>353. Chrifform apaa & trataline e tais vifionin<br>fire eminis qua fait Deu filentia vifionin, nou<br>autem fimplici intelligentia. 273. babait filenti-<br>am fintas quad entitatem.<br>364. disi peref per excelfune x torpore visificata,<br>quia liberata do omni molefit & d'angres 233.<br>quantumui à corpore foperata, mafit byoftatic<br>eoniam da Verboa. 324. ficundam effeniem defen-<br>dit ad Limbum Partum ad informum sucem dam.<br>antorum turte d'e fiftit an sind file d'a figurifine<br>fine emini fine emini mellim d'a filentim<br>matorum term liberauit.<br>353. Chrifformu produ filestim mellum efferi<br>fine emini fine emini bertauti.<br>354. Chrifformu produ filestim mellum efferi<br>fine emini fine entiti e, etiam qued verum diti.<br>mentiti.<br>555. Chrifformu produ filestim mellum efferi<br>fine emini fine entiti e, etiam qued verum diti.<br>556. Chrifformu produ filestim differe e fait.<br>557. file popfium, o., verticem file orficita pofter apoli-<br>tat. 572. Perti onfiftionent de file pofter apoli-<br>cati productive for e data . 309. etim mellum efferi<br>alta . for exentone vi d' firmina a . 190. etim an                                                                                                      | <b>V</b>                                            |                                                                   |
| <ul> <li>li vüo modo fubieftu, etiam fecundum naturam<br/>bumanam 564, aliquando prifelißimam pauper-<br/>tatem preb 6 creastione focus 4 aliquando minus<br/>rigidam. 1101 nonfust rex bumana eleftione. 1151.<br/>Jagie cum turbe cum rapere 6 per vim regen con-<br/>fituerevellent.</li> <li>Chrift asima ab izfa creatione fuit vepleta filentia 67<br/>gratia. 61 v Deo conianda. intelligi C nuuit om-<br/>mia. 195. nibil polea didicit, quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofitret,<br/>nec quiequam festi velfacre poluit quod anteanofit.<br/>of 53</li> <li>Claudu Imperator Plautio triumphanti labu incifit<br/>omnia que fiti Deum fienti avifoni nou<br/>autem finghis intelligue ti. 27.5 hobit fienti<br/>affitt an guod entitatem. 274. fimilime fuit<br/>mofite art ad omni molefita of angore. 323.<br/>quantumus à corpore (parata, manfit byoffante<br/>coniundi a Vrbo. 324. ficandum effentiam defem-<br/>mutin duobu morte ce effectu. 334. oficinud un effentiam defem-<br/>di tad Limbum Partem ad infernum autem dam-<br/>matorum.tantum virtue for effectu. 334. oficinuf ante monte<br/>coniundi a vindo animobu ruforum batar-<br/>tudinem efficiales tind defemfine<br/>d' manfone aqui inferor entai. 339. defenfu fuo<br/>mentrim.</li> <li>Chroffofin up rostut is animabu ruforum batar-<br/>tudinem efficiales twis file anima bu ruforum batar-<br/>tudinem efficiales twis file anima ague fani<br/>file omin para d' penalitate. ex ifed 4 defenfine<br/>d' manfone aqui inferor entai. 339. defenfu fuo<br/>meririm.</li> <li>Chroffofin up rostut twis de retine melius effe quim<br/>plutinim retire. 2005 si detarementic.<br/>S. Percum rocat bafin Eclefia. 365. S. Perram vni-<br/>uerfo orbit prespifum o, o. verticem files originato partificant define<br/>d' caput popolitum, o. verticem files pofferem appel-<br/>tat. 522. Perri onfelionem d' beclefic poffic anor defin-<br/>graditat. 602. Petrum ait transfilfe per anne pei-<br/>dit ad timbum</li></ul>                                                                       |                                                     |                                                                   |
| bumanam. 964. aliquande perfeilifimam pauper<br>ratem verbe d'excemple deuur, aliquande minme<br>rigidam. nor nonfures kumana elicibone. 1151<br>fagiecum turbe eum rapere d' per vim regem con-<br>fitueres vellani.<br>Corifis anime ab ip/a creatione fuit repleta (ientia d'<br>gratia. 161 vr Des coniun fla.intelligt (' nouit om-<br>mia. 1957. nibil pofted alidicit, quod antea ne(iret.<br>meaquicquam feiti velfaere pouit quod emenda-<br>tione indigeret. 222. per fientiam bearam nouit<br>omnia qua fiti Deum fienti e. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. abuit fienti-<br>autem fimplich intelligentia. 273. boutit fienti-<br>autem filt ber exceffum ex corpore vinificate,<br>spical abuit a settifiere. 324. fiendiam efferi<br>auter fimiling finter. 284. 685. Petriin officie Petro. 598.<br>Corfofpi opbifma. fimentiri, eitam quod verum diuti.<br>Startifiere strin.<br>Startifiere strin.<br>S. Chrofofonum proka beattine mellum off autor<br>plentiam fonten abuit filternin officio Petros. 598.<br>Chrofofonum proka beattine. ex if da factor<br>ture fors is prespifum, o.v. vericem filter<br>plentiam fonten abuit filternin.<br>S. Petrum veat baffi Ecloffa. 336. S. Petram minu-<br>er and inferes entata. es strif da formin melli<br>da filter profile petros entatione filter pofta.<br>Strofoffonum profile sentire entit of fintim applear<br>urefo strip perspifum on, o.v. vericem filter pofta.<br>strin mentae filteclifich enfiltere                                                                                                                                                         | -                                                   |                                                                   |
| <ul> <li>ratem verbe &amp; exemple douit, aliquando minum<br/>rigidam.not nonfett vez bumana eleftone. 1171.<br/>fagie cum terb acum rapete &amp; per vin regem 109-<br/>fluwer vellent.</li> <li>Chrifti anima ab ipfa creatione fuit repleta fientia d'<br/>gratia.161 vi DeconiumBa.inteligit C nouit om-<br/>mia.195. nibil polfa didicit, quod antea nefirite.<br/>nec quiequam fecir vel facere popuir quod emenda-<br/>tione indigeret. 242. per fientiam beatam nouit<br/>omnia que fit Dum fientia vifenni a 244. non com-<br/>prebendit Deum. net fait e aomnia que funt in Deo<br/>eminenter, non tames propreze ignoran dicenda.<br/>259 fiti omnia que fiti Dum fientia vifenni non<br/>autem fimplichi intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>am finiam quoad entitatem.<br/>259 fiti omnia que fiti Dum fientia vifenni no<br/>autem fimplichi intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>am finiam quoad entitatem.<br/>250 fiti omnia que file Dum fientia vifenni no<br/>autem fimplichi intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>am finiam quoad entitatem.<br/>250 fiti omnia que file Dum fienti by polfattic<br/>coniundia Verbo. 324. fiendium afteri<br/>fino omni per actificer. 330. defina fini<br/>fino omni per actificer. 333. defina fini<br/>fino omni per actificer. 333. defina fini<br/>fino omni per actificer. 333. defina fini<br/>fino omni per actificer. 333. defina fini<br/>fino omni per actificer. 333. defina fini<br/>fino omni per actificer. 334. defication<br/>di ta d Limbum Patrum. Ad infernum autem dam-<br/>natorum. tantau wirtute &amp; the deficatione<br/>di faita antificer. segeberana &amp; fini<br/>fino omni pera &amp; peralitate. ex ipfa deficatione<br/>di fino antificer. segeberana &amp; fini<br/>fino omni peralitate. ex ipfa deficatione<br/>di reparti histate. ex ipfa deficatione<br/>di reparti fino so mene, exgeberana &amp; fini<br/>fino omni peralitate. ex ipfa deficatione<br/>di reparti fino so mene, exgeberana &amp; fini<br/>fino omni peralitate. ex ipfa deficatione<br/>di reparti fino so mene, exgeberana de finime<br/>plariam, text creatione enti defier appa-<br/>tut.<br/>exum meminem liberauli.<br/>Se Obryfofomus probat vinis imperium melius effe quai<br/>plaritat. fex treatione vir defiere appa-<br/>lat. 792. Petri confisionem de ba</li></ul>                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>726</li> <li>727</li> <li>727</li> <li>728</li> <li>728</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>720</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>723</li> <li>723</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>727</li> <li>727</li> <li>727</li> <li>728</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>720</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>723</li> <li>723</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>726</li> <li>727</li> <li>727</li> <li>727</li> <li>728</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>720</li> <li>721</li> <li>722</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>723</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>721</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>722</li> <li>723</li> <li>723</li> <li>724</li> <li>724</li> <li>724</li> <li>724</li> <li>724</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>724</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>725</li> <li>726</li> <li>726</li> <li>727</li> <li>728</li> <li>728</li> <li>728</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>729</li> <li>720</li> /ul>                                                                                                                                                                                                                                         |                                                     |                                                                   |
| fngiscum turbe cum rapere & pr vim regem con<br>fluxere or lenti. 1177<br>Chrift anima ab ipfa creatione fuit repleta fiientia (<br>ratia 16) vi De conianità intelligit d'noui om-<br>mia. 195, nibil polle adidicit, quod antea nefiret,<br>mec quicquam finit velfacere pouit quod emenda-<br>tione indigeret. 222, per fientiam batam nouit<br>omnia qua fiti Deu fientia vifanin 244, non com-<br>prebendit Deum, net fait a ad minia qua funt in Do<br>eminents, non ramen preperez ginoran dicenda.<br>279 fiti omnia qua fiti Deu fientia vifanin i con-<br>eminents, non ramen preperez ginoran dicenda.<br>279 fiti omnia qua fiti Deu fientia vifanin i con-<br>eminents, non ramen preperez ginoran dicenda.<br>279 fiti omnia qua fiti Deu fientia vifanin i con-<br>eminents, non ramen preperez ginoran dicenda.<br>279 fiti omnia qua fiti Deu fientia vifanin i fienti-<br>am finitam quoad entitatem.<br>4bid. dici potefi per exceffum ex corpere viuificata,<br>quia liberata ab onni molefia d'angere. 323.<br>quantumuù à corpere foratat. amafit bipefi attei<br>fine omni pana d'penalitate. ex ipfa definime<br>d'i ad Limbum Partum, ad infernam attem dam-<br>matorum, tantum virtute d' effedu. 334. potuti<br>fine omni pana d'penalitate. ex ipfa definime<br>d'i ad Limbum Partum. ad infernam attem dam-<br>matorum, tantum virtute d' effedu. 334. potuti<br>fine omni pana d'penalitate. ex ipfa definime<br>d'i ad limbum liberauit.<br>32<br>Chryfopi fopulma: fine entiris, etiam quod verum ditis.<br>s. Petrum neminem liberauit.<br>5. Serrum vocat bafin Euclefie. 536. S. Petrum vocat<br>bafin Euclefie. 536. S. Petrum voi.<br>uerfi or bi prepofitam, o.s. verticem fue efforem appat-<br>fiat. 752. Petrum vocat bafin Euclefie so 56. S. Petrum vocat bafin Euclefie for so at s. 320<br>cletue Romanus Epifopula Lini fueceffer , ab trenze Ana-<br>platiam, f.x. creatione trans file opplater<br>for cipto appofitam, os. verticem fue offorem appat-<br>fiat. 752. Petrum wit transfifeper omnes vr fa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                     |                                                                   |
| fituerevellent. 1111<br>Cbrifti anima ab ipfa creatione fuit repleta fitentia of<br>gratia.161 vr Deo coniunità.intelligit (7 nouii orni<br>mia.195. nibil pofta didicit, quod antea nefitret,<br>nec quiquam feit velfacre potuit guod emenda-<br>tione indigeret. 242. per fitentiam beatam nouit<br>omnia qua fiti Deum, nec fita comnia qua funt in Deo<br>eminenter, non tamen properea ignorani duenda.<br>259 fiti omnia qua fiti Deum, intelligentia. 273. babuit fitenti<br>am finitam quod entitatem. 274. fimillima fuit<br>noftra. C eiufdem profut ficeti, quod antitatem.<br>4bid. dis poteff per exceffum ex corpore viufifcat.<br>quan thudiofie gratif. 269. 567. m traditione poteflati , humerin<br>importa for poteflati a d'angre 233.<br>quantumu à corpore fiparata, manfi bypoft atte<br>fine omni pena d' panalitate, ex ipfa defienfione<br>d' manfione apud loice exiffere . 330. defentifator<br>matin duobu loice exiffere . 330. defentifator<br>d' manfione apud loice exiffere . 330. defentifator<br>fine omni pena d' panalitate, ex ipfa defienfione<br>d' manfione apud loice exiffere . 330. defentifator<br>platim n. éx creatione wit d' femina. 419. 420.<br>S. Chryfoffonu probat vinis imperium meliue effe quaim<br>platim n. éx creatione wit d' femina. 419. 420.<br>S. Perrum vecat bafin Ecclefia. 536. S. Perrum neni-<br>uerfo or bi prepofitam, os, vertiem fui corfy pharm<br>meri ex apofitam, os, vertiem fui corfy pharm<br>fictar mon vacat affin Ecclefia. 536. S. Perrum neni-<br>uerfo ro bi prepofitam, os, vertiem fui corfy pharm<br>fui ext apofitam of tecclefia paforen apoel-<br>fiat, 572. Perri confefionem d' bastificationem de-<br>pradicat. 602. Perrum ait tranfiffe per onnee vr (4-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5                                                   |                                                                   |
| <ul> <li>Chrift anima ab ipfa creatione fuir repleta filentia &amp; filentia &amp; for main and the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the present of the state of the state of the present of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of</li></ul>                                                                                                                                                                                                                            |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>gratia.161 vi Deo comiunita.intelligu Grouit omnia. 195. nibil poffea didicit. quod antra un firit.</li> <li>nec quicquam fexit velfacere potuit quod emenda-<br/>tione indigeret. 242. per fiemtiam beatam nouit<br/>omnia qua fit Deu fientia vifoni 244. non com-<br/>prebendit Deum. nec foite adomnia qua funt in Deo<br/>eminenter, non tamen propterea ignoran ducenda.<br/>259 fiti omnia qua fit Deu fientia vifoni , non<br/>autem fimplicu intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>am finitam quoad entitatem. 274. fimilima fuit<br/>noffre. &amp; eiuflem profue fieciei. quoad entitatem.<br/>jbid. dici potef per exceffum excorper vinificata,<br/>quia liberata do omni moleftia &amp; angore. 323.<br/>quantamuit d corpore feparata. manfit hypoftatice<br/>coniunda Verbos. 224. ficundum effentiam defen-<br/>matorum. tantum viruute &amp; effedu. 334. potnit fi-<br/>matorum. tantum viruute &amp; effedu. 334. potnit<br/>fine omni pana dy panalitate. ex infa defenfum defen-<br/>matorum neminem liberauit.<br/>250.<br/>Chryfoppi fophifma: fi mentiris, estiga defenfu fuo<br/>ed inferos, conulit ibi animabu tuforum beatt-<br/>tudinem effentialem ibid.ex timbo Patrum omte.<br/>ver vergaroio non omnes.ex gebenna d'imbopue-<br/>rorum neminem liberauit.<br/>250.<br/>Chryfoppi fophifma: fi mentiris, estiga defenfu fuo<br/>erfo erbi prepofitum, ot. verticem fuo pate<br/>urefo erbi prepofitum, ot. verticem fuo cryphaum<br/>G' capust Apoftolorum d' Ecclefue softore mapel-<br/>lat. 772. Petri confesionem d' bacetificationem da-<br/>predicat. 602. Petrum wit travfiffe per omnes tr fa-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                                                   |                                                                   |
| <ul> <li>nia. 195. nibil poffea didicit, quod antea nefiver,<br/>nec quicquam feis velfacere posuit quod emenda-<br/>tione indigeret. 242. Per ficientiam beatam nouit<br/>omnia que feit Deum fientia beatam nouit<br/>omnia que feit Deum fientia vifionie 244. non con-<br/>prebendit Deum, nec fát ea omnia que funt in Deo<br/>eminenter, non tamen prapterea ignorant duceda.<br/>279 fit omnia que feit Deum fientia vifionie, non<br/>autem fipilicie intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>ma finit am quod entitatem. 274. fimillim a fuit<br/>noffre. &amp; eiuflem prorfu fieciei, quoad entitatem.<br/>ibid. dici poteff per exceffam ex corpore viuificata,<br/>quia liberata ab omni molefia d' argore 323.<br/>quansamuù à corpore fiparata, manfit bypoffattice<br/>coniundis Verbo. 324. fecundum effentiam defen-<br/>dit ad Limbum Patrum, ad infernum autem dam-<br/>matorum, tantum virtute &amp; effectu as 334. poftatice<br/>fine omni pana &amp; panalitate, ex ipfa defensifa for<br/>ad inferos, contulit ibi animabus cufferon beat-<br/>rey pargatorio non omne.exgebenna &amp; filmbo pat-<br/>verum meminem liberauit.<br/>35. Chryfoffonu probat vniu imperium meliue effe quai<br/>plutium, éx creatione viti &amp; femine. 419. 420.<br/>S. Setrum voeat bafin Eciefie.fis. 350. S. Petram vni-<br/>uerfo orbi prepofitum, os. verticem flu corty phaum<br/>d' caput Apoffeiorum &amp; texciefie apdorem appel-<br/>lat. 572. Petri confesionem &amp; biae scilficationem de-<br/>predicat. 602. Petrum ait travfiffe per omnes vr fa-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>nec quicquam fexit velfacere potuit quod emendatione di consenti digeret. 242. per firentiam baatam nouit omnie que fiti Deus fitentia vifoni 244.non conspreheadit Deum, net (dica omnie que fait Deus fitentia vifoni , nou autem fimplici intelligentia. 273. babuit fitentia nonità que fait Deus fitentia. 274. fimilima fuit nofite. C'eiufdem prorfue fiectei. quoad entitatem. 274. fimilima fuit nofite. C'eiufdem prorfue fiectei. quoad entitatem. 274. fimilima fuit nofite. C'eiufdem prorfue fiectei. quoad entitatem. 275. Soforfoffem and finite d'e angres. 235. quantumui à corpore fiparata, manfit bypoffatte coniunita Verbo. 324. ficundum effentiam defentim defentim defentim defentim fue poffatte fifetu. 334. potuit fi muli nd uobus locie exifiere. 336. in leo para fuit for angres. 235. Chrofoffomus probat vnius imperiam melius effe quam pluriam, éx creatione viri &amp; femins. 419. 420.</li> <li>S. Chrofoffomus probat vnius imperiam melius effe quam pluriam, éx creatione viri &amp; femins. 419. 420.</li> <li>S. Petrum vocat bafin Ecielfa. 536. S. Petrum norat bafin Ecielfa. 536. S. Petrum</li></ul>                                                                                                                                                                                                                           |                                                     |                                                                   |
| tione indigeret. 242. per feienitam beatam nouit<br>omnia qua feit Deus feienita vifenis 244. non com-<br>prebesdit Deum, nec feit a omnia qua fant in Deo<br>eminenter, non tamen properera ignoran si decenda.<br>235 feit onnia qua fait Deus fientia vifenis, nou<br>autem fimplicis intelligentia. 273. babuit feienti-<br>am finitem quoad entitatem. 274. fimilima fuit<br>noffra. & eiufdem prof/u ffecie. quoad entitatem.<br>ibid. dis poteff per exceffune x corpore vinficata,<br>quia liberata ab omni moleflia & angore. 323.<br>quantumus à corpore feparata, manfit bypoffatice<br>coniunda verbo. 324. fecundum effentiam dofen-<br>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam-<br>matorum, tantum wirtle & effedu. 334. potuit fi-<br>multin duobus locie exifere. 336. in loco pana fuit<br>fine omni pana & panalitate, ex ipfa defensfone<br>& manfone apud inferos enata. 339. defens fuo<br>edinfires, contulit ibi animabat vuforum beatr-<br>tudinem effentialem ibid. ex limbo Patrum omnes,<br>vx Purgatorio non omnes, ex gebenna & limbo pue-<br>verum nemirm. Libid. ex limbo Patrum omnes,<br>vx Purgatorio non omnes, ex gebenna & limbo pue-<br>verum nemirm. £ fi mentiru, etiam quod verum divi,<br>meririm.<br>23<br>S. Chryfoftomu probat vniu imperium melius effe quàm<br>plutiam, éx creestone vri & fennitu. 419, 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefie 15.3 c. Petrum vri<br>uerfo erbi prepoficum, os, verticem fue corpheara<br>d' caput Apoffelorum & Ecclefie poforem appel-<br>lat. 572. Petri confessonem & fue afficationem de-<br>praducat. 602. Petrum ait transfiffe per omnes vr fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                     |                                                                   |
| omnia qua fiit Deum sientia vissonia qua fant in Deo<br>prebendit Deum, net site a omnia qua fant in Deo<br>eminenter, non tamen properca ignorans dicenda.<br>259 siti omnia qua fiit Deum sientia vissonia du sentia vissonia qua fiit Deum sientia vissonia du sentia vissonia qua fiit Deum sientia vissonia qua fiit personia qua fiit qua qua term seconia fiinde personia qua fiit canti figure auto personia qua fii personia qua fiftera qua fine omni persona di mentiria.<br>273 sonia di personia qua fieri en anfit personia qua fieri en anfite personia qua fieri en anfite personia qua fieri en anti personia di mentiri du obau loci existere. 330 deficinfu fiore manfone apud infero entate. 339. deficinfu fiore auto figure qua fieri en antersa qua di nfero entate. 339. deficinfu fiore manfone apud infero entate. 339. deficinfu fuo<br>ad inferes contulit ibi animabut sufforum besti-<br>tudinem efferialem ibid. ex limbo Patrum ommen,<br>vx pargatorio non omnes, exgebenna d'limbo pue-<br>rerum neminem liberauit.<br>35. Chryfoffon us probat vnius imperium melius effe quàm<br>pluriam, éx creatione vri d'femine. 419. 420.<br>35. Petrum vocat bafin Eciefia 536. S. Pertam vni-<br>uerfo erbi prepoficas. 50. S. Pertam vni-<br>uerfo erbi prepoficas. 50. S. Pertam vni-<br>uerfo erbi prepoficas so de sectificationem de-<br>fica so qua fielo erbi personia de centa. 869. certium antebera-<br>tuer.<br>322<br>Cheryfofolorum d'Eciefia paforem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem de bactificationem de-<br>praduat. 602. Petrum ai transfiffe per omnes vr fu-                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                     |                                                                   |
| fatu infigue. 567. m traditione poteflatis, humeris<br>minnter, non tamen propersa ignorans dicenda.<br>259. Ĝii omnia qua fit Deus fiientia dicenda<br>minici moleculi pere field ou fiientia vifoni , non<br>autem fimila qua fit Deus fiientia toifoni , non<br>autem fimila qua fit Deus fiientia dicenda<br>am finit an quoad entitatem.<br>ibid. dici potefl per exceffum ex corpore visificata,<br>quia liberata ab omni moleflia d'angere 323.<br>quansumuù à corpore feparata, manfit bypoflattice<br>conimeta Verbo. 324. feundum effentiam dofen-<br>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam-<br>natorum, tantum virtute d' effectu. 334. potni fi-<br>muti n duobu loit exifter. 336. in leco pana fui<br>fine omni pana d' panalitate, ex ipf4 defirufinon<br>d'inferos, contulit ibi animabus sufforum beati-<br>tudinem effenialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br>ex Purgatorio non omnec, ex sebena d'imbo pue-<br>rorum neminem liberauit.<br>52. Chryfofto mus probat vniu imperiam meliu effe quàm<br>pluriam, éx creatione viri d'femina. 419. 420.<br>S. Perrum vocat bafin Ecclefie. 536. S. Petrum moli<br>uerfo erbi prepofitum, o, verticem fiu corphaum<br>d' caput Apofloirum d' Ecclefie pafforem appel-<br>lat. 572. Petri confessionem d'e beatificationem de-<br>pradicat. 602. Petrum mit transfife per omnes vr fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>eminenter, non tamen proptereaignorans dicenda.</li> <li>259. fit omnia qua fit Dew fientia vifionis, non<br/>autem fimplick intelligentia. 273. babuit fienti-<br/>am finiram quoad entitatem. 274. fimilima fielt fienti-<br/>am finiram quoad entitatem. 274. fimilima fielt fielt field autors of dependenter à Cbriffo<br/>am fire. &amp; eiufalem ex corpore viuificate,<br/>guia liberata ab omni molefia &amp; angore 323.<br/>quantumuit à corpore feparata, manfit bypeffattee<br/>contunti a verbo. 324. feundum effentiam defen-<br/>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam<br/>natorum, tantum virtuite &amp; effectu. 334. potni fi-<br/>mutit adubus locie exiftere. 336. in loco para fuit<br/>fine omni pana &amp; panalitate. ex ipfa defension<br/>di tad Limbum Patrum. di nfernum autem dam<br/>natorum, tantum virtuite &amp; effectu. 334. potni fi-<br/>mutit adubus locie exiftere. 336. in loco para fuit<br/>fine omni pana &amp; panalitate. ex ipfa defension<br/>di nferos, contalli i bi animabus uffarum beat-<br/>tudinem effentialem ibid. ex limbo Patrum ommes.<br/>rx Purgatorio non omnes. exgebenna &amp; Climbo pue-<br/>rerum neminem liberauit.<br/>35. Chryfoftomus probat vniu imperium melius effe quam<br/>plurium, éx creatione viri &amp; femina. 419. 420.<br/>S. Petrum vocat bafin Exclefia. 536. S. Petrum nei-<br/>uerfo orbi prepofitum, or, verticem filu orypbaum<br/>&amp; caput Apoftolorum &amp; Ecclefia paftorem appel-<br/>lat. 572. Petri confessionem &amp; beatificationem da-<br/>pradicat. 602. Petrum ait transfife per omnes vr fu-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>259 füt omnia qua füt Dem stientia visioni, non<br/>autem simplich intelligentia. 273. babuit füenti-<br/>am sinitam quoad entitatem. 274. fimilima stut<br/>nostra. &amp; eius dentitatem. 274. fimilima stut<br/>nostra. &amp; eius dentitatem. 274. fimilima stut<br/>sibid. die pots prosum flectiei, quoad entitatem.<br/>sibid. die pots prosum flectiei, quoad entitatem.<br/>sibid. die pots prosum flectiei, quoad entitatem.<br/>sibid. die pots fleme excessione vius state.<br/>quia liberata ab omni molessi ab onni ab us cultoressi ab onni molessi ab onni ab us cultoressi ab onni molessi ab onni ab us cultoressi ab onni ab us cultoressi ab onn</li></ul>                                                                                                                                                                                       |                                                     |                                                                   |
| autem fimplick intelligentia. 273. babuit fienti-<br>am finitam quoad entitatem. 274. fimilima fuit<br>noftra. & eiuflem prorfue fpeciei, quoad entitatem.<br>ibid. dici poteff per exceffum ex corpore viuificata,<br>quia liberata ab omni moleffia & angore. 323.<br>quantumui à corpore feparata, manfit bypoffatice<br>eoniunch Vieweio. 324. fieundum effentima defem-<br>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam-<br>natorum, tantum virtute & effectu. 334. potnit fi-<br>mulin duobus loix exiftere. 336. in leto para fuit<br>fine omni para & panalitate. ex ipfa defenfione<br>& manfione apud inferos emata. 339. deficuífuo<br>ad inferos, contulit ibi animabus tufforum beati-<br>sudunem effentialem. ibid. ex limbo Patrum omnes.<br>vx Purgatorio non omnes. ex gebenna & limbo pue-<br>rorum neminem liberauit.<br>55. Chryfopfi fopbifma: fimentirix,<br>s. Chryfopfomus probat vniu imperium meliue effe quàm<br>plutium, éx creatione viti & femine. 419. 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi prepofitum, o., verticem fiu coryphaum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefia pafforem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem & beatificationem de-<br>predicat. 602. Petrum ait transifig per omnes vr fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                     |                                                                   |
| am finit am quoad entistatem. 274. fimillima fuit<br>nostra. & eius flem prorsus fisciei, quoad entistatem.<br>ibid. dici potest per excessione vivisficata,<br>quia liberata ab omni molesti d'angore. 323.<br>quantumuù à corpore fearata, mansit bypostatice<br>coniuneta Verbo. 324. secundum estenti desti-<br>dit ad Limbum Patrum, ad infernum autem dam-<br>natorum, tantum virtui e d'estetu. 334. potui fi<br>mulin duobus loiv existere. 336 in loio para fuit<br>fine omni para d' panalitate, ex ipfa descension<br>d'mansione apud inferos emata. 339. descensus<br>d'mansione apud inferos emata. 339. descensus<br>vx Purgatorio non omnes, ex gebenna d'limbo pue-<br>rerum nemirem.<br>Debrysofina : fimentiris, estiam quod verum divis,<br>mentiris.<br>S. Chrysoftomu probat vniu imperium melius este<br>putium, ex creatione viri d' femina. 419. 420.<br>S. Perrum vocat bassin Ecclessia. 536. S. Petrum vni-<br>uerso erbi prepositum, os. verticem su estatiscationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationerm de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationerm de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationerm de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>pradicat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>producat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>producat. 602. Petrum ait transisticationer de-<br>producat. 602. Petrum ait trans                                                                                                            |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>noftra. &amp; ciufdem prorfu fpeciei, quoad entitatem.</li> <li>ibid. dici poreft per exceffum ex corpore viuificata,</li> <li>quia liberata ab omni moleffia &amp; angore. 323.</li> <li>quantumuù a corpore feparata, manfit byoftatice</li> <li>coniuncta Verbo. 324. fecundum effentiam defen-</li> <li>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam-</li> <li>matorum. tantum viriute &amp; effectu. 334. potuit fi-</li> <li>mulin duobus locu exifere. 336. is leco pena fuit</li> <li>fine omni pana &amp; panalitate. ex ipfa defentione</li> <li>d'ementin. ad inferos enata. 339. defenfune</li> <li>d'ementin.</li> <li>d'ement.</li> <li>d'ementin.</li> <li>d'em</li></ul>                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>ibid. dici poreft per exceffum ex corpore viuificata,<br/>quia liberata ab omni moleftia &amp; angore 323.<br/>quantumuis à corpore feparata, manfit bypoftatice<br/>coniuneta Verbo. 324. fecundum effentiam defen-<br/>dit ad Limbum Patrum, ad infernum autem dam-<br/>matorum, tantum virtute &amp; effectu. 334. potnit fi-<br/>mulin duobus loin exiftere. 336. in loco para fuit<br/>fine omni para &amp; paralitate, ex ipfa defensione<br/>&amp; manfione apud inferos enata. 339. defensíone<br/>di nderos, contulit ibi animabus tuflorum beatt-<br/>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes.<br/>vx Purgatorio non omnes, exgebrena &amp; limbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.<br/>5. Chryfoftomu probat vniu imperium melius effe quàm<br/>pluriam, ex creatione viri &amp; femine. 419. 420.<br/>S. Petrum vocat bafin Ecclefie 536. S. Petrum vni-<br/>uerfo orbi prepofitum, os, verticem fui corphaum<br/>&amp; caput Apoftolorum &amp; Ecclefia paftorem appel-<br/>lat. 572. Petri confefionem &amp; tranfiffe per omnes vr fu-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                     |                                                                   |
| guia liberata ab omni molefita & angore 323.guantumuk à corpore feparata, manfit bypoftaticeguantumuk à corpore feparata, manfit bypoftaticedit ad Limbum Patrum.ad infernum autem dam-dit ad Limbum Patrum.ad infernum autem dam-matorum, tantum virtute & effectu. 334. potnit fi-muli in duobus locu exiftere. 336. in loco pana fuirfine omni pana & panalitate, ex ipfa deficn/fune& manfione apud inferos enata. 339. deficn/u fuoad inferos, contulit ibi animabus rufforum beati-tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes.vx Purgatorio non omnes, ex gebrenna & limbovx Purgatorio non omnes, ex gebrenna & fimeyurinm, ex creatione viri & femina. 419. 420.S. Chryfoftomu probat vniuk imperium melius effe quamplurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.S. Petrum vocat bafin Ecclefie. 536. S. Petrum vocat bafin Ecclefie. 536. S. Petrum noi-uerfo orbi prepofitum, os, verticem fui corpheum& caput Apoftolorum & Ecclefia paftorem appel-lat. 572. Petru ait tranfiffe per omnes vr fu-Clemens Antipapa, b Henrice IV. & Henriciania Grego-rio V 1 I.oppofitus.ture. Corp. Clerum Romanus Epificoput Lini fucceffer, ab tremezo Ana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                     |                                                                   |
| quantumui à corpore feparata, manfit bypoffatice<br>coniundi a Verbo. 324. fecundum effentiam defen-<br>dit ad Limbum Patrum. ad infernum autem dam-<br>matorum, tantum virtute & effectu. 334. potnit fi-<br>mulin duobus locie exiftere. 336. in loco parae fuit<br>fine omni pana & panalitate, ex ipfa deficenfione<br>& manfione apud inferos enata. 339. deficenfu fuo<br>ad inferos, contulit ibi animabus sufforum beati-<br>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br>wx Purgatorio non omnes, ex gebenna & limbo pue-<br>rorum neminem liberauit.Clements Recognitiones apocryphe.683Chryfoppi fopbifina : fi mentiris,<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia 536. S. Petrum voi.<br>uerfo orbi prepofitum, os, verticem fu coryphaum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefia paftorem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem & beatificationem de-<br>preduat. 602. Petrum ait transfife per omnes vr (u-Clements Antenue Sport Juli683Chrmens Anterne PetroS. Petrum ait transfife per omnes vr (u-320Clemens VIII. Pont. Max. & Occumenticus. 95. eitwingfa<br>sitat Socz. Petrum ait transfife per omnes vr (u-323                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>coniundta Verbo. 324. fecundum effentiam destendita ad Limbum Patrum. ad infernum autem damnatorum, tantum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum, its sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; effectu. 334. potuit sintatorum virtute &amp; fusitorum effecties sintatorum effecties and functorum effecties and functorum effecties and functorum effecties sintatorum entities.</li> <li>corrystatorum nemisme site effectu and functorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties effectu effectu and functorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties sintatorum effecties effectu. 334. effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu effectu ef</li></ul>                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| dıt ad Limbum Patrum, ad infernum autem dam-<br>natorum, tantum virtute & effectu. 334. potnit fi-<br>mulin duobus locu exifiere. 336. in loco pæna fuit<br>fine omni pæna & pænalitate, ex ipfa defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& manfione apud inferos enata. 339. defensione<br>& sepsione defensione<br>& cimentine<br>& plariam, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>& S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>werfo orbi præpoficum, os, verticem fun coryphaum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefia paftorem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem & beatificationem de-<br>predicat. 602. Petrum ait transifie per omnes vr fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>natorum, tantum virtute &amp; effectu. 334. potuit fi-<br/>wul in duobus locie exiftere. 336. in loco pæna fuit<br/>fine omni pæna &amp; pænalitate, ex ipfa defensione<br/>&amp; manfione apud inferos enata. 339. defeen fuo<br/>ad inferos, contulit ibi animabus tuftorum beats-<br/>studinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br/>wx Purgatorio non omnes, ex gebenna &amp; limbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.</li> <li>Chryfopt fopbifma: fi mentiris, etiam quod verum dii.s.<br/>mentiris.</li> <li>S. Chryfoftomu probat vnius imperium melius effe quàm<br/>plurium, éx creatione viri &amp; femina. 419. 420.</li> <li>S. Petrum vocat bafin Ecclefia &gt; 36. S. Petram vni-<br/>uerfo orbi prepofitum, os, verticem fu corphaum<br/>&amp; caput Apoftolorum &amp; Ecclefia paftorem appel-<br/>lat. 572. Petri confesionem &amp; beatificationem de-<br/>predicat. 602. Petrum ait tranfiffe per omnes vt fu-</li> <li>defetuat. 602. Petrum ait tranfiffe per omnes vt fu-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>mulin duobus loci exifiere. 336. in loco pæna fuit<br/>fine omni pæna &amp; pænalitate, ex ipfa defensione<br/>&amp; manfione apud inferos enata. 339. defensío for<br/>ad inferos, contulit ibi animabus tufforum beatt-<br/>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br/>wx Purgatorio non omnes, ex gebenna &amp; limbo pue-<br/>verum neminem liberauit.</li> <li>Chryfopi fopbisma: fi mentiris, etiam quod verum dicis,<br/>mentiris.</li> <li>S. Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe quàm<br/>plurium, ex creatione viri &amp; femina. 419. 420.</li> <li>S. Petrum vocat basin Ecclesia. 536. S. Petrum vni-<br/>uerso orbi prepositum, os, verticem fiu corphaum<br/>&amp; caput Apostolorum &amp; Ecclesia paftorem appel-<br/>lat. 572. Petri confessionem &amp; beatificationem de-<br/>preducat. 602 Petrum ait transisfe per omnes vt (u-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                     |                                                                   |
| fine omni pæna & pænalitate, ex ipfa descensione<br>& manssione apud inferos enata. 339. descensu fuo<br>ad inferos, contulit ibi animabus iustorum beati-<br>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br>wx Purgatorio non omnes.ex gebenna & limbo pue-<br>rerum neminem liberauit.<br>Chryspipi sopbissma fi mentiris, etiam quod verum dicis,<br>mentiris.<br>S.Chrysoffomus probat vnius imperium melius effe quàm<br>plutinam, ex creatione viri & femine. 419. 420.<br>S.Petrum vocat basin Ecclesse passo.<br>S.Petrum vocat basin Ecclesse passo.<br>S.Petrum vocat basin Ecclesse passo.<br>d'a caput Apostorum & Ecclesse passo.<br>Idat. 572. Petri confessonem & beatificationem de-<br>predicat. 602. Petrum ait transsifie per omnes vi su fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>&amp; manfione apud inferos enata. 339. descensu fuo</li> <li>&amp; manfione apud inferos enata. 339. descensu fuo</li> <li>&amp; dinferos, contulit ibi animabus sufforum beati-<br/>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br/>wx Purgatorio non omnes, ex gebenna C limbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.</li> <li>&amp; Bartin and C limbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.</li> <li>&amp; Bartin and C limbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.</li> <li>&amp; Chrysophima: fimentiris, etiam quod verum dicin,<br/>mentiris.</li> <li>&amp; Chrysophima probat vnius imperium melisus effe quàm<br/>plurinam, ex creatione viri &amp; femina. 419. 420.</li> <li>&amp; S. Petrum vocat basin Ecclesia: 536. S. Petrum vni-<br/>uerso orbi prepositum, os, verticem su coryphaum<br/>&amp; caput Apostolorum &amp; Ecclesia pastorem appel-<br/>lat. 572. Petri confessonem &amp; beatificationem de-<br/>predicat. 602. Petrum ait transisfe per omnes vt su-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                     |                                                                   |
| ad inferos, contulit ibi animabus tustorum beati-<br>tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br>wx Purgatorio non omnes, ex gehenna Glimbo pue-<br>rorum neminem liberauit. 340<br>Chrysspi sophissis is mentiris, etiam quod verum dicin,<br>mentiris. 23<br>S.Chrysoftomus probat vniu imperium melius effe quam<br>plurium, ex creatione viri G femina. 419. 420.<br>S.Petrum vocat basin Ecclessis. 536. S.Petrum vni-<br>uerso orbi prepositum, os, verticem su coryphaum<br>G caput Apostolorum G Ecclesse pastorem appel-<br>lat. 572. Petri confessionem G beatificationem de-<br>predicat. 602. Petrum ait transisfe per omnes vt su-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                     |                                                                   |
| tudinem effentialem ibid.ex limbo Patrum omnes,<br>vx Purgatorio non omnes, ex gebenna Climbo pue-<br>rorum neminem liberauit. 340<br>Chryfopi fophifma: fi mentiris, etiam quod verum dich,<br>mentirh. 23<br>S. Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe quàm<br>plurium, ex creatione viri C femina. 419. 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi prepofitum, os, verticem fiu corypheum<br>Cr caput Apoftolorum C Ecclefia paftorem appel-<br>iat. 572. Petri confessionem C beatificationem de-<br>predicat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vt fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                     |                                                                   |
| <ul> <li>vx Purgatorio non omnes, ex gehenna Glimbo pue-<br/>rorum neminem liberauit.</li> <li>Chryfspi fopbisma: fimentiris, etiam quod verum dicis,<br/>mentiris.</li> <li>Chryfspi fopbisma: fimentiris ante bodier-<br/>fiat. 572. Petri confessionem &amp; beatificationem de-<br/>praducat. 602. Petrum ait transisfe per omnes ve su</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| rorum neminem liberauit. 340<br>Chryfippi fophifms: fimentiris, etiam quod verum dich,<br>mentiris. 23<br>S. Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe quàm<br>plurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi prepofitum, os, verticem fiu coryphaum<br>& cr caput Apoftolorum & Ecclefia paftorem appel-<br>iat. 572. Petri confessionem & beatificationem de-<br>praducat. 602 Petrum ait transiffe per omnes ve fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                     |                                                                   |
| Chryfippi fophifma : fimentiris, etiam quod verum dich,<br>mentirh. 23<br>S. Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe quàm<br>plurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi prapofitum, os, verticem fiu coryphaum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefia paftorem appel-<br>iat. 572. Petri confesionem & beatificationem da-<br>praducat. 602. Petrum ait transiffe per omnes vt fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                     |                                                                   |
| mentirn.<br>23<br>S.Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe quàm<br>plurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>S.Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S.Petrum vni-<br>uerfo orbi prepositum, os, verticem su corypheum<br>& caput Apostolorum & Ecclefia pastorem appel-<br>iat. 572. Petri confessionem & beatificationem de-<br>preducat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vt su-<br>preducat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vt su-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| 5. Chryfoftomus probat vnius imperium melius effe qu'am<br>plurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi prepoficum, os, verticem fiu corypheum<br>& caput Apostolorum & Ecclefie pastorem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem & beatificationem de-<br>predicat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vt (u-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                     |                                                                   |
| plurium, ex creatione viri & femina. 419. 420.<br>S.Petrum vocat basin Ecclesia. 536. S.Petrum vni-<br>uerso orbi præpositum, os, verticem su coryphaum<br>& caput Apostolorum & Ecclesia pastorem appel-<br>lat. 572. Petri confessionem & beatificationem de-<br>praducat. 602. Petrum ait transisse providential for the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of th                                                                                                                                                                                                                                   |                                                     |                                                                   |
| S. Petrum vocat bafin Ecclefia. 536. S. Petrum vni-<br>uerfo orbi præpofitum, os, verticem fiu coryphæum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefiæ paftorem appel-<br>iat. 572. Petri confessonem & beatificationem de-<br>præducat. 602. Petrum ait transisfe per omnes ve fu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                     | 55-1                                                              |
| uerfo orbi præpofitum, os, verticem fiu coryphæum<br>& caput Apoftolorum & Ecclefiæ paftorem appel-<br>lat. 572. Petri confesionem & beatificationem de-<br>præducat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vt (u-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                     |                                                                   |
| Gr caput Apostolorum & Ecclesia pastorem appel-<br>lat. 572. Petri confessionem G beatificationem de-<br>preducat. 602 Petrum ait transisfe per omnes vt su-<br>Cletus Romanus Episcopus Lini successor, ab trenzo Ana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | S. FEITHIN YULAL DAJIN ELLIFIC, JU. S. EVITAIN PHI- |                                                                   |
| lat. 572. Petri confessionem & beatificationem de-<br>preducat. 602. Petrum ait transisfe per omnes vs su-<br>Cletus Romanus Episcopus Lini successor, ub Prenzo Ana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                     |                                                                   |
| preducat. 602 Petrum ait transiffe per omnes vs su- Cletus Romanus Episcopus Lini successor, ub rrenzo Ana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                     |                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                     |                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                     | close contains 2000 and 2000 factory of the first of 100-1        |

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                    | J                                       | · <b>N</b> · · | D    | E                    | X                 |                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|------|----------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------|
| cletus dictus. 677. Petri in officio Epifa                                                                               | opalicoai                               | din-           | 1    | refellus             | <b>ntur.</b> 20   | 6.Vbiquitatem extollunt. 208. effe                                 |
| tor. 694. viuentis Petri Vicarius &                                                                                      | uffragan                                | cw.            |      | aum ci               | um caufa          | confundunt.209.vnionem byposta                                     |
| 700                                                                                                                      |                                         | 6              |      | ticam                | putant c          | onfiftere in communicatione idio                                   |
| acitas cordis eo maior, quo non agnoscitur.                                                                              |                                         | 169            |      | matun                | .209.2            | 10. à feipfis discordant. 210. totun                               |
| ælius Rodiginus.                                                                                                         |                                         | 985            |      |                      |                   | n & bominem ad inferos descendis                                   |
| ommonefactor Anonymus, putat Philosop                                                                                    |                                         |                |      | -                    |                   | 342.343.346. Chriftum in cruc                                      |
| Theologicu disceptationibus amadari                                                                                      | dehere. 1                               | 176.           | • [  |                      |                   | nortuum, sed vinum sepultum pu                                     |
| . I Deologicu aijteptationious amazart                                                                                   |                                         | 8 f.           |      |                      |                   | Chriftum mediatorem & Pontifi                                      |
| de fummo Pontifice veterie Teftamenti                                                                                    |                                         |                | 1    | -                    | -                 | -                                                                  |
| gura noui, argute differit.                                                                                              | -                                       | bid.           |      |                      |                   | ndum diuinam naturam facium                                        |
| ommonitorium cuiu(dam Anonymi , de fci                                                                                   | riptu Bel                               | IAT            | 1    |                      | -                 | quing, vel fex Pradicantes librur                                  |
| mini.5.6.8 9. & seq. promissanon pro                                                                                     | eftat.                                  | 21             | 1    |                      | rdi <b>e</b> alin | obtruferunt. 438. Smidelini man                                    |
| ommunicatio idiomatum, quam Patres ag                                                                                    | noscunt, i                              | m¥-            |      | cipia.               |                   | i bia                                                              |
| tua eft. 206. 208. non tribuit vni natu                                                                                  | re, que                                 | funt           | Conc | reta non             | sina pro j        | uppofito accipi poffunt,licet forma                                |
| alterius fed vni supposite vtrins g, natu                                                                                | re propri                               | ieta-          |      | liter n.             | atut as fig       | nificent. 23                                                       |
| tes. 208.236 fufficit ve Christi actiones                                                                                | s & perp                                | eßio-          | Conf | effarius             | quilibet          | babet potestatem suo modo ligan                                    |
| nes infiniti meriti & efficacia fuise di                                                                                 | icantur.                                | 227            | 1 1  |                      | -                 | confiientiam in Sacramento Con                                     |
|                                                                                                                          |                                         |                |      | feßioni              | -                 | •                                                                  |
| onciliü generale fecundu, mandato literară                                                                               | e Pontific                              | IATH           | 0    |                      |                   | 113                                                                |
| Pontificis Damasi Romani conuoca                                                                                         | tum. 72                                 | 26. À          | GANG |                      |                   | num ad conversionem Francorum                                      |
| Theodofio Imp.nutu & voluntate Da                                                                                        | mafi & C                                | Con-           |      |                      |                   | n Francorum mifit. 506.50                                          |
| cilij Romani indictum & collectum.                                                                                       | ibid. fat                               | etur           | Conf | •                    |                   | Acronianum ; Danco Sodoma Apo                                      |
| Romanam Ecclefiam effe caput , fe au                                                                                     | tem mem                                 | bra.           | 1    | calypti              | G <b>A.</b>       | . 87                                                               |
|                                                                                                                          |                                         |                | Con/ | Antinop              | olis Nou          | a Roma dicta. 81                                                   |
| 727                                                                                                                      | am,                                     | cela           | 1 -  | •                    |                   | n Cõcilium primum Epifcopis certo                                  |
| oncilium generale quintum affirmat in R                                                                                  | 9 <b>mana l</b> i<br>19 <b>mana l</b> i | LCIE.          |      | -                    |                   | esprefiniuit ac prestituit. 78                                     |
| fia effe Apostolorum successionem. C                                                                                     | 86. <b>ju</b> d s                       | sym-           |      |                      |                   |                                                                    |
| macho.804.recipit librum Ennodij in                                                                                      | que babe                                | etur,          | Conf |                      |                   | n Concilium fecundum generale                                      |
| Romana sedu presulem non posse al                                                                                        | b rllo bor                              | nine           |      | 113.00               | ntra hæi          | eticos Macedonianos& Eunomia                                       |
| iudicari.                                                                                                                |                                         | ibid.          |      | nos.ib               | id. ad fr         | mbolum Nicenum quadam verb                                         |
| 1.                                                                                                                       | nani Fai                                | Ganil          |      |                      |                   | s etiam fymbolo fatta quadam ad                                    |
| ncilium generale fextum Agatbonu Ron                                                                                     |                                         |                |      | ditio.               |                   | ibia                                                               |
| literas non aliter an plectendas effe                                                                                    |                                         |                | Cont |                      | a line ann an     |                                                                    |
| vt à Spiritu sancto dictatas per os sand                                                                                 | ti ac beai                              | · 1            | 1    | •                    |                   | n III. Concilium Prouinciale fu<br>Proviniment                     |
| mi principis Apostolorum.                                                                                                |                                         | 686            |      |                      |                   | legitimum. 11                                                      |
| ncilium octauum Grace & Latine à Ra                                                                                      | dero edit                               | um.            | Conf |                      |                   | Synodus quinta, Apoftolicam Seder                                  |
| 805. decernit non licere vili terreno                                                                                    | o principi                              | j <b>in</b> -  | 1    |                      |                   | edit & communicat,& condemna                                       |
| dicare Patriarchas, & inprimis                                                                                           | •                                       |                |      | tos ab               | ipsa cond         | emnat. 72                                                          |
| ibid.                                                                                                                    |                                         |                | Conh | antinu               | Magn              | us Silueftro im adillum appellan                                   |
| oncilia quinque generalia approbarune                                                                                    | procesia                                | nem            |      |                      |                   | , fed conceffum à Deo declarauit.                                  |
| S. Spiritus ex Filio. 112. non omnia q                                                                                   |                                         |                | 1    |                      |                   | one fua palam propofuit. 741. iußi                                 |
|                                                                                                                          |                                         |                | 1    | ,                    | •                 |                                                                    |
| lorum babentur, pro fidei decretis b                                                                                     |                                         |                |      |                      |                   | es Pontifex caufam Caciliani co                                    |
| 115. Petro, boc est, successori Petri,                                                                                   |                                         |                | 1    |                      | •                 | poft Melchiadis & Arelatense indi                                  |
| pi, primas detulerunt. 449. de quej                                                                                      |                                         |                | ŀ    |                      |                   | onati/farum controuerfiam cogno                                    |
| decernunt non fine expressa vel tacit                                                                                    | a fummi                                 | PA-            | 1    | uit.ibi              | d. Max            | iminum deleuit. 892. Papam voca                                    |
| ftoris approbatione. 449.450. diffi                                                                                      | culter cor                              | igre-          |      | Deum                 | , metap b         | orice. gg                                                          |
| gantur. 454. à fummi Pontificis app                                                                                      |                                         | <b>-</b> 1     | Cont | _                    | •                 |                                                                    |
| toritatem habent.458.folent quoqu                                                                                        |                                         |                |      |                      |                   | liberam Pontificis Romani eligen                                   |
|                                                                                                                          |                                         |                | 1    |                      | nprm4n            | di potestatem Romaniu permitti                                     |
| tificum decretu fuis corroborare. & pr                                                                                   |                                         |                | 1    | 1089                 |                   |                                                                    |
| de Petri collata , sua itidem auctorit.                                                                                  |                                         |                | Con  | antinus              | filins He         | raclij & cum Patre, & mortuo Pa                                    |
| in dubium vocentur.723. eorum dec                                                                                        |                                         |                |      |                      |                   | metfi exiguo tempore imperaui                                      |
| tum & robur non babent, absque R                                                                                         |                                         |                | 1    | 1071                 |                   |                                                                    |
| ficis affensu & approbatione. 740. Po                                                                                    | ntifici Re                              | m & -          | Cont | •                    | Imp.Ire           | e filim,imaginum religio/us culto                                  |
| no primatum non dederunt, fed dat                                                                                        | um à Ch                                 | rifto          |      | 88 <b>2</b>          |                   |                                                                    |
| declararunt & teftimonio suo compre                                                                                      |                                         |                |      |                      | Taut 1='          |                                                                    |
|                                                                                                                          |                                         |                | Conf |                      |                   | anus vrget Catholicos vt contra A                                  |
| Vide etiam V. Synodus. vnicuique E                                                                                       |                                         |                | ł    | tbanaj               | nu jeriba         | nt. 1045.à Felice I I. Pontifice en                                |
| coreprisopo provinciam apresant p                                                                                        | TODIDENI                                | 1              | 1    | <b>com</b> m(        | unicatus.         | 10)                                                                |
| · · · · · · · ·                                                                                                          |                                         | 785            | Copr | onymu                | Imp.Leo           | nu Isauri filius. 768. bellua potis                                |
| quis in fines alterius irruat.                                                                                           |                                         | 172.           |      | quàm                 |                   | ibia                                                               |
| • •                                                                                                                      | T   <b>T NET 0</b> 1.                   |                | 1    |                      |                   | 1014                                                               |
| oncordifta vel Ariani,vel Arianorum focij s                                                                              |                                         | dum            | CAPA | A in and             | fun die Man       |                                                                    |
| oncordiftævel Ariani,vel Arianerum focÿ c<br>docent Chriftum Patri obediuiffeets                                         | am fecun                                |                | Core |                      |                   | 10 loco animalis. 317. omnium an                                   |
| oncordifta vel Ariani,vel Arianorum focë c<br>docent Chriftum Patri obediuiffe ett<br>diuinam naturam ibid, Bergen/es Pa | am fecun<br>11785. 205                  | r.di-          | Core | maliun               |                   |                                                                    |
| Concordifta vel Ariani,vel Arianerum focij C<br>docent Chriftum Patri obediuiffe ets                                     | am fecun<br>stres. 205<br>sure hum      | .di-<br>sane   |      | <b>maliun</b><br>318 |                   | so loco animalu. 317. omnium an<br>10 bomine , est in medio pettor |

Digitized by Google

| Cornelius Episcopus Fabiani & Petri in loco & cathedra                                                       |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Episcopali successor. 679, 680. Roma ait prater                                                              |            |
| Episcopum quadraginta & sexpresbyteros fuisse.<br>695.                                                       | Dan        |
| Corpus Christi simul in calo & Eucharistia. 52.                                                              | 1          |
| Correctio, figura Rhetorica. 272. 292.                                                                       |            |
| Correctio fequi debet errorem. 201.                                                                          | 1          |
| Crantzius. 985.                                                                                              | Dat        |
| Creatura, vt vna, procedit ad extra à tribus personis. 118.                                                  |            |
| nulla proprie omnipotens. 166. in nullo equatur<br>creatori. 273.                                            |            |
|                                                                                                              |            |
|                                                                                                              |            |
| S. Cruch fignum Antichrifte innifum. 909. ee non vti,<br>fed illud potius exectari & abolere, futurus chara- |            |
| ter Antichrift, ibid.                                                                                        | De         |
| Cygnus formalitor est candidm, non tamen esfentialiter.                                                      |            |
| 202, 220.                                                                                                    | D4         |
| S. Cyprianus Monarchiam laudat. 414. omnia fere ne-                                                          |            |
| gotia maiora coram clero & populo tractare con-                                                              |            |
| sucuit, Bontenon coattus. 442. Cathedram Petrs                                                               | 1          |
| vocat Catholica Ecclesia matricem & radicem.                                                                 | D4         |
| \$58.559. Romanam Ecclefiam vocat Petri Cathe-                                                               | ł          |
| dram, vnde orta fit vnitas facerdotalu. 559.560.                                                             | - <b>}</b> |
| Romane Ecclefie primatum defert. 560. 563. fcri-                                                             |            |
| bit Petrum à Paulo reprebensum noluisse dicere,                                                              |            |
| fe habere primatum, & fibi obediendum effe; idque                                                            |            |
| modestia causa. 636. primatus Petri affertor &                                                               |            |
| vindex luculentissimus. 636. 637. disidet à S. Ste-                                                          |            |
| phano Romano Pontifice in priuata opinione de re-                                                            |            |
| bapeizatione hareticorum, quam martyrio expia-<br>uit. 637. Sedem Romanam vocat Cathedram Pe-                |            |
| uit. 637. Sedem Romanam volat Cathler and to<br>trifacerdotalem, vnde vnitas facerdotalu exorta              |            |
| est, & locum Petri, & gradum Cathedra facerdo-                                                               |            |
| talu. 679. 680. Cornelium Fabiano & Petro in                                                                 |            |
| Episcopali catbedra fucceßiffe teft atur. ibid. etto-                                                        |            |
| ginta feptem fententias feu pronunciata in fynodo                                                            |            |
| fua & collegarum fuorum edidit de baptifino bare-                                                            |            |
| ticorum 756.excufat Stephanum Papam cui frau-                                                                |            |
| dulenter obreptum erat. 778. vbi crimen admissum                                                             |            |
| est, ibi dicit vniuscuiusq causam audiri debere , sal-                                                       |            |
| ua videlicet potestate appellandi. 779. apud suos                                                            |            |
| duntaxat diæcefanos & fubditos abfolute Papa                                                                 |            |
| dictus, 812, dicit ad Romanos perfidiam non babere                                                           |            |
| acceffum. 1024. comparat fedem Petri capiti, radi-                                                           |            |
| ci, fonti, soli. 1142                                                                                        |            |
| S. Cyrillus Alexandrinus explicatur, afferens Deum Pa-                                                       |            |
| trem ministrare & subiici Filio 56.57.ex Consilie                                                            |            |
| Alexandrino & nomine illius Concilij scripsit ad                                                             |            |
| Neftorium. 111. Alexandrino Concilio prafedit                                                                | •          |
| 112. eius scripta in sexta & septima synodo appro-                                                           | •          |
| bata. 112, dicens, nibil additum Christo, & eun                                                              |            |
| fibi attribuiffe que carnis funt, explicatur. 253. V                                                         | -          |
| nam naturam id est hypoftafin Verbi dixit fuiff                                                              |            |
| incarnatam, 264, Synodi Ephefinæ caput, quia pri                                                             | -          |
| mas in illa Synodo partes tenebat, Romant Ponti                                                              | -          |
| fich vices gerens. 446. 771. primatum Petrs afferit                                                          | ·          |
| 634.                                                                                                         |            |
| S. Cyrillus Hierosolymitanus primatum Petri afferi                                                           |            |
| 634.                                                                                                         | 1          |

| D.  |        |  |  |  |  |  |
|-----|--------|--|--|--|--|--|
| Lum | منسناه |  |  |  |  |  |

Jamascenus asferens, verbum diuinum fuisse in vtero Virginn incircumscripte, explicatur. 230. item dicens. Christum ignoratione laborantem ac seruam naturam assumpsisse. 254. Heliam & Henoch reuersuros docet. 878.

Damasus domus Dei Ecclesia rector. 501. Romanus Pontifex. 726. Concilium secundum generale Constantinopolim conuocauit. ibid. Flauianum Patriatcham Antiochenum deposuit. 74 o. dicit sibi iudicandi formam competere non posse post Concilij Capuensis iudicium. 780. Pater Patrum dictus. 814. petra Ecclesia. 817.

- Damnatio includis desperationem. 290. longissime distat à beatitudine. 312.
- Danaus mendax. 1. 6. 49. 51. 52 69. 76.80. 81.82.129. 130. 134. 135. 137. 142. 144. 243. 244. 245. 246. 249. 257. 258. 261. 264. 269. 270. 273. 274. 275. 276. 285. 288. 293. 307. 313. 321. 324. 330.

naus refellitur à Iunio. 4. Lutherum pessime defendit. 6. 8. promiffa non prestat. 21. Bellarminum laudat.49.64. Bellarmino afidue lectionic as varia eruditions nomine gratias agit ibid. Bellarminum nen intelligit. 54. prolixitatem disputation's Bellarminiana carpit.ibid. & 62. Arianizat, & 6.62. perba S. Augustini & Bellarmini deprauat. 64. Bellarmini encomiastes. 67. mauult mentiri, quàm Caluinum suum tuers. 69. ablegat lectores ad commenta sua in primum sententiarum. ibid. Tropifta. 76. 71. Filium Dei dicit non effe propriè filium, nec Pattem proprie pattem. ibid. cum Bellarmino flat contra Iunium. 67. calumniatur Nicanos Paties. 72. minax Thrafo. 73. prouocat ad librum fuum contra Genebrardum. ibid. negat ipfam Spiritus fancti perfonam mitti vel dari. 77. bereticus 78. falfatius. 79. mysterium S. Trinita tis tollit. 8 ., iactat fe & fuos Vbiquitatem confeciffe. 128. 129. nec Caluinum, nec Bellarminum, nec feip/um intelligit. 129. Caluinum stultum facit. 130: Bellarmino clemens & propitius. 131. (uccurrit Beza, neglecto Petro Martyre. ibid. (ua fibi à Bella mino furrepta conqueritur.134. fjcopbanta, ibid.egrefert nomen Sacramentarijstum fit talu. 137. etiam consta Vbiquitatem firipfit. ibid. Vbiquistas laudat. 142. putat tolli corporeitatem. ficorpus in pluribus locis fimul ponatur. 144. Bellarmino ingratitudinem, oftentationem & repetitionem obiicit. 144.145. que contra Vbiquetarios (cripfit, ex Ingolstadienfi quodam lefuita corrasit, idg negare non potuit. 146. cum ei furtum obiiceretur, laudauit officinam vnde furatus erat. ibid. quod fatetur, non vult à Bellarmine audire. 239. derepente Bellarmini Doctor efficitur , iubet g, vt à fe difeat quod ex Magiftro Sententiarum nunqua didicerit.

Danaus animam Cbrist i dicit effe Deum. 255. Cbristum ve hominem seu secundum naturam bumanam, negat effe filium Dei. 256. Bellarminum Appellae

ineptum

NDE

X

ineptum Theologastrum, qui ignoret Alphabetum Christianitatis. 257. ignorantiam putat conducibilem ad redemptionem generis humani. 258.communem orthodoxorum fententiam vocat errorem. 270. palam confitetur S. Augustinum à nobu stare. ibid. laudat Durandum. 274. Bellarmini argumentum deformat. 284. sua somnia & commenta Bellarmino affingit. 285. 288. Patres rejicit. 288. 289. blashbemus. 293. putat Christum pænas aternas temporaliter paffum. ibid. feipfum acumine fuperat. 297. à suo Caluino discedis. 317. affirmator perpetuus & temeratius, probator nullus. 320. Iunio folertior.329. farit. 329. 330. Patres teiicit. 330. fatetur Patrespro Bellarmino stare, se Patres nibil morari. ibid.

- Danæus mentitur & calumniatur. 334. 336. 339 340. 341. 350. 351. 361. 367. 368. 371. 388. 389. 390. 391. 403. 404. 405. 407. 410. 431. 432. 433. 473. 491. 508. 512. 513. 514. 546. 547. 556. 557. 566. 569. 578. 582. 591. 604. 605. 608. 618. 630
- Danaus furit. 339. purgatorium & descensum Christi ad inferosprofabulu babes. 340. horribiles Bellarmini barefes ad Geneuensem Inquisitionem defert. 340.341. inferos tollit, omnesq, iuftos etiam ante mortem Christi, in calis collocat. 3 4 1. citat Tertitiam Secunda D. Thoma. 350. agrè fert Stancarum à Bellarmino refutari. 351. nibil ad rem probat. 358. Bellarmini verba improbe mutilat. 360. Bellarminum vocat lapidem, miferum, veteratorem. 361. pauciloquus, sed vanidicus. 371. asserit operationes humanas Christinon plus valuisse, quam alterius puri hominu. 382. mendax vates. 300. ego te, inquit, Bellarmine, vel inuitum, in gyrum rationu reducam, ibid. Genebrardum calumniatur. ibid. inficetus. 404. gratulatur Bellarmino, quod factus fit Caluinifta. 433
- Danaus Caluinista Puritanus. 436. sacerdotis nomen ferre non potest. 4 5 2. maledictie Bellarminum infectatur. ibid. multum debet fallaciu. 502. 503. furit. 512. lepide probat Peirum non poffe dici petram, quod illa sit generis fæminini.520. S. Chrysoftomum & S. Gregorium Magnum reiicit. 573. Petrum negatione Christiputat excidisse ab Apoftolatu. 576. ex Billarmino exfcribit, gue fe illum docere iastat. 588. in Bellarminum debacchatur. ibid. quemuù laborem, quamuù alioqui graucm, reddi fibi leuem ac facilem profitetur. 591. ex fallaciu confutus. 599. S. Petrum temeritati accufat. ibid. dißimulat responsionem Bellarmini.613. Apostolos negat fuisse Episcopos. 617. Apostolum fieri & Epifcopum, putat effe vnum & idem. 618. Chriftianu scriptoribus fidem abrogat , Ethnicos defiderat. 621. 622. in libris Ritualibus parum verfatus. 628. nechilum moratur Patres. 630. mentitur & calumniatur. 653. 654. 656. 692. 705. 706. 709. 713. 721. 733. 734. 757. 801. 807. 808.811.818.912.918.971.972. 975.976. 1009. 1010. 1036. 1042. 1055. 1056. 1105. 1145. 1171.

Danaus Patres appellat errore fascinatos. 630. totus aquiuocus. ibid. ex picturis & figillis primitiua Ecclesia probat Paulum Petro maiorem, improbante Iunio. 648. fatetur peccata primatui non officere, contra lunium. 652 fcurra detriuio. 654. in frontispitio tantum & primo aditu capitu minimum offies mentitur. 705. vt bilinguis, ita & bifidus, feu bifidelis. 716. ineptas confequentias Bellarmino affingit. 717. discerpit & lancinat, que Bellarminus aptilimo ordine connexuerat. ibid. S. Hieronymum dicit Romano Pontifici affentatum, postea tandem resipuisse. 733. ineptus in citando S. Prospero, Anselmo Cantuariensi , & Hugone de S. Victore. ibid. S. Bernardum dicit probasse Papatum, fed Papam fumme odiffe. ibid. rem magnam Paucis agit. 777. thrafonice (e incant. 811. conuicin in/ettatur fanctos Patres. 829. Æfopo fabulofior. ibid. Hussum , & Hieronymum Pragensem duit fuisse illos Prophetas qui in Apocalypsi dicuntur per quadraginta duos menses concionati. 830. conuicia proargumentis in Bellarminum intorquet. 848. 849. de translatione Romani Imperij per Romanum Pontificem à Gracis ad Carolum Magnum, relle fentit, & loue iudicat equo. 856. Patres appellat delirantes Monachos. 866. librum Ecclefiaftici dicit effe apocryphum. 871. Constantiam ad lacum Acronianum dicit effe Sodom am Apocalypricam, & duasoliuas Huffum & Hieronymum Pragensem. 875. à conuicits incipit, in conuicia definit. \$83. nouem capita Bellarmini vno ictu profernit. 901. Numerum nominu bestia interpretatur ca talogum corum qui bestiam adorabunt. 002

Danaus omnia elucidare doctus. 902. fumit procompertu que probatione egent. ibid. Sutliuto par in impudentia. 907. affingit Bellarmino stolidum de Patribus, iudicium. 912. mentitur Bellarminum concedere Papam effe Anticbristum, quia ex hypothefi argumentatur. 918. doctrine Antichriftiane testes producit libellos Latine & Gallice scriptos, Clypeum fidei, Baculum fidei, Collationem fidei, Decades Bullingeri, Paruam Confessionem Beze, Institutionem Caluini. 934. Bellarminum able. gat ad Notas Beze in nouum testamentum, & Thefaurum Gracum Henrici Stephani, & Commentarios Caluini & Iunij in Danielem. 964. de bestin Apocalyptici ita disferit vt bestiam agnofcere queas. 966. fibi contradicit & feipfum euertit. ibid. Æthiopiam mutat in Arabiam , contra lunium. Tremelium , Castalionem , Oecolampadium, Rullum. 968. Danielem ait nibil de Anticbrifto scripfiffe, contra Abbatum, Sutliuium, Pouclum, & prefertim Rullum. 970. Patres impudenter rencit, & calumnistar. 971. verum Antichriftum dicit non effe quarendum in Daniele. fed in Apocalypfi, contra Lutherum 974. Lutherum virum fanctifimum nominat, ibid. Illyricum defendit hoftem fuum, vi & omnium Sacramentariorum & Caluiniftarum infestißimum. 976. fcribit Leonem X. Concilium Tridentinu indixiffe,

qui

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | R                                                                           | E                                                                                     | R                                                           | V    | M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| qui multù annu ante ex bac vita mig<br>Bellarminum Suitam ex bara, Papa<br>fe placidum videri vult.<br>Daneus Chytreum corrigit. 982. totus fc.<br>& conuiciù. 1009. fanctum Hierony                                                                                                                              | am D<br>atet 1                                                              | iabolu<br>9<br>nendac                                                                 | m,<br>81<br>111                                             | -    | veniffe, descendiffo, motaphorice. 324. punimit<br>multos tempore Noë aquis dilunij, ne deberet cos<br>punire in gebenna in aternum, 326. mundum re-<br>concilianit sibi per operationes & perpessiones na-<br>tura humana Christi. 358.368.quatenue Deus, seu                                                                                                                       |
| terem Damafi Papa & Theodoret<br>Leonis Magni appellat. 1011. Bella<br>neticum, diabolo impudentiorem &                                                                                                                                                                                                           | rmini                                                                       | um pbi                                                                                | em.<br>18-                                                  | Desa | fecundum naturam diuinam vibil mereri potest.<br>387. Monarchiam probat. 419.420<br>dux & gubernator Hebraorum non tantum gene-                                                                                                                                                                                                                                                      |
| corpus & animam vendidiffe. & c.vou<br>reiicit Patres. 1016. 1027. prafur<br>dicat.1037. immunitatem reorum in<br>ftianorŭ putat repugnare legi Mofai<br>larminum flagris, non tantum fcuti<br>firmat, quippe quo monacho nibil fi<br>1055. reperit nouas fallacias. 1105. j<br>uicia fundit. 1152. Caleftinum Po | cifera<br>ore n<br>u tem<br>icæ. 1<br>icæ. 1<br>ica di<br>ici imp<br>fturn  | tur.10<br>efcit qu<br>plu Ch<br>057. B<br>gnum<br>gnum<br>udenti<br>atim co<br>em à l | 6.<br>uid<br>el-<br>el-<br>us.<br>nn-<br>No-                |      | rali, sed peculiari & propria quadam ratione. 424.<br>aquè prouidit Ecclessa per Alexandrum VI. 40 per<br>Petrum. 710. primus & summus legislator. 759.<br>in eius oculis mille anni sunt sicut dies besterna<br>que prateriit. 895. solus reipsa ab aterno exstitit.<br>938. solus sanctus & verus per naturam, essentiam<br>& proprietatem, alij verd per participationem.<br>1015 |
| <b>fto</b> ri <b>moi</b> fmo abfoluit.                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                             |                                                                                       | 53                                                          | Dem  | ex macbina fingendus fuit. 893                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Daniel Propheta cordium arcana cognouit.<br>ribus nominibus beftiarum non fu<br>gna, fed aliquando etiam fingulos<br>841. 842. ita oracula fua fudit, vt<br>cho Epiphane, modò de Antichrifto<br>885. non pauca tradit qua nullo r<br>chum quadrare poffunt, fed necefi                                           | per ji<br>reges<br>modò<br>vati<br>nodo<br>Tariò                            | ngula<br>fignsfia<br>de An<br>cinarel<br>in An<br>ad l                                | 78-<br>41.<br>110-<br>117.<br>110-                          | Dex  | tera non femper bonoratior finifirâ. 047<br>bolus comparatur Lucifero fiela candidifima. 478.<br>ptimatum babuit inter Angelos. 479. 480. prin-<br>ceps maleficij. 480. nouem Angelorum choris oper-<br>tus 481. regnauit in mundo ante aduentum Chri-<br>fi. 865. à Chrifto eieaus ac deuicius. ibid. fub fi-<br>nem mundi in Antichrifto iterum regnabit ibid.                     |
| ram de Antichrifto exponi debent                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                                                                           |                                                                                       | 841                                                         |      | boftu antıquu & omnibus feculu communu. 891.<br>ingressu aliquando templum, & videns quendam                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Dariw Rex Perfarum.<br>Dauid rex typu Cbrifti. 5 64. 114 1. Proph<br>Debitum fieri potest idem pluribus titulia<br>3 8 7<br>Delrý Vindicia Areopagitica coutra Iofeph                                                                                                                                             | : AG 11                                                                     | omini                                                                                 | 851<br>548.                                                 |      | ad pronunciationem nominu lesu non incuruare<br>se, nec aperire caput, alapam ei infregit. & sum-<br>mam ingratitudinem ei exprobrauit.939 per Aria-<br>nos conatus est persuadere bominibus Christum                                                                                                                                                                                |
| 53<br>Delzerus Lutherane Cane fcyphulum in                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                             | ium je                                                                                |                                                             |      | non effe filium Dei naturalem, per Anticbristum<br>conabitur persuadere ne adoptiuum quidem effe.<br>948.949. auro, argento, & lapidibus pretiosis o-                                                                                                                                                                                                                                |
| abire iußit.<br>Democratia, more iam vfitatißimo, inte<br>gubernanda formas ponitur.408.4<br>tu Timocratico, vel abfolute profta                                                                                                                                                                                  | iccipit                                                                     | ur, pro                                                                               | fta-                                                        |      | lim ab idololatru cultus mediate, & ab Anticbri-<br>fto colendus immediate. 960. 961. Anticbriftum<br>feducet. 973                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| quo bonum commune multitudin<br>procuratur. ibid. ab Ariftotele in<br>Reipub. numeratur. ibid.melior<br>4.18                                                                                                                                                                                                      | пй (p<br>nter e                                                             | ectatu:<br>;orrupi                                                                    | r O<br>elas                                                 |      | soni Genenenses temporario officio, & summum an<br>nuo sunguntur, & prater curam pauperum & col-<br>ligendastipis, calicem distribuunt cum Geneuen-<br>ses cænant. 438. non probantur Sarauia ibid.                                                                                                                                                                                  |
| Deus fingularis in effentia & natura fu<br>ris, quoad perfonas. 48. fpiritual<br>rum, 52. venit, manet, est in nobis                                                                                                                                                                                              | (u 100<br>(per 6                                                            | us sa<br>barita                                                                       | tem.                                                        | Di   | n cognomento Cbryfoftomus, fcriptor Ethnicus, me-<br>minit biftorie de volatu & deiectione Simonu<br>Magi. 622                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 78. ens fimplicißimű, & merèinte<br>ponitur pro personis & effentia.<br>futura, & tacitas cogitationes, e.<br>scientia increata & infinita. 162<br>sed non secundum diuinam natur<br>uetur de loco ad locũ, quia est vbi<br>187. 189. infinitam suam effenti<br>finzrebus omnibus substernit. 225                 | llectu<br>121.<br>x fua<br>2. vei<br>am. 1<br>am. 1<br>iq <sub>3</sub> . 18 | ale.92<br>folus pi<br>naturi<br>re paffi<br>76.noi<br>?0.185.<br>anquai               | Jup-<br>afcit<br>a, G<br>usest,<br>a mo-<br>, 186.<br>m ba- |      | myfius Alexandrinus apud Dionyfium Romanum Pon-<br>tificem accusatus. 740. irrisit Chiliastarum mille<br>annorum fabulam, & auream atggemmatamin<br>terris Hierusalem, instaurationem templi, bostia-<br>rum sanguinem, otium sabbati, circumcissoni in-<br>iuriam, nuptias, partus, liberorum educationem,<br>epularum delicias, & cunstarum gentium seruitu-<br>rem. & 21.951      |
| & formaliter dicitur productor<br>minum, licet in certo loco producto<br>uatorum. 228. in ynoquoque bo<br>me prefens. 231. in bumanitaten                                                                                                                                                                         | s con<br>orum<br>ominu<br>n affu                                            | feruati<br>, & co<br>um pen<br>imptan                                                 | or bo-<br>njer-<br>itißi-<br>n om-                          | Di   | onyfius Areopagita vindicatus. 53. vere dixit, fo-<br>lum Patrem fontem diuinitatu. 109. d S.<br>Paulo Atbenarum conftitutus Epifcopus. 433<br>anyfius Corintbius (criptor perantiquus. 433. narrat                                                                                                                                                                                  |
| nia dona quorum capax effet, in<br>effudit. 255. nec per se nec per a<br>malorum. 293. filio suo nunquan<br>295. 297. dicitur in scripturis                                                                                                                                                                       | eccide<br>n ir at                                                           | ns est i<br>us fuit.                                                                  | 14(5 <b>07</b><br>, 294.                                    |      | Dionyfium Areopagitam primum Athenienfem<br>Epifcopum fuiffe constitutum, ibid. S. Petrum Ro-<br>ma effe paffum testificatur. 672<br>Diosco-                                                                                                                                                                                                                                         |

|                                                | J          | •             | N        |            | D   |
|------------------------------------------------|------------|---------------|----------|------------|-----|
| Dieseerus Alexandrinus auctoritate se          | dis        | Ар            | oftolic  | e à        | , 1 |
| Concilio Chalcedonenfi damnatu                 | \$ 74      | 5.3           | 746.     | E# -       |     |
| tychianorum partes fouet. 746.                 | (anti      | łun           | s Flac   | ia.        |     |
| num Episcopum Constantinopoli                  | it an      | u m           | depo     | nit,       |     |
| pugnug corundit ibid Sancto Leo                |            |               |          |            |     |
| 760. fanetum Leonem aufus est                  |            |               |          |            |     |
| 804                                            | I.         |               |          |            |     |
| Dioscorus defunctus an athematizatus à E       | Bonil      | r <b>a</b> ci | • 11.P   | on-        |     |
| tifice. 812. Antipapa fuit.                    |            |               |          | 813        |     |
| Discipuli Christi patabant trasfiguration      | nem        | ein           | s in m   | -          |     |
| te Thabor effe fecundum eius adu               |            |               |          | 869        |     |
| Diftantia alia loci corporalis, alia virtut    |            |               | 812.     |            |     |
| Diffinctio virtualu. 121. equiualet acti       |            | ?in           |          |            |     |
| 214. facit, vt de cadem entitate               |            |               |          |            |     |
| idem vere affirmetur & negetur,                |            |               |          |            |     |
| diver fos respectus.                           | •          | - <b>.</b>    | •        | 214        |     |
| Diues Epuloin inferno, vidit Lazarŭ in fi      | inu /      | (br           |          | •          |     |
| 315. in eodem cha(mate seu biatu               |            |               | -        | -          |     |
| it, tametfi longißime ab illo diftan           |            |               |          |            |     |
| Diuinitas proprie non mouetur.                 |            |               |          | 315<br>124 |     |
| Doctrina folummodo audita, facile in o         | K1ii       |               | -        |            |     |
| fcripta verdrepeti, rèlegi, & in m             |            |               |          | -          |     |
| & ab interitu vindicari potest.                | <i>çmu</i> |               |          |            |     |
| Dolus an virtas, qu'u in hosterequirat?        |            |               |          | 569        |     |
|                                                |            |               |          | 38         |     |
| Dominicus Iacobatius.                          |            | •••••         |          | 985<br>L   |     |
| Dominium super omnes creaturas quoad           |            |               |          |            |     |
| ab/olutumý, fimpliciter & indepen              | naen       | s,j           |          |            |     |
| proprium est.                                  | r          |               | 164.1    | •          |     |
| Domnus Episcopus Antiochenus, anti             | e e gjo    |               | Maxii    | ms.        |     |
| 720                                            |            |               |          |            |     |
| Donatift a peccato mortifero ipfum officiu     |            |               |          |            |     |
| um Ecclefiafticum amitti cenfebar              |            |               |          |            |     |
| num Episcopum Caribaginensem                   |            |               | <b>G</b> |            |     |
| absentes damnant. 781. cum Arian               | nu ja      | :4w           | s meu    | nt.        |     |
| 796                                            | • •        |               |          |            |     |
| Donatus Salicinensis Episcopus in Africa,      | ab b       | ZT C          |          |            |     |
| tiana conuersus.                               |            |               |          | 45         |     |
| Donec , non fignificat , quali contrarium      |            |               |          | fit,       |     |
| postquam tempu quod denotat ef                 | flux       | erit          |          | 20         |     |
| Dorothei Synopfis reiicitur.                   |            |               |          | 63         |     |
| Dorotheus Linum post coryphaum Petrus          | n R        | m             | e Epif   | ĉo;        |     |
| pum fuisse dicit.                              |            |               |          | 581<br>    |     |
| Drefden fø decretum in Saxonia promulga        |            |               |          |            |     |
| nin Augustane Theologie. 188. ab               |            |               |          |            |     |
| <b>fienfi &amp;</b> VVitebergenfi.tribus Confi | ftori      | is,C          | s om     | ni         |     |
| um Saxonicarum Ecclefiarum                     | Sup        | rin           | tende    | :n         |     |
| tibus partim factum, partim appre              | obat       | u m           | .ibid    | . à        |     |
| Smidelino & suis refixum, ibid. I              | Vbiq       | uit.          | atem     | pe-        |     |
| renni anathemate percellit. 208. j             | fatti      | im i          | à Cali   | ui-        |     |
| nianu, Sacramentariu, Orcodoxu,                | mati       | <b>e</b> ola  | ogu,O    | 76.        |     |
| vt ait Mauius. ibid. iidem Theolo              | gi L       | ip fi         | ien fes  | Ó          |     |
| WVstebergenses, & trium consistor              | rioru      | m,            | , é o    | m.         |     |
| • nes Superintendentes Saxonici, qu            |            |               |          |            | Ĩ   |
| postea condemnarunt, exagitarun                |            | •             |          |            |     |
| mu judiciu infectati funt.                     |            |               | -        | 09         |     |
| Driedo absolute sensit, Pontificem Roman       | num        | , VI          |          |            |     |
| nam Pontificem , etiam vt fic, (nc             |            |               |          |            |     |
| vniuerfali totius Ecclefia Epifcopa            |            |               |          |            | .   |
| Pontificem vt particularů perfona e            |            |               |          |            |     |
| Teticum.                                       | · r        | · J -         | 103      |            |     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |            |               | 2        |            | 1   |

Drufius Caluinista Bellarmini , Caietani , & Pererij sensentiam de Elobim , defendit contra Iunium. 67. Vide etiam V. Ioannes Drufius.

Dualitas potest effe principium vnitatis.

Ē

X

Durandus docet gratiam & Japientiam Christifuisse finitam. 269. 274. negat Christi animam fecundum essentiam ad vllum inferni locum descendisse. 334. 335.337. refellitur à Bellarmino. 337

E.

Ecclesia Catholica transfubstantiationem panu in Corpus Chrifti contra inferorum portas afferuit. 187. ad alicuius gubernatricis forma prascriptum gubernatur. 403. eo modo gubernatur qui sit omnium optimus & vtilisimus. 404. nunquam ab vllu presbyteru gubernata est independenter ab Episcopo proximo vel supremo. 443. capite inuisibili nunquam caret. 408. est vnum corpus myfiscum. vnumque regnum spirituale. 471.eget capite generali , & vno aliquo vifibili fummo iudice. 473. 493. comparatur exercitui, regno, oui li, domui. 493. 494. comparatur corpori bumano. 497. comparatur sponse, & naui. 498. comparatur mulieri speciosa. 498. 499. est mul torum in vnum aggregatio. 499. Domas Dei 501. Super Petrum adificata , tanquam supra firmam petram. 602. nunc aquè eget vnogenerali pastore ac tempore Apostolorum, imd magu, cum latius nunc pateat. 707. 708. femper est vna, vnitate, Monarchica, externa. 708. neminem prater Christum agnoscit Mediatorem principalem. 941. Romano Pontifici adbaret. 942. fan-Eta, etiam propterea, quia supremum eius caput nibil nifi fandum, hoc est, verum & bonum ex cathedra profiseri & Ecclesia vniuersa prascribere porest. 1029

Ecclefia Romana vniuerfalu. 95. caput omnium Ecclesiarum, in Concilio Chalcedonensi pronunciatur. 529. facer vertex, in quo omnes vertuntur, 533. radix & matrix Ecclefiarum . 556.Petri Cathedra. 550. vnde orta est vnitus facerdotalin, ibid. Ecclefia principalis, ad quam perfidia non babet acceffum. ibid. mater omnium Ecclefiarum, etiam Hierofolymitana. 620. hanc S. Petrus per fe v/que ad mortem fuam tenuit , gubernauit , & praterea fanguine fuo obfignauit : & totam Apoftolica potestatu plenitudinem ad successores perpetua serie transituram in ea reliquit. 625. 627. à Petro & Paulo fundata. 664. 665. femper babita est prima & pracipua inter omnes alias, quia in eaprinceps Apostolorum sedit. 674. 675. Petri fedes appellata, quod Petrus vt Epifiopus cam rexerit. 681. eius potestas à Deo eff, non ab hominibus. 722. forma altarum Ecclefiarum. ibid. femper babuit primatum , Concily Niceni teffimonie. 723. 724. non synodicis constitutis, sed Euangelica voce Domini primatum obtinuit. 738. Dioscoi um Antipapam post mortem anathematizauit. 812. fundata super firmam petram B.

Petri,

М.

Petri, eius gratia & prafidio ab omni errore iBibata permanet. 1066 Eckius fidei Catholica fruttuofißimam operam nanauit. 980. Ingolftadij pie obiit. ibid.

- Egestippus vetus Auctor. 672. alter iunior, quitempore Constantini vixit. ibid.
- Eleutherus Romanus Episcopus duodecimus à Petro. 677
- Eliacim filius Helcie regiam poseflatem facerdotalem per claues accepis. 567
- Emmanuel Caleca Gracus dottifiimus ex Ordine Pradicatorum. 1072. ab Ambrofio Camaldulenfi in Latinam linguam conuerfue, ibid. Ingolfadý unper excufus,& Notu illuftratus. ibid.
- Emmanuel Tremelius firpe Iudans, Iunij focius indiuidum. 870. ex Iudaifmo ad Catholicam Ecclefiam, & deinde ad monasticam professionem, tandem per defectionem ad Caluinismum transfit, ibid. Vide etiam V. Tremelius.

Encratite probibent & damnant nuptiss. 978.999 Ennodius diaconus fribit Romana Ecclofia prafulem non poffe ab vilo bomine iudicari. 804

Epbefina finodus Neftorium à Conftantinopolitano Epifiopatu deponit, mandato Calestini Papa Románi. 433.727. Calestinum Episcopum Romanum appellat ordinarium successorem & vicarium B. Potri Apostolorum Principu. 685. causam Ioannis Patriarcha Alexandrinis referuat iudicio Calestini Papa Romani. 727. 728. ab basesicis deprauata, ex Romanis codicibus restituta. 797

Epicurei cormenta inferoram reuocabant ad tormenta & cruciatus anima. 289

5. Epipbanius Petrum primum Apoftolorum dicit effe firmam petram super quam Ecclesia Dei adificata sit.
 535. 536. Andream dicit seniorem suisse Petro.
 597. 598. Petrum dicit electum suisse ducem Apoftolorum.
 633. Petrum & Paulum dicit suisse site primos qui Roma sidem Christianam anunciarint.
 666. Petrum & Paulum express pro Episcopis babet.
 680. docet articulum Gracum nomini prapofitum, significare rem certam, definitam & signal

Episcopus imperat presbyteris suiv vt superior & pastor. 442. est caput Ecclesia sua. 464. porest quis est eius loci, ad quem nunquam venerit 974. semper gradu Gordine distinctus suit in Ecclesia à presbytero. 695. mandare potest cum vi coactiua, qua partes ad obsequium adigat, etiam inuitas & obluctantes.

Epifcopus non est tantum nomen actus feu functionis a-Etualis, fed etiam ordinis, dignitatis & officij. 983

 Bpifcopi olim multa referebant ad feniores. 442, defiguantur à capitulu Clericorum, & electi confectantur à confectatis. 447. Apostolorum fuccessores, non tamen in plenitudine potestatu & iurisdictionis. 505.
 Becclesia columna. 532. 533. sacerdotibus conferung potestatem Ecclesiasticam. 549. etiam cura pasto rali Petri commiss vt ques, & veluti matres agno rum. 582. 583. fucceffores Apoftolorum in fun Etione & auctoritate Episcopali & principali qua cateru in Ecclesia supereminent. 679. succeffores etiam Petri generali quadam successionis ratione, non speciali & plenaria potestate. 713. successors metaphorici respectu antecessorum. ibid. Imperatores excommunicarunt in sua Ecclesia vel diæcesi. 766. dicuntur interdum summi, respectu inferiorum. 815. aliqui solum nomine, non re. 983. omnes à Papa iuris dictionem accipiunt. 1140. non babent suam iuris factore immediate à solo Deo. 1142. 1143

- Erafimus fuffectus & infidiofue, 15.16. Rex amphibolus Luthero. 26. contra feipfum interpretandus. 16. 17. feripfit veteres non effe aufos Spiritum fanctum appellare Deum. 21. 22. Luthero fuperhus, mendax, & diabolus incarnatus. 23. profabulis babet vniuerfas religiones. ibid. bilinguis. 24.25.26. fidem abfoluté fumptam pro fundamento Ecclefia flatuit. 537. Petri nomine-intelligit omnes fideles. 541. graphicus criticus. 621. miratur S. Augustinum. 1121. epistolas Innocentij pro fusfectiu babet. 1143
- Ergafilus Augustanus Mauj axioma non admittit. 218. nouitius Pradicans. 222. verbofißimâ disputatione Vbiquitatém defendit contra Caluintsta. ibid. errores erroribus, minores maioribus euersere fludet. 222. 223. folæcus. 223. nouam Philosophiam tradit. 224. quoà affirmat, moxiterum euertit.226. articulum de morte Chrifti è medie tellit. 227. Atopista. 228. 229. fub finem mundi, ait, emnia loca abolitumiri. 229. in Physicis imperitus. 230. ait Christum humanam naturam flatuminasse. ibid. reuocat, quod prius cum omnibus vbiquistis afferuerat. 231. vbiquistice sue dottrine fundamente non intelligit. ibid. fibi contradicit. 233. Vbiquitatem repudiantes appellat Neftorianos. ibid. animam dicit dare cerebro potentiam intelligendi. 234., corruptu orga. nu corporeu, ait corrumpi etiam intellectum. ibid. Synclothiftas progenuit. ibid. mentitur. 234. 238. 239. deftruit qua adificanerat. 235. à juo fymmifta Mauio, & ab alin Atopiftin & Vbiquifiu discordat. ibid. acriter it in Zvvinglianos. 236. ridet Rationem, vocaté ioculariter Dominam Rationem, eique filentium indicit. ibid. thefes in Tubingensi Academia absque ratione defendit. ibid. Neftoriano Spiricu afflatus, Filium Dei, & bominem Christum distinguit. 237. consreti & abstratti vsum adfert quadruplicem: Scholafticum, Grammaticum, Etymologicum, Philosophicum. 238. concreta & abstratta Diale-Bica, cum adiectiuis & fubstantiuis Grammaticis ibid. confundit.

Ergafilus Augustanus mentitur Bellarminum negare idiomatum communicationem in Christo. 304. cum Caluino colludit, licet iuratus Caluini & Caluinistarum bostis videri cupiat.ibid. Christum

\* \* \* 3

Digitized by Google

ad pæ-

| ע א ל                                                     | E X                                                                   |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ad pænas gebenne amandat, quasi piacula nostra            | Evpfychius Eunomy discipulus. 241. ab alin Eunomy s                   |
| expiare nequinerit, nisi inferorum supplicia tole-        | Chatoribus fecessionem fecit. ibid. Themistio Phile                   |
| raret. 304. 305. Eutychianus, & Petri Gnaphei             | fopbo coatanens vel etiam superstes. ibi                              |
| foboles. 305. crimen falfi committit, & ad hym-           |                                                                       |
|                                                           | Eusebius Petrum vocat primum Christianorum Pos                        |
| num Trifagium impiam appendicem adiicit. ibid.            | tificem, primorum principem, & ducemacma                              |
| Zonara prorfus contrarium fenfum affingit, cor-           | giftrum militia Dei. 631. 632. Petrum primum R                        |
| vupta etiam Latina verfione Lutherani VVolphij.           | ma Euangelium pradicasse, primumás caleste                            |
| 305. 306. nouititu Pappi disci <b>pulus.</b> 306          | doctrinam ex Oriente in Occidentem attuliffe to                       |
| Ertlinus Hunnio Ertlius. 167                              | flatur. 665. Marcum Rome rogatum à Roman                              |
| Efau primatum babuit natiuitatie. 636                     | Euangelium (crip/iffe vt à S. Petro pradicari audio                   |
| Este, prius est quàm distingui. 375. dicitur proprium Dei | tat affirmat 660 Grillia Dennum de Denland                            |
|                                                           | rat, affirmat. 668. firibit Petrum & Paulum Ro                        |
| effentialiter, licet etiam ab alsu creaturi in fuo        | ma marsyrio functos, ibidemý, infignia & fplendi                      |
| effectu participetur. 595                                 | dissima corum monumenta exflare. 670. Petrus                          |
| Effentia diuina communis tribus personis. 90. 98. 121.    | foribit fuiffe infixum vel affixum palo, scilicet cra                 |
| nec generat nec generatur. 67. 12 1. ab omnibus           | cis. 671. Petrum ait primum Chriftianorum Pon                         |
| rebuindiftat, ima omnes intime penetrat. 201.             | tificem Rome viginti quinque annu esu/dem vis                         |
| rna & cadem est in omnibus tribus personis sub-           |                                                                       |
|                                                           | Ponsificem perfeuer affe. 68                                          |
| fistens, omnis multiplicationis ex inexistentia seu       | Eutbymim scribit Christum baptizasse suam matyem &                    |
| fubfiftentia in realiter diftinctis bypostafib. expers.   | S. Petrum, à que Petre xeliqui Apoftoli fint bapti                    |
| 216, distinguisur ab bypostasi virtualiser. 217.          | zati. 617. Scribit Petrum Super Apostolos presiden                    |
| in omnibus rebus exiftit per indistantiam sue sub-        | siam accepiffe. 635. Petrum vocat totius orbin ma                     |
| flantia à rebus, & per operationem in illis. 221,         |                                                                       |
|                                                           |                                                                       |
| cuiuis rei tanquam bafis quadam substernitur.             | Eutyches divinitatem docuit effe paffam. 133. Neftori                 |
| 325                                                       | aduersa fronte repugnat. 160. non primus Audo                         |
| Etbnici multitudinem Deorum flatuebant inter se ri-       | fua batefis, sed celebrior. 241. munit se prasidi                     |
| xantium. 413                                              | Imperatorie & potentifimorum quorumque es                             |
| Euagrius initium facit à Nefforio. 764                    | aulicu, sub quorum alie delitesciens, S. Leonie mo                    |
|                                                           | Mine da confin a cham constantes 5. Lever me                          |
| Euangelium dicitur fuisse pradicatum in vniuer/a          | nita & cenfuras afpernatur. 770                                       |
| creatura que sub celo est, quia ea Euangely semi-         | Eutychiani baretici, bumanam Christi naturam in dius                  |
| na iam tum sparsa erant, qua orbem à mari vsque           | nam transisse fabulabătur. 240. ad hymnum tri                         |
| admare impletura & occupatura erant. 852. pra-            | fagium impiam appendicem adiiciebant. 305. Sy                         |
| dicabitur in testimonium omnibus gentibus, ante           | nodum Chalcedonenfem exterminare tentarun;                            |
| confummationem faculi.ibid.pradicatum primum              |                                                                       |
|                                                           |                                                                       |
| post annum Christi offingentesimum, Morauu,               | Ex malo facto elucet probu mos. 773                                   |
| VVadalu & Polonu.853.nostra tepestate ad eas ge-          | Exarchus Rauennas militari manu armatus, neminen                      |
| tes peruenit, quarum in omni antiquitatu memo-            | eligi in Romanum Pontificem volebat vel finebat                       |
| ria vix extat vllum veftigium , eas aliquando fide        | nifi quem Imperator & ipfe vellet. 1090                               |
| Christi fuiffe imbutas. ibid. toto orbe prædicatum,       | Exarchus Gracis est Epifcopi , Archiepifcopi vel Patriar.             |
| fignum est Dominici aduentu. \$54. 855. in In-            |                                                                       |
|                                                           | che quasi Vicarius, vel Officialis seu Fiscalis. 777                  |
| diam occidentalem, in Iaponiam, in Chinam, in             | Exarchus Diacefeos accipitur pro Metropolitano. 777                   |
| Brasiliam; in Mexicum, in Peru, in Insulas Phi-           | Exarchus Prouincia Balfamoni est Metropolitanus dia                   |
| lippinas iam tandem penetrauit, indiesg latius            | cefeos, qua multas sub se babet pronincias.777.778                    |
| propagatur. S55                                           | Excommunicatio à totius Ecclefie comunione feparat. 768               |
| udoxia Arcady Imp. vxor ab Innocentio I. Pontifice ex-    | Exempla fingi & refingi poffunt , donec ad propositum                 |
|                                                           |                                                                       |
| communicata, forte iam mortua. 763, altera He             | quadrent. 569                                                         |
| rodias. 764                                               | Exercitas non tantum viribus conftat, fed etiam numere                |
| ugenius IV. Papa'à Bafileenfi Concilio depositus. 1104    | militum. 590                                                          |
| undperametum reuerentialem , non autemmetum pæ-           | Ezechiel Propheta fub nomine & schemate Regis Tyri lo-                |
| ne fignificat. 300.                                       | quistur degloria & magnificentia illa qua Lucifer                     |
| . Eulogius Patriarcha Alexandrinus , scripsit aduersus    | Antaniin am deale des Cal                                             |
|                                                           | anteruinam è calo clarescebat. 972. Sub vomine                        |
| Agnoitas. 241. affirmat Petrum Roma in fuis fuc           | principie Mofech & Thubal vaticinatur de Anti-                        |
| cefforibus federe. 681. ad Gregorium Magnum fcri-         | cbrifto eiusque exercitu. ibid.                                       |
| p/it. 682                                                 | _                                                                     |
| unomiani baretici. 91. 113. 114. Spiritum fanctum ex      | F.                                                                    |
| folo Filio fuum effe habere dicebant. 113. 114. ma-       | Faber Stapulenfis eiufdem farina cam Tubingenfi. 167.                 |
|                                                           | To Hum Arman                                                          |
| xime sub Theodosio Magno Ecclesiam vexare ca-             | / 76                                                                  |
| perunt.241. Agnoite. ibid.                                | Fatum plura potest negare, quàm decem sapientes proba-                |
| odius fuccessor S. Petri in Episcopatu Antiocheno. 616.   | re. 301                                                               |
| 625. scribit Cbriftum tantum baptizasse Petrum            | Felix Papa à S. Athanafio laudatus. \$32.538                          |
|                                                           | Felix Papa AcaciŭConstantinopolitanŭ excomunicat.772                  |
| ex discipulu sub. 616.617                                 | TANIA TANA TIANA TIANA CANDAULINA ANTIN'NA TITANA STUDINA TAN'NA SASA |



| R E A                                                                                                            | ₹ У М.                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Felix II. Papa ab bareticis falso Arianifmi infimulatur.                                                         | Franciscus Suarez Societatis Iefu. 164. 226. optimus                        |
| 1048. 1049. vt martyr Cbrifti ab Ecclefia colitur.                                                               | S. Thoma interpres. 302                                                     |
| 1049. Constantium Imperatorem Arianum ana-                                                                       | Freberus Caluinianus. 1160                                                  |
| themate percusit. 1051                                                                                           | Funccius bareticus. 984                                                     |
| Felix baresicm, ex Africa ad fedem Apoftolicam appellas.                                                         | Fundator non tantum ille est qui prima fundamenta ia-                       |
| 775.777                                                                                                          | cit, sed etiam qui ad primitus iacta fundamenta                             |
| Felix Malleolus. 985                                                                                             | insigne & comemorabile incrementum addit. 664                               |
| Fodes fola, fecundum Hereticos, vinificat & faluat. 196.<br>in Chriftum tendit, vt in auctore. 543. vna est. 716 | Furor iraqúe mentem pracipisant. 916. caret oculu.<br>930.                  |
| Fieri & factum effe idem est in substantialibus generatio-                                                       | C                                                                           |
| wibm. 70. 104. 295. in fuccessuis mutationibus                                                                   | G.                                                                          |
| differunt quidem, sed fiers ad factum esse tanquam                                                               | Gabriel, vir Dei, velfortitudo Dei, velfortu meus Deus.                     |
| ad terminum ordinatur. 295                                                                                       | 50                                                                          |
| ilimimago Patrie. 123                                                                                            | Gabriel Ponelus Caluinifta Anglus. 819. Vide V. Pouelus.                    |
| irmilianm apud Cyprianum', nimio erroru fui dereba-                                                              | Ansichriftum dicit natum effe tempore Ap^foloru,                            |
| ptizatione hareticorum amore, afferuit , Romanos                                                                 | cæpifferegnare tempore Phoce Imperatori, reue.                              |
| non feruare, quod Apostolistradid:runt. 1025                                                                     | latum effe tempore Lutheri, destruendum infine                              |
| lauianus Patriarcha Antiochenus à Damaso depositus.                                                              | mundi. 847                                                                  |
| 746. tandem mißie legatie, & imperatorie inter-                                                                  | Gedeon constitutus à Deo Dux & iudex populs. 423. Mo-                       |
| uentu (edi Apostolica (atusfecit , & pro legitimo pa                                                             | narcha. ibid. vicit Madianitas. ibid.                                       |
| ftore ab omnibus est habitus & agnitus. ibid.                                                                    | Gelasius Pontifex Romanus afferit Ecclesiam Romanam                         |
| Flanianus Episcopus Constantinopolitanus.aduer su Eu-                                                            | non Synoduin conflitutin, fed Enangelica voce Do                            |
| tychianos pro orthodoxa fide inuictus propugna                                                                   | mini primatum obtinuiffe. 738. epiftolam scripsit                           |
| tor. 746. à Dioscoro Alexandrino depositus & pu-                                                                 | ad Episcopos Dardania. 745. 746. 771. 772. om-                              |
| gnu contufue. ibid. ad Romanum Pontificem ap-                                                                    | mi antiquitati venerabilie. 772. defenditur (ontra                          |
|                                                                                                                  |                                                                             |
|                                                                                                                  |                                                                             |
| lorentinum Concilium, in que denue Graci cum Latinu                                                              | Gelasiw Cyzicenw.<br>Genebrardu vir doctif. Scheckium castigat. 46. 48. vno |
| fuerunt coniuncii. 112. vulgo octaua Synodus Oe-                                                                 | in loco non bene reprehendit Caluinum. 65. ad At-                           |
| cumenica audit, fed falso. 124                                                                                   |                                                                             |
| lerimundus Remundus Regius Confiliarius in Parlame                                                               | chiepiscopatum Aquensem in Prouinsia, Apostolica                            |
| to Burdegalensi. 984                                                                                             | fedin gratia proueitm. 399                                                  |
| forma constituens, distinguit quoque. 120                                                                        | Geneua; bestia ex abysto ascendens, in festisimo in omnes                   |
| ormaliter, non ost idem quod effentialiter. 202.204                                                              | eribodoxes, & in priftam auitam g dottrinam'a-                              |
| ormate littere post nome Patrie & Filij & Spiritusan                                                             | nimo. 925                                                                   |
| Eti,nomen Aposto!orum principu adiunctum babe-                                                                   | Genenenses Seruetum exusserunt.1. 2. 4. à Dancosuper-                       |
| bant, 629. 630. earum forma à Nicana Synodo                                                                      | latiue laudantur. 4. Tropifle. 71. totum S. Trini-                          |
| tradita. 629. 799. 800. communionu cum Cathe-                                                                    | tatu mysterium tropis suis euertunt.71. Puritani.                           |
| dra Petri, & Catbolice fidei teftes. 630                                                                         | 439. Aristocratici, ibid, babent quem negant &                              |
| Formofiu Papa defenditur à calumnin bareticorum.                                                                 | quem nolunt, vnum tantum Episcopum. 441. se-                                |
| 1086.1087                                                                                                        | miores rationem reddere coguntur per fingulas fe-                           |
| Fortunatus bæreticus ex Africa ad fedem Apoftolicam ap-                                                          | ptimanæadministratæ prouinciæ. 455. aliguan-                                |
| pellat. 775.777                                                                                                  | diu concordes ob Caluini & Beze dominationem.                               |
| oxus videtur inuidisse Zvvinglio suum somnium de                                                                 | 456. iurisdictionin angustos habent terminos, &                             |
| Eucharifia. 893. die quodam Dominico experre-                                                                    | Ministros Ecclesiarum paucos, quig ab vnius sen-                            |
| Eu mané, & de quadraginta duobus menfibus                                                                        | tentiapendeant. 457.                                                        |
| Apocalypticis cogitans, subito sibi tanquam intra                                                                | Gentilu nouus Arianus, à Bernensibus exustus. 1. 2. ez                      |
| foresponsum sensit : Quin, inepte, menses istos per                                                              | Lutheri & Caluini fibola produt. 3. 4. naturam                              |
| fabbata numerato. ibid. Teftem Deum appellat                                                                     | dininam dinisit. 74. Patres resicit. 480. 528.                              |
| fui somný. ibid. à seductore & impostore Spiritu                                                                 | Genm abstrahit à differentin contrabentibus. 70                             |
| persuasus. 893. 894. Illyricianus seu Flaccianus.                                                                | Georgius Nigrinm bareticus. 984                                             |
| 894                                                                                                              | Georgius Scherer Soc. I. 984                                                |
| Francifcus Agricola librum feripfit de S. Petri Romam ad-                                                        | Germani de & cum bonoratiore, verbis pluralibus lo quun.                    |
| <i>uentu.</i> 702.704                                                                                            | tur. 66                                                                     |
| Francifcus Iunius Anticbristum dicit venisse tempore A                                                           | Gloria Patri & Filio. & . 50                                                |
|                                                                                                                  | Gnome occafione vnim particularis facti , fupe progignum-                   |
| postolorum. 847. Vide V. Iunius. Caluinista. 873                                                                 |                                                                             |
| Francifcus Patricius Semenfis opm de regno post libros de                                                        |                                                                             |
| institutione reipub. elaborauit. 412. Monarchiam                                                                 | Gog Antichriftus. 970. 973. dicitur à Magog, non è con-                     |
| fimplicem omnibus aliu gubernandi formu ante-                                                                    | uerfo. 970. princeps gensis que dicitur Magoz. 971.                         |
| ponit. ibid. ab vnitate pro Monarchia argumentu                                                                  | 972. Rex feu princeps cum exercitu fue Antichri.                            |
| petit. 419                                                                                                       | ftum defendens. 973                                                         |

| J N D                                                                                                       | E X                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| otfridus Viterbiensis duos texit Catalogos Ponsificum                                                       | nam, ast effe vnam vnius Petri fedem.627. prima<br>tum Petri afferit. 639. fcribens in Pfalmos pæni |
| Romanorum.                                                                                                  | tum Petri allerit. 039. fribens in Plaimos pani<br>rentiales, grauißime in Imperatorem im eligend   |
|                                                                                                             | & confirmandi Pontifices, fibi arrogantem inue                                                      |
| toribus Romam occuparunt & aliquandiu tonue-                                                                | bisur. 741. priuilegium infigne Monafterio S. Ma                                                    |
| runt. 864.967. Atiani.                                                                                      | dardi concedit. 761. 762. violatoribus conftitutio                                                  |
| dillen lienem ab Ecclefia Romana, fub Tur-                                                                  | num Apostolicarum non modò pænas minatus el                                                         |
| ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL                                                                     | fed & aliquando inflixit. 762. Imperatori fe fu                                                     |
| aunt au am cum Eccle/14 Romana jentientes. 03.                                                              | iecit non in fpiritualibu & rebu Ecclefiafticu, f                                                   |
| in Convilia Florentino Latinus affenfi. 1014. negant                                                        | in politicie, idá non de iure sed de facto, vel poti                                                |
| spiritum (an fum à Filio procedere. 94. jcbijm4-                                                            | ex bumilitate, quiaita tune faciendum fuadeba                                                       |
| iii ihidem, refutantur à Manuele Calesa, Gen-                                                               | temporum circumftantie.ibid difpenfat cum Sic                                                       |
| madia Refferione, & Patribus Concily Florentini.                                                            | lu vt femel tantum in anno prouincialem fynodu                                                      |
| og og eliqui redennt ad Catholicam paem. 95.                                                                | babeant, relaxando Canonem qui bis fieri pracip                                                     |
| comparanter cum Iudau. ibid. videntur crucip-                                                               | bat. ibid.difpenfanit cum Anglu circa matrimon                                                      |
| sere Spiritum fanctum, 96, codices Conciliorum                                                              | in gradibus alioqui probibiru incunda. 762.76                                                       |
| deprayare foliti, 112. pro fe citant Patres Latinos,                                                        | Episcopum Iustiniana prima excommunicat, qu                                                         |
| or Romanos Pontifices. 116. 117. Spiritum jan-                                                              | indicaffet Episcopum TheBanum , qui ad Apostol                                                      |
| Eum dicebant, secundum Latinos effe nepotem                                                                 | cam fedem appellauerat. 776. Synodos Occum                                                          |
| Patris. 118. Photianum conciliabulum in locum                                                               | nicas ab bareticis deprauatas, ex Romanii codi                                                      |
| octaui Concilij Oecumenici substituerunt. 123. Epi-                                                         | bus refistut as teftatur. 797. Imperatorem Seren                                                    |
| fopum Constantinopolitanum tribus Patriarchis                                                               | fimum fuum Dominum, & feferuum Impera                                                               |
| orientis anteponere, & fecundum à Romano Pon-                                                               | IN NUMINALE CONJACANO                                                                               |
| tifice facere voluerunt. 308. in Concilio Chalcedo-                                                         | Gregerius Magnus, non fine caufa bumiliter cum Impe                                                 |
| nensi definierunt, non samen fine fraude, & ab-                                                             | tore locutus, quia eius ope & amicitia vebem                                                        |
| fentibu legatu Romanie , Constantinopolitanum                                                               | ter indigebat, vt tam ip/e, quam bona tempo                                                         |
| Episcopum ita secundum à Romano esse debere, ve<br>tamen babeat aqualia priuilegia.ibid.primatum            | lia Ecclefie fue, & popular Romanue à Longob                                                        |
| in Ecclefia abfolute non negarunt, nec auerfati                                                             | dorum gladin & furore defenderentur. 808.                                                           |
| funt, fed eum fuo Patriarche Constantinopolitano                                                            | srum vocat primum Ecclefia membrum. 816. d                                                          |
| vendicare aggreßt funt. 398. 720. Allin quinte &                                                            | illos eximios pradicatores Henoch & Heliam                                                          |
| fexta fynodi multa inferuerunt. 720                                                                         | lasa morte fuberattos dicit, ve ad pradicatio                                                       |
|                                                                                                             | v/um in fine reuocentur. 879. scribit Anticl<br>stum celebraturum diem Dominicum in bono            |
| reci defectionem à Romana Ecclesia moliuntur, & per-                                                        | refurrections non Christi, sed sue, non vere                                                        |
| niciofum schifma parturiunt. 747. Trullanos Ca-<br>nones de noue componunt. ibid. alta quinte G             | fimulata, 950. fauet eorum fententia qui fim                                                        |
| fexta finedi corrumpunt, & ad fuas machinatie                                                               | citer negant, Papam etiam vt prinatum Docto                                                         |
| nes inflectuns. 752. fanda infanda in Romanam                                                               | vnquam incidiffe aut incidere poffe in barefin. 1                                                   |
| Cathedram totamá Latinorum gentem expuerut,                                                                 | feribit Constantinopolitanos corrupisse Synot                                                       |
| & integra volumina contra Papam euulgarunt.                                                                 | Chalendonen lem . Cr idem le sufficars de Epbel                                                     |
| 986. Tertiam, Quartam, Quintam, & Septimam                                                                  | 1052, deploy at non femel amarifime, Imperat                                                        |
| Synodos corruperunt. 1062. epistolam S. Leonu                                                               | Oriensu paseftatem eligendi Pontificu fibi arr                                                      |
| adbuc viuentin corruperunt. ibid. epiftola Adria-                                                           | ter.                                                                                                |
| ni I.mutilant. 1064                                                                                         | Gregorius II. Pontifex Romanus S. Bonifacius                                                        |
| Gratia non destruit naturam , nec natura ordinem rerüg,                                                     | Germaniam Euangelij docendi causa n                                                                 |
| quidditates peruertit. 406                                                                                  |                                                                                                     |
| *········ * · · · · · · · · · · · · · ·                                                                     | 506<br>Gregorius III. Leonem Ifaurum Imperatorem                                                    |
| Gratianus quinquaginta Canones Apostolorum agnosiit.                                                        | communicauit. 767: Occidenti falutem att                                                            |
| 53. nonnüquam verba quadam addit ad Canones,<br>explicationis gratia. 786. Canones à Sigeberto              | ibid. à perfido Imperatore discessit, & ad Fra                                                      |
| fcbifmatico confictos, incaute in Decretum intulit.                                                         | transit, ibid. Leonem Isaurum imperio occide                                                        |
| 810. Trullani conciliabuli decreta perperam fex-                                                            | prinauit. 768. defenditur ab hareticorum ca                                                         |
| te synodo adscribit. 816. sepim à vero deflexit.                                                            | niu. 1081.                                                                                          |
| ibid.                                                                                                       | Gregorius VII. legitime elettus. 741. 742. àconti                                                   |
|                                                                                                             | tia laudatus. 742. imperterritus Cr ma                                                              |
| Gregorius Magnus feptima atate floruit. 53. Luciferum,<br>putat reliquorum Angelorum fuiffe caput , non fo- | nimus Pontifex, 766. Henricum IV. Imperat                                                           |
| lum quo ad naturam, fed & quoad prefidentiam                                                                | excommunicat, ibid, defenditur ab baretice                                                          |
| & pralationem. 479. 481. femper fuit mitu. 482.                                                             | calumniu. 1088.0                                                                                    |
| Petrum appellat Apoftolorum Principem eique                                                                 | S. Gregorius Nazianzenus S. Hieronymofamili                                                         |
| totim Ecclefia curam fuiffe commiffam dicit. 573.                                                           | 116. letuam & ignorantem Chrifti                                                                    |
| fedem Romanam , Alexandrinam & Antioche                                                                     | nem dicens explicatur. 254. fanctum Pet                                                             |
|                                                                                                             |                                                                                                     |

- ufa bumiliter cum Imperaope & amicitia vebemenipse, quàm bona temporaul**m Rom**an**m** à Longobarre defenderentur. 808. Peclefia membrum. 816. duoi ores Henoch & Heliam didicit, vt ad pradicationi ur. 879. fcribit Antichriem Dominicum in bonorem rifti, sed sua, non vera, sed eorum fensentia qui fimpli tiam vt prinatum Doctorem ncidere poffe in barefin. 1018. litanos corrupi∬e Synodum dem se suspicari de Epbesina. mel amarisime, Imperatores ligendi Pontificis fibi arrogă 1089
- comanus S. Bonifacium in elij docendi caufa mifit.
- Ifaurum Imperatorem ex-Occidenti falutem attulit. tore difießit, & ad Francos Ifaurum imperio occidentali litur ab bareticorum calum-1081.1083
- &m. 741. 742. àcontinenimperterritm & magna-Henricum IV. Imperatorem defenditur ab bareticorum 1088. ( jeq.
- u S. Hieronymofamiliaru. ignorantem Christi carur. 254. fanttum Petrum dicit

dicit Ecclefia fundamenta fidei fue credita habere. 535.633

S. Gregorius Nyffenus S. Hieronymofamiliaru. 116 Gregorius de Valentia Societatus Iefu, Authorus Praceptor. 53. 140. 164. 715. 716. 1097. 1100. 1127

Gubernatio omnis vel est Monarchica, vel Ariffocratica, vel Democratica, vel ex bis conflata. 403. 404. Ecclefiaftica & Politica in genere conueniunt, fecie differunt. 404. 405

Guilhelmus Barclaius contra Monarchomachos fcripfit. 410. 428

Hadrianus II. Papa, fub quo Concilium Octauum Occumenicum inchoatum & abfolutum. 123. 124. Photium damnauit. 124

Hadrianm Sarauia Caluinianm Minister in Anglia contra Geneuenses aliosque Puritanos, & maxime Bezam, defendus, distinctionem Episcoporum à Presbyterie, & Archiepiscoporum & Primatum ab ipsis, iure diuino introductam. 504. Vide etiam V. Sarauia. & V. Adrianus Sarauia.

Haretici arrogantia animalia. 218. inconftantes, & ab omni vento doctrine circumrotabiles. 277, calumniantur Sanctos Patres. 322. quidam Deum effe negarunt. 410. Christianos, vs tales, ab omni Ecclesiastice & politice imperio absoluunt. 434. contendunt Anticbriftum proprie dictum non effe fingularem per/onam, fed fingularem t bronum fiue regnum tyrannicum ac fedem Apostaticam eorum gui Ecclefie president. 822. 823. arbitrantur Anticbriftum iam veniffe \$46. Gazari , Patareni, Leoniste, Speroniste, Arnoldiste, Circumcisi. & c. ab Imperatoribus perpetua damnatiinfamia, diffidati, atý banniti, corumý bona omnia confifcata. 882. de charactere Antichristinter se non conueniunt. 907. Anticbristum Rome tanquam in metropoli & primaria Imperij sui vrbe regnaturum contendunt. 917. Antichriftum in vera Ecclefia Christi seffurum interpretantur. ibid fingunt fe agnos. 946. idololatre dici poffunt, late fumendo eam vocem. 951. ab Apostolo mysterium iniquitatis appellati, qui occulte agunt quod palam Antichriftus actitabit. 952. Deum Maozim apud Danielem facrificium Miffeinterpretantur. 960. 961. etiam à suis placitis discordant, si discordia ad propofitum obtinendum appareat aptior, quam fympbonia & confensio, 969. Ecclesiasticam poteftatem imminuere & penitus exterminare conan-1125 tur.

Hebrei nomen Dei plurale cum verbo fingulari iungunt. 65.66. reipublice gubernationem habuerunt Monarchicam. 421. Deo quafi exclufo, regem fibi dari poftulant. 424. in ciuitatum portu iu dicebant. 426. habuerunt prater fummum, etiam a lios minores Principes, eofque ex omni plebe affumptos. 429. latifime per mundum difperfi. 486. vte. bantur annis & menfibus lunaribus, etficos reuocarent ad folares, addendo fexto quoq, anno vnam lunationem. 889.890

- Heilbrunner in Acatholico fuo Papatu nibil attulit noui, quod non fit à lunio, Danzo, Sutliuio, Pouelo, Abbato, &c. mutuatus. 1009. 1010. Hunnij Antitannero prafixis quoque fuum nomen tamesfi falfo. 1009. magnas d'bet gratias VVolffio Lauinga impresso, à quo multum est aduutus 1010. fuum Hunnium fub cultro reliquit, non fine nominis fui infamia, quod in vestibulo Antitanneri cum Aneistitisticulo prostituerat. ibid. duobus Academicis Professoribus è Societate Iesuest in are. ibid.
- Heli princeps politicus fimul & Ecclefiasticus. 1163 Helias Baaliticos facrificulos peremit , vt extraordinarius diuina suffitie administer. 810. iam venit, non in (e, fed in fuo fimili, nempe in Ioanne Baptifta. 841. fecunds Chrifti aduentus prasurfor. 809. Thisbites. 870. propter Iudaos pracipue mittendus, quos conuertet. ibid. Iudaos & hareticos, & forte multos Catholicos ab Antichristo deceptos reducet in viam. 871. antequam igneo curru tolleretur è terra, clausit calum, ne plueret annos tres, & menses fex. 873. restituet omnia que ab Antichristo Chrifli aduersario destructa fuerant. 870. bocerit in fecundo Christi aduentu, quod in primo Ioannes. 877.magnus mirabiling. Propheta, per quem vlimo tempore ante iudicium Iudei in Christum credent. ibid. ante aduentum Iudicis Saluatoris non immerito feratur effe venturus, qui etiam nunc viuere non immerità creditur. 878. curru igneo raptus de rebus bumanis. ibid. expones legem fpiritaliter. quam nunc Iudai carnaliter fapiunt. ibid. iam aliquid melius babet quàm in bac vita posset, quamun nondum babeat, quod ex bac vita recte gefta in fine babituru est. 879.ad eius nutum & iuffum descendit ignu de cælo . & deuorauit legatos Regis Achib.
- Helifaus Propheta vidit, quamuis abfens, quando Giezi accepit veftes & argentum, & quo confilto boc fecerit. 193. 234. detexit occulta confilia & positas infidias Regu Syria. 193

Heluidius temere, & contra scripturam, totius, Ecclesia consensionem asseruit Deiparam virginem virginitatem amissife. 919.920

Henoch & Helias adhac viuant, vt venienti Antichristo se opponant. 866. necdum venerunt. ibid. interficientur ab Antichristo. & corpora eorum per tres dies manebunt insepulta in platea Hierusalem, & post tres dies resurgent, & in calum ascendent. 872. venient codem tempore quo Antichristus. & habebunt potestatem claudendi calum ne pluat, & conuertendi aquas in sanguinem, & percutiendi terram omni plaga. 872. 873. creduntur redituri in banc vitam, & quod tamdiu dilatum est, morisuri, 879. nunc in tranquillo, quieto. nostrog, longe feliciore statu degunt, nondum autem gloria calesti & beata illa visione Dei fruuntur. ibid. pugnaturi cum Antichristo in Hierusalem, & ab eodem ibidem occidendi. 919. babent potestatem

clauden-

H.

| J N D                                                                                                   | EX                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| claudendi calum , ne pluat , & conuertends aquas                                                        | in Monarchiam effe mutatam. 444. difertis ve          |
| in fanguinem, & persutiendi terram omni plaga.                                                          | bu docet Petrum fuisse caput totius Ecclesie à Ch     |
|                                                                                                         | fto constitutum. 445. Petrum ait pre Ioanne fu        |
| 966<br>Henricus Ballingerus dicit Antichrißuns venisse centum                                           | fe conftitutum caput, non quod coniugium virgi        |
| Henricus Bauingermaith Anterin, am beig em. 847.<br>vel ducentis annu post Phocam Imperatorem. 847.     | tati anteponendum fit. fed vt fcbifmatu tolleren      |
|                                                                                                         | occafio. 459.460. 539.638                             |
| 848                                                                                                     |                                                       |
| Henricus Echartus Heffus Lutheranus Magiftellus. 1175                                                   | S.Hieronymus super Petrum afferit adificatam Ecclefia |
| Transique IT. Imperator à Gregorio VII. Pontifice excom-                                                | 538. Damafum vi fidei Christiana summum s             |
| municatus, 766. non fuit primus in quem Apojio -                                                        | tiftitem, doctorem & interpretem sequitur. il         |
| lica fedes an athematis fulmen coniecit. 768. Cle-                                                      | Cathedra Petri communione confociatus. 539.8          |
| mentem Antipapam Gregorio VII. opposuit. 1007                                                           | Petrum ait fuisse seniorem loanne, non aut            |
| Henricus IV. Imperator, & quintus Rex, indebita fibi ar-                                                | omnibus Apostolis. 598.Petrum Christo dicent          |
| rogat. 1095. à Paschali I I. Pontifice suam in pote-                                                    | Absit à te Domine, non erit tibi boc, ait errass      |
| ft atem redacto, vi & armata manu extorfit, quic-                                                       | fensu, non in affettu. 649. avauagmoiav appe          |
| quid parens eius diu affectauerat. ibid.                                                                | smpeccantiam. 651. fuadet Marcella vt Roma            |
| quia parens eine une algeinim am aleftianem Gelafi                                                      | gret Hierofolymam. 661. Romam propter v               |
| Henricus V. Imp. contra legitimam electionem Gelasij                                                    | que frequentem variaru nationum concurjum             |
| I I. sele opponit. 1095. tandem sub Calizto manue                                                       | pesą, ac diuitias amplas comitari folent, Bab         |
| dedit, & Ecclefie sua iura intactareliquit, & pro-                                                      | nem Apocelypticam effe dixit. 661. 662. Petr          |
| missione perenni ad id se obligauit, receptus cum                                                       |                                                       |
| omnibus fuis in gratiam Ecclefia, & excommuni-                                                          | dicit Romé fuisse commoratum, eiug, discipul          |
| cations vinculo exfolutus. ibid.                                                                        | Marcum ibidem Romanorum rogatu Euangel                |
| Henricui VIII. Anglia Rex fe caput Ecclefia conflitust.                                                 | feripfiffe. 668. feribit Petrum à Nerone crucifix     |
| 434                                                                                                     | capite innerso & pedibus erectus, quod se indign      |
|                                                                                                         | affereret qui crucifigeretur ve Dominus fuus.         |
| Henricus Stepbanus Caluinista. 300. "A Alus tantum In-<br>ferres fionificare dicie, non sepulchrum. 309 | Petrum dicit Catbedram saterdotalem Roma              |
|                                                                                                         | nuisse, viginti quinque annis. 682. 683. super        |
| Herofanum Hanny Franceson                                                                               | masum, id est, super cathedram Petri adifica          |
| Hermanus Æditum. 985                                                                                    | Ecclefiam testatur. 817. Euangelium toto orbe         |
| Hieremias Patriarcha Constantinopolisanus ad VVirten-                                                   | dicari, dicit effe fignum Dominici aduentus.          |
| bergenses Doctores Lutheranos. 94. & seq. im-                                                           | 855. fententiam de aduentu Heliæ ante iudic           |
| ponit Latinu. 98. verboju. 101. negat Spiritum                                                          | extremum in propria perfona, tandem ampl              |
| dicere respectum ad Patrem vel Filium. 109. negat                                                       | tur. 868, 869                                         |
| efferelatina, que ad aliud se babent vel disuntur.                                                      |                                                       |
| 109. 110. falso pro se citat Latinos Patres & Pon-                                                      | S. Hieronymu docet ex Apocalypfi S. Ioanni Henoc      |
| tifices. 116. 117. 125. mentitur. 125                                                                   | Heliam venturos , & ab Antichrifto interficien        |
| Hieremias Propheta in viero matris fue Propheta in gen-                                                 | 875, carnalem expositionem eorum que in Ap            |
| tibus conflitutus. 247. ex viero matris ad predi                                                        | lypfi de gloria nou e Hierufalem, deque regno C       |
| candum vocatus. ibid. vni Hebraorum genti pra-                                                          | fti & mille annu habentur. Iu daich fabulu ad         |
| positus, vt Propheta & Doctor extraordinarius.635                                                       | bit. sbid. teftatur Hippolytum scripsiffe de Anti     |
|                                                                                                         | sto. 878. Iudaicas fabulas effe dicit credere         |
| S. Hieronymus de nomine hypoftascos à Damaso Pontifice                                                  | plum & Hierofolymam denuo adificatum i                |
| instrui petiit. 5.7.9. Gregorio Nazianzeno & Nyf                                                        | cultum, ritus, ceremonias & facrificia legalia        |
| feno familiariter vsus. 116. sanctos vbique effe set                                                    | autem Iudaicie fabulie deputat, templum rej           |
| bens explicatur. 1 67. vnionem Christi expletam effe                                                    | tum iri, vt in eo Antishriftus fedeat. 921. relig     |
| dicens anno eius trigefimo. explanatur. 247.248.                                                        | ergo peregrinatus est Hierofolymam. 941. Anti         |
| in Christum ait descendisse omnem Spiritusanti                                                          | Rum dicit palam negaturū Christum. 949. ez            |
| fontem, secundum humanam scilicet naturam.                                                              | num scriptorum Ecclesiasticorum sensu scribit         |
| 250. ait Christum in vtero matru fuisse virum per-                                                      | tichriftum tres reges, Ægypti, Africa & Æth           |
| fectum. 250. 251. afferens Christum in feipfum re-                                                      | fuperaturum & interfecturum. 968. fidem R             |
| uerfum fuisse, explicatur. 272. item afferens Chri-                                                     | norum ait mutari non poffe, neque veterat             |
| ftum paffum pro nobis. quod nos pro nostris debeba-                                                     | prestigies recipere.                                  |
| mus sceleribus sustinere. 294. per propassiones in                                                      | • • •                                                 |
| Chrifto intelligit pasiones rationem nunquam an-                                                        | Hierofolyma euerfa & readificata.                     |
| teuertentes, 296. commentarium in Zachariam                                                             | Hierofolymitanum Concilium Anno Christi quinqu        |
| celeriter dictauit. 316. dixit, Deum puniuisse mul-                                                     | fimo primo celebratum.                                |
| tos tempore Noë aquù diluuÿ, ne deberet eos punire                                                      | Hierofolymitanus Episcopus non re sed nomine Pat      |
| ingebenna in eternum. 3 26. Monarchiam probat.                                                          | cha. 623. fub iurifdictione & potestate sui M         |
| 414. putauit Ecclefias olim communi presbytero-                                                         | politani, nempe Archiepiscopi Casariensis             |
|                                                                                                         | D. Hilarius Deum Patrem Filio maiorem dicens, que     |
| rum confilio fuisse gubernatas, dependenter tamen                                                       | do intelligendus. 36. item Crucem, mortem             |
| ab Apostolis. 443. affirmat Aristocratiam quia<br>non bene succedebat, communi orbu terra confilio      | feros, vitam noftram effe afferens. 302. vix ag       |
|                                                                                                         | 1 1 1 2 2 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7               |

٢

1

.

Digitized by Google

1

1

ł

M.

R R E dolo res fenfibiles in Chrifto, & Theologis laborem excufandi fui procreauit. ibid. quafi ex profeffo Caluinum refutat, tantum non nominans. ibid. negat Chriftum fecundum naturam humanam pæn 4 inferni metuiffe.303.ideo dixit.inferosChrifti effe noftram vitam, & in inferno mortem occifam , quod Chriftus ed defcenderit , vt inde fan 20: eriperet. ibid. S. Petrum beatum cali ianitorem appellat. 537. S. Petrum ait supereminentem beate fidei fue confesione locu promeruiffe. 543.556. folum Petrum ex Apostolis plenitudinem clauium & independentiam accepiffe cenfuit. 563. Sutliuio Hilarus. 760. per abominationem defolationis, Antichriftum intelligit. 854. Antichriftum ramo fici comparat.ibid.cum dicit fe in atatem Antichrifliincidiffe, loquitur de Antichrifto laté, prout quemlibet aduer/ariumCbrifti fignificat, pra/ertim hereticos, quorum ingens erat tum copià. 948. 949 Hippolytus Martyr scripfit de Anticbristo. 878. Henoch & Heliam reuer furos docet. ibid. Antichristi characterem futurum dicit, non vii figno Crucii, fed illud potius execrari & abolere. 909. Antichriffi chare-Beremdicit fortaffe futurum verbum apropau,id eft, nego. 918. 950. Antichriftum,omnesg. eius affeclas aperte Christum negaturos, non semel affirmat. 050 Hi**ftoria humana ta**nquam fundamento & bafi nisitur humana auttoritate. 688 teftu temporum & veri 852 tatis index. Homerus multitudinem eorum qui imperant, damnofam effe affirmat , vt & vnitatem fructuofam. 413. Re gem vocas pastorem populorum. 579 Homo de homine nascitur. 73. accipit per generationem

effe bumanum , id est , feipfum. 107. totus corrumpitur, cum moritur, nec tamen anima, nec materia corrumpitur. 165. formaliter est risibilis, non tamen effentialiter. 204. definit effe bomo per morsem. 226. 347. 348. vapor ad modicum pa. rens. 470. compositus ex materia & forma. 914

Homoufij vocabulum Catholicorum fymbolum quo ab Arianů fecernebantur. 63. in Concilio Nicano fre-64 quentatum. sed eo longe antiquius. 961 Honorius Italie & Occidentis Imp. Honorius I. Pontifex Romanus à Monethelitarum harefi 1058. O feq. abfoluitur. Hormifda Papa Saluftio vices suas demandat tanquam

772.773 vicario. Hospinianus Caluinista. 188.206.209 Hoffia pro peccatis comburebantur olim in lege veteri 287. fignificabant Christum amoris igne flagrantem pro nobis paffurum ac moriturum. ibid. Horomannus teiicit epiftolas Ioannu II. ad Iufinianum Imp. 735. infanns Calainifta. 783. totius Controuerfia de Pontifice euerfionem promifit, sed morte prauentus, ibid. negat inre diuino concessas esse appellationes ad fummum Pontificem. ibid. furiose bacchatur in Papam, 786. 787. Concili Carthagi-

nensis Canones inuertit & peruertit. 787. Hosium

| Papa parafitum vocat. ibid. Bellarminum appellat<br>nugatorem. 789. mentem & verba Africanorum |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| falfat. 790. perfide Balfamonem citat. 791.792.                                                |
| 793. Nicepboro tribust, de quibus nunquam sogi-                                                |
| tanit. 793. Iulium & alios ortbodoxos Epifcopos                                                |
| accufat, Arianos excufat.ibid.fomel cum Bellarmi-                                              |
| no concordat. 794. conuiciatur. 797. mentitur.                                                 |
| 787.793.794.795.796.                                                                           |

Hugo Ætherianus primatum Petri afferit 635.inter Grecos diutifimie vixit, Grace doctifimu. 636 fub ibid. Emmanuele Comneno floruit.

Hunnius disputationem quandam edidit, quam inscripsit: Labyrinthum Papificum. 147. euertit totum myfterium S. Trinitatu. ibid. ab Auctore in Destru-Gione Labyrinthi refutatu. ibid feip/um implicat, confundit, iugulat. 152. mentitur. 166. 167. 168. 169.1010.

Hunnius generalis SuperintendensSaxonia.169.indoctus. ibid. in rebus tritis ballucinatur. ibid. imperiofus. ibid. pro, mebercle.v/urpat, me Chrifte. 174. in Antitannero fuo nibil noui attulit, quod non fueris à Iunio, Danco, Sutliuio, Pouelo, Abbato, & c. mutuatus. 1009. 1010. legitimi matrimonij v/um, vocat pollutionem & contaminationem. 1052

Hußitæin Bobemia, 880. Lutberanos & Caluinianos deteftancur, neque vilo modo pro membris Ecclefia fua 881 agno(cunt.

Huffu diutius quàm per triennium & femeftre peftiferam fuam doctrinam in Bobemia farfit. 830.in cineres & fauillam redactus extra ciuitatem Constantiam, nec refuscitatus, nec in cœlum ascendit. ibid . fa-985 bulam de Papa femina pro vera tradidit. 1160 Huttenus Lutheranus. Hyginus Romanus Episcopus octaum à Petro. 677 Hypoftafis , fiue fubfiftentia , idem quod Perfona. 85. non est locus natura. 230

|  | • |
|--|---|
|  |   |
|  |   |

| lacobus Gretferus. Vide V. Autter.            |               |
|-----------------------------------------------|---------------|
| Iacobus de Regin Curia.                       | 985           |
| S. Iacobus in Hifpaniam ductu & aufpiciu S.   | Petri concef- |
| fit.                                          | 507           |
| S. Lacobus Episcopus Hierofolymitanus confect | Ationem fu-   |
| am és dignitatem Epifcopalem à Petro          | mediate vel   |
| immediate accepit. 620. Apostolus. &          | Ecclefie Hie> |
| rofolymitana particularis Episcopus.          | 626. 643.     |
| 693. anno Redemptoris fexagefimo ter          | rtio , Marty- |
| vie affectm.                                  | 693           |
| Iacobus Curios                                | 985           |
| lamefin Pfeudepiscopus Dunelmenfis.           | 402           |
| Iconiss dicit Anticbriftam veniffe tempore Pb | eca Impera-   |
| toris.                                        | 847           |
| Iconomachi luculentam plagam Gracanico        | Imperio im-   |
| pofurrunt.                                    | - 83          |
| Ieboua nomen nuper excegitatum.               | 51            |
| Iepbte certus effe volebat de imperio Monarch | ice, fivetio- |
| riam de filis Ammon reportaffet.              | 423           |
| lefu nomen falutiferum Christi ignotum tra    | t ante Chrift |
| aduentum, nuc est notifismi. 903. ab          | Angelo demã   |
|                                               | decalo        |

|                                                                                                      | EX                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| la mia allatum. 004. venerandum nomen, prout                                                         | & quam cunën bostibus formidabile effet, sipe<br>baresin dulcepacis & vnitativ vinculum solutun                     |
| Saluatorem noftrum fignificat, atg, aded forma-<br>liter vt fignum est. 938. santtißimum, & debito   | non effet. 864. fine vrbe Roma bene confistere po                                                                   |
| bonore genuflexionis, capitu apertionis & inclina-                                                   | teft. ibid. ad Chriftianam religionem traductum                                                                     |
| signing of amountain Afficiendum. 938.939.                                                           | Sacrum audire copie, & fub Constantino Magn                                                                         |
| S. Ignatim Petrum & Paulum Roma martyrio functos                                                     | maxime floruit. 869                                                                                                 |
| effe innuis. 672.                                                                                    | Impudentia,cum infiitia coniuneta, quid non audet?20;                                                               |
| tenie communicatur ferro ignito phylice. 199.200.                                                    | 762.                                                                                                                |
| Tomor one namelt, and anod prins (ciuit, Allo modo cogno                                             | Indi Orientales nonnulli à S. Thoma, S. Bartholoma                                                                  |
| frit 240, nec ille, qui aliquia feit ex relatione ami-                                               | & S. Mattheo Eutangelicam doctrinam acceperu                                                                        |
| corum, quod nescit en libris. 256. nec ille, qui rem                                                 | 855.                                                                                                                |
| absoluce's vere nouit, non autem per propry intel-                                                   | Inferisub terra. 307. etiam Deum suo quodam modo a                                                                  |
| lettus in dustriam, vel experientiam. 262. non tam                                                   | lebrant ac decantant, 312. longifime diffant à l                                                                    |
| facile pellet & fanabit ignorantiam, nec ita igno-                                                   | co beatorum. ibi                                                                                                    |
| rantibus compatietur, vi scientia & sepientia in-                                                    | Infernus animarum carcer. 278. in eo nulla est reden                                                                |
| ftructus.<br>Ignorantia non omnis à peccato excusat. 8. in infantibus                                | ptio. 290. fignificat aliquid inferius nobu. 30<br>ita appellatus, quod infra fit. ibid. cor terra. 31              |
| non est peccatum. 253. fignificat aliquid quod (co-                                                  | 318.                                                                                                                |
| ri posit fiirig deceat, ita nefciri, vt nulle alio mo                                                | 310.<br>Infinita virtu infinitam effentiam requirit. 199, 20                                                        |
| do feiatur. 256. ad redemptionem generis humani                                                      | 202. 203. 204.                                                                                                      |
| nibil penitus conducebat. 257. praue dispositionu,                                                   | Ingenisus proprie tribuitur Patri in diuinu. 122. figni                                                             |
| vel prinatina, que moraliter imputetur cuidam                                                        | cas negationem processionu. ibi                                                                                     |
| imperfectioni hominu. 258. negatiua feu pura ne-                                                     | Innocentius 1. Pontifex affirmat, per omnem Hifpania                                                                |
| gationis, à scholasticis vocatur nescientia. 258.259.                                                | Galliam, Africam Ecclefias effe fundatas per                                                                        |
| naturalu, qua à primo ortu nobu inest 262.                                                           | quos Petrus aut eius fucceffores in boc opus mifer                                                                  |
| Illyricm primas in Ecclefia partes tribuit Democratia,                                               | 506. excommunicauit Arcadium Imp. & Eudo                                                                            |
| fecundas Ariflocratia. 432. peccata S. Petro affin-                                                  | am vxorem eine . quod non permisiffent refin                                                                        |
| git 652.653. de Concilio Carthaginensi mentitur.<br>788. Antichristum dicit esse natum circa tempora | Cbryfoftomum in fuam fedem, vt ipfe suffer at. 7                                                                    |
| 988. Antichtigium unit eye natum to conceptum,<br>Phoce Imperatoru, ducentu ante annu conceptum,     | Arfacium inuaforem throni Constantinopolita                                                                         |
| G aliu centum in vtero matri nutritum.847.Lu-                                                        | sam mortuum excommunicat. ibid. Chryfoflo                                                                           |
| therifta, ibid. omnibus Sacramentarius & Calui-                                                      | eiestionem indignisime tulit. 764. in fumma A                                                                       |
| niftu infestissmus & infenfisimus. 976.                                                              | <ul> <li>ftolica Cathedra fpecula refidens, omnia que a<br/>cadius iniufto patrarat, accuratifismo noues</li> </ul> |
| Immeatio naturarum commentitia & Atopiffica. 232.                                                    | ibid. Theophilum Alexandrinum Patriarcham c                                                                         |
| 233.234.235.237.                                                                                     | Arfacio Constantinopolitano excommunicat. 7                                                                         |
| Imperator Romanus Monarcha. 4 27. fummu in rebu po-                                                  | 767. ab Arcadio non auditus censuit synodoo                                                                         |
| liticis iudex in Imperio. 759. clericos iudicare non                                                 | effe. 765. Chryloftomo gpem tulit, guantam                                                                          |
| potest, quanto minue Pontificem. 805. verà dicitur                                                   | tuit per iniquitatem temporum. 765. 766.                                                                            |
| Romanus Imperator bac tempeftate, licet nec Ro-                                                      | • martem demum S. Chry/oftomi Arcadium exce                                                                         |
| me nec Romanis imperet. 906. afcendenti Pontifi-<br>ci equum, senet ftrepam feu ftapedem. 1002.      | municauit. 766. Cbryfostomum liberaffet, fi                                                                         |
| Imperatores non funt iudices Episcoporum. 806. Friders-                                              | (7 equitari vilus locus relitius fuiffet. 776. defet<br>tur à calumniu bereticorum. 1052.10                         |
| cus I. Fridericus II. Otho IV. Henvicus IV.                                                          |                                                                                                                     |
| Henricus VII. Ludouicus Bauarus, minime Cal                                                          | Innocentius I I I. primatum Ecclefiasticum Romano F                                                                 |
| niniani vel Lutberani. 881. Philippicus, Leo Ifau.                                                   | tifici conuenire afferit, ratione à fole & luna de                                                                  |
| ricus, Copronymus, Antichristiani prodromi, Eccle-                                                   | Et a. 731. ad Alexium Comnenum Angelum I<br>Conftantinopolitanum firibit de fubfidio terre                          |
| fiam & omnes orthodoxos grauißime afflixerunt                                                        | Conffantinopolitanum ferioit de jubilato terre j<br>Ba ferendo. 306. ab bareticorum calumniu dej                    |
| & dirißime exagitarunt. 882                                                                          | ditur.                                                                                                              |
| Imperium Romanum omnimode defolandum, & defiru-                                                      | assur.<br>Innocentius VIII. fingitur Nortuuegu concesiffe, v                                                        |
| endum, antequam veniat Anitichriftus. 856. O                                                         | ne vino facrificarent. II                                                                                           |
| , seq. à Gracii ad Francos per Romanum Pontificeni<br>translatum. 856. commutatum de temporali in    | Infrumentum nibil ex fe potest, nift à primaria cauf                                                                |
| fristuale. 856. 257. adbuc durat, tametsi extra                                                      | actionem applicetur.                                                                                                |
| Romam.857. ante aduentum Antichrifti in decem                                                        | Intellectus est principium productiuum verbi etiam cre                                                              |
| reges dividetur, quorum wullus fit aut dicutur rex                                                   | 91. non potest ab anima communicari corpori.                                                                        |
| Romanorum. 857. longo tempore geminum fuit,                                                          | 134.                                                                                                                |
| alterum scilicet in Oriente, alterum in Occidente.                                                   | Interior ire dicitur, qui alteri it finifterior, id est ad                                                          |
| 858. refertur ad Imperatorem Romanum, vs rela-                                                       | uam.<br>Internuntius nemo fuiipfius. 354 ad partes diuctfus p                                                       |
| tiuum. 859. aliquandiu ante finem mundi penitus                                                      |                                                                                                                     |
| abolebitur & extinguetur. 862. ô quam potens.                                                        | 6 Tejponja ucjerc.                                                                                                  |
|                                                                                                      |                                                                                                                     |

| recubuit. 543. vere O bijetifa. 673.674. non fi-<br>triumpbantis.565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperfies ibid. Epbefiorum Epifcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Abacalypfiu (sipfit auno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | dicium fert de Caluiniano Pradicante qui non po-<br>tuit ferre fanctisismo nomini Ic/u venerationem<br>exhibitam.939. Vitas Patrum & Speculum Exem-<br>plorum citat. ibid. Lupus 984. fabulam de Ioanne<br>Papiffa afferit testibus haretuci, vel recentibus, ob-<br>furis & ignotis 984. 985. 986. 988. in suo Cata-<br>logo Pontificum, ca/u, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papiffam omittit. vec quidquam semporis reliqui<br>facer, quod ei posit tribui. 989<br>Ioannes Zebender Soc. Ief. refutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prafatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Iob facerdos. 451 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| nus est, tum nil mala verba nocebunt. 161. 170. que<br>ambigue dicta funt, profertim à fuspetto Auctore,<br>contra ipfum interpretetris. 161<br>Interregnum non est abfolute Aristocratia. 423<br>Inuocatio Petri& Pauli tanquam pracipuorum Ecclesia<br>patronorum, olim in vfu, in cometerius & cryptus.<br>671<br>S. Ioannes Apostolus in vltima coma fupra pectu Domini<br>recubuit. 543. vere & bistorice fuit typu Ecclesia<br>triumpbantus. 565. Euangelista. 673.674. non fi-<br>miit vicam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperstes ibid. Epbesiorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragesimo quarto in Asiam venit. 1<br>602. Abacalvostin (vibsti suno XIV. Imperi Domi- | tuit ferre fanctistimo nomini Iesu venerationem<br>exhibitam.939. Vitas Patrum & Speculum Exem-<br>plorum citat. ibid. Lupus. 984. fabulam de Ioanne<br>Papista afferit tistibus haretuis, vel recentibus, ob-<br>fiuris & ignotis 984. 985. 986. 988. in suo Gata-<br>logo Pontificum, casu, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papistam omittit. vec quidquam temporis reliqui<br>facet.quod ei posit tribui 989<br>Coannes Zebender Soc. Ies. restutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prastatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Tob facerdos. 451                                                   |
| ambigue dicta funt, profertim à fuffecto Auctore,<br>contra ipfum interpretetris. 161<br>Interregnum non est abfolute Ariftocratia. 423<br>Inuocatio Petri& Pauli tanquam pracipuorum Ecclefia<br>patronorum, olim in vfu, in cometerius & crypi is.<br>671<br>S.Ioannes Apostolus in vltima cœna fupra pectus Domini<br>recubuit. 543. vere & bistorice fuit typus Ecclefia<br>triumpbantu. 565. Euangelista. 673.674. non fi-<br>miit vicam Martyrio.674 fub Traiano Principe ad<br>buc fuperstes ibid. Epbesforum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragessimo quarto in Afiam venit. 1<br>602. Abacalyptin (vibstit anno XIV. Imperij Domi-                                                      | exhibitam.939. Vitas Patrum & Speculum Exem-<br>plorum citat. ibid. Lupus 984. fabulam de Ioanne<br>Papiffa afferit teftibus haretucis, vel recentibus, ob-<br>furis & ignotis 984. 985. 986. 988. in fuo Gata-<br>logo Pontificum, ca/u, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papiffam omittit. vec quidquam temporis reliqui<br>facet, quod ei possit tribui. 989<br>Ioannes Zebender Šoc. Ief. refutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prafatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Iob facerdos. 451                                                                                                      |
| contra ipfum interpretetris.<br>Interregnum non est abfolute Ariftocratia.<br>Inuocatio Petri& Pauli tanquam pracipuorum Ecclefia<br>patronorum, olim in vfu, in cometeris & crypi is.<br>671<br>S.Ioannes Apoftolus in vltima coma fupra pectu Domini<br>recubuit. 543. vere & biftorice fuit typu Ecclefia<br>triumpbantis. 565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vicam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperftes ibid. Epbefiorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>I<br>602. Abacalyofin (vibfit anno XIV. Imperj Domi-                                                                                                                    | plorum citat. ibid. Lupus. 984. fabulam de Ioanne<br>Papiffa afferit testibus haretuis, vel recentibus, ob-<br>scurie & ignotis 984. 985. 986. 988. in suo Cata-<br>logo Pontificum, casu, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papissam omittit. vec quidquam cemporis reliqui<br>sacet, quod ei possit tribui. 989<br>Ioannes Zebender Šoc. Ies. resutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prastatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Iob sacerdos. 451                                                                                                                                                    |
| Interregnum non est absolute Aristocratia. 423<br>Inuocatio Petric Pauli tanquam pracipuorum Ecclesia<br>patronorum, olim in vsu, in cometerius & crypius.<br>671<br>S.Ioannes Apostolus in vltima coma supra pectus Domini<br>recubuit. 543. vere & bistorice fuit typus Ecclesia<br>triumpbantus. 565. Euangelista. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc superstes ibid. Epbessorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragesso quarto in Asiam venit.<br>1<br>602. Apacalyzsia (vizistanno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                               | Papiffa afferit tistibus haretucis, vel recentibus, ob-<br>feuris & ignotis 984. 985. 986. 988. in suo Gata-<br>logo Pontificum, casu, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papiffam omittit. vec quidquam temporis reliqui<br>facet, quod es posit tribui 989<br>coannes Zebender Soc. Ies. resutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prastatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>lob sacerdos. 451                                                                                                                                                                                                          |
| Interregnum non est absolute Aristocratia. 423<br>Inuocatio Petric Pauli tanquam pracipuorum Ecclesia<br>patronorum, olim in vsu, in cometerius & crypius.<br>671<br>S.Ioannes Apostolus in vltima coma supra pectus Domini<br>recubuit. 543. vere & bistorice fuit typus Ecclesia<br>triumpbantus. 565. Euangelista. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc superstes ibid. Epbessorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragesso quarto in Asiam venit.<br>1<br>602. Apacalyzsia (vizistanno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                               | feuru & ignotu 984. 985. 986. 988. in fuo Gata-<br>logo Pontificum, ca/u, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papiffam omittit. vec quidquam temporu reliquü<br>facet, quod ei posit tribui 989<br>Ioannes Zebender Soc. Ief. resutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prasatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Iob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Inuocatio Petrić Pauli tanquam pracipuorum Ecciefiz<br>patronorum, olim in vsu, in cometeriu & crypiu.<br>671<br>S.Ioannes Apostolus in vltima coena supra pettu Domini<br>recubuit. 543. vere & bistorice fuit typu Ecclesia<br>triumpbantu. 565. Euangelista. 673.674. non fi-<br>niit vicam Martyrio.674. sub Traiano Principe ad<br>buc superstes ibid. Epbesiorum Episcopu.693. anno<br>Redemptoris quadragesimo quarto in Asiam venit.<br>1<br>602. Apacalypsin (vipsti suno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                    | logo Pontificum, cafu, vel nutu diuino, Ioannem<br>Papiffam omittit. vec quidquam cemporú reliquü<br>fact, quod ei posit tribui. 989<br>Ioannes Zebender Šoc. Ief. refutauit duas Pragenses con-<br>ciones cum prafatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>Iob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| patronorum, olim in vfu, in cometeriu Cr (ryp118.<br>671<br>S.Ioannes Apoftolus in vltima coma Jupra pectus Domini<br>recubuit. 543. veré Cr biftoricé fuit typus Ecclefia<br>triumpbantis. 565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperftes ibid. Epbefiorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Apocalypfus (sipfit anno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                                                                     | Papiffam omittit, vec quidquam cemporis reliquu<br>facer, quod ei pofit tribui 989<br>Coannes Zebender Soc. Ief. refutauit duas Pragenfes con-<br>ciones cum prafatione fua, Polycarpi Lauferi.<br>1173<br>Tob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 671<br>S.Ioannes Apoftolus in vltima cæna Jupra pečtus Domini<br>vecubuit. 543. verd & biftorice fuit typus Ecclefia<br>triumpbantis.565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperfles ibid. Epbefiorum Epifcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Apacalypfus (sipfit anno XIV. Impery Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | facit, quod ei poßit tribui. 989<br>Ioannes Zebender Šoc. Ief. refutauit duas Pragenfes con-<br>ciones cum prafatione fua, Polycarpi Lauferi.<br>1173<br>Iob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| S.Ioannes Apoftolus in vltima cæna fupra pečtus Domini<br>recubuit. 543. verð Cr biftorice fuit typus Ecclefia<br>triumpbantis.565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperftes ibid. Epbefiorum Epifcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Apacalypfus firipfit anno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | oannes Zebender Šoc. Ief. refutauit duas Pragenfes con-<br>ciones cum prafatione fua , Polycarpi Lauferi.<br>1173<br>lob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| recubuit. 543. vere & biftorice fuit typus Eccienz<br>triumpbantis. 565. Euangelifta. 673.674. non fi-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperfies ibid. Epbefiorum Epifcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Abacalypfin (vipfit anno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ciones cum prefatione sua, Polycarpi Lauseri.<br>1173<br>lob facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| triumpbantis. 565. Euangelifta. 673.674. non Ji-<br>niit vitam Martyrio.674. fub Traiano Principe ad<br>buc fuperfles ibid. Epbefiorum Epifcopu.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Apacalypfin (sipfit anno XIV. Imperij Domi-<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1173<br>10b facerdos. 451                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| niit visam Martyrio.674 fub Traiano Principe ad<br>buc fuperftes ibid. Epbefiorum Epifcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>602. Apacalyphin (sipfit anno XIV. Imperij Domi-<br>I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | lob facerdos. 452                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| buc fuperftes ibid. Ephefiorum Episcopus.693. anno<br>Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit.<br>1<br>602. Apacalyphiu (cripfit anno XIV. Imperij Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | lob facerdos. 452                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Redemptoris quadragefimo quarto in Afiam venit. I<br>Goo Abacalypfin (vipfit anno XIV. Imperij Domi-I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Redemptoru quali agonino qualito in peri Domi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | lodocus Coccius demonstrat Petrum Roma fuisse. 702                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | lonas vinus triduum fuit in ventre ceti. 318. figura Chrifti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ad inforos de/cendentu. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tiani. 902. superstes adbuc, cum Linus, Clerus &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Tofepbus Indeus Imperium Indeorum ante Saulem vocat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Clemens Domanam Cathedram tenerent. 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Arifiocraticum in:proprie. 422                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| e Toannes Bantiffa à Domino ab viero vocatus.247 capi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ATILOUTALIMIN SIMPLOPIUS 421 ANA MANASCHA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| te ah Herade plexis. 673 871. eras Hellas venturius,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | lofue fummus Dux populi Hebrai. 421. Monarcha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| man in perfona, fed fbiritu, zelo, ardore, officio es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 427                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| fundione. 867.869.871.877                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Irenaus descensum Christi ad inferos manifestissime ad-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| To amos Bulene Societ Atis Jefu. 167.342.1060                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | fruit. 331. 332. dicit Ecclefiam Romanam à Petro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ioannes Caluinus dum vizit.plus autoritatis in fuos colle-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | & Paulo fundatam. 664. 668. Petrum fuiffe Ro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| gas babutt, quam bedie Anglia primas in Coepifco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mæ affirmat 669.in Catalogo Romanorum Epifco-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pos exerceat. 436. 437. 441. Vide V. Caluinm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | porum primo loco ponit Petrum & Paulum. 676.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| pos exerceat 430.457.441. mer . Cummun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Romane Ecclefie tribuit potentiorem principali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ioannes Drufius Caluinifa, probas nomen Ieboua effe no-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | tatem, 677. Clementem dixit effe tertium, Hygi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| uitium. 51 Vide etiam V. Drufim.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | num oftauum, Eleutberum duodecimum Roma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | num Episcopum, nempe post Petrum, sine à Petro.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Leawner WIII Pent. Max. & Gracorum calumnin vinal-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ibid. Cletum appellat Anacletum. ibid. Romanum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| carur 116 eius ediftole à Gracus fallate. 117-juccessit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Imperium ante aduentum Antichrissi in decem re                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Undriana II. 122. 124. incaute esit, quoa con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ges diuisum ini, probat ex Daniele & Apocalypsi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| tra derreta fuorum antecenorum & Synoal Our.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ges asusjum its, prodat en Daniele O aporalppio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ne Ocumenice, Photium in Sedem reduxit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 857.858.vidit & audiuit eos qui Icannem Apoflo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | lum viderant & audierant. 904. inuebitur in eos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| toannes 1 X. Papa defenditur à calumniu bareticorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | qui Antichrifto falfa nomina excogitant. 905. 906.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1086                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | suspicabatur, non certo pronunciabat. Ansichrifti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ioannes XIII. feu XIV. Papa cœpit baptizare, bec eft,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | nomen fore xareir ., quod Latini ea atate latißi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ioannes X III. jeu X IV. rapa capit opposition of 1083                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | me reznarent 906 expresse dicit, certo no costare de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| I TAM (PITATE CATHVADA)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Antichristi nomine, & S. toannem id non fine ra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ioannes X X I I. ab baretuorum calumniu defenditur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tione voluisse esse occultum & ignotum 907 diferte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1099. & feq 1102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | dicit Imperium Antichristi tribus annu Ofex men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ioannes X X I I I.non fuit Papa plane cert & G indubit a-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fibus terminatum iri, fedemý, eius non Romam aus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ene 042 fertur futuram carnu rejurrectionem ne-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Latium, fed Hierofolymam fore. ibid. aperte docet,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| easte, ibid, in Concilio Constantions acculatus,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | tempore Antichrifti & anteregnum Chiliasticum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Gd de nigatione resurrectionse non consicius.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Hierofolymitanum templum extiturum, vt in co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ibid. defenditur à calumntie bareticorum. 1103.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | HIETOJOLYTILLATUTE LETTYLATIS EXCLUSION FO DE SA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | fedeat & regnet Anticbriftus.922. crebro corpora                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ioannes Lucidiu. 985                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | nostra vocat templum Dei. 923                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ioannes de Marcouille. 985                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | dicit Antichriftum tentaturum fe Chriftum often-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| IOANNES BE MARTCORNEC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | dere. 953                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| IDATITES MATTA Deiga.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | lfaac filim Abraba, figura noui Teffamenti, vt Ifmaël ve-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Igannes Pierone valering mil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | tern. • 504                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | lfidorus scribit Diabolum habuisse primatum inter Ange-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ioannes Rainoldus Calninista Anglus. 1060. Vide V. Rai-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | los ante ladíum. 479                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| noldue.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | lfidorus cognomento Mercator, Canonum collettor, ducen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ioannes Roffensis Episcopus fanctitate & oruditione cla-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | tu annu Carolum Magnum antegressus. 729. 730.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vikimus 687. beatus Marijt. inia. conucijionens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | meminit epiflolarum Clemeniu & Anacleti. 729                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| calumniarum Veleni scripsit. ibid. Vide etiam V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Roffensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Toammer Stella. 985                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Isocrates Monarchiam demonstrat este optimam ex Res-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| La anne Wolfing pro tempore sunc Lutheranus , forfan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | pub. administranda formu. 418 tyranni & tyran-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| nunc Caluinianus. 938. Vide eriam V. VVolfius iu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | nidu vocabula in bonam parcem accipit. 419<br>* * * * 1sraë-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

.

| <i>f</i> N                                                | DEX                                                      |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Ifraëlita fponte se Regi Sauli subiecerunt. 420. Monarchs | pemodum Scholasticus. 243. laudat D. Thomam              |
| cum imperium Gedeoni eius g posterie, & Iephte de.        | the DAMAG CANdidion and Conin Con Line                   |
| tulerunt. 423. Deo quasi reiecto reges sibi dari po-      | turam finon proficiat in scientia & fapientia, non       |
| ftulant. 424.425                                          |                                                          |
| adai,odio Cbristi , prophetiam quandam ex editione Se-    | Christum og atorn Cabionai an Cuit.                      |
| ptuaginta Interpretum expunxerunt. 322, in Ba-            | tem negatiue. 255. Agnoeta.258. ignorantiam ett-         |
| bylone & apud Affyrios, sub Caij imperio expulsi &        | am priuatiuam in Christo ponit. 259. impius. ibid.       |
| trucidati. 658. vulgo triginta diebus mensem clau-        | inconft ans 259. 260. ignorantiam Christie or mor-       |
| dunt, quem plenum vocant 890. precipui Antichri-          | bos ad redemptionem generic bumani visles futu-          |
| stiane Tragædie choragi. 911. obligabantur in con-        | ros affirmat. ibid. Christum ait affumpfissea que        |
| fiientia, non vefci carne fuilla.                         | erat vindicaturus. ibid. nouam & inauditam ba-           |
| udas Patriarcha nurum suam scortationu accusatam          | ttenu philosophiam Leide in Hollandia patefecit.         |
| igni adiudicauit. 426. inter Chananeosversatus.           | 261. defectus naturales negative dictos, vt volandi,     |
| ibid.                                                     | Gc. vult pertinere ad perfectionem natura. ibid.         |
| udas Thaddaus Iunio Lebbaus. 594                          | rem ait per negatione ditescere, id est. perfectiorem    |
| udices olim erant quasi Vicarij & Proreges Dei. 423. 424. | fieri. ibid. scientiam beatam & infusam vbique in        |
| etiam vocabantur Reges. 424.427. in fingulu ciui-         | Chrifto agnosciit. 262. à reliquis Caluinisti descis-    |
| tatibus constituti. 485                                   |                                                          |
| dicium Bellarmini de libro quem Lutherani vocant          | ibid.<br>ipfi etiam communi loquentium confuetudini re-  |
| Concordia.171. quindecim annis ante libros de In-         | Duchat                                                   |
| dulgentiu produit.ibid. etiam Germanice omnium            | Chriften Carity and Links                                |
| manibus teritur. 171.172                                  | lunim scientiam practicam definit actum ex babitu. 266.  |
| aureus libellus. 191                                      | tracelankos nobis ningio actum ex Dabitu. 266.           |
| lianus Cardinalis in Concilio Florentino cum Marco E-     | tragelaphos nobis pingit. 263. 266. dicit, nullam        |
| phesio disputat. 124. passi est octauam Synodum           | qualitatem effe absolutam, & hoc noniffe omnes.          |
| fub Hadriano I I. fibi eripi. ibid.                       | 268. fomnia fua Bellarmino affingit. 269. etiam in-      |
| lius I. Pontifex Romanus S. Atbanafio nullum auxili       | fanabilia fanare tentat. 278. ex Christo peccato-        |
| um ferre potuit ob bareticoru & Imperatoru hare-          | rem facit. 284, turpem antilegiam commistit. 286.        |
| tici potentia. 449. Petri in Epifcopatu fucceffor, qui    | vbi & quando labet, Rhetores & Tropiftas ex Pa-          |
| fibonoretur, ipfa Petri memoria honoratur. 685.           | tribus facit. 288. Deam facit deliberare. 291. inepte    |
| affirmat, ad se pertinere officium diiudicandi causas     | diftinguit paßionem Christi in fieri & fatum effe.       |
| Episcoporam, etiam Orientalium; & hocius à B.             | 295. negat mortem corporn Christifaifatufatere po-       |
| Petro se accepiffe. 731. contra Arianos rescribit pro     | tuiffe pro morte animarum omnium. 296. impe-             |
| Athanafio. ibid.                                          | tum dat in Patres. 297. calumniatur ciuiliter. 298.      |
| ius Calumista, Danaum refellit. 4. calumniatur &          | cenfor nimis liber. ibid. bona Augustini piorumque       |
| mentitur.11.12.30.69.128.239.242.243.258.272.             | venia, Augustini pietatem admiratur, sententiam          |
| 290.292.296.297.331.360.361.362.366.397.403.              | reilicit. ibid.                                          |
| 435.538.540.545.560.589.598.661.692.740.                  | Iunius ait vincula Simfonis fuisse typum prenarum infer- |
| 747. O feq.                                               | ni,quas Christus subiturus effet. 299. Simfonem.         |
| ius Gallus Biturix, lingue Germanice band callentif-      | & Pelift aos legis pro Samsone & Philistan, ibid.        |
| jimus.17.Lutheri malus aduocatus.ibid, non respo-         | Strenuißimm Negator. 301                                 |
| det ad rem. 18. de Neftorio & Eutychete barefiar          | S.Thomam non femel citat. 302                            |
| chu bene meritus 19.20. S. Cyrillum vt precipitem,        | agnoscies tandem, inferos effe locum subterraneum.       |
| S. Leonem vt arrogantem traducit. 20. Erafmum             | 308 sepulchrum quod supra terram extat, non pu-          |
| non probat.21.51. Arianizat.33.34.36.38. nibil ad         | tat ejje jepuichrum. 210                                 |
| brobolitum drift 20 20 California ala defendia            | pius in magistrum suam Bezam. ibid.                      |
| propositum dicit. 38. 39. Caluinum male defendit.         | terram fecundum substantiam fuam post extre-             |
| 40. Nestorianizat. 41. 42. 43 44. 45. Sarnicium           | mum tually diem penst m abolitum iri putat. 311          |
| & Scheckium male defendit. 45. 46. VVigandum              | Rabinizat.                                               |
| accufat, ridet, defendit. 47. seuerus loquendi magi-      | festimationem S. Hieronymi dolet, haping exculat,        |
| fter. 49.blaßbemm. 55. in natura diuina ponit po-         | janiet. 216                                              |
| tentiam paßinam. 63. peior Ariano. 64. ineptère.          | Ruperto compatitur. ibid. toti Ecclesiastico vel         |
| fondet. 66 male piw in magistrum. 73. oblique &           | nibil vel parum tribuit.                                 |
| ambigue loquitur. 75. à fe, mutat in per fe, &, in fe.    | festine as lepide iocatur. ibid. mullat contra Pa-       |
| 75.76. admodum liuidus. 83. Lutherum craffe &             | tres. 321. Vbique somniat Tropistatropos. ibid.          |
| imprudenter scripfisse fatesur, & tamen exsusat.          | Patrum sententias deprauat.322.imitatur Iudeos.          |
| 127.135.                                                  | dum literalem sensum eradere, & in allegoricum           |
| verba D.Thoma corrumpit, & mutat, aliqualiter,            | <b>TTANSTORMARE CONATUR</b>                              |
| in, aqualiter. 141                                        | Ains Locutius.ibid. fuam & Beze fententia S. Au-         |
| Arij partes thetur. 142                                   | aufina duri                                              |
|                                                           | guitino amneit.                                          |
| Criticus & Grammaticus.239, ex Caluiniano pro-            | guftino affingit. 325<br>Caluino non vir bonus. 329      |

| Dipous Lamoos Vittoppime Projett. 330                   | <b>100</b>          |
|---------------------------------------------------------|---------------------|
| Patrum & Conciliorum auctoritatom eleuat. 331.          | fiaftiu             |
| 333                                                     | tur. i              |
| Cbristum anima & corpore ad inferos descendisse         | Patri               |
|                                                         | siie in             |
|                                                         |                     |
| Innim ineptus, impius, temerarius & innerocundus. 338.  | quod                |
| ait fanctos Patres non bene de inferie philosopha-      | ad fr               |
| tos effe. 339. naturam bumanam Christis per se          | 548.                |
| nibil poffe, infinuat. 350. Eutychianizat. 351.         | negal               |
| Deitatem Filij obediniffe Patri adstruit. ibid. per-    | \$76.               |
| peram citat S. Leonem. 355. Cbristum fecun-             | nium                |
| dum 'naturam dininam facit Patre fue inferiorem.        | consi               |
|                                                         |                     |
| 356. 357. 366. Filium Dei ait distingui natura          | prim                |
| fecundum perfonam à Patre. 357. locum S. Augu-          | tra 1               |
| fini depranat. 359. Christum ait sacerdotem &           | male                |
| Pontificem effe fecundum dininam naturam. 360.          | STAI                |
| 361. divinitatem Christi concipit quasi formam,         | trang               |
| que bumanam naturem quasi informet. 363.                | typus .             |
| Christum dicit effe mediatorem secondum perso-          | Ruffi               |
| wam, non fecundum naturam. 363. 364. duas na-           | поли                |
| turas statuit in dinini. 364. in Neftorium vel Ne-      | Ruffin              |
|                                                         |                     |
| Storianum transformatur. ibid. negat, opera Tri-        | quide               |
| nitatin ad extra, effe indinifa, 365. totam Trinita-    | Innim comm          |
| tem facit mediatorem. ibid. perfonam putat ali-         | diftin              |
| quid poffe operari fine effensia.ibid.notionem Gra-     | banit.              |
| tionem facrificij ignorat. 366                          | 730.P               |
| Iunim pingit tragelaphos & chimerae. 368. duas in Chri- | cbrift              |
| fto actiones, & vnam tantum operationem ponit.          | tichri              |
| 368. 369. negat distinctionem ante distinctionem.       | 740.                |
| 371. crambem iam millies recoltam reponit. ibid.        | ibid.               |
| non intelligit D. Thomam. ibid. officium docendi,       | tendit              |
| Trinitati commune, ait terminari personit. 372.se-      |                     |
|                                                         | ter, is             |
| mina non obscura Arianismi spargıt. ibid. Calui-        | poffe               |
| wum à Bellarmino Arianismi postulatum, sub cul-         | (jmm)               |
| tro liquit. 373.exinanitionem divinitativ in fo, &      | tinm                |
| fecundum /e.probat ex Homero ibid, parum refer-         | cum p               |
| re putat, quid de merito Christi sentias. 384. te-      | dentia              |
| stum Scripture transuertit & peruertit 384. 385.        | Sardic              |
| quouse Arianismo deteriora effatur. 386. admo-          | Grege               |
| dum versatus in Miffali Romano, ac fi aliquando         | pretat              |
| Monachus vel Sacerdos fuiffet. ibid. vitam ipfe fibi    | (enten              |
| fuam scripsit.ibid. rigidu cen for cum de merito, fa-   | Leone               |
|                                                         |                     |
| cilu autem, cum de gratia & scientia Christi agi-       | mertic              |
| tur. 388. bumanam Cbristi naturam nihil effe di-        | riem &              |
| sit, nifi inftrumentum diuinitatis. ibid. myfterium     | rum p               |
| Incarnationis euortit. ibid. Bellarmini dicta fru-      | *betor              |
| ftillatim discerpit.391.ineptias repetit.392. affin-    | torem               |
| git Bellarmino paralogifmos. ibid. fatetur, fcur-       | folum,              |
| rarum aut imperitorum effe , Papa nomen ad tur-         | parum               |
| pia transferre. 397                                     | lumni               |
| concedit imperium Mofis, Iofue, & Iudicum fuiffe        | 840.8               |
| Monarchicum. 422                                        | Innim Christ        |
| Iunim mirificm in procudendis nouis & ad rem nil atti-  |                     |
| • •                                                     | blafpb              |
| nentibu diffinctionibu. 429. textum Bellarmi-           | · rifice fe         |
| ni in frustilla concidit & lancinat. 433. absoluit      | Conft               |
| S. Martinum à rufficitatu nota. 435 Puritanm.           | ft antin            |
| 436. temerariu in afferendo. 459. concedit vnum         | Floren              |
|                                                         |                     |
| Angelum ceteru preesse. 478                             | reiicit.<br>refingi |

un han minin Glam à Amahan

egnoscit regem Anglia pro Monarcha Eccle-10.489. dictat leges ex tripode. 522. (auillaibid. ridet Surium. 533. proiecte audacie in um dictiu depranandis. 539. S. Leonem conuiucebit. 541.558. Augustini causidicus. 544. teti communitati traditur, putat pertinere ngulae eine partes etiam figillatim sumptas. di&a S.Cypriani depranat. 558. 559. Petrum tione Cbrifti putat excidiffe ab Apoftolatu. (apientior fuis fymmyftis. 593. in S. Epiphainuebisur. 597. in S. Petrum preceps. 600. cia iacit in Pontifices. 628. nugatur. 644. itinam Ecclefiam ait carniffe imaginibus, con-Danaam. 648. cum suo symmysta Sutliuio concordat.657. fpurium putat, quicquid conlum affertur. 684. criticus. ibid. Anacletum format in Anencletum.690. 1040. insipientie formalin. 712 num pro fidifimo 👉 plane Latino Niceni Ca-

nonis Interprete babet. 725 Ruffinum literarum priscarum peftem appellat, & qui dense magie quam naso valuerit. 725.730

inifcitur Conftantinum diæcefes Ecclefiarum xiffe.725.nefcit quid fuburbanum & fuburas apud Ciceronem fignificet. ibid. nafo valet. onstifices excu/at , quod non fuerins ipfi Anti-, fed folummodd fouerint & conceperint Anftum.731. lepus Leoni mortuo in/ultat. 732. Sanctum Leonem pro vulpe aut lupa babet. fines diæceseos Romana Metropolitana exv/g, ad fines Thracia 734. temerarius affern probando deficit. 741. 742. non putat dici latine erraticum pro errante.751. Sibrando yfta fuo contradicit. 759. fanctum Innocenprimum Pontificem carpit. 764. 765. Attionis pro Arfacio. 764. 765. fepta omnis pue & renerentie transcendit.773. Concilium enfe Oscumenicum reiicit.774.775. fan Eum rium perftringit. 776. 777. Exarchum interur principem cantilen a, vel modulation u, vel tie in çon/effu dicende.777.778. (anttum mridet.778.grammatice tricatur. 782. dinla canillatoria quarit. 799. accufat barbatyls in Romana Synodo. 803. feuerne verboenficulator. 804. Ennodium transformat in em ibid.alter Chremes.805 Strenuum negaagit. 807. contendit . Christum non de facto fed etiam de inte fubiectum fuiffe. 808. 809. reuerens in Christum. 809. mentitur & ca atur.761.768.775.776.781. 782.788. 807. 42.975,976.1016.1055

Innim Christum quâ Deus ett, subiectum fuisse bominibus blashbemat. 809. de maiestate Christi parum bonovisice sentit. ibid. per Romam imperite intelligit Constantinopolim. 812. falso citat Synodum Constantinopolitanam quintam. 814. 815. Concilia Florentinum & Lateranense sub Innocentio I I I. reiicit. 817. Antichristum sibi ad arbitrium fingit refingit. 823. vocem, alim, putat esse indiuiduum vagum.ibid.ipse vită suam conscripsti, quam postea

480

. . 1

**quend**am tuetur.

\*\*\*\* 2 Merula

| J N                                                                          | DEX                                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Merula publicauit.824.integrum biennium atheus                               | prime suffiniane lock quibufdam preesse debe                                                                      |
| fuit, & quatuor vxores babuit. ibid. conuicia in                             | feribit,tanquam Vicarium Romani Pontificis. 77                                                                    |
| fanctos Patres iacit.826. confentit cum Epipbanio                            | fancit, vt fanctifimus veteris Roma Papaprim                                                                      |
| contra Sibrandum.835. afferit Antichriftum fra-                              | Amaium (acardatum lie Lassilimu ma) andi                                                                          |
| tim venisse post Christin calos ascensionem. 840.                            | omnium facerdosum fit, beatißimus verd Archief                                                                    |
| nefcit que fint coniunctiones vel propositiones co-                          | fcopus Constantinopoleos secundum locum post sa                                                                   |
|                                                                              | Ham Apostolicam vereru Roma sedem, obtineat, ca                                                                   |
| pulatiue, que dissunctiue.841. Pouelum & Magde-                              | terug omnibus preferatur. 78                                                                                      |
| burgenses dicit errare.ibid. pro Beza in Bellarmi-                           | Iuftinianus Iunior ex Imperio expulsu, etiam abscisso n                                                           |
| num iniuriosus. ibid. Vide etiam V. Franciscus Iu-                           | fo. 747. Trullanum seu Quinisextum Conciliabs                                                                     |
| nim. impio Porpbyrio addıctior quam fanctu Pa-                               | lum coëgit. 747. 751. bereticis potim quàm Co                                                                     |
| tribus. 860. de fimplicitate Euangelij feribit admo-                         | tholicie ante suam expulsionem fauit. 748. subsid                                                                 |
| dum simpliciter. 864. Henoch & Heliam viuere,                                | Regis Bula sparser in Into miner a Gianna 31:1                                                                    |
| pro fabula babet. 866. Sutliuio & Sibrando ad-                               | regu Bulgarorum in Imperium restitutus. ibid. p                                                                   |
|                                                                              | tit à Ioanne VII. Trullanorum Canonum appro                                                                       |
| uersatur. 867. falsum commitsit, dum Bellarmi-                               | bationem.fed frustra. 748.74                                                                                      |
| num falfi arguit. 868                                                        | Sergium Romanum Pontificem nolentem subscri                                                                       |
| unim Bellarmino perturbato condonandam cenfet iniu-                          | bere Trullano suo Conciliabulo,per Zachariam pro                                                                  |
| riam,qua Lutberum & Zvvinglium affecit, dicens,                              | tofpatarium fuum iußit Conftantinopolim depor                                                                     |
| eos nullum ludaerum conuertiffe.870. Sutliuio op-                            | tari ace Phinesen and the Constantinopolities depon                                                               |
| positu.888.videtur illud Antichristianum açropa,                             | sari.750. Rhinotmetus. 751. 755. barefi pollute                                                                   |
|                                                                              | Catbolicos perseguitur, & cum Saracenu paces                                                                      |
| Nego, de quo Hippolytus Martyr, in animo, in fron-                           | facit.754. cum Arabibus terra marique fædus ici                                                                   |
| te,in manu, in ore, in calamo, in charta circumtu-                           | 755. Trullani Conciliabuls auctor & aufpex.755                                                                    |
| liffe, tanquam characterem beftia illius, cui dum                            | 756                                                                                                               |
| viueret,tanquam pracurfor viam feduld apparauit.                             | Instinus Imperator optimus. 108                                                                                   |
| 918 919 argumentum Bellarmini dum reformare                                  |                                                                                                                   |
| tentat, deformat. 923. Chriftum fecundum huma-                               | Iuftinus Martyr dicit vnius principatum à bellu dissidius                                                         |
| nam naturam fubiicit legalibus ceremoniu, imd fe-                            | folutum ac liberum effe. 413. Christianam legen                                                                   |
|                                                                              | ait effe postremam. 114                                                                                           |
| sundum diuină quog, natură Deo fubinit.964.Lu-                               |                                                                                                                   |
| theri nuptias tueri nititur, Cynicus Cynici, & quod                          | K.                                                                                                                |
| magu mirum, Sacramentarius Lutheri 974. Syno                                 |                                                                                                                   |
| di Smalcaldica defensionem suscipit in gratiam Lu-                           | Kilianm à Conone Papa missi ad conuersionem Franco                                                                |
| theranorum.ibid. cor Papa firutatur.ibid. folum                              | num feu Oriontalium Francorum. 506.508                                                                            |
| Deum dicit in templo federe, alios omnes stare.                              |                                                                                                                   |
| ibid. 'non intelligit quid fit , per modum (uffragy).                        | Т                                                                                                                 |
|                                                                              | ميل ا                                                                                                             |
| 975 Illyricum defendit, bostem suum, vt & omni-                              | Telyninchi Onesialungiani dallan Sia da anti-                                                                     |
| um Sacramentariorum & Caluinistarum infen-                                   | Labyrinthi Creticohunniani destructio ab Auctore edita.                                                           |
| fißimum.976.in S. Leonem Pont.& S. Bonifacium                                | 147                                                                                                               |
| Germanorum Apostolum pesulanter incurris.ibid.                               | Lactantius Anticbriftum Regem ex Syria malo fpiritu pro                                                           |
| Aurelium pro Valerio legit 980. Ruffinum fuis glof-                          | genitum appellat. 870                                                                                             |
| fis corrumpit. 982. 983. Cbytreum Lutberanum                                 | Lambertus Danaus. 594. Vide V. Danam.                                                                             |
| Caluinista defendit.ibid. fabulam de Ioanne Pa                               | Laonicus Chalcocondyla, interprete Clusero. 986. eius bi-                                                         |
|                                                                              | storia manuscripta in bibliotheca Bauarica Mona                                                                   |
| piffa in verit atem transformare conatur. 984. il-                           | childe Academics Track a Lit                                                                                      |
| lud apropau, Nego, Negamu, Negatur, Antichrifti                              | cbij & Academica Ingolstadij. ibid.                                                                               |
| tofferam ingeminat. 2012                                                     | Laonicus Vbiquifta Dancum Iefuicarum scripta expilas                                                              |
| sius reiisit Sandos & antiquos Patres. 1016. 1017. VVi-                      | firibit. 140                                                                                                      |
| tachero & Danao contradicit. 1020. vetus tefta-                              | Latinus fiue Lateinus, vt Regeina pro Regina. 900                                                                 |
| mentum vnà cum suo Tremelio ex Hebreo vertit,                                | Grace Aanino tantum feribitur , non Aarnio                                                                        |
|                                                                              | ibid.                                                                                                             |
| vel potius peruertis.ibid.in Nicolaum I. Pontificem                          | T asimi as the Town of Let Cim Sugar 7                                                                            |
| bacchatur.1063.1067.muscas captat.1060. absoluit                             |                                                                                                                   |
| Nicolaum Pontificem, non modo ab barefi. fed eti-                            | Latro fanctus gloria caleftu in limbo cum reliquis Patri-                                                         |
| am ab omni errore. 1086. à fuis fymmyfin difsidens,                          | buibi detentis, particeps factus. 313. non nifi qua                                                               |
| nobifcum facit. 1049. dicit argumentum Bellarmi-                             | dragefimo post refurrectionem die cum Obrifto ad                                                                  |
| ni nec caput nec caudam babere. 1128                                         | calos afcendis. ibid.                                                                                             |
| admittit ieiunia ab Ecclesia indicta, non autem                              | Latus alicuius tegere, of ad dexteram illim incedere. 647.                                                        |
|                                                                              | 648                                                                                                               |
| Pontificia. 1134                                                             | -                                                                                                                 |
| Nestorianifmi infamiam à Caleftino Papa amoli-                               | Laurentius Valla Caleftinum Pentificem primus borribili                                                           |
| tur. 1052                                                                    | mendacio commentue est fuisse Nestorianum. 1053.                                                                  |
| tur. 1053                                                                    | refellitur à Bellarmino. ibid.                                                                                    |
|                                                                              |                                                                                                                   |
| isconsulti quidam scripserunt libros de fingularibus in-                     | Laves imperi Romani inhano nala inanana at                                                                        |
| ifconfulti quidam fcripferunt libros de fingularibus in-<br>tellestibus. 531 | Loges imperij Romani iubent verba interpretari contra                                                             |
| isconsulti quidam scripserunt libros de fingularibus in-                     | Loges imperij Romani iubent verba interpretari contra<br>eum, qui clarius dicere potuit, & dixit obscurius.<br>17 |

|         |                                                                          | K                 | E          | R  | V       | M.                                                    |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------|----|---------|-------------------------------------------------------|
| S. L.,  | nifiverus Deus, inquit;non adfer                                         | tet temed         | lium, ni-  |    | Leo X.  | defenditur à calumniu bareticorum. 1105.              |
|         | fiverus bomo, non praberet exen                                          |                   |            |    | Leo X   | I. Pauli V. bodierni Pontificis anteceffor proximus   |
|         | rbe celeberrimus Pontifex.558.1                                          |                   |            |    | 1       | 904                                                   |
|         | to prapositum esse omnibus gen                                           |                   |            | ۲. | Leo I/a | eurus Imp. à Gregorio III. excommunicatus. 767.       |
|         | Apostolu. 583. 587. Christi in                                           |                   |            | -  |         | bellue potius quàm homo .768. à Gregorio I I I. pri-  |
|         | 587 fanctitate & eruditione pra                                          |                   |            |    | ~       | uatus imperso occidentali. ibid.                      |
|         | Petrum factum petram à petra (                                           |                   |            |    |         | das ex Iudeo Christianus Catholicus, imò & facer-     |
|         | mentum à fundamento Cbrifto.                                             |                   |            |    | 4       | dos factus, tandem à Zvvinglio perueríus. 870         |
|         | Leo de tribu Iuda. 595. Petrum                                           |                   |            |    | 1       | ius & Tiberius Absim artu Imperium inuadunt. 747.     |
|         | Cbriftus, non per effentiam, f                                           |                   |            |    |         | 748.750                                               |
|         | communionem. ibid. primatum                                              | •                 |            |    |         | um est leoni mortuo infultare. 732                    |
|         | Petrum dicit dininis preordinati                                         |                   |            |    |         | premos & absolutos principes non subiicit bumanu      |
|         | nam. 622. ait inuiolabile effe o                                         |                   |            |    |         | legibu nifi quoad directionem, non autem quoad        |
|         | anciuit Nicana Synodus.627. S                                            |                   |            | ľ  |         | correctionem. 809 bos ipfo quod eft lex, necessitatem |
|         | sibus Apoftolis & Ecclefits offe pr                                      |                   |            |    |         | imponit quoad res ipfas particulares quas pracipit    |
|         | rum ait fuiffe destinatum ad a                                           |                   |            |    |         |                                                       |
|         |                                                                          |                   |            |    | 1       | aut probibet. 1126                                    |
| -       | perij.666 fucceffor Petri , qui pet                                      | ••                |            |    |         | w Pontifex Romanw, fucceffor Petri. 681. nec bate-    |
|         | 686. in Concilio Chalcodonenfi<br>li Falafa Determinationen fi           |                   |            |    | N       | fin docuit,nec haretscui fuit.fed folum peccanit actu |
|         | iu Ecclefia Papa. 719. 728. Mas                                          |                   |            |    |         | externo, quando metu coactu & tadio diuturni          |
|         | Antiochenum confirmat. 720.72.                                           |                   |            |    |         | exilý impulsus, damnationem Atbanafij suo suffra-     |
|         | buit in Concilio Chalcedonenfi P                                         |                   |            |    |         | gie cofirmauit. & cum bareticis comunicauit . 1044.   |
|         | entium.721. totius mundi Epife                                           |                   | •          |    | 1       | & feq ab Ambrofio vocatur Santtus. 1656 defends-      |
|         | canoni Chalcedonenfi de prima                                            |                   |            |    | 1       | tur ab bareticorum calumnis.ibid. Felici I I. fut-    |
|         | tinopolitana validißime`reclam                                           |                   |            |    |         | cessit. 1051                                          |
|         | 740.noluit Donatum Salicinen                                             |                   |            |    |         | as ad quam fumus omnes à natura propenfi, illa in-    |
|         | uatiana conserfum gregi fuo pro                                          | •••••••           |            |    |         | telligitut,quam tollit feruitus, non autem fubiectio  |
|         | fidei (ua ad fedem Apoftolicam ti                                        |                   |            |    | 1       | politica. 420                                         |
| . ,     | Diofcoro Epifcopo Alexandrino l                                          |                   | ,          |    |         | em licet appellare ligonem. 168                       |
| 1       | miuer/alu pastor & primas 75                                             | 8. manda          | at Epifco- |    | Linus   | Petri primus fuccessor in Episcopatu Romano. 676.     |
| 1       | pu ve omnes conflicutiones suo                                           | rum Anti          | ece∬orum   |    |         | primorum successor seu primus à Petro. 677. 678.      |
|         | & factorum canonum diligent                                              | er obsern         | ent; con-  |    |         | 679. primm fuccesione, non fundatione 680.681.        |
|         | temnentibus veniam denegat.                                              |                   | 758 759    |    |         | vinente Petro, Episcopatu Romana vrbis functuu, vt    |
| S.Leo L | audasißimus in Ecclefia Dei Pon                                          | tifex 758         | S.Thiuer   |    | }       | Vicarius & Juffraganem Petri. 680. 700. Petro fue-    |
|         | fis Episcopis per vniuersas pro                                          | ninciae e         | onftitutu  | l  |         | ceßit vt Epifcopus 682.684. à S. Paulo ordinatus.     |
| 2       | mandat.vs pastor vniuetfalu. 75                                          | 9. memin          | sit confi  |    |         | 684.685 Claudia filius.685. Petri in officio epifco-  |
| 1       | tutionum Innocentij primi. 76a                                           | ) facrifici       | um Miffe   | 1  | 1       | pali coadiutor 694.ex pracepto B. Petri conflituit,   |
| i i     | terari poffe dicit, fi tanta fit pop                                     | ulı freque        | mtia,que   |    |         | vt mulier velato capite in Ecclefiam introiret.       |
| 1 .1    | motemplo capinequeat.ibid. o                                             | mnium             | Eutychia   |    | -       | 1039                                                  |
|         | norum inui&us debellator. ibid                                           | facit An          | aftafium   | 1. | Lipfier | nsis Academia decretum Dresdense consta Vbiqui        |
| 1 1     | Episcopum Thessalonicensem su                                            | um Vica           | rium per   |    |         | ft as approbat, & paulo post damnat. 188.209          |
|         | Orientem ficut ab antecessoribu                                          |                   |            |    |         | s Ioannem Papiffam fabulis accenfet. 987              |
|         | Vicariu & Legatu potestatem j                                            |                   |            | ł  |         | ia Lutheranorum fine inuocations Trinitatis. 62.      |
|         | variu in prouinciù lites Ecclefia                                        |                   |            |    |         | Caluiniftarum nullæomnino. ibid.                      |
|         | dices , cum potestate & auctori                                          |                   |            |    | 1 .     | s Mifenus Heidelbergenfis Caluinianus. 594            |
| 1       | gnoscerent, definirent, ac compon                                        |                   |            |    |         | di feu Lollardift e in Anglia afferuerunt Doum debe-  |
|         | cben compescuit iure quidem,                                             |                   | •          | Į  |         | re obedire Diabolo. 880                               |
|         | facto.ibid.commifit vices suas P                                         |                   |            |    | Londi   | inense Conciliabulum. 401. non recipitur à Geneuen-   |
| -       | bu Africa.770 771 priversa Ecc                                           |                   |            |    |         | fibus, Gallis Caluinifin, Belgis, Germanis, Scoris,   |
|         | ex diuinainstitutione dependit.                                          |                   | •          |    | {       | nec ab Anglu Puritanis ibid. definiuit lasa ma        |
|         | nodo vt caput membrù presedit.                                           |                   |            |    | ł       | iestacis & perduellionis reum effe qui Regem ca-      |
|         | fi Synodo prafedit per legatos fuo                                       |                   |            |    | 1       |                                                       |
|         |                                                                          |                   |            |    | 1       | put Ecclesia Anglicana effe inficiatur. 435. 436.     |
|         | de Gr <b>acie ,</b> quod fe adbuc viuent<br>ad Elaui anum carronnine 106 |                   |            | l  | ·       | 571                                                   |
|         | ad Flauianum corruperint. 1062                                           |                   |            |    | LEIDA   | rius rex à Nicolao I. Papa comminatione excom         |
|         | Sanctum facrificium, immacul                                             | ATAM DOJ          |            |    | .       | municationis territus, ne vxorem legitimam repu-      |
| 1       | Hancigitur oblationem, & c.                                              |                   | 1053       |    |         | diaret. 768                                           |
|         | ntifex Symbolum Conftantinop                                             | olit <b>anu</b> n |            |    |         | a videtur fuiffe comes itinetu Cleopha in Emaus.      |
|         | ditione (Filiog) afferuauit.                                             | • •               | 16         | ŀ  |         | 606.medicu. 699. Pauls domesticus & aduator in        |
|         | I I. Imperium tránftulit à G                                             | racia ad          | Francos.   |    |         | regno Dei promoaendo. sbid. in Actibus Aposto-        |
|         | 1161                                                                     |                   |            |    |         | lorum non scripsit omnia qua Apostoli secerunt.       |
| Leo V 1 | II. Antipapa.                                                            |                   | 2093       |    | 1       | 704                                                   |

\* 3

Lucen-

X.

|   | here and the second second second second second second second second second second second second second second |    |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|   | Lucentius Selin Apostolica Legatus in Concilio Chalcedo-                                                       |    |
|   | nenfi. 813                                                                                                     |    |
|   | Lucifer stellarum maxima & pulcberrima, saltem quo ad                                                          |    |
|   | apparentiam & vulgi opinionem. 481                                                                             |    |
|   | Ludouicue Imp.Caroli filiue. 1091. decretum edidit, in quo                                                     |    |
|   | Romana Ecclesia Pontificis eligendi, ordinandi, co-                                                            |    |
|   | fecrandi liberrimam concedit facultatem. ibid. te-                                                             |    |
|   | fatur Carolum parentem suum in electione Ro-                                                                   |    |
|   | 👘 👘 🖌 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘 👘                                                                                |    |
|   | confectato nuncios ad fe, amicitia caufa , mitti vo-                                                           |    |
|   | luisse. 1091                                                                                                   |    |
|   | Ludouicus I V. Imp. 1092                                                                                       |    |
|   | Ludouicus Rogerius Societ. Iefu. 48. Vide V. Rogerius.                                                         |    |
|   | Ludouicus Sombechus Abbas Gemblacenfis. 987                                                                    |    |
|   | Lugdunense Concilium, Romanum Pontificem appellat                                                              |    |
|   | sponsum Ecclesia. 818                                                                                          |    |
|   | Lutherani ex Litaniu inuocationem Trinitatis expun-                                                            |    |
|   | xerunt.62.cenfuru Hieremia Patriarche Conftan-                                                                 | L  |
|   | sinopolitani Grace & Latine responderunt. 80. 110.                                                             | ·  |
|   | quidam Vbiquitatem reiiciunt, & libro Concor-                                                                  |    |
|   | die subscribere noluerunt. 188. in argumento de                                                                |    |
|   | persona Christi & communicatione idiomatum,                                                                    |    |
|   | maxime infiitiam fuam produnt. 206. viriu/que                                                                  |    |
|   | natura proprietates vni supposito vicunque tribu                                                               |    |
| I | unt in concreto.208.concordant cum Caluinistis in                                                              |    |
| I | articulo de S. Trinitate. 222, concordant Caluini-                                                             |    |
| ł | fiu in reiiciendo libros Tobie, Iudisb, Macbabao-                                                              |    |
| I | rum, Sapientie, & Ecclefiaflici. ibid. cum Caluini-                                                            |    |
| I | fin potestatem summi Pontificis, cultum Santiq-                                                                |    |
|   | rum, & venerationem Reliquiarum & Crucis, & c.<br>repudiant.ibid.fpiritu cereuifiario inftintti, auda-         |    |
|   | cifime quojus prouocant.379. Caluiniftarum con-                                                                |    |
| Ì | ciliabula ne vnius quidem abu aftimant. 400. nibil                                                             |    |
|   | adeo veritatu est expers, quod non aufint asserte,                                                             |    |
| İ | modo potestati Romani Pontificis aduer(etur. 687.                                                              | ł  |
| i | plures fatti Iudei , quam Iudei Lutherani. 870.                                                                |    |
| ł | Caluinianos damnant, & contumeliu profeindunt.                                                                 | .  |
|   | \$81. quedam cum Caluinifin communia babent,                                                                   |    |
|   | non tamen propterea Caluinista audire volunt.                                                                  |    |
|   | 882.raptores bonorum Ecclesiasticorum, & cognati                                                               |    |
|   | Antubrifit. 915. pafim docent matrimonium inui-                                                                |    |
|   | tu parentibus vel maioribus contractum, nullius                                                                |    |
|   | valoris effe. 998. subent à carnibus fuos abstinere,                                                           |    |
|   | quando Magiftratus id ita mandat , vel quando ex                                                               | 1  |
|   | esu carnium in infirmiorum animis scandalum na-                                                                |    |
|   | fittur abid.in Germania occuparunt multos Epifco-                                                              | 1  |
|   | patm, quorum legitimi Prafules olim erant princi-                                                              |    |
|   | pes Ecclesiastici & politici simul. 1162. Episcopos &                                                          |    |
|   | Archiepsscopos suos, Magdeburgensem, Halbersta-                                                                | Lu |
|   | densem Mintensem, Verdensem, Merseburgensem,                                                                   |    |
|   | & c. Ecclefiafticos fimul & politicos Principes agno-                                                          | 1  |
|   | fcunt. 1165                                                                                                    | 1: |
| L | utberus Arium fbirat.4.mendax. 5.7. & leg.                                                                     | 1  |

Lutherus odit vocabulum buovoiv. 7. vocem Trinitatis appollat frigidam. ibid. nullam penisus ignorantiam à peccato excufare docuit. 8. laudat Arianos. 10. nomen Trinitatis ex Litaniis fubmouit. 11. 12. 13. Neftorianus. 14. Vbiquitatis fectator & propagator. ibid. Erafmi ambigué dicta, contra ipfum interpre-

tanda cenfet. 15. Eutychianus. 16. omnia Concilia lacerat.18. Erafmum fuperbum, mendacem, & diabolum incarnatum vocat. 23. non crediturus Erafmo,etiamfi verum dicat. 23, 24. Chriftum inftrumentum Dei nominat. 51. effentiam in diuinu generare & generari affirmauit. 67. Eutychianu & Neftorianus.127.133 scripfit, dininitatem effe pasfam.175. 176. bærefiarcha. 241. verba infidiofe loquentium , contra illos ip/os interpretanda effe decernit. 362. omnes scurras longisimo post se interuallo reliquit. 397. turpißımas & Diabolicas imagines in opprobrium & consumeliam Romani Pontificie pauld ante mortem fuam in vulgus extrusit. ibid. Christianum ab omni prorsus tam Ecclesiastico quam politico imperio folutum prenunciat.434. omnia pro imperio agebat. 428

epistolam D. Iacobi epistolis S. Petri in suu Bibliu postposuit. 597

utberus Iacobum Petro antefert. 640. Iacobum Apoflolum vocat Vicarium Christi. 641 non bene legit Nicanum Concilium in Canone de sedibus Patriarchalibus. 644 Exmonachus. 762 tettus ope Electoru Saxonu , & leuu vulgi , vt olim Eutyches Imperatoris.770 dicit in Concilio Nicano permiffas consuges facerdotibus. 800. Antichriftum dicit veniffe temporePhose Imperatoris.847.contre Sacramentarios scripsit.ibid aduentum Antichristi cum gladio (piritali, ponit post annum Domini sexcentesimum. 848. nullum Iudeorum connertit. 870. dicit in Morauia complures à Iudais circumcifos & nouo nomine Sabbatarios appellatos , aded inualuisfe,vi coactus fuerit (eparatum libram contra illos /cribere. ibid. duobus vel tribus annie latins doctrinam fuam diffudit in Germania, quàm S. Bonifacius triplo vel quadruplo pluribus annu. 896. impierati fua veri Christi nomen pratendit 947.958. hare fiarcha 966. Danielem indeste vertit , & textui Hebrao. Graco, & Interpretibus, etiam Hareticu, 'aduerfatur.973. Sacramentarios, hos eff, Zvvin glianos & Caluiniftas fuis coloribus depinxit 974. de sua prosperitate palam gloriatur. 977. maritus non fuit, sed scortator. 998. puellam quandam nupturientem fustibus caftigandam curat, ibid.docet matrimonium innitų parentibus vel maioribus contractum non valere.ibid. faltem politici ordinis gratia iubet à carnibu suos abstinere , quando magiftratu ita mandat, vel quando ex efu carnium in infirmiorum animu feandalum naféitur. ibid.

Lutherus (apius fe nimis clementer & renerenter cum Papa egiffe feriptitat. expreße docet, obfernationem caremoniarum lega-

lium effe liberam & indifferentem. 1037 ficoniunx fit impotens, concedit alteri coningi liberam potestatem ad alias nuptias transcundi, 1081, 1082

sum magno quodam viro difpenfauit vt vno eodemá tempore duas vxores baberet, prima non repudiata. 1082

Iudai/mi ac Mabometi/mi fuit in Tomit fundamen-

ta pofuit, vel potim luculentifima documenta edi dit. animarŭ immortalitatë negavit. 2103. aperte (cri-

R

E

pfit,omnia legalia etiamnum obferuari poffe, falua religione & confiientia.1099. beftia cornuta Apocalyptica.1168. in Scholafticos inuebitur. 1172

## **M**.

Macedoniani baretici. 91.113 Macbabai Principes politici fimul & Ecclefiafici. 1163 Mauius Hunnianus difcipulus. 148. deftructum Hunnij

Labyrinthum readificare conatus, nullo fucceffu. ibid. belleborum nigrum retulit ab Auctore propinatum.ibidem. lubricus & flexuofus Vbiquifta. 151. sbrafe indette & impudens.154 magiftrum fuum male defendit. ibidem. guaternitatem in diuinu, & duplicem effentiam constituit 155. ftu pidm. ibidem. & fequentib. totum S. Trinitatu mysterium subruit.157. nunquam vidit Catenam S.Thoma. 160. nefcit quid fit Eusychiani/mus. 162. Eutychianizat.ibidem. in Agnoëtam transmutatur ibidem. Nefforianizat. 163. nouam philofopbiam docet.165. paradoxa plusquam Stoica tradit. ibidem. myfteria Trinitatu & Incarnationu funditus tollit. 166. Sanctum Bonauenturam vocat Maleuenturam: 169. mentitur. 170. 171. 178. 183. 185. 191. 197. 202. 203. 204. 207.208. 373.375.379

Mauim Labyrinthi Hunniani Apolegeticum (cripfit. 170. maledicere docus à fuo Helbrando. ibidem. Gregorium de Valentia , de Faulentia & Fallentia cognominat. ibidem. fuit Suiftás , & firiptorculos Pontificios, & fabulas Lugendarum. ibid. Gretferum vocat impium.ibidem. pollicetur refutatio nem Iudicij Bellarminiani de libro Concordia , nec praftat. 171. docet divinitatem in fe & per le paf fam. 172. fibi contradicit. ibidem. arbitratu fuo queftiones fibi cudit, & arbitratu fue foluit. 174. iurat . me bercle, non vt preceptor (uu, me Cbri fte. ibidem. bonorantem dicit effe maiorem bono vato. 175. Bellarminum & omnes Catholicos Ne ftorianifmi accufat. 177. dicit dininitatem faltem fecundariò paffam.178. fultefcit. ibidem. patellarim Vbiquifta 179. in Bellarminum & Lefuitas bacebatur. 181. non legit vel non intelligit Ariftotelem.182. tautologu & battologu ibidem. bacsbans.183. Zuninglianus.184. absurda & imposfibilia in Theologia ponit. 186. impoßibiliora dicit Deo effe factu faciliora. ibid. non intelligit tranfsubstantiationem. 186. 187. ponit transfubstan tiationem corporis ac sanguinis Christi in panem & vinum 187. conatur fancto Vigilio affingere fuam Vbiquitatem.190. ipfam quaftionem pro refonfenobicapponit 193. obscurus.197. babitantem ab babitaculo diffinguere nescit ibidem. Euty chianista ibidem. deftruit veritatem bumanita tu Chrifti, renouat barefin Eutychetu , & pugnat cum fymbolo fidei 199. loquax 199 201. fycophanta. 202. nescit quid sit formaliter effe tale. 205.

laudat Bellarminum. ibidem. Patrum teflimonia ex libro Concordia transferibit. 206. cymbalum sunniens. ibidem. Lutberum priscis Patribus anseponit. ibidem. auctores decreti Dresdensis execratur tanquam Caluinianos, & c. 203. 209. non intelligit vnionem bypostaticam. 210. causam absque effectu mente concipi posse negat. ibidem. Concordia interpres. 211. vult esse Bellarmini magister. 212. ex dictatis Hunnö seiactat ibid. blaspbemus. 214. mysterium Trinitatu euertit. ibid. duas omnipotentias & effentias in Deo statuit. 215. Arianus occultus. ibidem. axiomate suo mysteria Incarnationis & Trinitatu euertit. 217. à magistro suo spiritum superbissimum suxit. 218

- Mausus nefeit quid fit bomo, neque quid fit mors, neque quid fit mori. 343. nescit quid fit cadauer. 344. mortem Christi & resurrectionem eius funditus tollit. 346. monetur vt refipiscat. ibidem. quatuor Symboli capita feu articulos fimul demolstur. 348. nouos Efauitas crepat. 373 multa agendo, nugas agit.374. euertit suam affertionem. 375. petit principium ibidem. calumniaiur Bellarminum. 375. 376. fibi & Concordia contradicit. 376. 377. 378. diuinam naturam non Trinicati communem , fed in bypaftafi filij exiftentem, incarnatam effe innuit. 376. 377. Grace maluit quam Latine contradicere & refragari fua Concordia.377. videtur affirmare, non Christum, fed officium quod gerebat, paffum effe, 378. infolentißime fe iattat, & Bellarmino infultat. 378.379. 380. nil preter Arianas & Eutychianas quisquilias affert. 379
- Magdeburgenfes Sardicenfem Synodum œcumenicam ab aliù Conciliù dicunt fuiffe abrogatam. 794. Vide V. Centuriatores. Anticbriftum proprie dicunt effe fedem Romani Pontificu. 841
- Magifler Sensentiarum putauit charitatem non diffingui realiter ab ipfo Spiritu fancto. 102. omnibus Pradicantibus à nobu praponitur 195. Vide V. Petrus Lombardus, docet animam Chrifti omnia feire qua feit Deus.273. docet Chriftum fuiffe mediatorem fecundum naturam bumanam tantum, la cet ipfe mediator fit & effe debeat Deus & bomo. 352
- Magog exercism Antichrifti 970. Scythitagentu nomen adeptus propter immanitatem ac crudelitatem. 972. terram feu regionem cui Gog imperat, fignificat, ibid. nomen regis feu principis qui cum exercitu fuo Antichriftum defendat. 973

Mabumetus aperte pra fe tulit deseftationem Christiane religionis & studium summum eius penitus excin-

guenda. 903. sub babiru Agnisinnumerabiles decepit, 946.947. Cbristum penitus abnegauit & abnegaudum docuit. 954. multa extant in ei.u lege naturali lumini & legi ex diametro s.duers.duer-

Manichei duo principia introducebant, borsum & malum, Deum & Diabolum.381. domnant nuptias. 978. 999

\*\*\*\* 4

Manuel

|                                        | 7 N                 | DĔX                                                                       |
|----------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Manuel Caleca ferspior Gracus. 116.    | quathor libris Lom  | S. Mariinus poculum a Maximo Imperatore fibi miffum,                      |
| tra Gracos pro Latinis decertaui       |                     |                                                                           |
| ca Bibliotheca in lucem extractu       |                     |                                                                           |
| tis à Perro Steuartio illustratus.     |                     |                                                                           |
| Maezim Antischriftus 959. forfitudin   |                     |                                                                           |
| mus & robuftißimus.ibid. Diab          |                     |                                                                           |
| prafidium seu arx munitissma           |                     |                                                                           |
| fim potifimos juos thefauros aff       |                     | Martinus Lusberus. 594. Vide V. Lutberus.                                 |
| lum colet.960 962.963. beretici        |                     |                                                                           |
| li 959 960.964. Rullo Arx S.A          |                     |                                                                           |
| bareticu quibu/dam Sacrificium         |                     | 986.988                                                                   |
| bile Sacramentum Eucharistia.          |                     |                                                                           |
| Marcellinus Papa in Concilio Sinueffa  |                     |                                                                           |
| 802. non videtur certum quod           |                     |                                                                           |
| tit.                                   | 104                 |                                                                           |
| Marchiones Tufcia Romanam Ecclefian    |                     | 1                                                                         |
|                                        |                     |                                                                           |
| Marcion bareficus ex Ponto ad Sedem    | •                   |                                                                           |
| lat.                                   | 775.77              | B 1                                                                       |
| S. Marcus Euangelista S. Petri discipi |                     |                                                                           |
| erectione & rectione Carbedra          |                     |                                                                           |
| 625. scripsit Rome Euangelium          |                     |                                                                           |
| trum pradicantem audierat 66;          |                     |                                                                           |
| illo Marco de quo in Actis Apost       |                     |                                                                           |
| Pauli.667. Petri Interpres.668         |                     |                                                                           |
| nu vt Euangelium (criberet.            | ilid                | S.Maximu maxima auctoritatu in Ecclefia 538 prima                         |
| Marcus Epbesius perpetim Latinu rej    | fragatus.83. vete   | tum Petri afferit. 637. tempore Honory vixit. 1070                        |
| ratoria arte Latinos Concilio O        |                     |                                                                           |
| exuit 124. Concilio Florentino         | interfuit. ibidem   | fi receptus, quia à Leone Pontifice Romano confir-                        |
| cum Iuliano Cardinali disputau         | it. ibid. in otta   | matus. 720.721.744                                                        |
| ne Synodi locum, Synedrium I           |                     |                                                                           |
| tuit.                                  | ibid                | misst ad S. Martinum , idque bonoriu & reuerentia                         |
| Marcus Guažni.                         | 98                  |                                                                           |
| Maria Virgo Deipara. 163. in omni 1    |                     | Maximus Margunius Epi/copus Gracus thefibus Authoris                      |
| cipue in bora morsu, adest culto       | ribus luis. ad auxi | de S. Trinitate scholia anascenastica adiecit, que                        |
| liandum eis. & excipiendos illor       |                     |                                                                           |
| ducendos ad regna cælorum. 167         |                     |                                                                           |
| commorans, quibus prasidiu             |                     |                                                                           |
| 168. Jepenennullis corporalite         |                     |                                                                           |
| aut tunc cœlum deferuit, aut fin       |                     |                                                                           |
|                                        |                     |                                                                           |
| pluribus in locu fuit.ibidem. ve       | _                   |                                                                           |
| 224. à Chrifto ip/o baptizata.         |                     |                                                                           |
| Marianus Scotus nibil babet de fabul   | а тоаппи гартуа     |                                                                           |
| 986 987                                |                     | cet, neceffarid diftinguitur ab oo, cuim est media-                       |
| Marinus Papa Ioanni VIII. fuccesst.1   |                     |                                                                           |
| fecto odio oderat.                     | sbia                |                                                                           |
| Marfilius Paduanus ideo dicit Roman    |                     |                                                                           |
| cerdotes caseris femper pralatos       |                     |                                                                           |
| Apostolor u senior, meritu persec      |                     |                                                                           |
| ibidem tanquam Episcopus sedij         |                     |                                                                           |
| Veleno fentit Petrum nunquam           | fui∬e Roma. 703     |                                                                           |
| lubricus.703.705. Paulum poti          |                     |                                                                           |
| me specialem & determinatur            | m Epilcopum fuil    |                                                                           |
| affirmat.705. non negat, & tas         |                     |                                                                           |
| fuiffe Romanum Episcopum. ibi          | -                   |                                                                           |
| tas iudicari poffe ab Imperatore       |                     |                                                                           |
| Marrinus I. Papa defenditur ab bare    |                     | \$64.711.1141                                                             |
| 1080. 1081                             |                     | Meletius pseudopatriarcha Alexandrinus schismaticus.                      |
| Martinus V. Pontifex cum quodam d      | iften lamit no duri |                                                                           |
|                                        | Jrenjemi VI GKG     |                                                                           |
|                                        | · brim consource -  | Dometricitais adulan causan                                               |
| ret fororem eins quam carnalite<br>977 | r prim cognouera    | , Pontificibus adulteratum. ibid.<br>Melius Lutheranus Neftorianus. 41.42 |

.

| Man a Differen Dan Bansings alia minin la mining                  | Chrifte edeminant and man and an and and and and and and and an |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Menas Epifcopu Confrantinopolitanus in locum Anthimi              | Christo ademerunt. 275. vnam operationem pro-                   |
| depositi substitutus.721. ab Agapeto Papa Romano                  | priam vtriusque natara in Christo ponebant. 36                  |
| ordinatus & confectatus in Bafilica S. Maria Con-                 | Mors non est pracise corruptio corporu, sed corruptio jes       |
| ftantinopoli.721.729. Patriarcha. 728                             | diffelutio totius quod bome nominatur. 344.345                  |
| Mendacium nunquam licet dicere. 25.114                            | proprie loquendo confifiit in separatione anime O               |
| Mentiri, quantumnis telle, illicitum est ; aperte autem           | corporu. 875                                                    |
| absque respectu bominum plaustra mendaciorum                      | Mors anima non incurritur nifi per mortiferam pecca             |
|                                                                   |                                                                 |
| berrendorum cumulare, scelwest. 185                               |                                                                 |
| Mercerm contra Iunium pro Bellarmino, de voce Elobim.             | Mertenus Anglicanus impestor. 429 430. Caluinista. 430          |
| 67                                                                | fingit antilogias ibid. Vide V. Thomas Mortonus                 |
| Mereri idem fignificat in Romani Miffalis orationibus,            | Mortus excommunicari poffunt, viuentibus in exemplum            |
| quod apud Patres. 386.387. melius est, cateriu pa-                | 765                                                             |
| ribm, quam fine merito aliquid babere 387. potest                 | Mofes fummu Dux populi Hebrai. 421. fummum Ponti                |
| aliqui rem iam anteà fibi debitam. 389. 392. po-                  | ficatum babuit extraordinarium, ratione fucceßio                |
| teft aliquit rem iam iam acceptam, cum refpettu ad                | nu.423. Monarcha fuit ibidem. vt Ducem popul                    |
|                                                                   | Ifraëlitici ageret, à Deo in folitudine monitus &               |
| meritum futurum. 392                                              |                                                                 |
| Metaphoricus fenfus ad literalem pertinet. 494. 515.542.          | defignatus. 426. vt à populo reciperetur, feniore.              |
| 586.660. non confectandus relicto literali proprio.               | connocat, iug, voluntatem & iuffa Dei patefacit                 |
| 922                                                               | ibid. petiit sibi in regimine populi à Deo adjutore             |
| Metaphyfica Lemannica ponit in Deo accidentia. 68                 | dari.429. princeps Ecclefia.451. fummus & vni                   |
| Michaël , Quin ficut Deus? 50. post casum Luciferi princi.        | uerfalis Monarcha. 467. 1ypus Chrifti. 564. con                 |
| patum Angelorum obisnet. 483, prapofitus Para-                    | uertit aquas in fanguinem in Ægypto, & percuss                  |
| difi & princeps cæleft i militia. ibid.                           | terram omni plaga coram Pharaone.873. leges O                   |
| all G printeps talent ministe.                                    |                                                                 |
| Mileuitanum Concilium statuit vt fiqui clerici inferio-           | pracepta dedis cum vi soactina. 1108. quia perpe                |
| rum ordinum prouocare feu appellare velint, ne ad                 | tuò victurus non erat, reliquit in fua cathedra In              |
| transmarina appellent.781. granißime punit cle-                   | terpretem, qui femper adiri & audiri ab omnibu                  |
| ricos qui ab Imperatore iudicari volunt. 805                      | poffet, déque exortin controuerfin responsa certa da            |
| Miracula Dei non cooperantur peccatin noftru. 649                 | vet, cum vi coattina. 1108. caput antique Ecclefie              |
| Miffa facrificium. 760. iter ari potest, fi tanca fit populi fre- | typus Romani Pontificii 1141. non tantum vt prin                |
| quentia, que vno templo capi nequeat. ibid. ab be-                | ceps Ecclesiaficus, sed & ve polisieus, typus fuit Pa           |
| guentia, que vie templo capito que al activita de co              | pe. 1141. fummu dux populs, & fimul fummu                       |
| reticis blassheme Dem Maozim appellatur, quos                     |                                                                 |
| refellit Occolampadius. 960                                       | Pontifex. 1163. fimul Sacerdos & Princeps politi                |
| Mißso in diuinu , processioni superaddit terminum ali-            | cus. 116.                                                       |
| quem temporalem. 91. est per naturalem produ-                     | Motus localis est acquificio noui loci, & pofitio fubstanti     |
| Stionem & originem. 99. prajupponit originem.                     | in loco, vbi antea non fuerat. 180.18.                          |
| 100. 103. materialiter semper manet, non autem                    | Multos imperitare malum est, vi verè cecinit Homeru             |
| formaliter. 104. duplex: visibilin & inuisibilin. 121.            | 412.418                                                         |
| inuifibilu cum vifibili femper coniuncta. ibid.                   | Multi Principes, nulli Principes. 41.                           |
| Modi prefentia non constituunt nouam prefentiam.                  | Mundus Babylon. 661.66                                          |
|                                                                   | Murices Predicantici Germanice & Catholice Antiqui              |
| 185                                                               |                                                                 |
| Molina Societatin Iefu. 1097.1100                                 | tatu. 1                                                         |
| Monarcha, ratione officij, Minister est. 470                      | Musculus Lutberanus docuit diuinam Christi naturam s            |
| Monarchia est omnium administrandi rationum simpli                | cruce paffam & mortuam. 128. palinodiam ceci                    |
| citer loquendo excellentisima.407.408. & feq. in                  | nit.ibid. (crip/it Antichriftum fignificare Vicarian            |
| bonam partem ab omnibus accipitur, pro illo nimi-                 | Chrifts. 820. Vide V. VVolffgangus Mufculus, & I                |
| rum principatu, in que falus & vilitas fubdicerum                 | Andreas Musculus.                                               |
| THIS PILICARE ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL ALL AL              |                                                                 |
| queritur, non commodum eius folius qui preest.                    | N.                                                              |
| 409. pro Regno accipitur, etiam hodierna omnium                   |                                                                 |
| recte fentientium consuetudine. ibid. supremam,                   | Narciffus presbyter Roman us à S. Paulo falutatus. 694          |
| Grab alio independentem potestatem denotat.413.                   | 695                                                             |
| fola potest perfectum & rectum virtutu tonum fu-                  | Nathanaël Chryfum Dei filium confessis, tametfinatu             |
| ftinere.417. Deo non difflicet. 424. magu ordi-                   | ralem Det filtum effeignoraret. 601. à Christore                |
| nata quàm Ariftocratia vel Democratia.427. Ari-                   | dargutm. 60                                                     |
| focratia & Democratia admixta, vtilior in bac                     | Natura est principium motus & quietis. 35                       |
|                                                                   |                                                                 |
| vita.428. etiam Dee competit.430. fidei, paci, &                  |                                                                 |
| concordie tuende, & fcbi/matibus impediendis tol-                 | Nauclerus. 98                                                   |
| lending aprifima 450 est ipfa Autocratoria 458.                   | Nazianzenus. Vide V. Gregorius Nazianzenus. Romam               |
| administratur ab vno, sed per subordinatos prafe-                 | ait, ab antiquis temporibus rectam retinere fidem               |
| Stos. 470. nulla absque Monarcha. 709                             | ficut decet vrbem, que toti presidet orbi, semper d             |
| Monoshelise heretisi voluntatem rationalem humanam                | Des integram fidem babere. 102                                  |
|                                                                   | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         |

| pientibus fapuerint, tantum aboffe vt concertarint<br>1067. defenditur ab bareticorum calumnik. 1083.<br>& feq.<br>Nicolaus I V. defenditur ab bareticorum calumnik. 1099.<br>& feq.<br>Nicolaus Serarius Societatis Isfu. 984. Vide etiam V. So-<br>varius.<br>Nibil producit feipfum.<br>76.98.100<br>Nilus Theffalonicenfis Epifcopus fibifmaticus. 718.986.<br>plures quam quadraginta libros contra Papam<br>firipfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur inuenire propter nouas barefes.<br>63. licité ac iure v/urpantur.<br>64<br>Nomina non tam d quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel poftea vfu loquentium tranflata, at-<br>tendendum est.<br>90<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpuriumsfalfidicum & Deo<br>contrarium virum.<br>825 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1067. defenditur ab bæreticorum calumnik. 1083.<br>& feq.<br>Nicolaw IV.defenditur ab bæreticorum calumnik. 1099.<br>& feq.<br>Nicolaw Serarim Societatic Islu. 984. Vide etiam V. So-<br>varim.<br>Nibil producit feipfum.<br>76.98.106<br>Nilw Theffalonicenfis Epifcopus fibifmaticus. 718.986.<br>plures quam quadraginta libros contra Papam<br>firipfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas bærefes.<br>63. licité ac iure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel poftea vfu loquentium tranflasa, at-<br>tendendum est.<br>052<br>Nomina nunquam à Deo, nifigranem ob caufam mutan-<br>sur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium,falfidicum & Deo                                                                                         |
| Nicolaus I V. defenditur ab bæreticorum calumnis. 1099.<br>& feq.<br>Nicolaus Serarisus Societatu Iefu. 984. Vide etiam V. So-<br>varisu.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nilus Theffalonicenfis Epifcopus febifmaticu. 718.986.<br>plures quàm quadraginta libros contra Papam<br>feripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas bærefes.<br>63. licité ac sure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primituu<br>impofita, vel poftea vfu loquentium tranflasa, at-<br>tendendum est.<br>09<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium,falfidicum & Deo                                                                                                                                   |
| G feq.<br>Nicolaus Serarius Societatis Iefu. 984. Vide etiam V. So-<br>varius.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nilus Theffalonicenfis Epifcopus febifinaticus. 718.986.<br>plures quàm quadraginta libros contra Papam<br>fcripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licité ac sure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel poffea vfu loquentium trauflata, at-<br>tendendum est.<br>00<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium, falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                      |
| Nicolaus Serarim Societatu Iefu. 984. Vide etiam V. So-<br>varim.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nilm Theffalonicenfis Epifcopm fibifmaticm. 718.986.<br>plures quam quadraginta libros contra Papam<br>firipfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licite ac iure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel poftea vfu loquentium trauflasa, at-<br>tendendum est.<br>000<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium, falfidicum & Doo                                                                                                                                                                                                                                       |
| ratim.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nilm Theffalonicenfis Epifcopm febifmaticm. 718.986.<br>plures quâm quadraginta libros contra Papam<br>feripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licité ac iure vfurpantur.<br>64.<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitum<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>409<br>Nomina nunquam à Deo, nifigranem ob causam mutan-<br>sur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Nibil producit feipfum.<br>Nibil producit feipfum.<br>Nilm Theffalonicenfis Epifcopm febifmaticm. 718.986.<br>plures quàm quadraginta libros contra Papam<br>feripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licitè ac iure vfurpantur.<br>64.<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>409<br>Nomina nunquam à Deo, nifigranem ob causam mutan-<br>sur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Nilm Theffalonicenfis Epifcopm fibifmaticm, 718.986<br>plures quàm quadraginta libros contra Papam<br>firipfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licité ac sure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>000<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob causam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat spurium, falsidicum & Doo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| plures quàm quadraginta libros contra Papam<br>foripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nouas barefes.<br>63. licité ac iure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel possea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>009<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob causam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| feripfit, qui in Bibliotheca Bauarica affernantur.<br>986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nonas bærefes.<br>63. licitè ac iure vfurpantur.<br>64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>90<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob causam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichriftum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 986<br>Nomina nona cogimur innenire propter nonas barefes.<br>63. licitè ac sure vfurpantur. 64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est. 409<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur. 592<br>Nonnu Antichristum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Nomina noua cogimur inuenire propter nouas barefes.<br>63. licitè ac iure vfurpantur.<br>63. licitè ac iure vfurpantur.<br>64.<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel postea vfu loquentium translasa, at-<br>tendendum est.<br>409<br>Nomina nunquam à Deo, nifigrauem ob causam mutan-<br>tur.<br>592<br>Nonnus Antichristum appellat spurium falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 63. licité ac sure vfurpantur. 64<br>Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitus<br>impofita, vel possea vfu loquentium trauslata, at-<br>tendendum est. 409<br>Nomina nunquam à Doo, nifigrauem ob causam mutan-<br>tur. 592<br>Nonnus Antichristum appellat spurium, falsidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Nomina non tam à quo, quàm ad quid, fint vel primitu<br>impofita, vel poffea vfu loquentium tranflasa, at-<br>tendendum est. 409<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur. 592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium,falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| impofita, vel poftea vfu loquentium tranflasa, at-<br>tendendum est. 409<br>Nomina nunquam à Doo, nifi granem ob caufam mutan-<br>tur. 592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium,falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tendendum est. 409<br>Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob caufam mutan-<br>tur. 592<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Nomina nunquam à Doo, nifigranem ob saufam mutan-<br>tur.<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| tur.<br>S92<br>Nonnus Antichriftum appellat fpurium falfidicum & Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Nonnus Antichriftum appellat fpurium falfidicum & Dee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| contrarsum virum.<br>Notiones non omnibus perfonu diuinu communes ; in ab-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ftracto fignificata.120.numero quing, tautum. ibi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| jiracio jignijicai a. 120. numero quing, rantum. 101.<br>Notitia fimplicii intelligentia in Deo, non est potentia, fed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| actus, & quidem aternus.<br>Numerus certus pro incorto tunc folum ponitur, quando                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| exprimitur aliqui plenus & perfectu numeru,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| non autem quando parni & magni permifi funt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 888.889                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| О.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Obedientia proprie ditta importat necessario realem di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 0: 0:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Occam.<br>Oecolampadius Bafileenfis olim Profeffor,ex Sacramenta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| riorum numero precipum. 897. Rulli in catbedra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Bafileensi anteceffor, longè alia via quam Rullu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| incedit. 900. refellit eos qui Deum Meazim apud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Danielem Sacrificium Miffa & venerabile Sacra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| mentum Euchariftia interpretantur. 960. in Lu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| therum virgulam stringit, eius versionem reikit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 974. Hebraos relicit in interpretatione Danielu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| nouamý, interpretationem excegitat. 978                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Oecumoniu dicens : Cbrifti carnem repleuisse omnia, ex-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| plicatur.142.143. Petrum dicit nibil egiffe cum im-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| perio, ex bumilitate videlicet, non defectu potesta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tu. 609. primum Petri miraculum laudat, 611.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Petro ait presidentiam discipulorum fuiffe com-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| miffam. 635                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oligarchia vitium & corruptio, non quidem Monarchia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| fed Arifiocratia. 415                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Olisores aliquando opportuna locuti. 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Omnes non semper precise & mathematice, sed moraliter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Accipiuntur. 912                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Onuphrim exifimat Petrum non fediffe Antiochia prinf-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| quam profici/ceretur Romā. 690.691. excommuni-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| cationes Arcadij & Leonis Ifanri pro fabulu babes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 767. fecutu veftigia fibifmaticorum & Anentini,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| à quibus non semel sircumuentus & in fraudem in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ductu est. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

l

|                                                                   | K            | E            | R   | V          | М.                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------|--------------|--------------|-----|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Opera Trinitatie ad extra , funt comm                             | unia omn     | um per-      | 1   | Pajcha     | Dominico die celebrandum. 7                                                                    |
| fonarum. 39.78. indiuifa.                                         |              | 354.365      |     | -          | in I I. ab Henrico Imp.vi & armin coattus conced                                               |
| Operationes immanentes & tranfeunt                                | es. 91. fu   | nt suppo-    |     |            | re illi que vellet. 109                                                                        |
| fiti, vt principij quod;nature,vt                                 |              |              | 1   | Pafchal    | finus Legatus Apostolicus Leonis in Cocilio Chalo                                              |
| alia ad intra, alia ad extra.365.                                 |              |              |     | 1 0        | donenfi. 724. Vicarius Sedis Apostolice.ibid. C                                                |
| 369                                                               |              | 4-           |     |            | nonem Nicani Concilij recitat de primatu Rom                                                   |
| Optatus Milenitanus afferit vnicam                                | effe Catbe   | dram in      |     |            | ne Ecclefie ibid. attioni illegitime reclamat. ibi                                             |
| Ecclefia, nempe Petri. 629. Petri                                 |              |              |     |            | Ecclefiam Romanam vocat caput omnium Eccl                                                      |
| Apoftolorum caput fuiffe. 637.                                    |              |              |     | 1          | fiarum. 8                                                                                      |
| uit effe quod caput, ibid. in vrb                                 | -            | •            | 1   | Paftors    | ,<br>gregem non tantum paſcit ʃuppeditando cibum,ʃ                                             |
| mùm dicit cathedram Epifcopal                                     |              |              | 1   | -          | regendo, ducendo, dirigendo, defendendo . cafi                                                 |
| 682                                                               |              | 1            | 1   |            | <b>gande.</b> 580.52                                                                           |
| Optimum eligere nemo obligatur, fati                              | e est fi aut | e bonum      |     | 1 0        | fatentur fe nefcire, quare processio Spiritus fan                                              |
| amplectatur.                                                      |              | 419          | 1   |            | non fit generatio. 93. Graci tum Latinis conco                                                 |
| Orde inter perfonas divinas quadruple                             | <b>x</b> .   | 90<br>90     |     |            | lant. 116. piè explicandi cum dicunt : Filium D                                                |
| Origenes dicens Cbristum reuocasse des                            |              | -            |     |            | affumpfiffe bominem 159. item dicentes Christu                                                 |
| plicatur.272. Petrum vocat mag                                    |              |              |     |            | effe treaturam. 160. negant Cbriftum effe vbiqu                                                |
| damentum, & petram folidißi                                       | -            | -            | 1   |            | 189. feribunt Christum ad inferos defeendiffe vi v                                             |
| Chriftus fundauit Ecclefiam. 53                                   |              |              | 1   |            | 139. jeriowni Corrienin au injeros aejeenuige vi<br>Forem , non vi damnatum, 289. Doctores nof |
| fideles effe Cbriftos, lucem muna                                 |              |              | 1   |            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                          |
| paetes ejje Corytos, tutem mund<br>Petro dicit fummam rerum de p  | •            | •            | 1   |            | (unt, & facrarum literarum finceri interpret)<br>                                              |
| perro accit jummam rerum ac p<br>iffe traditam, & super ipsum fur |              | •            |     |            | 528. apertè dicunt Petrum effe petram, bafin (<br>Sundamentam Ecclesia, cara Detrum erinaine   |
|                                                                   |              |              |     |            | fundamentum Ecclefiæ. 543. Petrum trinainte                                                    |
| 631. Petrum scribit Romacruci                                     |              |              |     |            | regatione & confessione trinam compensaffe neg                                                 |
| fum demerso, quod it a fieri preca                                |              |              |     |            | tionem afferunt. 576.Petro omnes fimpliciterCbr                                                |
| bat eorum sententiam, qui doci                                    |              |              | Ľ   | -          | ti oues commiffas effe tradunt. 587. expreße P                                                 |
| pria perfona fecundum Christi                                     | aluentu      |              |     |            | trum Apoftolorum principem & coryphaum vi                                                      |
| greffurum.                                                        |              | 875          | ŀ I |            | ant. ibid. Petrum primum omnium Apokoloru                                                      |
| Origines Conftantinopolitana , libellm                            |              | 724          |     |            | à Deo edo&um cognouisse mysteria fidei restificat                                              |
| Orofius Petrum Rome fuiffe afferit. 6                             | 66. nen      | -            |     |            | tur. 601. primatum Petri colligunt ex tributo p                                                |
| Concilio Cartbaginenfi.                                           |              | 788          |     |            | le & Chrifto foluto. 603. femper Sedem Petri ap                                                |
| Orthuinus Gratius fectariorum penus,o                             |              | •            |     | -          | pellarunt Apostolicam. 718.719. non tribuunt pr                                                |
| pam,prefertim Gregorium V I 1.                                    | .incessere a | ogitant.     |     |            | matum Romano Pontifici , fed à Deo tributum t                                                  |
| 881                                                               |              |              | · · |            | fificantur.733.Anticbriftum ita docent fore vnun                                               |
| Ofaualdus Crollins.                                               |              | 985          |     | . 9        | pt & anteceffore & fucceffore careat.824. Antic                                                |
| Otbo I. Imperator iurat Ioanni XII.                               | Romano 1     | Pontifici.   |     | <          | b <b>um</b> Epipbanem tradunt fuiffe typum Anticbr                                             |
| 1093                                                              |              |              |     | ſ          | fti. 838. omnes docent Antichriftum fub finë mai                                               |
| Otho Frifingenfis.                                                |              | 987          |     | - 4        | li venturum, tantum aliq <b>ni corum finem mu</b> ni                                           |
| Оп, vocula redundans, folenni Gracia                              | v/n.         | 724          |     | · · 8      | viciniorem arbitrati /unt quàm reuera erat. 34;                                                |
| Dues à suo pastore pasci se finant.                               |              | 450          |     | ŝ          | mpedimentum aduentus Antichrifti tradunt Su                                                    |
|                                                                   |              | •            |     |            | perstitem Romani Imperijstatum. 884. fi qui in                                                 |
| · <b>P.</b>                                                       | •            |              |     | • 4        | licare videntur Henoch & Heliam iam gloria ca                                                  |
| Papa nibil fædum aut turpe fignific.st.                           | 397. per     | antono-      |     | · · 4      | efti , & beata illa visione Dei frai , improprie lo                                            |
| mafiam Romanum Pontificem                                         |              | 812          |     | 9          | nuntur, & tali locutione indicare volunt tran                                                  |
| Papa. Vide V. Pontifex Romanus. Es                                | Vicarius s   | eneralis     |     | 9          | uillum,quietum, noftrog, longe feliciorem ftatus                                               |
| Chrifti 642. Vicarius summi sac                                   |              | -            |     |            | lum in quo nunc vitam degunt. 87                                                               |
| rius & minifter respectu Christi                                  |              | -            |     | •          | locent Antichriftum fore Iudaum.912. docent An                                                 |
| ratione militantis Ecclefia, O in                                 |              |              |     |            | briftum non fore Idololatram proprie & frid                                                    |
| doctor vniuerfi orbů, in definien                                 |              |              |     |            | oquendo 9510 dicunt aliquando, non omnes Epi                                                   |
| infallibiliter fidei quaftionibus.                                | ••           |              | ·   |            | iopos effe Episcopos, scilices re & vomine. 98                                                 |
| in variu orbu partibus vel teper                                  | •            |              |     |            | cha habuerunt regiam poteftatem, quia bella ge                                                 |
| conftituit.769. vnus super tothu                                  | -            |              |     |            | erunt, vitag, ac necis potestatem babuerunt. 423                                               |
| 813. à Conftantino Magne vous                                     |              |              |     |            |                                                                                                |
| rice.991. nec à naturali, nec à d                                 |              |              |     |            | 126 450. jacerdotes. 45<br>W Apoftolius caput nationum vosatur à D.Grege                       |
|                                                                   |              |              |     |            | a Apopoin tapat sationam votatav a D.Grego<br>io. 446. refurvestionem mortuorum confirmat      |
| 993. à legibus humanis Ecclefia                                   |              |              |     |            |                                                                                                |
| ad coactionem, non quoad direct                                   |              | ibid.        |     |            | imilitudine grani in terram iatti, putrefatti, C                                               |
| apias testatur Petrum Roma primam                                 |              |              |     |            | oftea rurfus magno cum fænore & decore exci                                                    |
| fe.659.660. Epifcopus Hierapoli                                   | ites.        | 660          |     |            | ati. 494. duttu & aufpicin Petri Romam & i                                                     |
| Papyrius Majonius.                                                |              | . <b>984</b> |     |            | lias orbis partes concesse. 507. Spiritu fancto iu                                             |
| aracelfus Scurra.                                                 | · •          | 397          |     |            | ente ordinatus Epifcopus, 563. Petri focius in offici                                          |
| arlamenta in Gallia Regi fubduntur.                               |              | 422          |     | <b>\$1</b> | radicandi.minor tamë in officio gubernandi. 588                                                |

N D 589. nibil doctrine ab Apostoliu ceteriu accepit, à Chrifto de omnibus diligenter instructus. 590. 4scendit Hierosolymam videre Petrum tanquam se maiorem. 614. 615. dum Apoftoli nomen fibi tribuit , pariter Episcopi nomen implicite fibi tribuit. 621. v/m iam obtinuit vt abfolute dicatur Apoftolus, qudd plura fcripferit, quàm ceteri.644. in pluvibus locu plantauit fidem quàm aly, hinc Apoftolus per antonomafiam dictus.645. aliu Apoftelu praferendus quo ad laborem, non quoad primatu.ibid. excelluit in eo quod est proprium Apostelisibid.munus Apoftolicum excellentissime impleuit.645.646. etiam ipfe Romanam Ecclefiam fundauit Egubernauit. 646. Petro par merito, gloria, paßione.non slauibus, 647. aliquando ad dextram, aliquando ad finifiram Petri pictus.647.648 reprebendit Petrum ob pescatum vel veniale, vel materialiter tantum.6 51. Att fe liberatum de ore Leonis, id est, Neronis.658.ex vrbe Romana ad remotiores Ecclefias epistolas quasdam dedit.ibid.tanquam primus annumeratur prime, nempe fancto Petro, tum propter excellentiam, tum operis & opera prastantiam quam ad exedificationem Ecclefie Romane contu-666 lit.

S.Paulus Rome martyrio fundus & fepultus.670. & feq. decollatus. 673. ad Ephefios scripfit vno anno antequam ad Hebraos.693.ad Romanos fcripfis eo tempore, quo Petrus Româ aberat. 694. pacium cum Petro temporarium iniit, yt ille getium , bic Iudaorum effet Apoftolus. 695. 696. falutat Prifcam & Aquilam ciues Romanos. 696.epiftolam ad Galatas ex Romana vrbe (cripfit.698.Epbefios & coram. & absens per epistolam in doctrina Christi instituit. 701. toto biennio Rome fuit in vinculu.703. argumentatur ex allegoriu & metapboris. 710. ab vnitate corporis & membrorum argumetatur ad concordiam animorum, & à seminibus ad resurrectionem. ibid. quod babuerit penulam, est de fide, non tamen de iure diuino.716. vnu erat de grege Cbrifti, & fic fub Petro. 785. appellat ad Cafarem tan quam ad superiorem Presidis Iudae & Iudaorum, à quibus iniuriam patiebatur. 809. fabiectus Imperatori de facto, non de iure.ibidem. sape in epistolis fui vtisur tropo, feu enallage prateriti temporu pro futuro. 851. dicit eos qui scelera & flagitia perpetrant, iterum fpiritaliter Chriftum quafi crucifigere & oftentui babere. 874. Inceftuofum Corinthium,item Alexandrum & Hymenaum ex potestate accepta debitis pænis affecit. 1138. legem ftatuit,ne bigami ordinentur. 1127. iußit vt Corinthy inter fe controuerfiarum ciuilium iudices constituerent, nec infideles iudices adirent. 1157 Paulus V. legitimus Petri fucceffor. 527.840. commune lumen omnium. 698. generalis totius Ecclefie Pontifex.702. Leoni X I. proxime fuccesit. 904 Paulus Kemerius Hunnio Iesuita. 167

Peccasum occafio, eiusgʻabolitio finis fuit paßionis Cbrifti. Pellicanus Zuuinglij difcipulus,vulgatam editionë Danielis (equitur. 978 Pererius à Caluiniano Drufio citatus contra Iunium. 67. fcripfit in Danielem. 861.885

E

X

Perfectio duplex. 258

Perfa Monarchiam fibi delegerunt. 417.419 Perfona feu perfonalitas bominu, nec est effentia bominu.

- nec accidens eius. 68. in fe & per fe fubfiftit. 75. est fubftantia intelligens, indinidua & incommunicabilu. 85. alio nomine dicitur fuppofitum & bypostasis, id est, subsistentia, ibidem. vt principium completum & perfectum operatur, & c. 87.121. ex natura & bypostasi seu gradu personalitati constituitur 149.150.151. proprie non mouetur. 324. est bypostasis cum natura, seu in bypostasis subsistens natura. 362. non operatur nisiper aliquod principium formale & immediatum, quo actiones producat.
- Perfone diuine licet realiter inter fe diffinete, omnia fibi in effentia identificant.69.88. funt tres. Pater, Filius, & Spiritus fanetus.88. vnus Deus 90. procedunt per intellettum & voluntatem.92. conftituuntur & diffinguuntur per origines & relationes. 120. funt aquales.ibidem. funt tres aquè omnipotentes. 122. proprietates fuas non communicant. 149

Petilianus b**e**reticus à D. Augustino confutatus. 169 Petrarcha. 986

S. Petrus Apostolus nouit occultas fraudes & fallacias, quibus Ananias & Sappbira Ecclesiam circumuenire ftudebant.193. lapis angularis.400. caput totim Ecclesia à Christo constitutus. 445. caput vniuersale & Monarcha. 445.512. Oeconomus & Ianitor cæli, absolute, & cum plenitudine potestatu. 515. fundamentum Ecclesia respectu Christi se cundarium, sed à quocunque alio independens. 517. 518. 519. adificat etiam Ecclefiam (uper Chriftum, & super seipsum. 519. Striace à Christo appella tus Cephas, quod fignificat petram. 520. 521. 522. 523. petra & crepido Catholica Ecclefia, & recta fidei fundamentum. 528. 529. petra illa super quam edificate est Ecclefia. 540. 541. promeruit re fit petra ; princeps , caput & fundamentum Ecclefie. 543. vere , principaliter , & immediate claues accipiendo, bistorice perfonam Ecclefie gesit. 548. plenitudinem clauium & independentiam à quocunque homine, folus accepit.ibidem. Ecclefie sum. mus moderator, clauiger fummus, & fupremu celi ianitor. 549. pro sua persona & pro sui duntaxat successoribus claues regni calorum accepit.ibid. omnium Apostolorum nomine refpondit, vt eorum os, & caput ac princeps futurus. 550. calesti lumine diuinines derepente collustratus in eximiam illam confesionem prorupit.552. palam confessue st Christum effe filium naturalem Dei, atque aded Deum de Deo.

S.Petrus prefectus & pastor ordinarius, cui in plenitudine clauium fucceditur. 562. verè & bistoricè typus Ecclefia militantis, vt Ioannes triumpbantu. 564. 565. accipiendo claues, figuram geffit Ecclefia, boc est, totius cœuus Ecclefiasticorum ministrorum. 565. porestatem accepie

summam

summan simul & ministerialem, hans respectu Chrifti, ill am respectu Eulesia. 568. 571. firmitate fua immobilis adamantis naturam fuperat , terrarum orbe reluctante. 572. 05 , caput , vertex, corypbeus seu antesignanus Apostolorum. 572. 573. pafeit regendo & prafidendo. 580. à Christo prapofitus omnibus gentibus, Patribus, Apostolu. 5\$3. 585. 586. 587. eximius inter omnes, & totius Apoftolici chori os. 587. trina dilectionis protestatione viam fibi ftrauit ad supremi Pastoris munus. 588. Pauls focius in officio pradicandi , fed maior illo in officio gubernandi. 588. 589. Christo inferior, Ecclesia superior. 592. propris nomine Simon & Petrus appellatus, boc à Christo, illo à parentibus. 593 fere femper in enumeratione Apostalorum fiue omnium fiue quorundam, primo loco nominatur. 595. & seq. solus vnàcum Domine ambulat super aquas. 599. solus ex peculiari revelatione diuinitatem Christi confessus. 600.601

5. Petrus primus omnium Apo/tolorum à Deo edoctus cognouis fumma mysteria nostra fidei. 601. ob confeßione beatificatus. 602. in pensione tributi Cbrifto comparatus. 60 2.603 inpifcatione Ecclefie militantu typum gerente, primus fuit & princeps omnium. 604 iubetur omnes confirmare vt caput & princeps 605. primu Apostolorum vidit Chrifum post resurrectionem fibi apparentem. 606. 607. primus fuit cus Christim lauit pedes, mortem que crucu pradixit. 607. 608. tanquam paterfa milias colligit in vnum cætum discipulorum. 608. 609. omnium primus post acceptum Spiritum fanctum, Euangelium promulgat. 610. primum miraculum in testimonium fidei fecit. 610. 611. tanquam summus & divinus Iudex agnovit & damnauit bypocrifin, & fraudem Ananie & Saphire, & cosverbo fuo occidit. 611. 612. transit per omnes tanquam fummus dux & infpector.612. omnium primus incipit pradicare gentilibus. ibid. in Concilio primus loquitur , & eius fententiam reliqui seguuntur. 614. solus à Christo baptizatus. 616.617. folus a Chrifto Episcopus ordinatus, caterosomnes Epifcopos confectaust. 617. 618. 619. primum & principem baresiarcham Simonem Magum primus detexit, postes damnauit, & plane extinxit. 621. 622. Rome fedem fuam divino suffu collocauit. 622. fub finem vita fua apparentem fibi Cbriftum interrogat . Quo vadu? respondente: Venio Romam iterum crucifigi. 623

S. Petrus quas fundauit Ecclefias ea fola femper funt babita prima & Pattiatchales. 623. 624. 625 626. 628. Alexandriam venit. 624. Alexandrinam fedem per Marcuni Euangelistam tanquam fuum Vicarium instituit & administrauit. 624. 625. Artiochenam Cathedram per Euodium adminisstrauit. 625. Romană Ecclefiam per fe vsg. ad mortë f. ătenuit. gubernauit, & fanguine suo obsignauit, t otă Apostolica potestatu plenitudine ad successores perpetua serie trăstiură in ea reliquit. 625.627. Monarcha Ecclessificus. 631 primus Christianorum Pontifex.ibid.omnium Apostoloru probatistimu &

maximue, primorum princeps, & dux, ac magifter militie Dei 632 os Apostolorum, boc est prinreps in dicendo . ibid. dux Apostolorum. 633. vniuerlo orbi prapoficus. 634. 635. Super Apostolos prafidentiam accepit. \$35. totius orbis magiftet. ibid. à Paulo reprehenfus noluit dicere, je babere primatum, & fibi obedientlum effe, idque modeftie caufa. 636. Vicarius amoris Christierga vos. 637. non ideo princeps Ecclefia fuit, quia Roma docuit & trucifixus est , fed quia à Chrifto claues regni calorum, & generalem totitu dominici bullirturam fuscepit. 841. est quidem totius orbis Apofiolus & Epifcopus, fed fimul etian est particularis Epifcopus Romana vrbis & diccefis. ibid. Romanam fedem fundauit. ibdi.

8. Petrus Vicarius generalis Christi, 642. Paulo primatu

Juperior, Apostolatu par, labore& scriptis inferior. 645.646. Paulo maior auctoritate. 646. Paulo par mersto, gloria, pessione, noclauibus 647 aliquando ad dextră, aliquando ai finifiră Pauli pictus. 847. 648. in nofturnit tenebris trepidantibus omnibus, non flatim Dominum agnouit, tametfieius audita roce, 6 + 8, 6+9, dicens Chrifto: Abht ate Domine, non erit tibi hoc, errauit in fenfu, noin affectu. 649. reprebensus à Paulo ob peccatum vel veniale ; vel materialiter tantum. 651. Chriftum Negando grauisime peccauit. ibid. fuit Roma 655. & fegg. Hierofolymu ex carcere euades, noluit ab omnib feiri vbi degeret. 658 Roma fcrip fit primam fuam epi ftolam. 659. 860. primus omnium Romanus pre dicauit. 662. prima sua concione triamilia conuertit.ibid. calefti visione admonisus pradicare getilibus. 603. primus caleftem doctrinam ex Oriente in Occidentem importauit. 665. definatus ad arcem Romani Imperij. 666. Roma mortuus.670. & feq. Rome fepultus. 670. crucifixus capite deor fum verso. 671. post deulstum publice simonem Magum mariyrio affectus, ibid. afferebat fe indignum qui crucifigeretur vi Dominus fuus.sbid.paf. fioni Dominica exequatus. 673. Rome v(que ad mortem Episcopus fuit.674 & seq & Romana par ticularie, & fimul totim Ecclefic vniuer (alie Episcopus. 674. 675. Rom'e viginti quing, annu Epi fcopus manfit. 680, 683. facerdos Romana Éccle fia. 682 princeps facerdotum Romana & oninium Ecclefiarum. ibid. Apoftolus fimul & Epifcopus. 583. Clementem ordinat Romanum Epi/copum. tanquam fuum fuccefforem. 684.685

S. Pettus per Leonem fuccefforem fuum locutus 686. Anno fecundo Claudij Imperatoris Romam venit. 688. esepulfus Româ cum reliquis Iudais à Claudio 690. anno feptimo Cathedra Antiochena nondum completo Romāvenit. 691. ez vrbe Romana Hierofolymārediit, ibid. Concilio Hierofolymitano interfuit. ibid. Antiochiam tediit postquam iam Roma Cathedram fizetat, ibidemá à Paulo reprebenfus est. 691. 692 post mortem Claudij Romam rediit. 694. Ecclefias Occidentales peragrando ad ipfos víque Britannos penetrauit. ibid. in officio Epifcopali coadiutores fibi adficiuit Linüs Cletum, Clem em.

\*\*\*\*

Digitized by Google

15 a

| 7                                                                                                            |                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| J N D                                                                                                        | EX                                                                                                          |
| ibid.pactum init cum Paulo temporarium dunta-                                                                | habuiffe jenjum dejerisonu & ire diuine, quaftu<br>Etuabat inter infernum & viram, vi în eo no flagra-      |
| xat, vt ille Iudeorum, his gentium effet Apostolu.                                                           | uerit charitas. 281. firipfit Deitatem Fily obedi-                                                          |
| 695. 696. equè Neroni inuifus ac Paulus. 700.                                                                | uiffe Patri. 351. Cbriflum Mediatorem frafuit (e-                                                           |
| fub typice Babylonin nomine Romam defignat.702.<br>firipfit ad aduenas differfionin Ponti , Gala-            | cundum vtramg, naturam ibid locum illum : Pa-                                                               |
| tie, Gc, ibid, in fuccefforibus fun est & manet fa-                                                          | ter clarifica me, fic reddidit: Refletue mihi gloriam.                                                      |
| cerdos in aternum. 712. integram suam potesta-                                                               | 385. Stancaro infanu Grammaticus, caput bellebo-                                                            |
| ten Romam fecum detulit. & successori suo in Ro-                                                             | ro dignum, perturbator totius Christianismi. ibid.                                                          |
| mana Cathedra transcripfit. 713. probabiliter iuf-                                                           | fcurra. 397. Cbriftianos Reges dicit praeffe fubditi                                                        |
| fu diuino Rome fedem fuam fixit. 714. qudd ratio-                                                            | Christianis, non vt Christianis, sed vt hominibus                                                           |
| nem reddit introitus fui ad viros praputium baben-                                                           | 434. vide etiam V. Melanchthon. expresse docer,                                                             |
| tes, nil eius primatui derogat. 784. primum Ec-                                                              | observationem ceremoniarum legaliŭ esse liberam                                                             |
| clefie membrum. 816. Pontifex Romanus tempo-                                                                 | & indifferentem. 1037                                                                                       |
| re D. Pauli. 839. cum Christum negauit, nondum                                                               | Philosophi Monarchie & ceterarum gubernandi forme                                                           |
| erat fummus Pontifex. 1035.1036                                                                              | rum naturam & vtilitatem erudite explicata reli-                                                            |
| S. Petrus ore, non corde negauit fidem , ac proinde amifit                                                   | querunt. 406                                                                                                |
| confeßionem fidei, non ipfam fidem. 1036. cum gen-                                                           | Photius Pfeudopatriarcha Conftantinopolitanus 124. li-<br>teras Ioannis VIII. Papa falfauit. ibid. à Ioanne |
| tibus gentilium more confueuerat. 1037. tanta au-                                                            | VIII. & Hadriano II. condemnatus. ibid. à lo                                                                |
| Boritais erat, ytipfius factum & exemplum cen-                                                               | anne VIII. in caute refitutus, 125. capitalu Eccle                                                          |
| feretur quodammodo coattio aliorum ad imitan-<br>dum, ibid, non debuiffet ex timore superuenienti-           | fie Romane boftu.                                                                                           |
| dum, ibid, non debuijet ex timore juper uchtenter<br>um Iudzorum qui in Gbriftum crediderant, à gen-         | Photinus Ecclefia Theffalonicenfis Diaconus communi-                                                        |
| sibu ad Iudaos transire, negentiles tanti Apostoli                                                           | cat Acacio. 1055. excommunicatus refipifest. ibid                                                           |
| exemplo industi crederent idem fibi faciendum ef-                                                            | Picardite in Bobemia. 880. Lutheranos & Caluiniano                                                          |
| fe. 1038. vbi ad fe rediit, confestim diuina visioni                                                         | deteftantur , neque vilo modo pro membru Ecclefia                                                           |
| morem gesit. ibid.                                                                                           | fue agnoscunt. 88                                                                                           |
| Petrus Alexandrinus Athanafij fucceffor, vir valde pius &                                                    | Pigbim probabiliter f. nfit Pontificem etiam vt priuatan                                                    |
| eximins. 746                                                                                                 | perfonam, non poffe in barefin incidere. 1014.1029                                                          |
| Petrus Canifius Societatis I & S v, Damonem in facello Oe-                                                   | 1031. 1032. 1036. 1043. 1044. Vide etiam V. Alber                                                           |
| tingenfiexpulit. 167                                                                                         | tus Pigbius.                                                                                                |
| Petrus Carolus cicatus à Bellarmino. 74. Conciliabulo                                                        | Pipinus à Zacharia Pontifice in locum Childerici Franco<br>rum regu fubfitutus. 741. in Ecclefiam Romanan   |
| cuidam Lausanensi interfuit. ibid.                                                                           | largu ac munificus. 902. 903. mittit Romam lega                                                             |
| Petrus Gnapheus trifagio bymno ter faneto impiam appen-                                                      | tionem ad Zachariam Papam. 1161. in ciuitat                                                                 |
| dicem adiecit. 306.bomo ftultus, arrogans, amens.                                                            | Suesionum à S. Bonifacio Archiepiscopo in regen                                                             |
| ibid.                                                                                                        | vnctus.                                                                                                     |
| Petrus Lombardus in quatuor libros omnium fanctorum<br>Patrum auctoritates & Ecclefia dogmata collegit.      | Pius Pontifex ante Victorem decreuit vt Pascha celebrare                                                    |
| 195. Vide V. Magifter Sententiarum. Plus valet                                                               | tur die Dominico. 768. à communione Afiatican                                                               |
| quam centum Lutheri, ducenti Melanchthones.                                                                  | Ecclefiarum non discessit propter diuersum ritur                                                            |
| trecenti Bulingeri , quadringenti Petri Martyres.                                                            | celebrandi Pafchatis. ibio                                                                                  |
| & quingenti Caluini. 195. negat animam Cbristi                                                               | Plancus cum mortuis non nifi laruas luttari pradicaba                                                       |
| Deo fuo creatori equari. 269                                                                                 | 277                                                                                                         |
| Petrus Mariyr negat realem communicationem idiema-                                                           | Platina. 98                                                                                                 |
| tum. 131. Exmonachus. 762                                                                                    | Plato vnius dominationem bonù inflruttam legibu , a<br>affantimam 415. 41                                   |
| Pertus Mongus, intrusius Episcopus Alexandrinus, à sede                                                      |                                                                                                             |
| Beati Petri damnatus. 746. Mongus, id est, blafus,                                                           | Plutarchus per Oligarchiam intelligit Ariflocratiam.41<br>Monarchiam reliquu bonu probing, reipub. form     |
| dictus. 747                                                                                                  |                                                                                                             |
| Petrus Rauennas Episcopus dixit Petrum viuere, videlicet                                                     | anteponit. 417.41<br>Pænitens tenetur falutaribus Confeffarij monitu moret                                  |
| in succession 683                                                                                            | gerere, & pænam impofisam perfoluere. 57                                                                    |
| Petrus Stenartius Manuelis Caleca libros contra Gracos<br>ex Banarica bibliotheca in lucem edidit. & febolin | Polenus Caluinifia. 42                                                                                      |
| ex Banarica bibliotocca in lucem ealait. G feoliu<br>eruditu illuftraust. 125.1072                           | Polycarpus Episcopus Smyrna Ioannis Apostoli successo                                                       |
| Philippicus Imp. occifo Iuftiniano, Synodum fextam op-                                                       | 6-1                                                                                                         |
| primere fluduit. 751                                                                                         | Pontifer Romanus Ecclefiaffica Hierarchia Princeps. 44                                                      |
| Philippus Macedo ciuitatem wornejwohr condidit. 4                                                            | wainer (alix baltor, 457, Rex prisinal O Ellis                                                              |
| Philippus Marnixius Lucianus Belgicus , omnia ridere &                                                       | fialitus 460, princeps pafforum jub Corifro, mi                                                             |
| fubfannare doctus. 475.1174                                                                                  | mifter ac vicarius Christi. 463. (Aput Eccirita ja                                                          |
| Philippm Melanchthon Arianorum patronus. 26. Ver                                                             | Chrifto vifibile. 463.466.refpettu Chrifti Vicemu                                                           |
| sumum. 27. primari u Augustan e Confessionie &                                                               | narcha. 475. fucceffor non Chrifti fed Petri. 50<br>711. mittere confueuit, qui fidë infidelibus tradas     |
| Apologia architectus, 188, impie feripfit Christum                                                           | 711. mittere confueuit, qui pac injuctioni traun                                                            |

| - | - |
|---|---|
| E | л |

Ŕ

Г М.

& annuncient. 505. fuccedit Petro in plenitudine iaris & potestatic. ibid. post Apostolorum tempora Ecclefias omnes mediate vel immediate fundauit ac inflituit. 507. 532. 533. fundamentum columnarum Ecclefia Episcoporum. 532. 533. vt bomo priuatus, nititur feipfo vt Pontifex & fundamen. tum Ecclefie est. 542. respectu Dei, difpensator, ferum, minifter: respectu Ecclefie, Monarcha. 579. Dei Vicarius. 583. per delegationem poffet cuicunque Episcopo eam iurisdictionem concedere, qua Apostolifuerunt præditi. 618. ideo est Monarcha Ecclefie, quia in Catbedra Romana fuccedit S. Petro. 64 1. posterior succedit priori.ibid. Vide etia V. Papa. nil contra fidem ex cathedra docere, trade. re & definire potest: qualifcunque fit vita & moribu quo ad privatam fuam perfonam. 652. Petro fuccedit in Ecclefiastica Monarchia. 705. & (eq. est propter Ecclefiam. 706. durare debet guamdiu durat Ecclefia. 707. confenfu totius orbis Petro fuccedit. 712. iure diuino paftor & caput totim Ecclefia, abfolute. 714. 715. quod Petro fuccedat, Catbolicafide credendum est. 716. 717. fuccedit Petro in Ecclefiarum constitutione, fideique propagatione apud infideles, fummaque in Ecclefias potestate. 718. à Deo electus & inflitutus. ibid. Pontifez Romanus Apostolicus. 718. 719. Oecumenicus seu vniuerfalu. 720. olim Antiochie & Alexandrie Episcopos ordinauit. ibid. ante omnem Concilioru definitionem consucuit permittere. Alexandrino Episcopo regimen Ægypti, Lybia, & Pentapoleos: fiue consucuit per Alexandrinum Episcopumillas prouincias gubernare. 723.de primatu Ecclefia Romana teftificans, non fibi, fed communi caufa Dei & Ecclesia testimonium perbibet. 729. caput omnium facerdotum quotquot funt per vniuerfum orbem. 735. primatum fuum à Christo auctore babet. 736. potestatem in vniuer fas Christi Ecclesias

- baberet, licet ne vnum quidem viculum poßideret. 741. olim eligebatur à clero. 742. duos Episcopos instituit, restituit tres, deposuit otto. 743. electiones aliorum Episcoporum confirmando, ratas fasit.745.020 Patriarchas Constantinooplitanos depofuit. ibid. ordinarie in Oriente Vicarios & Legatos fuos babuit, Gracos Epifcopos. 751. toti Ecclefia fi necessit as exigat, leges prascribit, independenter à quoçung, also bumano legislatore; & dispenfat cum quibuscunque difpensandum fuerit; & cenfuris notat quoscunque censuris dignos iudicauerit. 757. & seq. vbicunque necessitas exigit, leges ferrepotest, que omnes vbique gentium fideles obligent.758.760.di/pensare potest & solet, vt in gradibus probibitu, in tertio videlicet vel quarto matrimonia interdum contrabi poßint. 763. pro necesitate personarum & temporum diffensare poibid. test & folet in legibus Ecclefiafticie.
- Pontifex Romanus primatum Ecclefia tenet. 766. babet etiam potestatem in aliorum Patriarcharum diæcefes. ibid. in varis regionihus constituit Vicarios. & Legatos in omnes partes quarum necessitas id exigere videtur, mittit, vt causas Ecclefiasticas

cognoscant, duiudicent & decidant, exceptingranioribus, quas fibs referuat. 769. 770. litet ex toso mundo ad eum appellare liceat , nunquam tamé debet fine legitima causa aliter iudicare, quàm iudicatum fit. 780. à nullo in Ecclefia iudicari potest. 8 o i. & feq. folus dicitur totius Ecclefia Papa, & fuper Ecclefiam totius mundi. 813.à toto mundo. & à Concilsis generalibus appellatur Pater & Papa. 814. neminem vocat Patrem vel Papam, sed filios vel fratres. ibid. fummus dicitur respectu ministrorum in Ecclesia militante, non auterespectu Cbrifis. 815. primatum babet à Christo vi à collatore & largitore, ab antiquitate verd vt ab approbatrice & tefte. 816. fe Chrifti famulu , Chriftog, subiettu in omnibus fatetur.821.Lollardos, & VViclephiftas, Waldenses & Albigenses, Husitas & Picarditas perfecutus est. 880. à nonnullu Iuris Canonici Gloffographie & Interpretibus bona & candidamente est appellatus Deus. metapborsce. 975. 991. obit functiones Episcopales & Pontificales per se & per alios. 984

Pontifex Romanus prabet pedes fuos aliu , etiam Imperatori, osculandos. 1002. cum generali Concilio non potest errare in codendu fides decretu, vel generalibus praceptis morum. 1012. folus, vel cum suo particulars Concilio aliquid, in re dubia flatuens, ab omnibus fidelibus obedienter audiendus. 1013. aliquid ex cathedra definiens, & toti Ecclefia fententialiter , sententiatiue aut definitiue proponens, errare, aus in barefin incid.re non potest. 1014.tantummodo per manifestam barefin Pontificatu excidit. ibid. cum totam Ecclesiam docet in bis que ad fidem pertinent, nullo cafu errare potest. 1015. Pelagij barefin damnauit absq. Concilio generali. 1021. nec in praceptis morum, quatoti Ecclefia prescribuntur, & que in rebus necessariu ad salutem, vel in its que per se bonq vel mala sunt, versantur,errare potest. 1028. etiam vt prinata perfona, probabiliter non potest effe bareticm. 1029. potest ver as leges condere. 1105. & seq. potest ferre leges quarem indifferentem faciant necessariam.& qua in confiientia obligent. 1112. in Ecclefia eum locum babet, quem babuit Mofes in populo Iudaoru. 1141. iudicare potest & debet, num vex aut princeps pertrabat ad bærefin nes ne, & confequenter an fit de-1156 ponendus nec ne.

Pontifex Romanu à Patribu & Conciliu appellaturPa-

p4. 812. Pater Patrum, 814. Pontifex Christianorum. 815. Summus Pontifex, ibid, princeps facerdotum. 815. 816. Christi Vicarius. 816. caput Ecclesia. 816. 817. fundamentum. pastor ouilu Dominici. ibid.

Rector Domus Dei. ibid. Cuftos vinea. ibid. Pater & Doctor omnium Cbriftianorum. 817. 818. fponfus Ecclefia. 818. Apostolica fedu praful. ibid. Epifcopus vniuerfalu. ibid.

Populus in electione Ministrorum Ecclesia nibil vnquam iure diuino habuit. 432

\*\*\*\*\*2

Poten-

TNDEX

Potentia notionalis non continetur fola effentia diuma, fed etiam relatione. 119 Ponelus librum offert Bancrofftio totius Britannie Pri-

mati ac Metropolite. 402. Vide etiam V. Gabriel Ponelm. Anticbrifinm proprie dictum dicit effere. gnum. 823. videtur à feniore Abbato nugas suas mutuatu. 834. Antichriftum proprie ait effe fede Romani Pontificis. 841. que Iunius de fimplicitate Euangelij firsbit, in librum fuum transfulit & quidem verbatim, nulla penitus lung mentione facta. 864. Imperatores Germanos non verèdici Romanos, & Imperij Romanivix rudera iam extare af firmat. ibid. Romanum Imperium Christianum comparat Beftie que ex inferno prodiit. 865. nibil amplius rei in Romano Imperio, sed solum & nudum nomen agnosiit. 866. videtur non in Anglia fedin Arcadia natus. 874. putat Heliam & Henoch non poffe amplius mori ibid dicit Romam non poffe dici Sodomam vel Ægyptum, & tamen effe Sodomam & Ægyptum Apocalypticam. ibid. fibi contradicit. ibid. Chriftum festiue dicit Roma fuisfe crucifixum. ibid. totum propemodum librum fuum de Antichrifto ex Rullo contexuit, nullu babi tis Magiftro suo gratiis, more furino. 881. Rullum furtiun manibus expilauit, & conuiciorum suorum centonem ex Rullicie maledictie & lædorin confarcinauit. 886. dicit fe tam certo fire Romanum Pontificem effe Antichriftum, quam Deum ipfum effe in calis. ibid. Anticbriftum dicit fore idololatram. 892. iuuenis adbuc florens & calens, propemodum palmam acuminis Sutliuio & Abbato praripit. 909. characterem Antichristi statuit tonfuram in capite facerdotem , item manus inun-Etas chrismate & indelebilem characterem per Sacramenta Baptifmi, Confirmationie & Ordinie im ibid. preffum.

Pouelus causam Anticbristi efficientem principalem ponit Diabolum. 913. cauffam efficientem constituit sui ipfim. ibid. caufam constantintir Antichrifti. conftituit Patrum & Ecclefiarum erga Antichristum reuerentiam, Regum & Principum priuilegia & largitiones, vrbis Rome fplendorem, Iudaifmi & Gentuifmi cacozeliam. ibid, caufam efficientem & procatartică mutatis transformat repente in materia ex qua, & quidem fpecialem.914. Antichriff u fuum coagmentat & componit ex materia qua ipfi non inexistit ibid. Antichristi sui formam, facit Luchero & Caluino communem. 914. 915. 918. fubiectum item Antichristi sui cum Luthero & Caluino communicat. 915. cognatos Anticbrifti recen. fet Mabometanos, Ethnicos, Tartaros, Pjeudoeua gelicos & raptores bonorum Ecclefiasticorum ibid. furit contra generationem Antichrifti ex tribu Dan. 916. Santos Patres, Irenaum Martyrem, S. Ambrofium,S. Augustinum,S. Gregorium blaspbemos Antichrifti affeclas nominat.ibid.nifi à Bellarmine edoctus fuiffet, quid contra dici poffet.vtique nefciuiffet. ibid. diffinguit Ecclefiam Romanam à Papana, in bac feffurum Anticbriftum, non in illa. 917.

afferit Caluinistu nil contronersia cum Ecclesia Remana intercedere. ibid. quidquid de sessione Antichristi in templo Dei mentitur, verbatim propemodum ex Iunio suratus est, suppresso Iunij nomine, ve solent sures. 918. mentitur & calumniatur. 864. 865. 866. 913. 914. 931. 934. & seq. v/que ad 945. 991. 992. 993. 994. 995. 996 997. 999. 1000. 1001

- Pouelus feu Pouerlinus Monachos allatrat, eosg, cum Heluidio comparat. 919. 920. nugatur fimul & calumniatur. 919. 928. Bedam ait babuiffe cerebiü lesum, 928. vanisimus thraso, ibid. Caluinista. ibid. flupor. ibid. fymmyftu fun fe opponit. 929. expilat Abbatum. 930. Dauidis filius, eius forte qui Gyraldi VValliam seu Cambriam fatuis suis scholin deturpanit & defædauit. 930. inconstans & in tam iuuenili atate obliniofus. ibid. ambabus manibus amplectitur quod dant Monachi, quod paulò ante ne ad aures quidem admittere volebat. 931. Iefuitas appellat Monachos Loiolanos. ibid. putat Bellarminum absolute concedere quod ponit ex bypothefi. ibid. coronam nobu pollicetur, fivel apicem de Roma per Antichristum exureda protuleri. mus, ibid. affingit Monachis ineptum argumentum à se confictum. 932. desipit. 1bid. nugiuendu. 934. exmendaciu & criminationibus contexuit ferme totum fecundum librum de Antichristo seu Ecclefia Autichrifti. ibid. mentitur Ecclefiam Papa nam, vt loquitur, Apocryphi & bumanii firiptii auctoritatem Canonicam & plane diuinam tribuere, bumanas traditiones scripture anteferre, Scripturam mifere dilacerare, peruertere & detorquere adfanaticas opiniones, & Antichristianismum flabiliendum; nullum authenticũ & indubitatum Bibliorum exemplar retinere, fontes Hebraicos & Gracos negligere, & concemnere. 935.
- Pouelus infulfus & infeitus calumniator. 936. mendaciter citat Concilium Tridentinum. 937. falso & fycopbantice allegat Andradium. ibid. piduram, qua Deus Pater vi bomo grandauus, cano capite, promifabarba, & sceptrum in manu tenens repræfentatur, dicst repugnare primo Symboli articulo. ibid. Deum dicit protfus negari & contemni ab Ecclefia Papana. 938. fanctifimo nomini I E 5 v Caluinistice omnem honorem ereprum st. 939. affirmat Ecclefiam in fecundum fymboli articulum delinguere, dum Loiolanos Monachos tolerat & approbat. ibid. mentitur lesuitas blasphemo ore 🕼 infolenti iastantia venditare se pro fociu Iefu Chrifti. ibid. mentitur Ecclefiam afferere Christum non nifi pro peccato originali paffum effe 939.940. blaßbemat Cbriftum etiammorte anima pertulisse, & gehenna tormenta subitfe. ibid. mentitur Ecclefiam in Concilio Tridentino definiuisse Mariam virginem fine labe peccatioriginalis conceptam fuiffe. 939. fine vlla ratione Gabrielem citat. 940. citat mendacißime Bellarminum, ibid. mentitur & calumniatur Ecclefiam quintum Symboli articulum adulterare , quando

q**notan-**

١

| х тар кала с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с с<br>С стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с стана с | RVM.                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| quotannis simulacrum Christi sepulchro includit,                                                                                                                                                                                    | VE. videatur Giaculus, fallacias Grace crepare in-,                                                            |
| & buic excubitores adbibet sacrificulos & mona-                                                                                                                                                                                     | sipit. 990. ex fuo rege Anglie facit Antichriftum.                                                             |
| cbos. ibid. mentitur peregrinationem Hierofoly-                                                                                                                                                                                     | 990.991                                                                                                        |
| mitanam effe contra quintum Symboli articulum.                                                                                                                                                                                      | he funt mere fabule, inquit, quibm sefe Monachi                                                                |
| 941                                                                                                                                                                                                                                 | oblettantur.991.mendacia mendscat à Rullo.992.                                                                 |
| mentitur euerti septimum symboli articulum eo                                                                                                                                                                                       | nescit quid st forma Sacramenti. ibid. Thomam                                                                  |
| quodChriftm indicatarm fit vunmquemque fecun-                                                                                                                                                                                       | Bozium nebulonem, & Antichrifts palponem ap-                                                                   |
| dum propria merita. ibid. Spiritum fanctum in fpe-                                                                                                                                                                                  | pellat. 993. consiciorum centonem confarcinauit                                                                |
| cie columbe pingere, putat effe contratium octano                                                                                                                                                                                   | ex Rullicis in Danielem commentaris. ibid.                                                                     |
| Symboli articulo. ibid.                                                                                                                                                                                                             | probat Papam effe Antisbriftum, quia mutauerit                                                                 |
| Pouelu mentitur orationem Dominicam violari per fe-                                                                                                                                                                                 | Calendarium. sbid.                                                                                             |
| ptem boras Canonicas , per preces pro defunctiv,                                                                                                                                                                                    | vel VVolfium expilanit. vel illum , quem etiam ip-                                                             |
| per cultum imaginum, per recitationem Rofarij                                                                                                                                                                                       | fe VVolfim. 995                                                                                                |
| certo precum numero constantù , per bullas & ex-                                                                                                                                                                                    | Ponelm in citandu toflibm incircumspettm. 996. furatur                                                         |
| communicationes Pontificum, per omisionem illim                                                                                                                                                                                     | ex Rullo. ibid. mentitur Cochlaum à Pontifice ob-                                                              |
| non necessaria additinncula: Quia tuum est re-                                                                                                                                                                                      | tinniffe Episcopatum. ibid. Pontifici interstum vi-                                                            |
| gnum, & c. 943. Iuftos dicit ne frustulum quidem                                                                                                                                                                                    | cinum ominatur. 997.euertit quicquid anteà affe-                                                               |
| pan is mereri poffe.sbid.tantum dicit effe duo Sacra-                                                                                                                                                                               | ruit.ibid.non vult uegare, Papam poffe fieri Lutbe-                                                            |
| mentalibid negat in cafu necessitat in mulierem pof-                                                                                                                                                                                | riftam velCaluiniftam, net om nem falutis iannam                                                               |
| fe baptizare. ibid. mentitur Ecclefiam vii magia                                                                                                                                                                                    | Romano Pontifici vult occludere. 999. phrafes Iu-                                                              |
| & incautatione, Mariam virginem, Petrum, Pau-                                                                                                                                                                                       | nie fuffuratur. 1000. Pontsficem vt eft bac fingulari                                                          |
| lum, & c perinde à papifin cols ac Iouem, Venerem,                                                                                                                                                                                  | persona ab infami Anticbristi probro liberat. ibid.                                                            |
| Cupidinem, Bacchum, à gentibus, Pontificem Ro-                                                                                                                                                                                      | infirmiorum fratrum argumento pressus fibi con-                                                                |
| manum coli pro Deo terreno, Papam adolefcenti-                                                                                                                                                                                      | tradicit. 1000. 1001. lumina & columina Acade-                                                                 |
| bu concedere, ve in publicis ganeu libidinibu fe                                                                                                                                                                                    | mie Oxonienfis recenfens, vix alios adfert, preter                                                             |
| contaminent. 943. catalogum traditionum Ec-                                                                                                                                                                                         | Wiclephift & Collardos, quibus adsungit quof-                                                                  |
| clesiasticarum scribit in quo etiam Battologiam                                                                                                                                                                                     | dam Lutberifas, Zvvinglianiftas & Caluiniftas.                                                                 |
| ponit. 044. 945. vt traditiones multiplicet, eaf-                                                                                                                                                                                   | 1001<br>Realisements of Continent for second                                                                   |
| dem bis vel ser enumerat. 944. inter traditiones<br>numerat patientiam flagellorum, Dies crucis, pro-                                                                                                                               | Pradicantes caci corde. 169. feruiunt foro ac tempori, &<br>pront flat aura, ita fefe itidem vertunt ac reuer- |
| sessiones religiosas, Monachos & Moniales, Rosaria                                                                                                                                                                                  | suns. 209. ominu folidioru Philofophie & Theologia                                                             |
| fen feberulas precatorias, boras Canonicas, frater-                                                                                                                                                                                 | expertes. 210. arrogantia animalia.218.circulato-                                                              |
| nitates & focietates, Agnum Dei , Afinum palma-                                                                                                                                                                                     | tes. 224                                                                                                       |
| rum, Quadragefimam & Carnuprinium, pannum                                                                                                                                                                                           | sebellionem partů inferiorů contra superiorem, ve-                                                             |
| ·quadragefimalem , placentarum benedictionem,                                                                                                                                                                                       | vi nominu peccatum effe contendunt. 262. calum-                                                                |
| ciborum delectum, elenationem fatue in die Af-                                                                                                                                                                                      | niatores & freepbanta. 590. ridiculi. 592. fedu-                                                               |
| cenfionie. ibid. traditionibu item accenfet cruci,                                                                                                                                                                                  | Bores, 818. contra fimulu calcitrant, ibid. egregio                                                            |
| imaginum, reliquiarum, fasuaram, at g, adeo ido-                                                                                                                                                                                    | artificio rijug, digno contra Catbolicos vtuntur.891                                                           |
| lorum adorationem, dedicationem altarium &                                                                                                                                                                                          | de doctrina Anticbrift i furiofisime detonant & de                                                             |
| templorum, Albam & reliquas ve/les chorales, vn-                                                                                                                                                                                    | clamitant. 933                                                                                                 |
| Eionem extremam, vestes religiosas, suffitum &                                                                                                                                                                                      | volunt videri pacifici, cum fint feditiofifimi.1171                                                            |
| thymiamata, communionem sub vna tantum spe                                                                                                                                                                                          | Presbyteri non inter funt Conciliu cum potestate feren-                                                        |
| cie, reliquiarum veneracionem , lucernas , cafulas,                                                                                                                                                                                 | di fuffragij , nifi teneant locum Epifcoporum.                                                                 |
| candelabra, coreos confecratos, baptifinum campa.                                                                                                                                                                                   | 451                                                                                                            |
| narum, benedictionem Epifcopalem, facerdotalem,                                                                                                                                                                                     | Prinilegium est exemptio quadam à lege communi, vel fa-                                                        |
| ac etiam Monialium , benedictionem cerei Pafcha-                                                                                                                                                                                    | cultas aliquid faciendi supra vel præter legem, alio-                                                          |
| lu,ignu, sacerdotu, Monachorum & Monialium,                                                                                                                                                                                         | qui ad omnes attinentem. 761. folùm ab eo concedi                                                              |
| rafuram verticu, festum Corporu Christi, circum                                                                                                                                                                                     | potost qui legum condendarum, restringendarum                                                                  |
| gestationem & adorationem panis, Missificos fa-                                                                                                                                                                                     | & relaxandarum poteflatem babet, ibid. amitte-                                                                 |
| crificulos, angulares Miffae, Matutinas nocturna-                                                                                                                                                                                   | remeretur, qui eo abutitur. 1094                                                                               |
| les & tumultuosa, Indulgentiarum nundinatio-                                                                                                                                                                                        | Probabile probabili non adversatur. 8+4 & seq.                                                                 |
| nes, vnctionem infantum in Baptifme, & adulto-                                                                                                                                                                                      | Processio ad extra in dinini prasupponit processionem ad                                                       |
| rum in Confirmatione, Sanctorŭ inuocationë, & c.                                                                                                                                                                                    | intra. 99. est per naturalem productionem & ori-                                                               |
| 944.945                                                                                                                                                                                                                             | ginem. ibid.                                                                                                   |
| Pouelus infignis Battus. 945. fub finem libri fui focundi                                                                                                                                                                           | Processiones in divinie due tantam. 91. sceundum opera-                                                        |
| de Antichrifte annettit bullam Luciferi ad prala-                                                                                                                                                                                   | sienes immanentes intellettus & voluntatit. 91.92                                                              |
| tos Pontificia Ecclefia. ibid.                                                                                                                                                                                                      | Proculus Patriarcha Conftantinopolitanus Theodofio Im-                                                         |
| ita ferè vibrat tela, vt è vestigio connerti & in au-                                                                                                                                                                               | peratore. 305. dum cum Clero & maxima vrba-                                                                    |
| Borie caput recorquerò queant. ibid. falfas Anti-                                                                                                                                                                                   | na multitudinu parte fupplicaret, puer fublimu in                                                              |
| cbrift: not at describit. 989. & seq. vsque ad 999.                                                                                                                                                                                 | aerem tollisur. ibid.                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                     | **** 3 Prophe-                                                                                                 |

| <i>f N D</i>                                               | <b>E X</b> ,                                                |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Prophete per scientiam lumeng treatum, futura & ar-        | Radulphus Flauiacenfis Monachus, fub Imperatore Hen-        |
| cana cordium cognouerunt. 162. 163. 192. 234.              | rico I. & Stephano VIII. 988                                |
| praterita accipiunt profuturis.851. fub aliena per         | Rainoldus Anglus nugatur. 1066. vide etiam V. Ioannes       |
| fona & alieno nomine de alio logui & prophetare            | Rainoldus. mentitur & calumniatur. 1062. 1063.              |
| foleme. 972                                                | 1067.1079.pro Cano pugnat contra Bellarminum.               |
| Propter abufum non est tollendue vfus. 1115                | 1069. errata quedam typi ex Baronianu Annali-               |
| Prorex caput regni subordinatum & vicarium, & mini-        | bus colligit. ibid.                                         |
| steriale respectu Regu. 453.464.etiam Monarchi-            | Ranulphus Chronographus. 986                                |
| am babet, sed dependentem à Rege. 568. respectu            | Regnare est feruire, non per subicctionem, sed per obliga-  |
| Regu, famulus: at comparatione fubditorum Prin-            | tionem, qua Reges subditorum commoda & visis-               |
| seps. 579                                                  | tates procurate obstringuniur. 474                          |
| • • •                                                      | Reinecciu bereticu. 905                                     |
| S. Prosper vocat Romam sedem Petri & caput mundt,          | Relationes divina ve distinguuntur ratione ab effentia,     |
| propter pastoralem bonorem. 638. 639. Episcopus            | non dicunt substantiam.08. conftitutiue & discre-           |
| Rhegij in Gallia, non in Italia. 733. Romanum              | tiua. 90, 117. 120. paternitas, filiatio, firatio G         |
| Pontificem ait Sacerdosij principatum tenere.              | processio. 119. formaliter significant perfectiones in-     |
| 815                                                        |                                                             |
| Pfalterium Marianum S. Bonauentura, petra-fcandali,        | finitae. ibid. sunt estam notiones personarum.              |
| laping offension in omnibus Pradicantibus                  |                                                             |
| Pfellus S. Petrum babuit pro Apostolorum principe & Ec-    | Relatina femutud ponunt ac tollunt. 73. ad alia fefe ba-    |
| clesie fundamento. 537                                     | bent, & aliorum effe dicuntur. 109. 110. fimul co-          |
| Puer Conflantinopoli in publica Supplicatione Sublimit in  | gnoscuntur & concipiuntur. 211. vnum fine alio              |
| aërem fublatus vur fumg, demiffus. 305. praceptum          | concipi potest materialiter, non formaliter. ibid.          |
|                                                            | Reliquie S. Martyrum thech incluse in locu facrin affer-    |
| fibi effe dixit, ne in cantico ter fancto adderetut        | uabantur, & ante illas prosternebantur fideles.             |
| slaufula Qui crucifixus est pro nobil. ibid.               | fanctorum intercessionem implorantes. 982.983.              |
| Puritani Angli perpetuo cum Caluinopapistic contendunt.    | nulle apud Caluinianos. 982                                 |
| 401. Ecclesiafticorum Ministrorum aqualitatem              | Remißio peccatorum perfecta non femper obtinetur in hae     |
| statuunt. 402. Atistocratiam conficiunt ex pasto-          | <b>Vita.</b> 942                                            |
| ribus, doctoribus, gubernatoribus & diaconis. 436.         | Res fimul tempore & fieri & reuelari potest, licet effe na- |
| gubernatores seu seniores suos etiam Episcopos no-         | turá prim fit quàm reuelari. 845                            |
| minare audens. ibid. paftores fuos, & inserdum             | Rex folutue est legibus quoad coattionem, non quoad dir e   |
| etiam feniores appellant Presbyteros, ibid. paftores       | Gionem. 427. caput Regni primarium & absolu                 |
| Aiunt omnes diuine iure effe aquales, neque vilum          | tum. 463. typus regni, quia reprafentat regnum.             |
| superiorem altero. ibid.                                   | 564. minifler refectu Dei, Monarcha refectu fub-            |
| juper est enter est est est est est est est est est est    | ditorum.                                                    |
| <b>O</b> . (                                               |                                                             |
|                                                            | Reges debent effe legum diuinarum cuftodes. 433. Cbri       |
| Que sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter fe. 104. 105   | ftianæreligionis tutores, nutricij, (* propagatores.        |
| Qui semel malus, semper prasumitur malus. 1062             | 434. pascunt regendo & prasidendo., 579. 580                |
| Quicquid recipitur, secundum recipientis dispositionem     | Reges Christianis prasunt hominibus Christianis non         |
| recipitur. 599                                             | vt Christiani, sed vt homines sunt. 434. Christia-          |
| Quidam Anno M. D. X X VI I. afferuit Cbriftum despe-       | nos etiam formaliter quâ tales, tueri ac custodire          |
| raffe & effe damnatum. 281                                 | debent. ibid                                                |
| Quidam manuarij opificij iunenis, cum in concione ad mē-   | Rex vnus regna diuerfa diuerfimodè regit & administrat.     |
| tionem nominie Iesu , genu flexisset , à concionante       | 1166                                                        |
| Ministro Caluiniano propterea vebementer incre-            | Ribera Soc. I BS V. 863.868.872.889.931.1020.1134           |
| patus, & cum non parerst, à litteribus preben (us ac       | Richardus VVafferburgius. 985                               |
| per triduum in carcerem detrusu fuit. 938                  | Richelius, terra filius, patellarius Pradicans. 1174        |
| Quidam ad pronunciationem nominin IESV non incur-          | Robertus Abbatus Anglus Caluinista. 819. Vide V. Abba-      |
| uans se nec aperiens caput, à Diabolo in faciem ca-        | tus. generalem notionem Antichrifti aßignaturus,            |
| fus, fummam ingratitudinem ei exprobrante. 939             | dicit, Anticbriftum non fignificare hoftes extrane-         |
| Quiddisates verum & definisiones ante inselles as babere   | os, fed domefficos hareticos. 819                           |
|                                                            | Robertus Gallus feribit circa tempora Leonis IV Roma na-    |
| opertet, quàm qui in ipfam disputationem ingre-            | tum effe Bafilifcum. 989                                    |
| diatur. 406. plerunque nec expresse nec implicité          | Roffenfis Martyr putat Paulum separatas ad Petrum Ro-       |
| à scriptura traduntur, sed supponuntur, & aliun-           | mam mifife litteras. 694. Vide V. Ioannes Roffen-           |
| de peti debent. ibid.                                      | lis.                                                        |
| Quod potest fieri per pautiora, non debet fieri per plura. |                                                             |
| 667                                                        | Rogeriue è Societate lesu Danaum furti arguit. 146. Vi-     |
| Quod parum diftat, nibil diftare videtur. 888              | de V. Ludouicus Rogerius.                                   |
|                                                            | Roma ne sub ipsa quidem sua primordia simul babere du-      |
| R                                                          | os Reges potuit. 414. Imperij fedes 628. fedes Petri        |

-- -

E

R

R

V M.

& caput mundi propter pastoralem honorem. 633. 639. quicquid non possidet armin, religione tenet. ibid. in Apocalypfi Ioanis paßim vocatur Babylon. 656. 657. à S. Petro vocatur Babylon. 655. & feq. à S. Hieronymo propter opes & variarum nationum concurfum, & vitia comitantia, appellatur Babylon Apocalyptica. 661.662. minu illi bellicus labor subdidit, quàm pax Christiana fabient. 732. vt olim erat fedes imperty temporalis, it a nunc est Imperij fpiritualis domicilium, 857. que olim politice totimundo im dicebat, nunc itidem fpiritaliter toti mundo im dicit. ibid. dat jura gentibus & regibus, 803. septem montibus inedificata. 924. vt eques equi & auriga currus , fic Imperij fui moder abatur haben aq. 925. incendetur à decem regibu ante aduentum Autichrifti, vel certe sub ipsa eim primordia. 927. fub finem mundi, eiecto Pontifice, & eiurata Christiana & orthodoxa religione. mater & origo omnis superstitionis & idololatrie, omnium& fcelerum fentina & chaos quoddam immenfum fiet. ibid. Magiftra erroru, que licet omnibus ferme dominaresur gentibus.omnibus tamen gentium feruiebat erroribus. 930. permifit vt victa gentes fuos ritus idololatricos retineret, interim tamen fuos quoque verbis, exemplis & factie obtrufit. ibid. Etbnica olim fuit, & fub finem mundi ex quorundam fententia, euafura est. 958. à Gothu capta. 967. ab Odoacre Rege Herulorum capta. ibid. ab Aiftulpho Longobardorum rege grauißima obfi-1007 dione pre∬a.

- Roma olim à Gotthie beresicie occupata, 1023, à Genferico & Totila capta & foliata. 1028
- Romanum Concilium fub Silueftro, afferit, neque ab Augufto, neque à regibus, ned ab omni clero, neque à populo iudicandam primam fedem. 802.803
- Romanum Conciliŭ fub Martino I. Pupa & Martyre, Monotbelitas damnat. 1067
- Romanum Concilium fub Sixto III. toffatur non licere in pontificem fententiam dicere. 803
- Romanum Concilium fub Adriano II. testatur Pontificem Romanum à nemine iudicari. 804
- Ruffinus in expositione sextiCanonisNicani Concilij errauit. 722. eidem sexto Canoni vocem suburbanum seu suburbicarium de suo addidit. 725. in Ecclesia vrbis Roma, neg vllam baresin exortam, & morem antiquum ibi seruari scribit. 1021
- Rullus Bafileensis edidit sylogen thesium theologicarum disputationibus Roberti Bellarmini oppositarum, 381. bareticus, Sanctorum hosis & ofor.ibid. Christum facit mediatorem inter Deum & electostantum, idque secundum vtramg, naturam. 381. 382. 383. calumniatur Iesuitas. 383. inepte probat Petrum nunquam fuisse Rome, 700. 701. praladia
  - professionis sue fecit Geneua in enarratione Malachia Propheta. 700. cum Verpis in Morauia babitauit. 701. Petrum disit fuisse crucifixum Hierosolymis. ibid. acerbe S. Augustinum perstringis, qudd

locum quendam S. Pauli de Antichristo interpresatus fit, & onfam communi errori dederse. 843. agit Deo gratias quod cum fuis dignus fit babitus pro nomine Christi contumeliam pari. 846. impio: Perphyrio conformior quam fanctis Patribus. 860. Imperatores (chi/maticos pro electis Ecclefie Lutherane & Caluiniana membrie agnoscit. \$81. 882. mentitur Carolomannum regem Gallie coactum à Zacharia Papa cucullum induere. 882. mentitur Constantinum Imp. Irena filium, à matre regno & oculu & vita privatum effe . quod imagines ex templis remouisset. ibid. præclarum suum & suorum genus ad Vigilantium, ad Petrum Maldone, ad VViclepbum, ad Huffum, & Hieronymum Pragensem, ad Marsilium de Paduavefert, licet nullus ex bu fuerit Caluinifta vel Lutherifta per emnia. ibid. (curra potius quàm Theologus. 884. smpudenter & impotenter in Bellarminum inuebitur. 888. mentitur. 807.900

Rullus yulgatam versionem Danielis inuertit, imò reiicit. 896. 897. dimidium temporu mutat in partem semporu. 897 ex notationibus Iunianu & Tremelianu pleraque in suas chartas transcripsit, nulla magiftrorum fuorum mentione facta, ne laude inuencionie cam ingeniofa ipfe apud difcipules fuos priuaretur. 897. tantum affirmat, nibil penitus probat.ibid.dies dicit effe annos.ibid. fanctum Hieronymum & Theodoretum dicit Christo & Apostolo Paulo aduerfari. 900. Iunij & Tremelij Notationes expilat, nec tamen profitetur per quos in de liramentis fuis profecerit. ibid. longe alia via incedit quam Occolampadius, suus in Cathedra Bastleenfi anteceffor.ibid.obuin vlni ampletitur quod Bellarminus ait , Papani iam regnaffe fupra quingentos annos, inde enim euidentißime concludit Papam effe Antichriftum. 900. 901. Bellarmino lisem incendis quod medium annum pro dimidio dixerit. gor. barbarus & foliccus. ibid. Danielem prophetam commentariu onerauit 959 versionem fuam & diftinctionem Rabbinicam & Maffereticamex Iunio & Tremelio mutatu pauculu furiiue sublegit. ibid. semiiudaus. 960. vnum Mafforerirum accentum Zateph Katon, toti verustati Graca pariter & Latina anteponit.ibid.Bellarminu Chameleonte inconstantiorem nominat, quod plures vnaresponsiones adferat. 960.961

Rullus calumniatur Papam adorari vt Deum, item Sylueflrum fecundum, & Gregorium feptimum fuiffe Magos. 961. nimio criminandi aftu abreptus Ioanem X X I I. pro X I I. nominat ibid. affentitur Bellarmino. 962. Deum Maozim apud Danielem pr. tat effe Arcem S. Angeli Roma. ibid. odio Pontificie non veretur Apostolo infaciem refistere ibid. Abbato aduersatur. 964. Bellarminum calumnis atur ve iniuriosum in Hispanos. 973. cor Papa ferutatur. 977. diabolise mentitur Martinum V. cum quodam disonsaffe ve suam fororem germani matrimonio sibi sungeret. 977. mentitur Papam contra Dei lege pracipere ne honoretur parentes, abnegare

Drum

X

Deum Patrem, & Filium, & Spiritum fanctum, Imperium Rom. & Ecclefiam opprimere. ibid. Bellarminum veteratorem appellat. ibid. fua menda cia fapiue inculcat. ibid. contra Iunium & Tremelium ConCaluinistas fuos fentit. 978. Venereus. 979. Papam dicit nibil dare absá nummis. 980. commentarium feripfit in Danielem instar Cornucopia mendaciorum & calumniarum in Papam&

Monachos. 993 Rupertus de Helia venturo nihil audet definire. 868 Rutheni legationem miferunt ad Clementem VIII. Romanum Pontificem. 95

Sabbasarij in Merauia à Iudzie circumcifi , ex Lutheranie. 870

Sabelliani diffinctionem realem dininarum perfonarum negabant. 89

- Sabellicus. 986 Sacerdos baptizans infantem, vel abfoluens peccatorem, in Sacramento conféstonic, formaliter res diuinas tribuit baptizato & confesso. 371. intrinsecé & effentialiter est creatura, & longé minor eo cui facrificium offerre debet. 379
- Sacrificia propeceatie, fuerunt typi & imagines Chrifti propeçcatie nostris aliquando immolandi & sacrificandi. 287. vniuoce & veri nominis sacrificia. 366. typi & figura sacrificij Christi aliquando in Cruce peragendi. 487. 490. typi & figura eius sacrificij quod.nunc offertur in Ecclesia. 490. 712
- Saducai corporum refurrectionem negabant. 881 Salomonindicauit Abiatbar, fummum facerdotem, non 'tam vt Rex, quàm vt Propheta, 485. rex pacificus. 552. fuit figura Chrifti regis. ibid. Abiathar fummum Pontificem depositi vt extraordinarius executor diuina iustitia. 810. videns altare Domini aneum non capere omnia bolocausta, fanctificauit alium locum in templo, & ibi obtulit bolocaufla. 1135. medium atrij fine mandato Dei foerificiu destinauit. ibid.
- Samofatenses bæretici putabant Christum suisse tantum vulgarem bominem,qui nil cælestium charismatum supra morem & consuctudinem nostram posideret. 251.252
- Samfon figura Christi, à Iudais & à Morre vin Ei quidem. fed non detenti. 299
- Samuel etiam in inferno fuit, (cil. in limbo.315.apparuit, prim quam Pythoniffa incantamentic yteretur. ibid. Monarcha. 427
- Samnel Huberm Lutheranm Predicans. 1167. 1168. Helnetim Bernas. 1167. Antibellarminum (cripfit, opus fpiffum & myfticum, ibid. Patres & Concilia Oecumenica inter cornua beftie Apocalyptice numerat. ibidem. multum promittit, parum praftat. 1168. vt. Vbiquifta, cum alicubi est vbique est. 1169. thrafo. ibidem.ne lemmata quidem capitum abfque mendaciu & criminationibus conciptre potuit, ibidem. mentitur Papam noua Sactamenta instituisfe. Apocryphos libros Canonicu admiscuisfe.

conformitates Francisci in Canonem dinini Verbi retuliffe, & c. ibidem. profugue Cain, Goflaria tandem nidulum fixit, postquam ex tota Heluetia & Academia VVitebergen fi publice ob feditiofißimum Ginquietisimum ingenium exterminatus est.ibidem.mendax scurra. 1170 & seq. scribit Orientales Imperatores à Nicolao I.Gregorio II.O III. Adriano I. Leone III.excommunicatos, cum alij pletique fectary contendant, nulum Imperatorem ante Gregorium VII. excommunicatum. 1170. concedit Pontificem Romanum varias in Italia provincias dono accepiffe à Pipino, Carolo Magno & aliu, cotra Sutliuium. ibidem. Bellarminum alio/que Cazbolicos accufat,quafi Patres parum bonorificè tra-Etent. 1171. calumniatur, Scholafticos indigne à Bellarmino excipi. 1172. inter Bellarminum & Scholafticos diffensionem implacabilem & bellum irreconciliabile ingeminat. ibidem. miracula & apparitiones ridet. ibidem. cornifex cornua parat ante capita. ibid. alter Sedecias filins Chanaana. 1173. furia. 1174. ad Maniaci eperie sui complementum duos adbuc libros adiicere cogitat. ibid.

- Saniti mortuos excitarunt, non propria. fed diuina virtate. 166. cognitione funt vbique. 167. omnium preces ad fe fufas intelligunt vel in verbo, vel per pecu liares reuelationes ibid.ad dextram Dei federe dicütur. 170. mediatores funt inferioris ordinis.inter bomines & Deum. 381. Mediatores noftri funt. fed fub Chrifto & per Chriftum. 941
- Sanderus putat Pontificem vt priuatum Doctorem, poffe in barefin incidere. 1030
- Sanedrin fummu confessi Hierofolymitanu dependet ab vno Principe politico vel fummo facerdoto. 422. 485
- Sapientia diuina, verbum diuinum. 97. non est creatura ibid. est perfona. ibid. est immediaté ab intellettu 92

Sarauia contra Bezam. 401. Sutliuium virum doltum G integrum appellat.ibid. in tribus dicit fuos fine Verbo Dei à prisca antiquitate recessiffe, in Episcoporu abolitione.presbyterorum G diaconorum tempora viorum inuentione, G amborum officio G functio ne.ibid.pro Ministrorum Ecclesiasticorum inaqualitate aduerssu Puritanos in Anglia integriu libriv decertanit. 402. 403. Caluinista. 436. festue ridet aqualitatem Ecclesia pastorum.436.437 mauult Bezam babere legitimum Episcopum, quàm collegam tyrannum. 437. dolet voluntatem plus quam veritatem apud suos valere. 438.430. Diaconos G presbyteros seu Seniores annuos Geneuenfes acerrime infestatur. 439

Calninifa, ibid. magnus Sutling contra Bezam encomiaftes. 440 ideo in Genenensi Ecclessa concerdiam conferuatam dicit, quod omnes ab yno si non nomine, at certe re & auctoritate supremo dependovent. ibid. Episcopos Presbyterin, & Episcopio

Archie-

S.

|                                                                            | R               | E        | R          | V      | м.                      | •                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------|------------|--------|-------------------------|---------------------------------------------------------|
| Archiepiscopos, & hu Primat                                                | es antep        | onit.    | ibid.      | Sebola | fici in iu              | que per fidem certa, explorate & defini                 |
| Geneuenses sugillat. 440.441.                                              | negat vei       | rum E    | ccle-      |        |                         | omnes concorditer conspirant. 117                       |
| fia Dei regimen à Caluino reft                                             | itutum.         | 452.     | Ge-        | Schrve | nckfeldy                | u ex Lutherano, noua fetta architettu                   |
| neuenfium concordiam inter d                                               | Ministro        | s 👉 pla  | bem        |        | 128                     |                                                         |
| ascribit Caluini & Beza domi                                               | nationi.        | 456.     | Ari-       | Schrye | nck feldi               | aninon curant Biblia, nec reuerentur, fe                |
| focratiam Ecclefiafticam oppug                                             | mat. 45(        | 6.457    | Vi-        |        | omnia in                | sterno Spiritus ductu & inflinctu trans                 |
| de V. Hadrianus Sarauia, & V.                                              |                 |          |            |        | gunt. 88                | 81, talem Ecclefiam architectantur, qu                  |
| Sarauia Caluinum , Bezam , Geneuen                                         | alec. VI        | Titache  | 7 (7 986 ) |        |                         | sterna in postremie ducat, & omnia solo in              |
| refellit. 504. scribit Caluinian                                           |                 |          |            |        |                         | Ratu & fanatico instinzu metiatur. 113                  |
| ginti quatuor Epi/copatus effe d                                           |                 |          |            | Scient | ,.                      | plex, visionu, & simplicu intelligentia                 |
| perariam vel hebdømadariam                                                 |                 |          |            | 1      | 273.274                 | · · · ·                                                 |
| neuenfis fynagoga false irridet.                                           |                 |          |            | Scient | in nenvil               | ita in Chrifto duplex:vna, quavere c                    |
| pfit, uon Anglus, fed Belga. 116                                           |                 |          |            |        |                         |                                                         |
| encomiastes & propugnator con                                              |                 |          |            |        |                         | ît babitus (cientificus, altera exprimentali            |
|                                                                            |                 |          |            |        |                         | eoretica vel practica , ratione finis, cogni<br>Longuio |
| Sutlinie fymmy/tæ fuo oppofitm.                                            |                 |          | 1160       |        | tionic ye               | •                                                       |
| Sardicense Concilium meminit Iulij R                                       |                 |          |            |        | Doctor fu               |                                                         |
| quam successoriu S. Petri, qui si b                                        |                 |          |            |        |                         | m falutem noftram tribuit fanguini C                    |
| tri memoria honoretur. 685.cu                                              |                 |          | • •        |        |                         | rporali Christi. 282.304. verba actiones                |
| ftolicam appellandi poteftatem                                             | n facit.        | 774. ;   | 75.        | 1      |                         | tia, fape accipit pro promisione. 293. po               |
| 781. Catbolicorum Oecumenicu                                               | K <b>M.</b> 774 | .775.    | 796.       |        |                         | ere plures fensus literales einsdem loc                 |
| Magna Synodm inftar Nicana.                                                | 775. Ce         | ncilius  | n ex       |        | 481.05                  | •                                                       |
| toto orbe conuocatum ibid. gene                                            | rale, G         | plenar   | ium        |        |                         | isur imperfecta & infufficiens in fe C                  |
| vniner/a Ecclefia. ibid. clericu                                           |                 | •        |            | 1      |                         | mere, nififortè habito refpectu ad totai                |
| ius appellandi à fuo Epifcopo ad                                           |                 | -        | · .        | 1      | latitudi                | nem corum queCbristiane religio fidelibi                |
| 781. Epifcopis absolute concedit                                           |                 |          |            |        | credends                | e proponit. 935. non est nafus cereus ve                |
| manum Pentificem appellandi.                                               |                 |          |            | 1      | regula L                | esbia in fe, fed coparatione bæreticoru qu              |
| fceperum Africanorum,cum Pri                                               |                 | -        |            |        | eam fing                | unt & refingunt, versant & reuersant pr                 |
| tbaginenfi.                                                                |                 |          | 790        |        |                         | ibid. non est litera mortua, niferation                 |
|                                                                            |                 |          |            | 1      |                         | rum,qui (uo arbitrio eam explicantes,con                |
| Sarnicius folam diuinam Christinatur                                       |                 |          |            |        |                         | Ecclefiafticz traditionų regula, non vitas              |
| manam verd facrificium effe affe                                           |                 |          |            |        | -                       | em inde bauriunt. ibid. non babet totar                 |
| ftum secundum diuinam nati                                                 | utam m          | sediato  | TEM        |        |                         | Boritatem ab Ecclefia in fe, & in allu pri              |
| esse contendit.                                                            | _               |          | 353        |        | -                       | st tamen quo ad nos, per teffisicationer                |
| Saul à Samuele vnctus, & à Deo confi                                       | īrmatus         | , legiti | m 86       |        |                         | fitionem Ecclesia. 93                                   |
| Rex.                                                                       |                 |          | 425        |        |                         | or ambigua absque certo & fideli interpre               |
| Saxonia Vbiquitatem vt celo lapfun                                         | n manw          | s ampl   | exa,       |        | te.                     | ibid                                                    |
| que candem ante paucos anno.                                               | s vt imi        | mane f   | non        | 1 .    |                         |                                                         |
| ftrum proferipferat.                                                       |                 |          | 209        |        |                         | ißim feciet.Iefu DilinganzAcademiz Pro                  |
| Scapba vocanda (cbapba.                                                    |                 | 166      | · 401      |        | feffor.                 | 101                                                     |
| Schardins calumniator. 1093. Vide etia                                     | am V.Sir        |          |            |        |                         | us noluit Christum in Deorum numerun                    |
| dius. Auentinum vbique fequit                                              |                 |          |            |        | •                       | quod priùs à populie captus fuiffet coli                |
| dentiam profitetur. ibid. com                                              |                 |          | • 1        |        |                         | natus ea de re decretum edidiffet. 66.                  |
| nom agit. ibid. accusat negliger                                           | -               |          | - ,        |        |                         | ros de beneficiú & declamationes firipfit               |
| Conradum Imperatores. 1096.                                                |                 |          |            |        | -                       | um in mortem Claudij. 41                                |
| recuperentur, que Pontifex Im                                              |                 |          |            |        |                         | is literalem supponit. 321.32                           |
|                                                                            |                 |          |            |        |                         | bristi fuit excisum in lapide supra ter                 |
| lit, non tantum iura, fed & t<br>delet non elle penes, Imperatore          | •               |          |            |        | ram exf                 | fante. 318. pragandi lapide otcinfum                    |
| dolet non effepenes Imperatores                                            | -               | -        |            |        | ibid.                   |                                                         |
| 1090. Stepbanum IV. pro V. ci                                              | <i>[4]</i> .    | 4        | ibid.      | Serari | n Soc. 1                | efu. 986. 987. videetiam V. Nicolau                     |
| Scheckine Lutheranue Sabellianue.                                          | 45. 20          | Genebr   | ardo       |        | Set Atins               | -                                                       |
| caftigatue.                                                                |                 |          | 46.        |        | -                       | x Trullanos Cnaones reiecit. 748.750. iu                |
| Schedelim.                                                                 |                 |          | 282        |        |                         | uftiniano Iuniore Imp. Conftantinopolin                 |
| Scheol vox Hebraa vel rard vel nunqua                                      | am pro (e       | pulchr   |            | 1      |                         | i, 750. noluit fubscribere Synodo erratica              |
| cipitur.                                                                   |                 | 4        | 300        |        | •                       | 1.750.noimit juujiribere Synedeerratta                  |
| Schifmatici eodem modo argumentant                                         | tat aus (       | Caluin   |            |        | 751<br>Guna ann 6       | madum area affine anal fat i same it                    |
| 766.767                                                                    |                 | 9~1~17   | ·)• = ·(   |        |                         | nodum totopellore amplettebatur, ibid                   |
|                                                                            |                 |          |            |        |                         | m fynodum damnat. 73                                    |
| Schliiffelburgim catalogum baretic                                         | r A 4 4 4 4 4   | conicri  | DIST.      | Sergin | : III <b>. P4</b>       | pa defenditur à calumniu bareticorum                    |
|                                                                            |                 | ••••     |            |        |                         |                                                         |
| 47                                                                         |                 |          |            |        | 1085.108                | 87                                                      |
| 47<br>Schmalchaldica Synodus, formula Con<br>inferta. 974. Vide etiam V.Sm | ncordiz         | Luthe    |            | Sernet | 1086,108<br>us noutus . |                                                         |



| 7 |          |                    |     |
|---|----------|--------------------|-----|
|   | N        | D                  | r - |
| 1 | <b>X</b> | $\boldsymbol{\nu}$ | -   |

| 9.1 | sbid. Icannim Euangelistam imperité dicit        |
|-----|--------------------------------------------------|
| -   | Nerua interfectum. 673. putat implicate cont     |
| 0   | distionem ve quù redeat ad locum vbi aliquat     |
| -   | fuit.691 pugnat pro Onuphrio. 692. eadem qu      |
| -   | quies repetit. 697. Auctores non producit nif    |
| -   | Bellarmino fibs notos. ibid. demolitur fua pha   |
| ĵ.  | tafmata. 707. bouinatur. 715. fecure obiicit, qi |
| 5   | Bellarminus diferte refellit. 716 in postpradi   |
| -   | mentu ducit agi de communi & proprio. 717. Ag    |
| 0   | petum transformat in Leonem.                     |
|     |                                                  |

X

linium discipulum suum mendacij arguit. 876. non femel explosus, 898. negat Antichriftum fore ludaum. 911. congerit, quicquid fcommatum & conniciorum olim à fcurru, (annionibus, poëtastru, rbetorculu, fchifmaticu, aliug, liuido oculo Romam & Romanum Pontificem intuentibus effusum & effutitum est. 932.933. argute probat non omnes Iudaos negare Christum, quia Petrus, Iacobu & Ioannes Apoftoli fuerunt Iudzi , potuisset etiam addere ipfum Cbriftum. 947.948.ex precationibu qubufdam ad D. Virginem , probat Chriftum eiuig, maieftatem à Papistie negari. 952. Theophylactum falfat. 955. ftrenum Dei Maozim propugnator. 959. mentitur & calumniatur. 876. 952. 954. 955. 1059.1056.1049. quadruplator. 1106 fue fe predst indicie. 1126 in Fiifia latitat. 1050 Sibyla

(ub) Serum infrumentum Domini. 59 Seruitus contra vel præter naturam est, non autem fubie 114ndo atio sub imperio politico. 42 Sefio ad dextramCbrifto competit fecundum vtramý, na in. turam deuerfimode. 138. est diuinagloria, poten ĩ ex tie & maieftatis equalitas. 139. 202. competit na 13ture bumane Cbrifti non in fe, fed in fua bypostafi uod 129.140.intelligi potest potest as regalis, indiciaria i(**4**fummaý, beatitude humana Christinatura colla 84-721 140.17 t4. si , particula , non femper efficit orationem hypotheti-Sibrandus dicit Catholicum nominari quicredit Trini-C478. tatem. 728. lepus leoni mortuo infultat. 732. nu-Sibrandus contendit Ecclefia regimen effe Arifocraticum. gamentin (un infpergit ver (us ex fast is Baptista Mã-404 435. & seq. Caluinista Puritanus 436. sub tuani. 737. fanctum Leonem Pontificem. impium Pastoribus comprehendit Doctores Academicos re-& ridiculum vocat. 758.759. rebelles subditos exifragante Beza. ibid. nugatur. 443. concedit S. mit à potestate dominorum (uorum. 759. 760. im-Petrum fuiffe principem Apostolorum. 445.calum. pudens. 760. Blaftum transformat in Blafium. niatur. 452.453 & feq. mentitur. 453.459.484. 768. fycopbanticos fyllogifmos cudit, eofdemque po-503. 510. 532. 571. 572. 574. 575. 642. 643. fica summa animi voluptate demolitur, vt pueri 646.663.673.675.707.711.712.721.730.765. safas ex luto à fe extructas.777. argutatur ex voca-779.825.831.860.861.875. bulo competit, pro conuenit. 780. memoria lap/w. Sibrandus argumentum vitiofum Bellarmino affingit. 780. 781. Hippolytum non iudicat dignum cuire. 453. 455. & feq. Battotautologus & cenologus. fondeat 828. contradicit Epipbanio, contra Iuni-455. politicorum Aristotelicorum ignarus. 458. um. 834, 835. Sutliuium docilem discipulum infi-Chriftum fyllogizantem ridicule inducit. 468.congniter mentiri & conuiciari docuit. 836. nugacif uicia largiter eructat in Pontificem, ibid. de potefimas gerras tanqua infolubilia argumenta yendi ftateratiocinatur, ficut de pane & vino. 469. Mo tat. 837. Antichriftum tempore Apoftolorum venif. narchas politicos de throno suo deturbat, & in orfe diffitat, & quidem in propria sua persona. 843. dinem vulgi redigit. 470. cuiuŭ etiam Epifcapo 847. Bellarmini probationes & argumenta inuer-Caluiniano, totig Geneuenfi Confistorio omnem tit & confundit. 850.851. Sanctum Hilarium dipoteftatem adimit, ibid. marito ius in coniugem, & cis prov fue à fcope aberrare.851 futilis vitilitigater. patrifamilias ius in familiam eripit. ibid. vim vi 860. tibiam & digitos tibia dicit toto genere di repellere, dicit effe illicitum in Ecclefia. 473 feipfum crepare. 862. fublilisime de bestia & cornibu di refellit. 491. Bellarmino ineptos fyllogifmos affinsputat. 862. 863. bestie instar miscet quecunque git. 496. 497. 501. 503. 509. 517. 532. 553. 555. in Apocalyphide varin billin legit. 803. interpre-506.569.572.596.599.600. tationes fanctorum Patrum contemptim appellar Sibrandus per Francones intelligit Gallos. 508. blaßbe coniecturulas. 864. Sutlinij magifter. 867. Iunio mat. 510. probat cum Daneo Petrum non poffe effe contradicit. ibid. petram, quod illa fit generis faminini. 520. antilo Sibrandus librum Ecclefiafisci dicit effe apocryphum. 871 gin sefe illaqueat. 535. Battologus & tautologus. Sutlinio discipulo suo longe impudentior. 875. Sut 545.555.556. Humanis legibus confiientias ad ftringi non poffe afferit,contra Anglicanos Caluini ftas. 571. Gregorium Magnum appellat fabulato rem. 573. ex duabus affirmatiuis enunciationibus contradiationem procudit. 574.nugatur & calummatur. 581, fultescit. 585. sancto Leoni inequitat. 595 Sibrandus Bernardum ais fuisse virum magnum. dignum meliore feculo 600. ineptos fyllogismos Bellarmino Affingis 601. 602. 603 604. 607. 609. 610. 614. 616.619.630.656675.676.706.707.708.709. 710.711.713.714.715.725.731.736.744.779. 801. 910. 1105. 1144. 1152. 1114. 1115. 1116. 1126 Sibrandus tribuit Apostolis vxores 608. est scopbanta. 613.616.620 622.625.626.629.631.636 & feq. imperisus in Ecclefiafticis monumentis. 637. larm regere, putat nibil aliud effe quàm ad lauam 647. ire. Illyrici vestigia secutus. 652. Danco aduersatur.

| R E L                                                         | V M.                                                       |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ybilla Erythrea predixit Deum Romanam vrbem fibi              | Socrates Gracorum fapientißimus. 103                       |
| subiesturam non in gladio sed in bame piscatoric.             | Solatium est miferin, focios babere in pænin. 22. 106      |
| 667                                                           | Sozomenus Romanam Ecclesiam appellas Petri seden           |
| Sigebertus (chi/maticus, Henrici IV. fantor. 810. nihil ba    | 681                                                        |
| bet defabula Ioannis Papiffa. 986.987                         | Spartani Ariflocratiam fibi delegerunt. 41                 |
| Sig <b>onim</b> imperium Hebraorum ante Saulem facit Aristo 📔 | Spectra alienam vocem reddere at imitati queun             |
| craticum improprie. 422                                       | 649                                                        |
| Silnerim Papa vnus fuper totius mundi Ecclefiam. 813. ab      | Spiratio actina & passina. 90.10                           |
| Imperatore in exilium actus. 814. Vide etiam V.               | Spiriem ve à carne seu corpore disfinguieur, fignificat an |
| Sylwerine.                                                    | mam. 32                                                    |
| Similia non est neceffe quo ad omnia effe fimilia. 569        | Spirituffantint femper ab orthodoxie pro Des habitu        |
| Simlerm de Trinitate disputare ausu. 80                       | 24. ipsemet milfus, non dona illim tantum. 7               |
| Simon Cananew Apoffolm, 593. 594, Iunio Kannaites,            | calum & terram maiestate & prasentia su                    |
| fine Kannanites. 594                                          | implet. 78. ita descendit de celo, vt & incen              |
| Simon Gulartim ignobiln Caluinifta. 539                       | maneat, & in terris fit antequam venerit. ibia             |
| Simon Magueprimm & princeps harefiarche à S. Petro            | dinerfis donin se manifestat. 79. mentes hom               |
| primum detectim , damnatus & plane extinctus.                 | wum tanquam templa sua inhabitat. ibid. e.                 |
| 621. 622. duodecime anne Nerenie denistie. 671.               | perfona. 87. à Patre & Filio realiter diffingu             |
| Chriftum palam negauit. 948                                   | tur. 88. est ibaritas. 92. procedit per volunti            |
|                                                               | tem. ibid. procedit à Patre & Filio. 94. à fe              |
| timon Schardim Lutheranus vel Caluinianu. 1038. Vide          | pfo etiam mittitur ad extra. ibid. est donum 10            |
| V. Schardim.                                                  | feipfum vel filium dicitur mittere improprie. 102          |
| Simplicius Papa, vrbe ab Odeacre capta, fub Augustule         | 104. nu/quam in striptura dicteur se mittere. 10           |
| Imp. 967                                                      | accipit per processionem à Filio effe, & feire, &          |
| sinneffannm Concilium teft atur primam fedem à nemine         | perari. 107. 108. dicitur à fbirando. ibid. dicitu         |
| indicari. 801. Marcellino Papa dicit: Tu eru iudex;           | Spiritus Filij per originem. 109. dicitur formali          |
| ex te enim damnabern. & ex te instificaberu, tu e-            | ter, quatenus talis, ad Filium, vt ad fpiratoren           |
| nim index, tu rem. 802. neminem vnquam iudi-                  | s10. dicitur digitus Dei. ibid. Spiritus veritati          |
| caffe Pontificom afferit. ibid.                               | id est, Chrifti. 112. fimiliter procedit à Filio, 3        |
| Sinm Abraba in inferno. 327. tranquillitatu finm à S.         | à Patre. ibid. immediate procedit à Patre & Fi             |
| Anguftino distrusibid. latroni promifim paradism.             | lio. 118. tanquam ab vno principio. 119. ex fub            |
| 341                                                           | fantia Patris & Filij. ibid. ex amore quo Pati             |
| Siricim Papa, Paftor ouilu Dominici, à S. Ambrofio ap         | & Filim fe & creaturas amant. 123. eft mutu                |
| pellatus. 817. rigidus continentia vindez & affer-            | amor Patrie & Filij. 123. nomen amorie & dos               |
| tor. 1051. defenditur ab bareticorum calumniu.                | proprie fibi vendicat. sbid. afpettabili fpecie fo         |
| 1051. 1052. Ecclefiaficos Deog votiuos à coningio             | per Christum descendit. 244. in specie columba             |
| arcuit, idque ex traditione Apostolica. 1052                  | 248                                                        |
| Sixtm III. Pontifex in fuo arbitrio dicit effefitum, au       |                                                            |
| iudicetur vel non iudicetur. 803                              | Spirituffanctus non fuper folos Apostolos, sed super om    |
| Smalcaldici fatie infinuant S. Paulum feripfiffe contem-      | nes fimul congregatos ignita lingua formâ descen           |
| ptim de Petro, Cc. 589. citant tanquam verba                  | dit. 78                                                    |
| Pauli, que in Paulo non reperiuntur, ibid. meren-             | Stancarm Philippi Locos communes sugillat. 27. verus       |
| tur plagas adiscientibus ad Des verbum decretas.              | de Magistro sententiarum iudicium tulit. 195 Ma            |
| 590. vide etiam V. Schmalchaldica Synodus.                    | giftrum Sententiarum centum Lutbern, ducer                 |
|                                                               | su Melanchthonibus, tretesu Bullingeru, quadrin            |
| midolinm obiecit Beze, quod lesuite Ingolftadiensis           | gentu Petru Martyribus, quingentu Caluinu an               |
| thefes expilarit. 129 merito tanquam Monothelita              | teponit. ibid. omnibus più ministru verbi Dei sua          |
| & Monophyfita Butychianus damnatur. 131. Vbi                  | det, vtrelinquant feces, excrementa, & lacuna              |
| quifta. 142. Vbiquitatis architectus. 147. 157.               | Melanchtbonicas, Bullingerianas, Petri Marty               |
| Hunnij magifter. 167. Drefdenfe decretu aboleuit.             | rianas, & Caluinianas cum fimilibus ; & libro              |
| 188. in colloquio Mompelgartensi mentitur. 234.               | Magiftri Sententiarum & Sanctorum Patrus                   |
| in concione Germanica Augusta babita, dixit Chri-             | aureos diligenter legant , fiveram fidem cognosce          |
| flum mortem aternam ignemá inferni degustasso.                | re velint. 196. refutatur à Caluinistin. 351. quan         |
| 280. Papam Germanicum seu Saxonicum se ap-                    | tumun perfidue Nouator, Tigurines, & Caluinus              |
| pellisari baud egrèferebat. 438. velut Monarcha.              | Arianijmi, Eutychianifmi & Apollinarijmi, põ               |
| ibid.                                                         | ftulat. 306                                                |
| sociotas Iefu à fummo Pontifice confirmata. 512. tribus       | Melanchthonem infanum Grammaticum, & ta                    |
| religionic votic addit quartum, circa missiones à             | put belleboro dignum proclamat. 379,38                     |
| fumme Pontifice iniuntas impigre & absque re                  | Caluini doctrinam concludit effe plane Arrianam            |
| sufatione suscipiendas. 513                                   | 386                                                        |
|                                                               |                                                            |

| 7 N I                                                        |                                                         |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| Stephanus Papa admifit appellationem Bafilidu damnati        | S hos & lectorsbuillades. 408. 409. Caluinifa.          |
| in Hifpania. 778. à Bafilide deceptus. 780                   | 409. mentitur, ibid. multa blaterat extra propefi-      |
| Stepbanus Papa Tertins, Aiftalphorege Longobardorum          | tum, ibid. contra Monarchiam declamat, cum ta-          |
| Romam obsidente literas ad Pipinum dedit, in                 | men sub Monarcha in Anglia degat, quem non mo-          |
| Romans objuense merue apollolum loguentem.                   | do in politici , fed & in Ecclefiaftici pro capite fuo  |
| quibus, ip/um S. Petrum Apostolum loquentem,                 | & Monarcha veneratur. ibid. impudens. 412 me-           |
| opemą, Pipini & Francoru procerum flebilibus mo-             | vidiano foli tenebras inducere nicitur.ibid. celebre    |
| dis implorancem inducit. 1007.1008. 1009.                    |                                                         |
| Stephanus V. Papa fine Imperatoris Ludouici aufforsta-       | Homeri versum peruertere & alio detorquere, con-        |
| te electus, ordinarus & confectatus, & ab eodem              | TTA totim antiquitatis confensionem non erubescit.      |
| Ludouico honorificentifime exceptus. 1090                    | #12. 413. conuscia & mendacia in fanctos expuis.        |
| Stopbanus V I. Papa, Baronio Septimus. 1085. defendi-        | 414. calumniatur S. Thoman Aquinatem. 414.              |
| tur à calumnis bareticorum. 1086.1087                        | 415                                                     |
| Stepbanus Episcopus Cartbaginensis Damajum Papa ap-          | Sutlivin merito à Beza petulans calumniator appellatio. |
|                                                              | 400.401.410.412.414.421.425.427.465.                    |
|                                                              | 472. 478. 482. 496. 502. 504. 506. 508. 551.            |
| Stepbanus Blanck Paffauianus contra Wolfium testatur,        | 560. 563. 570. 587. 601. 612. 613. 631: 603:686.        |
| à que reftis eras adductius. 985. fabulator. ibid.           | 667.676.685.689.712.713.719.726.731.746.                |
| Stephanue Calumianus Antichriflos effe cenfet Iudaos,        | 805.817.849.850                                         |
| Turcas, Ethnicos, & bareticos. 819                           | Sutlinim Platonie & Ariffotelie teftimonia vorrampit.   |
| Stobeus Monarchiam ex omnibus reipub. formu opri-            |                                                         |
| mam & pulcherrimam effe demonstrat. 418                      | 415. +18. fuam infeisiam prodit. 417 audax. 418.        |
| Subiectio proprie non est nisi inter realiter distincta. 55. | iactat fe. 419. ineptit.ibid. affingtt Auchertbus, qua  |
| imparem fortem & conditionem effentialiter in-               | ex alsorum fententia adferunt. 421. ridet & con-        |
| cluds: 56 diffinctionem minimum duorum con-                  | ustiatur.ibid. Monarchomastix. 4.25. Excestren-         |
| nexam babet. 57. requirit in equalitatem faltem              | fis Pfeudodecanus, ibid. in vocabulu infidius firuit.   |
| dignitatu. ibid. quoal auctoritatem & pracipien-             | ibid. in Anglia & fub Rege degit , quem pro Eccle-      |
|                                                              | fiaftico capite agnofeit & veneratur. 427. Atifio-      |
| difacultotem. 59.60                                          | cratiam extolit. vt firmifimam & robufifimam.           |
| Subsistentia fiue bypostafis, idem cum Persona. 85           | 428. fub Rege totius Angles Primatem conflictuit        |
| Succeffor succedit anteceffors fuo in codem officio 685      | fuum Pfeudoepiscopum Cantuatiensem. 435. An-            |
| Suetoniu meminit bistoria de volatu & deiectione Simo-       | glus, ibid. lase maiestatin & perduellionnargui-        |
| nu Magi. 622                                                 |                                                         |
| Sulpicini dicis Petrum Rome Episcopatum geßisse.             | tur. 436. in tota fua verbofißima de Ecclefia regi-     |
|                                                              | mine disputatione Regu sui nunquam meminit.             |
| 683                                                          | 440.in Puritanum transformatus.448.Democra-             |
| Sumunt boni, fumunt mali, forte tamen inaquali.              | tiam inducit. 450 non tantum Monarchie Eccle            |
| 188                                                          | fiastica, sed & polsuca fundamenta suffodut & per-      |
| Supponitur sepe id quod vel alibi probatum est , vel alibi   | fodit sub pratextu Aristocratia. ibid. etiam Ari-       |
| probabilur. 89                                               | flocratiam tollit. ibid. fatetur Patriarchas regia      |
| Suppositum, idem quod Persona. 85                            | potestate pradizos, quod paulò antè negarat. ibid       |
| iricius de Etclefia Dei optime meritus. 533. minime cri      | debebat faltem Monarcha fui honori parcere,             |
| ticm ibid.                                                   | we Geneuensem Aristocratiam comprobaret                 |
| utlinim petulantu conniciatoru elogio cohonestatus ab        | 4f2                                                     |
| Attining perulantic condiciatori ciogeo cononcinationa de    | sutlinius negar verum Eccleft Dei regimen à Caluino re  |
| spfo Bez s. 399. & feq. Vide etiam V. Matthew.               |                                                         |
| Sutlinius Bellarminum appellat disputatorem ver-             | flisutum. 452. Pontificem Romanum & clerum              |
| futum, & declamatorem argutum, qui tamen non                 | maleditin incifit. 459. barefiarchas fatetur non        |
| plus sapiat quàm lapie 400. Iesuitas dicit effe ho-          | de fua, boc est Caluiniana. fid de Papifica Ecclefia    |
| mines catos, callidos , aftutos, versipelles, audaces,       | exiiffe. ibid. fateri debet supremum taput Ecclesie     |
| loquaces, fophift afque strenuos. ibid. inconstans fi-       | Anglicanz effe Regem, nifi maiestatu reus effici ve-    |
| bique contradicens conuiciator.ibid. à Savania vit           | lit. 464 fateri cognur plura capita Ecclefiz fua.       |
| doctue of integer pradicatur. Or dißimulädi expers.          | ibid cum Danao certat mentiendo & criminando.           |
| 401. Thrafo 401.402 . Pyrgopolinices. 402. dedicat           | 473. recepte opinioni, vt lunius vocat, feoptonit.      |
| fuas nugas Wirgifro Caruariensi Pseudoarchiepisc.            | 278. Sibrandicas pfeudologias, alogias & cenologias     |
| & totiu E.cl. fie Anglicane primati amplifimo.               | tranfcribit. 484.mentitur. 487.509.514.542.543.         |
| ibid. pro Ministrorum Ecclesiasficorum inaquali-             | 551. 557. 562. 563. 565. 566. 589. 573. 614. 632.       |
| tota. pro Minijirorum Ecclesiaji aviam inagaala              |                                                         |
| tase aduersus Puritanos in Anglia integris libris de-        | 636.664.665.668.669.671.672.674.683.689.                |
| certauit. 402. 403. Ecclesis politism ait esse Ari-          | 898.697.6 <b>98.</b>                                    |
| forratie fimiliorem quam regno. 404. impuden                 | Sutlinim negat argumentum à fimili, nifi in quantum per |
| ter mentitur. ibid. figmentum suum oppugnat, &               | vinnla fimile. 494, odio Romana Cathedre pa-            |
| cum cerebri fut larnu dimicat , non fine thrafonicu          | lam contra faz Synagoge confuctudinem & pra-            |
| promißu, ibid. B llarminum calumniatur. 407.                 | xin declamat. 505. erga 5. Augustinum Angle-            |
| ambiguitate vocabuloru Democratia & Monarchia                | rum suorum Apostolu male graius. 506. Minerual          |
|                                                              | à VVit-                                                 |

| Re r                                                                                                | с- <i>У</i> М.                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| à Vittgiffie fuo repofeat licet. 542. Battologue &                                                  | Conflantinum, 806. caluniator Papa.812. nodum                                         |
| tautologus. 543. 545. 548. ea obiicit que Bellar-                                                   | quem foluere nequit, diffecat, 814. Musculs mentem                                    |
| minus refellit, cuius refutationes dissimulat. 549                                                  | interpretatur. 820. conuicia iactat in fanctos Pa-                                    |
| Sutlinim Iuris imperitus. 551. 552. feurra. 558. nullam                                             | tres. 828.829. calumniarum juarum & menda-                                            |
| cernit differentiam inter ligare & retinere pecca-                                                  | ciorum bortum egregie ex Sibrandico ftagno riza-                                      |
| ta. 563. S. Leonem Magnum Pontificem maledi-                                                        | uit, & tamen vbique filet per quem in mentiendi                                       |
| Etu configit. ibid. consedit Petro ex sententia Au-                                                 | arte profecerit.833, ex Subrando furatu.836.837.                                      |
| gustini primatum & Apostolatus principatum.                                                         | 878. Subrandi discipulus, dignum patella opercu-                                      |
| 565. dignus magiftro Sibrando cuius nugas exferi-                                                   | lum. 838. Bellarminum pro se citat, & cumillo                                         |
| pfit, discipulus. 568. 592.609. quotidiane experietie                                               | conuenit, contra Iunium & alios Caluinistas. 842.                                     |
| aduerfatur, 569. S.Bernardum reiicit.600. obmu-                                                     | ait Apostasiam non nisi per plures fieri, & sine plu-                                 |
| testit.612. Caluinopapista.619. impudentia Cal-                                                     | ribus intelligi non poffe. 843. nullum vnquam be-                                     |
| uiniana speculum. 637. Bedam & Bernardum                                                            | reticum grauius errasse dicit quam Bellarminum,                                       |
| conuiciu incessit. 639. cum Iunio suo male concor-                                                  | conantem Patribus omnem fidem abrogare, & con-                                        |
| dat.657. nugatur.ibid. cauillatur.658.659. &                                                        | tra Patres potius quam contra Caluinifias pugnã-                                      |
| feq. veterum contemptor. 660. negat credendum                                                       | tem.846.Anticbriftum ait veniffe tempore Aposto-                                      |
| testibu de auditu deponentibus.669. dubitat num                                                     | lorum. 847. Illyricum & Chytreum Lutheriflac,                                         |
| Chronicon Euseby sit Euseby. 680. Epipbanium                                                        | vt & ipfum Lutherum, in fuu numerat, cum fit ipfe                                     |
| pro se citat, sed falsò. ibidem. Cathedram Aposto-                                                  | Sacramentarius.ibid. pleraque mendacia ex Si-                                         |
| licam negat effe Epi/copalem. 683. Theodoretum                                                      | brandı penu deprompfit.848. nifi Sibrandum ex-                                        |
| reiicit, & Epipbanium idem sentientom recipit.                                                      | pilassec, sape Mutium & Silium egisset. ibid. pro-                                    |
| 684. bilinguis. & duplex corde. ibid. totim anti-                                                   | bat sententiam Lutheri de aduentu Antichristi,                                        |
| quitatis testimonium repudiat. 685. Cardinalem                                                      | contra fententiam magistri sui Saubrandi & Iu-                                        |
| Baronium calumniari aggreditur. 689. argumen-                                                       | nÿ. ibid. odio veritatis & Romani Pontificie , fua                                    |
| satur ab auctoritate negatiue.697.698. mentitur                                                     | vineta cadit. ibid. dicit Antichriftum non anted                                      |
| G calumniatur. 706.710.711.712.719.722.723.                                                         | palàm dominaturum, quàm Euangelium palàm                                              |
| 730.737.738.739.740.741.745.757.760.769.                                                            | predicari defierit. 849.850                                                           |
| 770.772.773.775.801. 802.803.805.806.807.                                                           | Sutlinius Saubrandi expilator.850.853. ordinem Bellar-                                |
| 816.822.825.828.831.841.842.843.845.846.                                                            | minianum miserabiliser discerpit & confundit,                                         |
| 847.848.849.850.851.853.864.875.876.879.                                                            | qued didicit à fue Saubrando.853.856. Romanum                                         |
| <b>903.904.909.912.921.949.950</b>                                                                  | Imperiam iam effe euerfum, & non effe Imperato-                                       |
| Sutlivius iastat fe omnes Bellarnsini copias iampridem                                              | rem Romanum, & fimilia in Imperatoriam maie-                                          |
| fudiffe, diffipaffe, deleniffe. 712. obiectiones fuas om-                                           | fatem contumeliosa erustat. 856. Bellarminum                                          |
| nes partim ex Bellarmino, partim ex magistru sui<br>Caluiniania, sublecia con domosticio tasticu ab | vult docere argumentari. 859. de beffiù Apocaly-                                      |
| Caluinianis, fublegit. 718. domeficis teftibus ab-                                                  | ptieu feribit vt beftia. 863. bediernum in Germa-                                     |
| rogat omnem fidem. 724. duos Ruffinos procudis,<br>alterum cui contentio cum Hieronymo, alterum qui | nia dominans Romanum Imperium, tansummodo<br>imaginem & vmbram Romani Imperij nomini- |
| Recognitiones Clementus & epiftolam ad Iacobum                                                      | tat. 864. fomnia fomniat. 866. Sibrandicus ex-                                        |
| fratrem Domini verterit. 730. laudat Innocentium                                                    | pilator. 867. Iunio contradicit. ibid. Priscianum                                     |
| Pontificem. 731, epiflolas Ciceronis & Plinij in di-                                                | cedit. 875. Sibrando magiftro fuo contradicit. 876                                    |
| firimen adducit.731.732. videtur notbus,quia om-                                                    | Sibrando magiftro fuo furripuit fuum gry.ibid.ra-                                     |
| niailli videntur notha. 732. lepus. ibid. Bellarmi-                                                 | pax barpago. ibid. S. Augustino adscribit que non                                     |
| num mordet. 734. Epifiolas Chryfoftomi ad Cyno-                                                     | funt illius. 876, 877. Damascenum & Hippolytum                                        |
| Sarges ablegat.ibid. Thomam Aquinatem, Theodo-                                                      | Martyrem dicit formia C' nugas fcripfiffe. 878. in                                    |
| retum, Bedam, Anfelmum, Hugonem de S.Victore,                                                       | medio furorii fui paroxismo Bellarminum Mona-                                         |
| & Bernardum perftringit.735.736. nefcit qui fit                                                     | chum lunaticum appellat.889. fomnia fibi de anni                                      |
| Acatime Episcopus Constantinopolitanus. 735. ex                                                     | Hebrai magnitudine fingit. & ex febrilibus illis fuie                                 |
| erratulo typographico cauillandi occasionem capit.                                                  | fomnin Bellarminum confutare nititur.889. falso                                       |
| ibid. boftis primatus Romani immanisimus. 738.                                                      | fibi imaginatur, Hebraos nunquam effe v fos men-                                      |
| Septimam Synodum vocat idololatricam. ibidem.                                                       | fibus, vel annis lunaribus plenis ac perfectis, sed can-                              |
| Bellarminum Iebusitä indigitat.745. NicolaumI.                                                      | tum imperfectie. 890, citat nefcio quem Lalaman-                                      |
| Pontificem fanttißimum conuiciie incessit. ibidem.                                                  | tium. ibid. nec Bellarminum nec S. Augustinum                                         |
| Burdonici cerebri. 760. Miffam, & maxime repeti-                                                    | intelligit. ibid. bæreticus. ibid. iure à Beza conui-                                 |
| tam auerfatur.ibid. putat privilegium dici quod à                                                   | siator appellatus. 858. 889. 909. 919. 948. 1041.                                     |
| priuato consedi queat. 761. epiftolas S. Leonis vo-                                                 | 1098.1130                                                                             |
| sat in dubium.770. manifestis pseudologiu omnem                                                     | Sutlinine à Magiftro fuo Subrando Tantologia potins                                   |
| fibi fidem adimit, 773. exferibit nugas fuas ex fuo                                                 | quam Theologie Doctor creatus. 892. cum Daneo                                         |
| Subrando. 774.825.833                                                                               | certat maledictie & conuiciu in Bellarminum ia-                                       |
| Sutliuim vomit conuicia in Pontificem Romanum 803, &                                                | ciendu. 907. characterem Antichrifti dicit effe v-                                    |
| feq. 805. 806. 807. pro Constantinopolitano legit                                                   | sum communem viuends modum Papift arum.908.                                           |

•

•

•

•

.

|   | Я N                                                                                                    | ĎĒ              | X                                                                                            |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | mentitur apud Pontificios vendi & emi beneficia,                                                       | gna             | at.ibid. non refpondet ad rem. 1165.1166. Pfer                                               |
|   | mentitur apud Fontificios venue o ementa (5 ani-                                                       |                 | episcopis Anglicanis Ecclesiasticam simul & pol                                              |
|   | indulgentias, bullas, peccata, Sacramenta & ani-                                                       |                 | cam potest ate adscribit. 1166. Sarauia fymmys                                               |
|   | mas bominum.ibid. Sibrandi fimiolus.911. negat                                                         |                 | oropugnat.ibid. omnes donationes à Regibus (                                                 |
|   | Antichriftum fore Iudaum. ibid. Patres contein-                                                        |                 |                                                                                              |
|   | nit. 912. lyras lyras crepat. 917. conuiciu tanquam                                                    |                 | nperatoribus Romano Pontifici factas profabul                                                |
|   | fidiRimie (uie lateronibus ftipatus.946 plera/g. 1446                                                  |                 | ibet. 11;                                                                                    |
|   | cavillationes of ficophantias ex Saubranao tran-                                                       |                 | Papa tyränice de fede fua deieaus, & in infula                                               |
|   | feripfit. 948. Bellarminum appellat sceleratum &                                                       | P4              | almariam relegatus. 1057. Vide etiam V. Sylu                                                 |
|   | mendacem lebufitam. ibid. infignem impudentia                                                          | riu             | us. in infula Palmaria defecit inedia. 10)                                                   |
|   | magistrum docilu & ingeniosus discipulus adeptus                                                       |                 | Pontifex post Nicanum Concilium decem ann                                                    |
|   | magifirmm uotin O ingeniojne unjor sententiam de                                                       |                 | perftes. 80                                                                                  |
|   | Saubrandum. 954. Chryfostomi fententiam de-                                                            |                 | II. Magus fuisse & à Diabolo discerptus fing                                                 |
|   | prauat. 955. Saubrandicus corrector. ibid. Theo-                                                       |                 |                                                                                              |
|   | phylacto quedam affuit & affingit. ibid. duit lu-                                                      | tu              |                                                                                              |
|   | men rationis distare, nouas rationes Dei colendi                                                       |                 | bus Papa Ecclefiaftica libertatis affertor. 102                                              |
|   | non elle recipiendas 957. contra fuum principium,                                                      |                 | he nomen totius tribuit parts. 344. vfitatißim                                               |
|   | ex typis & allegoris probare conatur Papam effe                                                        | • · · ·         | id.                                                                                          |
|   | Antichriftum. 968. 969. fabulam de Papafemina                                                          | Synodus         | fexta & feptima approbauit & fub anathema                                                    |
|   | pro vera venditat.984. paßim Battologus & Tau-                                                         | 700             | cipi mandauit (cripta B. Augustini & B. Ambro                                                |
|   | provera venusas. yo 4. paper saturday a venus                                                          | - Fi            | 1.13. ottaua Occumenica & legitima Grace (                                                   |
|   | sologue. 1002. probat Papam effe Antichriftum.                                                         | J. J.           | atine à Radero Societatu Iefu edita. 123 feptim                                              |
|   | quia patitur fibs teneri ftrepam ab Imperatore, G                                                      | La              | ulone a Rauero Sociento Itja cumanizzi jepina<br>"Rum Janagana Canarili Cancili canfo affat  |
|   | pedes ofculo affici, ibid. Pium V.O Sixtum V.dia-                                                      | ทน              | ullum decretum Generalu Concilij cenfet effel                                                |
|   | holice calumniatur, ibidem. adftruit nullum fuiffe                                                     | , gir           | timum, quod fine Romano Pontifice aut eius l                                                 |
|   | Papam ante Gregorium I I.1003. mentitur O (a-                                                          | g41             | to conditur. 738. fexta abfoluta est & perfec                                                |
|   | lumniatur. 953.954.1002. & feq. vsque ad 1007.                                                         | c01             | mpleta oftodecim fessionibus, sub Agathone Po                                                |
|   | 1011.1015.1047.1048.1086.1056.1153.1159.1160.                                                          | tifi            | fice, & Constantino Pogonato Imperatore. 74                                                  |
|   | 1011.1013.1047.1048.1000.00000000000000000000000000000                                                 | 25              | 52. Sedie Apostolice suffragio comprobata. 74                                                |
|   | 1164.1167.1054.1130                                                                                    |                 | 19.750. fullos Canones edidit.749. acumenia                                                  |
| 8 | ius Imperatores Germania negat effe Romanorum.                                                         | 14              | 50. à Sergio Papa recepta. 751. à Philippico Im                                              |
|   | 1003. videtur libenter loqui de meretrice Babylo                                                       | 75              | pugnata. ibid. pacifice ad finem perdutta. 75                                                |
|   | nica, 1004, citat Crinitum, P/eudobennonem, O                                                          | opj             | pugnata. 1010. pacifice au finem perutatia. 7)                                               |
|   | Theodoricum Niemensem. 1005. mentitur Silue-                                                           | eri             | iam absque Canonibus fatu cauit doctrin e orth                                               |
|   | ftrum I I. animam fuam Diabolo vendidiffe : Ale-                                                       | dos             | ze contra Monothelitas. 754. prefentibus P                                                   |
|   | xandrum VI. Iulium 11. Leonem X. Clementem                                                             | ) tri           | iarchis, vel illorum Vicariu & Legatu.755. Vi                                                |
|   | VII. Paulum III. vix principia religionis Chri-                                                        | eti             | iam V. Concilium , & V. Concilia. Agathoni                                                   |
|   | VII. Paulum III. Vix principia religionn Chro                                                          | Pa              | epam vocat fanctifimum Patrem noftru, & fut                                                  |
|   | ftiane credidiffe. 1005. 1006. negat quatuor libros                                                    |                 | um Papam. 815. Agathonis epiftolam suffra                                                    |
|   | Dialogorum Gregorij Magni, effe Gregorij Magni.                                                        | 6               | to comprobat, C per Agathonem Petrum lotute                                                  |
|   | 1059. cuculum agit. 1114. Witackero contradicit.                                                       |                 |                                                                                              |
|   | 1114. nestit discrimen inter finem O materiam le-                                                      | E SU            | Je affirmat. 10                                                                              |
|   | gu 1120. mentitur, ante regnum Conflantini nul-                                                        |                 | <b>'T</b>                                                                                    |
|   | losfuisse in Ecclesia editos Canones. 1130. Papam                                                      |                 | 1.                                                                                           |
|   | crepat Tyrannum. 1139. Bellarminum calumnia-                                                           | Tectum d        | licitur à tegendo: nec tamen pileum recté voca                                               |
|   | crepar 1 yrannum. 1139. Down mini corrumpit                                                            | ) rie           | cteftum.auod cabut tegat. 3                                                                  |
|   | tur. 1153. & feq. argumenta Bellarmini corrumpit                                                       | Telefahar       | rus Papa & Mattyr Apostolorum temporibus                                                     |
|   | acmutilat. 1153. 1155. aliena immiscet & omnia                                                         |                 | nus. 10                                                                                      |
|   | peruertit, 1154. (emper deturbationem regum de                                                         | 617             | nus.<br>n Salomonii figura Ecclefia Catholica. 711. loi                                      |
|   | regno & folio, in ore babet.ibid. non pridem Regi-                                                     | 1 empium        | m Salomonu jigura Etterja Calerati A Babylon<br>mpore à Salomone adificatum, breui à Babylon |
|   | nam, nunc Regem pro fue, hoc est, Anglicane Eccle-                                                     | Yer Yer         | mpore a salomone aujuaranisoren a sabjuar                                                    |
|   | fia capite veneratus est & veneratur ibid. videtur                                                     | 64              | uerfum. 889. readificandum ab Antichrifte. 9                                                 |
|   | opinari, tot effe in argumento terminos quot voca-                                                     | yes             | re templum Salcmonie dici poterit, licet non à S                                             |
|   | bula.1156. caninam fuam loquacitatem in Ponti-                                                         | 101             | mone led ab Anticbrifto extructu, vt O illud qu                                              |
|   | Current of the second the second function for the                                                      |                 | A Rabylonicam captinitatem conditum, O iu                                                    |
|   | ficem expromit. 1159. negat Theodofium Imp. fuif-                                                      |                 | und ab Herode postea extructum, vel pottus m                                                 |
|   | fe excommunicatum ab Ambrofio ibid. impuden-                                                           | 94              | na ascessione auctum est ibid. in nouo Teftam                                                |
|   | ter mentitur, Ambrofium nil pracepisse Theodofio.                                                      | 8"              | emper intelligitar per templam Dei , proprie                                                 |
|   | fed bune illi. 1160. atrocifima in fedem Apostoli-                                                     |                 |                                                                                              |
|   | cam conuicia vomit. 1161. negat eundem posse esse                                                      | gu gu           | HE//4V.                                                                                      |
|   | principem Ecclefiafticum & Politicum. 1163.' non                                                       | Terra ad        |                                                                                              |
|   | tam contra Bellarminum, quam contra Sarauiam,                                                          | يع فال يرمض وال | and turiforum worat Angelorum eminentipen                                                    |
|   | magnum fuum encomiasten & contra Bezam pro-                                                            |                 | The blures Cathedras ADOILOUICAS BUILTING                                                    |
|   | then server below as im the constraint a second filling and                                            | نبد ا           | it at de communicantes (# 784,nempe Perri. 0.                                                |
|   | pugnatorem pugnat, imd & contra receptifimam                                                           |                 | willie Constant Romanum Holuine Curuium                                                      |
|   | Anglis consuetudinem. ibid. scripsit quedam pro                                                        |                 | concern mumerum recibere, auou prime a popu                                                  |
|   |                                                                                                        |                 |                                                                                              |
|   | Episcopis Anglis contra Purit anos 1164. odio Pon-<br>tificis eadem affirmat & negat.oppugnat & propu- |                 | eprus fuiffet coli, quàm Senatus en de te decret                                             |

•

,

| R E A                                                                                                          | V. M.                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| edidiffet. 664. Marci Euengelium ait Petro adferi-                                                             | Theologu veitur vocabulis en vfu Ecclefie. 65                |
| bi, ed quod Marcus Petri Interpres ac difcipulus fu-                                                           | Theophanes in computatione temporis conciliabuli trul-       |
| erit.668. Rome dicit Petru passioni Dominice ad-                                                               | lani errauit.748.753. Ifaurus.1071. tempore septe-           |
| equatum, Paulum Ioannu exitu coronatum. 673.                                                                   | ma Synodi vixit.ibid. Chronica sua perduxit vsque            |
| Ecclefiarum finceritatem vult effe explorandam ex                                                              | ad Leonem Armenum Imp. ibid.                                 |
| Catalogo Episcoporum , si primu illorum fuerit A-                                                              | Theophilm Alexandrinus Patriarcha ab Innocentio 1. ex-       |
| postolus vel vir Apostolicus.678. Clementem puta-                                                              | communicatus. 765.767                                        |
| uis Petroproxime successiffe. ibid. Petrum scribit                                                             | Theophylactus afferens corpus Christi effe vhique , explica- |
| Rome fuisse crusifixum.ibid. dicit multas abditas                                                              | sur.143. diferte dicit foli Petro potestatom effetta-        |
| gentes, prouincias & infulas nobis ignotas (us tem-                                                            | ditam pascendi oues Christi. 587. Petro dicit vni-           |
| pestate in Christin credidisse 855. Montanista. 1041                                                           | uersi ouilis Dominici curam commissam, quèd os &             |
| Tharafius Patriarcha Constantinopolitanu affirmat sex-                                                         | caput Apostolorum effet. 588. Petrum principem               |
| tam Synodu nullos Canones condidiffe.749. Trul-                                                                | discipulorum, Ecclesie petram & fundamentum                  |
| lanos canones affirmas editos quarto vel quinto                                                                | appellat. 605.635                                            |
| post fextam Synodum anno. 754                                                                                  | Thefes de Chrifto, cuiusdam fycophanta, patria Augusta.      |
| Theandrisa operationes. 368.369                                                                                | ni. 135                                                      |
| Theanthropu, Dew & home, Christu. 381                                                                          | Thefes Auctoris de fanctissima Trinitate. \$5. in eastern    |
| Themifim Diaconus auctor Agnoitarum.239.240. Euty-                                                             | febolia anafceuastica Maximi Marguny Episcopi                |
| chianw. 241                                                                                                    | Graci, corundemá, refutatio. 88.6 feq.                       |
| Themistim Philosophus fub Valente Imperatore.240. Etb-                                                         | S.Thomas ex inflituto (cripfit contra Gracos fihifmaticos.   |
| nicus.ibid. Eupfychio Eunomiano coatanem. 241                                                                  | 116. Catenam auream compofuit fuper Euangeli-                |
| Theodoretus ait, Deum effe fpiritualem locum Sanctorum.                                                        | flus. 158. in verbis cantus & religiofus.ibid. (cripfit      |
| 1 beenorecus ais Deum ejje pristuaiem totum Santoorum.<br>52. eius feripta contra S.Cyrilli, in Goncilio Epbe- | nos nec nomina debere babere communia cum be                 |
|                                                                                                                | 1                                                            |
| fino damnata.112. Spiritum fanctum nec à Filio,                                                                | reticusibid, negat banc propositionem: Homo factus           |
| nec à Patre per Filium procedere afferebat. 112. 113.                                                          | est Dew.159. Nefterium sape refutat.ibid. flatuit            |
| ait, diuinitatem Christi concessife vt humanitas                                                               | in Christo scientiam acquisitam, non autem igno-             |
| eius timeret mortem 302. Petri & Pauli Sedem, vi-                                                              | rantiam.242. docet Christis cruciatus fuisse acerbis-        |
| delicet Romanam, dicit à Deo claram infignemque                                                                | fimos & omnium grauißimos. 290. dicit, Chrifts               |
| fuissereddisam. 683. ad Romanum Ponsificem ap-                                                                 | animam fecundum effentiam descendisse ad Lim-                |
| - pellauit.776. prius dicit futuru vt euertatur super-                                                         | bum Patrum, ad infernum autem damnatorum,                    |
| fisio & impius Demonum culsus, prediceturque                                                                   | tantum virtute & effectu. 334. docet totum Chri-             |
| Enangelium in omnibus gentibus, quàm appareat                                                                  | stum fuisse in sepulchro, & totum in inserno, & to-          |
| veritatis aduerfarius, id est, Antichriftus 850. dicit                                                         | tum vbique 342.344. ciuilu & moralu Philoso-                 |
| bareticos ab Apostolo Paulo mysterium iniquitati                                                               | pbia peritifimus & callentifimus. 414. 415. Mo-              |
| vocatos, quia occulte agunt quod Anticbriftus pa                                                               | narchia simpliciter dat principatum. 415. Lucife-            |
| lam actitabit.952. per Deum Maozim intelligit                                                                  | rum ex supremo Angelorum choro fuisse tradit 482.            |
| Antichriftum. 959 963                                                                                          | Imperium Romanums ait non ceffaffe, fed commu-               |
| Theodoricm Niemenfis capitalis Pontificij nominis boftis.                                                      | tatum effe de temporali in spirituale. \$56.857              |
| 1005                                                                                                           | Thomas Cantuarienfis pro domo Dei & Ecclefiaftisa li         |
| Tbeodorus Balfamo, schifmaticus, in excogitandis aduersus                                                      | bertate je Regu conatibus oppojuit. 1049                     |
| Latinos commentu expeditus. 753. Vide etiam V.                                                                 | Thomas Hollandus, prajes Poueli. 929                         |
| Balfamon.infenfißimusRomani Potificu bofiu.791                                                                 | Thomas Lidyat Anglus. 593                                    |
| Theodorus Peltanus Societatis Iefu 129, the fes edidit cotra                                                   | Ibomas Mortonus Anglus Caluiniane Theologie Bacca            |
| Smidelinum, quas Caluinista sepe excuderunt &                                                                  | laureus 1174. Vide V. Mortonus.                              |
| falfarunt. ibid.                                                                                               | Thomas VValfinghamus Hiftoricus Anglus, VViclephiftaru       |
| Theodofiani baretici. 240                                                                                      | & Lollardorum immania placita defiribit. 880                 |
| Theodofius Imperator teftatur Romanos à S. Petro infti-                                                        | Tigurini sensesias Petri Lombardi lacunas appellant. 195.    |
| susos effe,tanquam prajentes à prajente.666. Con-                                                              | damnant omnium SS.Patrum tamGracorii quàm                    |
| cilium fecundum generale nutu & voluntate Da-                                                                  | Latinorum sententias, 🔄 torius Ecclesia Carbolica            |
| mafi Pontificie & Concilij Romani edixit & colle-                                                              | dogmata.ibid. nec Philofophi.nec Theologi,nec bo-            |
| git.726. à S. Ambrofie excommunicatus 766. pra-                                                                | ni Dialectici.ibi. delectantur fecibus & excremen-           |
| paratur ad bellum, non tans armorum telorumg                                                                   | tu Melanchthonicu ibi traditi à Deo in sensum re-            |
| quàm iciuniorum fubfidiu, nec tam excubiarum vi-                                                               | probumsibid. beretici.195.196. nefciant quid fcri-           |
| gilin quam obsecrationum pernoctatione munitus.                                                                | bant aut de quibus affirment. 196. quicquid boni in          |
| 982. sircuibat cum facerdotibus & populo omnia                                                                 | libris fuis babent, id totum à fanctis Patribus acces        |
| orationum loca, ibid, cilicio tectus, profiratus q co-                                                         | perunt ibid. à Stancaro Arianifmi, Eutychianif, ni           |
| ram thech in quibus Martyrum lipfana afforuaba-                                                                | & Apollinarismi postulantur 366. Biblia ve noue,             |
| tur, ibid. auxilia fibi fida Sanctorum intercessione                                                           | fic & inepte verterunt. 897                                  |
| poscebas. 982.983                                                                                              | Tilmannus Hesbusius incptus. 981                             |
| Theologia Scholaftica non babet boftes nisi ignaros. 9i                                                        | Timocratia in qua census attenduntut, inter formes rei       |
|                                                                                                                | ***** <b>a</b> public <b>a</b>                               |
|                                                                                                                | - PHOINA                                                     |

| aublicainfimum banis and land Custom                                    | Transa and frains                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| publice infimum bonitatis locum fortitur. 403                           | Typu potest offe plurium rerum. 485                                                                    |
| imotheus à S. Paulo laudatus. 699                                       | Tyrannu est Monarchia, ficut acetum vinum: & ficut ho                                                  |
| imotheu Elurus lupus. 772. ante Petrum Mongummor-                       | me mortum, bemo. 409. 412. labes & cerruptio Me                                                        |
| tww. ibid.                                                              | narchia. ibid. inter politiarum parechafes peßima                                                      |
| obias quod babuerit canem,est de fide, non tamen de in-                 | & deterrima. 418. Japo in bonam partem accipi-                                                         |
| re diuind. 716                                                          | tur, maxime apud Ifocratem. 419                                                                        |
| opica Caluiniana. 54                                                    | V.                                                                                                     |
| opista vocantur ab Vbiquistu qui Vbiquisatem repuds                     |                                                                                                        |
| ent. 227.228                                                            | Volentinianm Imp. ait Romanum Pontificem Sacerdori                                                     |
| remeluu Caluinian <sup>o</sup> . 582. Vide V. Emmanuel Tremeluu.        | principatum tenere. \$15.816                                                                           |
| ridentinum Concilium sub Pio IV. & Ferdinando Im-                       | Valentinu Gentilis, vide V. Gentilis. obscurm padagogu                                                 |
| peratore finitum. 752. non probibuit ne ex Graca                        | Caluino. 630. omnes Ecclefia scriptores vno verbe                                                      |
| vel Hebraa lectione editio vulgata declaretur. 962                      | reiseit. ibid.                                                                                         |
| rinisary noui ex Lutberanu, vel Zuuinglianu feu Cal-                    | Valerius Anfelmus bareticus. 984                                                                       |
| ninianu.3.47. publice, voce & firiptu Trinitatem                        | Valerim Episcopu Cartbaginenfis S. Augustini Antecessor                                                |
| negant, & tamen plurimos ex Chriftiann fettato-                         | & ordinator.980. natura Gracu, minug Lutina                                                            |
| res inneniunt, & superioribmitidem scculu inne-                         | lingua & liserie instructus. ibid.                                                                     |
| nerunt. 947                                                             | Valentinus Münzer. 985                                                                                 |
| Frinitas perfonarum in diuinu non tollit Monarchiam.                    | Vasense Concilium tempore Leonis Magni Pontificis cele-                                                |
| 430                                                                     | bratum.730. citat epistolas Clementis.ibidem, in                                                       |
| rifagium canticum ter fanctu : Sanctu Deus, fanctu                      | Occidente babitum, Orientalis etiam Imperatoris                                                        |
| fortie, fanctie immortalie, miferere nobie. 306 Ab                      | nomen adscriptum babet. • ibid.                                                                        |
| Angelu proditum, & incumbentium malorum de-                             | Vbig effe, & implere omnia, est attributum Dei. 52. 180.                                               |
| pulfione confirmatum , à Sanctorum Patrum Con-                          | 342                                                                                                    |
| silio comprobasum , as prim esiam à Seraphim de-                        | Vbiquift a in affertionibus fuis lubrici & flexuofi. 151.152.                                          |
| cantatum. ibid.                                                         | fape fibi contradicunt. 158. docent, naturam huma-                                                     |
| ritheita haretici à Theodofianiu exorti. 240                            | nam Cbrifti effe vbique per ip/am vbiquitatem di-                                                      |
| rithemim. 985                                                           | ninam ibid. Entychianiftarum & Neftorianifta-                                                          |
| rullani Canones nullius antioritatis. 747. sam olim à                   | rum contribules & fratres. 159. oppositas bæreses                                                      |
| Sergie Pontifice reiects. 748. quinte & fexte Sy-                       | in vn am Vbiquifticam conflarunt.159.160. in pane                                                      |
| nodu adietti 748.749. non ex fexta Synodo colle-                        | & vine corpus Chrifti fecundum fuam fubstantiam                                                        |
| Ei, fed à Gracu de nous condisi. 747. 748. 749.                         | vere & realiter prafens effe volunt ante omnem                                                         |
| quarto vel quinto post fextam Synodum anno edi-                         | actionem Sacramentalem, 183. contra rationem                                                           |
| ti.754. in membranu id est in libro scripti. ibid.                      | negant, qued est vbique, non posse vere moueri lo-                                                     |
| rullanum conciliabulum feu Quinifextum Concilium,                       | caliter. 186. natura ordinem inuercunt.ibid. S.Vi-                                                     |
| fub Iuftiniano coactum,etiam ipfim iuffu & nutu.                        | gilium difertifime Vbiquitatem repudiantem , pro                                                       |
| 747. Ante expulsionem Iustiniani celebratum. 748,                       | fe citant. 189. nefciunt quid fit bypost afis, nec quid                                                |
| 750. nullm in eo fuit Apostolica sedu Logatm, nul-                      | bypoftatica vnio. 196. ex nimio Vbiquitatis ame                                                        |
| lus Latinus Patriarcha vel Spiscopus.749.751. er-                       | re, ip fi fibi fomnia fingunt. ibid. Patrum teftimonia                                                 |
| raticum. 749. 750. nec pars, nec continuatio, nec                       | inepte pro fe citant. 206. non agnofcunt communi-                                                      |
| complementum fexta Synodi fuit.750. argumento                           | cationem idiomatum mutuam. 203. inconftantes                                                           |
| nuperrimum. 752. non mede fine Romani Ponti-                            | & variabiles. ibid. bumana natura proprietates                                                         |
| ficit , fed & absque aliorum Patriarcharum aucto                        | tribuunt diuine. ibidem. effectum cum caufa con-                                                       |
| ritate celebratum. 754.755. illegitimum.755. iu-                        | fundunt. 209. noui Neftoriani. 221. vt Apud im-                                                        |
| dicio fuo fanctum & vniuerfale.755.756. aperte fe                       | peritos lefuicie odium concilient, di ditant, lefuitas                                                 |
| à Synodo fexta diftinguit.756. Canonem Cypria                           | contra Vbiquitatem cum Calninifi fentire. 222.                                                         |
|                                                                         | nouie & inufitatien cum Cautinijiu jentire. 222.<br>nouie & inufitatie loquendi formulie vtuntur. 227. |
| ni de baptifmo bereticorŭ approbauit Gabomni-<br>Luczacinian dum Canvio | Vbiquitatem repudiantes accufant Nefterianifmi.                                                        |
| bu recipiendum fanxit. ibid.                                            |                                                                                                        |
| u regere imperio populos Romane memento. 1116                           | 233. inferos cum calo. & hoc cum inferie confun-<br>dunt.                                              |
| Tubingenfes diffut atores informes. 110                                 |                                                                                                        |
| urce solent sontes palo affigere vel infigere. 671                      | Vbiquifta dicunt proprietates bumanitatie in Christo                                                   |
| urrecremata dicit Apostolos reliquos à Petro accepiso B                 | communicatas effe divinitati, immediate, & vice                                                        |
| piscopalem consecrationem. 548. absoluté sentis,                        | Ver/a. 1146                                                                                            |
| Pontificem Romanum quatenue est Pontifex Ro                             | Voiquitas mostrum. 127. fatue Eutychianue & Nestoria-                                                  |
| manus, etiam vt fic, Petro fuccedere in vniuerfali                      | nus. ibidem. ante librum Concordie Lutbera-                                                            |
| totim Ecclefia Episcopatu.715.0pinatur Pontificem                       | narudibus pro verbe Dei venditata. 178. 179. re-                                                       |
| ve est privata persona, posse esse bareticum. 1030                      | pugnat Scripturu. 179. repugnat articulu Sym-                                                          |
| <b>Turrianm. 1</b> 722 729.778.1038.1119                                | boli. 181. repugnat veritati corporu Domini in                                                         |
| ryconius Donatifta scripsit bomilias in Apocalypsin que                 | Euchariftia. 183. excogitata ad euertendam                                                             |
| falsd S. Augustino ascribuntur. 483                                     | Zuuinglij bærefin. 185. Apostolis & antiquisati                                                        |
|                                                                         |                                                                                                        |

.

Digitized by Google

| R E                                                                    | R V M.                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ignotifisma. ibid. repugnat Decreto Drefdenft , &                      | quibusdam praesse debere, tanquam Vicarium Ro-                                                             |
| ipfi Melanchthoni. 188.à quibu/dam Lutheranù 👉                         | mani Pontificu. 773. defenditur ab bareticorum                                                             |
| Angustane Confessionin sectatoribm explosa. ibid.                      | salumniu. 1056                                                                                             |
| uulla eius mentio in Augustana Confessione, ibid.                      | Vinum pessimum vocare solemus, quod reuera vinum est                                                       |
| repugnat fanctis Patrib. 188. 189 ex Lutberi, Bren-                    | fecundum fubftantiam, comparatum tamen cum                                                                 |
| tij & Smidelini fomniù nata. 190, à Concordiftic                       | aliu,infimum locum tenst. 408                                                                              |
| magnopere laudata.208. Drefdenfi decreto, peren-                       | First vitio anteponenda. 415                                                                               |
| ni anathemate percellitur, ibid. in Saxonia vt im-                     | Visă anima duplex, vna essentialii & naturalii, altera                                                     |
| mane monstrum proscripta, & post paucos annos,                         | fpiritalis.277.effectus anima.319. separata à corpo-                                                       |
| ve calo lapfum munm recepta. 209. in corebro Lu-                       | reanima, penitu definit. ibid.                                                                             |
| sberi primicus colta, & postea à Brentio & Smide-                      | Viriem Velenm Minbeniensis statim sub exordia Lu                                                           |
| line recotta. 304                                                      | tberanifmi edidit tractatum gyaru & carcere fe                                                             |
| Velenu bareticu. 598. Petrum omnibu Apoftolu feniorem                  | indice dignum. 687. andet inficiari quod totus                                                             |
| fuiffe putabat. ibid. Vide etiam V. Viricus Velenus.                   | Chriftianm orbis fenfit & docuit, nimirum Petrum                                                           |
| argumentatur ab auctoritate negatine. 697.698.                         | Roma fuiffe, ibidemá, martyrium (ubiiffe: ibid. fi-                                                        |
| Petrum & Paulum putat nen Roma fed Hierofo-                            | mul apparuit & difparuit. ibid. ab Episcopo Rof-                                                           |
| lymis occifos effe. 702                                                | fenfistatim confectus.ibid.Vide V.Velenus.                                                                 |
| Verbum Dei, filim Dei. 86. perfena, ibid. procedie imme-               | Vnetio Chrismatic in Baptismo & Confirmatione, item                                                        |
| diase ex intellectu. 92. 122. & ex cognitione omni-                    | Sacerdotaliu, Gregorio VII. longe vetuftior.                                                               |
| um que Pater intelligit. 122. refectum vationie                        | 909<br>Trais Lange soire fofferen communication on anni a ba                                               |
| babet ad creaturae, ve casilem intelligibiliter re-                    | Vaie bypoft atica facta per communicationem proprie by-                                                    |
| prafentat. 123<br>affumpfit naturam bumanam , faluie & integru         | poftafeos Fslÿ, vt per eam natura bumana subsiste<br>ret.216.217.218.nec effentialis, nec accidentalis,sed |
| eim proprietatibus naturalibus. 230                                    | fubstantialit.221.totals diffoluta in morte Christia.                                                      |
| Verbum Dei est quidem in se efficax & penetrabilim omni                | manferunt partiales,anima & corporu.229. 230.                                                              |
| gladio ancipiti, sed bominum durities & corruptio                      | fatu est ver natura bumana Christi, atque aded                                                             |
| obstat, ne vim fuam tam prompte & celeviter exe-                       | Cbristin ipse, qua bomo, adoretur. 237                                                                     |
| rere pofit. 896                                                        | Vnitas feu identitas principij & capitis plurimum mo-                                                      |
| Verba impij, non funt pie interpretationie capacia. 159.               | menti confert ad mutuam charitatem. 420                                                                    |
| fola, non faciunt bareticum.ibid. attionem deno.                       | Vnim vel alterius, vel panculorum à communi femita ex-                                                     |
| tantia, fape accipiuntur in Scripturu pro permif-                      | errantium non folet baberi ratio, nec faciunt exce-                                                        |
| fione.293.cum grano falis accipienda. 294. contra                      | ptionem. 411.874                                                                                           |
| infidiose loquentes interpretanda. 362                                 | Vniuer (ales locutiones aliquando cum refirictione & ex-                                                   |
| Verecundia, vel etiam ip/a impudentia obmutofcere po.                  | ceptione accipiende funt. 698.699.700                                                                      |
| sest, infania non potest, inquit D. Augustinus.                        | Volaterranus. 985                                                                                          |
| . 169                                                                  | Voluntae est principium productiuum charitaeú. 92                                                          |
| Veritas non mode edium parit, fed & flomachum monet.                   | Víque, non fignificat, quafi cótrarium euenturum fit , poft-                                               |
| 47                                                                     | quam tempus quod denotat effluxerit. 920                                                                   |
| femper caput attollit, tametfi infinitis fycepbantia-                  | · · · · · ·                                                                                                |
| rum spiculis appetita. 491                                             | VV.                                                                                                        |
| Veritas propofitionis non eft à dicente, sed à re seu obie-            |                                                                                                            |
| <b><i>Ate.</i></b> 660                                                 | VValdenfes credunt quoduis iuramentum effe illicitum.                                                      |
| quo sapine ad examen vocatur, ed ordinarie diluci-                     | 881                                                                                                        |
| dior redditur. 789                                                     | Wernerm Rollervinck. 985                                                                                   |
| Verum vero non aduerfatur, fed cum vero femper & vbig,                 | VViclephift a poccata mortifero ipfum officium fou ministe-                                                |
| amice confirat. 182                                                    | tium Ecclesiasticum amitti censebant. 576. asse-                                                           |
| Vefpafianus & Tisus debellarunt Iudeos, neque samen fe                 | ruerunt Deum debereobedire Diabolo. 880                                                                    |
| Reges aut Imperatores Indaorum nominarunt.                             | Wigandus Lutheranus effentiam in diuluis generare ac                                                       |
| 860<br>American Tudana ann an american Astalla bilan                   | generari docuis. 46                                                                                        |
| oderant Iudzos tanquam gentem detestabilem.                            | Mulier, inquit, id eft, ratio in Ecclefia taceat. 47.                                                      |
| ibid.<br>1651-n Baba avanumnisationen in Abaticas Verlahar             | refellitur à Danco. 67                                                                                     |
| Victor Papa excommunicationem in Afiaticas Ecclefias<br>tulit. 768.769 | Wilbelmus Iacobus Monachus Ecmondenfis. 985                                                                |
| Diabolam vicit. 768. ab bareticii falso accufatus                      | Wilbelmu Toocker Caluinianus Anglus, Regina Elifabe-                                                       |
| quafi Chriftum purum bominem effe docuiffer.                           | the Cappellanu. 965. mira narrat de charismate                                                             |
| 1040                                                                   | fanandistrumosos que Regina valuerit. ibid.                                                                |
| S.Vigiliu, dicens Trinitatem offe clauis confixam, pie in-             | Wartenbergenfes Lutberani cum Grach corumg, Patriar-                                                       |
| terpretandus. 176. difertifisme Vbiquitatem repu-                      | sba Hieremia dextras iungere volebant. 110. ine-                                                           |
| diat. 189                                                              | pre probant processionem Spiritus fancti à Filio.                                                          |
| S.Vigilim Papa ftatnit Epifcopum prima Inftiniana locu                 | ibid.                                                                                                      |
| - 0                                                                    | ······································                                                                     |

| jetandum juojtantiam "tompataium tame                          | m cum            |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
| aliu,infimum locum tenet.                                      | 408              |
| irtu vitio anteponenda.                                        | 415              |
| ită anima duplez, vna effentialu & naturalu,                   | 1                |
| firitali .277.effectu anima.319. feparata à                    |                  |
|                                                                |                  |
| re anima, penitus definit.                                     | ibid.            |
| lricm Velenm Minbenienfis flatim fub exord                     |                  |
| tberanifmi edidit tractatum gyaru & car                        |                  |
| iudice dignum. 687. audet inficiari quo                        | d totus          |
| Chriftianu orbis fenfit & docuit, nimirum I                    | Petrum           |
| Roma fuiffe,ibidemg, martyrium fubitffe. ibi                   |                  |
| mul apparuit & difparuit. ibid. ab Episcop                     |                  |
| fenfi ftatim confectus.ibid.Vide V.Velenus.                    |                  |
| nëtio Chrifmatik in Baptifmo & Confirmation                    | . :              |
|                                                                |                  |
| Sacerdotaliu, Gregorio VII. longe ve                           | <b>INJTIOT</b> . |
| 909                                                            |                  |
| nio bypoftatica facta per communicationem prop                 |                  |
| poftajeos Filij, vt per sam natura bumana ji                   | ubfifte.         |
| ret.216.217.218.nec effentialie, nec accident                  | alis, fed        |
| fubstantialu.221.totali diffoluta in morte (                   | Chrifti.         |
| manferunt partiales, anima & corporu'223                       |                  |
| fatu eft ,vt natura bumana Christi, atqu                       |                  |
|                                                                | 1                |
| Cbriftm ip/e,qua bomo,adoretur.                                | 237              |
| nitas sen identicas principij & capitis plurimu                |                  |
| menti confert ad mutuam charitatem.                            | 420              |
| <b>nim ve</b> l alteri <b>m , vel panculorum à co</b> mmuni/em |                  |
| errantium non folet baberi ratio,necfaciun                     | t exce-          |
| ptianem. 4                                                     | 11.874           |
| niuer ales locutiones aliquando cum referictions               | to ex-           |
| •                                                              | 99.700           |
| olaterranus.                                                   | 985              |
| oluntas eft principium productiuum charitasú.                  | 92               |
| [que,non fignificat,quafi cotrarium euenturum fi               |                  |
|                                                                |                  |
| quam tempus quod denotat effluxerit.                           | 920              |
|                                                                |                  |
| VV.                                                            |                  |
|                                                                |                  |
| Valdenses credunt queduis iuramensum esse illi                 | citum.           |
| 881                                                            | , 1              |
| Vernerm Rollevvinck.                                           | 985              |
| Viclepbift a peccate mortifere ipfum officium feu m            | iniste-          |
| rium Ecclefiafticum amitti cenfebant. 570                      |                  |
| reerunt Deum debereobedire Diabolo.                            | 880              |
| Vigandu: Lutberanu effentiam in diulnu gene                    | 1                |
|                                                                | -                |
| generari docuit.                                               | 46               |
| Mulier, inquit, id eft, ratio in Ecclefia tace                 | . 1              |
| refellitur à Danco.                                            | 67               |
| Vilbelmus Iacobus Monachus Ecmondenfis.                        | 985              |
|                                                                |                  |

> \*\*\*\*\* 2

VVIIA-

| Vl'it | ackerus ementitam Episcoporum aqualitatem depra-        | sonam efficere affirmat. ibid. diffentit à Caluine,                                             |
|-------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | dicat, quam nec à fuir & inter fuos obtinere potuit.    | - Biza, Oecolampadio. 839. fanctum Augustinum,                                                  |
|       | 402. nouum suum parsum Archiepiscopo Ebora-             | appellat malum interpretem. 856. Romanos Pon-                                                   |
|       | cenfi. Anglia Primati ac metropolita inferibit.ibid.    | tifices perditifimos nebulones appellat. 1020 omnia                                             |
|       | fua & fuorum vinera cadit, cum Epifcopos ab omni        | miscet. 1024. 1025. non potest, interpretatur, non fa-                                          |
|       | primatu & externo dominio ac splendore abiun-           | cite poteft, vel debet. 1025. thrasonismis pueriliter                                           |
| •     | Etos effe cupit. 462. macrologiam fuam fasetin con-     | exultat. 1032: cadem v/que ad naufeam inculcat.                                                 |
|       | dit. 466 non audet aperte Monarchiam Ariftocra-         |                                                                                                 |
|       | sie postbabere. 474. folum Christum ait effe pasto-     | 2035.concedit Chriftum solo ore à Petro negatum.                                                |
|       |                                                         | 1036. de Petro, inquit, absit vt aliter sentiamus                                               |
|       | rem & Episcopum animarum nostrarum.ibid. re-            | quàm deceat, imò vt non bonorificentifime l'emper                                               |
|       | gius Professor. ibid. mentisur. 475. 504. 525. 526.     | 🕐 de illo tanquam de Christi 'Apostolo & Martyre glo-                                           |
| •     | 546.577.664.706.713.722.1015.1021.1023.1029.            | riofißimo tum fentiamus tum loquamur. 1037. de                                                  |
|       | 1030.1031.1032.1037 1038.1047.1098.1139                 | Lino . Anacleto & Telefphoro ne dignatur quidem                                                 |
| Vita  | uckerus conuicia in fanctos Patres vibrat. 477. Bel-    | verbum facers. 1038. Eufebij malus interpres. 1040.                                             |
| ,     | larmino tribuit, que ipfe ex Caluiniano fuo cerebro     | fupercilio/ue bareticus: 1120. non dignatur refpon-                                             |
|       |                                                         | dere ad Patres & Synodos. ibidem. diuerticula                                                   |
| •     | extudit.ibid. pugnat contra Monarchiam tum Ec-          | quarit. 1208. m: feros Caluinift as ad duplex pecca-                                            |
|       | clesiastiscam, tum politicam. 478. ridiculus. 486.      |                                                                                                 |
|       | ineptus 493 putat fierinon posse vt quis sub capi       | sum damnat, vbi alij nen nifi vnum agnofcunt. 1210.                                             |
|       | te bumano feliciter contra Satanam dimicet. 499.        | baptifmi necefistarem tollit. 1112 patat ludeos po                                              |
|       | inter angustia deprebensus asluat. 504. Loxiam          | suiffe vesci carne suilla, secluso contemptu & scan-                                            |
| ·     | & Vertumnum agit. ibid. indicat omnes ministros         | dalo 1113. concedit quod Sutlinim negat.1114. reii-                                             |
|       | Esclefiafiscos iure divino effe pares, idq. omnes Cal-  | sit Canonum Apoflolicoru auctoritatem. 1119. ait                                                |
|       | uinianos docere. ibid. fanctos Pontifices Leonem &      | S. Augustinum erraffe, non fain perpendiffe, cum                                                |
|       | Gregorium calumniatur. 505 garrit, non effe opus        | doctrina Apoftoli pugnare.1120. loquax. 1121. agre                                              |
|       | omnimoda fides vnitate. sufficere, fi Christiani de     | fatetur in Ecclefia feu ministris Ecclefiasticis effe po-                                       |
|       | precipuis fidei capitibus confentiant. 510.calumnia-    | seftatem. 1124. gryphos loquitur. 1125. eadem in-                                               |
|       |                                                         | culcat v/que ad naufeam 1126. ait S. Auguftinum                                                 |
|       | tur 511 & feq. vbig, Puritanum redolet. 512             |                                                                                                 |
| Vit 4 | ukerus causllatur. 523 524.528 ineptit. 538. Criti-     | Scripturas non intelligere. 1127                                                                |
|       | cus 540 Caluinum & Luiherum concordat. 543.             | sriuialia tantum adfert. 1132                                                                   |
|       | actum & obiectum non distinguit. ibid. Battus.          | leges Ecclesiasticas probat, & illin parendum esse                                              |
|       | ibid in S Epiphanium conuicia iacit. 544. cogitur       | dores. , 1132                                                                                   |
|       | plura Ecclefia fundamenta ponere. 546. Chriftum         | bellissme describit spiritum Lutberi & Caluini.                                                 |
|       | •                                                       | 1133                                                                                            |
| •     | cum Petro loquentem ridicule fingit 552 loquax.         | conqueritur de multitudine festorum & ieiunio-                                                  |
|       | 556 565 scurra. 557 argumenta Bellarmini per            | sum apud Catbolicos. 1134                                                                       |
|       | uerrit. 577 in S. Leonem petulanter inuebitur           | falsò citat Caluinum. 1141. 1443. à Baccalaureo juo                                             |
|       | 595. S.Bernardum contemnit.599.600.Chryjofto            | Allensonio corrigitur. ibidem.                                                                  |
|       | mum inquit pium Patrem tois cale errare. 603            |                                                                                                 |
|       | fanctum Leonem faterur doctum , fed fuperbum.           | jolet jua non raro ex Caluino probare. 1143<br>doist Responsa prudentium virorum, inprimis verd |
|       | 606 622 Hugonem & Bernardum ait vixisse An              |                                                                                                 |
| ·     | tichrifto iam in folio conftituto 635. 636. auerfus     | Pontificum Romanorum, pro legibus babenda effe.                                                 |
|       | tela sacit. 64 9. S. Petro iniques. 650. Patres parum . | 1098                                                                                            |
|       | moraiur 684. caftigat Velenum. 695. argumenta           | folus ex suis symmystis Vallam contra Bellarmi-                                                 |
|       | tur ab auctoritate negative 698. Veleno adverfa-        | num defendst. 1053                                                                              |
|       |                                                         | mentitur. 1100,1102,1140,1110, 1112,1120                                                        |
| ·.    | tur. folito fabientim. 702 pro autoritate ex carbe      | VViteberga, bestia ex abysso ascendens', infestissimo in                                        |
|       | draregiapronunciat 712 extra propositum garrit          |                                                                                                 |
|       | 725 Nicolaum I Ponsificem appellat Antichriftum         | omnes orthodoxos, & in priscam auitamý doctri-                                                  |
|       | 723 antiquos fanctos Pontifices aut feripturas non      | nam animo. 925                                                                                  |
|       | sntellexisse, aut absurde interpretatos effe asserit.   | VVitebergensis Academia decretum Dresdense contra V-                                            |
|       | 732 Victorem Vicenfem, Bernardum. Bedam, An             | biquetarios recipit, & paulo post reiicit. 188.209                                              |
|       | felmum Hugonem resicit.734. Grigarium 1 I I.ap-         | Witgiffius Cantuariensis Pleudoarchiepiscopus, & totius                                         |
|       | pellat proditorem, & Leonem Ifaurum, bonum Im           | Ecclefie Anglicane Primas. 402.679                                                              |
| •     | peratorem. 768. fanctum Leonem mordet. 771.             | VVolffgangus Musculus dicit Anticbriftum veniffe post                                           |
|       | Hormifdam & Gelasium Pontifices ne dignatur             |                                                                                                 |
|       |                                                         | tempora D.Bernardi. 847                                                                         |
|       | quidem responso. 773                                    | Vide etiam V. Musculus Zvvinglianus. 847                                                        |
| Vita  | ukerus Antichriftianifmum putat effe regnum quod        | VVolfius Lutheranus Ifocratis Editor. 148                                                       |
|       | dam 823 fanctum Epipbanium docet Grecam lin-            | Vide etiem V. Ioannes VVolfins. ambigue loquitur,                                               |
|       | guam ip/e Anglus.836.fatetur Anticbriftum vnam          | vt lectorem fallat. 988                                                                         |
|       | perfonam effe fed non vnum bominem.837. multas          | fua cum verbis auctorum quos citat ita copulat, ve                                              |
|       |                                                         |                                                                                                 |

Zacha-

|                                                                                                              | 1 17- Gunser Dates at this and Ann In star and also we share                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Z.</b>                                                                                                    | Zofimus Papa ab Afritanis per legatos poftulat, et tres<br>Canones Concilij Nicani executions mandarent. |
| the second and the second second in the                                                                      | 783. 796. 797. Canones Nicanos non corrupit.<br>1061                                                     |
| acharias Pontifex Childericum Francorum regem iustê<br>deposuit, Pipino in eiss locum substituto: 741. 1160. | Zvvingliani docent, ex vi Sacramenti Cana nihil nos ha-                                                  |
| ex auctoritate S. Petri Apostoli mandat populo                                                               |                                                                                                          |
| Francorum ve Pipinum pro rege agnoscerent. 1162                                                              | Zypinglim berefiarche. 241                                                                               |
| anchim de Trinitate scribere aggressus. 80. Caluino ad                                                       | nullum Iudzorum connertit.<br>Leonem Iudam Iudzum, faßum Chriffistum Ca                                  |
| dictißimus.834.probabile effe ait, ante finem facu<br>li futurum effe quendam egregium impoflorem G          |                                                                                                          |
| ti juturum ejje quenum egregum impojiotem o<br>tyrannum, qui alios omnes malitia & potentia fu               | fomniator. 893                                                                                           |
| perabit, quique miracula editurus fit : Propter                                                              | suusstatus per jomnium oper a posijmatu seu spectru                                                      |
| bane opinionem fuit à quibusdam vellicatue                                                                   | quod attum an album effet , ignorare fe palamfa-<br>tebatur.                                             |
| ibid.<br>Sepberinus Papa à calumnia Terrulliani & barefi Mon                                                 |                                                                                                          |
| tani vindicatur. 1041042                                                                                     |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                        |                                                                                                          |
|                                                                                                              | ,                                                                                                        |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
| PRANK AND                                                                                                    |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              | TAD COLO                                                                                                 |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |
|                                                                                                              |                                                                                                          |

Digitized by Google

# APOLOGIA PRO GREGORIOVIL PON-TIFICE MAXIMO, IN QVA IN-SVNT HACTENVS INEDITA QVEDAM

PRO EODEM PONTIFICE OPVSCVLA BERNALDI CONSTANTIENSIS PRESBYTERI.

Auctore & Editor

## IACOBO GRETSERO SOCIE-TATIS IESV THEOLOGO.

### Accessit

DE UITA ET REBVS GESTIS EIVSDEM GREGORII VII. narratio Grelatio hiftorica exlibro quarto Onuphrÿ Panuini devaria Romani Pontificis creation.

### Nunc primùms

Ex Bibliothecæ Bauaricæ locuplete penu in lucem prolata.

Digitized by Google

•

.

•

# GREGORIO VII PO MAXIMO CONTRA CTARIOS,



3 & inexplicabile eft, quanto odio hodierni Nouatores in Pótifices Romanos. res ardeant; Et quot modis hoc fuum non humanum, fed plane tartareum odium testentur, palamá; faciant; in quibus primum locum obtinent. mendacia, maledicta, conuicia, figmenta, commenta innumerabilia, quibus omnes propemodum libros suos complent ac inferciunt ; tam immodice & impotenter, vt multi ex horum officina profecti librinil videantur aliud esse, quàm vnum quodda B perenni & nulquam interrupto filo contextum mendacium & conuicium. Nec vllius superi vel inferi reuerentia moueri se sinunt, vt moderatius agant , & fobrij hominis cogitationem vel ad punctum temporis suscipiant? Et quamuis apertissimz falsitatis conuincantur, & in manifestariis pfeudologiis,& lædoriis deprehendantur, nullum tamen ruboris fignum edunt; sed calumnias, etfi ab omni vero alienisimas. ingerunt. oggerunt, occinunt, recinunt, priuatimque & publicè ingeminant.vt Potifices Romanos omnibus exolos inuilolque efficiant, memores illius; Dolm an virsm, fallitas an veritas, quù in bofte requirat ?

Quanquam autem vix inueniatur Hzreticus, przsertim verbi przco, & sectz suz per scriptorum monumenta propugnator, qui in hac arte non excellat; omnibus tamen.vt omnium primus, palmam præripuit Lutherus, cuius chartz víq; adeo maledicentia in summos Pontifices refertæ funt; vt vix me capiam præ admirationes quomodo fiat, vt vllus mortalium maledicentilsimo & furiofilsimo huic conuiciatori fidem habeat ? Quid fidem habeat ? imò & locum inter Prophetas & propemodum interiplos Enangeliftas & Apoftolos con-

NCREDIBILE PRORSVS A cedendú suffragio suo decernat. No longe abierim. Vel vltimum Lutheri librum de Papatu per Diabolum fundato & eretto inspice; quem vicinus iam & maturus Stygi composuit & in publicum dedit; qui nihil aliud eft, nisi continuus quidam in Papam furor, ilque nec humanus, nec belluinus; led planè Diabolicus, ita vt nulla dubitatio me teneat, ipsum salutis nostræ capitalem hostem, & omnium calumniatorum Archie. ftrategum & progeneratorem, libri huius parentem este : & quzcunque in eo continentur, Lutherum, dictante diabolo, in chartam retuliffe.

> Verum enim vero fremantifii, frendeant, infaniant, manus, pedes, calces & capita demum sua in Petram, super quam sedes Apostolica fundata est, illidant; qui babitat in cælu, irridebit eos, & Dominu fubfannabit eos Plal.2.Conuiciis tonent, fulminent, fulgurent, millenis maledictis, & mendacifsimis figmentis Apoftolicz Sedis Antifites lacerent ac lancinent; nos cum D. Augusting lib.2. cótra Petilianú cap. 51. palam & Intrepide illis recivimus. Cathedra, quid tibi fecis Ecclefia Romana, in qua Petrus fedit , & in qua bodie Anastasius (Paulus V.) sedet : vel Ecclesia Hierofolymitana, in qua lacobus fedit , & in qua bodis Ioannes fedet : quibus nos in Catholica vnitate connettimur, & à quibu vos nefatio furore separastin ? Quare appellas cathedram pestilentia, cathedram Apostolicam ? si propter bomines , quos putas legem loqui, & non facere, nunquid Dominus IESVS Christus propter Pharisans, de quibus ait; dicuns enim, & non faciunt ; cathedre, in qua sedebant, vllam fecit iniuriam ? Nonne illam cathedram Moyfs commendauit. & illos, feruato bonore catbedre, redarguit ? Ait enim; super cathedram Moysi sedent. que dicunt.facite : que autéfaciunt, facere nolite : dicunt enim, & no faciunt. Hac fi cogitaretis, no propter bomines.quos infamatis,blashbemaretis cathedrā Apoftolicā, cui no comunicatiu; /ed quid eft aliude änescire dicere, & tamen no posse, nis maledicere?

> > Por-



### Apologia pro

laudabiles & commendabiles cathedram Petri obtinuisfent, vel tenuisfent; quid inde ? Quandoquidem de preposicie malie, ve ait S. Augustinus Epist. 166 fecuram fecit plebem. fuam, ne propter illos doctrina (alutarii cathedra deferatur , in qua coguntur etiam mali bona dicere. Negenim sua sunt, qua dicunt; sed DEI; qui in cathedra vnitatu , doctrinam pojuit veritatu. Etiamfi in illum ordinem Episcoporum, inquit idem S. Augustinus Epist. 165 qui ducitur ab ipfo Petro v/que ad Anastasium ( Paulum V. ) quinune ean lem cathedram fedet , quifpiam traditor ( improbus) per illa tempora subrepsisset, nihel praiudicarer Ecclefie. & innocentibu Christianis, quibus Dominus proui : ens ait, de prepofitis malis : que disunt, factte : que autem factunt, nolite facere.

3

Memento, inquit S. Augustinus lib. 2. contra Petilianum cap. 47. & 61. Sacramentu nil obeffe mores malorum hominum, quò illa vel om-. nind non fint , vel minus fancta fint , jed ipfis malis bominibus vt bac babeant ad teftimonium damnationu, non ad adjutorium fanitatu. Hinc propter Pharifeos facinorolos. & improbos, non prasepit Dominus deferi cathedrain Moyfi . in qua viig figurabat /uam ; dicens quippe illos super cathedra Moyfi fedentes, dicere & non facere; monet tamen populos facere que dicunt ; & non facere , que fasiunt. ne cathedre fanctites deferatur. & propter pastores malos, gregis vnitas diuidatur. Præfertim cum ex tot Pontificibus paucifsimos sectarij defignent, quibus nominatim se- C lera & flagitia obiectent, idque non ex certis probatisque testibus & auctoribus, sed ex illis, quibus veritas in postremis erat; qualis noltraætate sectarij illipotissimum qui resgestas Pontificum sele litteris commendare professi sunt, inter quos Balæus latine, & Nigrinus Germanice suis in operibus plures mendacifsimas fabulas de Pótificibus confinxerunt, vel à sui similibus ardelionibus cofictas chartis intexuerunt, & ad posteros suos transmiserunt, quàm noctu, com fudum eft, stellæin cælo luceant; quibus contumeliis & criminationibus impulse & ventilate leues palee extra aream Dominicam euolant & auolant; no D item ij quorum pedes supra petram statuti & firmati funt, quæ crimina & scelera, si etiam vera & prafentia videremus, inquit S. Augustinus Epift.162.ad Epifcopos Donatiftarum, & zizaniù propter frumenta parcentes , pro vnitateroleraremus, non folùm nulla reprehensione, sed etiam non parua laude nos dignos diceret, quicunque scripturas sanctas non corde surdus audiret. Tolerat Aaron multitudinem idolum exigentem, & fabricantem, & adorantem. Tolerat Moyfes aduersus Deum tot millia murmurantia, & toties offendentia fanctum nomen eins. Tolerat Dauid Saulem perfecutorem fuum, fceleratis moribus caleftia deferentem , magicie artibm inferna queren-

Porro vt aliqui vita & moribus minus A tem, occifum vindicat. Chriftum etiam Domini propter Sacramentum venerande vnctionu appellat. Tolerat Samuel nefandos filios Heli peruerfosq, filios fuos, quos populus, quia iolerare noluit, dinina autoritate accufatus, dinina feueritate correptus eft. Tolerat denique ipfum populum superbum, contemptorem Dei. Tolerat Elaias, in quos tammulta vera crimina iaculatur. Tolerat Hieremias, à quibus tanta perpetitur. Tolerat Zasharias Pharifeos, & scribas, quales illo tempore fuiffe fcriptura testatur. Scio, me multos pratermiliffe : legant, qui volunt : legant , qui poffunt eloquia caleftia : inuensent omnes fanctos Dei feruos, & amicos femper habuiffe, quos in fuo populo tolerarent, cum quibus tamen, illius temporu Sacramenta communicantes, non folum non inquina-

B bantur , sed etiam laudabiliter suftinebant, studentes ficut ait Apostolus (Ephel.4.) feruare vnitatem fpiritus in vinculo pacus. Attendant etiam post Domini aduentum vbimulto pluva huim tolerantia per totum orbem inueniremu exempla, fi omitia feribi , & in autoritatem redigi potuiffent : tamen hac ipfa, que habemus, aduertite. Toleras ipfe Dominus Iudam diabolum furem. & venditorem fuum: finit accipere inser innocentes difcipulos, quod fideles nouerunt , precium nostrum. Tolerant Apostols pseudoapostolos, & inter sua querentes non que IESV Christi, Paulus, non sua querens, f d que I E S v Cbrifti, cum gloriofißima tolerantia conuersatur. Hzc pulcherrime S. Augustinus.

Si ergo vnitatis & concordiæ gratia, vt schisma vitetur, malæoues tolerari debent; quantò magis eum ob finem , ferre oportebit malum pastorem, si quando obtingat !

Nec verbis & libris folum iniuriofifsimis & cotumeliofisimis in Pontifices Romanos Hæretici defæuiunt, fed & fculpturis, cælaturis, statuis, imaginibus, picturis turpissimis. & quarum aliquas nullus honestus oculus ablque rubore vultus intueri queat. Nimirum sectarij mutuantur ab Éthnicis, hæreticis, & schifmaticis non tantum peruerías opiniones, & pernicioía dogmata; fed etiam criminandi, & tam profana, quàm facra subsannandi libidinem; præfertim illam, quæ Ecclefiæ præfules, & ordines picturis, & imaginibus incefsit; idque, vt demonstrem, non repetam veterem illum in frustrandis bestiis mercenarium noxium, qui, vt est apud Tertullianum in Apologetico; picturam propofuis cum eiufmedi inscriptione; Deu Christianorum Ononychites. Is erat auribus afininis, altero pede vngulatus. librum gest ans, & togatu: dicere enim possent Nouatores, factum hoc cessisse in ignominia iplius Christi; quali, quæ ipli, pari propemodum ludificatione commiferunt in Vicarium,& feruos Christi, non redundent in contemptum Christi. Sed, præteribo vt dicebam.

#### Gregorio VII. Pont. Max.

Niceta vitam Ignatij Patriarchz Constanrinopolitani conscribente planum faciam. istos verissimos, & planè germanos imitatores esse Photij & Photianorum schismaticorum, in primis Gregorij Syracufani, qui, vt lanctum Ignatium, verum & legitimum Patriarcham, omnibus exolum inuisumque redderent, & de sede deturbatent; infinitas adueríus illum criminationes cómenti funt; composito etiam libro, non sine contumeliosis imaginibus, opera Gregorij Syraculani pictoris & fictoris egregij concinnatis, de quibus hæc, quæ sequuntur, iam iam nominatus Nicetas.

Vs verð omnú iniquitas, que contra fanctum illum Ignatium fuerat perpetrata, manifestior fieret, Dem, qui comprebendit (apientes in aftutia corum, & confilia prauorum dißipat, in Bafilij Imperatoruanimum confilium ingerit, vt mittat ad Pbosium, & omnia scripta, qua à Patriarchio discodens acceperat, ab/que vlla temporis mora, vt mitteret, ei praciperet. Ille verd iureiurande affirmabat, licet falso, wibil tale se inde accepisse propter feftinationem recedendi. Dum verò bas à Photio prapofito Babana dicerentur, ipfim Photij famuli magna cum festinatione septem saccos scripturarum plenos, plumbeo figillo fignatos ad Calamonem illi propinquum locum transfulerunt, occultandi caufa. Quod cum famuli prapofits vidiffent, & ab corum manibus illos abstuliffent, ad Imperatorem at- C tulerunt. Quibu apertie, inueniunt duos libros auro, & argento de forie bradeatos, & fericotedos, intm verd literu valde pulchru, & ornatu descriptos; quorum alter continebat (eptem actiones Synodicas, que nunquam exfliterunt, nec atte funt, aduer (us Ignatium; fed tantum diabolico confilio frustra sunt excegitate, & fingularum actionum. bec. que fegunntur, initio depicte babebantur, opera videlices, Syraculani illins Gregorij cognomento Asbefta. Erat enim bonusille vir pingendi peritus, puto pro additamente juorum malorum. Et depiam ibi erat Ignatim.

In prima quidem Actione Ignatium depinxit, qui trabebatur. & vapulabat. Supra verd illiss saput ita scripfit : DIABOLVS. Non borruisti Beelzebub vocauit, quid facere debebat familiaribm eins ?

In fecunda iterum Actione Ignatium depinxerat futie confourcatum , magna vi tractum, cusus inferiptio talis erat; PRINCEPS PECCA-ΤI.

In tertia verò Actione Ignatium exauctoratum pinxerat, & eim inscriptio bac erat; FILIVS INIQVITATÍS.

In quarta itidem Actione, eundem Ignatium anathemate, atg, exilio damnatum pofuit, & infiriptio erat: SIMON MAGVS.

In principio deinde quinta Actionie vinculie Ignatium circundatum pinxerat, & vinchum; cuim

cebam, mercenarij huius nequitiam, vt ex A eret inferiptie; Extollens se sv Per Ok-NE QVOD DICITVR DEVS.

> In fexta verd Actione depinxit Ignatium damnationi traditum; eim oft inscriptio : A B O M I-NATIO DESOLATIONIS.

> In feptima tandem, & extrema Actione depinsit Ignatium protractum, vt illi caput amputaretur; & eim infcriptio talis erat; ANTICHRI-STVS.

An non vides, amice Lector, prodromos sectariorum nostrorum, imò Docto. res, & Magistros ? An non sicut illi olim Ignatium, ita hodierni Nouatores; Ecclefiz Catholicz przfules.prefertim fummum **B** Pontificem, ignominiosè, & probrosè depingunt ? Picturisque probrosisima queque scommata adjungunt. Vide sis, oro, imaginem illam Papz, quz Frontispicio eius libri, qui Apiarium inferibitur, præfixa eft. Vide illam, quam præpofuit Spannenbergerus, Prædicans Lutheranus, famofo libello, cui titulum fecit : Mider die bofen Sitten ins Leuffels Rahrnoffelfpil. Icem illam.quæapparet in vestibulo libri, cuinomen ; daß Wolffgefang. In Tomis Latinis & Germanicis Lutheri inuenies Papajellum, commentariis Philippiillustum, quem Illyricus pro cognatione & affinitate fua cum illo, denuo separatim euulgandum, & nouis glossis, vel potius calumniis & mendaciis illustrandum censuit.

Quid dicam de Paßionali Lutheri, quod exstat, Tom. 1. nouorum operum German. Lutheri, quz Aurifaber collegit? Eiusdem farinæ eft Paßio illa Chriffi ; vbi Pontifex, Cardinales, Episcopi, Monachi; Caipha, Anne, Pilati, Herodis, lictoru & carnificum Chriflipersonas gerunt.

Anno M. D. XXVIL euulgauit impius Paracellus triginta imagines dedecoris & probri in Pontificem Romanum plenissimas. Exstant in Appendice ad Tomum X. Operum Paracelli. Quarum ne iple Auctorvideretur, commentus est, se eas nescio quibus in antiquis monumentis vel parietibus inuenisse, quas hoc iplo blishbemia exceffum ? si enim patremfamilias D Anno M. DC VIII fanaticus quidam sectarius Ioannes Rudrauff in commentitio illo suo de cometa Anni superioris comentario, (quem iure omnis stultitiz & vesaniæ promptuarium appellaueris) rurfus in lucem protulit. & vanifsimis exegenbus illustratum scilicet iuit.

> Retulit easdem cum Paracelsi Annotationibus, notifq; marginalibus Adami Durischij, & exegesibus Ioannis Adrasderi; terræ filij. ignobilis sectarij; in suum duodecimum Centenarium Ioannes VVolfius; qui id vnicum curz studioque habuit, vt quidquid vsquam in Pontifices, Episcopos, Monachos, Moniales, totumque Ecclefia-

clefiasticorum & Religiosorum statú & or- A theranæ vel Caluinianæ cœnæ fercula codinem, probrofum ac contumeliofum legerat, audierat, vel ab aliis acceperat; id in vnum fascem comportaret ac colligaret; vt scurris & sannionibus semper effet in proptu copiosa materia, quotiescunque linguam vel stylum in Pontifice & alios stringere lubet; quando autem non lubet? Nec refert, quòd Paracelsus, VVolfius & huius tribus alij, nomen Ioachimi Abbatis prætexunt; quia nemo ignorat, illos fic esfe fi-Cos & factos, vt sub aliorum nominibus, quafi velamentis ; fuam nequitiam & improbitaté, quantum fieri potest, operiant. Nec dissident ab his vaticinia triginta loachimi Abbatis, vt vocat VVolfius, cente- B nario mendaciorum duodecimo, contumeliofis imaginibus, Hæreticorum studio, expressa.

7

Eiusdem generis est eiusdem Paracels Prognoficatio triginta duabus figuris scu imaginibus constansiquamà Schramo, Predicante Neoburgico, ex Germanico in Latinum fermonem translatam idem VVolfius decimo fexto mendaciorum & calumniarum suarum centenario intexuit; vt & Antitheses Christi & Antichristi, à nescio quo Sectario, Simone Rolario maledicentilsimis verfibus compositas; additis nefariis & flagitiolis Iconismis, vt odium Papæ, quem fanaticus Poëtaster, semper Anrichrifum & Plutonem appellitat, per iplos oculos C profundius in lectorum& spectatoru mentes delabatur. Quo etiam pertinet gemina effigies Iulij II. Pontificis, Anno M. D. XII. & M. D. XIII. & duplex illa, quam VVolfrus exhiber Anno Christi M. D. LXXX. uimirum in decimo fexto impudentiæ Hereticæ centenario, vtramque effinxit VVolfius, ex Epistolis Bezx, testis fide dignisimi,scilicet; quivt omnem suspicionem noui plasmatis deuitet; antiquitatem comminifcitur; quæ forfan ætatem noftram nó transcendit; aut si transcendit, ab aliquo VVicleuista, vel Hussita descendit.

Mirum dictu, Nouatores nostros, quando sculpturam, picturam, vel calaturam D lam ostendit? Et tamen Tomos suos Lettiequampiam inueniunt; oculos nunquam ad le & luos reflectere, led è vestigio ad Pótificem & Pontifici addictos, przfertim Sacerdotes & Monachos recurrere ; totumque illud fymbolum de his, no de fe & fuis interpretari. Tales sunt ille imagines, quas in decimo sexto mendaciorum suoru centenario, ex Lutherano Herbrando refert & explicat VVolfius: inuentas, fi non mentiuntur Nonatores, Argentorati in primario Templo. Cur enim Afinus stans ad aram Catholicum Sacerdotem, diuini facrificij myfteria peragentem, fignificet, & non porius Przdicantem Menfz suz adstantem, & Lu-

quenté, maximè talem, qui, vt orthodoxorum Sacerdotum simius, vestibus certis indutus, Missam Germanicam celebrat; vt in nonnullis, vbi Lutheranismus regnat, vrbibus, fieri solet. Tu dicis esse (acrificum. Ego Prædicantem esse contendo: & euincam, cum euictionis tempus venerit.

Pari modo afinum ex libro, quem catus tenet, mysteria, quz non ego, sed Przdicantes norunt,lectitatem, aio effe Predicantem feu Lutheranum seu Caluinianum. Necalios, quam istos repræsentat illa imago, in qua porcus & hircus gestant funus, vulpé scilicet dormientem. Eodem spectat illa. quæ vrsum aquæ consecratæ vrceum gefantem; & lupum crucis baiulum, ac leporem daduchum', & vt voce Ecclefiastica vtar, Ceroferarium nobis exhibet. Omnia hzc aptissime in Prædicantes quadrant; vt facili labore oftendi posset, si res & occasio ferret.

Eosdem ad viuum repræsentat effigies, quam ibidem VVolfius seu Lupu, nomini fuo consentaneis moribus præditus fabulator, ex Herbrando lectorum oculis contemplandam proposuit. Lupu indut u cucullà monastica ( in cuisu capputio ab humeris dependente anser promines)in suggestu stat.prioribm pedibm, quasi manibus librum tenens, ex que nonnulla recitare videtur, mihi equidem ignota, fed VVolfio & Herbrando, aliisque lupinæ linguæ gnaris notifsima. Infra cathedram vulpecula adest,quasi in insidiu; E regione anseres complures, finguli rostru sui Rosaria tenentes , & lupo concionanti aufcultantes. Adftat & iuxta anferes quafi cuftos, fatums in fuo babitu. Elegans profecto Lutheranorum & Caluinianorum Przdicantium iconismus & delineatio. Quivolet; commentarium adiungat. Reperiet vberem commentandi materiem.

Quầm bene VVolfius suam operam locasset, si hac talia rumujuara & intura,eò, quò spectant, hoc est, ad suos Prædicantes retuliffet. Nunc quid aliud egit, quàm quod fe incredibili calumniandi pruritu arfiffe,panum memorabilium & reconditarum titulo venditat? Anne lectio memorabilis, legere & coaceruare ca, quz quiuis ex infimz plebis cæmento in Papas, Sacerdotes, Monachos & Moniales expuit ? An lectio recondite, colligere, & in vnum cumulum conglobare; quidquid infamium chartarum ab vllo vnquam propemodum scurra foras protrufum, & in vulgus datum fuit? Recondita sane lectio eucluere talium tenebrionum fimeta.olcta,cloacas, & quidquid fordium continent; id studiosè egerere; inq; faciem & os lectorum & spectatorum ingerere.

At misso nunc aliquandiu immani isto Lupo,

## Gregorio VII. Pont. Max.

meretricis bestiæ septé capitibus, & decem cornibus præditæinsidentis, & poculúaureŭ manu tenentis, mora mera fuerit dicere.Nil certius est apud Sectarios, g hac effigie Papá Romanú ad viuum repræsentari. Quapropter nusquam non est obuia, procumbentibus ante cam, venerationis & adorationis gratia, ipfisterrarum Regibus & Imperatoribus:nec absterret eos, quamuis in Imperio degentes; ab hac facrilega temeritate, Catholici Imperatoris metus & reucrétia; quiaiam pridem omnem metum ex pectore, oinnemque reuerentiam ex vultu absterserunt.

nales, Episcopos, totumque Eccle fiasticum ordinem fuerit, planum testatumque facit cum aliâs fæpifsime, tum in libro illo Diabolico contra Papatum de quo suprà: vbi ita furit Islebius Furippus, Interprete ex Germanico Matthxo Iudice, clamofiísimo & seditiosisimo Prædicante. Nuncagite, ô Cafar, Reges, Principes, & Magnates, & quicung, prebendere potestin, apprebendite. Maledicta fit manus otiofa & ignaua. Et primum eripite Pontifici Romam,Romandiolam,Vrbinum, Bononiam, & omnia, qua tenet, & posidet eo nomine, quod Pontifex fit:namille est poffeffor peßima fidei , mendaciù , ac fraudibus acquisiuis omnia. As, quid dico mendaciis & cadibus? Imò blasphemiu suu:& idololatriù Im - C perio Romano subtraxit, & eripuit. & fibi subiecit, & mercedis loco sua superstitione innumeras animas ad inferos deduxit, ficut ipfe iastitat, d.40.cap. fi Papa, &c. Deinde, magistratus debebat Pontificem, & Cardinales, & reliquos eius ordinis, & superftitionis, & impura fanttitatis confortes capere, ei g, vi blafbhemi folent puniri, linguas per ceruicem extrabere & pracidere, ac patibulo eas ex ordine redigere, ad eum plane modum, quo ipfi bullu fuis figna appendere solent lices has pæna longe inferior O mitior effet, ipforum blafphemiu, O idololatriu. Hurite peralin.poffet eu sane concedi, vt in patibulo inter coruos, aut in inferno inter Diabolos, vnum aut quot, pro arbitratu fuo, vellent, celebrarent Concilia.

In eodem libro fic infanit vefanus Apoftata: Ego verò, fi Cafaris effem loco, boc actutum agerem: cuntos nebulones illos nefarios, Pontificem, Cardinales, & reliquos eius farina homines, vna quafi catena connexos, & fuccinttos, baud longim, quàm ad tria milliaria, Oftiam nimiru, abigerem, foluti enim & difcincti, vix tam procul abirent ed, quò nollent. Est autem in eo loco piscina quadam, quam Latini mare Tyrrhenum vocant, falubre balneum contra omnes lues , languores. & morbos immunde fanctitatie Pontificie. & omnium Cardinalium, & totius cathedra pestilentia. In id verò istos mollißsme collocatos, lauarem strenue. Quod si contingeret, vt aquam ferre abborrerent, quemadmodum malè feriati & obseßi solent ad aquam trepi-

Lupo, seu VVolfio, de imagine Babylonicz A dare, aliquid illis adiicerem de petra, supra quam ipfi, & Esclefia eorum fundata est : imò de clauibus illu aliquid annecterem, quibus omnia poffunt foluere, que in celo, & in terra funt.vt aque imperarent, que vellent. Paftorale etiam pedum, acclauam illu oporteret in procinctu effe , quibu aqua impingerent alapas, adeò granes, vt fibi ex ore, & naribus fangun exundaret. Postremo etiam cum illu vaderent pascua sua quibus in balneo se recrearent, ac reficerent, nimirum vniuer/a Decreta, Decretalia, fexti, Clementina, extrauagantes, Bulle, Indulgentia, litera Buiyrales, Cafeales, Lacteales, de colliniplorum fushense, propter omnimodam fecuritatem. Aufim quidui deponere, fi non ad dimidiam boram in eo balneo in fundum fubmerfi, ab omni fua ægri-Quo animo Lutherus in Papam, Cardi- B tudine, languore, & lue liberentur. Hac Lutherus.

> Qui, vt inquit Matthæus Iudex Prædicans, eandem sententiam paucu annu ante obitum fuum pinxit imaginibus ıllu , queVVitebergeimpreffe funt, & postea lene recusa : in quibus Pontifex, & Cardinales patibulo. seu cruce suspenduntur, circumuolitantibusCacodemonibus, qui animes corum excipiunt, & in infernum deferunt, boc inferipto titulo: Digna merces Papa (athanifmi, & Cardinalium fuorum, bù fubiettu rbythmu Germanicu:

> > 2Bie zeitlich gestrafft folt werden Bapft und Cardinal auff Erden/ The Eafferung verdiener het/ Bie jhe Recht bie gemalet fteht. Quod fipæna corporali Nuncessent afficiendi Et Cardinales & Papa, Verè corum blashbemia Iftam merita mercedem Quàm fic cernis bîc depictam.

Hæc nefarius Iudex de sacrilego Luthe. ro. Quz & Schlusselburgius libro de Adiaphoristis repetit : ne seditionum scintilla olim accenfæ exftinguantur.

Neque folum Lutherus coloribus fupplicium, quod Papz, Cardinalibus, Epifcopis & omnibus Ecclesiasticis infligendum censebat, efformandum curauit, sed alia non pauca, quæ spurcissime & sædissime D contra Papam eo in libro eructauerat; depingi voluit; quz picturz adeo sunt fædz, fpurcæ,& abominandæ, vt, tefte ipfo Illyrico, in libello contra Interimistas & Adiaphoriftas, multi ex Lutheranis carum conspectu grauissime offensi fuerint, totumque hoc contumeliarum infandum genus ex potu vel senio deliranti iam Luthero assignandum exiftimauerint: quamuis Illyricus, ve erat crasse Mineruz filius, longe aliter statuat, & istas Lutheri imagines in hara & cloaca pictas, tantum non adoret, contra proprium suum de imaginibus non adorandis decretum.

In colloquiis sympofiacis Lutheri, titulo de Antichristo, mentio fit imaginis Luthero Λ4

luda ex loculu & clauibus fui fuspensus vilebatur. Mirifice placuit Luthero hac effigies, inque eum sensum accepit; quasi diuini numinis iusta vindicta aduersus Papam fuerit; vt qui Lutherum cum fuo Euangelio damnare non formidasset; laqueo dignus per hanc picturam declararetur.

ΙI

At de conuiciis & contumeliis verborum,& pi&urarum, quibus aduerfarij Romanos Pontifices petulantissime & flagitiofisime traducunt, & ludibrio exponere ftudent, copiolisime à nobis dictum est, in quatuor Apologiis contra Misenum, & in B rum expetendarum & fugiendarum, qui librum Responso ad Theses Hunnianas; Non pauca itidem attigimus lib.3. de Pontifice, vbi de Antichristo actum, cuius occasione istiusmodi maledicta & mendacia, quæ Se-Carij inflatis faucibus crepant ; quantum fatis erat, castigauimus & profligauimus.

Tamethautem Hæretici, hac tempestate, in Romanos præsules summo furore incurrunt & debacchátur, nihilominus quofdam ex corum ceníu & ordine delegerunt, quos impodentius & impuentius insectarentur, & conuiciis dilacerarent. Ex horum numero przcipuus effe videtur G R E-GORIVSVII. prius Hildebrandm dictus, C qui Pontificatum iniit anno Redemptoris M. LXXIII. Mortuusanno M. XXCV. vt quidem Cardinalis Baronius Tomo 11. tempora putat. Hunc Pontificem ita palfim venenato fuo ore, flylo, calamo flagellant Sectarij, vt eum vix finant esse hominem; sedprocul infra naturam & societatem humanam ablegent; Ducem & aufpicem secuti partim insitam sibi mentiendi, & omnes Pontifices Romanos criminandi pruriginem:partim Bennonem Pleudocardinalem, qui de Gregorio VII. commentarium mendaciis & infeitia refertifsimum posteritati reliquit, quem, vt gemmam pretiolisimam, Catalogo Testium Lutheranæ veritatis Illyricus intexuit; ex quo Centuriatores quoque vndecimam fuam Centuriam multarum Pseudologiarum & criminationum accessione locupletiorem reddiderunt; quo infuperVVolfius mendaciorum suorum Centenarium vndecimum infigniter exornauit : quem item Reinerus Reineccius Lutheranus vel Caluinianus Hæreticus, anno falutis M. D. X X C I. Francofurti cum Helmoldo & Arnoldo Lubecensi iterum typis excudendum curauit;quod pauca, vt ait, Bennonis fupereffent exemplaria; grandi scilicet Reipublicæ Christianæ iactura; cuius multum intereff, vt huiusmodi calumniarum centones durent ac perennent, ví qui calumniandi

thero oblatz; in qua Papa Romanus cum A & mentiendi artem discere, & factitare cogitant, exemplar, & quidem perfectisimum, in quod intueantur, & cum quose conforment, habeant.

> Ante hos omnes anno Domini M. D. XXXV.publicauitBennonemOrthuinus Gratius cum aliis quibusdam male sanis chartis, quas se, nescio, in quo manuscripto codice reperisse dicit. Bellarminus probabile arbitratur, hunc librum, titulo Bennonisabaliquo Hæretico Lutherano fuifse confictum & publicatum. Vociferatur Sutlinius : Mendacium & impudentiam Bellarmini redarguit Ortbuinus Gratim in Fafciculo rehunc, licet alioqui Pontifici amicifimm, edidit. Quàm Gratius Romano Pontifici amicus fuerit, satis superque indicat Fasciculm, vel potius fasci ille calumniarum & criminationum, quem exiguo sanè bono Ecclefiz, & nullo cum honore fuo in lucem dedit. Quàm bonum factum fecisset, si codicem illum tineis & blattis depascendum reliquisset.

Nec bona est hac consecutio; nec Bellarmini suspicionem eneruat: Oribuinus edidit Bennonem : ergo non est ab aliquo Lutherano confictui;nam ab anno Domini M. D. XVII. víque ad annum M. D. XXX V. varia à Lutheranis confingi potucrunt, & reipfaitidem conficta sunt. Nec ea solum, que Lutherum antecesserunt, coniecit Gratius in fuum Fasciculum ; sed & alia Luthero synchrona; vt testantur Grauamina Germania in comitiis Norimbergensibus oblata; epiftola Adriani V I. ad Principes Germanos, Declamatio Hutteni contra donationem Constantini. Conflitutio ad remouendos abusu, O ordinatio ad vitam cleri reformandam, Laurentij Cardinalis ; & alia huius generis. Nam quod Sutliuius dicit, fimilia Bennonianis de Gregorio scribi ab Vrspergensi, & Sigeberto, & Auctore vita Henriciana; impudens commentum eft. Licet enim Vrspergensis Gregorio parum beneuolus fuerit; multoque minus Sigebertus, neuter tamen illo-D rum horribilium criminum, dequibus à Bennone accusatur, eum insimulauit: imò nec Auctor vitz Henricianz; neque etiam is, qui pro Henrico I V. Apologiam conscripsit. vt infrà suis locis monebo. Nec nisi perfricta fronte Sutliuius Schaffnaburgensem opponit; nihil enim in eo Bennonianum apparet; vt nec in Helmoldo; quorum de Gregorio VII. testimonia paulò postproducentur.

Licet autem Cardinalis Bellarminus lib. 4.de Pontifice cap. 13. Gregorium noftrum copiolisime & doctifsime ab Hareticorum criminationibus asferuerit, allatis plurimis.

## Gregorio VII. Pont. Max.

rimis, ilfque grauissims scriptoribus, quo- A vt bene ageres , audi interea, &c. Qui sic etiam rum multi eo ipío szculo vixerunt, quo GregoriusApostolicam sedem rexit,&partim quoque non tantum eruditione, sed & vitæ sanctimonia ac miraculis claruerunt; qui longe alia & aliter scribunt & testantur, quàm mendaciorum ille faber & archite-**Aus Benno; quia tamen pauci funt, quibus** copia suppetit omnium eorum Auctorum, quos Bellarminus pro Gregorij VII. Innocentia Harctica impudentia opponit, vifum eft non abs re fore, fi ipforum teftimonia verbatim exscriberentur; & lectorum oculis subiicerétur, & postea breuiter mendacia & probra Bennonica refellerentur, fi tamen opus refellere, quæ tot tantisque te- B stibus adductis & auditis sponte sua corruunt: Agmen igitur ducat

ANSELMVS, Epifcopus Lucenfis, cuius L exstant Tomo 6. Antique Lectionis C.V.D. HENRICI CANISII libri duo Apologetici pro Gregorio VII. contra Guibertum Archiepiscopum Rauénatem; Antipapam, fub Clementis II I. nomine, quem Imperator Henricus III. vulgo Quartum appellitant, Gregorio legitimo paftori oppoluerat. In primo itaque lib.fic compellat Anfelmus Guibertum Pleudopontificem: Noli isaque dicere, quia vniuerfalu Ecclefia curam fuscepimus. Quomodo enim tibi commissa est Ecclesia: quem constat non intrasse per oftium, quod Cbristus C est, (ed aliunde afcediffe, vt furem? Apoftolica enim, & vniuer/alu Ecclesia suum babebat pastorem. Vt enim de B. Gregorio, Patre nostro, dicam, que de Cornelio (cripfit Cyprianus : factus est Epifcopus de Dei, & Christi eius iudicio, de Clericorum pene omnium, &, vt verum dicam, omnino omnium teftimonio, de plebu, qua tunc adfuit, suffragio, de sacerdotum antiquorum. & virorum bonorum collegio, cùm nemo ante se factus effet, cùm Alexandri locus, & cùm locus Petri , vel gradus cathedra facerdotalis vacares. Quo occupato, & de Dei voluntate, atque omnium nostrum consensu ordinato, qui/quu iam Episcopus fieri voluerit, foras fiat necesse est, nec babeat Ecclesiasticam ordinationem , qui Ecclesia non tenet vnitatem. Quisquu ille fuerit, licet de se mul- D tum iactans, & fibi plurimum vendicans, profanus est, alienus est. foru esi;& cum post primum (ecundus effe non posit, qui qui post vnum, qui solus effe debet, factus est, non (ecundus ille, fed nullus est.

Citat & recitat hæcverba Abbas Vrspergenfis in Chronico, ex Epistola, vt ait, Anfelmi ad Guibertum: quz videtur fuisse diuersaab his duobus libris, vt etiam arbitratur Baronius in Appendice ad Tomú 12. Annalium.Necimprobabile eft Anfelmum ad eam alludere verbis illis in ipfo primi libri vestibulo occurrentibus. Scripfi tibi pauca cum multo dolore & fincera charitatu affectu. vt cognoscens errorem tuum redires ad cor,etc.sed quia verba tua iniquitas & dolus, & noluisti intelligere,

Guibertum alloquitur. Tu verd aliunde afcendifti, & non vocatus à Deo accessifti, noli vsurpare tibi tanti curam regiminis. ficut enim iam dictum est , fi Gregorius in Ecclefia fuit , qui apud te etiam constitit, iudex à nullo condemnari potuit, manifeftum est , te ab Ecclefia radice pracifum aruiffe , nibilg babere potestatu, ac iuru.

Quis verò ifte Anselmus Lucensis? An vnus ex triuio, cuius testimonium primo flatim auditu difflari & difsipari queat? Minimè verò, Audi Vrspergensem in Schismaticorum, quàm in Gregorij VII. partes czteroqui proniorem: Anfelmus Epifcopus, vir literu apprime eruditus, ingenio acutisimus, facundia pracipuus. & quod omnibus maius est, in Dei timore, & (antta conuerfatione nominatifimus, aded vt tam in vita, quam post mortem referatur miraculis clarus.

Decodem Anselmo Auctor, qui vitam eius literis mandauit apud Baronium Tomo II. Anno Chrifti M. X X C V I. Anno Incarnacionic Domini noftri lesu Christi, millesimo ollogefimofexto, Epifcopatus verd sui decimotertio, Indictione nona; finitis iam annis septem excommunicationu Henrici quondam Regu, post transitum autem felicisimi Papa Gregory V I I. menfe nono, die verò vigefimo tertio, obdormiuit in Domino, venerabilis Dominus, & Pater nofter Anfelmus, Lucenfis Episcopus, decimo quinto Kal. Aprilis, in ciuitate Mantuana , prafidente reuerentißimo Epi-(copo Vbaldo, atque dominante ibidem nobilisima Duce, & Marchioniffa Domina Mathilda.

Subditidem Auctor, Tertia notte post (an-Eisimi Patris (Anselmi) venerandam dormitionem, quadam contracta persona, qua vna semper manu, & posterioribus serpebat potius, quàm gradiebatur : que etiam in domo nepotis Episcopi annum vnum, & duos menfes, ac dimidium manferat apud pradicti Patrie tumbam, meritis ipfius fana erecta est in prima noctu vigilia, sequenti verò die circa tertiam (vt visum est)horam, fertur, quod quadam à natiuitate caca ibidem fuerit illuminata, quam Brixiensis Comitatus incelam tunc audiuimus.

Breuitatis caussa describere prætermittimus, inquit Baronius, octoginta infignia miracula, quæ ibidem à sancto edita fuerunt vsque ad quinquagesimum diem ab eius obitu, quo idem auctor ille scribebat. Hicigitur tantus vir, doctrina & miraculis celebratisimus, an non vel solus sufficeret oppilandis impuris faucibus Bennonis & fimilium Gregorij VII. calumniatorum, licet nullus alius exstitisfet, qui contra médaciloquum Bennoné pro Gregorio VII. flaret?

Auctor, qui vitam S. Anselmi Lucen-II. fis scripsit, Gregorio & Anselmo synchronus, imò huius etiam discipulus. Ille (Gregorius)mitram capitu fui transmisit isti, Anselmo ridevidelicet, tanquam potestatem suam ligandi, & sol- A mirabiliter ineffabilem: quia, cum de omnibu , & wendi, (ed & miracula credo faciendi. Nam no malto post, cognoscentibus nobie omnibus, per ipsius confilium. & fidem magnam, preclara quadam fecit Dem per candem mitram mirabilia. Inter alia enim reuerentifimu Dominus Vbaldus, Mantuanus feilicet Epifcopus, multu iam annin grauißime fpleneticm, toto corpore viceratm.prafertim in crutibus, fic , vt vix quomodolibet ftare poffet, vix etiam iacero,vel federe;qui & multa in medicos erogauerat.nibilg profeserat, appofita eâdem mitrâ, vbi maior ingrueret dolor, priftin a redditm est fanitati.

15

Beatus isaque salu , & tansus magifter Gregogorim, miracula fecit multa vinu, & mortum; fecit quidem & bonus difcipulus eius Anfelmus: Magifter quidem in Deo, discipulus in Deo, & in beatisimo B magiftro.etc.In extremis fuis.ficut ab ipfins capellawie fuie didicimus religiofis; post omnia, inquit, dilesi iuftitiam, & odio babui insquitatem; idcirco mo**rior** in exilio. Et quidem in vita fua, quod magifte**r,** aç difcipulus docuerunt, boc & in morte quafi teftamente confirmauerunt. Ille, nempe Gregorius; quos obedientes tibi viuens adbuc benedixit; moviens quoque commendauis. Henricianos verò penisus, penitué, nifi post magnam demum conuerfionem, & panitentiam reprobauit: bic, nempe Anfelmus, presentibue nobie, & in verbo Domini precepit, vt in fide, & doctrina beatifimi Papa Gregorij permaneremu. Hæc Auctor ille.

Testatur & Berchtoldus Constantiensis in fuo Chronico, S.Anfelmum & viuum & C ab imminentibus periculu liberauit. Unde, quia idevita functum, plurimos incitasse & confirmasse, ne ad schismaticorum castra transitioné facerent. Verba Berchtoldí funt hzc. Beatus Anfelmus quondam Lucenfis Epifcopus, ip/o eodem fua depositionis anno, innumerabilibus, capit miraculu corufcare;qui post obitum venerabilu Papa Gregorij VII. fideles S. Petri contra tyrannidem Henrici, adbuc in carne viuens, multum incitanit; fed multd plu post obitum fuum miraculu cornfcans, eo(dem contra eundem perfiftere confortauit; vnde & pars Henrici de die in diem capit deficere; Catholici autem in fidelstate S. Petri non ceffauerunt proficere.

Idem Auctor vitz S. Anfelmi. Ante omnia id fludij (emper babuit, quatenus (antlißimum ma- D ptuagefimo tertio , Inditione & Luna vndecima, giftrum fuum Papam Gregorium imitaretur in omnibus, aded vt diferepare ab illo prorfue nellen, etiam in aliquo : Illim femper meritu tribuit, quidquid in ipfo fuit, dum vitam rememorauit monasticam, & folstariam, quam fe crebrò fleuit amififfe. & c.

Idem scriptor vitz S. Anfelmi: Defuncto Papa Alexandro, dum fan Eisimus Gregorius in Romanum Pontificem, Spiritus (andti inftigatione, ac poro communi clericorum, & laicorum diu renitens effet electus, vt (equeretur eum ipfe in omnibus, in Lucanam Ecclefiam est & ipfe electus Epifcopus, atque ab illo postmodum consecratus. Igitur, dum aliquanto tempore non femel, aut bis, fed fepius cum eôdem religiofißimo ordinatore fuo moraretur, visam eine confiderauit ineffabiliter mirabilem, 👉

fingulu finibus (eculi fieret ad eum concur/us, omnibm fatufaceret ; veritas vera, ac inftitia nunquam ori eius defait. Primò (quod magis est mirandum )in ipfis fecularibas negotiu fapius excepit mente, exbilarato fpiritu suo colefti contemplatione : at si prinatus interdum extiterit, reuelationibus etiam diuinie incundatus & confortatus.Huim,inquam,yeftigia dum exequi feruenter desiderat, incipit obliuifci mundum, &c.

III. ACa VATICANA de rebus gestis Gregorij VII. apud Baronium Tomo XI. Anno M. LXXIII. Defuncto Alexandro Papa. Gin Lateranenfi Ecclefia bonorifice tumulato, dum Hildebrandus Archidiaconus effet in eius exsequiis occupatm, repente factue est in ip/a Ecclefia maximus Cleri, & populi Romani concur/us, clamantium, & dicentium: Hildebrandum Archidiaconum B. Petrus elegit. Quo audito, idem Archidiaconus nimu expanit, & quafi extra feraptus, cucurrit ad pulpitum, cupiens populum ipsum frequentem fedare, & à sua intentione recedere, & retrabere : sed Hugo Candidus Cardinalis, vbi omnium vota in Archidiaconum conuenisse indubitanter cognouit. citius pracucurrit, & populum ipfum in hunc modum allocutus est, dicens: Ecce charifimi fratres, fcitu, & indubitanter cognofistu, quod à diebus beats Leonis Papa bic Archidiaconus, tanquam virprudens, atque probatus, banc facrofanttam Romanam Ecclesiam plurimum exaltauit, & ciuitatem ipfam neorem ad Ecclefie regime inuenire nequimus : Nos

Episcopi Cardinales vnanimiter ipsum nobu, & vobit in paftorem, & Episcopum animarum nostrarum eligemm. Et continuò vniuerfitate populi, & Cleri acclamante : Dominum Gregorium Papam S. Petrus elegit : indutus rubea chlamyde (ficut eff mos) & Papali mitra infignitus, inuitus, & mærens in B. Petri catbedra fuit intbronizatus.

IV. Adapublica, Electionis Gregorij VIL prout exstăt in Regesto Epistolarum ipsius Gregorij Tomo 3 epist. Decretalium Rom. Pontif.& Tomo 3. Conciliorum nouz edit. Colon. Regnante Domino nostro Iesu Christo anno clementifime Incarnation + eius millefimo . fe-

decim. Kal. Maÿ, feria fecunda , die fepultura Domini Alexandri, bona memoria, fecundi Papa: no fedes Apostolica diu lugeat proprio destituta pastore, congregati in Basilica B. Petri ad Vincula, nos Santie Romane, Carbolice. & Apostolice Ecclesie Cardinales, clerici, acolyti. /ubdiaconi, diaconi prefbyteri,prafentibus venerabilibus Epifcopi, & Abbatibus, clericis, & monachis.confentientibus plurimie turbu veriufg fexus, diuerfig, ordinis acclamantibus; Eligimu nobis in paftorem, & fummum Pontificem, virum religiofum, gemine fcientie prudentie pollentem, equitatie & iustitie prestantisimum amatorem, in aduerfisfortem, in profperie temperatum, & iuxta Apoftoli dictum, bonu moribu ornasum,pudicum,modeftum.fobrium,caftum, bofpitalem,

Gregorio VII. Pont. Max.

lem , domum fuam bene regentem , in gremio buius A acceffum obstruxerint. Et licet multorum idoneomatri Ecclefie à pueritie (atu nobiliter educatum, & doctum, atque pro vit a merito in Archidiaconasus bonorem v/4, hodie (ublimatum, Hildebrandum videlicet Archidiaconum, quem amodo v/g, in fempiternum & effe , & dici Gregorium Papam , & Apostolicum volumus, & approbamus. Placet vobu? Placet.Vultu eum?Volumus.Laudatu eum?Laudamu.A&a Roma 10.Kal.Maij, Indi&ione vndecima. V. LAMBERTYS Schaffnaburgenfis in Chronico anno M. LXXIII. Alexander Papa, qui & Anfelmus, deceßit : cui Romani protinus inconfulto Rege, fuccefforem elegerunt Hildebrandum , virum facrie literie eruditissimum , & in tota Ecclefia, tempore quoque priorum Pontificum, omni virtutum genere celeberrimum.Is quomodo zeloDei B feruentisimus erat, Episcopi Galliarum protinus grandi scrupulo permoneri cœperunt, ne vir vebementis ingenij, & acris erga Deum fidei districtius eos pro negligentiù fuis quandoque difenteret: atque ideo communibus omnes confiliu regem adorti, orabant, vt electionem, que eius iniussu facta suerat, irritam fore decerneret : afferentes, quod nifi impetum bominu prauenire maturaret, malum boc non in alium grausus, quàm in ipsum regem redundasurum effet. Statim Rex à latere sur Eberhardum comitem misit, qui Romanos proceres conueniens, caufam ab en fiifitaretur, quare prater confuetudinem maiorum, Rege inconfulto, Romana Ecclefia Pontificem ordinaffent, ip/umg, fi non idonee fatiffaceret, illicité accepta dignitate, abdicare fe praci- C peret. Is veniens Romam, benigne à pradicto viro fusceptus est. Cumq illi mandata regu exposuisset, respondit, se, teste Deo, bonoris buim apicem nunquam per ambitionem affectasse, sed electum se à Romanie, & violenter fibi impositam fuisse Ecclefiastici regiminis necessitatem;cogi tamen nullo modo potuiffe, vt ordinari fe permisteret , donec in ele-Gionem fuam tam Regem, quam Principes Teutonici regni confenfiffe , certa legatione cognosceret : bac ratione diffuliffe adhuc ordinationem fuam. & fine dubio dilaturum, donec fibi voluntatem regu certus inde veniens nuncius intimaret. Hoc vbi Regi est renunciatum, libenter fuscepit fatufactionem. & latißimo fuffragio, vt ordinaretur, mandauit, quod D & factum est anno (equente in Purificatione fantte Maria.

17

Idem LAMBERT VS non proculà fine fui Chronici, vbiagit de absolutione Henrici Imp. ab Excommunicatione. Ita ab/oluto co ab excommunicatione. Papa Miffarum folennia celebrauit, confecta f facra oblatione, Regem. cum catera, que frequens aderat, multitudine ad altare euocauit:praferensą́ manu corp u Dominicum; Ego, inquit, iam pridem à te, tuis q, fautoribus literas acsepi, quibus me infimulabas sedem Apostolicam per Simoniacam barefim occupaffe : & alin quibufdam, tam ante Episcopatum, quàm post acceptum Episcopatum criminibus vitam maculasse,qua mihi fecundum feita Canonum, omnem ad factos ordines

rum certe testium astipulatione crimen refellere queam, corum filicet, qui omnem vita mea ab incunte atate inflitutionem integerrime nouerunt, Georum, qui mes ad Epifcopatum promotionu autores fuerunt : ego tamen, ne bumano potius, quàm diuino niti videar teftimonio , vt fatufactionis compendio omnem omnibus (candali fcrupulum de medio auferam; ecce corpus Dominicum, qued sumpturus ero, in experimentum mibi bodie fiat innocentie mee; vt omnipotens Deus fuo me hodie iudicio vel absoluat obiecti criminis (ufpicione, fi innocens fum; vel subitanea interimat morte, fireus. Hac, & alia(vt folenne est)prafatus verba terribilia,quibus Deum caufa fue aquisimum iudicem, & innocentie affertorem adeffe precabatur , partem Dominici corporis accepit, & comedit. Qua liberrime abfumpta, cum populus in laudes Dei innocentia eim congratulatus, aliquandiu acclamasset, tandem impetrato filentio conuer fus ad Regem : Facergo , inquit, fili, fi placet, quod me facere vidifti, &c. Site innocentem nosti, & existimationem tuam ab amulis tuis per calumniam falfis criminationibus impeti, libera compendiose & Ecclesiam Dei scandalo, & teipfum longe concertationis ambiguo, & fume banc refiduam partem Domini corporu , ve comprobata, Deo teste, innocentiatua, obstruatur omne os aduer sum te iniqua garrientium, & me deinceps caufa tua aduocato, & innocentia tua vebementisimo affértore, Principes tibi reconcilientur, regnum reftisuatur, & c. Ad bac ille inopinata re attonitus aftuare, tergiuer (ari, confilia cum fuie familiaribus fegregatus à multitudine conferre, &, quid facto opus effet, qualiter tam horrendi examinis necesitatem euaderet, trepidus confulere, &c.

Refert idem Lambertus horribilem exitum VVilhelmi Epifcopi Traiectenfis, qui hostili prorsus odio Gregorium VII. perfequebatur. Wilhelmus Traiectenfis Episcopus caufam regis contra bonum, & aquum obstinate tuebatur, & studio partium regu, multa in iniuriam Romani Pontifici, omnibus penè diebus folennibus, inter miffarum folennia, rabido ore declamabat:periurum eum, adulterum, & Pfeudoapoftolum appellans; & tam à fe, quàm à ceteru Epifcopu fapenumero excommunicatum pronuncians. Is breuß posteaquam Rex,exactis Paschalibus ferin, Traiecto discefferat, repente grauisima agritudine correptus est. Cumg per acertimos cruciatus anime, ac corporu vrgeretur,miferabili ciulatu coram omnibus,qui aderant, vociferabatur, iufto Dei iudicio fe; & prafentem vitam amififfe, & aternam : quod Regiad omnia,que perperam intédiffet,operam fuam, fummo annifu, prabuiffet, atque in fpem gratia eius Romano Pontifici fanctifimo, & Apoftolicarum virtatum viro, graues contumelias fciens, & prudens innocenti irrogaffet. In banc vocem, vt afferunt, fine communione, fine vlla fatifattione exfpiranit. VI. Idem de hoc VVilhelmo tradunt An-

NALES MAGDEBVRGENSES, apud Paulum

#### Apologia pro

lum Langium in Chronico Citizenfi. Iniple A IX. MARIANVS SCOTVSlib.3. Chroloco, inquit, in que Remano Pontifici derogabat, iple mala valesudine corripisur, in qua v/que ad miferandum vita terminum detinetur. Itaque morbo magis ac magis ingraue (cente , cum co, dum quidam bomo regu eum rogaret, vt fe cum fuo mandato remitteret ad regem:Hoc,inquit,mitto ei mandatum, quod ipfe, & ego, & omnes iniquitati eius fauentes. fumus damnati in perpetuum: Cumé, à fuis, qui adevant , clericie , ne talia loqueretur , effet admonitus: Quid alind, inquit, loquor, nifi quod vorum effe, vifibiliser insueer ? Ecce enim demones lectum meum circumfant, quatenus me mox, ve expirauero, tapiant. Itaque cum fuero è corpore eductus, rogo vos & omnes fideles, ne (e fatigent pro me faciendo (upplicationes.Hicigitur in desperatione defunctus, diu B co, & cooperatoribus eius ex corde obedientiam exsacebat insepultus, donec Romam mittitur. Et inde quefito consilio, ne populus fætore corrumperetur, Apostolico iusu , fine commendationibus (epelitar.

19

VII. Subdit LANGIVS, & iste septimus fit testis pro Innocentia Gregorij VII. Quem Sectarij eo libentius admittent, quò nascenti Lutheranz Sectz sub finem sui Chronici se benigniorem & zquiorem exhibuit. Et ita alij complures Henrici fautores male interiére. Vdo Treuirensis Archiprasul repentina morte obiit. Burghardus Misnensis Prafectus ex equo cadens expirauit. Sic & Godefridus dux, hoftis Saxonia, percussus, sine confessione periit. Ita & Ep- C po Episcopus noster, magnus Henrici fautor & affensator, morte mala conclusit, de qua in prædictis Chronicu Magdeburgensis Ecclesia ita ad verbum fcribitur : Eppo Citzenfis Episcopus, dum in Episcopio S.Chiliani quendam riuum forti (edens in equo transiret, quem quilibet pedes sine periculo transire poffes, vbi nes timor vll:s fuit; equo cadente moriens fic interiit, fancto Chiliano fic difponéte; vt,qui eius rebus violentus incubuerat, vinumg, illius sape iniuftë biberat, aquam quoque fuam iuftë bibendo vltrà merum non quarat. Et, quia nobic inconciliabilis permanfit, Deo irreconciliatus, ab hac vita migrauit.Hac ad verbum in prenarratis Magdeburgenfis Ècclesia annalibus leguntur.

dem Langium: Anno Domini M. LXXIII. Hildebrandus profesione monachus, & Romana Ecclefia Archidiaconus, natione Tuscus, omnium Cardinalium confensu solenniter, atque canonice electus fit Papa, in numero C. X LVII. & vocatus eft Gregorius Septimus, Sedit annu X I I.mense vno, diebus IV. Istius prudenti 1 non modò in ipsa Italia, fed etiam in Teutonicis Provinciis, facerdotum refreneta est incontinentia. Hic, vt Martinus ait, Concilio C. X. Episcoporum babito. Henricum Imperatorem excommunicauit, quafi Ecclefie Romane scifforem ; sed tandem absoluit ; & post. iterum excommunicauit; quia disidium in Ecclesia procurauit, pueritia, & inexperientia sua existente in 64#j4.

nici: Interea Domino Alexandro Apostolico de medio (ublato, suscepit sedem Apostolicam Gregorius Septimu, qai & Hildebrandus, professione monachus. Ifte, querimoniu, & clamoribus Catholicorum iustie, aduersum Henricum, & scelerum eine immanitatem auditis, zelo Dei accensus, iam di-Eum regem e xcommunicatum pronunciauit, maxime propter Simoniam. Quod factum Catholicu quidem viru bene placuit: simoniacis vero, ac fautoribus regis nimium displicuit: qui dicebant, nunquă fuisse auditum, regem aliquando excommunicationi fubditum. Facta est igitur maxima diuifio in Ecclefia Dei; Catholici Domino Apostolico studiose fauentibus, acpraceptu eius, fchifmaticu Henri-

bibentibus. Inter quos erat princeps, & fignifer iu-Ritie, dilectus Deo, & hominibus, Beatus Anno Calonienfis Archiepiscopus (cuius memoria in benedi-Bione est) cum reuerendißimis Ecclefiarum reftoribus, Sigefrido Moguntino, Vezelino Magdeburgenfi, Rucherio Haluerstadensi, aliisque Episcopie, & Abbatibus, Monachu, & Clericu, affentietibus quoque principibus totius Saxonie, Octone Duce, Magno Duce, Vdone Marchione, Ludouico Comite, cum aliis innumerabilibus tam nobilium, quàm infimorum militaribus viru. Quorum fidei deuotionem, ac feruorem iustitia venerabilis Papa Gregorius audiens, & contra eos feuitiam Henrici, fautorumque eine, quemadmodum & contra femetipfum infurgere videns, ne deficerent in tribulationibus, quas fustinebant ab iniquis, sed fortiores.imd constantia virtute (olidiores efficerentur : mißis ad eos literis, paucis, bareticorum audaciani , garrulitatem, & (uperbiam, autore Henrico, ac defenfore, ad insuriam, & contumeliam fancta fedis Apostolsce perstrinxit elatam : quamobrem quod regem anathematic vinculo alligauerit, literic infinuauit, quibus Catholici ad resistendum iniquis baretici constantiores effecti sunt.

Idem Marianus ibidem. Gregorius igitur prasul venerabilu, bareticorum insaniam, Catbolicorum quoque, aftipulante verstate, cognoscens, conftantiam, Rodolpho Regimisis literis, Apoftolicam mandauit benedictionem in quibus etiam om-VIII. Chronica Thuringenfia apud eun- D nibus Christi fidelibus, beato Petro, ac fibi, Vicario eius obedientiam profitentibus, vniuer (aliter infinuauit, Henrico propter superbiam, inobedientiam, ac falfitatem, regni dignitatem ablatam, Rodolpho verd regi pro sua bumilitate, obedientia, & veritate, autoritate S. Petri collatam.

> DODECHINVS Continuator Mari-Х. ani: Ipfe Vrbanu venerabilu Pape Gregorij firipta & dicta contra Schifmaticos babita confirmauit.Et anno M. X C.beate memorie Papam, Gregorium nominat.

> XI. Stephanus Episcopus Halberstatensis caussam Gregorij VII. fortissimè contra HenricumRegem egit, in ca epistola, quam scripfit ad VValtramum Ecclefiæ Magdeburgensis ( sic habet Pistoriana editio Dodechini)

dechini) Episcopum, sub nomine Ludo- A XIII. COMPILATIO CHRONOLOGIuici Comitis, quem Valtramus ad partes Henrici pellicere studuerat. Exstat apud Dodechinum anno Christi M. X C. Inter cætera fic loquitur. Audi vera, non fusata: Audifortia, non faceta. Omnis, qui dignitates spirituales vendit, bareticus est. Dominus autem Henricus, quem regem dicunt, Epiflopatus, & Abbatias vendit. Etenim Constantiensem, Babenbergenfem, Moguntinenfem, & plares alios, pro pecania:Ratifponen/em, Augusten/em, Strasburgenfem. pro gladio: Abbatiam Fuldensem, pro adulterio: Monasteriensem Episcopatum ( quod dicere, & audirenefacest) pro Sodomitica immunditia vendidit. Que, fi impudenter negare volueru, tefte ca B lo, teste terra, omnes etiam à furno redeunt es scioli concludent : Ergo, Dominus Henricus bareticus est. Pro quibus nefandis malis ab Apostolica sede excommunicatus, nec regnum, nec potestatem aliquam fuper nos, quia Catbolsci fumus, poterit obti-867£.

Infraidem Stephanus: Quod verd Papam Gregorium, regem Rodolphum, Marchionem Eggebertum peßimi interitus damnas, & dominu tuum, quia illis superstes est, bonificas : liquet profecto, ab emni fpirituali te cognitione manere vacuum. Nonne beatins est bene mori, quàm male viuere ? Beati enim, qui persecutionem patiuntur propter iufitiam, Matth. 5. Iam & Neronem, quia Apostoliu Petro, & Paulo; iam & Herodem, quia Iacobo Apoftolo;iam & Pilatum, quia Domino Iefu Christo fuperuixerint, beatos aftimas. Qua opinione, quid infanius, aut infelicius dici potest?

XII. S. ANSELMVS CANTVARIENsis, præfatione in librum de Fermentato G Azymo, nullam falutem dicere vult VValeramo vel VValramo Nuuenburgenfi Episcopo, quòd partes Henrici sequeretur, & excommunicatus effet.Sicertweffem, inquit, prudentiam vestram non fauere successori Iuly Ca-(aris, & Neronis, & Iuliani, & potestati contra fuccefforem, & vicarium Petris Apostoli, libentisime vos, & amicifimum, & reuerendum Epifcopum falutarem : quoniam autem ad defensionem veritatis contra Gracos, qui ad vos venerunt, quaritis; (ecundum poffe nulli deeffe debemus: opufculum vobis mifi. quod de procesionel Spirites fanti edidi contra D illos.

Et epistola octaua ad VVilhelmum Abbatem docet idem Anselmus sententiam excommunicationis contra Henricianos, Simoniacos, & clericos incontinentes latam; effe iuftam, ac proinde tales, vt Ecclefiastica communione priuatos, declinari debere. Vtriusque epistola, videlicet eius, que est ad VValramum, Episcopum Naumburgensem, & eius, quz est ad VVilhelmum Abbatem, magna cum commendatione mentionem facit Dodechinus in Appendice ad Marianum anno Domini M. XCIV.

ca incerti Auctoris Tomo 1. Script. Germaniz quos Clarifs. vir D. Ioannes Piftorius olim edidit. Anno Domini M. LX XVI. (error eft in tempore)Gregoriss Papa huiss nominu VII. à B. Petro C. L XVII. ordinatur, Gc. Ifte vocabatur Hildebrandus, & fuit in scripturu valde eruditus, & c. Ifte Papa etiam frite (ub pana auguria inhibuit, & fortilegia, & incantationes, & magicas artes.

XIV. GODEFRIDVS Viterbiensis: Ipfe Gregorius Papa ad fimoniam exflirpandam & clericorum incontinentiam reprimendam intendens. Imperatorem ip/um ad fynodalia pro huiu/modi frequenter vocauit. Connubia clericorum, à subdiaconatu, & fupra, per totum orbem Romanum, edillo decretali, in aternum probibuit, ac feip (um aibletam Des pro domo Domini murum constituit.

XV. FASCICVLVS TEMPORVM, seu VVernerus Rolevvinck. Ifte Gregorisu fuit vir fanctius, & multas perfecutiones pro iuflitia perpeffus est. Hic antea dicebatur Hildebradus, Prior Cluniacensis; & fuit legatus in Gallia, & dure processis contra fimoniacos. Quendam etiam Epifcopum miraculose vicit de fimonia: quia non potuit contradicere Spiritui fancto. Factus autem Papa, fynodum celebrauit, in qua contra eos fimili zelo processit, & contra presbyteros vxoratos, amouendo eos à diuino officio. Fuerunt enim tempora (atu arida. Et quia iuftitie rigorem visus est tenere solito more, contre eum multi infurrexerunt. Et primò Cinthius, Prafecti filius, eum capit, cum primam Miffam in mette Natinitatic celebraret : & in turri sua posuit : sed Romani turrim destruunt, & Papam liberant, & Cinthium extra vrbem eiiciunt. Deinde, Imperatorem excommunicauit propter disidium : qui post. veniens ad ipsum, & pluribus diebus nudu pedibus super glaciem stans vix absolutionem imperrauit. Sed Imperator non perfeuerauit in humili obedientia, quam capit.

XiVI. PAVLVS Bernriedensis.

XVII. GEROCHVS Reicherspergesis.de vtroqueista Auentinus libro5. Annalium Boiorum. Legi multos, presertim Paulum Bernriedensem, Gerochum Reicherspergensem Antiftitem, Augustinianos mystas, in Boiaria ortos. Vierque de buiuscemodi discordia perniciosa libros edidit; vterque pars buins tumultus fuit. Ille, Reginoburgij;bic, Auguft e primarie edis (acerdos. ambo rebus Hildebrandi ftuduére, Oc. Heinricum ftuprie, amoribus, impudicitie, & adulterij flagraffe infamia ne amici quidem negant, &c. Gregorium virum fanctifimum perukaciorem extitiffe Paulue Bernriedensis, qui eius vitam libris duobus complesus est, & reliqui eiu partium acerrimi propugnatores produnt.

Quzfiui duos hofce Auctores in Bauaria & extra diligenter; partim mea, partim amicorum opera; nec reperi; cum tamen certum sit vtriusque monumenta visa & leda, forlan & expilata effe ab Auentino:qui çodem В

Digitized by Google

codem libro quinto hac, qua de VVilhel- A corpu in parus tempsre, plus quam viginti miracumo Traiectensi accipienda videntur: Paulus Beireutenfis narrat Spiscopum quendam', dum pro concione Hildebrandum vituperat, fulmine tactum effe , dumqúe ageret animam, dixiffe ; ignea catena constrictus trahor ad inferos; ite, nunciate Casari, vt refipiscat, & flagitium in Deum, diuum Petrum, eius vicarium commiffum, officiu compenset, nifime antecedentem ad aterna supplicia subsequi malit. Eodem quoque die , nempe paschalibus quarro Kal. Martij, vt idem Paulu recitat , Epifcopus Spirenfis, feptime iniquus, ab eodem Kalendis Martin denotus, animam efflauit. Gregorio Salernum profugo intrante, ciuis quidam dixerat ; autor diffenfionu, qui totum orbem terrarum,armu, & bellu innoluit, buim vrbu quoque quietem conturbaturm B aduenit. Moxille, bis dictu, obmutefiit: deductus ad Gregorium, errorem fuum confitetur : ab codem fanicati restituitur.

BERTOLDVS Constantiensis, XVIII. in Chronico, fitamen diuerfus eft à Bernaldo Constantiensi, cuius noua pro Gregorio VII. testimonia iam primùm in lucem promimus: Rome Alexander Papa deceßit : pro quo venerabilis Hildebrandus , Romana Ecclesia Archidiaconu, communi omnium confilio expetitur Papa conftituendus. Quo audito.ipfe Archidiaconus fe viribus effe imparem tanto bonori, imd oneri, reput ans, inducias respondendi petiit, & fic fuga elapfus, aliquot dies ad Vincula S. Petri occultatus, latuit. Sed tandem vix inuentus, & ad Apostoli- C camfedem vi perductus, Papa C. L I X. feptimo Kalend. Maij ordinatur, & Gregorius VII. appellatur:cuius prudentia, non folùm in Italia, sed etiam in Teutonicis partibus, refrenataest facerdotum incontinentia : scilicet, quod prædecessor eius in Italia, boc ipfe in tota Ecclefia Catholica probibere ftuduit.

De eodem Pontifice idem Bertoldus anno Christi M. LXXVI. Cincius quidam Romanus ciuis Gregorium Papam , die Natiuitatie Domini , Miffarum folennia celebrantem , comprebendıt : quem it a compreben/um quidam ex militibus eiu (dem Cincij occidere deftinauit : fed cum gladium supra caput eius vibraret, nimio terrore correptus, corruit, nec inceptum ictum explete potuit.

Recenset idem Bertoldus nonnulla dininæ vindictæ exempla in aduerfarios Gregorij VII. & Henrici Regis asfeclas: quæ adscribere lubet : Vercellenfis Episcopus, depositi Regn Cancellaris, cum omnibus suis sequacibus, colloquium generale circa Calendas Maÿ in Rumalibm condixit, vt, fi aliquo modo poffet, Gregorium Papam deponeret : sed ipse, ad eundem terminum ab/que Ecclefiaftica communione, vitam fimul, & Episcopatum beu miserabiliter deposuit, quo ille Papam nefaria prasumptione flatuit deponere. Non multo post eius interitum. Prafectus Romane vrbis, indefession miles S. Petri contra schismaticos, à quodam fantore Heinrici crudeliter occiditur : ad cuim

la contigerunt, vt fidelium virorum relatione didicimus. Imbrico Augustensis Episcopus, qui in praterito Pafiba Rudolpho Regi fidelitatem iurauit, nil de periurio curans, Heinrico aduenienti adbafit, 👉 apud illum quadam die miffam faciens, banc fibi conditionem mifer imposuit, vt sara oblationis perceptio, in iudicium ei proueniret, si Dominus eius Heinricm regnum fibi iniufte v (urpares. Post banc temerariam perceptionem, paruo, quod suprauszit, tempore, v(que ad mortem nunquam (e (anum de letto leuauit. Nam circa Kal.Iulij ab/que Ecclefiafica communione defunctus est. Item Sigebartus Aquileiensis Patriarchain auxilium Heinrico contra bannum Apostolici, armata manu veniens, in amentiam vertitur, apud Ratifponam: & ex ipfoitinere repentina morte intercipitur: sicg, domum, non fine aliquibus (uorum funeribus in corpore, & anima mortuus, reportabatur.

Idem Bertoldus anno M. LXXXV. sed iam Deus omnipotens famulum suum Gregorium Papam nolens diutius laborare, imò pro laboribus (uis digne remunerare volens, de buim vit e ergafinlo eum vocauit, Nam aliquanto tempore grauiter corpore infirmatus, fed in defenfione institie v/g. ad mortem firmißimus, Salerni diem claufit extremu. De cuius obitu omnes religiofi vtriusque sexus, & maxime pauperes, doluerunt. Erat enim Catholice religionis feruentißimm inflitutor , & Ecclefiaftice libertatu ftrenuisimus defensor. Noluit sane, vt Ec-

clesiasticus ordo manibus laicorum subiaceret, sed eifdem, & morum fanctitate, & ordinu dignitate praemineret; quod illum latere non poterit, quicunque eiu/dem Apostolici regestrum diligenter perlegerint. Postquam autem in gubernatione sedin Apostolice, imdtotim Ecclesie duodecim annos, & vnum menfem, legitime decertauit: tandem ex bac luce, anno incarnation is Dominice M. L X X X V. Indictione octaua, VIII. Cal. Iunij fubtractus, fuperne vocationis Begener accepiffe non dubitatur: fepultus Salerni in Ecclefia S. Matthei, quam ipfe eodem anno dedicauit. Sed Guibertus berefiarcha multum de obitu eins letabatur, licet parum prosperitatu sua parti in eo lucraretur. Nam omnes Catholici post mortem Domini Apoflolici non minus, quàm ante, eidem harefiarcha restiterunt, iplumque de Roma Rauennam repedare compule-Tunt.

XIX. BERNARDVS primùm Constantiensium scholarum Magister; postea Monachus Corbeiensis in Saxonia; pro Gregorio VII. Apologiam scripsit; de quo Bertoldus Constantiensis in Chronico ad annum M. XXCVIII. Bernardus Conftantienfium Magifter scholarum, vir eruditißimm, in causfa S.Petri feruentifimus, in Saxonia fub Monafisa professione migrauit ad Dominum.

De codem ad annum M. XCI.idem Bertoldus. Bernardus quog, Conftantien fium scholarum Magifter, multa nobis (ui ingenij monumenta reliquit, multáque pro Catbolici contra fcbifmati-

oos fui temporie elegantifime firipfit : & primum A fimoniacie, vel fibifmaticie ordinati fuerant , gladio quidem ad quo/dam fuos amicos, de indicio Gregorij Pape VII. super schissmatices, & de Sacramentie extra Ecslefiam Viurpatis. Poftea etiam ad venerabilem Hartungum Magdeburgensem Episcopum de eadem cauffa magnum librum lusuletisimum compofuit, ex persona sancte Ecclefie ; in quo teftimoniu (anttoru Patrum omnes infidio (as cauillationes corundem (chi/maticorum prudeter annulaffe videsur. Sed in ei/dem fcriptie nimio zelo ductus, alicubi medu exceßiffe notatur: videluet ybi agit de Sacramentu schismaticoru. Negat enim omnind, ab eis, & ab corum communicatoribus Sacramenta poffe confici;ita, vt ab illu ordinatos, fi refipifcant, iterum ordinandos cenfeat. Caterùm fi quù bac plenim noffe defiderat, scriptum cuiusdam ad eundem Bernar- B dum , de eâdem quaftione directum , diligentissime perlegat: in quo testimoniu sanctorum Patrum enidentisime docelitur, quid SS. Patres de illa quaftione censuerint sentiendum. Verum, idem venerabilis Bernardm in ista; sicut & B.Cyprianus in rebaptizationis fententia non pertinaciter contra Ecslefiam egerunt; fed, vtcunque, nimium contra fcbifmaticos zelantes, alsquantulum regulam Ecclefia-Aicam excefferunt.

25

Bernardum hunc ita sensisse fatis liquet ex epistola eius ad Bernaldum Constantiensem, quam infra inter opuscula Bernaldi reperies, & ex primo Tractatu Bernaldi de Sacramentis excommunicatorum quem rogatu Bernardi, Corbeiensis postea Mo- C me in actum referre suranit. Huns ergo Doctorem, nachi, compoluisse videtur, de quo plura inferius.

XX. GEBEHARDVS Archiepiscopus S2lisburgensis, de quo Bertoldus anno M. LXXXVIII. Gebebardus veneranda memoria Innanienfis Archiepifcopus, in caufa S. Petri pracipum, qui (chifmaticos publice dictis, & feriptin confutare consuenit, de bac luce subtractus XVIII. Calend. ----, magnum mærorem Catbolicie dereliquit.

XXI. Avcror, qui vitam S. Gebehardi fcripfit Tomo VI. Antiquæ Lectionis. Post aliquot annos excommanicatur Rex Heinricus, in Synodo Romana, & Episcopi singuli, mißie à Papa Gregorio Epistolu : pramoniti sunt, etiam obsecrati D paVII. Salerni magna vi morbilpremeretur, anto pro obferuanda S. Petro, & eius Vicario obedientia, inbanniti quoq. & (ub obtentu fui officij funt aftri-Bi,nevegi anathematizato, & eius cofiliarin nominatis communicates. Hos nouum, fiue tatum in Regem anathema, vtrum ex venditione Epi/copiorum, & Abbatiarum, an ex alta infamia caufas (umpferis penes earum confiios fit, & iudices. Nobis fententia paftoru timenda est, fiue iufta, fiue iniufta. Predi-Etus enim pie memorie Papa Gregorius, velus alter Helias, fpiritu Dei plenus, & zelo iustitia , & veritatu accenfus, facerdotes Baal, non quadringentos, fed, infinita millia trucidanerat; quia, vel cos, qui per fimoniam Epifcopatus , Abbatias , Prapofituras, Prebendas, vel Ecclefias obtinuerant: vel, qui in (aeerdotio, aut diaconatu vxores babuerant: vel, qui à

Petri omnes fimul truncauerat. Proinde iftorum infindu, Heinricus Imperator Guibertum Rauennatem berefiarcham, expulso prefato Papa Gregorio, Rome intbronizauit. Videres nunc nauiculam beati Petri , quafi dormiente interim Ie/u propemodum mergi, & tempeftatum procella vexari: dum omnes veritatem, & fidem B.Petro, & eius Vicario feruantes, aut in vndas mortu dirum fremens, acferuens falum trabebat; aut in longum exilium, patria, bonoribus, rebus extorres ia stabat. Tempora nimirum tune valde periculofa instabant ; cum prater Christi atbletam noftrum Dominum Gebehardum Archiepiscopum Salzburgensem, Altmannum Patauienfem , Adalberonem VVirzburgenfem, Hermannum Metenfem, Meginyvardum Frifingenfem, preter bos folos quinque, in toto regno Teutonico Episcopus Catbolicus inueniri non poterat. Ea igitur tempefate ifte noster Dominus sapefatus Archiepiscopus fidelis Romana Ecclefie, & veritatis Catholica propugnator eminebat : qui velut alter Macbabaus lorica fidei se succinzerat, & gladio verbi sui, castra Ecclefia in toto regno Teutonico protegebat.

XXII. MICROLOGVS seu Guido Aretinus cap. 14. lib. de officiis Ecclefiasticis: Sedi Romane, noftro tempore talem Deus gubernatorem, reuered a memoria Gregorium Papam imposuit:quò fub decem fuis antecefforibus à puero Roma nutritus, & eruditus, omnes Apostolicas traditiones diligentifime inuestigauit, & inuestigatas studiosis-

religione, & autoritate pracipuum, imò Apoftolicam traditionem per ipfum in confectandu myfteriu potisimum imitari decreuimu, Oc. Reuerenda memorie Gregorius Papa fecit, &c.

XXIII. DOMNIZO Presbyter quivitam Mathildis versibus descripsit. In qualucubratione exstant varia Gregorij VII.&Anfelmi Lucenfiselogia. Multa ex eius libro describit Baronius Tomo X I.passim in annis Pontificatus Gregorij VII.

XXIV. LEO Oftiensis in Chronico Calfinenfilib.3. cap. 64. Anno Dominica Incarnationů , M. L X X X V. indictione octana, cùm venerabilis , semperg recolenda memoria Gregorius Pa-

tertsum sui obitus diem, rogatus ab Episcopu, & Cardinalibus, qui forte tunc aderant, vnà sum Defiderio , quid de Romanæ sedu post obitum suum ordinatione iuberet ? bortatus est, vt, fi quo patto poffent, ip fum Defiderium Pontificem facerent, & c.

Narrat idem Leo eodem lib.3.cap.53.vifum quoddam cœleste columba niuea, fuper Gregorio refidentis, cum facra Miffarum folennia celebraret:quod vifum, cum, qui vidit, euulgare cunctaretur; his verbis diuinitus patefacere iuffus eft. Vade celeriter, & bos ipfum auribus Pape intimato : vt conftanter vigore fancti Spiritus, quod capit exequatur.

XXV. Otho Frifingenfis lib.6. Anno fequenti Alexander vita & facerdotio perfunctus de-B 2 cefit,

# Apologia pro

seßit , fedemque Hiltprando Archidiacono fuo , qui A nie , periit in fecretiori corporu parte perfoffue feno Gregorius VI I. dictus est, reliquit. Exbinc schissma grauißimum, eò quod absque confensu Regu per ele-Hionem conflitutus fuerat, oritur. Ipfe autem, qui per multum temporis ad libertatem Ecclefia obtimendam prinatus laboranerat;iam ad facerdotalem dignitatem proueltus, à capto defiftere indignum ducens, sam ob bos, quàm pro fimonia exstirpanda, ac incontinentia clericorum reprimenda, plurimum defudabas. Denique non folum Regem pro eiufmodi, ad fynodalia refponsa crebrò vocauit, sed & datu decretu, clericorum à fubdiaconatu. C fupra, connubia in toto orbe Romano cobibuit , formáque greginfa-Eus, quod verbo docuit, exemplo demonstrauis: ac fortis per omnia atbleta, murum fe pro domo Domini ponere nan timuit, &c.

27

Idem Otho: Predictus Pontifex Gregorius, d Rege vrbe pellitur, Guibertuig, Rauennatenfis Epifcopus in locum eius fubtruditur. Porro Gregerius Salerni manens, appropinguate vocationis (uatempore, dixiffe fertur: Dilexi iuftitiam, & odi iniquisate, propterea morior in exilio. Quia ergo in principe fuo regnum ab Ecclefia pracifum grauiter percuffum fuit. Ecclesia quoque tanto pastore, qui inter omnes facerdotes, & Romanos Pontifices pracipui zeli, ac autoritatis erat,orbata, dolorem non modicum babuit.

Idem lib.7.cap.1. Defuncto Salerni beat a memorie fummo Pontifice Gregorio, &c.

XXVI. BRVNO in historia belli Saxonici. Exstat Tomo I. Scriptorum illustrium C tare abfoluti, in propria renerfi (unt, nes vnquam de Germaniz, quos Caluinianus Freberus euulgauit. Tota hæc hiftoria eft contra Henricum & Henricianos, pro Gregorio VII. & illis, qui cauffam S. Petri tuebantur. Enumerat iple quoque tragicos interitus quorundam (chilmaticorum; de quibus supra ex Schafnaburgensi & Chronico Citizensi aliquid dicum : Patriarcha, inquit Bruno, qui Legatus Apoftolici, maximus auctor abiurationu extiterat Heinrici, & noui Regu instituendi: postquam Exregi quasi Regi sociatus retrogradus efficitur repenting morte prauentus, quod communicabat excommunicatio, incommunicatus, & inconfelfus buic vite fub rahitur. Verum, quod tanta dignitatu virum non decebat irg folum ad infernum, D miliarium confiliu adstrictus, timentium, ne regno guinquaginta (ficut audiuim?) de fui babuit focios, eadem morte repentina correptos : ne, quos habebas in iniquitate confortes, in resributione non baberet patticipes.

Vdo Treuerenfis Archiepifcopus, omni pietate plenus, dum nimit mansuetus tyrannidi non resisteus, Heinrico plus quàm decebat, obsequitur, sius flammeo furori sue consensionis oleum ministrat, & ve Ecclefie depredentur, licentiam donat, mox in craftinomane mortum inuenitur, vt omnibm aperte conftares, ideo sali cum morse obiiffe, quod in Ecclefiarum predatione non timuit affenfum prebere.

De Eppone Cizicensi Episcopo, de quo hic etiam Bruno, supra iam diximus.

Gedefridm Dus , qui fuit maximm beft a Saxe-

mucrone, nec purgatus vltima confessione, nec munitus (acra communione.

Gode baldus dum equo suo nouiter ferrato pedem posteriorem leuaret, vs. an aptè ferrum effet impositum.perfpiceret, ab ipfo pede in fronte percutitur, & fic ab bac vita abstrabitur.

Burchardus Mifnenfis Prafectus, dum in quadam fua , cui preerat , Vrbe ab Vrbanu inuaditur, equo, cui infidebat, fruftra calcaribm vulnerato, fugere molisur: qui equu sape prius de velesitate landatu , modo cùm maximè maximo curfu opus erat. fit flationarius, quafidiceret : mibi non licet cum nanc à vobu eripere, qui, dum fibi licuit, nolebat fe corrigere. Moritur ergo cum magno anime fue peri-B culo, quod fepe confenfum prebust periculofo fenisimi Regis confilio.

Luipoldus frater Bertbaldi, Regis confiliarij, qui & ipfe eius confiliarius erat, dum quadam die inxta Regem equitans cum eo questibet sermones conferret, accipiter, quem finistra portabat, volitare capit, quafi capturam peteret : ille verò post auem parumper se inclinans, ab equo grauis cecidis; & ensen, quo cinctus erat, è vagina lapfum capulo terra defixo, in pectore medio recepit: &, qui (ape praui confilij confors, vel auctor fuit, fine confilio perpetue faluth ab bac visa recess.

XXVII. HELMOLDVS lib. 1. Chronic. Slatorum cap. 28. Post paucos autem dies, Priucipes Saxonum, prater voluntatem Regit captinicetero promisionibus Regu fidem prabuerunt. Miffa ergo relatione Saxonum Principes ad Apostolicam fedem conquesti funt reuerendisimo Papa Gregorio VII. qualiter Rex diuina legis contemptor, Ecclefiù Dei, in ftatuendis Epifcopis,omnem Canonica electionie libertatem adimeret, ponens per violentiam Episcopos, ques voluisfet. Insuper, quèd, more Nicolaisarum de vxore sua publicum feciset profisbulam, fubiciens cam per vim aliorum libidins; 4liáque perplurima, que inconnenientia vifa funt, & auditu difficilia. Quamobrem Dominus Apofiolivus, zelo inftitie permotus, mißis legatis, vocanit Rogem ad Apostolice fedin audientiam. Qui fecundam, Otertiam vocationem disimulans, ad vitimum fa-

iu/te deponeretur, iuis Romam, Gc.

XXIIX. ALBERTVS ABBAS STADENsis in Chronico, eadem ferè scribit, que Helmoldus. Hæcitem anno M. LXXXV. Hildebrandus Papa , qui & Gregorius, apud Salernum moritur : cui Defiderius Cardinalù Romanus, & Abbas Cassinensis, verus Christi famulus, lices multum renitens, substituitur allen su Nordmannorum , & Mathildis , potentifima per Italiam femine, cunctorumg, eiufmodi festam emulantium. Es bi quidem, qui videbantur perfectiores, & columna in domo Dei, adba/erunt ficut Gregorio , it a & Defiderio , cateri verd , quos aut timor , aut fauor Cafarem agebat , fecuti funt Guibertum , qui & Clomens, Ór.

Archiapoftolici qui culmine fulget honoriu Protege Gregorium, scu quem amare Petrum. Septimus in numero vigilantum munera (eptem. Poßideat (emper flaminu ille tui.

XXX. DEVSDEDIT Presbyter Cardinalis in Commentario de Priuilegiis Romanz Ecclesiz apud Baronium Tomo X I.An. B bertatu Ecclesiastica & fecit bona, & fustinuit adno M. X X C. Post preffita Domino fuo beate memoria Septimo Gregorio Papa fidelitatu Sasrame-. sa, & obedientiam VIII.annie exhibitam, Apoftolicum thronum inuasit. Loquitur de Guiberto Antipapa.

XXXI. MAGNVM Chronicon Belgicum editum nuper à clarissima & laudatissima memoria D.Ioanne Pistorio. Gregorius VII. natione Tufcus. Oc. Hild:brandus prius vocatus, etc. postmodum verd Cardinalu , propter laudabilem eim vitam in Papam à Cardinalibus est electus, etc. Infrà : Defuncto Salerni beata memoria (ummo Pontifice Gregorio, &c.

XXXII. VVILHELMVS TYRIVS lib.1. Belli facri cap. 13. vbi loquens de Inueftiturie C obtinuité Pontifex, vt ad annum decimum tertium Episcopatuum ab Henrico conferri solitis, fic scribit: Quod Dominus Papa contra omnem fieri honeftatem confiderans, & iurain eo facto consulcari Ecclefiaftica perpendens, femel, fecundo, ac tertid eundem Imperatorem commonuit : vt à tam detestabili desisteret presumptione. Quem pracepiu falutaribus commonisum , cum reuocare non poffet, vinculo anathematis innodauit, &c.

VINCENTIVS in speculo lib. XXXIII. 25. cap.44. Gregorium miraculis & charifmate arcana pectorum cognoscendi claruisse scribit.

XXXIV. S. ANTONINVSparte fecunda fumm. hift. Tit. 16. cap. 1. §. 21. Erat vir ifte D (Gregorius VII.)religiofus ac timens Deum, iufitie & equitatis amator, in aduerfis constans, in prosperis moderatus. fuit & valde cordatus, Ecclesia jurium defensor acerrimus, & qui prater Deum, in bu, que ad iustitiam pertinebant, nil timuisse efficere.

XXXV BLONDYS Decadis secunda lib. 3. vbi res à Gregorio gestas copiosè cum eiusdem laude exsequitur.

XXXVI. Epitomator Blondi AENEAS SYLVIVS in Compendio Blondi.

XXXVII. IOANNES VILLANVS lib. 4.Hift.Florentinz.

XXXIIX. MARTINVS POLONVS in Chronico : His propter landabilem vitam eft in

Certè cùm successorem Gregorij, quem A Papam electim en Cardinalibm, cre. Salerni mortum est miraculu coruscando.

> XXXIX. SABELLICVSEnnead. 9. lib. 2. XL. VOLATER RANVS li.22. Anthropologie. Hie (Gregorius VII.)preter omnes, quod vir piu & Christian & religion is acerrimus defensor fuerit, labores persulit magnos.

> XLI. TRITHEMIVS in Chronico Hirfaugiensi annoDomini M.LXXIII. Mortuo Papa Alexandro fuccessit Hildebrandus Abbas fan-Ei Pauli ordiniu noftri, & Romane Etclefie archidiaconus; & prafuit annie duodecim, dictusque est Gregorius buim nominis Septimus : vir certe multe dottrine, magneg, pietatis.prudentie,iuftitie,conftantia, & religionis, qui multa pro defensione liuer/a. Hic primum fuis monachus Cluniacenfis, & à Leone Papa I X. S. R. E. Archidiaconus ad monasterium S.Pault ordinatus, boc anno post Alexandrum omnium confensu fummus Pontifex creatus est.

> XLII. NAVCLERVS in Chronico Generat.36. & 37.

> XLIII. ALBERTVS Crantzius lib.5.Mctropolis cap. I. Gregorine VI I. Hildebrandus ante vocatus, natione Hetrufcus, cum multa pro Romanie Pontificibus egiffet , acclamante clero , & populo, Hildebrandum à B. Pesro electum successorems magnis votis, & concordibus eum designauére Patres. Multus illi labor erat cum Heinrico I V. multiplex colluctatio : sed superauit veritas, & iustitia:

XLIV. PHILIPPVs Bergomenfis in supplemento Chronicorum.

perueniret.

Gregorius VI I. Papa natione Etrufim, & c. Vir " certe Deo & bominibus gratißimus, prudens, iuftus, " clemens, pauperum pupillorumg, ac viduarum pa- " tronus & pattr, nec non & Ecclefia Romana contra \*\* bareticorum improbitatem & malorum principum 🤷 potentiam, res Ecclesiasticas per vim occupare co- ... nantium vnicus & acerrimus defenfor.

Paulò infra de capto Pontifice eodem.

Sed die fequenti Romani cognito facinore, ipfum 💜 Cincium prosequuntur & Pontificem sanctum libe- " rant, surrimg euertuns, &c.

Post pauca de Mathilde.

Mathildis Comitiffa nobilißima & optima atg, " illustrin fæmina, virtute & rebus optime gestis clara 🤲 & inclyta vbique pradisatur.

Gibertum autem illum (Clementem di- " &um) Antipapam vocat. Hic, fubdit poft pau- " lulum; malorum omnium caput, morte subitanea ... correptus scelerum suorum pænus dedit.

XLV. ANDREAS Ratisbonéfis in Chronico Manuscripto Bibliothecz ad S.Emcranum Ratisbonz.

Gregerius V I I. natione Tufius, quondam Hilt- 🤏 prandus, Prior Cluniacenfis, propter laudabilem vi- « tam à Cardinalibm in Papam electus VVichpersum « Rauenens. Archiepiscopum, qui dictm est Clemens, ... babuit Antipapam.

1 1

Et

#### Et paulo infra:

21

Qui post in Apuliam descendens Salerni mortuus est miraculis coruscans.

Infra refert miraculum quod Legatus Lugdunum fecit circa Archiepiscopum Eberudunensem Simoniacú, qui non potuit ante depositioné dicere. Gloria Patri & Filio & spiritui fancto: post expedité dixit: Et spiritui fancto. Eandem historiam refert Gobelinus in suo Cosmodromio ætate 6. cap.57.

XLVI. PLATINA in vita Gregorij VII. XLVII. ONVPHRIVS in lib. de Summis Pontificibus, & in Annotationibus ad Platinam, vbi dicit fe vitam huius Pontificis quinque libris conferiplife. B

XLVIII. SIGONIVS libro9. de Regno Italiæ, vbi in huius Pontificis laudem plura eleganter ex antiquioribus monumentis depromit.

XLIX. IOANNES Archiepiscopus Lugdunensis epistol. ad Iuonem Carnotensem, (est epist. 239. inter Iuonianas) Nunquid insusas Gregorium VII. qui Regem Henricum ob sua scelera damnauit?

QVINQVAGESIMVSergoteftis pro Innocentia Gregorij VII. fint hac opulcula Bernaldi Conftantienfis, nunc primum in lucem deprompta;cum enim Haretici tam diligentes fint in euulgando mendacilsimo fuo Bennone, fummo Gregorij hofte & criminatore, haud decet; vt orthodoxi à conquirendisGregorij defenforibus & adnocatis ceffent.

Est autem observandum hzc opuscula fuisse composita à Bernaldo, occasione decretorum, quæ Gregorius Pontifex contra Simoniacos, concubinarios, & clericos coniugatos diuersis temporibus sub pœna excommunicationis promulganerat, addito interdicto, ne quis huiusmodi sacerdotum Milsis interesset: Huius lanctionis plerique ex supra dictis Auctoribus, mentionem faciunt; quz & à Gratiano in Volumen Decretorum relata est distinct. 81. Si qui funt Presbyteri, Diaconi, vel Subdiaconi, qui in crimine fornication u iaceant, interdicimus eu ex parte Dei omnipotenti, & S. Petri autoritate, Ec-D clefie introitum, v/que dum paniteant. & emendent. Si qui verò in fuo peccato perfeuerare maluerint, nullus vestrum officium eorum audire prasumat: quia benedictio eorum, vertitur in maledictionem, & oratio in peccatum, testante Domino per Prophetam; (Mal.2.) Maledicam, inquit, benedi-Stionibm veftru. Qui verò huic faluberrimo pracepto obedire noluerit , idololatriæ pecçatum incurrit, Samuele testante; (1. Reg. 15.) & B. Gregorio aftraense; Peccatum ariolandi est, non obedire, & quasi fcelus idololatria, non acquiefcere. Peccatum igitur paganitatu incurrit, qui/quis dum Cbriftianum fe offeris, fedi Apostolice obedire contemnit.

Hinc nonnulli, quorum haud postremus

A Sigebertus in Chronico anfam arripuerunt calumniam struendi Gregorio, quasi crederet, Sacramenta ab improbis & excommunicatis valide administrari non posses errore iam olim in priscis hæreticis, nominatim in Donatistis, damnato. Nonnulli etiam, quamuis Gregorio addictifsimi, non malo animo; sed nimium nimio aduerfus Schifmaticos, Simoniacos, & Concubinarios zelo prouecti; defendere hoc iplum infliterunt , quali reftæ & lanæ doctrinæ, atque a deo ipfi etiam Sedi Apoftolicæ consentaneum: ex quorum numero vnus fuit Bernardus ille Corbeiensis, vt apparet ex Epistola eius, quam infra habes, & supra id etiam ex Bertoldi Constantiensis Chronico annotauimus.

Erant præterea non pauci, qui Gregorij decreta vellicarent, traducerent, & repudiarent, quòd carni & fanguini, & corruptissimis Cleri moribus parum grata & amica acciderent. Quocirca vbicunq; promulgabantur, Clerici propemodum in rabiem versi quiduis potius ferre volebant, quàm licentiæ suæ imponi fibulam. Audi Lambertum : Hildebrandus Papa cum Epifcopie Italia conueniens iam frequentibus fynodis decreuerat, vt fecundum instituta antiquorum Canonum presbyteri vxores non habeant ; habentes, aut dimittant, aut deponantur: nec qui/quam omnino ad facerdotium admittatur, qui non in perpetuum continentiam, vitamque calibem profiteatur. Hoc decreto per totam Italiam promulgato, crebras literas ad Episcopos Galliarum transmittebat , pracipiens, ve ipfi quoque in fuis Ecclefiu fimiliter facerent , asque à contubernio sacerdotum omnes omnino feminas perpetuo anathemate refecarent. Adueríu hoc decretum protinus vebementer infremuit tota fa-Etio clericorum : bominem plane bareticum , & vefani dogmatis effe clamitans; qui oblitus (ermonis Domini,quo ait: (Matth.19.) Non omnes capiune verbum hoc: qui potest capere, capiat: & Apostolus; (1. Corinth.7.) qui se non continet, nubat: melius est enim nubere, quàm vri : violenta exactione bomines viuere cogeret ritu angelorum : & dum confuetum curfum natura negaret, fornicationi, & immunditiei frena laxaret. Quod fi pergeret sententiam confirmare, malle se facerdotium, quàm coniugium deferere, & tunc visurum eum, cui bomines forderent, vnde gubernandu per Ecclefiam Dei plabibus, angelos comparaturus effet.

Nıbilominus ille instabat, & Asidus legationibus Episcopos omnes socordia, ac desidia arguebat: orgi ocyus iniunttum sibi negotium exequerentur, Apostolica se censura in eos animaduersurum comminabatur. Archiepiscopus Moguntinus sciens non paruo constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constare operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto tempore inolitam constante operam banc, vt tanto

#### Gregorio VII. Pont. Max.

dedit, bortans cos, vt qudd neceffarid faciendum fit, A dit ; Et Sacramenta ab Excommunicatis fonte faciant ; & tam fibi, quam Romano Pontificinecesitatem adimant aliquid in eos, quod secus fit, decernendi. Ad vltimum, congregata Synodo.in Erfordia menfe Octobri, preßins iam imminebat, ve relegata omni tergiuer fatione in prafentiarum, aut coniugium abiurarent, aut facti altaris ministerio fe abdicarent. Multas è contra'illi rationes afferebant, quibu instanti, perurgenting improbitatem eludere, fententiamý, caffare niterentur. Cumý, aduerfu Apostolica sedu autoritatem, qua se ille ad banc exactionem , prater voluntatem propriam.copulfum obtendebat , nibil argumenta, nibil fupplicationes , precesq, proficerent : egreßi , tanquam ad confultandum, confilium ineunt, vt in Synodum no B rent, quali arbitraretur, Sacramentum corredeant : sed iniussi omnes in domos suas discedant. Nonnulli etiam confusis vocibus clamitabant, melius fibi videri, vt in Synodum regreßi, ip/um Epifcopum, priu/quam execrabilem aduerfum eos fententiam promulgaret, cathedra Epifcopali deturbarent, Emerita morte multato, infigne monumentum ad posteros transmitterent : ne quis deinceps successorum eius,talem facerdotali nomini calumnia ftruere tentaret, &c. Hæc Lambertus de Clericis, eodem argumentandi genere viis, quo hodie Lutherani & Caluiniani Przdicantes contra calibatum vtuntur.

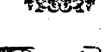
Rex quoq; & Aulici inuitifsimi tam lautos & opimos bolos Ecclesiasticorum bonorum, quos iam auidis faucibus apprehenderant, eripi sibi patiebantur ; nec libertatem Ecclesiasticam regio & regiorum dominatu miserabiliter oppressam in libertatem prisina reuocari volebant. Hinc in Gregorium commune omnium ordinum odium. & ex odio, vt fit, maledicta, figmenta, mendacia, & quidquid splendida bilis fuggerit.

Vt igitur his & id genus aliis Bernaldus noster obuiam iret; has lucubrationes edi-

validè administrari in primo tractatu & in aliquot Epistolis demonstrauit : De continentia itidem epistolarem velitationélcum Alboino iniit; qui initiò pro coniugiis clericorum dimicans, iis propeniodum haftis rem gessit, quibus hodie Hæretici cotinentiam vniuerfim oppugnant.Integram quoque pro Synodalibus Gregorij decretis Apologiam contexuit, oculatus testis eorú, quætuncà schismaticis in Imperio turbulenter & flagitiosè gerebantur. Nec Gregorius VII. vnquam ea caussa fidelibus interdixit, ne Concubinariorum Missadiporis & fanguinis Christi valide ab illis no confici & immolari; sed quia inueteratus & nulla facili medicina expugnabilis morbus, hoctam durum remedium eo tempore exposecbat: nempe nullatenus conuenit, ait S. Anfelmus in Epistola ad VVilhelmum Abbate Hirlaugenfem, vt ibi reuerenter aftetur : vbi pertinaciter, aperta. & impudenti libidine fætentes; Dei, & Sanctorum prohibitionem contemnendo. facrie altaribus deferusunt : imd non deferniunt.fed.quantum ad ipfos,commaculant.Non, quò quis ea, que tractant, contemnenda, fed, tra-Rantes, exectandos existimet : vt, qui Dei, & angelorum presentiam no reuerentur , vel hominum deteftatione repulfi, facra contaminare defiftant. Nee vllatenus oportet, vt illi fint confortes de altari participantium, qui per immunditiam fe faciunt exor-

tes altari deseruientium. Verumenimuero antequam iplum Bernaldum audimus, non abs re erit disquirere. quis iste Ber-

naldus fuerit. Sic igitur habero.





DE



SCVLORVM.

Anuscriptus Codex cathedralis Ecclesiæ Ratisponensis Auctorem vocat Bernaldum. Suspicor illum esse, de quo hæc Trithemius in lib. de illustribus viris Germaniæ, &, in Catalogo scriptorum Ecclesiasticorum: Bernoldus presbyter Ecclesia Constantiensis in Sueuia, natione Teutonicus, vir deuotus, S in scripturis S S. studiosus, S eruditus, atg, in disciplina secularium literarum sufficienter instructus, ingenio clarus, S comptus eloquio, reliquit studi suinonnulla opuscula, que tamen ad notitiam nostre lectionis minime venerunt, S c. (laruit temporibus Henrici IV. M. LX. Hæc Trithemius.

Nec refert, quòd apud Trithemium legitur Bernoldus; in nostrisverò Codicibus Bernaldus. quia vnius literædiscrimen censeri non debet facere discrimen personarum; præsertim, fi cætera confonent, vt hic certe confonant. Quid, quod Bernaldus, seu Bernoldus noster, esse videtur, Bertoldus presbyterConstantiensis; qui edidit Chronicon rerum gestarum post obitum Hermanni Contracti, Henrico I V. Romanum imperium gubernante; abanno Domini M. LIV. víque adeius feculi finem, annis continuis XLVI. Nam ipfemet Chronici illius editor Bertoldum nominat, non nifi ex Cuspinianiau ctoritate: &,quæTrithemius de Bernoldo fcribit; hæc, ifte ad Bertoldum refert. Et quàm parua est differentia inter hæc tria: Bernaldus, Bernoldus, Bertoldus. Nam, quod aliqui videntur mutasse in Bernardum, id longius paulum à vera orthographia distat: ets, nec tanta est varietas, quæ in nomine literis tam affinibus constante, non potuerit accidere.

Fuisse autem Bernaldum, seu Bernoldum istum causæ Gregorij VII. hoc est, causæ legibus diuini, humanique iuris consenta-

#### sequentiam opusculorum.

27

fentancæ,addictissimum,manisestum fit,tum exhis,quas modò vulgamus, lucubrationibus; tum ex Chronico illius, vbi Gregorium VII. semper vt virum sanctum, sicut re vera erat, prædicat; &, aduersarios eius, meritis insectationibus prosequitur : ita vt hæretico editori bilem propemodum ob hanc causam mouerit.

Bernardus ille, ad quem exstat primus tractatus Bernaldi; & præsertim duæ aliæ eiusdem Bernaldi ad eundem Bernardum; & vna Bernardiad Bernaldum; alius non fuit, quàm is, de quo Trithemius hæc in libro de viris illustribus Germaniæ, & in Catalogo scriptorum Ecclesiasticorum. Bernardus monachus canobij S. Viti, (orbeiensis in Saxonia, ordinis S. Benedicti; vir, in diuinis scripturis studiosus, & eruditus, atq, in secularibus literis sufficienter doctus, ingenio subtilis, & clarus eloquio, carmine peritus, & profa. Scripfit nonnulla ingenij fui opufcula, quibus nomen fuum posteris notum fecit. Ad Hartunicum (in Chronico Bertoldi vocatur Hartungus) Magdeburgensem Archiepiscopum,edidit volumen luculento quidem, sed amaro sermone, contra Henricum IV. Regem, sed tertium Imperatorem : in quo, clarè patet, quàm grauis, 🕑 odiofus fuerit idem Henricus Saxonibus. Scripfit praterea mul. tas, & varias epistolas, & c. (laruit eiusdem Henrici IV. temporibus, anno Domini, M. LXX. & varia composuit. Hæc Trithemius.

Antequam profiteretur vitam monasticam, Magister scho-. larum Constantiensium fuerat: vt testatur ipse Bernaldus, seu Bernoldus in Chronico fuo. Anno M. LXXXVIII. Bernardus Constantiensium Magister scholarum, vir eruditisimus, in caufa S. Petri feruentisimus, in Saxonia, (nimirum, in monasterio Corbeiensi) sub monastica professione migrauit ad Dominum. De codem Bernardo idem Bernoldus anno M. X C I. Bernardus quog Constantiensis Magister scholarum, cuius obitum fupra notauimus, multa nobis fui ingenij monumenta reliquit; multag, pro (atholicis contra schismaticos sui temporis elegantissime fcripsit. Et post multa alia, quæ supra testimonio decimo nono recitauimus, deque Bernardi huius nimio zelo eò víque progresso, vt excommunicatorum Sacramenta valere negaret; fubdit Bernaldus. (aterum, si quis plenius hac nosse desiderat, scriptu cuiu dam ad eundem Bernardum de câdem questione directum, diligentisime perlegat : in quo, testimoniis SS.Patrum euidentisime docebitur, quid SS. Patres de illa quastione censuerint sentiendum. Quis

Digitized by Google

#### DeAuctore

39

Quiseft ille, quidam, cuius scriptum, antidoti loco, citat Bertoldus seu Bernoldus, nisi ipsemet Chronici illius scriptor, & auctor? Quod est hoc scriptum; nisi primus tractatus de Sacramentis excommunicatorum ad Bernardum destinatus: quem etiam Praceptorem appellat? Cui adde Apologeticum pro decretis Gregorij VII. & epistolam ad Bernardum, quam infra inuenies; in qua refellit epistolam Bernardi, quatenus à veritate abibat: vt proinde nullum amplius de Bernaldo, qui scribit, & de Bernardo, ad quem scribit, dubium supersit.

Eisengrinius in Catalogo testium veritatis profert alium Bernardum monachum S. Blasij, in eòdem argumento aduersus schiss monachus de S. Blasio, natione Germanicus, vir scrarum literarum studius doctus, S in primis eruditus, ingenio clarus, ac disertus eloquio, fidei propugnator acerrimus, princeps sua atatis Philosophorum, sacrarumg literarum Doctor subtilissimus : scripsit apologeticas orationes contra schismaticorum obiectiones, ad Adelbertum Spirensem prapositum : in quibus pracipuè defendit, quod ipse S alig monachi S. Blasij meritò ab excommunicatis abstineant. (ircumfertur Seiussig meritò ab excommunicatis abstineant. (ircumfertur Seiussig meritò ab excommunicationis epistola, ad Adelbertum Argentinensem Prapositum. De eàdem quog, re epistola dua ad Rechonem quendam : S plura alia scripturarum eius monimenta Ecclesia D E 1 profutura. Hæc ille.

Adiungit epitome Gesnerian & Bibliothece. Ad Paulinum de emptione Ecclesiarum epistola. Epistola, ad quendam sacerdotem de Othonis Episcopi Constantiens reiectione; & alterius in locum eius substitutione. De officio presbyterorum, ad Fratres in Rettenbach. Ad Uualterum sacerdotem tractatus de solutione iuramentorum. Ad Reuerendis. Antistitem Gebehardum de excommunicatorum ordinatione, & salute paruulorum, qui ab excommunicatis baptizati sunt, & aliis quibus dam ad (oncilium proximè suturum pertinentibus. Floruit circa annum Domini, M. LX. VI.

Testatur eadem epitome hunc Bernardum in V. C. vocari Bernaldum. Et vbi de Bernoldo agit, sic loquitur: Bernoldus presbyter Ecclesia (onstantiensis scripsit ordinem Romanum lib.1. alia. Uixit anno, M. LX. Fortèbic est Bernaldus de S. Blasso. Sed probabilius est, non esse. Nam Eisengrinius Bernoldum Constantiensem distinguit à Bernardo de S. Blasso. Et nufquam vlla exstant vestigia, quod Bernoldus, seu Bernaldus, cuius

40

# sequentium opusculorum.

4. I

cuius nunc scripta vulgamus, monasticam vitam professius fuerit. Quid fi isti ex Bernardo nostro monacho Corbeiensi, prius Magistro scholarum Constantiensium, cudissent nobis monachum S.Blasij? Nam, si quis talis exstitit, qui factum, vt sugeret Trithemium, qui nullum Bernardum de S.Blasso agnoscit? sed, solum Bernaldum presbyterum, & Bernardum Corbeiensem. Et cur, nullus Bernardus Corbeiensis apud Eisengrinium comparet; sed solus Bernardus de S.Blasso &, Bernoldus presbyter Constantiensis? etsi in epitome Gesneriana comparet Bernardus Corbeiensis. Sed parum interest, licet quis tres diuers fuissed parum interest. Bernaldum de S. Blasso

Cæterum Adalbertus, qui cum Bernaldo duas epistolas, ad Bernardum Constantiensium scholarum Magistrum, & postea monachum Corbeiensem, misit, non videtur esse alius, quàm ille, de quo Betnaldus ipse in Chronico: Doctor Adalbertus, facto, verbog, disertus, iam XXX. annis mundo crucifixus, Esin fine ad Euangelicam perfectionem perductus, migrauit ad Dominum, tertio nonas Decembris. nempe Anno Domini M. LXXIX.

Alboinus, ad quem Bernaldus aliquot epistolas scribit, adeò placuit Illyrico, vt cum inter testes Lutheranæ veritatis posuerit in suo Catalogo: In fragmentis Auentini, inquit Illyricus, inuenio Alboinum quendam, admodum doctum virum, qui ante C C C C. annos vixit, defendisse coniugium sacerdotum. Scilicet, quisquis castitati, seu continentiæ, & Apostolice sedis sanctionibus aduersatur, is derepente vir doctus, & pius in Illyrici schola efficitur, etiã absg. doctrina & pietate; aptus si n Illyrici schola efficitur, etiã absg. doctrina & pietate; aptus si n Illyrici schola efficitur, etiã absg. doctrina & pietate; aptus si n Alboinum suisse non doctissimum, fatis testantur eiussem malè tornatæ epistola, vt merito à Bernaldo appellantur. Sat Præstatio-

nis. Iam opuículorum Indicem fubiiciamus ; Et postea Bernaldum ipfumaudiamus.

#### INDEX

**4**2.

| 43           |                                                                                                                            |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | IDEX OPVSCVLO-<br>VM BERNALDI CON-<br>STANTIENSIS PRESBYTERI.                                                              |
| I.           | Tractatus de Sacramentis excommunicatorum iuxta af-<br>fertionem SS. Patrum.                                               |
| II.          | Apologeticus de excommunicatione facta à Gregorio<br>VII.                                                                  |
| III.         | Synodus Romana fub Gregorio VII:                                                                                           |
| IV.          | Epistola I. Bernaldi ad Alboinum de calibatu sacerdo-<br>tum.                                                              |
| V.           | Responsio Alboini ad pracedentem Epistolam.                                                                                |
| VI.          | Responsio Bernaldi ad Alboinum.                                                                                            |
| <i>VII</i> . | Secunda Bernaldiresponsio ad Alboinum.                                                                                     |
| VIII.        | Secundaresponsio Alboini ad Bernaldum.                                                                                     |
| IX.          | Tertiaresponsio Bernaldi ad Alboinum.                                                                                      |
| X            | Epistola reconciliatoria Alboini cum Bernaldo.                                                                             |
| XI.          | Apologeticus Bernaldi pro decretis Gregorij V I I factis in<br>Romana Synodo.                                              |
| XII.         | Epistola Adalberti, & Bernaldi ad Bernardum Magi-<br>strum scholarum Constantiensium de Sacramentis ex-<br>communicatorum. |
| XIII.        | Responsio Bernardi ad pracedentem epistolam.                                                                               |
| XIV.         | Alia Adalberti & Bernaldi ad Bernardum epistola.                                                                           |

# BERNAL-

Digitized by Google



BERNALDI PRESBI TERI TRACTA SACRAME ASSERTIONEM MVNICATORVM IVX SANCTORVM PATRVM; NVNC PRIMVM EDI-TVS EX BIBLIOTHECA ADMODVM REVE-RENDIAC NOBILIS CAPITVLIECclefiz Cathedralis Ratisbonenfis.

#### RELIGIOSISSIMO SACERDOTI, AC PRVDENTISSIMO PRAECEPTORI BERNHARDO IPSIVS REGIS CYBICYLYM\* INGRESSO, BERN N A L D F s folo nomine Presbyter, non moribus; denotifima orationis, atg. fernitij certitudinem.

\* Quia Me mAticam ordinem Corbera amplexa fuerat.

municatorū, vnde iam dudum, ante multos annos multa ad inuicem scripsimus, nec tamen co tempore ali-

quam certitudinem inuenire potuimus, tandem, quid Dei clementia paruitas nostra inuenerit, vobis libet intimare, vestroque Examini presentare. Non enim iam modo, vt quondam, Bernaldan veftri Examinis cenfuram fubire timediferentime mus, fed optamus, qui olim manum

Bernards Conflanti- noftram ferulæ veftræ in fcholis mulenfin scho- totics fubduximus. larnm Magiftri,poabs Corbeumfis.

Les.

Epift.75.

Decr. 2.

Sententiz Sanctorum Patrum de Aca Mona- Sacramentis, que extra Ecclefiam Catholico more fiunt, diuetiæ reperiuntur; quarum quzdam cadem penitus annullare videntur, quædam autem, ersi recipi ca prohibeant, non tamen prorsus corum confectionem denegant. Nam Beatus Leo Papa primus fcribens Leoni Augusto de Alexandrie.1.9.1.s.69. no Timotheo excommunicato : Manifeftum eft, inquit, per crudelissimam, in-

Manitiam. fanissimamá \* vefaniam ( in Alexandri-Da lede) omne illis cæleftinm Sacramen-

E Sacramentis excom- A torum lumen extinctum. Intercepta eft faerificij oblatio, defecit Chrismatis sanctificatio, & parricidalibus manibus \* omnia \* impies fe fubiraxêre mysteria.

Item B. Innocentius Papa scribens B. Innoomnibus Episcopis de ordinationibus centim la epifica en la entre Epifica en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre en la entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entre entr extra Ecclefiam,afferit dicens : Qui bonorem amisit, honorem dare non potest, nec ille aliquid accipere, quod nibil in dante remansis, quodille posser accipere. Adquiescimus, & verum est, quia quod non habuit, dare non potuit. Damnationem ergòquam habuit, per prauam manus impolitionem dedit. Item Beatus Pelagius Papa Ioanni Patricio scribens; In Schifmate, inquit, non confectatur, fed In Schifmate, inquit, non conjectator, jew s Gregoria executur Episcopus, Item S. Gregorius & Mag. Papa primus de ordinatione Maximi Lib.3 SalonitaniEpilcopi prelumptoris feri- Epif. 20. bens; Quamrem, inquit, nos nullo modo baprejena poffumus dicere confectationem, quod ab taninr: excommunicatis celebrata est. Hæ nimi- nos confetum fententiz videntur Sacramenta crationem excomunicatorum proscribere; cum dicerenulper manus corum non confectatione, pollumus,

sed damnationem, & execrationem quasberadministrari pronuncient. Sunt autem aliz, quz & extra Eccle- minibus С

catis ho-

Gam bratae

#### Trastatus Bernaldi

Awafafi en II Epift. Smica./ finem.

47

tio Rom. \* Quod cũ stafir.Ed. Rom. Ed.

Ed. Rom.

ir. Fil. Ro. P/al. 6.7. Ed Rom. • delictis.

P/41. 190.

Ed. Rom.

mant. Sicutillud B. Anastaßi Papæ ad Anastalium Imperat. de Sacramentis Acacij. Ideo hie (Acacius) cuius nomen dicimus reticendum, male bona ministran\_ do, fibitantum nocuit. Nam inuiolabile Sacramentum, quod per illum datum est , in please edi- alsis perfectionem fue virentes obtinuit, \* ei autem obfuit. \* Quod fiest , aliquorum in tantum fe extendit curiofa fuspicio, ut imaginentur, prolato a Papa Felicesudicio, \* perinde. postea inefficaciter in Sacramentis, que fic Rom. A cartine gilur auit prilles eat availed Acacius viurpanit, egilles ao\* proinder nus cadem in reconciliaris rata habeeos metuere, qui vel in confecrationibus, Brent. Nam prædictus Papa Leo Clewelin baptismate mysteria tradita susceptrunt, ne irrita beneficia diuina videantur, • hac quo- meminerint, in \* hanc partem quog, fimilique parre. ser tractatum pravalere superiorem, quia non fine v fur patione facer doty adjudicatus boc egitz in quo virtutem fuam obtinentibus mystersis, in boc quog, aluis, rea fibiper-\* perrina- fona non nocust. Nam ad sllum\* personet quod tubà Dausdich canitur ; Veruntamen Deus conque sabit capitainimicorum suorum, verticem capilli perambulantium in \* deliciis (uis, Nam (uperbia (emper fibi. non alus facit ruinam; quod vniuerfascripturarum teflatur autoritas: Sicut etiam C um de Clericis Donatistarum fecit, viper Spirstum fanctum dicitur in Propheta: Non babitabit in medio domus mea, qui facit superbiam. Vnde cum sibi sacerdotis nomen vindicauerit condemnatus, in ipfius verticem superbia tumor inflictus est; quia, \*myfteriis. fic Ed. Rom. non populus, qui in \* ministeries donum ipfius fitiebat, exclusus est: sed anima fola illa, que peccauerat, iusto iudicio proprie culpe erat obnoxia. Sic Ed. Rom. ritè supplet.

> Item Beatus Augustinus Vincentio Donatiste scribens; Ecclesia, inquit, funtomnia Sacramenta Dominica, qua fic babetis, & datis, quomodo habebantur, & D Sacramenta, fed ad effectum corum dabantur etiam, antequam inde exirctis. Non tamen ideo non habetis, quod non estis ibi, unde funt, que habetis. Et post pauca: Nobifcum estis in Symbolo, in baptismo, in cateris Sacramentis : in fpiritu autem unitatis & vinculo pacis : in ipfa denig, Catholica Ecclesia nobiscum non eftis.

Sed hæ sententiæ, etsi diuersæ, a veritate tamen deuiare nusqua probantur, si competenter intelligantur: Videlicet si superiores sententiz ad effeaum baptismi referantur, qui nusqua

fiam Sacramenta polle confict affir-A elle polle extra Ecclefiam veraciter afferitur; & inferiores ad veritatem Sacramentorum referantur, quz eadem integritate, & bonis & malis adesse creduntur; Ac fi vno oreipfi Sancti Patres nobis communiter dicerent. Extra Ecclesiam, nec sunt, nec fiunt Sacramenta effective, id eff, cum salute animz; attamen cadem inutiliter, imd perniciosè, & effe, & fieri non denegamus. Si enim ca extra Ecclessam esse vel fieri penitus denegarent, nullatericos Hærcticorum cum ordinerceipi concelsit, qui tamen omnia Sacrameta manibus damnatorum lubtracta luperius afferuit. Item B. Innocentius, quiordinationem Hæreticorum, non nisi damnationem esse prædixit, ordinationes Nouarianorum cumNicenis Patribus rată esse probauit, cum cum non reordinandum effe iudicauit, fed acceptum ordinem administrare permitteret. Item Nicznum Concilium Clericos Nouatianorum cum ordine recepit. Itidem Africanum Concilidelicet, vt reconciliati ordinem vtiliter administrarent, quem extra Ecclefiam fine effectu, hoc eft, fine falute animz, imo perniciose percepissent. Hinc B. Augustinus scribensad Bonifacium de Clericis Donatiftarum conuersis; Sint, inquit, in Ecclesia Clerici, fint Episcopi utiliter, qui contraillam fuerunt hofteliter. Omnes fane eiufmodi fententias, quæ confectationem foris factam in tantum damnant, vt cam nð nili damnationem, fiue execrationem, & maledictionem dicant, non adipfa congruè referimus: ne cadem Sacramenta exfufflare videamur, quæ Sancti Patres in incouerfis integra effe docucrunt, cum conueríos non reordinarent, sed foris acceptum ordinem administrare permitterent.

Illud quoque quod B. Pelagius Pa- zon onfo pa fcribens illuftribus viris, Viatori, & in Edit. Pancratio dicit: Corpus Domini non effe, quod Schifmaticas conficit ; ita congrue intelligitur, vt ipli non lit corpus Domini effectiue : Sicut è contrario in Mills

48

#### de Sacramentis Excommunicatorum.

&. Grego. rim 4 dialogorium eap. 59.

46. 6. de

maiifa.

stenent.

S.Angn/ł.

116.3. con-

19. fen inb

64P.1.

Corpus Domini ; videlicet ad falutem animæ. Hinc& San&us Gregorius in 4. Dial. libro. Tanc, inquit, verè pro nobis hoftia Deo erit , cùm nos ipfos hoftiam fecerimus. Est quidem etiam peccatoribus, & indignè sumentibus vera Christi Caro, verusque sanguis : sed essentià, non salubri efficientia: de effe-Au, inquam, Sacramenti, non de ipío Sacramento illud dictum competenterinterpretamur, ne Beato Augustino contradicere videamur. qui Eleufio & Felici Grammatico scribens, etiam Donatistas, & in dissensione, & in B schismate sacrificare testatur. Idem ad Bonifacium; Heretici, inquit, non querunt Spiritum fanctum nifiin Chrifti corpore, cuius habent foris Sacramentum, sed remiplam non tenent intue, cuine illud eft Sacramentum, & ideò fibi indicium manducant, & bibunt, vnus enim panie Sacracramentum est unitatis.

Huiusmodi distinctionem inter Sacramentum, & cius effectum, cùm quidam exantiquis Patribus minus attenderent, ad hoc deuenerunt, vt & baptifmum in hærefi fufceptum, nihil c S. Anguft. effe putarent, Beato Augustino attestante in hb. VI. contra Donatistas: Baptefmo contra Do- Nec ob aliud, inquit, visum est quibusdam, etiam egregiis viris antistitibus Christi, inter quos pracipuè Beatus Cyprianus eminebat, non effe poffe apud Hareticos vel schismaticos, baptismum Christi, nisi quia non distinguebatur Sacramentum ab effe-Etu , vel v/u Sacramenti ; & quia eius effe-Etus, at que v sus in liberatione à peccatus, & cordis rectitudine apud Hareticos non inneniebatur , ipfum quoque Sacramentum non illic effe putabasur : Sed confiderato fectu Sacramenta habent, & tamen habent: Itidem & ab his, qui extra Ecclefiam funt cadem perniciosè haberi, & tamen haberi Pastores Ecclesiastici censuerunt. Vnde idem Doctor in terrra Dona- tio libro contra Donatistas : Haretici reftancap; \* habent Sacramenta, & foripturas ad fpefin. labri: ciem, non ad falutem. Idem in quarto: Idem con- Nec foris, ficut nec intus qui quam, qui ex the form parte Diaboli eft, potest velin se, vel in quo-Idem einf. quam maculare Sacramentum, quod Chride operie, fieft. Item in quinto: Dem adeft Sacra-

Missa oratur à Sacerdote, vt fiat nobu A menti, & verbi sui per qualessibet administrentur ; 🕁 Sacramenta Dei ubique recta funt; & mali homines, quibus nibil prosunt, vbique peruersi sunt; id cft, intus,& foris.

> Idem ad quendam Festum : Neg, in- Idem Epift. quit, Sacramenta corum (Harcticorum) 167. ad Fenobis inimica funt, qua cum illis nobis funt communia; quia non humana sunt, sed dinina. Proprius corum error auferendus eß, quem malè imbiberunt; non Sacramenta, qua similiter acceperunt; qua ad pænam fuam portant, & habent, quanto indignius habent, (edtamen habent.

Idem in expositione super episto- idem expelam S. Ioannis: Habere, inquit, baptif-fition in Epsft.loan. mum, & malus potest; habere Prophetiam, irattain 7. & malus effe potest. Inuenimus Saulem Regem babuisse Prophetiam, qui persequebatur Sanctum Danid; & impletus est spiritu Prophetia, & Prophetare capit. Accipere Sacramentum corporis, & fanguinis Domini & malus potest. Nam de talibus di- 1. Çer. 11. Eumest : Qui manducas, & bibis indigne. Habere nomen Christi, & malus esse posest, idest, Christianus vocari & malus esse poseft. De quibus diclum est : Polluebans no- Ezech 36. men Deisui. Ergò habere Sacramenta ifta omnia & malus effe poteft ; babere autem charitatem, & malus effe non potest. Idem ad Emeritum \* Hæreticum : Vos, in- "D. \* Denatiquit,mutamini ex ea parte, qua diffentie. s. Anguft. batu; quamuu Sacramenta, qua habebatu, EpiA.164. sub finem. cum cadem fint in omnibus, fancta fint. Quapropter vos mutars volumus à peruerfitate,id eft, vt denud radicetur veftra precifeo. Nam Sacramenta, qua non mutaftis, ficut habetis, approbantur à nobis ; ne forté cùm vestram prauitatem corrigere volumus,illis myfteriū Chrifti,que in veftre pranitate depranata non funt, facrilegam co, quod & reprobi in Ecclesia fine ef. D faciamus iniuriam. Idem in lib.1.contra S. August. Donatistas : Sie & illa (Sacramenta) matisfies qua Schifmatici, & Haretici, finon aliter 46.2 c. 13. habent,nec alster agunt, quàm vera Ecclefia, cùm ad nos veniunt, non emendamus, sed approbamus.

> Ex his ergo sententiis cuidentissimè declaratur, etiam extra Ecclesiam esse de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta de la converta d fis non iterentur, sed potius rata esse iudicentur. Eadem autem ratio, & de ordinatione, & de baptismo foris accepto tenenda est. Nam iuxta Augu-C 2 ftinum;

Digitized by Google

daest. Si discedit à malis, vtrumque discedit; si permanet in malis, vtrumque permanet ; aut enim conuer sus administrat, quod administrauit, si boc vtilitas Ecclesia exegerit; aut, si non administrat; manus tamen ei inter Laicos non imponitur, eò quod Sacramentum ordinationis obtineat.

51

de Baron.

Tom. II.

Quia igitur tam egregij Doctoris affertioni, & nos absque scrupulo acquiescere debemus. quem & Romani Pontifices iuxta attestationem san-&i Cælestini Papæ inter Magistros, B dum adhuc viueret, habuere : cuius & Opuscula post mortem cius pro authenticis recipienda Synodali iudicio decreuere. Quapropter illud scriptum Prido, fen Musici Widonis, quod sub nomine Pa-Guide A- schalis Papz honorastis, non in tangue feripfie tum attendere debemus, vt contra af-Ibrorde fertionem Przfati Doctoris Sacramé-Mulica.Vita ab Hærcticis vsurpata, temere exsufflemus. Scribit enim satis improuide de annullandis Simoniacorum Sacramentis, cum pie memoriæ Petrus

Damiani Cardinalis Officnfis Epifcotiffimus, & in huiusmodi causis lagacissimus, non minus per Simoniacos, quamper alios Hæreticos Sacramenta decurrere probauerit in libro suo, quem Gratifimum cognominauit San-&a quoque Romana Ecclesia nonnihil eos Sacramentorum habere demonstrauit, cum in tempore Nicolai Papæ gratis ordinatos à Simoniacis, in acceptis ordinibus permanere concesserit. Quod autem Simoniaci Sacramenta habere dicuntur.non ad honorem corum, sed ad contumeliam crilegi deputentur, quanto sanctius est, quod contra fas, & ius vsurpare non verentur. Eo víque tantum humanam prauitatem inscqui debemus, ne iuxta Augustinum diuinis mysteriis facrilegam faciamus iniuriam, quæ prauitate hominum nullo modo deprauari potuerunt.

Sed & Sacramenta Neophytorum proscribere non audemus, quorum ordinationes sancti Patres ratas esse cenfucrunt, cùm cos acceptum ordi-

ftinum; nulli Sacramento iniuria facien- A nemadministrare permitterent. Hinc Beatus Leo Papa primus scribens ad s. Leot. Epif.87. Episcopos Mauritania, cos, qui ex Laicis ordinati sunt, in ordine concessit permanere. Item S. Ambrofins in or- Paulinan dine, quem Neophytus, vtpote in in vitas. Ambrosÿ. octaua die post baptismum accepit, víque ad finem vitæ Deo digné diuina Sacramenta ministrauit. Hoc vrique nec iple sandus Ambrolius faceret, nec alibl sancti Patres fieri permitterent, fineophytis Sacramentum ordi-

nationis penitus defuisse crederent. Horum autem auctoritati illa exempla de annullatione huiufmodi Sacramentorum anteponere no possumus, quæ non de antiquis, sed recentioribus mutuastis temporibus, in quibus, inquam, temporibus, multa contra fas & ius vsurpata reperiuntur, quæ magis respuenda, quam in exemplum ducenda videntur. Ipfe etiam \* Roma- \* Liberhinus Pontificalis, vnde illa exempla protulistis, sepenumerò non ita facienda, quàm facta historica simplicitate præscribit : nec solum legitimas institutiones, sed & nonnullorum inconsipus religione, & cruditione nomina-C deratas vsurpationes referre confueuit. Vnde non omnia, quæ in co scripta leguntur, pro Ecclefiasticis fanctionibus recipere debemus : præsertimillaminimè, que à confideratisfimis antiquorum Patrum sententiis deuiare videmus; ex quibus vos duo exempla posuistis, que Sacramenta neophytorum adeò profanant, vt ordinatos ab iis reordinados censeant, quod & ipfis Apostolis corumque fuccessoribus Romanis Pontificibus, aliisque sanctis Patribus aduersari non dubitatur. Ipsi enim Apostoli in suis Canoest referendum, cum tanto magis sa- D nibus cos damnasse leguntur, quicunque secundam manus impositionem accepisse detegerentur. Item S. Gre- S. Greger. gorius Papa I. scribens Ioanni Episco- Lib. 2-Epist. 32. po Rauennati : irem prædecessores cius Zozimus Papa, atque Bonifacius cum CC. XVIL fanctis Patribus Carthaginenfis Concilij reordinationem,

> Quod autem illi, qui ordinati sunt ncophyti Sacramentum ordinationis non minus habeant, quàm Hæretici, fupe-

æquè vt rebaptizationem, damnaue-

ÍĊ,

ちえ

superius sanctissimi Patres, Leo Papa, A multiplicat. Nequaquam igitur dam-& Ambrofius, alter decreto, alter exemplo nos apertissime docuerunt. Quicunque igitur ordinatos neophytos iterum ordinandos ceníuerit, proculdubio contra sanctos Patres facit. Eodem modo & illa reordinatio reprobatur, quam Alefredus Hildesheimensis Episcopus fecit in his, quos Ebo Rhemenfis Epifcopus, fed damnatus, ordinauit. Namiuxta Augusti-

•fi quilqua num; \* si quis Episcopus pro aliqua culpa fordina. ab officio remoueatur , Sacramento femel 1 111 S. Anguft. imposito noncarebit, \* quod damnabiliter de bone 649. 24. nente. Guica.

52

coningati. nihilominus dare, quàm habere poterit. Sic quamuis & Acatius depositus, de quo supra re- B - quamuis adiudici- tulimus, multos ordinauit, quos taum perma- men beatus Anastasius Papa integrum nente. Auastafine ordinationis Sacramentum ab coper-I.Epifiela cepiffe, & ob hoc non reordinandos esse iudicauit. Nullus autem damnatus, vel excommunicatus, fibi de confectione Sacramentorum applaudat, imò in hoc cumulum suz damnationis agnolcat, cum tanto lceleratior, & ob hoc fibi tantò perniciofior existat, quanto fanctius reputat, quod facrilego aulu vlurpare non veretur. Nempe tolerabilius peccaret, fi de altari corpus suum communi pane reficeret, C quam animam fuam damnatoria cõmunione interficeret. Nam iuxta Apostolum; qui (Eucharistiam) indigne fumit, iudicium fibi manducat, & bibit. Indignè autem fumit, qui nondum criminibus pœnitedo le purgauit; quem nec Canonica seueritas ad pœnitendum excitare potuit. In ordinationibus quoque quilibet damnatus minus delinqueret, si nihil daret, quàm per Sacramentum ordinationis ordinato suam damnationem irrogaret. Et mirum in modum , dum cam alij irrogat, penitus fibi ipfam non diminuit, fed

nati de perniciosa vsurpatione Sacramentorum applaudant fibi, cùm tanto irreparabilius seipsos condemnent, quanto sanctiora sunt, quædare, vel. accipere contra fas & ius facrilege prefumunt.

Hinc fandus Gregorius Papa I. in s. Gregor. Regesto suo K. CC. XL. \* partis se- Lib.4. Epi. cundæ, damnatum facerdotem prifti- 5. ad Greni officij vlurpatorem perpetua exco- nanium municatione damnat, vt vix ei viati- Epifcopum cum in fine vitæ concedat. Hinc fan- \* Vide e-&i Patres in Antiocheno Concilio wim d.50. \*K.4. cuilibet damnato, fi aliquid de dens. facro ministerio attingeret, omnem \* Cap. Sel spem restitutionis, vel locum satisfa- Can ctionis penitus denegauerunt ; omnesque ei infra damnationem communicantes sub excommunicatione damnauerunt. Siergò pro vsurpatione facri ministerij tam acriter damnantur, qui solo officio priuantur, quanto magisilli, qui officio & communionepriuati, talia prælumpferunt indigni.

Caucant quoque & ipsi Catholici, ne aliquando Sacramenta à damnatis percipiant, ne se sub excommunicationem sanctorum Patrum ponant. Præcipuè autem de Sacramentis excommunicatorum caucant, quod per hæc iuxta attestationem sanctorum Patrum, non salutem, sed damnationem, & execrationem quilibet participantes accipiunt, quibus non dico in Sacramentis, sed si in osculo communicauerint, Canonicam excommu-

nicationem subterfugere non poterunt.



54

L.Cor. 11

EIVS

Apologeticus Bernaldi



EIVSDEM BERNALDI (ONftantiensis Presbyteri

# APOLOGETICVS SVPER EXCOMMVNICA-TIONEM GREGORII VII.

I nicationis, quam Dominus noster Gregorius Papa VII. Apostolica autoritate promulgauit, nonnulli facrilega temeritate, quasi irritam iudicare præsumunt, sequein hoc, iuxta attestationem fan-&orum Patrum, Apostolicz autoritatis reos perniciofissime efficiunt. Sed in hac corum præsumptione, nec ipfi peccarent, nec alios peccare facerent, ficuiuslibet Prælati in Ecclesia priuilegium, non dico Romani Pontificis, primatum attenderent. Eft enim ge- B nerale priuilegium huiusmodi Prælatorum, iuxta institutionem sanctorum Patrum, vt subditos iudicent, nec subditi eorum iudiciis temerè resultent, quibus absque omni contradictione secundum Canones obedire

**Z111.**2.

L.R.eg. 15.

Hank. 10. debent. Scriptum eft emim. non eft difcipulus supra Magistrum. Et; qui resistit poseffati, Dei ordinationi resistir. Et fi hoc Apostoli de seculari potestate dixerut. quid nos sub Ecclesiastica potestate degentes agere debemus, vbi inobedientia, pro ariolatione, & Idololatria fiasticz potestari, scilicet diuinz ordi-

nationi pro Idololatra meritò deputatur, quid de illo censendum est, qui candem potestatem penitus abrogare conatur? Videat autem quilibet Prælatus quam fibi reuerentiam à fubditis exigat, nec cam Romano Pontifici denegare velit, à quo omnis Ecclefiaftica porestas procedit. Nunquid enim suamporestatem statim irritam fore iudicabit, fi qui tantum ex subiectis cius ita iudicaucrint ? Nunquid statim

ENTENTIAM excommu- A suam prælationem ipse denegabit, G quidam ex suis ouibus eum pro Prælato habere nolucrint? Nunquid fuam Canonicam excommunicationem in subditos irritam arbitrabitur, si quidam tantum corundem subditorum hoc afferere conantur, qui \* tantum, + tamen. cotcaus ei, vt legitimo pastori, obcdierunt, & sententias eius in alios ratas effe censuerunt? Nunquid sententiam suam iudicio subditorum retractari, nedum penitus annullari ynguž patietur ? Non plane. Ergo reuerentiam, quam ipse à fubditis suis sibierigit, ctiam ipfi Przlato fuo, juxta flatuta sanctorum Patrum, dependat, & præcipuè Episcopo Sedis Apostolice.

56

Huius vtique sententiam fancti Patres, nusquam retractari, nedum an- vide C. 17. nullari ab aliquo permiserunt. Hinc 9.4.c. 30. beatus Nicolaus Papa primus omni- Vis hoc bus Episcopis scribens; Nemini, inquit, scholiolum licitum est de sedie Apostolica indicio indi- apponium. Epistola, care, autillius sententiam retrastare per- es quo boe miffum, videlicet proptet Romans Ec- ca. /umpin eft non exclesse primatum. at: ali-

Item Beatus Gelasius ad Episcopos quid came reputatur. Si ergo inobediens Eccle. C Dardaniæ: Cuncta, inquit, per Mundum beinrEpife. nouit Ecclesia,\* quod Sacrosaneta Romana 1 ad Mi-Eoclesia quorumlibes Episcoporum ligata chaëlem Imp. poßst abfoluere, & de omni Ecclefia fas ha- B.Gelafim poisit avjoinere, o ac omme second licent I.Deboe beat indicare, neg, chiquam de eine licent I.Deboe Side 9.9.3. indicare indicio. c.107.Eg

> Item Sanctus Syluciter Papa vni- 108 CunuersalisSynodi iudicio decreuit; Nemo, cta. Est a-inquit, primam sede iudicabis : Neg, enim pis. II. Ediab Augusto, neg ab omni Clero, neg a regi- tien. Rom. S. Sylnebus, neg, à Populo Iudex iudicabitur. fer. I. \* quensă quorulibei femenisie ligat a Poniificu, fedes B. Cap. 20. Pesri Apoftoli ini babeat refolucedi: Sipore quod de om-m Ecclefia fai babeat indicando, weg, Sc.fic Ro. edicio. Bca-

# pro Gregorio VII.

Zam GregerÿVII.

fuir babir eifice.

Sita cim.

liale.

57 Beatus autem noster Gregorius Pa- A nus, & in cœlo ligati indubitanter crepa, Canonicè quidé ordinatus, vt sanda Ecclesia Romana fidelissimè testarur, ab omnibus Catholicis Iudex vniuerfalis Ecclefie, & pro Romano Ponab hoffis. tifice semper habebatur, quod & ipsi Cagnitan eius excommunicati de co iudicaucof prologi- runt, cùm ad eius reconciliationem sime Pen- fæpenumero recurrerint, licet ad vomitum suum postea redire non timuerint. Nunquam sanè aliquod crimen

Innocentia in illo, yel ab inimicis inuentum eft, vel probatum, quod susceptum sibi illicitum faceret officium. Sed li quod B tale crimen admissset, nunquid tandem inauditus, no confessus, nec conuicus canonicè damnari posset, etiamfi vltimus Ecclesiastici ordinis extitisset? Núquid enim legitime officium sum exerceret, vsque dum Canonicè iudicatus ab officio cessare iuberetur? Et, hoc vtique Dominus noster Gregorius Papa nequaquam abnuit, quin more cuiuslibet Clerici duntaxat Canonicè audiretur. Et hoc priuilegio Romani Pontificis incongruum effe videretur, Aduersarijautem eius nec hoc vnquam concedere voluerunt. · comme- Nam in tali examinatione & illum ex-.purgandum, & fe \* contumeliosè criminationis inculpandos fore non dubitauerunt. Ergoscententiam Apostolice autoritatis in apertissimos contumaces ab co depromptã, nullus Chriftianus irritam iudicabit, qui Canonicis sanctionibus sanctoru Patrum contradicere nolucrit. Ipfienim & temerariam cuiuslibet inferioris Episcopi duntaxat Catholiciexcommunicationem ratam esse censuerunt, vt in Sardicenfi Concilio c. 17. legitur.

> Nec illam excommunicationem noster Apostolicus priuatim deprompfit, sed generali Synodo przsidens vniuersali iudicio Ecclesiæ promulgauit. Quz quidem Ecclefia, ius ligandi, atque soluendi in persona Petri acceptum semper obtinere à nullo fideli dubitatur, vt fanctiffimi, atque fideliffimi Patres nostri, Cyprianus, Augu-Rinus, atq; Leo Magnus in scriptis suis docuerunt. Quicunq; ergo eius iudicio in terra ligati sunt, ipsi nihilo mi-

duntur. Quapropter omni postposita contradictione, illos quos Dominus noster Gregorius Papaiudicio Vniuersalis Synodi excommunicauit, & nos excommunicatos effe credimus, neiplis excommunicatis damnabiliores meritò iudicemur, qui etsi qualibet occasione excommunicationi subiaceant, non tamen temerè ligamenta Ecclefiæ denegant. Nam proculdubio nefandius esse deputatur, quemliber iplam Eccleliasticam potestatem ligadi,atque soluendi non credere, quàm, salua fide, Ecclesiasticis statutis non obedire. Hine S. Gregorius Papa Pri-s. Gregoria mus ad Theoctiftam patritiam, fcri- m 46.9. bens testatur: Ip/s,inquit, fibisestes (unt, quia Christiani non sunt. quia ligamenta fantia Ecclesia, \* vanis se existimant cona- \*variis Ed; Romana. tibus foluere. Sciendum autem, quod sancti Pa-

tres pro excommunicatis habuerunt non folùm illos, qui post apertam corum contumaciam specialiter excommunicati funt: sed & illos, qui iam fa-&am excommunicationem incurrere non timuerunt, videlicet aut se in partem excommunicatorum conferendojaut, quod fub excommunicatione illis specialiter prohibitum est, acceotando. Hinc S. Concilium Nicznum Arianos omnes, vel quisquis in hanc pestem, sue consensu, seu communione decidisset, vt B. Gelasius Papatestatur, damnauit; quem morem & in aliis excommunicationibus suis sanda mater Ecclesia observare consucuit. Beatus quoq; Gregorius Papa Primus, con-s. Greg. lib. nem víq; ad Canonicam examinatio- D secratores Salonitani præsumptoris 3-erifi.20excommunicatos esse declarauit, cò quòd ipsam consecrationem sub excommunicatione eis specialiter interdictam facere tentauerint. Quam rem nos, inquit, nullo modo poffumus diceres confectationem, qua ab excommunicatis celebrasa est. Sic vriq; quilibet Romani Pontifices pro excommunicatis habuerunt eos vtique, quicunque aliqua fub speciali excommunicatione prohibita prælumplerunt. Ergo & à nobis omnes huiusmodi meritò, vt excommunicati; deuitantur, víque dum Eeclesiastico more reconcilientur. Sunt C 4 autem

58

Callifi I. pift.2.

cialiter deuitare debemus, videlicet in falutatione, in osculo, in oratione, in conuiau: quòd, vt S. Calliftus Papatefatur, quicunque excommunicati, velin bis, vel in aliis probibitis communicauerint, fimili excommunicationi, inxtainftisutionem Apostolorum, subiacebit.

P/al. 140. Taria exwww.wicatis

Sed multi ad excufandas excufationes enfaciones in peccatie multipliciter fe excufant, rernen, gui quod excommunicatos vitare non debeant. Alij enim illam sentētiam beati communi- Augustini prætendunt, quod commueabaus. s. Angusti. nio malorum non maculet nist consentien- B cium non habet crimini. m, paßim tes:alij dicunt; quòd Ecclefiafticus paftorimubruco. bus, sue corum fanctioni subiecti non sint; era Dona- ed quòd seculo penitùs abrenunciauerint:

alij etiam fibi obedientiam in Pralatum suum sufficere putant, ne Canonicis Instisutionibus obedire debeant. Sed omnes has excusationes, quamuis ipsi Apostoli indubitanter, vt prædictum est, annullauerint, cum communionem excommunicatorum generaliter omnibus sub excommunicatione, juxta attestationem S.Callisti Papz interdixerint, nos tamen lingulas, quàm fripigebit. Et hoc vtique periti Ecclefiaficarum regularum facilè per se deprehendunt; nos autem simplicioribus tantum fratribus in hoc fatisfacere vor lumus, vt tanto studiosius ab excommunicatis se abstincant, quanto inexcufabilius se in corum communione maculari cognoscant.

Illi ergo, qui sententiam B. Augusti-

Refutatio excufatio-00 mm # # # # # . Cationem defendebane.

nam, qui niprætendunt, quod communio mabe non-lle lorum non maculet nili consentientes, ad exaggerationem fuz excufatioon excom. nis subinferre solent; summopere sibi eri- D vtique de malis in vnitate positis, non municatio mina excommunicatorum displicere, nec vllo modo fe corum criminibus affentire, ctideo exteriorem corum communionem non eis nocer. Sed hæc fententia beati Augustini, tantùm de communione malorum adhuc in vnitate politorum, & nondum pro sua malitia excommunicatorum deprompta euidentissime ex verbis ipfius Augustini probatur. Ponit enim candem sententiam scribens ad Donatistas: Quifquis, inquit, in Ecclesia bene vixerit , nihil cipraiudicant aliena peccata; quoniam vnu/qui/que pro-

Oala autem quatuorres, in quibus cos spe- A prium onus (in ea) portabit. Sie & Aposto-L Cor.15 lus dicit; Et quicung, (ın ea) corpus Christi manducauerst indignè, fibi sudicium manducat, & bibit. Cum autem dicit; indicium fibi manducat & bibit ; fatis oftendit, quod non alteri iudicium, sed sibi. Hoc nos egimus, & oftendimus, & obtinuimus, quod communio malorum non maculat aliquem participatione Sacramentorum, fed confenfione factorum. Nam fin factus malis non eis qui fquis confentiat, portat malus caufam fuam, & personam suam, nec praiudicas alteri, quem in consensione mali operie, so-

Ecce apertissime B. Augustinus non se hoc de excommunicatis dixisse manifestat, cum de eo, qui in Ecclesia corpusDomini indignè sumit, dicat.Nam superius ad cosdem Donatistas de excommunicatis præmisit dicens: Quifquis à Catholica Ecclesia fuerit separatus. quantumlibet laudabiliter se vinere existimat, hoc solo scelere, quod à Christianitate disiunctus est, non habebit vitam; sed ira zoan. Deimanet (uper eum. Deinde, de his, qui in Ecclesia sunt positi consequenter adiccit: Quisquis autem in Ecclesia, & 16uola fint, specialiter demonstrare, non Cliq. vt suprà diximus. Idem Eleusio, & \*Grammatino: Quibus, inquit, mali pla- \* Felici cent in unitate, ipfi communicant malie. Grammaquibu antem difficent, & eos emendar 6. Angus. tico. non poffunt, ne ante tempus messi audeant epif.162. Zizania eradicare, ne fimul eradicent & triticum,non factic corum, sed altari Chrifti communicant, ita vt non folum ab eis non maculentur, sed et am dininis verbis laudari, pradicarig, mercantur; quoniam ne nomen Christi per horribilia schismata blasphemetur, probono unitatis tolerant, quod pro bono aquitatis oderunt. Ethoc de excommunicatis euidentissime so-

> Idem ad Emeritum: Et illud, inquit, non est tacendum, & cognitos malos bonis non obesse in Ecclesia , si cos à communione prohibendi, aut potest as desit, aut aliqua ratio conseruanda pacis impediat. Et post pauca: Manifestum est, non hoc effici hominem, quod est malus qui/quam, cum quo ad altare Domini acceditur, etiamsi non sit incognitus, fi tantum non approbetur, & à bona conscientia displicendo separe-INT.

nat.

Idem

cundum Matthæum de duobus cæcis: In multis, inquit, Senctorum librorum losis apertissime fonat effe intus in Ecclesiad bonos & malos, quos (apè dicimus frumensum, & paleam. Et de iisdem ipsis malis, id est in vnitate positis, quomodo boninon maculëtur, in eodem fermone subsequenter annectit : Duobus modis, inquit, no se maculas malus; fs non con (entias, & firedarguas, boc est, non communicare, vel non confentire. Communica: ur quippe, quando facto esus confortium vo- B luntatis, vel approbationis adpingitur. Hos ergo nos admonens Apostolus ast : Nolise communicare operibus infructuosis tenebrarum. Et infrà: Non confentientes fitis malis, vt approbetis, neque negligentes fitis, vt non arguatis, neque superbientes, vt infultantes arguatie, Qui autem deseruerit unitatem, violat charisatem, & quifquis violat charitatem, quidlibet magnum babeat , ipfe nihil est, iuxta Apostolum.

61

£.Ger.11.

Ideo in lib. de fide, & operibus: Cùm per negligentiam prapofitorum, fiue per aliquam excufabilem necessitatem, fine per occultas obreptiones inuenimus in Ecclesia C fiasticis statutis inobedientes anathemalos,quos Ecclefiastica disciplina corrigere, aut coërcere no poffumus, tune ne afcendat in cor nostrum impia, Operniciosa prefumptio, qua aftimemus nos ab his effe feparandos, ut peccatis eorum non inquinemur, acita post nos trahere conemur velutimudos, fanctos ý, difcipulos à compage segregatos; veniant in mentem illa descriptionis fimilitudines, & divina oracula, quibus demonstratum, & pronunciatum est, malos in Ecclefia permixtos bonu víque in finem feculi, tempus ý, iudicij futuros, & nihil bonis in unitate, & participatione Sacramentorum, qui corum factie non consenserint D obfuturos.

Ecce quorum malorum communionemB.Augustinus nobis non nocere afferit, videlicet eorum, qui in Ecclefia sunt positi, nondum ab Ecclesiastico iudicio scparati. Quod si idem ipse S. Doctor non tam fignanter víquequaq; exprimeret, nos tamen illud nequaquam de excommunicatis intelligere deberemus, ne illum ipfis Apoftolis,& ſan&is Patribus, ſibique ipſi contraria dixiffe, astrucremus. Ipsi enim Apostoli, corumque successormunionem excommunicatorum in

Idem in ferm. 17. de Euangelio fe- A tantum nocere docuerunt, quod & fupra notauimus, vt sub excommunicatione cum damnarent, quicunque eis vel exterius communicare præfumeret. Nechane fententiam B. Augustinus ignorauit, quam etiam'in Concilio CC. XVII. Epifcoporum fua fubfcriptione confirmauit. Non ergo aliquis B. Augustinum pro defendenda communione excommunicatorű fruftra in testimonium assumat, imò ci, ne eis vllo modo communicet, obediat, ne & iple, iuxta fanctorum Patrum statuta, eidem excommunicationi fubiaccat.

62

Qui autem se de excommunicatio- Refutario ne vitanda exculatos putant, quafi abre- alterins excufacion nunciantes feculo, Ecclesiasticu pastoribus, nu. fiue corum fanctionibus non fubiaceant, videlicet monachi, fiue quilibet religiofi, non ociosè confiderent, quid de hoc fanctum Chalcedonense Concilium deliberet. Ipfum enim generaliter omnes monachos per vnamquamque ciuitatem, fiue regionem Epilcopis fubiectos fore decreuit, ipfosque Ecclematizauit. Hoc autem vnum eft ex illis quatuor Conciliis, que S. Gregorius s. Gree. lik astruit veneranda, vt fancta quatuor 1-epif.24. Euangelia ; de quibus ad Patriarchas scribens testatur : Cuiuslibet, inquit, vita, atque attionis norma \* existat; quisquis + consistint eorum (hoc cft, Conciliorum) foliditatem non tenet, etiamsi lapis esse videatur, samen extra adificium iacet. Et post pauca; Se, & non illa destruit, quisquis prasumit, aut soluere, quos ligant, aut religare; quos foluunt. Quifquis ergo aliud fapit, anathema fit. Videine, quàm nulla religio quemlibet excufare poffir, quin Ecclesiasticis statutis obedire debeat, cum quilibet inobediens extra ædificium iacere deputetur : ctiam fi tam religio-. fus sit, vt lapis esse videatur. Imo ipsa religionis prærogatiua maiori eum addicit damnationi, qui non tanto obedientior sanctifime matri sue Ecclefiz extiterit, quanto religiofior haberi voluerit. Debent vtique religioli aliquid Ecclefiafticis ftatutis fupererogare, non ipía flatuta temerario aufu abrogare; alioquin tanto maius iudicium fubibunt, quanto in altiori gradu fan-Sitatis politi, & ipla communia præ-

ëëpta.

cepta non timent przuaricari. Eft au- A tem Apostolicum, & vniuersale totius fandte Ecclefiæ præceptum, vt excommunicati deuitentur. Ergo & quilibet religiofi hoc obscruare debebüt; alioqui maiori damnatione, quàm etiam laici merito subiacebunt.

Refelien artises\_ enfatio.

62

Sed & obedientia in Prælatum nos excusare non poterit, quin Apostolicis statutis necessario obedire debeamus, fi filij Ecclefiç effe volumus Hiac enim obedientierų Eutychetis Constatinopolitani Abbatis cum ipfo Eutychete in ConcilioChalcedonenfiana- B tam fubicaus, quàm Prælatus cos dethematizati funt. quod magis eidem, quàm Apostolicis institutis obedire delegerant. Subditi autem Nestorij Præsulis Constătinopolitani à sanctiffima Synodo Ephefina laudati funt, quod ipfi Apostolicis institutis obedientes, proprio Episcopo restiterunt. & obhoc etiam postea excius potestate penitus emancipari meruerunt.

Hinc & B. Eutychianus Papa, & Mar-

cretis suis, que martyrio consecrauit,

Epifeopo , nec Abbati fuo obedire debeat,

fi iufferint ci, vt pro excommunicato Mif-

(as instituat. Sed & B. Gregorius Papa I.

Honoratum Salonitani Episcopi Ar-

chidiaconum, sed ab Episcopo depofitum, codem nolente Episcopo in lo-

cum suum restituit, aliumque eidem

cò quòd ille suo Episcopo in tali sub-

rogatione contrainterdicum sedisA-

postolicz obedierit. Idem quoq; Apoftolicus scribes Ioanni Corinthiorum

Episcopo, Paulum \* Eufemium, Tho-mam, Clematium, clericos ab ordine

deposuit, cò quod proprium corum

Episcopum accusare non obedierunt;

quorum tamen Paulum, & Clematium

in pristinum gradum postea restituit.

tudine examinarent, vt auditali vera essent, vltione canonica resecaretur;

hoc terribiliter subinferes; quòd apud

Deum eorundem criminum particeps

existeret, quicunq; corum illa subtili-

ter indagare neglexisset.

Honorato iam subrogatum deposuit, -

B.Entychi-ANH PATA tyrà B.Petro decimus septimus in deopif.z.

•Euphemium.

\* Byzacij. Item iple scribens omnibus\* Nichacij Fide S. Gre Concilij Episcopis, firmislime przce. ger. 156.10. pit, vt Primatem suum Clementium •pift.35. de illatis criminibus cum omni folici-

Hzc & alia huiufmodi in Ecclesiasticis sanctorum Patrum statutis sufficienter inuenire potestis, que nobis cuidentisime demonstrant, quam obedientiam subic&i cuiuslibet Prelatiad fuperiorem potestatem debeant, qua & ipíos damnare poterit, fi vel Prælate fuo contraipsam obedierint. Non ergo aliquis obedientiam Prælati fui fuperfluè prætendat, quod præcipuæ potestati, videlicet Apostolicz, & Ecclefiaiticz autoritati in deuitādis excommunicatis obedire non debeat, imò uitare studeant, ne eidem excommunicationi, iuxta Apostolorum institutionem, pariter subiaceant.

Sed & illi exculationi, quam quidă Refutatore excufatio fimplices in nostro tempore præten- à multien. dunt, quod excommunicati sam in tantum dine excoabundauerint, vt nequaquam, aut vix dewitari paßint: facilè respondetur, quòd difficultas euitandi; non negligentiam nutrire, sed maiorem cautelam ad deuitandos excommunicatos debet nobis excitare. Qnamuis enim difficile verisime protestatur; quod fubditus,nec C vitentur, non tamen pro nullo peccatorcputare debemus, fi eis contra Ecclesiastica statuta communicaueri--mus,quz iuxta fan dos Patres víque ad sanguinem defendenda cognouimus. Nam & quotidiana peccata non minus pro peccatis reputamus, etsi ca nequaquam in hac vita deuitare valeamus. Vnde & quotidiana eis procurata funt remedia, orationum videlicet, & Elcemolynarum, vt quotidic amputaretur, quod quotidie male pullulare videtur. Sic vtique quotiescunque excommunicatorum communione maculamur, statim ad pœnitentiam, & reconciliationem festinare debemus, Nam difficultas cuitandi, aut parum nos, aut nihil ad excusationem iuuabit, finosad præcauendum, & postea ad latisfaciendum negligentiores effecerit, quos in tali necessitate ad maiorem diligentiam excitare debuerit.

> \* Quidam etiam ineptissime se cum \* seriefie morte Domini nostri Gregorij Papæ "re" Berexculant, quali excommunicationem Apologia, Romani Potificis post mortem ipsins morene rat observare non debeant. Sed hiaudiant rik ligationem Romani Pontificis non miaus

#### De Sacramentis Excommunicatorum.

minus ratam reputari, quàm solutio- A nem; quia B. Petro, & suis successoribus à Domino ius ligandi codem tenore, & firmitate, vt foluendi concefsolutio aute cuiuflibet Apo-Rolici, siue in reconciliatione excommunicatorum, siuc in restitutione laplorum ctiam polt mortem folutoris valere non dubitatur. Nunquid enim quilibet reconciliatus, sucrestitutus pro excommunicato, vel deposito se statim reputabit, postquam reconciliatoreius, siue restitutor eius obierit? Catholici Pastoris post mortem ipsius rata & obscruanda non dubitatur; itidem necessario & de eius ligamento iudicabitur. Videlicet, vt & post mortem ligatoris zquè permaneat ligatus, qui non fuerit Ecclesiastico more reconciliatus.

Libet autem sentetiam B.Cypriani Martyris, & egregij Doctoris de communicatoribus excommunicatorum subnectere, vt ipsi perpendant, quam periculosè fibi ipfis ab corum confortio non caucant. Scribensenim ad Ma-C gnum Presbyterum: Innenimus, inquit, 8.Cypria-' •••• ep. 76. in sali facinore non folum duces, & auttores, sed & participes pænis destinari, nisi se à communione malorum separauerint,prasipiente per Mosen Domino, & dicentes Separamini à tabernaculis hominumistorum durissimorum, & nolite tangere ab omnibus, que sunt eis, ne simul pereatis in peccasis corus, & quod comminatus per Mosen Dominus fuerat, impleuit, vt quisquis fe à Chore, & Dathan, & Abiron non separasset, pænas statim pro impia communione perfolueret. Quo exemplo oftenditur, & probatur, obnoxiosomnes & culpa, & D minus ratam contemnat, cò quòd pœpæne futuros, qui se Schismaticus contre Prapofitos, & Sacerdotes irreligiofa temeritate miscuerint. Caucant ergo omnes tam subicctus, quàm Prælatus, tam sccularis, quàm religiofus à communioneexcommunicatorum, quòd nullus omnino excipitur, cum omnibus huiusmodi communio sub excommunicatione ab ipfis Apostolis interdicitur; & laltem cum excommunicatis perire timeamus, finec pro reuerentia Apostolicz interdictionis cos deuitare curamus.

Iplietiam communicatores excommunicatoru deuirandi funt.& fi communio corum non sub excommunicatione tam euidenter, vt excommunicatorum nobis interdicta legatur. Nam in facris Canonibus fæpenumeto repetitur, vt qui communicat excommunicato excommunicetur. Nec tantum ibi specialiter adiicitur, vt & communicatoris communicator sub excommunicatione damnetur : nempe multa, imò plura funt, que nusqua vel sub speciali prohibitione, nedum Non credo. Si igitur folutio cuiuflibet B excommunicatione, nobis prohibita legútur, vt carnem comedere in parasceue,&aliahuiusmodi, quæ tame pro fola Ecclefiastica consuctudine necesfariò dcuitamus, ne iuxta Augustinum. ad Cafulanum Prefbyterum, yt præuaricatores diuine legis iudicemur. Si ergo plurima pro fola Ecclefiaftica confuctudine deuitamus, quanto magis illud, quodà sanctis Patribus & si non fub excommunicatione, tamen firmiffime proscriptum cognouimus, scilicet ne communicatoribus excommunicatorum communicemus. Nam beatus Gelasius Papa, qui & aliorum san-&orum Patrum scripta Apostolica au-Aoritate \* canonizauit, scribens ad E- \*idef. anpiscopos Dardaniz, hanc sententiam thersea depromulgauit: Nihil, inquit, nobis comu- es at aper ne cum hominibus communionis externe, cryphi fein his præcipuè rebus, quas fancti Pa- Gelarij t. tres nobis prohibuisse cognouimus, epifici, Idem in sequentibus: Quid innat, fi quis alicui cuidentiori Haretico non communicet, & bis tamen communione iungatur, qui ab illius non funt communione diversi?

> Ne quis auté hanc sententiam quasi nam excommunicationis specialiter adscriptam non habeat, diligenterattēdatur, quid B. Nicolaus Papa I. in generali Synodo presidens generali cius dem Synodi iudicio decernat. Sed si quis, inquit, dogmata, mandata, interdi-Eta , fanctiones , fiue decreta à Prafule fedie Apostolica promulgata contempserit, anathema fit. Nec hoc vtique fancti Patres necessarium fore iudicauerunt, yt fingula quæque prohibenda lingulari excommunicatione prohiberent, cum szpissime omnium Ecclesiasticarum, institu-

. Digitized by Google

**Pow.** 16.

## Trattatus Bernaldi pro Gregorio VII.

institutionum violatores sub generali A ad Ecclesiasticam reconciliationem, damnatione multarent.Sed & ipla Ecclesiastica consuctudo sentetiam beati Gelasij Papz observare conatur, qua communicatorem excommunicatirecipere non folet, nifireconciliatum. Nihil autem firmius est tenendum, vt S. Augustinus testatur,quàmillud,in quo veritas consuesudini suffragasur.

67

Ideo autem fancti Patres huiufmodi communicatores deuitari voluerunt, quod iplos quali à scipsi danatos habucrunt. Sic przfatus Apostolicus Acacium, recepta communione Petri, fe R iplum damnasse testatur. Vnde & beatus Felix Papa in ipía fententia, qua Acacium anathematizauit, hoc fignan-•terappoluit. Habeergo cum his, quos libenter amplecteris, portionem: hoceft, cum excommunicatis: Ac si diceret. Non tam nouam excommunicationem super te fecimus, quàm veterem, qui teiplum communicando excommunicatis innodasti, confirmamus. Nec hoc sane negligenter inspiciendum, quòd B. Gelasius tam expresse subiecit, cur Apostolica sedes Acacium communicátorem Petri refutauerit : Beati, inquit, Petri fedes ne per Aca**cium in Petri confortium duceretur, ipfum** quoque à sus communione submouit. Idem

ep / f. 10.

Golofim I. Anastalio Imp. Poffquam Acacius communionis externa factus est, non potuit, nifi à Catholica, & Apoftolica mox societate pracidi, neper cum fi vel paululum ceffaremus,nosquoque videremur subisse contagia perfidorum. Et paulo superius: Non potest, inquit, quilibet peruerfitatie communicatore fuscepto, no pariter peruersus probari, nec potest refutari peruersitas complinecessario huiusmodi communicatores deuitemus, ne & nos per corum confortium contagia perfidorum fubisse indicemur?Si quis autem hæcomnia latius confiderare desiderat, scriptaciusdem Apostolici ad diuersos de anathemate Acacij non transitoriè legat, quæ li fideliter perlegerit, nulla ei amplius de vitandis communicatoribus excommunicatorum dubitatio remanebit.

> Accipiantergo szpè dicti communicatores sanum consilium, & festinet

nec Catholicam finceritatem externa communione, iuxtaB.Gelasium, commaculent; aut fi ipfi fuam falutem neglexerint, nos tamen, qui Catholici fumus, nobis ab corum commaculatione caucamus.

#### In Simoniacorum causis.

Iudicium aque frigide non recipi- sequebasmus, nec corum testimonium, qui ci- tar bac in M.S. Cod. dem morbo confentiunt, fed religio- que necad forum fratrum, qui eidem fceleri ftu- antecedendio,&voluntateresistunt.\*Quitamen fis, nec ad testes non per aquam frigidam, sed per ma perteignitum ferrum, vel feruentem aquam nent. Nom sunt acquirendi. tamen Ge

Simoniaci non admittuntur ad iu- mnia codicium, si probabiles persona, etiam fide repralaicorum, vel fœminarum precium se /entarem?. Omnes iab eis recepiffe testantur. Necaliud est fa probapro manifestis venire ad iudicium, nisi roomes à fatentare Dominum. Vnde & fallimur erne Canomultotiens in talibus; quia Deus longe bibeneur, St paret in est ab his, qui sensant illum. Decresals-

Per multos iam annos regni Teuto- bas rie.des nici latitudo ab Apostolicz sedis vni- parzatione tate diuisa est. In quo nimirum schis. Salgari. mate tantum periculi factum eft, vt quod cum dolore dicimus, vix pauci Sacerdotes, aut Clerici Catholici in tanta terrarum latitudine reperiantur. Tot igitur filiis in hac strage iacetibus Christianz pacis necessitas exigit, vt super hos materna Ecclesiæ viscera aperiantur. Patrumitaque nostrorum exemplis,&scriptis instructi, qui diuerfistemporibus Nouatianos, Donatiftas, & alios hereticos in fuis ordinibus susceperunt, præfati regni Episcopos ce per uer sitatie admisso. Vides ne, quam D in schismate ordinatos, nisi aut inuasores, aut Simoniaci, aut criminosi comprobentur, in officio Episcopali

fuscipimus. Idipsum de clericis cuiuscunque ordinis constituimus, quos vita, scientiaque

commendat.

SYNO-



# SVB GREGORIO VII. CELEBRATA.

## FNDEX CAPITYM.

Exflat bas CAP. I. De inua foribus pradiorum Ecclesiasticorum. De Norimannis inuadentibus pradia Monasterij B.Be-Synodme II. nedicti Montis Cassini. perfection Tomo 3. ep. Decres.fol.

De Inuestituris Ecclesiarum à Laica manu suscipiendis.

De non vendendis Prabendis, Archidiaconatibus, Prapo-761. IcemTomie IV. situris.

Qua sint falsa or dinationes.

Colonsenfis V. Tom 3 par- VI. Que sint falle pomitentie.

Ecclefiaftica à rege, seu seculari Princi-

pe, Episcopis, seu Abbatibus, aut ab aliquibus Ecclefiarum rectoribus fufce-

perit, vel suscepit, vel inuasit, vel inuaserit, vel ex corum consensu tenuerit,

nifi eadem prædia Ecclefiis reftituerit,

excommunicationi subiaceat.

Ne Laici decimas poßideant, et iam ab Episcopis concessas. 6 1285. 6 VII.

Jequent. Norăd. de- VIII. De leiunio Sabbati.

Ut nullus Abbas decimas, & primitias detineat. ende: eade IX. bac capita

Denongrauandis Abbatibus, & Clericis ab Episcopo. non sta re- X.

De pradius B. Petri restituendis cum pæna quadrupli.

Vt Episcopus, quinon prohibuerit fornicationes (lericorum, gasin. Illic XII. enim & aab officio (u/þendatur.

44:55 pletamen de-XIII. Ut omnis Christianus procuret ad missarum solenia aliquid cretabuin Deo offerre. Cicily Ro-

Synode 10- necessitates, przsidente Domino Gre-Jeripeio, Jenim ex- gorio VII. Papa cũ multis Epilcopis,& feriptio, ear cam in Clericis er diuersis prouinciis. In cade Rom. qua & subscriptione vniuersali datz sunt. tilion recunque ordinis vel professionis prędia couri.

Concilior

recentioris

periri in

locu & lo XI. bru sā alle-

aditionis

refondent sfin M. SS. hums capi-robon. HacDecre-torin M. SO. N N O Incarnationis M. A CAP.II. Siquis Nortmannorű prz- In Marg. Cod. M.S. dia Monasterij Beati Benedicti montis bac eram Cassini inuaserit, vel quascunque res Ex Regent eius dem monasterij iniuste abstulerit, Papa. Ra dia Monasterij Beati Benedicti montis bac erant. Caffini inualerit, vel qualcunque res' Ex Regesto ciuldem monafterij iniufte abstulerit, S. Gregor. & bis, vel teradmonitus, non emen- rionie ordo dauerit, excommunicationi subiace- nopatienr, at, donec refipifcat, & Ecclefiæ fatisfa- " nafterior# ciat.

Ciat. CAP. III. Quoniam inuestituras Ec Ecclefiara edir. Com- CAP. I. Quicunque militum cuiuf- B clefiarum cotra statuta fanctorum Pa- burin laitrum à Laicis personis in multis terra- ca porestas rum partibus fieri cognouimus, & ex debear. co plurimas in Ecclesia perturbatio- \*oriri, en nes \* esfe, imò ruinas religionis sandæ fiana relioriri, exquibus ipla Christianæ censu- go concul-ræ dignitas conculcatur perspeximus, cernimus, decernimus, vt nullus Clericorum in- eleficRom. uchituras Episcopatus, vel Abbatia, ed. con-

Sel alsari

vcl

D

71<sup>°</sup> hae paren- vel Ecclefiz [feu Przpoliturz, vel ali- A CAP.VII. Decimas, quas in vium piesheficielas cuius Clericalis dignitatis ] de manu rent in folo Imperatoris vel Regis, vel alicuius Lai-M. SS. & cz personz, viri, vel fæminz suscipiat. Quod fi przíumpferit, recognofcat in-

ucltituram illam Apostolica auctoritate irritam effe, & fe víque ad dignam fatisfactione Excommunicationi fubiacere.

te criminum imponuntur. Ideoque

quicunque miles, vel negociator, vel

alicui officio deditus, quod fine pecca-

to exerceri non posit, culpis gravio-

ribus irretitus ad pœnitentiam vene-

rit, id eft, qui bona alterius iniustè de-

tinet; vel, qui odium in corde gerit,

recognoscat, se veram pœnitentiam

non posse peragere, per quam ad æter-

nam vitam valeat peruenire, nisi mi-

les arma deponat, viteriusque canifi

aut confilio religioforum Epifcopo-

rum pro defendenda iustitia non fe-

rat; & negociator negocium derelin-

quat, & officialis officium deferat, bo-

na, quz quilibet illorum iniustè abstu-

lit, restituat, & odium ex corde dimit-

tat. Nec tamen desperet, interim quid-

quid boni facere poterit, hortamur vt

faciat, vt omnipoten's Deus cor illius

ad pœnitentiam illustret.

Si quis Episcopus Præben-

Exdeorerin CAP. IV. fanti Vrbami Papa; das, Archidiaconatus, Przpolitu-Quifquis ras, vet aliqua officia Ecclefiaftiça venafficas qua diderit, vel aliter, quàm statuta fanfunt, quo-nia à Deo rit, ab officio suspendatur. Dignum fidelibus, eftenim, vt ficut gratis Episcopatum &afidelib. Deo dona. tur, quæq; patus, vel dignitatis gratis diftribuat. ab codem CAP. V. Ordinationes, quz interuegratis ac-cipiuntur, niente precio, vel precibus, vel ob-&ideo gra sequio alicuius personz ca intentione eis dari de-bent, pro-pter sualu- sensu Cleri, & populi, secundum Caera vendit nonicas fanctiones fiunt, & ab his, ad velemincu eodem Si- quos confectatio pertinet, non commone do- probantur, \* fallas, & irritas effe diiu-nu Dei pe-eunia pol- dicamus. Quoniam qui aliter ordinafideri exi- tur, non per oftium, id eft, per Chriflimat. Hac flum intrant, fed vtipfa veritas tella-Marg.no- tur, fures funt, & latrones. SANINT. CAPVT VI. Falsas pœnitentias dici-\* Infirmal. mus, quz non secundum auctorita-Z048.10. tem sanctorum Patrum pro æqualita-

tatis concessas esse Canonica auctoritas fancinit, à Laicis possideri Apostolica auctoritate prohibemus. Siucenim ab Episcopis, vel Regibus, vel quibuslibet personis in proprietatem cas acceperint, nisi Ecclesiæ reddiderint, fciant se sacrilegij crimenadmittere,& ob id æternæ damnationis periculum incurrere.

Quia dies Sabbati apud Moyfes in Lenince. CAP.VIII. fanctos Patres nostros in abstinentia omnes de. resEccles-afticas quæ diderit, vel aliter, quàm statuta san-celebris est habitus, nos corundem au-fuede fru-Dei dona &orum Patrum præcipiunt, ordinaue-Dei dona &orum Patrum præcipiunt, ordinaue-dibus, fue monemus, vt quicunque se Christia- de pomis næ religionis participem effe defide- arborum Domini rat, ab efu carnium eadem die, nifi ma- funt, &illi iore festiuitate interueniente, velin- fanctificafirmitate impediente, abstineat. Vt nullus Abbas decimas, fio confe-crata Do-CAP.IX. & primitias,& reliqua, quz secundum mino, ad statuta Canonum ad Episcopos perti- ius pertinent, fine auctoritate Romani Ponti- dotú. Hae

tur. Er nern: Poffefficis, seu Episcopi consensu in cuius in margine, diœcesi habitat, detineat, Apostolica <sup>M.s.</sup>

С CAP.X. Nullus Episcopus grauamen, seuseruile seruitium exvsucontra Ecclesiasticam normam Abbatibus, seu Clericis suis imponat, vel interdiau sacerdotale officium, preciointerueniente, restituat. quod fi fecerit, officij sui periculum subeat.

sanctione firmamus.

Car. XI. Si quis prædia B. Petri Apostolorum Principis vbicunque pofita in proprietatem fuam vfurpauerit. vel sciens occultata non propalauerit; vel debitum feruitium exinde S Petro non exhibuerit; recognoscat se iram D Dei,& fanctorum Apostolorum, velut facrilegum incurrere. Quicunque autem in hoc crimine deprehensus fuerit, eandem hæreditatem B.Petro reftituat, & pœnam quadrupli de propriis \* personis persoluat.

CAP.XII. Si quis Episcopus forni- \* banin. Sie cationi Prefbyterorum, Diaconorum, dam Gide feu Subdiaconorum, vel crimini ince- car en edistus in sua parochia, precibus, vel pre- ". cio interuenientibus, consenserit, vel commissa auctoritate sui officij non impugnauerit, ab officio suspendatur.

CAP.

72

## fub Gregorio VII.

Exedi 23.

73

CAR. XIII. procuret ad Missarū solemnia aliquid Deo offerre, & ducere ad memoriam, quod Deus per Mosen dixit: Non apparebit in conspectu meo vacuus. Etcnim in collectis Missalibus sanctorum Patrum liquidò apparet, quod omnes Christiani ex vsu sanctorum Patrum Deo aliquid offerre debens.

In eadem Synodo sententia anathematis data eft in omnes Simoniacos & Nicolaitas Hereticos, qui in erroris sui secta indurati synodalibus sanctorum Patrum definitionibus, & decretalibus B corum statutis scienter inobedientes, Apostatarumque pertinacia cis recalcitrantes, studio, & voluntate refragantur. Multa etiam ad vtilitatem Ecclesie præter ista illie promulgata sunt, quæ nunc recenfere non eft temporis. Actum in Ecclefia Domini Saluatoris Laterarensi V. Idus Nouembris. Indi-*<u>Aíonc prima.</u>* 

QNA Sequantur,

Ezech.18.

De falsis Pœnitentiis.

inā abea. - Przterea admonemus omnes, qui eoGregorie aternz damnationis pœnas cuadere, ra effe, fa. & veræ beatitudinis gloriam cupiunt intrarc, vt à falsis sibi caucant pœnitentiis. Sicut enim falsum baptisma non lauat peccatum originale: ita poft baptismum falsa pœnitentia non delet nefas commissum : ideoque valde necessarium est, vt qui se aliquod graue crimen commilife cognoscit, animam suam prudentibus, è religiosis viris committat, vt per veram poenitentiam certam peccatorum suorum consequatur veniam. Hæc est enim vera pœnitentia, vt post commissum alicu- D ius grauioris criminis, vtpote meditati homicidij, & spoate commissi, seu periurij pro cupiditate honoris, aut pecuniz facti, velalioru his similium; ita se vnusquisque ad Deum conuertat, vt relictis omnibus iniquitatibus fuis: deinde in fructibus bonz operationis permaneat. Sie enim Dominus per Prophetam dicit: Si conuer (us fuerit impius ab impietate sua, & custodierit vniner la mandata mea: vita viuet, & non morietur. In quibus verbis manifeste daturintelligi, quomodo qui aliena bonadiripiunt, & ea, cùm possint redde-

Vt omnis Christianus A re, vel emendare noluerint, vel qui arma contra iustitiam portaucrit : aut odium in corde retinet, vel qui huius mundi negociationibus, aut officiis implicitus fuerit, que sinc fraude, sinc falfitate, fine inuidia, fine deceptione fratrum exerceri non possunt; nec ad Deum conuersus, nec de perpetratis facinoribus veram pœnitentiam facere credendus eft. Vnde inter omniavos hortamur, atque monemus, yt in accipiendis pœnitentiis non ad illos curratis, in quibus, nec religiosa vita, ncc est consulendi scienția, qui animas hominum magis ad interitum quàm ad falutem ducunt, tefte veritate, que ait: Si cacus caco ducatum prastet, ambo in Marth.19. foucam cadunt : Sed ad cos, qui religionc. & scripturarum doctrina instructi, viam veritatis, & salutis vobis oftendere valeant.

> Quotiens defuncto paftore alienius Ecclesiz alius est & Canonice subrogandus, Clerus, & Populus, remota omni seculari ambitione, timore, atque gratia: Apostolicæ sedis, vel Metropolitani sui consensu pastorem sibi, eligat secundum Deum. Quod fi corruptus aliquo vitio aliter agere præfumpserit, electionis perperam facta omni frudu carebit, & de cætero nullam electionis potestatem habebit. Electionis verò potestas omnis in deliberatione sedis Apostolicz, siue Metropolitani sui consistat : Sienim is, ad quem confectatio pertinet, non ritè confe-. crando, teste B.Leone, gratiam benedi-Etionis amittit, consequenter, qui ad prauam electionem declinauerit, eligendi potestat prinabitur.



INCI

#### Epistola Bernaldi



INCIPIT VTILIS ALTERCATIO DVO-RVM SVPER QVODAM CAPITVLO, DE INCON-TINENTIA SACERDOTYM.

DOMINO, AC VENE RANDO SACERDOTI AL-BOINO SCIENTIA, ET MORIBVS ADOR-NATO, BERNALDVS BONVM INDEFICI-ENS, QVOD EST CHRISTYS.

& verba de Canonum sanctionibus ad inuicem conferremus, aliquantulum de capitulo Niczni Concilij disfensimus. Cùm enim internos, vt recolis, de prohibenda facerdotum incontinétia fermo\*conserretur, quz in tertio eiufdem Concilij capitulo adeò prohibetur, ne faltem clerici debeant habitare cùm fœminis nulla consanguinitate propinquis; tu quoddam aliud caput ex Ecclefiastica historia, quæ dicitur Tripare le. Tripartisa, protulisti, quod quendam B Paphnucium testatur in codem Concilio furrexisse, & à tota Synodo sacerdotibus, vt dormirent cum vxoribus fuis, licentiam impetrasse. Insuper etiamidem ipsum capitulis Nicæni Concilij minus consideraté annumerafti.

> Vndenon parum doleo de te tantæ indolis viro, in facris literis tam erudito, quod hoc vnguam excellentisfimo Concilio iuxta sanctum Gregorium, æque vt Euangelium venerando, affignare non dubitasti, quod nec vltipitula habet locum, videlicet quod Apostolicæ, & Euangelicæaduersatur doctrinz, Nam ipse princeps Apostolorum in epistola sua, etiam laicis præcipit, vt parcant vxoribus fuis, neimpediantur orationes earum. Cui&ipsum vas electionis Paulus concordat dicens: Abstinese vos ad sempus, vs vacetie orationi. Si igitur Laici, die, quo

V м proximè simul essem<sup>9</sup>, A volunt orare, prohibentur ab opere coniugali, liquidò consequitur, vt sacerdotes, quibus quotidianum est officium orandi, vel facrificandi, vel baptizandi, nunquamà die ordinationis suz coniugibus suis debeant commisceri.

Hancautem continentiam abipfis Apoftolis, Sacerdotibus, & Leuitis effe indictam testatur Aurelius Carthaginenfis Archiepiscopus in Concilio generali CC. XVII. Patrum, cui egregius doctor Augustinus interfuit, verd iplius facræ Scripturæ armarium. Deliberatenim prædictus Archiepiscopus ita dicens: \* Places ve Sacerdoses, & Le-+vide connita, velqui Sacramentis dininis inferni-cilium 1unt, continentes fint in omnibus, quò pof- (ub Bonefafint fimpliciter, quod à Deo postulant, im- cool & Capetrare, ut quod Apostoli docuerunt, & left. I. Pon-eif. car. 37. spfafernauit antiquisas, nos quoque cufto- dift 32.6.13. diamus. Quod constitutumà legatis A. Placuit. postolicz sedis Faustino venerabili E- diff. 83. c.4. piscopo, & ab omnibus Episcopis vna- Cum de nimiter cum subscriptionibus est con- voi verba firmatum.Item ipla veritas affirmat in hnim Can. Euangelio dicens: Amen dico vobis, ni- durer paumum, imò nullum inter Canonica ca. C si abundauerit iustitia vestra plus quàm sica este Scribarum, & Pharifaorum, non instrabisis Conc. reces in regnum calorum. Iustitia autem vete- fue ef alierum erat, vt Sacerdotes anno vicis suç, 911 cocors. Marib.s. dum nondum vera, sed, vmbratica tantum facrificia celebrarent, non folum ad vxores, fed & ad domos fuas venire penitus vitarent. Hanc igitur veterum iuftitiam, quicunque ex modernis Sacerdotibus non dico fuperare, fed faltcm

\*f.confer-Feinr.

75

HifLEccl. 2, 009.14.

1.Pet.3. I.Cer.7. tem imitari contendit, nunquam post A adıpiscendi Ecclesiasticis or dinibus dare ordinationem suam ad conjugale opus redibit, cum nulla dies prætereat, qua à sacerdotali officio vacare debcat.

Concilium Nicanam **6.**3.

77

Amplius, Sancta, & Veneranda Synodus Niczna, cui prædictum capitulum affignasti, in tertio capite penitus prohibet Clericis etiam cohabitationem fœminarum, nisi consanguinitate proximarum. Illud autem tuum nec prohibet concubitum. Quicunq; igitur tuo capitulo consentit, à prædicto Concilio diffentit. Vnde & damnatus R estanathemate, quo S. Gregorius in fynodica sua omnes à Niczna Synodo dissentientes damnauit.

Si autem fortaffe negas candem Synodum prohibuisse Clericis habitare cum fæminis, antiqua, & authentica perscrutare exemplaria, que ibidem Concilium in 20. cap. cū CCC, XVIII. Patrum subscriptione continet roboratum, quod etiam in codem numero capitulorum à sanctissimis Episcopis \* Alexan- Cyrillo, \* Alexandro, & Attico Conftantinopolitano ad prædictum Præfulem Aurelium, & reliquos Africz Episcopos legitur esse transmissum. Ipsa etiam Tripartita historia, quam nimium venerari videris, 20. capitula in prædi-&a Synodo testatur esse constituta. In his, inquam, exemplaribus, fi legere digneris, predictum inuenies Concilium in 3. capiteClericis non modò coitum, fed & cohabitationem per omnia interdicere cum fœminis.

drine.

Præterca Siricius Papa in decretis Siries Papa decr.3. fuis: B. Hieronymus in epiftola fua ad cilio Are- Occanum; & in Ecclesiastica Eusebij larenfi. historia; sanctus etiam Gregorius Ro-D \* Hierony mu ep. ad mano Defensori scribens & alij quam-Oceanna. plures prædictum capitulum in Nicæ-Ruffini ad na Synodo probant esse statutum. Erappedscem go illud tuum , cum isti maxime sit mellegie, contratium, anathema nullatenus e-S.Gree.leb. 7 ep. ft.39. uadet Gregorianum.Ipse enimDoctor

Apostolicus omniaCanonibus aducrfain fynodogenerali fub anathemate fecit damnari, ita scribens Syagrio Au-8. Gree lub. gustudunensi Episcopo. Omnia, inquit, 9. epis. 112 que sanctis Canonibus, sicut prediximus, funt aduersa, districté sub anathematis inserpositione damnentur, idest, ut nullus pro

aliquod commodum prasumat, vel pro datis accipere; neque ex Laico habisu quisquam repente accedat ad locum facts regiminis peruenire. Neque ut alia mulieres cum facerdotibus habitent, nisiba qua sacris Canonibus funt permiffa.

Sed forsitan afferis ad tuam partem defendendam, Nicznum Concilium iuxta affertione magni Athanafij præfulis Alexandrini, & Marci Papæ c. tiam in 70. capitulis constare. ex quibus, quòd nos tantú X X. in víu habemus: illud tuum reliquis apud vos víitatis annumerare conaris. sed frustrà. Egonempe affertionem SS.Patrum de 70. capitulis nec volo, nec possum negare: nunquam tamen adeo ero infipiens, deo miserante, vtipsos venerabiles CCC, XVIII. Patres ynguam aliquid fibi, vel Apostolicæ doctrinæ contrarium suspicer constituisse. imò, omnia corú vel Apostolorum sententiis repugnantia non dubito damnaf. fe. Quis enim sani capitis duo simul observari constitueret, quorum vnum observatum, aliud observari prohiberet?Si enim iuxta tuum caput, facerdotes licitè singulis noctibus cu suis vxoribus dormiunt, quomodo neinvna domo habitent, obseruabitur, videlicet fi in vno letto iacebunt, quomodo nec in vna domo mahebunt?

Sed nec hoc transibo, quod tuç parti maximè putas fuffragari, quippe quod legitur in epist. S. Gregorij, quod ipse \*Diacones Siciliæ ad continentiã non \* in marge coëgisset, illos, inquam, tantum, quos Cod. bac iam ante triennium noua phibitio in- ietta funt. continentiç coniugatos inuenit Nun- Nora, quod quid tamen S. Gregorius alicubi in ca- tiorib. exedem epistola prædictis concessit Dia-plarib. nom conibus, vt officium suum exercerent, fedsubdiafise iuxta tuum caput continere nol- comes legiilent? Non vtique. Nouit enim, quod inr. Er fie nec laicis quidem, nisi post triduanam sic enim continentiam diuina concedantur Sa- habeimr. crameta, cum & ipie Dauid, quem Do- ad Perrum minus secundu cor suum elegit, panes subdiacopropolitionis non accepillet, priulquã "am Sicià sacerdote percüctatus se triduo continuisse, respondisset. Quomodoigiturincontinentibus Diaconibus minifterium suum exercere permitteretur,  $D_3$ qui

in emenda-Diacones,

## Epistola Bernaldi

qui iuxta decreta sanctorum Patrum A patet etiam idiotis, in quantum tua cũ iplis facerdotibus ad diuina Sacramenta conficienda, percipienda, vel faltem tractanda non intermisse, sed Zib.3.epif. quotidie debent parati effe?

79

finm.

Preterea idem A postolicus scribens Caranen- ad Leonem Episcopum\* Catinesium, hoc etiam Subdiaconibus effe constitutumà prædeceffore suo testatur; vt qui co tempore effent coniugati, vnű de duobus eligerent, id eft, aut fe ab vxoribus abstincrent, aut certe nullatenus ministrare præsumerent. Diligenter étiam attendas S. Gregorium ad R tempus tantum à Diaconibus Siciliæ continentiam non exegisse. Nam in cadem ipía epiftola deliberauit, vt nullus Episcoporum deinceps aliquem Diaconem ordinare prziumeret, niß qui se caste victurum promisisset, nec prædictorum etiam Diaconorum aliquis ad facrum ordinem perueniret, qui se post prohibitionem tune ante triennium factam ab vxore non continuisset.

\* Subdia

Quapropter manifestum est eundem Apostolicum\*Diaconestantumillius temporis, & lociad continentiam non C compulisse, quam tamen deinceps ab omnibus, qui Diacones vellent fieri per professionem statuit exigi. Quantum autem hoc\_tuz parti aduersetur, mecum tuz charitas confiderare non grauetur. Tuum enim caput, omnibus, etiam Episcopis, cuiusque temporis coniugale opus frequentare permittit, quod S. Gregorius vix in quibusdam Diaconibus ad tempus tolerauit, nec tamen fine pæna: nam fpem promotionis penitus ademit eisdem. Incontinentiam denique concedis fa-D quod non exaliquo libro à fanctis Pacerdoribus, imo Episcopis, propter quam przdiaus Doctor spem superioris gradus intercludit Diaconibus. VidelicetEpifcopi iuxta tuum caput cum vxoribus suis dormientes abrenunciabunt castitati, quam ipse ctiam ab omnibus, qui deinceps vellent fieri Diacones per professionem præcepitexigi. Cum in tantum ergo S.Gregorius tuo aduersetur capitulo etiam in hac causa, vbi non parum rigorem canonum mitigauit,& vbi quçdam tantum co tempore toleranda disfimulauit,

parsimpugnetur, imò damnetur àgeneralibus statutis eiusdem patris, quæ ipleiuxta districtionem canonum non tantum ad tempus, sed omni tempore deinceps observanda promulgauit, in quibus etiam cohabitationem cum fœminis sub anathematis impositione, vt prædixi, Sacerdotibus fecit prohiberi.

Sed adhuc forsitan, vtaliquatulum tuz parti videaris suffragari, etiam in huius temporis Diaconibus, vt in prædictis incontinentiam contendis esfe tolerandam; sed frustrà. Consequeretur enim, vt coniugium in quartageneratione etiam modo toleraretur: quod idem Doctor Apostolicus Anglis nouiter conuersis ad tempus se coceffife profitetur. Si enim hoc tem- 12. Refee. pore alterutrum horum effet tolerabi- fo ad 6 mle, potius tale coniugium modò effet terrogatiofufferendum quod faltem aliquando fim. licenter legitur concessum, quàm incontinentia Diaconorum, que nufquam ibi concessa, sed vix in paucis, ad tempus, non tamen fine fublequente vindicta, vt prædixi, legitur effe diffimulata.Ergo cum tale coniugium modò nullatenus in aliquo, quantumuis ad continentiam infirmo, fittolerandum, multo minus hoc tempore Diaconorú incontinentia alicubi eft fufferenda.

Ex his ergo rationibus tu ipfe colligas, quid de facerdotali faftigio cenfere debeas. Sed non iam diutius in exquirendis rationibus demorabor, cum quælibet vna prædictarum satis indubitanter tuum destruat capitulum; tribus canonizato, sed ex Tripartita affumptum eft Hiftoria; quz quamuis nobis non parum ad noticiam rerum gestarum sit vtilis, nunquam tamen efficiet, vt aliquid ei credam, quod íacræ Scripturæ statutisque fanctorum Patrum, imò Spiritui fancto, horum a orlifi auctori, deprehendam aduerfari. Bea- Deurete de tus nempe Gelasius Papa, Scriptura- georgian rum indagator folertiffimus, in decre- Epifolari tis fuis, vbi cum cruditiffimis LXX. Decretel. Enifermit dimensional distribution della della della della della della della della della della della della della Episcopis diuersorum auctorum tam 70m144 Græcorum, quam Latinorum libros ato Elfe

80

examinauit, & diligenter, qui corum A ptaita legere testatur, vt tamen nullaeffent recipiendi, velrenuendi deliberauit, nusquam candem historia iamdudum à tribus Græcis compositam, recipiendis annumerauit scripturis, sed ipfam in hoc tuo capitulo respuendam effe monstrauit : quippe venerabiliter suscipiendo sanctorum Patrum decreta eidem capiti, yr diximus, penitus contraria.

Fortallis autem contendis prædictæ Historiz ideo per omnia credendum esse, quod Cassiodorus ex senatore Monachus, vir in diuinis, & humanis literis eruditissimus, ordinauit cande. Scd huius viri persona, quantumuis veneranda, non poterit annullare Canonicas S. Patrum institutiones, quas, vt prædixi, nullatenus observare valemus, fi pro eius reuerentia ipfum tuŭ caput adimplemus. Non autem mireris iplius hiltoriam in aliquibus efferefpuendam, cum historia Eusebij, quam "ime Rafe S.\* Hieronymus de Graco in Latinú

conuertit, vix in prædistis decretis Gelafij Papæ obtineat, ne omninò renuatur, licet multum vtilitatis in ca reperiatur. Sancti videlicet viri multa ad nostram eruditionem vtilia no solum transtulerunt, sed etiam ex corum pro- C pria persona conscripserunt, quorum aliqua & ipfi postmodum iudicauerūt respuenda. Huius rei satis euidens tefimonium S. Augustinus affert nobis inlibro Retractationum, vbi penè ex fingulis libris, quos ipfe composuit, no paucaipsemetrenuenda censuit. Hoc enim donú propriè sapientibus adeò est attributum, vt nec in fuis, nedum in aliorum libris defendere velint, fi quid in cis Catholicæ veritati contrarium inuenerint. Idem etiam Augustinus scribens ad S. Hieronymum, se jplius, & quorumliber fanctorum feri-

tenus recipiat, si quid ibi apertæ veritati contrarium reperiat. Hac igitur consideratione Historia Cassiodori est le- vide Pras genda, quam non tantum ex sua perso-fationem Cassiodert na composuit, led iam dudum à tribus in Tripat-Græcis non adeô notis compositam ...... ordinauit, & cuilibet horum trium proprium opus assignauit. Vnde non tam sibi, quàm auctoribus eiusdem hiftoriz eft imputandum, quod in ca inuenitur reprobandu: aut forsan \* Epi- \* Fideliner phanius nescio quis scholasticus cum phanine. candem de Græco in Latinum verte- Fabulade ret, non fideliter Latinis literis com- Paphanete mendauit, quod tamen probabiliter (unt Sozein Grzco scriptum inuenit. Vtrum au-menus la. L cap.11.Et tem ex hac, an ex alia qualibet causa ca- socrates dem historia Canonicz veritati non lib.r.cap 2. parum inueniatur refragari, tuo iudi- bno, ex cio relinquendum æstimo.

82

Cùm igitur prædictum tuum caput ria Tripara omnium auctoritate destitutum de- tita con cretis fanctorum Patrum, & Euangelicis, atque Apostolicis scripturis, imò Spiritui lan to, cuius inftin tu hec omnia proculdubio funt deprompta, certissimè probatum sit repugnare, quid aliud reftat, nifi vt Gregoriano anathemate feriatur, quicunque illud deinceps contra Canonicas fanctiones defendere conatur? Cesset itaque fraternitas tua illud posthac sacratisimis Niczni Concilij capitulis annumerare, vel etiam alicuius momenti zstimare, ne si illud pro authentico receperis, Spiritui fancto, vt prædictum eft, repugnare iudiceris, quod peccatum nec

hîc, nec in futuro seculo ese dimittendum conftat.



D 4

CON-

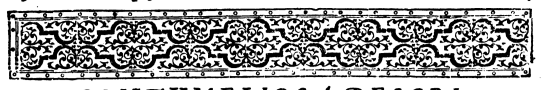
Digitized by Google

Matth. 12

8.Angafi. Zpift.9.

finm,

Episiola Alboini ad Bernaldum.



## CONTVMELIOSA RESCRI ptio pro superiori Capitulo. \*

\* De Alboine, qualis fuerit, diximus suprà, in prafat. ad hac opuscula. Calebat nimirum co firitu, que hodierab festary, fed mentem mutaffe Sidetur, St apparet ex Stisma Epifola ; Et ex principio Apologetici Bernaldi pro deerecu Gregory VII. De bactota controuerfia lege Bellarminum lib. de Clericu , prafertim cap. 20. Sbi ex inflituto fabulam de Paphuntio refellit.

## ERNALDO CON-TRALIBRVM SVPERIO-**REM MOLAM ABSQVE INFERIORE** \*FÆNERANTI ALBOINVS.

Ind.z.

82

\* Exordi-----do/um & İNtricacii, fimile toti Epifola.

\* coim

• 1 m d

improuisò quali interolcitantes posse opprimi, \* inter dumola tui cornu petentis tyronis diuortia mihi quasi tremulopede vixitur: imò etiam milleformis Protei species prepeti manu rapientis, impediente variarum rerum instantia, heu neque locus, neque tempus datur tibi vel ad pauca pro libitu respondendi. Hinc vrget enim verò quædam noftrorum confratrum antiquitus instituta orandi conditio; illinc instat nostri senioris in expeditionem B cè tradita, sed non Canonice prohibicundi ornatio; \* cui comitatu, ac si iniquæ mentis asellus, licet mille stimulis agitatus vix, ac vix enataui: quod tibi in aurem susuro non magno mei periculo. Inter hæc omnia, veluti ne dedignando præterire videar \* tui di-&a, operam dare volo respondere tibi veladaliqua.

Me, vti tuis literis notatum effe percipio; Canonicis institutionibus, decretisue in aliquo reclamasse nullatenus consentio. Sed hoc nunquam co. C ni asscripsife? Eo autem tuorite professum fuisse erubesco, & adhuc confiteri non recuso, omnique aftipulatione firmando firmatum iri desidero, nondum lege prohibitum, primo aditu austeritate legis esse prohibendum, vindicandumue, sed paruulum magis lacte, quam folido cibo enutriendum. Ad hoc proculdubio tendit Gregorius Theologus : hoc ctiam probatiple & filuscus, Dei videns Paphnutius, qui

SON ambidextru Aod tam A ambo, velis nolis, condescendunt nostris infirmitatibus. Nam isto de ante confectationem vsurpatis nondum in tantum, vt opinor, tuo tertio capite, (quo tu quidem vrbanæ frontis, obstinatæque mentis supra modum hæres, canonizato) fiue propter quoidam infirmos ante Synodum iugalibus alligatos: quæres per tunc temporis nontantisceletis, vti nunc esse perhibetur, fiue propter quosdam Hæreticos legitimas nuptias anathematizantes cautius agente: illo autem inter Canonita milericordius mediante: vtrumque qualigeminum par intus, ac foris, ante, & retro oculatus nulla caret rationc. Anne etiam te, mi frater, non pudet tuam controuersiam in hoc defendiffe, à san do Gregorio Sicilia nos Diacones suspensos ab officio, quali pro quadam pœnafuisse; cum constet illum coldem cum vxoribus post prohibitionem ante triennium factam, castè cohabitare dignæ remuneratiobato, eris, mihi magnus Apollo.

84

Quz autem conuenientia, quzue ratio Tripartitam historiam propter Eusebij scriptavixà Gelasio authenticisapprobata, neque ab codem Gelafio, neque ab aliquo Doctorum repudiatam, triumque tum secularibus, tum Ecclesiasticis probabili testimonio affirmatam post tor secula à nobis efferefutanda? Nugz. aut fabulam te narral-

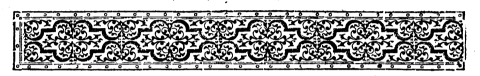
#### Responsio Bernaldi ad Epist. Alboini.

inscirpo. Quid plura? Si tu ita in nos, nostrosque confratres multo tibi, & mihimeliores pergis perplexa loqui; sed ponam digitum ori, ne plus quàm deceat presbyterum, arguar progredi. De cætero vti coadus tuipfius incitamento te aggrediar nudis verbis; vt gd pudibunda Patris Noë denudare non

81

narrasse putas surdo, aut quæris nodu A pauescis, cum certum sit, te de eodem fecundum tuam ipfius fectam peccato esse progenitum, qua ratione, quoue modo tu iple peccatú, in alio vis damnare peccatum? Caue vt tibi fermonem faciam iuxta Salomonem; Ante fuum tempus nimis exaltata suuentus: Ne malè labatur, pede desur sum retrabatur.

86



#### VPERIOR VM CO T R O V E R S I A R V M I R R E-FRAGABILIS DEPVLSIO, ET PRÆ-DICTI CAPITVLI PROSCRIPTIO.

doti, no vt Hisboseth frauduleter impetito, fed Chua lai Architofelis perfidia fideliter præmonito Bernaldus; Etiam improperanti charitatem offerre paratus ab co benedici, qui non solum maledici, sed etiam pro nobis voluit peccatum fieri.

Multum miror de tua fraternitate, quod mihi tam perturbato rescripsifi animo, cùm nihil in literis meis inuenisse, quod in literis nescio si in tuis aliqua ratione dignum tua offensione probaffes. Non enim inuitus, nec verecundus tam erudito præcipuè, & 2mico cederem, sià te rationabiliter salftrarer. Sed Deus est testis conscientie mez, rationes meas nullatenus à vestigiis fanctorum Patrum exorbitaffe, videlicet, vt non tam mez, quamilloru sint iudicanda. Quapropter sine causa videris cotra me commotus effe, cùm epistola mea tibi tantú sententias san-&orum Patrum charitatiue describat, quz non dico tuum, sed potius nescio cuius SozomeniCapitulum anathematizabant. Deberes enim, ut opinor, potius grases referre, quàm indignari , quod se de cauendo anathemate, ut amicum pramo-

nui, ne si Sozomeni capitulum reciperes,

Оми N O Alboino Sacer- A teipfum fub Gregoriano anathemate poluisses. Ipic enim Doctor Apostolicus, imò per ipsum Spiritus sanctus, omnes à Niczna Synodo diffentientes, & omnia facris Canonibus aduerfa, in Synodo generali fub anathemate fecit damnari. Prædictum autem Sozomeni caput, & omnesillud recipientes sacratissimo Canoni aduersantur, que Beatus Papa Syricius, fanctus quoque Gregorius, Beatus etiam Hieronymus, & alij innumerabiles fancti probant, in excellentissimo statutum effe Concilio, zque vt Euangelium venerando. Videat igitur charitas tua, quàm periculoso anathemate plectantur, quicunque Sozomeni Capitulo tem aliquatenus à vero deuiasse mon- B astipulari comantur. De hoc itaque periculo fraternitatem tuam diligenter præmonere curaui, pro quo te non offendere, sed magis, si offensus esses, placare putaui.

Scd, heu heu, res, vt opinor, in contrarium deuenit. Literz enim tuz, fi tamen tuz erant, tam malè tornatz, te & amicam admonitionem spreuisse,& infuper contumeliofa tespondisse denotant, nec tamen aliquid me tibi fcriplisse dignum cotumelia aliquatenus probant. Qua de re nondum censui credendum effe, te, meum videlicet amicum, facra fcriptura tam eruditum, vnquam

In Tripar-111a lib. 2. 6.14

#### Responsio Bernaldi

vnguammihitalem rescriptisse episto- A as omnibus incredibiles, efficere vclam, quæ & me, licet nulla ratione conuictum, blasphemaret, nec tamen tuam partem saltem aliquo modo iuuaret. Quam satis cuidenter qua inueaione digna effet, monstrarem, fi non camà taliamico mihi tranfmiffam accepissem. Quis enim videre non valeat, quàm negligenter ipfa tuz voluntati cum fuis obscuris ambagibus descruiat, cum cadem tuam intentionem non folummodo nihil iuuet. fed etiam prorsus impugnet?Indicat enim te nullatenus sanctorum Patrum decreta respuisse: vnde cum veritas affir- B ipsum sacræ scripturæ aduersari certif-Matth. 12. mct; Qui non est mecum, contra me est. & te eadem recepisse, & per eadem te Sozomeni caput probauit anathematizasse.

87

LNC.II.

Præterea multiplicibus verbis confirmat ipfa rem nondum lege prohibitam austeritate legis esse vindicandam; cum potius tuz parti conueniffet, siin nondum lege prohibitis non austeritatem legis, sed lenitatem exercendam dixiffet. Quod faltem tuam partem non adeò impugnaret, licet eam nihil penitus adiici valet, cùm C res, in qua prædictum caput legem non dico mitigare, sed prorsusannullare conatur, ctiam ante CC. annos, & co amplius in generali Synodo legaliter sub anathemate interdicta legatur.

Ipfa etiam epistola sanctum mihi laudat Paphnucium, vt sub persona tanti viri aliquid persuadeat, quodà veritate dissentiat, sed frustrà. Ipsum nempe & ego laudo, quem stigmata Icíu in corpore suo portasse libenter credo, nunquam tamen adeò desipi- D Patribus anathematizatum recipere am, vt prius reuerentia personæ aliquid recipiam, quod sacræ scripturæ, imò Spiritui lancto lit contratium, vt de Sozomeni capitulo irrefragabiliterest probatum, quod ipsum Sozomenum de Beato Paphnutio iam dudum defuncto potius credo finxisse, quam in derogationem fanctitatis prçdicti Confessoris suspicari præsumam, ipsum talem protulisse blasphemiam. Hoc est enim satis vulgare in libris núquam canonizatis, vt cum nænias fu-

lint saltem verisimiles, eis adscribunt cas personas indubitatæ sanctitatis, vt sub carum sanctitate corum recipiantur næniæ; sed incassum. Quanto enim minus de carum personarum sanctitate dubitamus, tanto magis næniasiifdem adscriptas Canonicis institutionibus contrarias, credimus esfe falsas, Transco autem ipsius epistolæ conic-Auras, in quibus, qua occasione prædictum caput sit confictum, satis caute dubitatur. Quamuis nihil intersitinuenisse, cur sit conscriptum, cùm idem fime sit probatum.

Quantum verò ipsa epistola deuiet à veritate in Diaconibus Siciliç, ex scriptis Beati Gregorij poteris colligere : à quibus me in rationibus meis nullatenus deuiasse iudicabit, quicunque caldem,& scripta Beati Gregorij fideliter considerabit; nec dicer me dixisse, quod sanctus Gregorius incontinentiam Diaconorum Siciliz per suspenfionem officij, sed per prohibitionem superioris gradus vindicasset. nec dicet S. Gregorium ibi eisdem Diaconibus conceffiffe, vt altari ministrare deberent, si se non continerent. Idem ctiam videre poterit S. GREGORI-VM continentes Siciliz Diacones pro continentia, non pro fæminatum cohabitatione laudandos pronunciaffe.

Quod autem deinceps literz à te mihi transmissæ de Tripartita fingnut Historia, nec ipsæ videntur explicasse, in qua nullatenus aliquid repudiandum esse censui, nisi quod à sanctis non præsumpli. Postea verd ipse non aliqua ratione probant, sed tantum verbotenus pronunciant, me nescio quid contra sacerdotum ordinem protulisse, cum nec eædem saltem contra te, ad quem specialiter scripsi, me aliquod reprobandum vel tua offensióne dignum aliquatenus probent dixisse. Nunquid enim merito te, vel illos offendit, si ego non meas, sed Patrum rationes caput Sozomeni destruentes, & fub anathemate damnantes fideliter colli-

88

collegi : teque, vt amicum de cauen- A do anathemate przmonui ? Quid nempe contra te feci dignum blasphemia, fi testimonium lanctorum Patrum Hieronymi, Gregorij, Siricij, & reliquorum de Capitulis Niczni Concilij potius credendum effe afferui, quam historiz nescio cuius Sozomeni?

Sed cur earundem literarum denuo incudi reddendarum ambages profequar viterius, cùm ipiz caput Sozomeni, quod non potuerunt ratione, iam conuiciis nitantur defendere ? B Que, inquam, conuicia non mihi nocere, fed potius in caput ipfius feriptoris redundare leuiter probassem, si non pro talis amici reuerentia dimififfem. Ego quidem Patrem Noë femper habere desidero, cuius pudenda cum iamdudum per pornitentiam fint annullata, denudare nec volo, nec valeo. Quicunque enim illa post pœnitentiam remansisse testatur, non Chriflianus, sed Nouatianus esse iudica-

Reach.33. tur, cum ipfe Dominus per Ezechielem Prophetam dicat. Impietas impij non nocebis ei, in quacunque die conuer. C um certe alium blasphemare conasus fuerit ab impietate sua. Pudenda videlicer non Noë, sed Nicolai, Pauli Samosateni, Episcopi Antiocheni, & reliquorum huiusmodi Patrum denudaui, qui omnes vnanimiter consenserunt anathematizato Sozomeni Ca-

pitulo. Quippe Nicolaus in Apoca-APOCA. 2. lypfi Hærefiarches denotatus fuis condiaconibus etiam communes concelfit vxores. Paulus verö Samofarenus ne ipse à Clericis suis de fœminarnm familiaritare accusaretur, eisdem foeminarum cohabitationem conceffif-Enfeb.bi- fe in Ecclesiastica historia perfijbetur. D terz cum fanctorum Patrum statutis Aoria Ec. Vnde & ipsi pro aliis suis hatchibus elef. lob. 7. eas miere, pro hac ipla corum viurpatione, fub Ruffine. sterno damnati funt anathemate. Hoomnibus zelum Dei habentibus funt detegenda, ne fraternæ mortis erimen incurratis, si Idiotz percant iplorum perniciosifima deceptione, qui & aliorum pudenda per obstina-

tam defensionem effecerunt sibi pro-

pria.

. 1

cam veritatem fectam nominando blasphemant, filioque.baptizato, patris peccatum iam dudum & in ipfo patre per pœnitentiam annihilatum Pelagianz hærefi fauendo imputant. Quod quàm impium, quàm Hæreticum, quam detestandum esset æstimare, facilè monstrarem, si non pro respectu tuz charitatis distimulandum potius quam ventilandum esse iudicarem. Ipse enim Spiritus sandus per Ezechielem Prophetam testatut dicens; Filius non portabit iniquitatem Ezech.12, Patris; qui & sub tremenda obtestatione prohibet, ne quis dentes filio- 18id. rum peracerbà vuâ à patribus comestâ obstupescere dogmatizet. Non ego quippe dedignor, cum ipfo, quem Dominus secundum cor suum elegit dicere. Ecce enim in iniquitatibus con- pfal. 50. eeptus fum, & in peccatis concept me masermen. Nunquam tamen adeò, mè ipsum, Deo miserante, impugnabo, vt de plena remissione peccatorum in baptismo contra fidem Catholicam cum Pelagio diffidam. Nimttur, qui in cadem ipla blasphemia Catholicam fidem impugnare probatur.

· · ·

Parum etiam ezdem literz tuam partem iuuerunt, cum contra Domini præceptum me per blasphemiam peccatum nominauerunt, quæ non dicote, sed omnem caput Sozomeni suscipientem verè seruum esse peccati, non quidem fponte, sed nutu diuino coacte probauerunt. Iuxta Euan- Rom. 6. gelium enim, quicunque peccat, fer- 2.Per. 2. uus peccati extat. Prædiceautem liconsentiendo, cos, qui caput Sozomeni secipiunt, anathematizent, coldem mortalipeccato obligatos efrum, inquam, pudenda, & à te; & ab fedorent. Ergo & coldem vere feruos cife perçati confirmant.

Videne igitur, quàm parum ipla prædictos videantur honorasse, cùm cadem me, licet falso, peccatum nominantes, & cos verè seruos esse peccati monstrantes, me quasi Dominum corundem habere vellent. Pra-

Digitized by Google

80

90 Deinde predicte litere Catholi-

# Responsio Bernaldi ad Epist. Alboini.

non disfimularem, veracia etiam nomina caput Sozomeni amplectentibus, non dico imponerem, fed antiquitus imposita proferre nossem, in quorum prolatione non ego propter mendacium, & animam meam occiderem,&locum in fragno ignis ardentis promeruissem, sed ipsos pro eisdem nominibus & nunc anathematizatos, & polimodum zterno igni, nisi resipiscerent, liquido probarem esse mancipandos. Non autem nimium cifdem literis indignari volo, quas in contumeliam potius \* fuarum, quàm meam falsò me peccatum nominasse pro ipfa veritate percipio, quæ iuxta Apostoi lum, etiam pro impiis facta eft peccatum. Ipía quippein Euangelio nobis dicit: Beatiestis, cum maledixerint vobis homines, & perfecutivos fuerint, & dixerint omne malum aduersus vos mentientes, propter me, &c. Ergo & ego necverum dicendo prædictas literas, vir meruerunt, blasphemare volo. Noui enim, quam terribiliter Indas Apostolus filentium imponat blasphemantibus,afferens,quod nec Michael Archangelus secum alsercantem Diabola blasphemare fuerit aufus. Ipsum quoq; vas electionis testatur; quoniam male dici regnum Dei non possibebant. Dauid ctiam in sua persona satis terribilem omnibus proponit conditionem : 5 reddidi, inquit, retribuentibus mibi mala, decidam meritò ab inimicis meis, inanis

Præterea & ego, fi pro tua charitate A & cætera huiufmodi. Si igitur talis pænon diffimularem, veracia etiam nomina caput Sozomeni amplectentibus, non dico imponerem, fed antiquitus impofita proferre noffem, in enorum prolatione non ego propter

Incaffum ergo ezdem literz mihi opponunt illud Salomonis ; Junenem nimis alsa petentem effe retrahendum, cum hoe non mihi, sed illis sit dicendum, qui conculcatis ipsius sancti Spiritus præceptis, se altos æstimant, sequendo inanes, imò fictas hominum traditiones. Videat igitur fraternitas tua, quam parum vel potius, quàm nihil illa epistola tua prouiderit honori, que & tuam partem, vt probatum eft, impugnauit,& quod peius eft, te contra sacerdotale officium tuos amicos nihilate, nisi bonum promeritos, falsò blasphemasse indicauit; cùm iuxta Domini Præceptum nec inimico sit Mark.g. maledicendum. Quapropter charitatiue admonco te, ne vnquam in tua religionis, & cruditionis derogation alicui tam maledicam, tam illimatam tranímittas epiftolam, ne fi aliquis, qui libenter velit contendere. tuoque honori parum prouidere iplam perspiciat, omnes eius blafphemias in teiplum re-

torqueat.

Digitized by Google

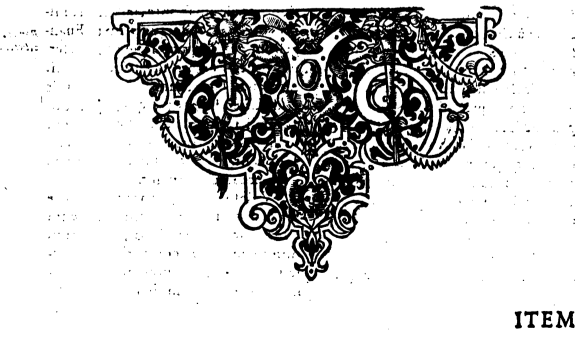
#### **8**fel. 7.

L Car. L

GAL Z.

lastb.s.

91





#### CONTVME TEM LIOSA RESCRIPTIO PRO SVPERIORI CAPITVLO.

FRATRI, HEV IN TOT HIDRÆ (A-PITA TVMENTI BERNALDO ALBOINVS, SE NYLLATENYS CAECIS CERASTEI veneni cornibui periclitari.

gum colla submissus iamdudum testameto pacis respirare appeterem, tuis maledicis rescriptis dignum talione reddere non fuccumberem. Sed per nunç temporisid à mefieri, ipfaratione Magiftra, conftat prohiberi, ratione, inquam, ne alicyi malum pro malo reddam. Ac me, vti tuis literis liquidò patet, scisso peplo Palladis, quasi iniurias concitalle priorem, si modò aliqua cura effet, facilius dicto expurgare pocontumeliosum, cuique literas, etsi malè tornatas, tamen meas legenti, luce clarius fit expertum. Quid in hoc malèfeci, vel quid promerui, fi ego à te quasi fideliter præmonitus, etiam, versa vice, te pro aliquo przmonere curaui? Sed vt meo honori prouidendo,aliis, non tibi me de hac infamia fecuriorem reddam, libet vti parumper pedem retrahens nostri negocij primordia ad medium ducam. Cum me fort.ac- verò tuis \* curatioribus scriptis, coaceruatifq; Sanctorum testimoniis, ceu fideliter præmonendo, à Canonica regula deuiasse obliquo notafti, quales grates, velquid boni promeruiss, non satis facile inuenire potui, quod amicum fine caufa admonere, quid eft, nisi infamiz maculam in illum pluş spargere ? Nam vbi neque res, neque opus admonendi instat, vbi, quid, quando, cui, imò quæque circumstan-

tia vacat, ergo absque his, quid alicu-

I non sub suaue Christi iu- A iusadmouere aliud valeat, nisi tantu, vt poëta; Omne superuacuum pleno de pe-Horemanat? Mevero in recepto Sozomeni capite, dequo adhuc fub iudice lis eft, nil vnguam à sana doctrina deuiasfe, cuique scire volenti patet gemina ratione, vna scilicet, quod nil in codem certo loco, tempore, probatisque personis recitato, scripto, translato, nisi authenticum, & probabile perspicio. Altera enim, fi non probabili meliorem intellectum \* adhibens, nihil \*fort. sub eius occasione peruersi dogmati- bibeati tuissem. Nil autem item dicum esse B zo, neque tui admonitione opus habeo, nec Gregoriano anathemati fubiacco.

Nam neque tu, neque aliquis sanz frontis, salua veritate, in faciem confiteripoteft, quod me vnquam fub huius capituli occasione vel cum Nicolaitis, vel cum Paulianistis proprias vxores sacerdotibus concessifie audiret; sed id tantummodo propter magnam compassionem Magni Paphnutij, quemadmodum quoddam Gregorianum, recepisse me absque rubore fateor, propter quam rem velàte, vel C abaliquo me notari non vereor, quod ficut S. Gregorio Sicilianos Diaconos ab vxoribus non in tempore prohibitis, violenter & inordinate separari, deteriorem casum timenti, minus placuit, vti Paphnucius ante confectationem legitime ductis vxoribus, similiter occasionem fornicationis abhorrens facerdotes non commiscericontradixit : Sic ctiam mihi homunculo. vclu-Ε

#### Epistola Alboini

veluti cum tam fanctis viris in idem A modo probabile videtur, nullatenue ab confentienti, nimis ac nimis temeraria nostri temporis prohibitio, non ex omni parte beata videri potuit. Verbi gratia,quod nunquam adquifitū,multò facilius denegatur, qua aliquando acceptum, fiplacet, auferatur. Si propter hang rem anathemati subjacere debco, Gregorium, arg: Paphnucium mccumincauffection on param gaudeo. Sed autem vereoune ike magis anachematizandus fubliftet, qui tantis viris, expers discretionis, repugnatille etiā adhuc anathemati deteriori fuc- Billos poenituiffe, Atrogo, vnde credas cubac, qui corres de cresse iulde Gregorij, Eleutheri Paparu, Anaoleti, Ponriani, Eulebij facerdoresea Lecularibusenfeltani, accufari, apcerii despisi, copenniab Eoctofiis ab fque Sy and alifindicio eliminatiapprobates be Aquistundit fanare fudcat, circum polita membra, priusquamipfumvulnus palpareprouideat. Si ipfum yulnusineavrius primo aditu tractat, omnibus modis infirmus ceplamat. Hestenimintentione alportari inbet. Sub hanetenim occationa infus Loth, inicodica, obpenus malum declinandum Laplas filias Soaominiscoccdere voluit aburendam. Nomerstiam ipfe fun wus Pontifex, qui celospenetranis, pos omnestico verbum calitatiscopers, nequectiam nonummultum in verbras vers sfundi coopenize, infuger under difcipulas, quandiu sum illis ip on haers non jeiumarcapitatierstratifiamiteribus no-Arismiarigorditespompatinondedi-\*pronece gnatur ? Nonne Paulus vas clegiopis isbique omni mora in memoriam 19qui mane ad terrises i rantus Paradi- Deucar. Quid opus cft verbis? non eft Tumayti nos ad gampafionsm "ipiomulgatestudeat.noshomineseffe.admonetsheut seiplum? Ille idem enim vero, quemadmodum Paphnycius non solum propter sobolis propagationem, fed ob deuitandam forniçationem vnicuiq; conceffit fuam vxorem. Quapropter Sozomeni caputà nobis tam sæpè tritum nullatenus videtur tam temerè anathematizandu, quod vt ait S. Augustinus in suo speculo quidquid in dininis scripturis aliquo

.95

\* fort. fo-

Gen. 11.

'Matth.19.

Matth. 9.

Marci 1.

Matth. g.

re,

1.Cor. 7.

retarin.

aliquo facile praiudicetur. Hæc hactenus.

At ego fi non omnem diem, fed diem inter diem fapio, anathemati sub- Marth. g. iacere debeo ? ablit. quod iple fum- LNC.7. mus Medicus neque peceatores menfa cius priuanit, nec peccarricem à m-Aupedum separanit. Ipse etiam cum Principem Publicanorum fui faciem defiderare confpexit, nequaquam fui pratentia, imbreian fui cohabitatio. ne defraudauino Sed tu credo opponis illis compunctionis motum immente onecidife? Profecto filius hominis fqui - edercalo de le condie. Zaehao fui peguha istpiratione addeenhone arboris persuasit. Sic etiam nunc, nisiileomnia intrahensad fe beculto fuz gratiz nutu Quicunque agromme foletti ceira Inos mileros trabat, proculdubio nofiri Ifaia. 15 . Papsauctoritas vacillat; Agnum cum Japo velci confitetur dextera excels. -Proinde quenque piorum magis deceact pro infirmis orare, quàm in ifis Catamuia malis diebus set perfecutorum fuper Albomi m iple \* focretarium Christi Moles, quo: rosiugum dusers. Ex quo gentes effe Pontefices peiora compesceret, libellum repudij G copperunt, nulli priorum tam graue .... sampusinficzerunt.Omnibus diuinis degibus postpassis pro libisu nos de- Pfal 13. inotant, ficur fiam panu. Iple Siricins Papa non proptor incontinentia, pœraym expulsionis inculit, nequa comommionem populi abstulit , fed tanection maiguis Ordinis promotionem s distulit. Quam discrete quamue mileseitorditer inforprofentia & futura me-3diens Dominus Papa tum Gracis, tum Latinis literis studitissimus Leo de "huius rei negogio agar, rua curiofitas

dolor nostro smajlis.

Ch Vellem te mifrater, potare Grego- Filina rium, arque Siricium aliquentulum in inter dues iftare, vi mihi yidetur, inuicem dillo. Pourficer. nare. Promotionem verò, quam Siricius penitus in futurum refecet, Gregorius Diaconibus propter prioris culpæmaculam, fi vellent in poftmodum continere, non denegat: Gregorius verò Diacones, quos nifi propofito mentis post tempus ad castitatem compelli non in tantum probauit, coldem, vti mc\_

Antilogia

mecum sentis, in tempore in idipsum A bere præsumerem? Nullatenus, quia propositi ante ordinem cogens ab Episcopis, nisi continerent, promoueri prohibuit. Idcirco penè nihil distat, quin eius, & Paphnucij sententia in vnum confluat. Ifte de inordinate post ordinem prohibitis; ille autem, de ante confectationem agit vsurpatis. Ifte decommixtione; ille verò, vt ita dicam, de condormitione. Nec propter hoc neuter corum, vti mihi videtur, in aliquo Canonicis decretis reluctari videtur, quod vbi nondum per legem cognitio peccati inculcatur, potius B suasoria admonitio, quàm legalis di-Arictio exerceatur; aut in tempore iniustum interdicatur; aut fi hoc male negligitur, circumuolutis cum linteaminibus funiculis Propheta putco extrahitur.

Quid plura? verè, fi Paphnucius, vti tu peregrino intellectu arbitraris, vel vltroneo argumentaris, omnibus Sacerdotibus licentiam nubendi generaliter concederet, non ita fingulariter, & euidenter de ante consecrationem vsurpatis agere studeret. Adhoc etiamsi in aliquo sanzdoctrinzaduer- C ni parte legitima procedit procreatio. fari inspiceret, nullatenus in idipsum caput Cassiodorus, vir Diuz memoriz, magnzque conuerfationis, & prudentiz tam officiosè de Grzco in Latinum transferre laboraret. Putasné, si aliquis scenica arte, vt tu dicis, suam hærefim fub perfona Paphnucij tegere auderet, Calliodorus, tam egregius vir, fibi transferendo fauere curaret? Non verè: quia omne sum opus latè per Ecclesias redolet authenticum, & laudabile, cum multa (cripta, vt in veteri, Tobiz, auctore, & in nouo, vt Apocalypsis translatore, carentia reci- D piamus; cur non istud magis vtroque probatum diligamus?

• forie, 7830. Dent.21.

Super hæc etiam, cum ipfum noftrum \* Pangirium Hieronymum tan-Panegyri- tùm resecatis iuxta legem alienigenz crinibus, & vnguibus, id eft, superfluis, & sanz fidei repugnantibus scripturz locis, ipfis Apocryphis aliquando renunciare nolle no ignorem, quâ fronte prædictum caput tam authenticum, probabile super aurum, & topazium in istis temporibus delectabile, nihili ha-

effer contra fas, & ius. In co autem idiplum de Episcopis, quod & de aliis ordinibus agi; Vnde tu ita summatim mussitare videris, quasi in hoc sub equa conditione politos elle non mireris. Nam Episcopus cum Presbyteris chrisma consecrat, Presbyter cum Episcopis corpus Domini conficit. Diaconus super altare ministeria ordinat, iplisque prior calicem porrigit, zquê communicat. Quid Paphnucius in cis, non inuenio, discernere valeat.

Ista omnia non tibi sed alicui infatuato sali tam enucleatim debent inculcari. Sufficit de hoc. O mare Neptuni. O sacra. proh scelus me tam inclementer in os increpari : infuper in pistrinum retrudi, quod ne funem tibimetipli ad crucem portares, fideliter præmonui. Quamuis apud Deum non fit perfonarum acceptio, infuper originalis in baptismate peccati plena remissio, quodque me mutire nefas est, in scrobe tum infodio, nequaquam fine legitimis nuptiis ex om-Qualiter autem hoc sit, fac periculum de temetiplo, quod huiusmodi propter meos consacerdotes dissimulatum iri desidero. Sed autem ne te defraudare videar ex toto, caue ne laltem capiaris in vno. Quidquid enim conuenit parti, conuenit & toti.

De hoc, quod mihi rescripsifti, meas literas malè tornatas esse, retice. rem, si non coram meis compatriotis, nelcio quâ caulsâ, me tam turpiter dehonestari zgrè tulissem. Qua de relicet magis ipfius sensus intentioni, quàm pompaticæ politionis proprietati in illis, quemadmodum in istis, inhiarem, tamen si vniuersaliter non reprehense, sed particulariter ad meas manus redirent puncto proscriptz, aut pro posse defensas, vel emendatas tibi remitterem : Sin autem dexteras dando tuz cauillationi morem gererem,O lepidum caput, quàm eleganter quasi prouidens meo honori, fi mez effent, ad cumulandum meum dedecus percunctando dubitasti. Vah callidum confilium tuum : amicum E 2 6c

Nier.jl.

2/d, 112.

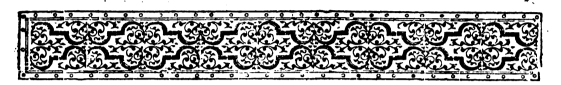
## Epistola Bernaldi

te ex zquo conuenissem, tuas carbone notari dignas, te in id mihi consentire ex magna parte compellerem, fi carum thesin, distinctionem, subdiftinctionem, media, vel \* periodo, cola, & commate, quod'ablit, carere perspicerem : nisi in tantum oppro-

fic retrahere in præcipitium. Si autem A brium malæ tornationis rugofa fronte obstupescerem. Si enimuerò in tuis literis macrologiam, quam fape.\* fo- \*Locur, & lescere caueres, non me quali silicernium in faciem cederes. Habe.

mendo/15. QNAM JApe foles fraaneniare.

100



SVPERIORIS EPISTOLÆ RETRA-CTATVS, ET SAEPE TRITICAPITVLI IRRE-FRAGABILIS ANATHEMATISMYS.

DOMINO ALBOINO, IN TEMPLO DOMINI NON IDONEE NEMVS PLANTANTI BER-NALDVS: NON FABVLOSA VERBO-RVM FOLIA, SED SENTENTIAS INDVBItabili veritate subnixas.

ternitate mihi transmiss, aliquid in eis reperire defideraui, quod & animum meum ob iniuria prioris epistolæ meritò commotum mitigaret, teque saltem aliquo defensionis colore de tam perniciola blasphemia, quoquo modo expurgarer. Sed cheu nihil huiusmodi in eisdem literis inuenire potui, quippe que ad cumulum priorisiniutiz meas literas, nulla ratione adhibita, dicunt maledicas, meque priorem iniurias concitasse, teque nil contumeliosum mihidixisse, tantum pronunciant, non aliqua saltem ratiun- B electionis Paulus, per quem loquitur cula probant. Quantum autem hæc earum pronunciatio deuiet à vero, nulli etiam Idiotz latebit, qui vtriusque nostrum epistolas diligenter perspexerit.

Prima enim epistola, quam tibi de hac n'ostra questione transmis, te tantum per testimonia sanctorum Patrú fideliter, & amicè præmonuit de cauendo anathemate, vt nec tu ipse ali-

CCEPTIsliteris à tua fra- A quid in ca reperisses, quod tuz litera faltem alicuius offensione dignum mihi possent probare. Quot autem blasphemias, quàm inhonestas, quàm perniciosas pro hac beneuolentia mihi rescripsifies, referre pudet, cum adeò foetcant, vt vel inimico tales inferre non deceat.

> Secunda verò mea epistola contra easdem blasphemias tibi directa non remaledicendo tibi talionem reddi-°dit, sed te tantum, vt amicum, à blasphemiis no mihi, sed tibimetipsi perniciofisimis compescere studuit. Proculdubio enim noui, quod ipsum vas ipfe Chriftus, maledicos tradiderit Sathanz, vt discerent non blasphemare. I. Tim.L. Patet igitur satis euidenter, quis caput, imò quis summa sucrit huiusiniuriz, & quam indebitè mea scriptaà tuis vocentur maledica, quæ te à conuiciorum voragine per charitatiuam admonitionem voluerunt reuocare.

Non auté modo est necessarium, ve etiam huius epistolę lingulas non dico ratio-



#### 99

\* periodis,

lie Co

-----

rationes, sed pronunciationes expu- A mez literz idem ipsum caput tam irregnem, quas in prioribus meis epiftolis indubitanter annullaui, in quibus meam admonitionem rationabilem, & amicam, tuamque rescriptionem tibi perniciosam, mihique contumeliosam euidentissimis rationibus probaui, quarum tu nec vltimam in hac epistola destruxisti.

His igitur irrefragabiliter probatis, vltimus tibi respondere meritò detre-&arem, fi non tuz charitati, & hac vi-... ce morem gerere destinarem, quippe vt & in hac epistola tua, quid tuam eruceat, me tibi fideliter indicare non tzdeat.

Inprimis itaque volo te scire circumstantias Rhetorum huic nostro negocio non competere, ex quibus Oratores fingunt suas conicauras, no tam de veritate, quam de verisimilitudine curantes. Hzc enim nostra causa potius ad thefin, quam ad hypothefin pertinere censetur, nec tractandà est per verisimilem Oratorum suadelam, sed per irrefragabilem Philosophorum demonstrationem. Dicisigitur in Epiftolatua, Sozomeni capitulum ideit. co tibi authenticum videri, quod cer- C aliquatenus pro authentico receperit. to loco, & tempore à probatis personis fit recitatum, fcriptum, atq; tranflatum; sed falleris in hac consequentia. Num enim Categoria præcipui Doctoris Augustini, ipliusque feriprum, de electione lacob & reprobatione Elau exemplis Pauli,\*ab aliquo fani capitis recipiuntur pro authenticis, quz tamen certo loco, & tempore ex persona probatissima non dubitantur descripta, ex quibus Categorias nullus bene sanus authenticis annu- D bitam, sed potius pro castitate reputamerabit: alterum aute scriptum idem Doctor in libroRetractationum repu- .i diare non erubuit. Hæcinquam & alia huiusmodi prædictam destruunt consequentiam. Vnde cùm Sozomeni ca. put nondu effe authenticum probafses, nec per hoc probare potuisti, vt co recepto nihilà sana doctrina deuiaffes.

Siderm aliquid

deife.

Absurdissimu autem videtur, quod denegas, tealiquid peruerfi fub codem capitulo dogmatizasse, cum iamdudu

fragabiliter probauerint peruersum: quippeEuangelicis,& Apostolicis scriptis, atq; S. Patrum statutis aduersum. Fruftra ergò protestaris, quod nullus te facerdotibus vxores concedere vnquž audiffet. Nam & ego, & plures alij hoc te sapius concedere audiuimus, cùm idem caput non tantum pro vero, fed etiam pro authentico prædicare nec adhuc pertimescas. Ipsum enim caput afferit S. Paphnucium in Nicana Synodo surrexisse, & sacerdotibus, vt dormirent cum vxoribus suis, licentiam ditionem, tuamque religionem dede- B impetrasse. Quicunque igitur hoc non tantum pro vero, sed & proauthentieorecipiendum,& observandum przdicat, nullatenus denegare valet, quin facerdotibus vxores concedata

> Incallum quoq; fubiungis, qua occafione illudigro authentico receperis, cum ipfum à te fub incuitabili anathemate religium, nulla ratione probaueris authenticum, Nihil enim interest, qualibet occasione illud pro authentico recipias, quod ne ita recipiatur subanathemate prohibitum nondum dubitatur. Nam semper sub eodem anathemate crit, quicunque illud Beatus quoque Paphnucius hac blasphemia non est dehonestandus, imò Sozomenus cui id caput assignauit Caffiodorus. Quantifcung; autem verbis res siblipsis aduersantes reconciliare concris: nunquam tamen adeo defipiam, vt Sozomenum Beato Gregorio in prædicto capite consensifie censcam. Iple enim Sozomenus fingit in Niczna Synodo conidgalem incontinentiam facerdoribus non effe prohitam; quam'S. Gregorius nec Diaconibus Sicilie in epfitola sua concetfir; sed in quibuldam corum ad tempus tantu diffimulando, non licitam afferendo, non cum Diaconij administratione, fed sub altioris gradus prohibitione legitur tolerasse.

Denique nihil adeò alicui reperitur disfimile, quod non cum codem aliquem similitudinis habeat colorem: cùm & ipfe Diabolus fe in Angelu lu- 2. Cor. 11. cis solcat transformarc. Quid igitur E a mi.

mirum, si tu scripta Gregorij figmentis A prio anathemate obligauit's sed iuxta Sozomeniquoquo modo assimilasti, cùm tamen adeo dissentiant, vt huius figmenta nullatenus Gregorianú anathema subterfugere valeat ? Iustiffime autem non hanc temporale, & dispenfatoriam, S. Gregorij tolerationem, sed generalia ipfius & reliquorum Patrum decreta generaliter hoc tempore iubemur observare; cùm Beatus Papa Leo tuz partis affentator, vt zítimas, ad Episcopos Mauritaniæ hancgeneralem proferat sententiam. Non ergo in cuiusqua persona est prætermittendum, quodingeneralibus statutis cotinetur. Atqui in generalibus statutis per au- B incitentur cotrasacerdotes. Ipsienim Aoritatem S. Gregorij in Synodo Generali promulgatis, ipla non tantum 🥻 condormitio, sed etiam cohabitatio facerdotum cum fæminis, & omnia que sacris Canonibus aduersantur, sub terribilianathemate damnantur.

'I 0.2

P

Hæc igitur fi tu fideliter attendiffes, nunquam in tui periculum DominiApostolici sententiam nimium temerasiè vocaffes temerariam, que tantum Simoniacos, & incontinentes Prefbyteros à perniciolo libi officio clementer separarat, quos S. Gregorius cu reliquis Canonum aduersariis simul vno tem- crum in adiutorium sibi ad correctiopore sub scuerissimo anathemate danarat. Nullatenus ipfe fe hac damnatione obligauit, licet Sicilien fium Diaconorú incontinentiam disfimulando, non quasi licitam, tolerauerit. Ipsi enim Niczni Pátres nullatenus Apo-Rolice sedi primatum, siue priuilegiu adimunt, cum omnium etiam prouinciarum antistites iuxta morem Romani Pontificis propria iubeant observare priuilegia. Est autem priuilegium Romani Pontificis iuxta affertionem S.Sylucstri, Gelasij, & reliquorum Patrum, vt ipse de omnibus Ecclesiis iudicare valeat, nec alicuius iudicio sub- przdicto anathemati subiaceant Sozoiaceat; & vt ipforum Canonum, & decretorum seueritate pro temporisneceffitate valeat, imò debeat mitigare. Huius priuilegij auctoritate non impugnando Canones, sed observando, Diaconibus Siciliz aliquantulum ad

tuam iplius affertionem, te solum non dico cum Paphnucio, sed etiam cum omnibus Sozomeni sectatoribus sub eodem anathemate reliquit. Ipfi enim SS. Patrum statuta etiā annullare przfumunt, licet eis nullum priuilegium Canones concesserint, vt aliquid ex Apostolicis statutis saltem mitigare poffint.

Anathema ctiam, quod subiungis, maximè conuenit sectatoribus Sozomeni, & vt compendiofius dicam, Sozomenistis, qui non dico approbant, imo cauffa, & caput funt, vt feculares sua nefandissima persuasione simpliciores Presbyteros ad contemnendos Canones adeò confortant, vt rectores Ecclesiarum necessario Gregorianas sententias ad seculares proferant. Ipse enim DoctorApostolicus IennasioPatricio ita scribit: Scito autem, fili excellentissme, si victorias quaritis, si commissa vobis prouincia securitatem tractatis; nihil aliud vobis magis ad hoc proficere, quam zelari facerdotum vitam, & inteflina Ecclesiarum, in quantum possibile est, bella compescere. Idem etiam Reges Franconem Sacerdotum hac terribili sententia incitauit contestans; quod, inquit, proculdubio facientie culpam habes, qui quod potest corrigere, negligit emendare. Nec tamen idem Apostolicus per hoc aliquid commisit in S Patrum statuta, sacerdotes à secularibus defendentia. Nouit enim certiffime hzc cade nullum sacerdotem à secularibus defendisse, qui sacris Canonibus obstinato animo resisteret, imò qui ab iisdem damnatus iamdudum à sacerdotio, apud Deum decidiffet.

Videlne igitur, quam iustissime menista, qui quoslibet Sacerdotes adeò Canones contemnere, adeò suam damnationem spernere docent, vt Prælati corum necessariò sibi in adiutorium seculares pro ipsi à dannatione reuocandis implorent.

Parum autem, imò nihil tux intentioniprodest, quod tot compassiona exempla enumeras, dum hoc cuilibet erudi-

tempus pepercit; non eis, cum Sozomeno, peccandi licentiam dedit. Vnde nec seipsum cum aduersariis proad Alboinum.

105

erudito sit manifestum, quod nullate- A nus pro alicuius infirmitate se aliquis debeat à Christo separare, quod omnes faciunt, quicunque aliis tam obstinato animo contra facratislimos Canones adminiculari conantur, vt & ipfi iure cum illis fub vno anathemate multari mercantur. Nam iuxta Apoftolum; digni funt morte non folùm qui talia faciunt, sed & qui facientibus consentiunt. Si verò digna rebus nomina imponere volumus, non hoc misericors compassio, sed potius miserabilis condemnatio nuncupabitur, cum aliquis B non modo fuum, sed & alterius peccatum adcò defendere non dubitat, vt à fonte omnium bonorú seipsum alienare non timeat. Non est modò necesfarium, vt exempla compaffionu, quæ fruftra multiplicas, etiam figillatim difcutiam, cum eadem generaliter nihil tuz parti prodeffe iã monstrassem, quz etiam in epistolari breuitate singulatim pertractare nimis longum æstimo.

Ven.12.

Rom. L.

Volotamen hoc tuz fraternitati fideliter intimare, quod illud exemplú, quod iustum Loth filias suas pro hospitibus stupradas exhibuisse, testatur, à B. Augustino inter vitanda potius, quàm imitanda facræ Scripturæ exempla, ficut & mendacium Rahab, reputatur. Idem enim Augustinus euidentissimis rationibus probat, quod nullatenus aliquem pro aliena infirmitate peccatum committere liceat: pro quo deuitando, nec propriæ infirmitati parcere debeat.

1.Cor.7.

Illud autem Apostoli: Vnusquisg, suam habeat vxore; cum necinfirmitati monachorum, nec fragilitati quarumlibet multominus condescendit sacerdotibus; videlicet qui non fimplici tantum benedictione ad continétiam funt dicati, fed per venerandam manusimpofitionem;& per facratiffimichrifmatis vn&ionem reliquis continétibus, imò virginibus, funt prælati, qui & ad perfoluendum officium, nullis nisi continentibus licitè, quotidie debent esse parati. Deniq; idem Apostolus in formans Titum de ordinatione fiue de conucrfatione Sacerdotum, indubitanter affirmat, quod Sacerdotem opotteat effe continentem.

Scias etiam pro certo B. Augustinut. nullam mentionem tui capituli fecifse cum tractaret, quod multiplicitet diuina scriptura intelligi posset. Quis enim sani capitis ipsum inter diuina computaret, quod ab ipfis diuinis fan-Aionibus iam abantiquo irrecuperabiliter anathematizatum constaret? Nullus autem Sozomenista fummo medico est comparandus, quia nullo modo sine sua pernicie suis fauet auditoribus, quod fecit iple Christus; nec Domini Apostolici auctoritas minuetur, ctiamsi quilibet magis perire, quàm Apostolicis institutionibus obedire conctur, pro quo etiã orare prohibet ipfe dilectifimus Domini: Est, inquit, 1.10.10.14 peccatum ad mortem, non dico, ut quis oret pro eo. Ipfi videlicet tales ad correuertentes potius pro se, & proaliis debent Orare, ita dicetes: Omnie que fecifii nobie Domine invero indicio fecisti, quia peccaui= mus tibi, & mandatis tuis non obediuimus.

106

Volo etiam, vt diligenter infpicias, quoslibet à populo vitandos esse non tam propter humana incontinétiam, quàm propterDiabolicam inobedientiam; vt Spiritus fan & tus per Samuelem testatur: Melior est obedietia, quàm victi- 1.Reg.im ma, & ausculsare magis, quam offerre adipem arietum, quia quasi peccatum arioladi est , repugnare , & quafi fcelus Idololatria, nolle acquiescere. Hinc & ipic Princeps Apostolorum, vtB. Alexander Papa capit.6.testatur in ordinationeB.Clemetis,firmiffimèdeliberat,vt populusnee faltem loqui ei audear', qué præceptis Apostolicæ Sedis inobediene sentiat. Propter inobedientiam videlicet ipfe Paulus Samosatenus, cuius errorem in velatarum aliquatenus condescendat, D sæpe trito capitulo restaurauit Sozomenus, ab Episcopatu publica manu turpiter est expulsus, vt ipfa, quam nimiŭ veneraris hiftoria, fatetur. Siricius quoq; Papa facerdotalem incontinentiam defendentibus non promotionE tantum ademit, fed omnem etiam aditum indulgentiæ lam tune eis penitus obscrauit. Decreta Leonis Papz, quz tuz parti fauere putafti. Sozomeniftas prorsus condemnant, quæ omnibus Apostolica precepta contemnentibus veniam denegari indicant.

Multum autem tuz cruditioni derogas in co, quod generalibus statutis B.Siri-E 🔺

B. Siricij dispensatoriam S. Gregorij A credere profiteris, per quam profestolerationem, quippe localem, & temporalem, miraris dissonare. Nullus enim Apostolicus successorem suum priuilegio sedis Apostolicz priuat, quin pro sui temporis necessitate non folùm Canones, sed etiam sui antecesforis sanctiones valeat mitigare, nec tamen in hoe suo prædecessori repugnat, quem & propria ftatuta aliquando mitigasse non ignorat.

Noloautem iterumexinanite illam tuam deceptoriam fimilitudinem Sozomenieum Gregorio: & illum tuum, B. lit censendum. prophetalem funiculum abrumpere Wieren 38. nonneceffarium duco, quie Hieremiam de lzeu cznolo extrahi deliderantem.non obstinate faluei fue roluctan-

tem, inde extractum aonignores and Sciao etiam fratemitzatua non Caffodorum, sed Epiphanium nescio que Scholafticum Tripartitism-transfulific historiam, cuins Cassindori persona nullatenus anathematizatum Sozomeni capar canonizabity cum nec in-Ruffinm dubitata sanctitas Hieronymi histotransfalis. riam Bulebij ab iplo \* scanslatam effecerit authenticam; quamipfe Hieronymus in lib.de illustribus viris notat deceptoriam. 1 111413 · ;

> Idem quoque Doctor eximites teipfum idem caput fanæ doctrinæ aduerfum intra crines alienigene docuit. ableindere, quod cum lusceptori fuor. vtiam fæpius inculcatum elt, fit pernie ciofum, nullatennsinterdiuina mandata fuper aurum, & topazium cft a? mandum. 10/11 . . ....

Satis verò diligenter quoflibet à recipiendo Sozomeni capite deterres, D cum administrationem cam venera bilium Szersmentorum Epileopis, Prele bytensy Diaconibus gous conditione doces iniundam effeu Quisqueen noftrumfunem fibijpliad crucem portarit, imò quis iam in cruce suspensus strangulantem nodum aon abruperit, fed arctius gutturi suo innestere fluducrit, tuipscin superioribus euiden. ter oftendisti, vbi teiplum in Gregoriani anathematis cculco fuspensum reliquifti.

Laudo tamen quod plenam remiffionem peccatorum in baptismo te

fionem blasphemias epistole tue reprobafti; in qua, inquam, cpiftola filio iamdudú baptizato, patris peccatum imputaffe notaris. Illam quoque tuam propositionem, quidquid conuenit parti, conuenit & toti: & alia huiufmodi exempla, non exarte prolata, facillimè monstrarem, si non in tali negocio de arte loqui minusidon cum reputarem. Aliorum quippe iudicio arbitror, non nostro relinquendum, quid de tuarum literarum, fiue mearum compositione

Propulsatis igitur irrefragabiliter tuis obiectionibus iterum, te, licet ingratum, charitatiue per subscriptas rationes libet conyenire, vt saltem iam tertio admonitus ad corredeas, ne cu sectatoribusSozomenianathematizatus in æternum pereas. Nullum caput canonica veritati contrarium pro authentico est recipiendum, atqui tuum tepazion facratiffimis Canonib.cft contrarium. Afferit enim Nicenam Synodu Sacerdotibus incontinentiam non C. prohibuiffe; quibus S. Hieronymus, Siricius, Gregorius non solùm coltum, sed & cohabitationem cum fœminis. in cadem Synodo penitus prohibitam che testantur Ergoillud tuum topo Zion non etiam pro vero, nedum proauthentico est prædicandum à quolibet in facris literis erudito, cùm scriptum litios, quod mentitur, occidit anima. Item sap.1. Bsloannes Apostolus dicit; Timidis, etc. Apoc.s. O mendacibus locus est in stagno ignis ardeneu. Itom Pfalmista: Perdes omnes, qui Pfals logunstur mendacium.

Amplius: Sanctiffimus Papa Leo per Episcopos in I. Toletana Synodo congregatos Balconio Galliciz Episcopo hanc sententiam interalia transmisit: Siquis dixerit, velcrediderit, alias foriptu- In offerio. ras prater quas Catholica Ecclefia recipit, and fides in auttoritate habendas, vel venerandas munrpo# esse, anathema fit. Hocigitur anathema- lerana l. te proculdubio illi multantur, quicun- symde. cunque illud tuum caput pro authentico venerantur, quod nullatenus Catholica Ecclesia recipit, cum sacris scripturis aduersari non dubitetur.

Amplius: Beatissimus Papa Damafus scribens ad Aurelianum Carthaginenlem

8 (

## ad Alboinum\_.

statut: illos manifeste Spiritum sanctum blasphemare, qui contra sacros Canones nõ necessitate compulsi, sed libenter aliquid, \* aut proterue agunt, aut loqui prasumunt, aut facere volentibus (ponte confentiunt. Quicunque autem tuum topazion pro canonico recipiunt, non folum cosdem canones przuaricantur, sed etiam eifdem obstinato animo, vt iam sepius probatum est, aduersantur. Ergo ipli cum Spiritum san&um blasphement, ipfius damnationem, iuxta prædicti Apostoliciattestationem, non euadent, B præcipuè cum ipla veritas in Euangelio testetur; quod blasphemia in Spiritum fanctum, nec hic, nec in futuro remittatur: Ipsumque Constantinopolitanum Concilium, quod est vnum exquatuor Conciliis zquè vt Euangelium, venerādis, iplum, inquam, Concilium cap.1. cum omnibus hærefibus etiam contumaciam Spiritui sancto repugnantium anathematizat; quos & speciali nomine, iuxta quandam translationem, Pneumatomachos cognominat.

109

L.Cor.16.

Lac.11.

Amplius: Spiritus fanctus per Apoftolum istam promulgauit sentetiam: Si quis non amat Chriftum, fit anathema, maranatha. Sectatores autem Sozomeni non amant Christum, cùm indubitanter blasphement, Spiritum san-Aum, per quem ipse Christus Canonicas fanctiones infpirauit SS. Patribus. Ergo ipli subiacent Apostolico anathemati.

Amplius: B. Gelasius Papa in Apoftolica fede cum LXX. Epifcopis nominatim Nicolaum B. Stephani Protomartyris Condiaconum, Paulum D Samosatenum Patriarcham Antiochenum, omnesque hæreticos siue Schifmaticos, & omnes corum Sectatores irremediabiliter anathematizatos effe pronunciauit cum omnibus, quz docuerunt, siue conscripserunt. Quieunque autem docent capitulum Sozomeni pro authentico debere recipi, fe-Atantur Paulum, & Nicolaum Hæreßarchas, cum in codem capite adscribant sacerdotibus conjugale opus. Quomodo ergo ipsi, nisi resipiscant, corum anathema subterfugere pote-

nensem Archiepiscopum verissimète- A runt, quorum nefarium dogma confirmare, & disseminare non timuerunt?

> Amplius : Hærefiarches Iouinianus à B. Gelasio inter reliquos Hæreticos specialiter anathematizatus, licet hæretice incontinentiam continetiz adzquarit: nunquam tamen adeò desipuit, vt Episcopale officium, fingularem vtique, & principalem continentium dignitatem, incontinentibus adscribi possedogmatizarit. Satius enim fibi videbatur, vt hoc reprobando fuæ hæresi refragaretur, quam incontinentiam continentiæ tantum adæquaret. vt contra fas, & ius ctiam incontinentiam diuinis mysteriis admittendam affereret.ErgoSozomenifta, qui hoc impudenterafferendo eundem Herefiarcham in errore przcedunt, quomodo iplius incuitabile anathema subterfugere valebut? Has igitur irrefragabiles sanctorum Patrum sententias diligenter inspicias, nec contra salutem tuam Sozomenicaput deinceps pro authentico recipere prælumas.

Sed forsitan adhuc dicis, te illud pro authentico recipere, no pro alia cauía, nili pro quorundam infirmorū compassione. Quam obiectionem, licer in superioribus satis rationabiliter annullarim:tamen iterum cidem pro tua charitate non grauabor obuiare. Beatus Pater Augustinus, imo per ipsum s. Augusti Spiritus sanctus, in libro contra Men- Ub.contra dacium testatur ita dicens: Ea, qua conflat effe peccasa, nullo bone cauffe obsentu, nullo quasi bono fine, nulla velut bonaintentione facienda funt. Recipere autem Sozomeni caput non tantúm pro vero, sed etiam pro authentico, fiue Canonico, damnabile peccatum effe probatur; cùm idem caput, & Canonica veritati contrarium, & sub anathemate à sanctis Patribus prohibitum non dubitetur. Nullo igitur bonz caufla obtentu, nullo quali bono fine, nulla quasi bona intétione est recipiendum. Ergo, nec pto compassione aliquorum. Hunc itaque librum Augustini 🛽 tu fideliter attenderis, nunquam nobisaliquod peccatum faciendum effe vel pro alicuius æterna falute iudicabis.

ITO

Qu1

## Epistola Bernaldi

fraternitatem non cello implorare, vt faltem modò totiens rationabiliter admonitus animæ tuæ saluti puideas, . teq; à tam perniciolo anathemate subtrahas, neque simpliciores in tuam, & ipforum perniciem per anathematizati capitis receptionem seducas. Vigi-March 18. lanter fanè attendas verbaDomini terribiliter comminantis ci, qui aliquem de pufillis eius scandalizauerit. Precor ctiam te, vt & in hoc meam admonitionem recipias, nec te iuxta S Gregorium Apostolicæ autoritatis reum vlterius efficias, quod iamdudum fecifie probaris, cùm Domini Apostolici pre- B ceptum contemplisse, &ci de verbis & scriptis derogasse non dubiteris. Qui etiam & alios per anathematizatum caput à te inter authentica descriptum confortasse infamaris, vt Apostolicis repugnent statutis. Certissime autem • Finebar volote scire, quod nec moderni \* Greerge adbuc Gregorim gorij anathema tibi deerit, fi ad ipfum VII.quan hac infamia iam de tevulgo dissemido Bernal- nata peruenerit, quę te pręcipuum Doepifelan &orem, defensorem, imo vocem este afferit omnium, qui Canonicis, & Apostolicis institutionibus obstinato animo resistant.

111

Hanc igitur infamiam, fideliter ad-

Qua de re diligéter, & obnixè tuam A moneo te, vt compescas, neque deinceps Apostolicis statutis in periculum tuum aliquatenus refragari præsumas. Vtautem damnatorias sententias noftri Apostolici, & ipsus principis Apofolorum superAnaniam, & Saphiram 48.3 pari efficacia pollere no dubites: damnationem Spirensis Episcopi, & mortem cius studiosè consideres, qui in præterito anno, qui erat ab incarnatione Domini M. LXXV. in prima heb- scripfic erdomada Quadragefimz, cadem die, id go bancep. Bernaldum eft, VI. Cal. Martij, imò cadem hora anno M. fubito, quasi quodam inuisibili telo LXXVI. DebocEpiperculfus, apud Spiram infirmari coe- fcopospire. pit, qua hora & causam cius in Roma- si Bernalna Synodo nofter Apostolicus venti- d'nofter in lare cœpit. Idem quoque tertia die, id co anno M. eft, IV. Cal. Martij heu miferabiliter ex- LXXV. Nomë haie pirauit, qua cum etiam definita noftri Epifepe e-Gregorij sententia Romç cum indubi- rat Henricm. Vide . tabili efficacia dănauit. Sic enim con- de hoc Recors fidelium relatio virorum teftatur, mane Conquorum quidam co tempore in Romana Synodo damnationi ciuíde prz- Baron. Touaricatoris interfuere : quidam verò a- mo I l.ampud Spiram; quod idem Epilcopus tam M. LIXP. fubitò, tam miscrabiliter obiisset, præ-

> sentes exhortuere. Ergo & tu cauc. \* Das dir jeth alfamo beschehe.

\* HAC Germanica Gerba clas duns epifolam in Cod. Manaferipte.

0 0 EPISTOLA RECONCILIATIONIS PRO superiorum Epistolaruminiuriis.

FILIO DEXTRAE BERNHALDO ALBOINVS, PAR VELLE, IDEMQ. NOLLE.

Sicer.z.

foripfu.

tentio, Propheticum sonat cum Apoítolo. Quapropter boni zmulatores effe ftudeamus, quatenus quidquid noceat, facillimè euadere valeamus. Si qua difschionis, emulationisue zizania inter nos pullulasse videantur, idétitate purz dilectionis, ciusą; propinquz, fidei woffrum. falce radicitus cuellantur. Omne\* noftri negocium iuxta Tullij, & Quintiliani conditiones, vertatur in vtile, & honestű. Si hactenus per longas lucubrationes contentiosè, & infruduosè egimus;nunc sententiosè, & charitatiue per pauca multum proficiamus. Si

E sit inter nos zelus, & con- A non propter Deam omnicreature subiacere deberem; propter tuz redintegrandz amicitiz statū nullatenus contentioni cedere recufarem. Me verò, G quid dixi, quod tibi, velalicui subolere potest bono, quo spiritus saluus fi- 1. cor.g. at, in interitum carnis tradi no renuo. Amodò, vtcunq; res se habeat, feruida vis charitatis nesciens minui, sole calidior, adamante perennior, in șternum &vltrà permaneat. Iam iam perstemus, & conemur, vti nonum par amicitis

> inuicem generare videamur. Finis disceptationis de continentia Clericorum.

> > APOLO-

# APOLOGETICYS BERRING AND DID PRESBYTESRI PRESBYTESRI

DECRETIS GREGORII VII. PONTIF. MAXIMI EDITIS IN SYNODO ROMANA

Aduersus

SIMONIACOS ET JNCONTINES. TES ALTARIS MINISTROS.

## Nuncprimum în lucem edicus, EX DVOBVS MANIVSGRIPTIS CODD. ALTERO RATISBIONENSE AVITERO

WEINCONSTRUCT & DOCH IN unter a trophetis statutt inter 19 . 2004 Solofleg. -:'. 21 s constatores -el.sertor biupbiup seres 1.13 73 -J.E o vilcamiss be 10 • nit **su**lieel upart'

. . . .

n se a constructivity of the second second second second second second second second second second second secon Second Second second second second second second second second second second second second second second second Second Second second second second second second second second second second second second second second second Second Second second second second second second second second second second second second second second second Second Second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s

CAPI-

#### 110 115 CAPITVLA SEQVEN OPVSCVL Decretalis Epistola venerabilis Papa Gregorij. CAP.I. De auctoritate quatuor principalium Conciliorum. II. De auctoritate Apostolicarum institutionum. III. De auctoritate reliquorum Conciliorum. IV. Breuis enumeratio decretorum (uperioris epistola. V. De primo statuto, id est, de Simoniacis. Ϋ́Ι.΄ De secundo statuto, id est, de emptoribus Ecclesiarum. VII. Quod & facra Scriptura damnet veditores spiritualium VIII. officiorum. Ftem, quod emptores corum damnet. IX. Item mediatores huiu (modi Simoniaca negationis. Х.-Detectio statuti pradicta decretalis Epistola, idest, vt in-XI. continentes altari nullatenus ministrent. De anathemate eorum, qui defendunt incontinentiam (a-XII. cerdotum, per Sozomeni capitulum ex Tripartita hiftoria depromptum. Quod non Sacramentorum ministris, sed Laicis permis-XIII. sum sit, vt vnusquisque suam habeat vxorem. Quid Apostolus constituat de sacris or dinibus. XIV. Utilis consideratio eiusdeminstitutionis. XV. Expositio B. Hieronymi super eandeminstitutionem. XVI. XVII. Dequarto statuto pradicta decretalis Epistola, nepopulus officia clericorum recipiat, quos Apostolica statuta contemnere videat. XVIII. Cureorum officia populo funt prohibita? Explanatio cuiusdam capitis, quod prasenti statuto videa-XIX. (depromeret. tur aduersari. Quid Domnum Apostolicum compulerit, vt hac statuta XX. Quodnonilli, sed SS. Patribus pro huiusmodi statutis esset XXI. indignandum. XXII. (ur eisdem statutis nulle apposite sint inducie. XXIII. Quod Domnus Apostolicus non solum Episcopos sed 😅 fubditos eorum damnare poßit. XXIV. Quod cuiuslibet Episcopi parochianus Domno Apostolico*etiamplus* debeat obedire, quàmproprio Episcopo. BERTOL-



#### VS BERNAL REC TIVS, ) V S NOSTER IN SVO CHRONICO AN-NO DOMINI M. LXXV.



REGORIVS Papa in prima hebdomada Quadragefimæ Synodum Romæ collegit, in qua caufam Episcopi Spirensis, sed Simoniaci, examinauit: qui, ipladie, cum examinaretur caula eius Romę, id est VI. Calend. Martij infirmatus est Spiræ, sed deinde IV.Calend. Martij miserabiliter exspirauit : quando, & à Gregorio Papa definitam suz damnationis sententiam in Romana Synodo excepit. In eâdem Synodo decretum est à Gregorio Papa, vt Clerici aliquem facrorum ordinum gradum, & officium precio adepti, deinceps in Ecclesia non ministrent, nec Ecclefiam precio acquisitam aliquis retineat, nec deinceps alicui Ecclesiam vendere, & emere liceat. Deinde, vt à Clericali officio ceffent, quicunque se per incontinentiam reprehensibiles exhibent. Item, vt populus Clericorum officia nullatenus recipiat, quos prædictas Apostolicas institutiones contemnere percipiat.

INCIPIT APOLOGETICVS BERNALDI SVPERDECRETA QVÆ VENERABI-LIS PAPA GREGORIVS EIVSDEM NOMINIS VIL IN ROMANA SYNODO PROMVLGAVIT, CONTRA SImoniacos, & incontinentes altaris ministros.

#### Prologys.



\* nostro, nolit Deus, vt deinceps dică zmulo, sed amiciffimo fatisfacere ftudui;& ced.Ret. capitulum statutis nostri Apostolici contrarium nullatenus attendendum, vtputa sub anathemate prohibitum, euidenter monstraui: adeò videlicet,

N superioribus epistolis illi A vt ipse amicus noster, sciam non vlterius contentioni, sed amicitiz operam daturum mihi rescriberet. Sed plures adhuc restant, qui cisdem statutis obstinato animo nimirum periculosè, imò perniciosè refistunt : qui & alios fimpliciores, quippe non multum studiolos ad confiderandos Canones, 2-F dcò

#### Apologeticus Bernaldi

#### 119

-

thenticas sanctiones contemnant, & suam consuctudinem iucundissimam quidem, sed perniciosissima retinere contendant. Quod non plures corum fecissent, vt mihi videtur, fi ipsis bene compertum effet, quàm parum, vel po-\*cod. Rat. tius, guam \* non, nofter Apostolicus in prædictis statutis deuiet à sanctis Patribus, Quapropter mihi, meique similibus commodum fore censui, si cadem statuta, Canonicis scripturis conferré, & mutuam corum concordiam qualiscunque styli officio breuiter, ac fideliter commendarem. Et hoc, caintentione, vt, si quis forsitan ex idiotis hæc inspicere dignetur, tanto viuacius ad obediendum Apostolicis institutis resipiscat, quanto cuidentius videat hæc cadem nullatenus à sacratissimis canonibus deuiare: sed cum eisdem ex ipla lacra Scriptura processifie.

CAP. I. In primis igitur decretalem epittolam noftri Apottolici describere iunat: vt tanto apertius sequentia elusescere valeant.

GREGORIVS Epifcopus feruus ferworum Dei dilecto in Christo fratri OTHO-C 🛪 I Conftantiensi Episcopo , falutem, & Apostolicam benedictionem.

Instantia nuntiorum tuorum festinanser redire volentium non permisit nos fraternitatitue , que in Romana Synodo conftituta funt, feriatim intimare. Hac tamen necessariò tibi scribenda fore arbitrati sumos:nos, inxta auctoritatem SS. Patrum in eadem Synodo fententiam dediffe: vt bis qui per Simoniacam harefim, hoc est, inter-\*C.R.pre-uentu\* pecunia ad aliquem factorum Ordinum gradum, & officium promoti sunt, nullum in fancta Ecclefia vlterius miniftrands locum habeant. Illi quoque, qui Ecclesias datione pecunia obtinent, omnino D easperdant: nec deinseps vendere, velemere alicui liceat. Sed nec illi,qui in crimine fornicationis incent, millas celebrare, aut fecundum inferiores Ordines ministrare altari debeant. Statuimu etiam, vt, fi ipsi contemptores fuerint nostrarum, imo SS. Patrum constitutionum, populas nuko modo corum officia recipiat, vt qui, pro umore Dei, & officij dignitate non corrigunsur verecundia seculs, & obiurgatione populiresipiscant. Studeat igitur fraternitas

ded seducunt : vt & ipfi prædidas au- A tua, fe in his nobis cooperatricem exhibere: fic crimina ista de Ecclesiis tuis radicitus euellere, quatenus boni pastoris meritum apud Deum valeas obsinere, & Romana Esclefia de te, ficut de charißsmo fratre, & fiudiofo cooperatore debeat gauder. CAP.II. Sed priusquam hæc statuta fingulatim confideremus quiddam de ipforum Canonum auctoritate non s. Greg. t. incommodum zítimo przlibare, vt 46.1. 4.14 tanto firmius teneatur, quidquid ex eis ad observandum nobis denuntiatur. Sanctifimus Papa Gregorius, que nofter Apostolicus nomine, & actione + c. R. renoftris \* repræsentat temporibus, in prefentafua fynodica, id eft, fynodali epiftola, ##. sanctissima quatuor Concilia confirmatita: Sicus \* fancta Euangelia quasuor, \* c. R fanfic quatuor Concilia suscipere, & venerari Bienangeme fateor. Nicanum feilicet, in quo perner-ly quature lubros. fic e-Jum Ary dogma destruisur. Constantino- siam babee politanum quoque, in quo Eunomÿ, & Ma-Rom. edicedonij error cõuincitur. Ephofinum etiam "... primum, in quo Nefforÿ impietas iudicatur. Chalcedonense verò, in quo \* Eutyche- \* Eurychie. tis, Dioscorig pranitas reprobatur, tota de\_ Rom. oduotione complector; integerrima approba-". tione custodio; quia in his, velut in quadrato lapide , fancta fidei ftructura consurgis: & cuiuflibet wite , alg, alionis norma consistit, quisquis corum soliditatem non tenet. etiam fi lapis effe \* videatur, tamen extra \* cernitur. a dificium iacet, etc. Cunttas verò quas pra-Rom. edifata venerãda Concilia perfon*a*s respunne, <sup>110.</sup> respuo: quas venerantur, amplector. quia, dum vniuerfali funt confensu constituta, fe, & non illa destruit, quisquis prasumis aus Soluere, quos \* religant, aut religare, quos + c.R. ligãe foluunt. Quifquis ergo aliud fapet, anathe. & Rom. ma fit. Huculque Gregorius.

> Hanc autem synodalem epistolam idem Apostolicus statim postordinationem suam composuit: & reliquis Patriarchis, quippe Constantinopolitano, Alexandrino, Antiocheno, Hierololymitano transmisst. Consuctudo enimerat cotempore, vt quilibet in aliqua Patriarchalium fedium nouiter ordinatus, sc prædictas IV. Synodos custodire, reliquis sedibus, transmissa epistola profiteretur, antequam nome cius apud reliquas sedes in diptychis describi mereretur. Nomen videlieet prædccefforis eius, licet defuncti, reliquz

## pro Gregorio VII.

qua sedes computabant inter viuen- A diter efferoboratum, non debere absque tes, donce ipfius nouiter inthronizati przfulis fynodicam reciperent epiftolam. quz, quia cundem Epilcopú quatuor Synodos recepisse denotauit, hoc sibi nomen, id est, synodicam ab cildem lynodis non incongruè videtur mutuaffe.

Hanc autem consuctudinem illius temporiis fuisse, idem sanctissimus Papa testatur in epistola ad Secundinum seruum Dei inclusum : quam & víque ad tempora beati Papz Hadriae. Green ni, quippe ad Karolum Regem perdu-

121

106.7-19-54 raffe, Ioannes Romanz Ecclefiz Dia-B conus afferit : qui vitam S.Gregorij, ex præcepto S.Ioannis Papæ fideliter descripsit. Sed vtrum adhuc eadem consuctudo perduret, ignoro. quam tamen préfatis temporibus fuisse non dubito. Patet igitur euidentislime, quàm magnæ fint auctoritatis illa quatuor Concilia que S. Gregorius, imò per ipsum Spiritus sandtus, non semel, vt prædictum eft, fed fæpius, & Euangeliis comparat, & omnes ab eisdem dissentientes anathematizat. Quz, & quilibet nouitius Patriarcha se obser. C ficiari poterit, quin decreta per ipsos uaturum per epistolam suam reliquis sedibus profiteri debebat, si se inter Catholicos Patriarchas in diptychis describi volebat.

CAP.III. Decreta verò sanctissimorum Romanorum Pontificum si possemus, etiam studiosius, quàm illa quatuor Concilia venerari, & observare deberemus: cùm & ipla Concilia omni firmitate carerent, finon Apostolicz ledis Pontifices cadem, per Apoltolicam auctoritatem & congregare, &

B. Marcel-Im, Papa, atus Papa Marcellus, qui & ante Niczers. Rom. num Concilium sua decreta martyrio

eduienie. confectauit, ipfe, inquam, vir Apoftolicus, in decretis suis cap. 11. testatur ita: Ipfs Apoftoli, eorumá, fucceffores, Domino inspirante, constituerunt, ut nulla fieret Synodus prater Romana sedis auctoritatem. Sanctus quoq; Athanasius præful Alexandrinus, qui non minima pars Concilij Niczni fuit, in Epistola ad Felicem Papam capite 11. ita dicit: Scimu in Nicana magna Synodo CCC. XVIII. Episcoporum ab omnibus concor-

Romani Pontificis fententia Concilia celebrari. Sed & Beatz memoriz Iulius Papaidiplum capite 5. profitetur dicens: Ipfi verò prima fedis Ecclefia connocandorum generalium Synodorum iura, & sudicia Epifcoporum,fingulari prinilegio Euangelicis, & Apostolicis, atque Canonicis concessa suns institutie. Beatus quoque \* Damalus Papa in decretis suis cap. 9. " Interne T. \* Inline I. hanc intulit fententiam: Nulla unquam ad orien-Concilia rata leguntur, qua non funt fulta tales Rom. odisio.page Apoftolica antioritate. 208.

\* C. R. 10-His autem sententiis beatus Ifido- nerale inrus rimator fcripturarum fagaciffimus \* c.R.potefideliter adstipulatur dicens : Synodo- faie. Neo rum verò congregandarum auctoricas A- Slam sypostolica sedi prinata commissa est \* austo- sam esteloritate congregata, vel fulta. Hac Canoni. simm, qua catestatur auctoritas : bac Ecclessaftica bi- eris. storia roborat, bac sancti Patres confir**m**471\$.

Si igitur illa quatuor Concilia omni auctoritate carerent, nisi principali-. ter ex decretis Romanorum Pontificum firmitatem obtinerent: quis in-Apostolicos viros promulgata, maioti veneratione digna meritò cenfeantur, quàm ipía Concilia, quz non per ipforum Apostolicorum przsentiam. sed tantùm per ipsorum legationem, authentica fieri merebantur? Sic enim legati sedis Apostolicz corundem principalium Conciliorum fanationes primaria subscriptione Apoftolica vice canonizabant. Nempe fub piifimo Imperatore Conftantino magnus Hosius Cordubensis Episcopus, corroborare decreuissent. Vnde & be- D Victor, & Vincentius Presbyteri Roman#Ecclesi#, exparte sancti Syluestri Papz Niczno Concilio przfuc. runt, & ipsum principali subscriptione firmauerunt. Item temporibus Theodofij iunioris Augusti, sand Cyrillus Patriarcha Alexandrinus, & Arcadius Episcopus ex Italia vice beatifami Papz Celestini, Ephesino Concilio przfuerunt; & iplum Apostolica vice corroborauerunt. Item, tempore Marciani Principis, Paschasinus, & Vincentius Episcopi, & Bonifacius Presbyter, vice sandi Leonis Papz in F 2 Chal-

#### Apologeticus Bernaldi

cim dies celebrato, primi fuerunt, qui & Anatolio Patriarchæ Constantinopolitano quoddam priuilegium in Concilio vsurpanti, liberaliter contradixerunt, & reliquis statutis Apostolica vice subscripserunt : vt liber sandi Liberati Carthaginensis Archidiaconi de eodem Concilio testatur. Hzc autem omnia manifestius ille videbir. quicunque corundem Conciliorum subscriptiones studiose perspectrit. Ergoreuerentiam, siue obedientiam, quam facratiffimis quatuor Conciliis B iuxta sanctum Gregorium meritò exhibemus; decretis Apostolicæ sedis nullatenus denegare, imò, si possibile est, studiosius impendere debemus: cùm line corum auctoritate nec ipla Concilia fas effet recipere.

Pofisioni,

123

CAP.IV. Sed nec reliqua Concilia parui pendere debemus : in quibus multa, nusquam alibi inuenta, Eccle-\*C.R. di- fasticz tamen \* dispensationi necessaria reperimus. Quz quidem à superioribus authenticis sandionibus nullo modo discrepant, cum Christianzreligioni apertissime conueniant. Huiuf. C dis rationibus adstipulatur hoc momodi, inquam, capitula, in quibuflibet Conciliis inuéra, nullateous ab aliquo Catholico funt contemnenda: przfertim cùm ipsa reliqua Concilia, ex sacratissimarum autoritate sanctionum descendisse non dubirentur: quz per fingulas provincias bina Episcoporum Conciliaannuatim fieri firmissimè decernunt. Hoc, inquam, beatus Anacletus ab ipfo principe Apostolorum presbyter ordinatus in decretis suis capit. 17. certiflime decernit: Congrega- D quis cuiuslibet vnius hominis sano tio, inquit, summorum per singulos annos fieri folet, & debet. Hoc excellentistima Synodus Nicæna cap. 5. constituit. Bene, inquit, placuit, singulis annis per unamquamque provinciam bis in anno Concilia celebrari, us communiter omnibus fimul Episcopis congregatis, discutiantur huiu/modique/tiones.Itcm,Constantinopolitanum Concilium, enumeratis priuilegiis diuersarum Ecclesia-\* G.R. ita. tum cap. 11. \* constituit: Seruataregula, que (cripta est de gubernationibus, manifestum est, quod illa, que sunt per vnamquamque prouinciam ipfice prouincia

Chalcedonensi Concilio per duode- A Synodus \* dispensesur, sicut Nicano constat \* C. R. difpen/et. decretum effe Concilio.

> Item Chalcedonense Concilium Cap.19. dicit: Decreuit sancta Synodus secundum Canones Patrum bis in anno Epi-Scopos in id ipsum in unamquamque prouinciam conuenire, quo metropolisanus antistes probauerit: & corrigere; si qua fortasfis emer (erint.

Patet ergo quod authenticz fan-Aiones etiam Prouincialia Concilia fieri præcipiunt. quod incassum præciperent, nisi & nos eorundem Conciliorum probabiles sententias obseruare decemerent. Vnde & in tertio Toletano Concilio vniuersali decretum cft: Qui Concilia orthodoxorum Episcoporum, consona sanctisimis quatuor Concilius non recipit, anathema fit. Quicunq; igitur vel horum Conciliorum rationabilibus statutis obuiare conatur, etiam à superioribus authenticis fanctionibus in periculum suum dissentire probatur. Beatus quoque Isidorus, in quadam sua præfatione de Canonibus capite vndecimo, prædido: Noffe etiam oportet, licet catera non infirmantur, quatuor effe principalia Concilia. His autem enumeratis subinfert in codem capite. Sed & fi qua sunt Concilia, que santis Patres spiritu Dei ple-Usidorm li-bro origina ni fanxerunt, post istorum quatuor au- 6.cap.15. Storitatem omnium manent stabilita vigore.

Eft ergo dignum, vt & huiusmodi Conciliorum statutis obtemperetur. Si enim non paruz stultitiz constat, si confilio adquiescere detrectat: quanto magis reprehensibile videtur, si quis impudenter relistit huiusmodi Conciliorum statutis: non vnius, scd plurimorum sapientium auctoritate, & iudicio prolatis, atque probatis. Nempe huiusmodi Conciliis plures Catholici, & eximij Doctores interfuisse leguntur, vt in Africanis Conciliis Legati sedis Apostolicz Faustinus, Honoratus, Vrbanus Episcopi, \* fan & us etiam Aurelius Carthaginen- \* in C. R. fis Archiepifcopus: Item ipfe vir om. nium virtutum Augustinus Hipponeregion-

- 124

125

8.Celefti-

regiensis Episcopus, quem sanctus A bere decretitimu. Hac autem Concilia Celestinus vir Apostolicus in decretis fuis ita nobis commendat: Augustiem Lop. 1. NBm , inquit , fancta recordationis virum, pro vita sua, atque meriti in noftra communione semper habuimus : nee vnquam hunc finiftra fuspicionis falsem rumor adspersis, quem tanta scientia olim fuisse meminimus, ut inter magistros optimos', etiam antè à meis pradecessoribus haberesur. Benè ergo de eo omnes in commune fenferunt, vipote, qui vbique cuntis & amori fuerit, & honori. Huic ctiam Augustino, vt liber Liberati B testatur, Theodosius Imperator, per facram suam mandauit, vt se Ephesino Concilio 'przientaret. Sed cheu, tam egregius Doctor antèmundo subtractus est, quàm ad illum inuitatoria Romani Principis Epistola peruenisset.

Hi ergo, quos przdixi, & alij innumerabiles fan & Patres Africanis Conciliis interfuêre, imò przfuêre. Sic ctiam fanctus Marinus Arelatenfi Con-•GRP4- cilio per fanctum Silueftrum \* approbato : fic fanctus Czfarius Agathenfi: C fanctus Hilarius Arausicenti: sanctus Albinus Aurelianenfi: fanctus Bonifacius Mogontienfi Concilio ; fic & alij aliis Conciliis non foli, fed cum pluribus aliis fanctis Patribus interfuisse leguntur, qui in Christiana religione, & doctrina tam infignes fuisse creduntur, vt vel vnius corum fingulari iudicio obuiare nimium esset temerarium. Ergo multorum fapientium iudicio non acquiescere, multò magis est intolerabile, in his duntaxat capitulis, quz przdictis authenticis statutis non aduersantur, sed institutioni D Chriftianę religionis proculdubio fuffragantur. Nam iuxta beati Augustini iudicium; pro nullius persona reverentia est recipiendum, fiquid Canonica veritati in aliquo Concilio vel alicubi reperitur aduer sum.

Præterea, fancta, & veneranda Synodus Chalcedonensis, etiam Prouincialia Concilia ante ipfum tranfacta, canonizasse non dubitatur, ita decernens capite primo: Regulas fan-Horum Patrum per fingula nune vique Concilia constitutat, proprium robur haante ipfum Chalcedonense leguntur fuisse: Ancyranum: Neoczsareense: quz, & Niczno Concilio antiquiora traduntur. Item, Gangrense, Sardicense, Antiochenum, Laodicense. Ergo eadem & in Chalcedonensi Synodo non dubitantur esse roborata: quz, ctiam cum Africanis canonibus que, ctiam cum Arricanis canonica-beatus \* Hadrianus Papa Karolo Im-bac Epiroperatori ad disponendas Ecclesias in me canona regno suo, Romz tradidisse legitur. ab Adria Quapropter nec Prouincialium Con- 6 Karolo o confetta ciliorum statuta à quolibet temere Magne sunt respuenda, quz & Apostolica se- traditá des censuit recipienda. Hucusque sufficiat dixisse de sacrorum Canonum auctoritate. Nuncad propositum redeamus,& statuta, que noster Apostolicus in superiori epistola Othoni Con-Rantiensi Episcopo cautissimè descripta transmisit, per ordine digeramus.

CAP.V. Horum illud crat primums vt Clerici aliquem (acrorum Ordinum gradum, vel officium, per precium adepti, nullatenus deinceps in Ecclesia ministrent.

Sccundum: vt Ecclefiam precio acquifitam, nullus retineat; nec alicui deincepi Ecolesiam vendere, vel emere liceat.

Tertium : vs , à clericali officio ceffent; guicunque se pro incontinentia reprebensi= biles exhibent.

Quartum : vs populus Clericorum officia nullatenus recipiat : quos Apostolicas institutiones contemnere videat. Curtamusigitur per singula, & cadem quàm authentica, quàm attendenda, imò quàm incuitabilia fint, non exnoftris coniecturis, sed ex sanctorum Patrum statutis compendiosè monstremus. Primum itaque statutum CAP.VI. in Chalcedonensi Concilio, plenissimè, & cuidentissimè reperitur, quod vnum ex quatuor prædictis Conciliis tempore quidem non dignitate vltimum fancti Patres Leoni Augusto vfque ad fanguinem vindicandum effe mandarunt, vt Liberatus in libro fuo testatur. In ipso, inquam, Concilio scriptum est capite tertio: Si quis Episcopus per pecuniam ordinationem fecerit, & fub precio redegerit gratiam, que ven- Videc.i: di non potest, ordinancritý, per pecuniam 9.1.c.3: Episcopum, Chorepiscopum, Presbyterum F 3 441



#### Apologéticus Bernaldi

#### 127

¥ C. R. pesonia.

connumerantur in clero : aut promoueris per pecunias dispensatorem, aut defensorem,velmansionarium:velquenquamomnino, qui subiectus est regula, pro sui turpißimi lucri commodo : is, qui hoc attentafse probatus fuerit, proprägradus periculo subiacebit : &, qui or dinatus est, nibil ex bac ordinatione, vel promotione, que est per negotiatione facta, proficiat: sed fit alie**nus à dignitate ,** vel folicitudine , quampecuniu quesiuit. Si quis verò mediator tam surpibus, & nefandis datis, vel acceptis exfiterit f, quidem Clericus fuerit , proprio chus, anathematizetur.

Et notandum, quàm cauté istud capitulum omnes Simoniacorum aftutias excludat: cum quolibet modo per pecuniam promotos, abiq; omni spe recuperationis deponat, Solent enim Simoniaci diuersis modis, sed vno reatu, facras dignitates mercari. Nempe, nunc ipli, nunc pro iplis corum amici precium prosacra dignitate, vel ante ordinationem suam dederunt, velin ipla dant, vel postmodum se daturos promittunt. Et hoc nunc clc&oribus C repfiffe, at q, in ipfa fua origine; Apostolica corum, nunc corum ordinatoribus, vel demum quibuslibet corum fautoribus.

Quicunq; igitur aliquo horum modorum quemlibet promouerit, vel se ipfum ita promotum effe cognouerit, indubitanter à superiori capitulo degradari iubetur, cum per pecuniam, vel alium promouisse, vel ipse promotus esse no dubitetur. Sed nec hoc fine conderatione prætereundum videtur: quod idem caput duo negotiatorum genera damnauit. Vnum quidem corum, qui ad Diaconatum, vel Presbyte- D pitulo licet obscurè, comprehensum ratum, yel ad aliquem huiufmodi gradum per pecuniam ordinantur. Alterű corum, qui ad dispensationis ministerinm, vel ad aliquod huiusmodi clericale officium per pecuniam promonentur: qualis est vice dominatus, præpolitura, decania, archipresbyteratus. & his fimilia. Sic igitur & noster Apoftolicus duo negotiatorum genera, & omnes negotiantium versutias in primo cius statuto comprehédit : in quo, clericos aliquem sacrorum Ordinum

aut Diaconum, velquemlibet de bis, qui Agradum, vel officium, quoquo modo per pecuniam adeptos deponit. Quod tame statutum superiori capite mitius liquidò probatur: cũ spiritualium officiorum venditores, & tam nefariz negotiationis mediatores debita vitione non damnet. quos tamen prædictum caput cum ipfis emptoribus degradandos, vel anathematizandos effe decreuit. Et nota, si mediator degradari, vel anathematizari meritò inbetur, quid de illo censes, qui per candem negotiationem indigne promouetur? Hoc vtique, quod fanctiffimus Papa Grego- S. Gregor. l.7.ep.1120 gradu decidat. Si verò Laicus, aut Mona- B rius, imò quod per illum Spiritus fan-Aus de huiusmodi negoriatoribus indubitanter decreuit, qui in eiusdem Apostolici auriculam, sub columbina specie, quælibet decernenda, dictare consucuit.Nempescriptū est in decretis luis \* cap.131 Quicung ergo hoc, ideft, Gras. 1.9.6 (Ecclesiasticum officium) precij studet da- cas. tione mercari, dum non of ficium, sed nomen attendit, facerdos non effe, fed dici tantum- . moddinaniter concupiscit. Et paulo post in côdem cap. Cùm liqueat hanc harefim in Ecclefia ante omnes radice peftifera fubeffe deteftatione damnatam , cur non cauetur, cur nonperpenditur : quia benedictio illi in maledictionem conuertitur : qui ad hoc, vt fiat hareticus, promouetur? Quid ergo mirum fi nofter Apostolicuscos tantum ab Ecclesiasticis ministeriis separauit, quos sanctissimus eius zquiuocus, & ab Eccle sia se paratos esse cum reliquis hæreticis deputauit? CAP.KII. Secundum quoq; statutum nostri Apostolici est quod Ecclesias \* C.R. 140 emptoribus \* adimi præcipit : item in , .... prædicto Chalcedonensis Concilijca-

> videtur: quod ctiam dispensatori Ecclesiasticarum reruper pecuniam promoto, officium dispensandi iubet auferri. Quilibet enim presbyter, dispenfator debet exiftere non prædicationis tantùm, sed etiam rerum Ecclesiz sibi commiss, quas S. Patres, non solius presbyteri,sed quorumlibet egentium nccellitati dispesandas esse censuerut,

Præterea in eodem capite cuilibet clerico omnis Ecclesiastica solicitudo per precium acquisita, iubetur adimi,

129

mi.' Procurate autem ipfam Ecclesi- A prinantur. Et merito. Nam ipfa veri- Math.iog am cum (acerdotali diligentia, ni fallor, clericalis folicitudo eft, & Ecclefiaflica: ergò & in codem capite Ecclesiæ folicitudo per pecuniam víurpata iubetur auferri. Vnde, & beatisfimus Papa Gregorius fcribens ad Clementem \*Bizaze- \*Bizanzenum, de quodam presbytero decernit ita : Vt, fi idem presbyter quandam Ecclesiam obtinuisses per pecuniam, non folum eâdem Ecclesia priuaretur, sed esiam presbyterij honore spoliaretar. Sicquoque in antiquis noftrarum Prouinciarum Conciliis, Magontiacensi videlicet, Remenfi, fiue Turonenfi fta- B voluntarie. Contra hoc præceptum iltutum legitur, vt presbyter Ecclesiam precio adeptus, & presbyterio & Ecclesia priuetur. Item beatus Leo Papa ciuídem nominis IX. nostro tempori penè contiguus, in prima sua Romana Synodo Simoniacam hærefim penitus damnauit: emptiones, & venditiones altarium sub anathemate prohibuit. quod anathema illi non euaserunt: quicung; deinceps tam nefariam negotiationem exercere prælumplerunt. Liber igitur coliderare quàm clementer noster Apostolicus tantum emptas Ecclesias emptoribus carum ademerit, quos iuxta censuram SS. Patrum, & C rentur. qui, iure comparantur Propheta, Ecclesia, & presbyterio, imo Christiano nomine, & communione priuandos esfe non ignorauit.

CAP.VIII. Sed curin tantum laboramus, vt prædicta noftri Apostolici statuta ex Synodicis SS. Patrum sententiis processifie demonstremus:cum eadem ex iplo facræ fcripturæ armario emanasse, nullum dubitare eruditum putemus ? Nam in câdem scriptura, omnes personæ tam nefarij mercimonij damnatæ reperiuntur, scilicet & D dicendum filiis Israël conductus : ilvenditores spiritualium officiorum, & emptores, atque huius negotij media-Manhaz. tores. Ipie enim DOMINVS pariter Marci 11. vendentes, & ementes de templo suo eiecit, & cathedras vendentium columbas iam tunc ipfe euertit. Quod S. Gregorius ille noster Theologue in\*XXII. homilia exponitita : Cathedra ergò vendentium columbas euertitur, quando hi, qui (piritualem gratiam vendunt, vel ante bumanos, vel ante DE 1 oculos facerdotio

tas præcipit in Euangelio: Gratis accepiftis, gratis date. quod, cum tales nonattendant, etiam à DEO seipsosalie- Joans nant, qui in codem Euangelio dicit: qui cft ex DEO, verba DEI audit : ideo, vos non auditis, quia er DEO non effis.

Preterea princeps Apoftolorum Petrus imò per illum ipfe Chriftus omnibus Prælatis in Ecclesia præcipit ita: 1. Per. \$ Pascite, qui in vobis est, gregem DEI, prouidentes non coaste, sed pontance secundum D E v M, non turpis lucri gratia, sed li aguat, quicunque spirituale officium, pro seculari lucro, subiectis suis turpiter impendunt. de quibus idem Apostolus, in sua posteriori epistola 2. Per. 20 testatur; fequuti funt viam Baalam ex Bofor : qui mercedem iniquitatis amauit, correptionem verò habuit fue vefanie subiugale mutum in hominic voce loquens, prohibnit Propheta insipientiam. Quod venerabilis presbyter Beda in tractaru super candem epistolam dilucidat ita: \*C.R. None \* Num multi Catholicorum in tantum nunquam mercedem amant iniquitatis, vt etiam do-

Eli abindoctio, à Laicis Clerici, meritò lacequi verbis sfine contranaturam loquentis corripitur : nec tamen à proposito praui itsners retardatur. Ifte videlicet Balaam idem effe afferitur, qui & beatum lob in libro ipsius superflue, & arroganter docuisse legitur : qui & Heliu, id eft, diuinus ab officio diuinandi est cognominatus. Sic enim testatur S. Hieronymus in lib. de Hebraicis quæftio- Num, 11. nibus. Hie igitur, cum effet Prophe- 23-24 taà Balac rege Moabitarum ad malelis quidem in verbo domini proprecio studuit maledicere : sed prauitatem suam Domino vetante, ad effe-Aum non perduxit, nec mercedem iniquitatis accepit. qui tamen à D E O reprobabilis denotatur, vt asina eius sapientior co, vesaniam eius, & insipientiam corripuisse, & cumà gladio resistentis angeli eripuisse legatur : quam iple angelus non morituram fore testatus est, etjamsi ipsum repto-

F 4

bum

\* C. R. XVI 1. Greate. bum Prophetam debita morte mul- A nus autem tam nefatiam negotiatiotaffet. Si ergò Balaam tantum amando mercedem iniquitatis, à D E o legitur reprobabilis, quanto magis ille inter reprobos est computandus, qui cum Balaam de iniquiffima venditione spiritualis officij precium studiofissime requirit, nec cessat, donec ambitionem luam ad effectum perducat?

121

Pręterca Beatus Hieronymus in tra-Statu super Matthzum, illum scribam qui dixit I E s v : Magister, se-Magi eum sequi voluerit, vt ex operum miraculu lucrum affequeresur. Vnde & fibi à Domino respondesur : Vulpes foueas habens ; & reliqua : ac si diceres ; cur propter lucra, & diuitias me vis segui, sum tanta fim paupertatie, ut net proprium babeam hofpitium, cum vulpes etiam & volucres proprias babeant mansiones. Si igitur ille, qui spirituale officium pro lucro tantum exercere voluit, ab Iplo Domino iure reprobatur, quanto magis ille, qui & huiuímodi offi-

tur? CAP. IX. Emptores autem spiritualium cum ipfo principe corum Simonc Mago in Actibus Apoftoloru damnati leguntur. Vbi ille nofter Simon Princeps Apostolorum, cundem alium Simonem principem apostatarum æterna damnatione multauit, ita decernens: Pecunia sua tecum fit in perditione. quoniam existimasti donum D z 1 pecunia possideri. Non est tibi pars neque fors in fermone isto. Cortuum non eft rectum coram D E O. Panitentiam staque age de hac malitia tua, & roga D z v м, D damnatio Simonië, quam facra leétio teftafi forte remittatur tibi hac cogitatio cordis tui. In felle enim amaritudinic, & obligatione iniquitatis video te effe. Re-(pondens autem Simon dixit : Precamini Ó vos pro me ad D z v м, vt nihil veniat Super me horum, que dixistis.

Et nota : ipfum hærefiarcham Simonem Magum pro sola nefaria cogitatione ab zquiuoco suo damnatum, quem videlicet spirituale officiú mercari solummodò cogitasse, nullate-

nem legimus implesse, Videsne quàm rationabiliter illi damnentur : qui & tam inhianter, vt Simon Magus spiritualia officia mercari concupiscunt, & infuper defideratam negotiationem perficiunt: qui, & cadem scelerate acquisita, sceleratius vti, imò abuti non verentur. Vnde non parum ipfum Simonem Magum in culpa præcedere videntur. Ille enim emptionem. quam malè concupiùit, nullatenus ad effectum perduxit. qui pro solo quar se, quocunque ieris ; ideorepudiatum B nefario appetitu damnatus, per iplos a Domino testatur ; quia more Simonis Apostolos apud D e v M efficere studuit, vt damnatorias corum fententias subterfugeret, non vt officium criminosè appetitum criminofius obtineret.

Sed cur idem hærefiarcha spirituale officium mercari appetisset, nisi emptum deinde nefandius vendere vellet ? Non enim frustra de coscriptum esse videtur. quod stupidus de fignis, & virtutibusadmiratetur.quz, ve iple posser facere, per pecuniam fuam voluit efficere. Videlicet, vt, cium penitus aliis vendidisse detegi- Ciuxta Hieronymi assertionem, temporale lucrum ex miraculis assequere-147

Ergo non solum emptores, sed & venditores spiritualium officiorum. sectatores przfati hzrefiarchz denotantur. Vnde & cum codem zternz damnationis vinculo adfrictinon dubitantur; attestante beato Gelafio, in Gelafint decretis fuis cap. 24. Quos verd confti- Epif.6. terit indignos meritis, factam mercatos 19.1.6 esse precio dignitatem, connictos oportes arceri, non fine facinus tale patrantes. quia dantem pariter, & accipientem tur, inuoluit. Hanc autem generalem sententiam, Beatus Gelasius Papa per tractatus singulorum graduum ordinationibus subintulit : inter quos etlam Oftiarios, Notarios, fiue defen-fores numerauit; qui, nec per manus riedmin impolitionem ordinantur, nec ipli c.R.dift manus alicui imponete permittun- derant m tur. Vnde & illum in decretis S. Ale- jedioment xandri Simoniacum vocari non du. effadmen bium eft, qui pœnitentem ad reconcilia-

122

42.2

į

## pro Gregorio VII.

#### 122

₹ C.R.r.4+ ciese.

ciliationem pro precio apud Episco- A spontaneam oblationem satis eleganpum iuuat. Ex qua \* re colligitur, non solum illos reputari inter Simoniacos, qui per precium ad manus impolitionem perueniunt, sed & illos, qui & alia clericorum officia per pecuniam acquirunt. Omnia autem in eiusmodi officiis operatur vnus; atque idem spiritus, cuius donum non gratis, sed per precium dare, vel accipere, non Catholicum, sed indubitanter est Simoniacum.

CAP. X. Mediatores quoque huius B

nefandissimæ negotiationis ab ipso

vase electionis damnantur : qui cos

ita detestatur. Nam digni funt morte,

non solum qui nefanda faciunt : sed etiam

qui facientibus consentiunt. Item citha-

rista noster Dauid : Si videbas, inquit,

furem, currebas cumeo. Et illud : Os tu-

um abundauit malitia, & lingua tua con-

cinnabat dolos. Deinde in codem Pfal-

mo terribilis sententia de huiusmo-

di affentatore profertur : videlicet,

quod à Domino sit arguendus, nec

per aliquem à manu Domini deinceps eripiendus. Nec mireris, si spi-C

ritualis officij mercator sub nomine

furis designetur. cum & ab ipsa veri-

tate in Euangelio ita nominetur: qui

cnim aliunde intrat nisi per ostium, non

paftor ousum, fed fur, & latro nuncupa-

tur à Domino. Nempe nullus in Ec-

clesia prælatus per oftium, hoc est,

per ipsum Dominum ad pastoralem

curam intrauit, qui per auaritiam, id

eft, idolorum seruitutem ad hoc of-

ficium peruenit. Non est ergo indi-

gnum huiusmodi mercatorem fiue

mercenarium sub nomine furis infa-

mari : cuius furtiuam irreptionem

Zom. 1.

Pfal.49. Ibid. Ibidem.

Lean.10.

non expauit imitari. Huius autem D bit. criminolissimi mercimonij mediatores non negligenter attendant, Gie-4.Reg. 5. zi puerum Heliszi, qui ex parte Domini sui, co quidem nesciente, munera sponte oblata suscepit à Naaman Syro : qui iam à lepra mundatus est ab Heliszo Propheta. Idem quippe Giezilicet inter Heliszum, & Naaman medius nefariè lucraretur,

neutruch tamen secum eiusdem see-

leris fecit obnoxium. Nam & illo

ter respuit : quam iste non quasi ex debito ementis, sed ex benigno affectu mentis liberaliter obtulit. Sed quamuis Giezi neutrum horum in crimen secum attraxetit, sed se solùm inter hos medium simplici crimine obligauerit : ipfe tamen & omnes eius posteri pro cadem culpa leguntur seuerissimè puniti : scilicet lepram, à qua mundatus est Naaman, quali hæreditariam in sempiternum Quapropter mediatores Sifortiti. moniacæ negotiationis attendant, quàm districte, imò quàm districtiffimè sint damnandi : qui non solum se iplos, fed & illos, quorum mediatores funt, sub zterna damnatione secum poluerunt.

Satis ergò, vt opinor, declaratum eft, quàm summoperè prædictas noftri Apoftolici fanctiones venerari, & observare debeamus, quas non solum ex Synodicis, & authenticis SS. Patrum sententiis promanasse; sed etiam ex Propheticis, Euangelicis, & Apostolicis \* scriptis processifie pro- \* c.k.ferte batum est euidentissime. Ipsa videli- prarie. cet veritas casdem, & per se ipsam, & per suos fideles indubitanter promulgauit ; \* quia & fub fideli attestatio- \*c.R. gu ne nobis dicit : Amen, emen dico vobis : fi quis sermonem meum sernauerit, ioan.8. non videbit mortem in aternum. Itcm alibi : Si qui diligit me, fermonem me- Ioan. 14 um (eruabit. Ergo qui mandata cius non observat, ipsam veritatem non amat. Qui autem non diligit , atteftan- 1. loan.y te beato loanne, manet in morte. Qui igitur diuina præcepta contemnit, nullatenus mortem fubterfugere vale-

CAP.XI. Tertium autem nostri Apostolici statutum, quod incontinentibus Clericis ministerium altaris interdicit, nihilo minus definitu eft à SSa Patribus. Eft enim fcriptum in \*Nicz- \* ć.R.fo no Concilio, quod maximum eft inter tratifirme IV. Concilia Euangeliis adzquata : Cap. 111. Interdicit per omnia, magna Synoduu non Epifcopo, non Presbytere, non Diacono, nec alicui omninò, qui in Clero. est, licere subintroductam babere mulie-

1100 5

Digitized by Google

124

2.53

### Apologeticus Bernaldi

rem : nift forte matrem, aut fororem, aut A amitam, vel eas tantum perfonas qua fuspiciones effugiunt.

125

Vt autem huius capitis intentio clarius clucescat, apertiorem cius translationem subnectere non pigeat. Omnimodis sancta interdixit Synodus, neque Episcopo, neque Presbytero, neque Diacono, neque vlli Clericorum, permittit habere fecum mulierem extrancam: nis forte mater st, aut foror, aut amita. In his namque personis & horum similibus omnis suspicio declinatur. Qui aliter præter hæcagit, periclitabitur de Clero fuo. Videfne igitur B quia penitus clericis coniugale opus CR.fin. \* interdicatur? quia & pro ipla cohabitatione sua fœminarum, non solùm de ministerio altaris, sed de clericatu suo periclitari iure cenfentur. Nec hoc tantum de sacerdotibus, sed de omnibus facris ordinibus cuidenter dezernitur.

> Item Neocæfareense Concilium, quod ante Nicænum Concilium suifse legitur, ita cap. 1. decreuit: Presbyter, si værem duxerit, ab Ordine deponatur. Si verd fornicatus fuerit, aut adulterium perpetranerit, amplisu pelli debet, Gad pænitentiam redigi.

Chalcedonense eriam Concilium, quod iplas Nicznas, Neoczsarcenses, imò omnes SS. Patrum sanctiones ante iplum transactas, vt prædictum est, confirmat : etiam earundem sanctionum præuaricatores generaliter ita codemnat, cap. 10. Eos autem, qui ausi fuerint post definitionem magna, & vniuerfalie huius Synodi quidquam ex his, qua sunt prohibita, perpetrare, decreuit S. Synodus, à proprio gradu reseder ...

Item beatissimus Papa Sylucster, qui D Nicznam Synodum congregauit, & eandem Apostolica auctoritate corroborauit, in suis Synodalibus decretis, ita decernit, cap. 6. Nemo Presbyter à die honoris Presbyterÿ, sumat coniugium. quod si quis neglecto hoc, aliter egerit, XII. annis eum iubemus priuari honore. Quod si quis contra boc chirographum prasens, & publice dictum egerit, damnabitur in perpetum.

Item beatus Siricius Papa in decretis suis cap.7. Quilibet Episcopui, Presbyter, atg, Diaconus, quod non optamus, deinceps incontinens fuerit inventus, iam sibi per nos omnem aditum indulgentia intelligat obseratum. Item, in eisdem cap. 12. Feminas, sed non alsas esse patimur in domibus clericorum, nisi eas tantum, quas propter solam necessitudinü causam habitare cum issdem Synodus Nicana permisit.

Item, fandiffimus Papa Gregorius, s. oreg. scribens ad Romanum Defensorem Epif. 3. ita decernit cap. 10, Si qui Episcoporum, quos commißi tibi patrimonij finjs includit, cummulieribus degunt : hos, \* omnind \* c. R. boe. compescas & de catero eas illic habitar nullo modo patiari, exceptie eis, quas /acrorum Canonum censura permittit, id est. matre, amita, germana, & aliis huiu (modi, de quibus preue non posit esse supreso Melim samen faciunt, fi etiam talium cohabitations contineant. Nam legitur, quod beatus Augustinus nec cum forore habitare consenserit dicens : qua cum sorore mea funt, forores mea non funt. Dotti ergò viri cautela, magna nobis debet effeinstructio. Etpost pauca : Praterea cura sue fis cofdem fratres nostros Episcopos adhortari, va constitutos, quod ipsisfernant, adsimilitudinem sui modis omnibus servare commoneant.

Item Zacharias Papa in decretis suis cap. 1. Decernimus, vt Episcopi cum mulieribus omninò non habitent: ve ab antiqui hostus fraude decipiantur. Idem, in cisdem cap.2. Vt Presbyteri, vel Diaconi subintroductas mulieres nullo modo secum babere audeant: nisi fortè commatrem suam, aut proximitatem generationis sibi habentes, qua suspiciones esseunt, sicut in Nicana Synodo continetur. Si quis prater hac statuta presumpserit agere, sacerdoty sub bonore primetur.

Item Beatus Hieronymus scribens ad Oceanum, authenticis rationibus probauit, no licere clericis conuersari cum sceminis: Et postmodò subintulit: Quod si post nostra monita aliquis clericus, suas \* agapetas amplius quasierit a- \* M.S.s. mare, quàm Christum, secundum Synoda Especas medos modeles adlem regulam conneniatur, & pracepta Pamedom trum in Nicas definits ei legantur. Tum A thema confideret : quo ipfe Apoftoverò, si connent no, pradictas fugeris, & reliquerit,confecuti fumus maximum lucrū, Alioquin talis ab Ecclesia anathematizandus est. Germinant enim fæmina spinas cum viru habitantes : & arcana mentium acuto mucrone percutiunt.

\* C. R. formine.

Sed quid dicam viterius? Deficiet enim me tempus, vt enarrem \*virtutú SS. Patres prædicti nostri Apostolici statutis subscribentes. Nam omnes Catholici cadem observanda effe censucrunt, qui & à sacratissimis quatuor Conciliis diffentire nolucrunt. Exqui- B quidem prædicando, sed suo exemplo bus noster Apostolicus præfata produxit decreta. Quapropter nec idiotas latere zítimo, quàm periculosè, vel potius quàm perniciosè fibi, suisque se-Aatoribus desipiant : quicunque per Sozomeni caput sacerdotibus incontinentiam adscribere non formidant. Quibus, licet superior epistolarumas \* C.R.isesertio sufficere debeat; vnum \* tamen cos præmonere de cauendo anathe-

mate non tædeat. CAP.XII. Vetus testamentű partim in mysteriis, partim in moralib, preceptis ceffauit in mysteriis, & carnalibus obseruantiis; quia iple est finis, siue completio legis. In moralibus \* præceptis adhuc manet, quia semper est obseruandum ; Diliges proximum tuum ficut seipfum. \* quicunque igitur ex lege aliquam carnalem observantiam nouo quidem testamento aduersam, adhuc obseruandam esse dogmatizat, pro-\*Zbionicia. culdubio cum Galatis, imò cum\*He-

bionitis iudaizat. Coniugale autem opus facerdotum inter carnales legis observantias coputatur. Quibus \* vnge successionis causa legitur concelfum: quia ex alia tribu nullus co tempore peruenit ad sacerdotium. Nam in nostro tempore ex quolibet genere facerdotes eligere licet : quibus & meritò interdicitur coniugale opus, cum non iam habeant successores necessarios. Quapropter quisquis, & hoc tempore illud Iudaicum coniugium facerdotibus licere cum Sozomeno, vel potius cum \* Hebione dogmatizat: non negligenter illud incuitabile analus specialiter Iudaïcarum observationum prædicatores anathematizat, Galatas iudaïzantes ita deterrens : Sed li. Gal ti cet nos, aut angelus de cælo euangelizes vobis, prater quod enangelizanimus vobis, anathema sit. Idem verò inculcans subiungit: Nanc iterum dico : fi quis vobis enangelizauerit praterid, quod accepifis, anathema sit. Ide quippe Paulus ipsum principem Apostolorum Antiochiz, Gala licet eiusdem sedis Episcopum, liberaliter corripuit, cò quòd gentes, non iudaïzare cogeret, cum se ab corum conuiuio pro timore Iudzorum fimulando subtraheret.

Præterea ipfe hærefiarches Hebion cum omnibus suis sectatoribus inter reliquos hæreticos anathematizatus est à sacratissima Synodo Constantinopolitana : & à Beato Gelasio Papain Apostolica sede; quod anathema nullus subterfugere poterit, quicunque ipfum hærefiarcham per Sozomeni caput sectari præsumpserit.

Quidam etiam fibi ni-CAP, XIII. continctur. Sed adueniente Christo C mium videntur scioli, afferentes incontinentiam sacerdotibus esse conceffam in illo Apostoli: Vnusquisg, suam L cort vxorem hebeat. Qui aut no intelligunt, que loquuntur, neque de quibus affirmant, aut fi intelligunt, fuam ipforum conscientiam impugnant. Nam attestante Beato Hieronymo, Corinthij inter cztera ab Apostolo quessierant: An nuper renatis in Christo, carnalis copula licita esset ? quibus ita rescriplit Apostolus; De quibus autem scripsi- 1bid. stu mihi: bonum est homini multerem non tangere : propter fornicationem autem quam facerdotibus hoc tantum in le- D vnu/quifg, fuam vxorem habeat : & vna quag virum suum habeat. Vxori vir debitum reddat : fimiliter autem vxor viro. Mulier (ui corporis potestatem non habet, fed vir. Similiter autem & vir fai corporis potestatemnon habet, sed mulser. Nolites fraudare inuicem, nifs fortè ex confensu ad tempus, vt vacetis orationi. quod ita cxponit S. Hieronymus in lib. contra lo= 8. Hieron, uinianum : Non dixit Apostolus, pro- tra loning. lib. 1. compter fornicationem ducat unufqui/g, uxo- cap. 4. rem. Aliôquin hac excufatione libidini franalaxesset : us quotiescung, uxor mo-: riturg

128

7 M.M.

C. R.ingwam.

\* Ebione.



# Apologeticus Bernaldi

ritur, totiens dacenda fit alia, ne fornice- A tur. Scd. de illis tantúm, qui legitime mur. Sed unufquifg, uxorem fuam babeat. fuam, inquit, babeat, fue wtatur, quamba. bebat , antequam crederet. quam bonum erat non tangere : & post fidem Christi , so-. rorem tantum noffe, non consugem ; nifs fornicatio tattum cius excufabilem faceret, &c. Nolite fraudare inuicem nisi forte ex confenfu ad tempus, ut vacetic orationi.

Orote,quale illud bonum eft, quod orare prohibet , quod corpus Christi accipere non permittit ? quandia enim impleo mariti officium, non impleo continentis. Iubet idem Apostolus in alio loco; ut semper oremus. B C.R.erge. \* Si femper or andu, nunquam coniugio ferniendum est; quando, quosiescung vxori debisum reddo, orare non possum. Sic & Petrus Apostolus docer Christianos; vt infirmiori vasculo mulicbri, honorem tribuant ab opere coniugali ceffantes; ne impediantur corum oratio-

Quis igitur sanz mentis prædictas Apostoli sententias de exercendo coiugali opere facerdotibus adscribat, quorum quotidianum eft officium, nó modò orare, sed & diuina Sacramenta contrectare: præfertim cum in codem C loco etiam cuilibet Christiano, tempore orationis inlungatur continentia? Nam, fi Apostolus hîc, ctiam sacerdotibus carnalem copulam concederet, profecto contrarius fibi effet: quiad Titum scribens præcipit, vt sacerdotes sobrij, iusti fint, atque continentes. Ergò, non hîc facerdotibus, fed Laicis, & his non folidum cibum, fed laceum potum ministrat, vt puta, ncophytis,qui nondum fibi, necdum aliis sufficienter erant instructi. Qualibus idem Apostolus sacerdotale officium penitus intercludit.

Eâdem etiam ratione probatur, ad Laicos, non ad sacerdotes spectare, quidquid idem Apostolus scribit de exercendo coniugali opere: vt illud, quod fi fe non continent, nubant. Melius eft enim nubere, quàm vri. Et metius eft legitimo marito milceri, quàm fornicari. Et illud; Solutus es ab vxore, noli quarereuxorem. Si acceperie uxorem; no peccafti. Si nupferit virgo , non peccault. Hoc itaque nullo modo de facerdotibus, vel de aliis continentiæ dedicatis dici-

coniugari poffunt. Vnde Hieronymus in fupradicto libro : Si, inquam, nuplerit Virgo, non peccanit : non illa Virgo , qua fe femel DEI cultui dedicanit. Harum enim fi qua nupferit, damnationem babebit. quia primam fidem irritam fecit. Si autem hoc de viduis dictum obiecerit[quis,] quanto magis de Virginibus przualebit, cum ctiam his non liceat, quibus aliquando licuit. Virgines enim, quz post confectationem nupferint, non tam adultere funt, quàm incefte. Si ergo prædictæ Apoftoli fententiæ huiufmodi continentibus carnalem copulam non concedunt, quanto minus facerdotibus: maximè cum ille simpliciterad continentiam fint confectata: Illi autem ipfis continentibus fint prelati, & per venerandam manusimpofitionem,& per facrofanctiChrifmatis vn&ionem.

Præterca idem Apostolus ips, quibus coniugale opus exercere concedit, eisdem etiam secundas nuptias licenter inire permittit. Soluto enim ab 1. Cor. 7. vxore aliam ducere concedit, & viduæ nubendi licentiam attribuit. Nullatenus ergò sacerdotes sub permissoria carnalis copulæ fententia comprehendit: quibus, in epistolis ad Timothe- 1.7im. um,& Titum, digamiam penitus pro- 711.L hibuit: cum iubeat tantum vnius vxoris virum eligi ad sacerdorium. Nam nec apud Ethnicos bigamia licebat facerdotibus, beato Hieronymo, afferente contra louinianum. Legant, inquit, nostrates, & antequam religio nostra fulgeret in mundo, vnicubas semper habuiffeinter matronas decus. Per sllas, Fortuna muliebri facra fieri folita : nullum D facerdosum bigamum; nullum flaminem bimarisum. Hierophansas quog, Atheniensium vsg hodie cicute sorbitione castreri: ipfos, qui in Pontificatum allecti fuerint, viros effe definere.

Quicunque autem prædicta Apoftoli verba in tantum adulterant, vt sub corum peruersa interpretatione, etiam facerdotibus incontinentiam licere confingant:Proculdubio (equuntur Nicolaum hærefiarchen, que Cle- Legenfon mens Alexandrinus in 3. lib. Stroma- 116. . tum refert, vxorem fuam cuilibet etia Eliba. volen- (49.9.

129

z Per. z.

.Theß. 2.

Til.L

## pro Gregorio VII.

141

volenti profituisse : &, hoc exemplo A quibus factos ordines concedi, vel decommunia fœminarum confortia li-cere. Et hoc ideo, vt à maioribus relatum,quia scriptu est:Et crant illis om- / nia] communia: inter que Nicolaus numerauit & coniugia. Sicut igitur ille Apostolicum exemplum nimisgeneraliter, & peruersè accoptum in hærefim mutaffe refertur, fic & ifti, illud Apostoli: Vnusquifg, suam vxorë habeat, mimis generaliter, & peruerfillime interpretantes, in errorem vertille notantur: qui sub codem exemplo contra enndem Apostolum sacerdotibus coniugale opus concessium fallaci per B pum irreprehensibilem esse, vnim vxorie tinacia contendunt. Quamuis enim in facris ordinibus promiscua fæminarum confortia magis deteftanda funt; quàm fingularia; deprauatio tamen Apostolicz institutionis ipsi hęresiarchę Nicolao minus imputanda videtur, quàm istis. Ille enim, co quidem tempore Apoftolicam doctrinam malè interpretatus eft, cum vixin primis nomen Christianitatis incepisset, cum Euangelica, & Apostolica do &rina nondum effet per totum mundum dilatata : nondum tot fignis, & virtutibus: tot facratisfimis fanctorum Mattyrum C gues, non multo vino dedstos, non turpe lutriumphisapprobata. Ifti autem, candem doctrinam iam vbique nec ignotam rufticis, iam dudnm, imò iam ab antiquo, fanguine fanctorum Patrum confecratam, & irrefragabiliter corroborată, obstinatissima temeritate ni-. tuntur deprauare. Vnde, & illam perditionem subterfugere nequibunt: quam ipfe princeps Apoftolorum deprauatoribus scripturaru allignat: qui Epistolas coapostoli cius Pauli ita nobis commendat : In quibus, inquit, Epiftolis funt quadam difficilis intellectu, qua indocti, & instabiles deprayant, sicut & caseras scripturas ad suam ipsorum perditio- Dest, unim uxoru vir, filios babens fideles; nem. Vos igitur fratres prescientes custodise,neinfipientium errore traducti excidasu à propria firmitate.

Vt autem clarius eniteat, Apostolum in superioribus sententiis non sacerdoribus, sed Laicis carnale commercium induliisse, diligenter inspiciamus, quod idem Apostolus miniftros lanctoru \* observare decernat, &

fuo docuisse, cunctis promiscua, atque negari constituat Nam in câdem Apofolica institutione & defensoribus facerdotalis incontinentiæ perpetuum filentium euidenter imponitur:& przfata nostri Apostolici statuta irrefragabiliter corroborantur.quippe quç nulli secrum officium interdicunt, nisi quem & Apostolica præcepta penitus ab ipfo facro ordine fecludunt. CAP.XIV. Beatus igitur Paulus Apoftolus scribens ad Timotheum, de sacris ordinibus ita testatur : Fidelie , in- 1.7im. 9 quit, fermo; fi quis Episcopatum desiderat, **bonum opus defideras. Oportes erg**ò Epifcovirum, sobrium, prudentem, pudicum, ornatum, bofpitalem, doctorem, non vinolentum,non percussonem, sed modestum, non lisigiosum, non cupidum, sua domui bend prapofitum, filios babentem fubditos cum omni castitate. Si qui antem domui sua praeffe nefcit, quomodo Ecclefia D E I diligentiam habebit ? Non neophytum , ne in superbiam elasue in indicium incidat diaboli. Oportet autem illum & testimonium" babere bonum ab bis, qui foris sunt, vt non in opprobrium incidat, & laqueum diaboli. Diaconos similiter pudicos, non bilincrum sectantes : habentes mysterium fidei in confeientia pura. Es bi primum probensur : & fic ministrent, nullum crimen habentes, Mulieres similiter pudicas, non detrabentes, sobri as, fideles in omnibus. Diaeoni fint viri vnim vxoris: qui, filiis fuie bene prasint, & domibus suis. Qui enim benè ministrauerint, gradum sibs bonum acquirent, & multam fiduciam in fide, qua eft in Chrifto Domino.

> Idem, ad Titum : Hains, inquit, gra- Tink sia reliqui se Cresa, vs ca, qua defuns, corrigas, & conftituas per civitates presbyteros, ficus ego sibi difosíui : fi quis fine crimine non in accufatione luxuria, aut non fubditos. Oportet autem Episcopum sine crimine effe, ficut D E I dispensatorem,non superbü, non iracundum, non vinolentum, non percufforem, non turpis lucri cupidum, sed bo-(picalem, benignum, sobrium, iustum, san-Eum, continentem, amplectentem eum, qui fecundum doctrinam est, sidelem sermonem: vt potens sit & exhortari in doctri-86 [4.

# Apologeticus Bernaldi

143

Zbidem.

L.Tim. I.

Clerici

cap. 15.

na fana, & eos, qui contra dicunt arguere. A Diaconos fimiliter scilicet oportet, pudi- 1614. Suns mulsi inobedienses, vanitoque, & feductores, maxime qui de circumcisione . de Episcopis, & Presbyteris decreui, funt, quos oportes vedargui: qui uninerfas domos subuertunt, docentes que non oportet turpis lucri gratia. Et post panca: Increpaillos dure; ut fint fant in fide, non intendentes Iudaicis fabulis & mendaciis hominum auertentium se à veritate.

CAP.XV. In primisigitur notandum eft in his Apostolicis institutionibus sub nomine Episcopi, etiam Presbyteros comprehendi. Inconuenienter enim Apostolus post descriptione Epi- B byteros, & Diaconos oportere turpis scopi statim de Diaconibus subinferret: fi non & Presbyteros sub Episcopali descriptione coprehenderet: qui post Episcopum proximi, & ipsis Diaconibus indubitanter sunt antepositi. Aut enim nusquam de ordinatione presbyterorum dixit, aut sub nomine Episcoporum cos descripsit. Scilicet incongruum effet, vt prætermiffo magistro ministrum eius describeret, cum tamen magister Ecclesiasticis dispositionibus magis effet neceffarius. Præterea cum Apostolus Tito præcipiat, vt per ciuitates Presbyteros ordinet, C gno Christi & Dei? statim cum de ordinatione corum informans lubinfert : Oportes Episcopum fine crimine effe. Idem Timotheo fcribit: Noli negligere gratiam que in te eft, qua dasa est sibi per Prophetiam cum impofissone manuum presbyterij : cui, in îcquentibus statim dicit: Nemini citò manum imposueris, quod proprie Episcoporum eft. Ergo, cundem Episcopum dicit, quem & Preibyterum nominauit. Sic Deboedi- beatus Hieronymus, & S. Pater Ama de s. Hier. brotius prædictas Apostoli sententias legeBeller- fideliter exponentes, testantur, apud D in castitate vxores suas diligant: Etsfei-min lib. de antiquos idem fuisse Episcopum, & Presbyterum, vt nomen vnű, esset officij; aliud, ztatis. Postea autem, vt Hieronymus afferit, cum vnulquilque cos, quos baptizauerat, fuos effe putaret,& non Christi; propter auferenda schismata, in toto decretum est orbe, vt vnus de Presbyteris, præponeretur czteris, ad quem omnis cura Ecclefiz pertineret.

Post descriptionem autem Episcopi & Presbyteri, cautè Apostolus sublungit de Diaconibus-ita decernens?

cos effe; & reliqua. Ac si diceret, quod hoc idem & de Diaconibus me sciatis decreuisse. Satisergo euidenter patet. vræstimo, Apostolum in superioribus fuis diffinitionibus ctiam Prefbyteros cum Episcopis, & Diaconibus compræhendiffe. Vnde & merito quilibet corum à sacris officiis dimouetur, quicunq; ex illis in le Apostolicam informationé corrupisse probatur. Nempe Apostolus testatur Episcopos, & Preslucri cupidos non effe. Omnisautem Simoniacus turpislimi, & nefandislimi lucri indubitanter est cupidus. Ergò inter facros ordines nullatenus eft computandus, fcilicet iam dudum per Apostolicam sententiam penitus ab eisdem segregatus. Notandum autém, fincophytus inter facros ordines non recipitur, qui tamen inter Laicos posse faluari creditur, quãto magis indefunt fegregandi cupidi, fiue auari, qui funt idolorum ferui : qui, iuxta Apostolum, nullatenus habent hæreditatem in re- Eph ;-

Item Apostolus przcipit in superioribus, vt Episcopi, Presbyteri, Diaconi, fint pudici, id eft, continentes Nec mirum; cum & Laicos ad continentiam hortetur dicens : Volo autem omnes bo- 1. Cor. 5. mines effe, ficut me ip fum, vtiq; continentes. Item : reliquum est, vt & qui babent ibid. vxores, tanguam non babentes fint. ltcm; Viri, diligite vxores vestras, ficut & Chriftus Ecclefia. Vnde Hieronym?: Si Chri- Eph. 5 fus, inquit, fancte, fi caste, fi absq; vlla macula diligit Ecclefiam:Viri quoque as unusquis g, vas suum possidere in santis. ficatione, & honore : non in possione desidery, sicut & gentes, qua ignorant DEVM. Quem honorem ita interpretatur Hieronymus: Si, inquit, abftinemus nos à coi- 1.76.6.+ tu, honorem muliebri vafeulo tribuimu: f non abstinemus, perspicuum est banori contrariam effe contumeliam.

Præterca omnis populus filioru Ifraël ad monte \* acceffurus, & Det clo. \* CR.S. quium de longinquo tantú auditurus, \*\* triduo lanctificari, & le continere ab Exidip yxoribus iubetur. Iure ergò Apostolus facro-

# pro Gregorio VII.

B

tinentiam. 🗰 dıxır.

briani.

Zpif. L

145

<sup>\* C. R. con-</sup> facrorum ministris \*incontinentiā in- A eundē Apostolu, vt pdictum est, se coterdicit, qui & secularibus debent preeminere in castitate.qui, & ipsius Spiritus sandi loquutorium effecti, quotidie Dominú pro populo debent inccrpellare. Quicunque ergò horum incontinens effe detegitur, ab ipfo Apostolo facris ordinibus interesse prohibetur: cum per incontinentiam Apofolice institutioni scipsum subtraxiste videatur. Nam quod Apostolus dicit, vniu vxoris virum, iuxta attestatione SS.Patrum, ante ordinationem tantú, non post ipsam, est intelligendu. Vnde \*Hie liber S.Cyprianus \* in lib. dc XII. abusioninon cenfe. bus, dicit; quod talu effe debeat Epifcopue, IN S. Cy. vtante Episcopatum unam tantum uxorë habuerit, non plures. Vndc, & S. Hieronymus in Apologetico ad Pammachium; Episcopi, Presbyteri, Diaconi, aut virgines eliguntur, aut vidui : velcerté post facerdotium in aternum pudici. Item, bea-8.Zachari tus Zacharias vir Apostolicus scribens as Papa. ad S. Bonifaciú Magontiacenfem Archiepiscopum, ita decreuit: Cim, inquit, the fraternit as in Concilio (Moguntino)consederit, cum (Karlomanno)excellentissimo viro: si quos repererit Episcopos, Presbyteros, aut Diaconos, contra Canones, vel statuta Patrum excessife, idest, C scripturarum videmus deriuata. in adulserio; vel, si plures vxores habuerunt; aut si sanguinem Christianorum, siue paganorum effuderunt , vel etiam aliis capitulis, quibus canonibus obuiasse repereris sua fanctitas, nulla ratione, Apostolica au-Horitate permittat (cos) facerdotio fungi: quia tales à suo proprio ore falso nominansur facerdotes : & peiores , ac deteriores feeularibus effe nofcuntur : qui , fe neg, à fornicationibus, neg, à nefarius matrimonius abstinent, neg, ab hominum sanguinis effufione manus feruant innoxias. Quales fe effe facerdotes existimant; ant quid inde fentiunt, dicente Deo: facerdotes mei, se-D mel nubant ? Et Apostolus ; vnius vxoris virum, & cætera Et bos, ente susceptum facerdotium vti,licitum eft. Nam, à die suscepti sacerdotij; etiam ab ipso proprio coningio prohibendi funt. Vnde,& Hieronymusad Vigilantium scribens testatur: Ecclefia Orientis,& AEgypti,& Apoftolica fedes, aut virgines Clericos accipiunt, aut continentes:aut, fi vxores habuerint, mariti effe desistant. Quomodo enimiuxta

tinerent, li cum cõiugibus incotinentia exercere deberent: quz, quia cotraria funt, nullatenus fimul effe poffunt?

Sed & hîc diligenter infpiciendu, op Apostolus iusserit eligi ad sacerdotiū, no qui iam per incontinentia filios generaret, sed qui dudu filios adultos, & benenutritos habuisser. Nota autem Apostolum, inobedientes, & vaniloquos nullatenus inter facros Ordines coputalle: imò peritos facerdotes coftitui præcepiffe: ad hos vtiq; arguendos, qui vniuerías domos subuertunt, docentes quæno oportet, turpis lucri gratia: quos etia durè increpari iuber, ne Iudaicis fabulis intendant, & man- + america. datis hominű \* auerfantiű à veritate, rinn fa Vt illi, qui iuxta mandatum Pauli Samolateni, fiue Hebionis Iudaicam incotinentiam Christianis sacerdotibus licere dogmatizant.

Quid ergò mirū, fi & nofter Apoftolicus huiusmodi inobedientes à sacro officio dimouit:quos, & Apostolus durè increpari, no facris Ordinibus annumerari decreuit? Videfné igitur g ineuitabiliter fint observanda nostri Gregorij statuta: quz à sacratissimo fonte

Sciendum aute Apostolu costituisse, vt ordinādi, siuc ordinati, sinc crimine effent, no fine peccato. Nam in mundo nullus, iuxta Augustinu, exceptis paruulis baptizatis sine peccato couersatur, attestante ipso dilectissimo Domini Ioanne: Si dixerimus, inquit, ga pecca- 1.10an, 2. tü non habemus,ipfi nos feducimus, Overitas in nobis no est. Ite, frater Domini Iacobus : In multis enim offendimus omnes. Multi auté fine crimine reperiuntur. Vnde B. Augustinus in tractatu XLI. fuper Euangel. Ioannis testatur: Scilices plane multi iusti dicti sunt sine querela, g snselligitur fine crimine. Nulla enim querela iusta est de bis, in rebus humanis, qui non habent crimen. Crimen verò est peccatum grane accusatione, & danatione dignissimu. Qui igitur tam graue admiserit peccatum, iuxta Apostolu, sacrum Ordinem obtinere no debebit. Vt aute hæc Apostolica institutio de sacris Ordinibus nobis cuidétior fiat : beati Hieronymi S. Hieron expolitionem luper candem conlide- 6 20. G a rare

146

IAC.3.

tare non pigeat. qui cam in libro con- A sui similem quarat Prapositum. Euenit alitra Iouinianum ita dilucidat.

CAP. XVI. Sed Gipfa Episcopalis electio mecü facit. No enim dicit seligatur Epifcopus, qui una ducit uxore, & filios facit, fed, qui una habueris uxorem, & filios in omni Jubditos disciplina Certè cofiteris, non posse effe Epifcopü, qui in Epifcopatu filtos faciat. Alsoquin si deprebensus fueris, no quasi vir senebitur, sed quasi adulter dänabstur. Aut, permitte facerdotibus exercere opera nupsiaru, ut idem fint Virgines, quod mariti: Aus, fifacerdotibus vxores no lices tangere, in co fancts funt ; quia imitantur pudsci- B unsur; fine dinitu obediunt sußioni : quodg tia virginalem. Sed & hoc inferendum. Si laicus, & quicung, fidelis orare no potest, ni-C.R.Sa- ficareas \*: officio cõiugali: facerduti, cui femperpro populo offerenda sacrificia, semper oranduest.Si semper orandum est.ergo semper carendu matrimonio. Nam & in veteri lege,quipro populo hostias offerebant,nõ solùm in domibus fuis non crant, fed cita purificabantur, ab vxoribus feparati: & vinü, & ficera non bibebant : que folent libidine prouocare. Eliguntur marits in facerdoi sū. No nego;quia no funt tante virgines,quanti lunt necessarij lacerdotes. Nunquid quia in exercitu fortissimus quis q, eligendus eft, C maioriordine constitutus, posit, si velit, ocideired no allamezur & infirmiores, cu amnes fortes effe no possint ? Si exercitus viribus tantu constaret o no etia numero militu, abiscerëtur imbecilliores Núc & fecundaru, & tertiarum viriu gradus affumitur, vt turba, & numero exercitus compleatur.

Et que modo, inquies, frequenter in ordinatione facerdotals facerdos Virgo negligisur, & maritus a [[umitur?quia forte, & casera opera no babet Virginisasi cogruentia: Aut virgo putatur, & no est: aut est Virginitas infamis : aut certé ipfa Virginitas es parit superbiã. Es, dum sibi applaudit de sola corporn caffitate, virtutes cateras negligit: Dount, redarguere. No vinolenium: quia qui no fouet pauperes : aut pecunia cupidior est. Euenit interdu, vt triftior vultus, adductu fupercilium, incessus pompară ferculu similis offendat populum. Et , quia nihil habet, quod reprebédat in vita, habitű solum odérit, & inceffum. Multi eliguntur na amore fui, sed alterius odio. In plerus g suffragium meretur fola simplicit as: Galterius prudentia, & calliditati, quasi malitia opponitur. Nonnunquă errat, plebis vulgi gindicium: 👉 in facerdotibus cõprobandu vnufquifg, Juis moribus fauct:vs,nö tam benum,quàm

quoties, ut mariti, que pars maior in populo est, marisis quasi sibi applaudant: & in co fe arbitrentur minores non effe Virginibue fimaritum Virgini praferant.

Dică aliquid quod forsitan cu multoru offensa dicturus sum : sed boni mihino irafcentur:quia eos peccati confcientia non remordebis. Interdu boc & Pontificum visio accidit:quia non meliores, sed argutiores in cleru eligunt: & fimplicior es quosg, atg, innocentes inhabiles putant:velaffinibus, & cognatis qualiterrene militie officia largihis perus est, illis clericatus donant gradum, quor ü funt obsequite deliniti. Alioqui, si inxta fententiam Apostoli, no erunt Episcopi, nifi mariti,ipfe Apostolus, Episcopus esse no debust; qui dixit; Volo aute omnes effe. ficut ego fum. Et, Ioannes indignus boc gradu existimabitur. Et, omnes virgines, & continëtes, quibus quasi pulcherrimu gemmie Ecclesia monile decoratur. Episcopus, & Presbyter, & Diaconus no funt meritorum nomina, fed officiorum. Nec dicitur: fiquis Episcopatum desiderat , bonum desiderat gradum : fedbonum opus de fiderat quòd, m casionem exercendarum habere virsutum.

Oportet ergo Episcopum irreprehensibile "Tima effe, ut nulli vitio mancipatus fit : Vnius vxoru viru;qui vnam vxorë habueris , nõ habeat. Sobriŭ, fine vt melim in Graco dicitur, vigilantë, id est, vy, Qarsov. Pudicum: \* C.R. hoc enim fignificat, \* ou peova Ornatum O' Suppor. caftitate, & moribus. Hofpstali; vt imitetur Abrahā, & cum peregrinu, imò in peregri. Gen.14 nu Chrift u fuscipiat. Doctorem: nihil enim prodeft cofesentia virtutum frui:nifi & creditum fibs populu posst instruere:vs valeat exbortari in dottrina : & cos qui contradifemper in fanctie Sanctorn est, & qui offers bostias, & vinu, & sicera non bibit quia in vino luxuria est. Sic bibat Episcopus, vt an biberit, ignoretur. Non percussorem; ideft, Len. 10 qui confiientias no percutiai fingulorum: Neg, enim pugile describit sermo Apostolicus : fed Pontifice instituit, quid facere nom debeat. docet nunc è regione, quid faciat: fed modeftum, non lisigiofum, non cupidum, domum suam bene regentem; filios babentem subditos cum omni castitate, Vide,quăta pudicitia exigatur in Epifcopo: ŧí,

147

ZAN. 10.

## pro Gregorio VII.

### 4 R.J. 4.

149

pus effe non possi: Ei, codem officio offendat Derм, quo offendit Hels Pontsfex; qui, corripuerat quidem filios ; sed, quia non abjecerat delinquentes, retrorfum cecidit , 👉 mortum est, lucerna De 1 antequam exstingueresur. Mulieres, similiser pudicas: & reliqua. In omni gradu, & fexu senes pudicisia principatum. Cernis igitur, quod Epifcopus, Presbyter, Diaconus no ideo fint beati, quia Episcopi, vel Presbyteri fint, aut Diaconi : fed, fi virtutes babuerint nominü (norum, Oofficsorn. Alioqui fi Diaconus fan Eirsor gradu est, apud Christum dei ersor erst. absi ut Stephanne Diaconne, qui primue. martyrio eft coronatus, minor futurus fit in regno calorumultu Episcopu, O Timotheo, ac Tito: quos, vi subucere non andeo, it a nee ante ponere. Huculque Hieronymus.

Lan Decr. de Amcryph for DINTN. \* 9 84,

Matth. IL

Law. 10.

Qui quantz auctoritatis fuerit, etia 8. celafin apud Episcopos Apostolicz fedis, decreta BeatiGelasij Pape satis infinuant. \*quia, inter authenticas, & canonicas fanctiones opuscula ipfius recipienda decernunt, Sicut & S. Cypriani, Ambrofij. Augustini opuscula, siue tracta. tus & reliquoru SS Patrum, qui nec in Clententiam, eis communicare tentauerint. fide, nec in prædicatione, à S Romana Ecclesia deularunt : sed in eius communicatione víq; ad finem vite perdurarunt. In tantum namque Beatus Gelasius in prædictis decretis auctoritatem S. Hieronymi nobis commendat, vt & aliorum opuscula, iuxta eius iudicium recipienda; vel respuenda esse, ibidem decernat. Quicung; igitur debitam obedientia Apostolicz iedi impendere voluerit, nullatenus vel huiulmodi SS Patrum lingularibus lententiis repugnabit. Huculque lufficiat dotibus. quod, quicung; fideliter perspexerit : nequaquã statuta nostri Apoftolici obliteranda iudicabit. quz, nec aliquis cotemnere poterit, nili & iplorum Apostolorum sententiis repugnare velit: quibus ipfa veritas in Euangelio fidelissime promittit : Veruntamen dico vobis,terra Sodomorum remißine eris in die iudicy; quam illis, qui scrmones

vestros non receperunt. CAP XVIL. Quartum autem nostri Apostolici decretum præcipit; vt po-

vs, si filij eius impudici fuerint, ip/e Epi/co- A pulus cleticorum officia non recipiat. quos facris canonibus, imò Euangelicis, & Apostolicis institutionibus aduerlari percipiat. Videlicet, quosiuxta centuram SS. Patrum damnatos in propriam corum perniciem altari ministrare videat. Nempe Antiochenum Concilium à sacratissimo Chalcedonenfi Concilio, vt prædiximus, indubitanter roboratum : Officia damnatorum clericorum à populis recipi, distri-Aissime prohiber, scilicet vt etiam ab Ecclesia abiiciendos esse iudicet; qui or Episcopo suo fueris, non ex eo, quod infe- Billis clericis saltem communicauerint, quos interdictum fibs ministerių vlurpare cognouerint. Sic enim quartum ciuídem Concilij caput teltatur: Si quis Grat 16 # Bp:/copus damnatus à Synodo , vel Presbyter, aut Diaconus à fuo Épi/copo, aufi fucrint aliquid de ministerio sacro contingere : sine Episcopus, inxta pracedentem confuetudinem, fiue Presbyter, aut Diaconui, nullo modo liceatei, nec in alia Synodo restitutionie spem, aut locum habere satusfactionis. Sed Gcommunicantes ei omnes abisci de Ecclefia oportet. & maximè , fi poftquam didicerint aduersum memoratos prolatam fuisse

Iuxtahuius capitis tenorem, fancti sbee Aela-Patres, qui in \* Chalcedone facratiffi- ronin Tom. mos Canones promulgauerant, om- 6. Anne nes communicatores culusdam dam- Nu. 12. E nati Timothei przfulis Alexandrini, fegger an excommunicatos elle centuerunt. qui 475.476. Leoni Imp. pro codem Timotheo cofulenti, hoc modo rescripscrunt : Eos biccirat etsä, qus cum feirent Timotheum fuiffe dam- Bernald. natum, communicare illi fine periculo cre- no fune Padiderunt, extraneos effe à DEI Ecclefia su- chaiceda dicamus : fecundum confequentiam regula- nenfis, sed remnulla eie venia, nec ferestitutionis vldixiffs, quid Apostolus exigat à lacer- D lo modo remanente ficut tertia, & octoge fi. in Epistola ma regula de talsbus aperte decernit, cuius ad Leonem instium est; fi quis Episcopus à Synodo, & cum alia relique. Quapropter & noster Aposto. Episeinal licus merito populis officia huiusmo- perfonupre di clericorum prohibuit: Eorum, in- Conceluo quam, quos non tam iple damnauit, Chalcedo-nenfiferequamàSS. Patribus iam dudum dam. pra, habenatos effe, monstrauit.

> Præterea fanctifimus Papa Alexan - chalcedoderà Beato Petro quintus, qui potius nenf. Tom. in camino ignis concremari, quam nona edit. mentiri fortifimus athleta delegit : Colon fol. Ipic, 161. colume **G** 3

April 3.6. 6.

\*De Time-Chrift. 457. #0 460. CS Hac, qua trüConcelı Eps/coport quorandã ska Aribna tor ad calcem Concil 2. Concel.

Digitized by Google

## Apologeticus Bernaldi

#### 151

Epifela I.

ceps Apofielernm.

\* commomitinne. Sic Rom. Ed.

\* quibno ip/e amicm non cft, Eglocuru fuerst bit. Sic Rem. Ed.

'8.Angn/t. Epift. 86. -

\* C.R. LXXY. 46.7. Epift. 116.

Iple, inquam, necloquendum eis effe A testatur: quibus vel Episcopus pro sceleribus corū sentitur aduersus. Et hoc, ex ipfius principis Apostolorum au-Coritate confirmat, ita dicens, cap. 6. \*C.R.prin- Beatus \* Petrus qui in ordinacione fancti pradecessoris nostri Clemetu instruens clerum, & populum, ait : Si inimicus fuerit Clemens alicui pro actibus suis, vos nolite expectare, ut ipfe vobis dicat; cum illo nolite amici effe : fed obferuare prudenter debetis,& voluntatieius absg,\*commutatione obsecundare, & auertere vos ab eo; cui ipsumsentitis aduersum: sed nec loqui his, quibus ipse non loquitur : vt vnu/quisque, qui in culpa est, dum cupit omnium vestrum amicitias ferre, festinet citius reconciliari ei, qui omnibus praest : & per hoc redeat ad salutem,cum obedire cæperit monitisprafidentis. Si verò quis amicus fuerit his , \* quibus ipfe non loquitur, vnus eft & ipfe ex sllis, qui exterminare Ecclesiam DEI volunt. Et, cum corpore vobifcum effe videatur : mente, & animo contra vos est : & est multo nequior host is hic, quam illi, qui for ic funt, deuideter inimici funt. Hic enim per

amicitiarum feciem, qua inimica funt, gevit: &, Ecclefiam dispergit, ac vastat.

Vbi ergò iple princeps Apoltolorú tam districte prohiber, ne quis cis salrem loquatur, qui Apostolicis instituris non oblecundare deprehenduntur: ibi etiam euidentiflime vetat, ne populus Miss, & reliqua huiusmodi officia ab cis recipiat. Mos enim populi D z 1, iuxta Augustinum, pro lege tenenad Cafula- due, comprobat nobis cum canonibus, vt populus cuiuscunque facerdotis missas audiat, cius etiam singulis salutationibus in missa respondeat. Quapropter populus huiusmodi przuaricatorum Missanullatenus recipi- D et, si ipsius principis Apostolorum sententiam observare volet.

CAP. XVIII. Sanctifimus Papa Gregorius scribens ad Reges Francorum de huiusmodi sacerdotibus, Canonú contemptoribus.Cap.C.\*XXX.V.tes. Greg. M. ftatur: quod regnum ex culpa talium facerdotu pragrauetur. Et post pauca subiungit: Maior, inquit, metuenda est locu illis calamitas, ubi tales interce fores ad locum regiminis adducuntur: qui, Dei magu in fe iracundiam prouocent: quãper semetipsos populis placare debuerant.

Iure igitur nostri temporis Gregorius populum huiusmodi præsumptorum officia recipere prohibuit : quos fanctissimus eius æquiuocus, & regnum culpa sua prægrauare, & Der iracundiam in se magis prouocare afferuit. fcriptum est enim : qui auerterit Pron. 18. aurem suam, ne audiat legem, execrabilis erit oratio eius. Quo crimine omnes obligantur, quicunque canonibus, ac sanctionibus obstinato animo refragantur. Vnde & corum officia meritò populis interdicuntur, quorum orationes omnipotens DEvs non dico, non recipit, sed exectatur.

Sediam ad ipfum vas electionis veniamus; qui & præsenti statuto nostri Apostolici consonare non dubitatur. Si u, inquit, qui frater nominatur inter 1.Cor. 5 vos, cli fornicator, aut auarus, aut idolis feruiens, aut maledicus, aut ebriosus, aut rapax, cum eiusmodi nec cibum sumere. Videlicet, qui nolunt, iuxta Ecclefiaflicas sanctiones, emēdari: licet certis, & publicis criminibus fint obligati.

Item ad Thessalonicenses : Denuntiamus autem vobis fratres, in nomine Do- 2. The fig C mininostri IESV Christi, vt subtrahatis vos ab omni fratre ambulante inordinatè, & non fecundum traditionem, quam acceperunt à nobis. Et paulo post : Si qui non obedit verbo nostro, per epistolam hune no- Ibid. sate, & ne commificamini cum illo, ut confundatur. Cum quibusigitur Apostolus fideles nec corporalem cibum sumere permittit:&, à quorum confortio fideles discedere præcipit, de eifdemApostoliczinstitutionis contemptoribus, & populo præcipit nofter Apostolicus, vt cis saltem ad Dominicam mensam non communicaret, & corum societati se saltem co tempore · fubtraheret, cumilli contra fas, & ius facra mysteria in perniciem suam vsurparent. Iuxta Apostolum enim: quicunque dominicum panem, & calicem sumit indigne, reus erit corporis & fanguinis 1.Cor.12 Domini; & iudicium sibi manducas & bibit. quod, omnes faciunt, qui fornicationem, vel auaritiam non folùm exercere, fed etiam obstinato animo defendere prziumunt. De quibus Apo-Oals stolus dicit: Quoniam, qui talia agunt, regnum Dei non confequentur.

Qui

## pro Gregorio VII.

152

Gers.

luxta canonicas sanctiones damnati interdictum fibi officium, temeraria vsurpatione frequentant. Nempe ipfi, quos propriè vocamus pœnitentes, licet pro huiuímodi criminibus canonice discipline colla submittant:non tamen diuinis Sacramentis tam temerè approximant: Vnde, iuxta sententiam B.Innocen- B. Innocentij Papz; nec infirmos poseim Lopif. nitentes, vt reliquos zgrotantes, facro 29.editio. Rom. Icem chrismate vngi licet: Nam quibus, inde confec. quit, (poenitentibus) & reliqua negand.3. de pa-nicención tur Sacramenta, quomodo Unum genus B putatur poffe concedi? Ne fibi ipfis damnationem potius, quàm remissionem adquirant : fi cadem, tam indigni nondum sanè per pœnitétiam ad plenum purgati percipiant. Si igitur ponitentes etiam Canonicè pro criminib<sup>9</sup> fuis fatisfacientes, diuinis Sacramentis iudicantur indigni; quanto magisilli, qui non pœnitere, sed culpas suas iam dudum publicatas pertinaciter defende-\* c. R. m. te conantur? qui,& \* obstinato animo Benibm. resistentes etiam Spiritum sandu blasphemare probantur. Sic enim B. Damasus Papain epistolaad S. Aurelium Carthaginensem Archiepiscopum teftatur: Violatores, inquit, Canonum vo-49 9.1. c.s. Violaiores. luntarij, grauiter à SS. Patribus iudicansur: & à (ancto Spiritu, (cuius instinctu, ac dono dictati funt) damnätur: quoniam blafphemare Spiritum fanctum non incongrue videniur : qui contra cosdem sacros Canones non necessitate compulsi, sed libenter, vt pramissum est , aliquid , aut proteruè agunt, aut loqui prasumunt, aut facere volentibus, sponte consentiunt. Talis enim presumptio manifeste unum genus est blasphemantium Spiritum fanctum. Quia; vt D fit. Hoc ctiam caput, iuxta Petri Aposam pralibasum est, contra eum agit, cuius nutu, & grasia, fancts Canones editi funt.

Itaq; illi facerdotes, qui tam grauifsimis criminibus sunt obligati, imò qui pro ciídem secundum canonica instituta iam sunt damnati, nullatenus • c.r. de nisi in perniciem suam sacrificare polunquerer. funt. Vnde, & illinon parum \*deliquetunt, quicunque iplis in propriam necelacrificare vlurpantibus, per folitas responsiones in milla scienter cooperari præsumerent. Non enim propatno crimine haberetur, fi quisalicui fei-

Qui etiam pro eisdem criminibus, A plum crudeliter oceidentiscienter cooperaretur. Sapientisimè ergo noster Apostolicus populum huiusmodi prefumptorum vsurpationibus interesse prohibuit:quas non folùm ductoribus earum: sed & receptoribus perniciosas effe non ignorauit. Sic enim ipfe Dominus à Core, eiusq, sequacibus sacrificandi officium vlurpātibus: reliquos Nam, 16 filios Ifraël discedere præcepit, ne peccatis corum inuoluerentur: ficq; crudelissima morte cum eisdem damnari mererentur. Nam ipli hærefiarchæ, vi- 16ida delicet, Core, Datan, & Abiron, cum vniuería corum fubitantia viui ad irifernum ex improuiso descenderunt. Sequaces verò corum per ignem egrefsum à Domino penitus comburi meruerunt. Horum igitur subitaneam, & seuerissimam vltionem illi diligenter aftendant, qui contra Apostolica præcepta, interdictum fibi facerdotale officium obstinata temeritate vsurpant.

Nec ociose mortem Ozz confiderent.qui, cum Dauid arcam Domini de Philistiim in nouo plaustro reduceret: à Domino percussus interiit, cò quod arcam, licetiam cafuram, manu fustentare przsumpserit. Si enimille merito periit,quitemerequidem,sed benigne arcam Domini tantum tetigit:quantò magisille, qui contra fas, & ius iplum corpus Domini contrectare, sibique incorporare præsumit indignus? CAP.XIX. Quidam tamen fatis imperitè nostro Apostolico obiiciunt quartum Gangrensis Concilij capitulum: Quicunque discernit à presbytero, qui vxorem habuit , quod non oporteat eo miniftrante, de oblatione percipere, anathema ftoli attestationem in suam ipsorum perniciem deprauantes, ita pronuntiant. Quicunque recufauerit Miffam coniu- 2. Pot. gati presbyteri , anathema fit. Scilicet ve cos anathematizatos effe demoftrent, qui Apostolicis institutis obedientes, incontinentium presbyterorum missas recipere detrectet. Sed frustra. Nam prædictum caput illos tantum anathematizat, qui respunt presbyteri obla-

···· ~ »

eilij testatur, erant hæretici festatores evius-G 4

tionem: non, qui modò habet: sed qui

quondam habuit vxorem. Eo enim tempore vt prologusGangrenfisCon-

Digitized by Google

Apologeticus Bernaldi

\*Enfarhy- cuiuldam \* Eustafij, quilegitimas nu- A arioladiest, repugnare: &, quasi scelus idoptias, quafimortale crimen condemnabant:afferentes, nullum in coniugali gradu politum spem habere apud Deum. Vnde, & oblationes presbyterorum, etiam ante ordinationem legitime conjugatorum respuisse traduntur. Quippe legitimű coniugium pro mortali crimine deputantes, quale etiam, fi quis hoc tempore perpetraffe detegitur, altari ministrare iuxta canones non permittitur. Merito igitur anathematizati funt iidem hæreticidogmatizantes contraillud Apostoli: Si B acceperis vxorem, non peccasti. Et illud: 1.Cor.7. 1.Tim.z. Oportet Episcopum vnius vxoru esse viru. Szpc pofitum autem nostri Apostolici statutum nulli prohibet audire Miffam illius presbyteri, qui juxta Apostolicam permissionem, ante facrum Ordinem, vnam tantum vxorem habult: quando, & fine crimine vxorem ducerc potuit.sed, illius presbyteri, qui contra Apostolum, in crimine fornicationis detegituriacere : quem, ipli Apofoli,& reliqui fancti Patres, fuccefforque corum noster Apostolicus à sacra- C tissimo officio scgregauère. Igitur quicung; huiufmodi prefbyterorum Miffas respuit, nullatenus tamen superiori \*Exflarbi- \* Eustasianorum anathemati subiace-#47*41*83. bit, cùm optime Apostolo consentiat: qui & sacerdotibus continentiam indicit: & fideles, præuaricatoribus sermonum eius admisceri non permit-

155

TH.I.

tit.

Notandum auté quod noster Gregoriusiuxta SS. Patrú statuta priusincontinentes prefbyteros officio priuaficia reciperet, interdixit. Vnde, non tam incontinétium, quàm pro incontinentia damnatoruMissaudire prohibnit.Ne,& populus iuxta Antiochenum Cocilium sub excommunicatione poneretur, si corum officia recipere prælumeret. Iple aute Spicitus sanctus per Samuelem Propheta docer populum, vt Canonicis institutionib'nostri Apostolici potius obediat: quàm huiulmodi prælumptorum lacrificia in periculum suum recipiat. Dicit enim scriptura: Melior est obedientia, quim vi-Etima: & aufcultare, magis, quàm offerre adipem arietum, quoniam quasi peccatum

lolatria, nolle acquiescere. Igitur populus, Apostolicis institutis obediens, inobedientium facerdotum \* officia, vel fa- \* C.R. facra meritò reculat, ne & iple crimen erificia. idololatriæ per inobedientiam incurrat. Idem Dominus alibi protestatur: Marsha. Mifericordiam volo, & non facrificium: Ecclef.30. scilicet, vt quiuis placens Deo per obcdientiam potius animæ suæ misereatur, cui potifimum est miserendum: quam, cum inobedientia vel per se, vel per alium Domino offerat sacrificium.

Libet autem confiderare, quàm clementer noster Apostolicus etiam ipsos contemptores canonú in fuperioribus statutis tractarit.quos tantum à tali officio remouit: quod tamen nullatenus nisi in perniciem suam celebrare posfent: si Canonicis sanctionibus repugnantes, ipfum Spiritum fanctum blafphemarenő desisterent. Ipsorum sanè diuturna obstinationem iam dudum acrius plectendam nondum debita seucritate puniuit: sed illos, vt faltem adhucredirentad cor, paterno affectuexspectauit, vt vel in hoc suam damnati-\*per Lega orem cognoscere vellent, cùm popu- \*\*. lum à recipiendis corum officiis iuftif- ad Marri fimè prohibitum, negare non possent. "" 48-CAP. XX. Fortaffis autem aliquis di, # Lec? / 68cat : cur noster Gregorius tam contra. At Leonie ria noftræ confuctudini ftatuta obfer- in eadens epshola fie uari præceperit? Cur non potius noftrā kaler. confuctudinem quasi misericordi dif-Ad meum fimulatione tolerarit? Sed ille audiat tum, fi paquid beatus Leo Papa, qui facratiffimo ternarum Chalcedonensi Concilio \* pręfuit, de- regulę fan-ftionum, cernat: qui Anatolij Præsulis Constan- que in syuit.Postmodum populo, ne cotum of- D tinopolitani præsumptione cohibens, nodo Ni cçnaad toita pronuntiat:\* quod in reatum Romani tius Eccle-Pontificis deputetur, si institutio Canonum, fie regime, spiritu Dei eo non prohibente, Gin hoc quasi conniuen- instructie, te, alicubi violetur. Ite fanctiffimus no- funt codiftri Apostolici homonymus scribens tx, me (q Victori Episcopo hanc terribilem, & niuere, vigeneralem sentetiam protulit:\* Quif- olentur; & maior fit quis ad hoc facinus, (videlicet Simonia- apud mercæ, aut Ncophytorum hærcscos) emen-nius fratris dandum, officij sui consideratione, veheme- quam vniter non arferit, cum ipfo fe non dubitet has uerfæ dobere portionem: à que prius hoc piaculare m'Domini communis flegitium, sumpsit exordium. Igitur & il- vtilitas. le nihilominus Hebionis hærefiarchæ\*s.Greger. Reg. epift. particeps effe detegitur quicung; pro 11,10.09.32. dcbi-

1. Reg. 11.

Digitized by Google

#### 125

daicam incontinentiam modernis facerdotibus prohibere non studuerit.

Ipfa quoq; facratifima Concilia,ex quibus statuta nostri Apostolici profluxerant, adeo amplexa sunt sancti Patres, vt, licut ipsorum scripta testantur, potius seipsos diuersis tormentis affligi, imò se potius crudeliter occidi permitterent, quàm violatoribus carundem sanctionum consentire vellent. Ob hanc causam magnus Athanasius Patriarcha Alexandrinus post tatur.Ob hoc etiam Felix Papa Roma-\*c.R.es- nus ab Episcopatu \* depositus Martyrio legitur coronatus : & multi eius Presbyteri, Diacones, & reliqui ex clero etiam intra Ecclesiam ob candem causam, heu, crudelissimè occisi leguntur : videlicet, quia sectatoribus Arij in violatione Niczni Concilij affentire nolebant. Hæc autem & huiufmodi innumerabilia ex Ecclefiafticis hiftoriis affatim colligere poteris.

Dicat ergo quis, quomodo noster Apostolicus sine suo periculo, vel po- c quidem in peccatie suis moriesur : sanguitius exitio negligere posset, quin tam incuitabilium sanctionum non dico violatoribus, sed impugnatoribus ex debito officij sui obuiaret : quibus iplos fanctos Patres etiam víque ad fanguinem restitisse no ignoraret? Quamuis enim modo quidam non tam apertè cum Ario, & reliquis hæresiarchis fidem sanctorum Patrum impugnent: tamen corum moralibus statutis cum ipla quidem fide per colde lanctos Patres codem tempore, câdem subscriptione roboratis obstinate resstunt: D quz. & cum câdem fide ex facratiffimo fonte scripturarum emanauerunt: fed in hac corum nefandiffima rebellione, ctiam ipfam fidem fanctorum Patrum probantur annullare: cùm in authenticis fanctionibus auctoritatem illorum pro nihilo ducant: qui & fidem sua auctoritate confirmauerant. Nullatenus sand alicui fides sanctorum Patrum proderit, qui corum Canonicis, atque moralibus præceptis non obedire, sed pertinaciter resistere ftuduerit. Nam, vt Iacobus frater Dominitestatur; Fides fine operibus mortus

debito officij, illius hærefim, id eft Iu- A eff; qualem & dæmones habere fatetur. Non ergo minus est resistendum pertinacibus authenticarum institutionum impugnatoribus, quàm facræ fidei violatoribus ; cùm & dzmonibus assimilentur quicunque institutionem sanctorum Patrum in fide tantum, non etiam in conversatione pro viribus suis sectantur. quia & culpam, quam humanum fuit committere, diabolico instinctu non timent pertinaciter defendere.

Amplius: Ipfum vas electionis in fua diuerías calamitates in exilium depor- B períona omnibus Ecclesiasticis Pastoribus dicit: Si euangelizauero, non est mihigloria. Necessitas enim mihi incumbit. Va enim mihi est , fi non euangelizauero. quomodo igitur noster Apostolicusiftud ve subterfugere poffer, figregem fibi commissum iuxta ipsius Apostoli præcepta, instituere negligeret? fanctus etiam Spiritus per Ezechielem Prophetam cuilibet Paftori terribilem proponit conditionem: Si, inquit, non Izech. dixeris peccatori, morte morieris, & oftenderis, ut recedat ab iniquitatibus fuis: ipfe nem autem eius de manu sua requiram. Si autem dixeris, & slle contempferit, & non obedierit : ille, in feeleribus fuis morietur. Tu autem animam tuam liberabu. Hac quidem tralatione fanctus Augusti- s. Augusti nus in fermone de Pfalmo 49. vtitur: in Pfal. 43 statimque suite auditoribus subiungit: Dicovobis, libero animam meam. In magno enim sum, non periculo, fedexitio conftitutus, fitacuero. Satisergo patet, quàm immeritò quidam noftro Apostolico pro superioribus statutis indi-

> gnentur: qui tam incuitabili neceffitate coactus, cadem instituisse detegitur, videlicet ne propriç mortis crimen incurreret : fi nos ex debito officij fui instituere negligeret.

> CAPIXXI. Præterea fiob hoc noftro Apostolico indignari satagunt, cur no potius illis CCC.XVIII.SS. Patribus in Nicza congregatis: & DC.XXX. Patribus in Chalcedone congregatis, vel coadunatis indignantur : qui, vE prædictum eft, contra Simoniacos, & incontinentes altaris ministros multo acriores sententias protulerunt, quàm nofter Apostolicus? Indignentur fane fandif

pul/m.

## Apologeticus Bernaldi

fanctifimo Pape Clemeti, qui & mar- A confessione hunc semper obtinuit, & tyrio suo decreta confirmauit: quem, iple Princeps Apostolorum sibi fuccessorem destinauit. Legitur enim in decretis eius capit. 46. quod incontinentes penitus abaltaris officio remouerit: quod etiam cohabitationem extrancarum feminarum Clericis prohibuerit: quod violatores huius institutionis prorsus anathematizauerit. Indignentur etiam beatifimo Papz Siluestro, qui in Apostolica sede constitutus incontinentiam totius mundi presbyteris, vt prædiæum, prohibuit: & omnes huic decreto repugnantes in <sup>B</sup> perpetuum damnandos esse decreuit. Indignentur etiam beatz memoriz Damalo Papç, cuius au&oritate lecunda vniuersalis Synodus Constantinopolitana legitur robora. Item, fanctiffimo Papz Leoni, Chalcedonenfium canonum ductori : quorum vterque eâdem, & Apostolica auctoritate in decretis suis: Ille quidem cap.4.hic autem quinto ita generaliter decreuêre: Omnia decretalia cunttorum pradecessorum nostrorum constituta,qua de Ecclesiaflicie ordinibus, & canonum promulgata quirendum dande sunt : ne aliquid praprofunt disciplinis : ita ab omnibus Episcopis, ac cunttis generaliter facerdotibus cuftodivi debere mandamus : vt, fi quis in illa commiferit, veniam fibi deinceps no nerit denegari. Indignentur etiam sandissimo nostri Apostolici zguiuoco, gui sub generali anathemate damnauit omnes à sacratissimis IV. Conciliis dissentientes. Sed cùm nullus sanæmentis huiusmodi sanctorum Patrum sententiis indignetur, patet euidentissimè, quàm irrationabiliter quidam nostri Apostolici institutis indignentur? In quorum promulgatione nullatenusà fanctisPatribus discrepauit:excepto in hoc tantùm, quod non tam scuerè, vt illi, contemptoribus Canonum obuiauit. Illos enim clericos officio tantùm priuauit : quibus sancti Patres non modò officium, sed & veniam, & Ecclesiasticam communionem denegauêre. Nil denique noui noster Apostolicus nobis observandum iniunxit. quod, etiam si fecisset, non tamen sine periculo cius contemni przceptú polset. Nam Apostolica sedes ex diuina

159

obtinebit primatum, vt totius mundi Ecclesias non solum antiquis institutis, sed etiam nouis disponat, prout diuerforum necessitas temporum expofulat: Cogunt enim, ait Augustinus ad Bonifacium, multas inuenire medicinas multorum experimenta morborum. Hoc vtique diuersa Romanorum Pontificum decreta testantur, in quibus ipsi diuersis temporum necessitatibus consuluisse leguntur.

CAP.XXII. Incaffum autem publici contemptores Apostolicz institutionis, inducias suz damnationis à nostro Apostolico quærunt: quos, vt prædi-Aum eft, SS. Patres absg; omnibus induciis damnauerunt. In dubiis enim rebus, licet veris, nondum tamen publicatis, necessariò conceduntur induciz: vt, iuxta sanctiones Apostolicorum virorum, Felicis, & Iulij, & reliquorum, iple acculatus possit se contra acculatores pleniter præparare ad abluenda crimina. Vnde & B.Eleutherus à B.Petro duodecimus, in decretis fuis, cap.1. testatur: Inducia non modica ad inperè agi à quacunque parte videatur.quia per subreptionem multa proveniunt. lure ergo illi abfq; induciis damnantur, qui culpam suam iam dudum à SS.Patribus definité damnatam non negare, fed publicè contra Apostolica statuta conantur defensare. Nempe B.Gregorius ab omni Catholico pastore meritò imitandus, contemptores sedis Apostolicz, ctiam ante peractam culpam solebat excomunicare. Sic enim Maximum per ambitionem Salonitano episcopatui intronizatu , & omnes eius ordinatores excommunicauit: quos eadem excommunicatio nondum peracta culpa, pro qua excommunicati sunt, obligauit. Nam priusquam idem Maximus ordinarctur, sub excommunicatione prohibuit S. Gregorius: ne hoc \* przfumerent. Quod\* c.R. pres præceptum contemnentes Episcopi, sameres mecùm ordinarent eundem Maximum, ante peractam ordinationem, erant excommunicati, iuxta attestationem fanctiGregorij: scribit enim in epistola Liz. 19.20 ad cundem \* prælumptorem ita dete. \* C.R. Maftans ximem.

Digitized by Google

160

: 115

## pro Gregorio VII.

#### 181

inquit, nos confectationem dicere nullo modo poffumus.que,ab excommunicatis est hominibus celebrata. Non cnim post ordinationem excommunicandos, sed in ipfa ordinatione dixit excommunicatos. fic, idem Apostolicus per Sub-

Lib.2. opiff. diaconem suum Natalem Salonita-14.15. C 16. num Epilcopum ablq; induciis, li przcepto eius non obedisset, pallio, & communione censuit priuandum else.Sic, inquam, ipse, & reliqui, eiusdem sedis Episcopi, quoslibet, & absque incij suspensione prohibitam, temerarie vsurpauerunt. Has igitur,& huiusmodi rationes moderni przsumptores cauté considerent, nec deinceps iniustè se absq; induciis damnatos esse exiftiment.

> CAP. XXIII. Forsitan autem aliquis adcò delirat, vt subditos cuiuslibet Epilcopiper iplum tantum, non perRomanum Pontificem damnari posse dicat. Scd illi, ipsaveritas in Euangelio contradicit: quz, B. PETRO principaliter, inter reliquos Apostolos, hoc C episcopi penitus absoluit. Et hoc ideoz

Marth.16. priuilegium conceisit: quodcunque ligaueris super serram, erst ligatum de in cælis. Qui enim generaliter omnes Apoftolicz potestati subiecit: nullo modo alicuius Episcopi subditum excepit. Vnde idem Apostolus, & à senioribus fui temporis, id eft, Prefbyteris, fiue Episcopis, & ab corum subditis obedientiam generaliter exegit: cùm, tam fubditis, quàm Prælatis, tam fœminis, quàm viris, specialia viuendi præcepta in cpistolis suls tradiderit. Quod, incassum iple faceret : li non generaliter D quicunque eius potestati temerè prav omnes cius institutioni obedite deberent.

Beatus quoque Anacletus ab ipfo Principe Apostolorum presbyter ordinatus, in decretis fuis cap.111. teftatur: Sacrofancta Romana, & Apostolica Ecclefia , non ab Apostolis, sed ab ipso Domino nostro primatum obtinuit: sicut ip (e) B. Petro Apostolo dixit: Tu es PETRFS, & reliqua. Ergo hæc Apostolica sedes, cardo, & caput omnium Ecclesiarum à Domino, non abalio est constituta. Erficut cardine oftium regitur : fie hu-

Rans eius confectationem: Quamrem, A ius fande fedis auctoritate omnes Eca clesiz Domino disponente, reguntut.

> Item B. Gelasius, doctor Apostolicuscap.11. Cuncta per mundum nouis Ecclessa, quod sacrosancta Romana Ecclesia, de omni Ecclefia fas habeas indicare: nes cuiguam de eine liceat indicare indicio. Si quidem ad illam de qualibet mundi parte appellandum est; ab illa ausem nemini ap. \* C.R. no. pellare permi/jum est.

Sed nec illa præterimus, quod Apo- mijm. ftolica sedes fine vlla synodo præcededuciis, damnauerunt: qui, aliquam te, exfoluendi\*quos oportuit, habue. \* C.R. quos tem sub excommunicatione, vel offi B rit facultatem. Et hoc nimirum pro que dana ſuo principatu, quem B PETRVS Apo- Merat, G stolus Domini voce & tenuit, & sem- nuka exiper retinebit. His autem fanctifimi femefyne. Patres, Califtus, Fabianus, Sixtus, Sil- do. ucster, Iulius, & reliqui innumerabiles adftipulantur. qui adeò amplexati funt \* vnitatem, vt potius mori, quàm \* C.R. Sorie mentiri deliberarent. Huius igitur priuilegij auctoritate B Simplicius Papa XLIX. Gregorium Mutinenfem Episcopum Rauenatis Archiepiscopi sufa fragancum, à ditione eiusdem Archiquia idem Archiepiscopus cum inuitum Mutinensi cathedræ inthronizauit.

> Item S. Gregorius Honoratum Sa- Like.epiffs lonitane Ecclelie Archidiaconum, qui 1+15-65 14 iam ex Archidiaconatu ad prebyteriű deuenit, inuito eius Episcopo, ad prifinum gradum reduxit : depolito qui\* dem co, quem idem Salonitanus Episcopus in locum eius ordinauit. Quapropter apertissime desipiunt, seque teos Apostolicz auctoritatis efficient, indicant:cum cuiuflibet Episcopi subditos non per Romanum Pontificem, fed tätummodò proprium antiftitem ligati, vel solui posse confingant.

Præterca B. Leo Papa, qui quartami vniuersalem Synodum Chalcedone congregauit: Item Vigilius Papa, sub quo quinta vniueríalis Synodus Confantinopolim conucnit: Item beatus: Pater Gregorius; hi, inquam, finguli, cadem auctoritate przcipui, pznè cadem voce indecretis suis verissimètes ftanturhos modo; Santta Romana Ec-1 tic fle

mo est aba pellare per-

elessa vices suas ita aliis impertinis Eccle- A se detegitur. Nempe nullus debitam fin , ut in partem vocata fint folicitudinic, non in plenitudinem poteflatis. Vnde liquido demonstratur, quod quilibet Episcopus nee super gregem sibi commissium tantam potefratem habeat; quantamprasul Apofolicus.qui,licet curam fuam in fingulos Episcopos diuiferit:nullo modo tame seip sum, sua uninersali, & principali potestate prinanis: ficus nec rex fuam regalem potessam deminuit: licet regnum sum in diuersos duces, comites, sine indices diniserit.

Cùm igitur Domnus Apostolicus in omni Ecclesia tam principalem pote- B etiam principaliter Domno Apostolifatem habeat, vt etiam inuito Episcopo cuiusibet Ecclesiz, quzque in ca, iuxta Canonicas fanctiones, possit disponcre : quis denegare poterit, quin vbique gentium tam subditos Episcoporum, quàm ipfos Episcopos Apostolicz inftitutionis contemptores damnare polit?

CAP.XXIV. His autem rationibus & hoc declaratur, quod cuius Episcopi parochianus, potius Domno Apostolico, quá proprio Episcopo obedire debet:cùm auctoritas proprij Episcopi nullatenus eum ab Apostolica damnatione valcat liberare: li Apoflolicis preceptis inobediens exfiterit. Et è contra: Domnus Apostolicus, si ci obedierit, cundem ab omni violentia proprij Episcopi facillime poterit defendere: videlicet vel ipfum parochianum eius ditioni penitus emancipando; vel Episcopum ab iniuria per corseptionem, vel damnationem Apoftolica auctoritate refrænando. Attendat fanè cuiusuis Episcopi subditus, ne vel proprio Episcopo contra Apostolica præcepta obediat in aliquo. Cùm san- D Zil 2 opif. Aus Gregorius Archidiaconum Salonitanum in locum Honorati iam depoliti lubrogatu depoluerit, cò quòd idem proprio Episcopo, se in locum illius ordinari, post Apostolicam prohibitionem obedierit. Hinc etiam patet, quàm apertifime illi desipiant, qui dicunt, quod subditi cuiuslibet Episcopi, Apostolicz sedi nullatenus obedire debeant, si proprio antistiti obediant: cùm à S.Gregorio & ille meritò degra-

> daretur, qui & per obedientiam Epifcopi sui Apostolice sedi aduersus fuis-

15.0 16.

obedientiam proprio Episcopo exhibere poterit; nisi qui & Apostolice sedi principaliter obedire studuerit. Omnis enim, qui vult esse Episcopus, hoe maximè subditis suis inculcat, vt sanctorum.Patrum institutis, absqucomni contradictione obediant. quz, vt prædictum eft, Apostolicæ sedi principaliterab omnibus obediendum esse, denuntiant.

Quicunque igitur suo legitimo paftori debitam obedientiam tribuerit: coobedire studebit. Nam iuxta ipsius veritatis edictum; non est discipalus supra magiftrum Siautem DomnusApo-Manb.im folicus, proprio, & legitimo Pastori jure præponitur; quanto magis illi, qui nec nititur effe, quod dicitur?

Has igitur, & huiusmodi rationes, guicunque saltem è rudibus fideliter inspicere dignabitur: nullatenus prædictanostri Apostolici staruta proscribere conabitur: præsertim cum videat euldentiffime ; eadem ex SS. Patrum sententiis, imò ex diuinis scripturis emanasse. Poteram verò quàm plures alias rationes superioribus annetteres & innumerabilia SS. Patrum exempla præfatis statutis assignare, sed ea hie confideratione prætermisi, ne grauis essen idiotis, quibus hic specialiter fatisfacere proposui. quibus, pauca ex multis tam indubitate veritatis sufficere possunt : si indagandæ potius veritati, quàm infructuole contentioni

operam dare volunt.

1 N I S.



PRA.

Digitized by Google



I D E N T V R fres ista epistola scripta antetractatum de Sacramentisexcommunicatorum, cui inter hac pro Gregorio VII. opuscula primum locum tribuimus: nam hic quasi adhuc incerti fluctuare videntur, Adalbertus & Bernaldus, quid de controuersiis ea atate excitatis, sentiendum effet. In opusculo autem pradicto Bernaldus sententiams ab que vila he sitatione profert, tamet sindicat, multa super hac controuersia inter se & Bernardum,esse disceptata: qui Bernardus non est alius quàm Magister ille Scholarum (onstantiensium, de quo suprain prafatione ad hos Tractatulos, & intestimoniis pro Gregorio VII.postea Magister Scholarum Hildesheimensium, & tandem Monachus Corbeiensis in Saxonia factus, qui vt ex secunda epistola apparet, feruentisime quidem caussam S.Petri defendebat; fed dum ar dorem per scientiam Ecclesiasticam non temperat; nonnihil impedit, vt docet ipfeBernaldus in fuo Chronico.Adalbertus ille est, quem Bertoldus feu Bernaldus in Chronico hoc elogio cohonestat anno M. LXXIX. Doctor Adalbertus, facto verboque difertus, iam triginta annis mundo crucifixus,&in fine ad Euangelicam perfectionem perductus, migrauit ad Dominum tertio Nonas Decembris. Quem honoris caussa Bernaldus in secunda epistola appellat Patrem & Dominum.

DE DAMNATIONE EORVM. QVI \* PAPAM, TOTAMQVE ROMANAM SY-\* Gregori-NODVM DEAVCTORARE TENTAVERVNT, ET DE SACRAMENTIS DAMNATORVM;

EPISTOLA PRIMA ADALBERTI ET BERNALDI.

\* Lacun eft in M.S. leg. ciusá: Bernaldus, eft Chriftus. fola.

OMNO, ac venerando fa- A cerdoti Bernhardo doctri-na, ac moribus adornato Adalbertus presbyter indi-Se rafia in gnus eius q;\* bonum indeficiens, quod

Multum de vestra salutatione gauifi sumus, sed multo plus gauderemus, fi quoquo modo ad inuicem conueniendi, & dulce colloquium conferendi facultatem haberemus. Quod cum nobis diuersarum rerum necessitas in-Η ter-



• VĨL

## 167 tercludat, faltem mutuam collocutio- A matum Chalcedonense Concilium, à

nem literarum officio commendare non pigcat.

· Mann. \* De iudicio igitur Domni Apollo-Script Nos codex non ad lici super publicos & contumaces Amarginem postolicæ sedis proscriptores aliquid fed in ipfa nobis rescribere veliris, ficubi quidere bocglof quam authenticum eidem iudicio adfema ha-ber.Dehoc uersum inuenissetis. Nam nos nihiladiudicio, in huc illi contrarium reperimus, licet diepistola, uersorum Patrum statuta singulari di-quz istam rettio loco ligetia cuoluissemus. In illis sanè duos fublequi- iudiciarios ordines inuenimus. Vnum tur, diligé-tiffimètra- de publicis criminibus:alterum, de du-Aatumin biis, licet veris, nondum tamen publi- B rum omnia se subtraxêre mysteria, Ge. uenitur:vi-catis. Et ad dubias quide res discutiendelicer, quàm ne- das induciz leguntur concessar, vt ac-fariès di in cusati se contra accusatores suos pos-Apostolica fint præparare. In quo iudicio necessacauerint, & ria est præsentia accusati, & accusatoquàm Ca-ris. Publicæ autem contumaciæ nufquam legimus inducias ex debito esfe mana (vnodus cos concedendas. Huiusmodi enim causa damnaucnon indiget acculatore, vel testium conductione: cùm ipfe reus non verecundetur crimen suum propalare: nec per absentiam damnationem suam debet differre. Sed hos duos ordines C crauerant. iudicandi, per exempla vobis denotari non necessarium æftimamus, cùm scientioriquælibet ingerere, magne judicetur impudentiæ.

zit.

Iuxta hunc modum Domnus Apoftolicus, publicos, & contumaces Apostolica sedis proscriptores, satis canonice danauit etiam absentes. Quid autem vobis inde videatur, charitas vestra nobis rescribere non grauetur. Nam vestram de hac causa sententiam libentissimèrecipimus: quem præcæteris diligentiorem, & discretiorem in facris literis non dubitamus. D

De confectione etiam Sacramentorumà Simoniacis, scuà quibusliber excommunicatis vsurpatotum, quid videatur vobis, scire vellemus. quippe, si careant veritate. Sanctistimus enim Pater Augustinus ita testatur : Veri, inquit, facrifici locus non est extra Catholicam Ecclesiam. Nullusigitur locus veri facrificij est apud hæreticos, siue excommunicatos.

Beatissimus quoq; Papa Leo, cuius auctoritate congregatum eft & confir-

fancto Gregorio, Euangelio comparatum: Ipfe, inquam, LeoniAugusto scribit de quodam damnato Timotheo Episcopo\*quireus occisionis Alexan- \* mirufo drini Præsulis, \* sedem eius simoniace Alex.idriinualit. De huius igitur fimoniaci Sa- no chi co-cramentis præfatus Papa Leo ita telta- delurne. tur ad Augustum : Manifestum est , in- \* Proterij. quit, per crudelisimam, infanisimamque epist.75.ª fauitiam,omne \* illic calestium Sacramen- Leone Antorum lumen exstinctum. Intercepta est fa- # in Alecrificÿ oblatio: defecit chrifmatis fanctifi- xandrina catio : & parricidialibus manibus impio-<sup>fede.</sup> Sanctus quoque Gregorius scribens de Lis es 20. temeraria ordinatione Maximi SalonitaniEpiscopi, ita detestatur candem: Post interdictionem, inquit, quoque nofiram, que sub excommunicatione sue, ordinantiumque te facta est, casis presbyteris, diaconibus ý ceteróque clero, manumilitari ad medium diceris adductus. quam remnos confectationem dicere, nullo modo possumus, qua ab excommunicatis est hominibus celebrata. Episcopi cnim excommunicati erant, qui eum conse-

Vestrum igitur iudicium exspectamus, quid de huiuímodi Sacramentis iudicare debeamus?

\* Post interrogationem hic in- \* Inacodime cipit valens responsio, cauter. tamen legenda in vlterior parte.

EPISTOLA S E-CVNDA.

🎧 REOLÆ aromatis, cuius lilio capreus Libani pascitur; cuius in vmbra ipfe cubans meridiatur, viro deliciarum ADALBERTO, de Sacramentorum confectione Berenhardus cauteriatus inftar æthiopis in tabernaculis Cedar, damnatus pistrino in Vr Chaldzorum, nec iam sublistens in miseriis, no dico corporis, sed expositz iam mortianime, quidquid gemens peccatoris deuotio, angelicæ sanctitati. Deo fonti milericordiarum, & patri totius con-

### quæest Bernardi.

consolationis, gratias corde, & voce A cerdotibus)inquit, cum fit dignitas comitero vtroque: quod me tui falutatione tunc, cuius audito nomine recreor, dulcissima dignatus est collocutione. Salue corruptelam nesciens cedre paradifi: falue auriga Ifraël: falue immortalitatem spirans ô animarum medela: salue petra, quam callidus serpens suis fignasse vestigiis non gaudet : imò ab omni corporez labis aspergine pure detersam abhorret. Salue aurcu mense Salomonis non fignificatiui, sed fignificati reclinatorium. Salue cœli luminare, lucensinexstinguibiliter in medio nationis malz, atque perueríz.

3. Pet. 1.

169

Iuffionis igitur tuz exfequationem licet mihi pro sanctitate negotij, interdicat conscientia: licet præsumentem me, in faciem ipfam cedat stultitia: aggredior tamen, certus. quia, etsi quæ oporteat dici, nescio: in hoc tamen sciens sum; quod tibi, Domine obedio. Iubes igitur, vt tua ipsius verba ponam, tibi à me scribi de iudicio Domni Apostolici super publicos, & contumaces fedis Apostolicz proscriptores, ficubi quidquam authenticum eidem iudicio adueríum inuenerim.

Sedis, pater, Apostolicz est, vt diuini consciæarcani, rotare claues regni cœlorum. Ipfa enim, vt Anacletus Papa scribit, constituta est à Domino, non ab alio, caput, & cardo Ecclefiarum. Et ficut cardine oftium regitur, fic huius fan-Az sedis auctoritate omnes Ecclesiz Domino disponente reguntur.

Hinc B. Gelasius in generali decreto ad omnes Episcopos de institutis Ecclesiasticis dicit: Cùm nobis contra salutarium reuerentiam regularum cupiamus temere nillicere : &, cum sedes Apo- D super hos, quos tu vocas publicos, & stolsca super his omnibus, fauente Domino, qua paternis Canonibus sunt prafina, pio, deuotôque studeat tenere proposito: satis indignum est, quenquam vel Pontificum, vel Ordinum subsequentium, hanc obferuantiam refutare : quam B.Petri fedem, & sequi videat, & docere, satis conueniens fit, ut totum corpus Ecclesia in hac sibimet obseruatione concordet.quamillic viger conspiciet, vbi Dominus Ecclesia totius pofuit principatum.

Leo quoque ad Anastasium Theffalonicentem Episcopum: Quibus, (fa-

munis : non est tamen ordo generalis. quoniam, & inter beatisimos Apostolos in similitudine honoris, fuit quadam discretio potestatis: Et cum omnium par esset electios vni tamen datum est, ut ceteris praemineret. Et quia hanc excellentiam fummæ fedis non minuit indignitas præfidentis, testatur idem Leo: Etsi nonunquam, inquiens, diuersa merita prasulum, iura tamen permanent sedium, quibus possint amuli perturbationem aliquam fortasse inferre, non tamen possunt minuere dignitatem. Sedis tamen huius fancta prasules, à B subiectis moneri persape tolerabant : spiritumin eis exstinguere nolebant : demum Ecclesiastica lege duce, & magistra potius ipfi fecundum instituta canonum viuere, quàm ex canonicis institutis subiectos opprimere volebant. Princeps Apolorum cum in sui simulatione gentes cogeret iudaizare, Pauli correptione suggerentis, nec Iudaos ab huiusmodi sanquam à nefariis probibendos, nec gentiles ad catanquam ad necessaria compellendos sententia \* mutatum.

Eco, inquit B. Gregorius, & minores C meos,quos ab illicitis prohibeo, in bono imitari paratus sum, stultus enim \* essem, qui \* est in co fe primum aftimat, ut bona, qua viderit, discere contemnat. Ille ctiam, qui non ab homine didicit, auctoritati Corinthiorum ceffit dicens: Cui ali. 2. Cor. 2. quid donastis, & ego. Hinc colligimus cum sedis huius super petram, quæ Christus cst, fundatz, ius, & dominium conster, non posse abrogari: Præsules tamen eius concedat ratio interdum commoneri.

De iudicio autem Apostolici facto contumaces proscriptores, pro nostra respondemus stultitia. Fecit quidem Papa quod est Apostolicu, dum damnauit, quos dixeras, publicos, & contumaces \* fi tantum hanc dubictatem \* fort.fed sequens epistola satis elucidabit, quæ cos post literatoriam confessionem damnatos declarabit, vt Acatius Patriarcha Constantinopolitanus à fan-&o Felice Papa legitur anathematizatus, vtpoteliteris professus, nulla autem synodica vocatione prauentus: aut confessos veraciter, aut conuictos

H 2

regu-

\* Locas . Se Siderur nntslan.

Digitized by Google

regulariter; aut, si vocati canonicè ad A postolica vsum potestate. Recipimus, reddenderationisiudicium venireno- Domine, quod afferis, fi coniunctiolucrunt.

Audi, Pater, quid S. Augustinus, qui Carthaginensi Concilio, ex Apostolica auctoritate, & ducentorum XVII. Patrum firmato interfuit de sententia eiusdemConcilijad clerum, & plebem Bes.Au-Hipponensium interalia dicit. Nuper in Concilio Episcoporum constitutum est, nullum Clericum, qui nondum conuictus fit, supendi à communione debere, niss ad saufam fuam examinandam fe non prafentauerit. Iplam autem prælentationem iplum demonstrat Concilium, videli- B cet, vt aut iple acculatus ad caulam luam dicendam die statuta literis euocatus occurrat: aut aliquas veras necessitatis, caulas probet, quibus occurrere, non potuisse manifestum sit. Et attendendum quia dicit, non potuisse: nec dicit, non voluisse: Amiliter & de accusatore, fiad Concilium vniuerfale anniuersarium occurrere noluerit. Certè, fiue acculator, fiue acculatus occurrere voluit, & non valuit, Carthaginenfis Concilij decretis abfolutus erit. Çonfentit & Africana Synodus dicens: Si C decernens, & Catholicum statuens, vt infra annum caufam fuam purgare contempferit. Nota verba; non dicit, non voluerit; fed contemp ferit. Vnde Augustiaus in libro de pœnitentia: Nos verò à .communione quenquam prohibere non posfumus, quamuis hac prohibitio nondum fit mortalis, sed medicinalis : nifi aut sponte sonfessum; aut in aliquo fine seculari, fine Ecclesiastico indicio nominatum, atque sonuictum. Quu enim fibi vtrumque audet allumere, ut cuiquam iple fit acculator, & sudex? Ideo, inquit S.Gelasius, vocatur ad iudicium certa quacunque perfona, vt aut fatentur obiecta, aut conuincatur obiectio. Et Antiocheni Canones: In Concilius, inquiunt, adfint omnes, qui se la sos existimant, & lynodi experiantur examen.

Sed tu dicis duos effe iudiciarios ordines: vnum, de dubiis, licet veris: qui & indigeat induciis: scilicet, vt accusa-. tus consulendo sibi prouideat, qualiter de obiectis commodè respondeat. Alterum; de manifestis, cui induciæ minime fint concedendz: quia, non necessariz. Et posteriori hoc ordine Papam in contumaces Episcopos A-

nem hanc, que est, tantum, no addideris. Sunt quidem duo iudiciarij ordines, vt duo præcepta, vt duo peccandi genera; vnum, scilicet in Dominum: alterum.in homines: vt.duo aduentus Domini: vnus, occultus; alter, manifeftus. Vnus de quo scriptum est: Descen-Ffal.71. det sicut plunia in vellus. Alter, dequo fcriptum est: Deus manifeste veniet. De P/al. 49. priori igitur iudiciario ordine, dicit Apostolus: Si qui frater nominatur forni-1. Cor.s. cator,etc. Eam nominationem intelligi volens, vt dicit Augustinus in lib. de pœnitentia; qua fit in guenquam cum fententia ordine iudiciario. Noluit cnim hominem ab homine iudicari, ex arbitrio suspicionis, vel etiam extraordinario víurpato iudicio, sed potius ex lege Dei, secundum ordinem Ecclesie, sue vitrò confessum, sue accusatum, atque conuictum.

Hunc autem ordinem qualiter procedere, ac tractari oporteat, describit B.Gregorius in commentario ad Ioan- s.org. 'il. nem Defensore, cuntem in Hispanias: 11. 91 / 16. cõliderata caufarum qualitate alij lint acculatores, alij teltes : &, vt prælente acculato, sub iure iurado dicatur testimonium scriptis alligatu : & accusatus respondendi, & defendendi se, locum habeat: & examinatio perfonarum acculantium, ac teltificantium regulariterfiat. Hunc etiam iudiciarij ordinis modumDominus innuit:cum in refu- Marth.g. Lm.8. scitatione puelle in domo iacetis mortuz, ac fi in reuelatione caufz non omnibus notz, quoídam discipulorum suorum testes scilicet. & patrem, & matrem puellæ secum adhibuit.

Qualiter autem sit determinanda huiusmodi conieauralis controuerfia, describit Leo ad Rusticum Narbonensem Episcopum : Quia facerdotum Domini matura volumus effe iudicia, nihil poffumus in rebus incognitis, in cuiufquam partis praiudicium definire, priusquam vniuersa, qua gesta sunt, verasster audiamu. Et item alibi egregiè dicitur: Non iustummediatorë, qui in incertis sic vnam partem audit, ut alteri parti nibil referuet. Quid verò sit faciendum, si accusatus poft

172

gaf. opif.

417.



### quæ est Bernaldi.

#### 173

rit, nec impedimenti necessitates proa org. 111. bauerit, præscribit S. Gregorius in præ-41091 A. 56. dicto commentario dicens: Quoniam quidam aut apud locorum defensiores, aut apud clarisimos provinciarum sudices, aut etiam, vt affolet, hîc apud virum clariffimum magistrum census ingrediuntur, & queruntur sanquam ab alio paßs aliquid contra leges, aut aliter lass, aut damni facti teftes volentes producere. At ne poftes ob*iiciatur ei*, quia per vnam partem gesta confecta funt : opertet illum qui impetitur , in ip/a ciuitate constitutum , vbi testi- B monia dantur , admonitum , à iudice fiue à defensore adaenire, Gaudire assestationes. Si verò noluerit aduenire, fed contempferss; us exhocab una parte seftimonia aducrfus cuminutilia fint ; fancimus , huiufmodi seftimonia isa valere, ac fi non ex vna parte confisterent, sed etiam ipso prasente fuissent facta. Si enim recusauerit, & venirenolúerss, Fandire, que deponuntur, cùm vtique in publico sit, & non ex incuitabili quadam necessitate venire non posit: fimilis aduenienti erit, & nulla vtilitas ex consemptu suo ei adhibebitur : sed videbunsur quidem ex vtrinsque prasentia probationes facta. Ecce, inquit S. Gregorius, admonendus est femper aduerfarius, vt ad audiendos seftes aduenias; alioquin necesso est, ve quod contra leges actum est, firmitatem non babeat.

**B**piffold 3 B.Bonsfasy Pape L.

Demonstrat etiam Bonifacius Papa scribens ad septem Provincias de Maximo, qui multo crimine infamatus præfentari iudicio noluit, regulariter vocatus. Nulus, inquiens, dubitat, quodita iudicium nocens subter fugit, queadmodum vt absoluatur, qui est innocens, D quarit : sed astuta cauillatio eorum qui versutis agendum credunt esse consilis, nunquam innocentie nomen accipiet. Confitesur enim de omnibus, quisquis se subterfugere indicium dilationibus putat. Et quibusda interpositis: Decreuimus, inquit, vestrum debere intra prouinciam este iudieium, & congregari synodum, ante diem. Kalendarum Nouembrium, vs., fi adeffe voluerit, prefens, fi confidit, ad obiecia re-(pondeat. Siverò adesse neglexerit, dilationem sententia de absentia non lucretur. Nam manifestum est , confiteri eum de crimine, qui indulto, & toties delegato iudicio purgandi (e occasione non vititur. Nibil

post canonicas inducias, nec ipse venesit, nec impedimenti necessitates probauerit, præseribit S. Gregorius in prædicto commentario dicens: Quoniam quidam aut apud locorum defensors, aut apud clarissimos proninciarum sudices, aut essam, vt associarum sudices, aut mum magistrum census ingrediuntur, &

> Simili exequatione vocauit, & ex- s. Greg.lib. spectauit B. Gregorius Maximum Sa- 5-918-3. lonitanum Episcopu, euidenter reum, & contumacem dicens: Hortamur, ut ad nos venire, omni postposita excusatione, festines:quatenus sernata iustitia, bac, (de quibus accularis) & cognoscere, & finire. fecundum canonica instituta, Christo reuelante, poßimus. Ita autem fac, ut ad veniendum amplius iam moras non ingeras: no ipfa temagis abfentia obnoxium his, qua dicuntur, aßignet: & nos in te hac res, non folùm propter dicta crimina, qua purgar fubterfugis, sed etiam propter inobedientia culpam durius failices, ut in contumacem sogat ex Concilio ferre iudicium.

Alter iudiciarij ordinis modus eft, manufersquem & tu dixeras, cum crimen non pri Codicie, negatur; cum iam quali extra portam gratia fine ciuitatis, \* sceleribus exequiis reus ef- 46 19/0 Adalberto fertur. Hunc modum, nisi tua vel pro- Bernaldo, uidentia aliter iudicauerit, in duos ad. fine ab alie huc modos subdiuidimus: & modum guopicada vtrumqs in fynodum \* vocari,& ex iu- cautfime dicio determinari volumus. Vna scili - (Socabula) SEMPER NO cet manifesti iudiciarij ordinis species adicetum, eft, cùm reus nec fe, nec admissu, quod nec aliud obiicitur, defendit: id eft, cum fatetur tisdeligna-& le fecifie, & faciendo peccafie. In hac tiuum ; ne caula, acculatorib'nil facientibus, reus Apostolice tantum ad iudicium vocatur : paffurus fedi piudi. quod confesso, vel conuicto medici- caretur : q naliter præscribunt pænè singula folia macia sy-Canonum. Secundu hunc modum vi- nodicá vo. cationem deturApostolus dixisse ad Corinthios. non coga-Ego quidem absens corpore, prasens autem tur pretenforism, iam indicani, ut prasens, enm, qui dere.

H 3

Digitized by Google

fi 6

### Epistola secunda

С

175

fic operatus est, in nomine Domini nostri le- A fuum, & exterminare cum de Ecclesia vofuchristi, congregatis vobis, & meo spiritu, cum virtute Domini nostri IesuChristitradere huiusmodi satana in interitum carnis.

Nota,quod dixit;congregatis vobis in nomine lesu: quasi diceret; collectoà vobisConcilio, factoà vobis conuentu in nomine Domini, id eft, canonico: ibi me spiritualiter vobiscu præsente, reus iudicetur: ibi,à confortio Ecclefiæ eliminetur:tunc, manifeste ei mostretur, quia peccãdo, eius feiugo fubiugauits eius dico, qui iugum Domini abiecit. Ethoc nili priuatz relpectu iniuriz, nõ B alia intentione, nifi vt in co intereat, in mortem vergens carnalitas: refipifcat æterna quærens ípiritualitas:carne ícilicet intereat, vt spiritu saluetur. Item paulò superius: vt tollatur de medio veftrum,qui boc opus fecit.Quod exponens Ambrofius, dicit: Cognito opere ifto, pellendum illum'( peccantem ) fuisse de casu fraternitatis. Omnes enim crimen eius feicbant, & no arguebant. Publice enim nouercam fuam loco uxoris habebat. In quare, neg, teft ibus opus erat, neg, terginer fatione aliqua poterat tegi crimen.

Bidem. S. Ambrol. in L Cor.s.

fcoporm:

Altera manifesti iudiciarij ordinis species est, cùm purgatoriè crime conceditur; sed culpa remouetur, id est, cum\*fateturse,quod obiicitur,fecisse; affirmatjautem fe\* legem Ecclefiastica minime in hoc facto exorbitaffe. Huic acculato magnopere luademus concedendam fynodum: fcilicet, vt aut conuincatur, aut probando suas partes, abmanm gue foluatur. Hoc modo secum agi debere \* Carolo-Carolan clamant nune proferipti ab Apostolo Episcopus Conflance. prziule. Huius iudiciarij ordinis forenfisiences mam dabant nobis plures propter iu-Je Sfime- fiitiz defensionem accusati: plures tyтгаст аб Hérice IV. rannidem prelatorum experti. Quibus Cafare an. in conuentu auditis ipfi perfæpe obie-M.L XIX. di honeftatem fuadendo, funt abfolulagum Eps- ti: compressors corú, relato in se cri-Conflant, minc, damnati. \* Sic Conflătia Epifconuber edi- pumCarlomannum, qui cam ex inobeth à D.P.-forto, & Lamber- tiz dignitate, quali infernalem furiam IXIX S Cxlufflauit.

Huius autem regulam, & actionem M. LXXI. Conc. Sar- controuerfiæ præscribit Conciliú Sardicenf.e.17. dicenfe:Si Episcopus quis forte ir acundus, (quodeffe non debet) citò, a (perè commoucatur aduersus presbyterum, sine Diaconum

luerit; prouidendum est, ne innocens damnetur, aut perdat communionem. Et ideo, habeat potestatem is, qui abiectus est, ut Episcopos finitimos interpellet; & causa eiue audiatur, ac diligentius trastesur.quia non oportet ci negari audientiamrogăti. Et ille Episcopus, qui aut iuste, aut tnusse eum abiecit, patienter accipiat, vt negotium discutiatur; ut velprobetur sententia eius à plurimis, velemendetur. Tamen priufquam omnia diligenter, & fideliter examinentur, eum, qui fuerat à communione separatus, ante cognitionem nullus debet prasumere, vt communioni fociet.

Notentur verba, quz dicuntur: vt sententia eius probetur, vel emendetur: scilicet vt discussione facta, sententia eius, qui damnauerat, fi iuftè lecum agit, probetur: firatione caret, emendetur. Cùm ergo neminem præproperè, seu præposterè damnari lex patiatur Ecclesiastica, probabiliter dicimus; fi qui Epifcoporum à Papa regulariter ad fynodum vocati non venerant, velcer- \* Hicantas impedimenti neceffitates non probauerant, officij suspensione \* meru- quod Papa erant:audiendo tamen humano \* Au- abíque ijguftini confilio in epiftolaad Bonifa- mine polcium: In huiu fmods caufis, vbi per graues fit dama diffenfionum feifur as, non huiss, aut illeus re. Naboe hominis est periculum, sed populorum stra- Apostolice ges sacent; detrahendum est aliquid severi- auctorian tati, ut maioribus malis fanandis caritas re videra fyncera subueniat. Et Leone ad\*Rufficu tur. \* S. Aug. +-Narbonensem Episcopum dicente: Si- pifisour cut quadam funt, qua nulla possunt rattone cafinem. \* Enfl.92 connellisita \* nonnulla funt, que aut pro co- adjucm. fideratione atatu, ant pro necessitate verum \* mula oporteat temperari : Illa semper conditione \* Himodi anathemat feruata; ut in his, que vel dubia fuerint, aus sum discu-D obscura, id nouerimus sequendum, quod nec tiendi funt ovjeura, ia nouerimus jequenum, que are quidem E praceptis Euangelicis contrarium, nec de- pilcopis, cretis SS. Patrum inueniatur aduerfum. non vtiqi

\* Præterca decreta Triburensis Sy- in contumacis punodi Concilij, cui interfuit Catholicus blicatis je Arnolfus Rex, przscribunt nobis tan- fizi viden tur, vt cz tum tria, que mercantur Episcopale lectione anathema. Vnum feilicet; St ad fynodum infde Conquistibes canonice vocatus, venire contem- cilij colli-oitur. oui pferit. II. Si prasentatus praceptis facerdo- etiam mo-talibus mon et al talibus non obedierit. III. Stante finitam di preiucausa sua examinatione à synodo profugue pollut A abire prafumpferit. Ne verò hec fynodus pofiolice auctoritaex loci humilitate demercatur auctorita-

#### 176

### quæ est Bernardi.

### 177

opift. 11.

Gelefine I. ritatem, audiatur Gelasius in epist. ad A clericorum de agendis consulere; sibi Episcopos per Dardaniam constitutos: Confidimus, inquiens, quod nullus iam veraciter Christianus ignores, vnius-\*noaliam. cuiufg. Synodiconstitutum, quod universa.

lis Eccleste probanis affensus; \* nullammagis exfequi fedem pra cateris oportere, qua primam : que & unamquamy Synodum fua auctoritate confirmat , & continuata Matthat. moderatione cuftodit , pro fuo scilicet prinsipatu, quem Beatus Petrus Apoftolus Dominivoce perceptum, Ecclesia nihilominus subsequente, & senuit semper, & retinet.

Thidor Jib. 6.c. is.

Tom.1. Ojerum.

nem authenticarum scripturarum, & Nicznz, Constantinopolitanz, Ephcfinz, Chalcedonenfis quoque Synodi addidit; Si que sunt Concilie à SS. Patribus instituta, post istarum IV. auctoritatem, & custodienda, & recipienda decre-8. August. nimus. Hinc & Augustinus de vera relub de vera ligione dicit : AEsernam legem mundis animis fas est cognoscere, non est fas iudicare. In istis autem temporalibus legibus, quanquam de his homines iudicent, cum cas inflituunt, tum, cum fuerint institutæ, atque firmatæ, nonlicebit iudici de ipfis iudicare, fed C secundum ipsas. Et per Carthaginenscs Canones dicitur: Que vel fasta, vel dicta superius comprehensa sunt, vel ab aliis Concilius conferipta, qua fecundum legem inueniuntur, custodire nos oportet. Se quis verò statuta supergressus corruperit, vel pro nihilo habenda putauerit : si Laicus est, communione: si clericus, honore priuctur.

His de iudício Papz responsis, pro mea stultitia, tuz, Pater, iussioni, liceat me, antequam de Simoniacis, & exquz nosidiotz vtrinque conferimus, tecum agendo deliciari. Persona igieur Apostolici exigit ab co, vt si Ecclefiz, quz se suo credidit patrocinio, confultum voluerit, si id, quod dicitur, cse decreuerit, gladium spiritus cuaginet in Episcopos, qui non per oftium intrauerant; qui cum præcipientem, quod Apostolica clamat au-Aoritas, non audierant : id fibi neceffitatis imponentes, vt in correctionem Ecclesiasticorum opera vtatur secularium, vt quorum effet speculum vita

modò arrogent Clericis magistrare. Trada igitur, quod aiunt, à tergo legis Ecclesiasticz materia, non per ostium intrauerant.\*qui apud fuas,quas nunc \* Hie M 84 occupant sedes, no prius electi, quàm lacuna baber. recepti; sed heu præpostere prius recepti, quam electi : prius perfæpe ordinati,quam \* omnes manus, & linguz, \*Eriam bie feu corporez feruitutis, non folo spi- lacana.nea ritualis vitz interuentu, & commen-fat. datione promoti: de quorum contagio Ecclesia iam id labis contraxit, Et Beatus Isidorus post descriptio- B quod penè sui Sacramenta, id est, ordinationes clericorum, cosecrationes Ecclesiarum, & alia quædam sui insignia perdidit, cum à talibus confecrata, potius ab his maledictis fit maledicta, Domino eis per Propheram dicente: Maledicam benedictionibus ve. Malach. 2 ftris.

\* Hzc dicuntur, imo deplorantur \* Ab hine in quoldam istorum pro miscriis prz- calumnio-fz obiefentis status Ecclesiastici, clamatur A- stiones postolicus, vt subueniat Ecclesia laboranti. Isti è contra prose, & in Apo- Papam sestolicum clamant : quod ipic cos, vt quuntur. tuo verbo vtar, proscripserit Tyranni- guzdam cè, non Ecclesiastice: privatæ suipsius in sequend iniuriz, non respectu zquitatis publi- refelluncz. Et maximè, quia id agentes, quod tut. Illa, non pro magnitudine negotij discus- inquam, fum,fedreiRomanç periculofum,om- fiolico alini verò Ecclesiz erit damnosum. quid obeffe videbantur. Nam decreta SS. Patrum quæfibi deprauans, ipfosmagis, quàm illum impuguare videntur : fi reftè intelligantur,

Dicunt quidem Stephanum Papa, Stephanue qui antea Fridericus, fratrem Gotefridi diffm IX. Ducis in publica Synodo ; cius , qui De hochinunc Papatum renet, & omnium, qui de Bar. Tom XI. communicatis respondeam, quædam, Daderant colensu, decreuisse, vt regnan- anno 1058. te Heinrico, quem nune regem habemus, cius in clectione Romani Pontificis exspectaretur consensus. Testanturctiam, quia hic idem Papa in cade verba, orario collum ornatus, bis jurauerit. Et ex his subiungitur, quia ex' \*hoe quidem Papatum confeenderat, \* gree fuum decretalem confenfum, fuã professionem, suam subscriptionem negaucrit, seq; periurum, quod nefas est dici, nõ folum tunc fecerit, fuscipiendo, sed quotidie faciat obtinendo. Audiat dicta decreta Carthaginenfis Concilij:

H 4

Si

Digitized by Google

## Epistola Secunda

\* Gilices cofiderate. no impronidè fa-Aam. +Hisrationibus fua luperbebunt: qui nó dico in lubditos, fed in prçlatü fuum tam inaudise super179

Si quis contra fuam \* professionem, vel sub- A sione recipere. Has enimeonsina fancti ferspsionem venerit in aliquo; ipfe fe honoreprinauit. Et ne ex loci culmine putet fibi omnia licere, audiat illum, cuius nomine gaudet, Gregorium. \* Nos, qui prasumus, non ex locorum, nec generis di-Diarepoiif. gnitate, sed morum nobilitate innotescere fimum de- debemus ; nec vrbium claritate, sed fides purisase. Id eft: Adam primus homo, pro peccato de Paradiso deiectus est. Hoc eft, qui nobilitatem DE rafe iecit, nobilitate loci priuctur. Id eft, in exemplum culpa vehementer extenditur, cum pro reuerentia ordinis pec- B tator honoratur. Audiat & Papam Simplicium : Privilegium meretur amittere, qui permissa sibi abutitur potestate.

ferm. 18

monte.

Sn fouc-

fecit. Si

enim S.

cantem

fequens

epiftola

verillime teftatur.

bierant.

11-73.c. 63. Audiat & Hicronymum : Non facile eft fare in loco Pesri, & Pauli, & senere cathedramregnantium cum Christo. quia hinc dicitur:non Santlorum fili funt quitenent loca Sanctorum , sed qui exercent opera co-8. Angust. rum, Hinc & Augustin. de ferm. Domini in monte: Maxime hi temere sudicant, qui magis amant vituperare, & dam-\*Lacuma nare, quàm emendare, atq. corrigere. Quod vitium est superbia vel inuidenperuit,& effoditeu, tia

& incidit Demum vt Canonici Canonicisiaam,quam culis, Canonica pretendant propugnaculadicunt: Cum Domnus Papanos no Canonicè vocatos, nos venire pro-Gregorius temerè in- hibitos damnarat, audire oportuit loannem prædecessorem suum, cuius nomine feriorem rommuni: gaudet, Gregorium, Episcopo Ioanni \*iniustè excommunicanti scribente: ablque Sy- Cassatis prius, at g, ad nibilum redactis pra-nodica vo-Entione ez- dicta fententia sua decretio, ex Beati Petri communi- Apostolorum principis auctoristate decernicauit : cur mus, triginta dierum spatio sacra te com-**C**abique vocatione munione privatum ab omnipotente DE O excommu-nostro tanti excessus veniam cum summa D mus à fraternitate tua frustra se excommu-nicatos lamentan- pænisentia, & lacrimis exorare. Quod fi tur, qui no hanc sententiam nostram te cognouerimus dicoinfetiorem, fed implesse remissiu, non iam tantam iniustidico infeprælatum tiam, sed contumaciam fraternitatis tua Christum, cognoscas, iunante Domino, seuerius puniimototam endam.

Romanam Et item alibi: Quod fi contra hac, qua Synodum deauctori- statuimus, quolibet tempore, qualibet occazare tenta- sione, vel subreptione venire tentauerie, uerunt, vt facra te communione privatum: nec cam,te excepto vltimo vita tua tempore, nifi cum concessa Romans Pontificis decernimus sus-

Patribus definitione fancimus, ut qui facris ne/cit obedire canonibus, net facris administrare, vel communionem capere sis dignus altaribus.

vos bene Mirum quod non\* audit Leonem audifecis, ad Anatolium, Virum Catholicum, & nonita tepracipuum Domini facerdotem; ficut nullo latum errore implicari, it a nulla oportes cupidisa- vestrum te corrumpi, dicente scriptura: Post concu- deponero concupilpiscentias tuas non eas. Non considerat setis. fententiam Iustiniani Catholici Imp. Ecclef. 18 quam probat, & feruat Ecclefia, dicen-

tem : Vt ; nemo Episcopus, nemo Presbyter 1.9.6.1.16 excommunicet aliquem, antequam caufa probetur, propter quam Ecclesiastici Cano- Num S. Greg.voa neshoc fiere inbent. Si quis autemaduer sus excepit: eam excommunicauerss aliquem; slle qui- cum omdem, qui excommunicatus est, maioris sa- farios Cacerdotis auctoritate ad gratiam sancta co- nonum amunionis redeat. Is autem qui non legitime excommunicauit, in tantum abstineat Vos, intempus sacrosancia communione, quantum quam, qui Patréprimaiori facerdoti visum fuerit, vt, quodin- mz icdis non cóuisufte fecis, ipfe sufte passasur. ftum nec

In bannientem igitur hunc nos vo- vestro iuto priuate vitionis, non iusti examinis dicio conoporteret aurem inclinare Apostolo deponere dicenti: Non vos defendentes caristimi, tentaftis. Rom. 13. sed date locum ire. Audire etiam cum, cuius sedi præsidet principem Apostolorum : Nemo vestrum patiatur tanguam 1. Per. 4 bomicida, aut fur, aut maledicus. Tanquam maledicus, inquiunt Catholici Doctores, patitur: qui iniuriatus suas iniurias effrenato linguz, & animi feruore persequitur.

Audire etiam oportebat Gregorium scribentem, ad Ianuarium : Inter Lik.s. querelas multiplices lfidorus vir clarifsi- Epift.34 nicatum, anathematizatumá, conquestus eft. Quod ob quam rem factam fuerit, dum à clerico tuo, qui prafens erat, volui [femus addiscere, pro nulla alia causa, nisi pro co, quod te iniurisuerat, factum innotuit. que \* Cur hos resnos vehementer affligit. quod fitta est, propriuznil te oftendis de calestibus cogitare. sed ter- ta iniuria Romani renam te conuersationem habere significas, Pontificio dum pro vindicta \* propria iniuria, quod coputare facris regulis prohibetur ; maledictionem quo totam anathematis innexisti. Vnde de catero om- Romanam wine efte circum set fe citus, at g folicitus, & 1a- Synodum annullare lia volui fiis.

120

# Hoc f

tua inferre denuo non prasumas. Nam, fitale aliquid feceris, in te feias postea vindicandum

Item idem ad \* Eufronum : Seruo-

rum D E I humilitas in afflictionis tempo-

re debet apparere, &c. Non enim grande

est, bis nos esse humiles, à quibus honora-

mur. quia & hoc seculares quilibet faciunt.

Jebium Ab. bar. L16. 2. Epift. 24

\* Lege En-

181

sed illis maxime bumiles effe debemus, à Pfal.9. \* decet. S.Gregor. Hom. 26.

\* Hac periodme in homelia S. Greg. priorem prait. Ez.ech.13.

mutilm. Lib. 7. Epif.L

₩ Locm

Li.4.epift. 34.

Rem. 11. L16. 4. Ep.A. 36. 1. Theff. 1.

quibus aliqua patimur. nam Pfalmifta\*dicentes vide humilitatem meam de inimicis meis. Item in homilia VI. Iudicare de subditie digne nequeunt, qui in subdito- B rum causis sua velodia, vel gratiam sequuntur. \* Vnde fit; vt ipfa bas ligandi, & foluendi potestase se priues, qui hanc pro fuis voluntatibus, & non fubditorum moribusexerces. Vnde rettè per Prophesam dicitur : Mortificabant animas, qua non moriuntur, & viuificabant animas, que non viuunt. Licet quidem, prælatos fedis fuz, feu gradus zelo moueri : fed tamen quia in maximo imperio minima eftlicentia, non obliuisci. \* Vnde Gregorius in Epistola Sabiniano Diacono legato : Paratior fum, inquit, mori, quam rare. Item ad Constantinam Auguftam : Et fi peccata Gregory tanta funt , Ut pati talia debeat 3 Petri tamen Apostoli peccata nulla funt, ut vestris temporibus passifla mercasur. Item; quem sedis, ordinis ý dignitas erexit, fui se consideratione repressit. Item. scribens Episcopis Eulogio & Anastasio Antiocheno dicit: Cum pradicator egregius dicat, quamdiu quidem sum gentium Apostolus, ministeriummeum honorificabo, qui rursus alias dixis : Facti fumus paruuls in medio veftrum : Exemplum proculdubio nobis sequentibus oftendit, vt & bumilitatem te- Dobedientiam, quam exigit, etiam ip/e deneamus in mente, & tamen ordinis nostri dignitatem fernemus in honore, quatenus

nec in nobie bumilitas timida, nec crectio fit superba.

Sententiz quidem, qua ipli eius maculant promotionem, arbitror eum hzc respondere. se, à Romanis eleaum, id culminis conscendiffe coa-&um, indignumque, & rationis effe alienum, vt Ecclesiarum mater fedes Romana priuctur suz clectionis arbisrio: per quam aliz fedes id obtinent,

lia cuiquam pro defensione propria iniuria A ve non fint Episcopi, qui non à sué les dis clero, & populo, non propter generis nobilitatem, sed vitæ sanctitatem t non diuites in rebus, sed sandt in moribus sunt clecti.

Defendit etiam forsitan se, ex Decretis prædecefforum suorum, Nicolai, Stephani, & aliorum, qui hoc firmauerunt sub anathemate : ne quis negaret electionis priuilegia sedi Romanz. Illis è contra affirmantibus, non licere electioni, vt ad hocrapiat electum, quod ipse sibi fecerat illicitum. Et hinc \* Sunamite Ecclelia; \* formante quafi in collifione duorum lapidum "den contrita nobis, qui in spem filiorum in hac ingemiscimus valle lacrimarum, supplicandum est fonti misericordiarum ; vt fermentum illud, quod ficut Gregorius dicit, sribus farine fatis totius bumani generis massamin unitatem confpersit : nunc totius Ecclesia corpus in illius formam panis, qui de calo descendit, redigat, vt vinca Christi mundata vulpeculis, qua cam demoliun- 2. cam tur, purgata sarmentis, qua ignt debentur , vernet , floreat per concordiam Beati Petri Ecclesiam meis diebus degene- C unitatis, vera viti in odorem suautta- + adbarent forse , fubtù.\* dendum.

> \* Audituris, qui nunc Apostolico \* Andres contradicitis, Episcopi illud Gregorij ad Felicem Episcopum dicentis: Qualiter obedientia, velreuerentia sit Prapofitus exhibenda, ex tuis quoque subiettis, ipse non ambigis. In qua re valde est v- tib. 4. tile, si id, quod discipline vigor impo- Epistico nit, nullo cogente, humilitas laudanda feruaueris. Et illud Leonis : Qui ergd feit, se quibusdam prapositum, non molestè ferat, aliquem sibi esse pralatum, sed pendat. Econtra Domino Apostolico viscera Doctoris gerentis in subjectos accepturo dicentis ; tanquam fi nutrix i. thefay foucat filios suos ; ita defiderantes vos cupide volebamus tradere vobis non folum Euangelium DEI, sed etiam animas nostras. quoniam charissmi nobis facti eflus. In hac Apostolici, fine, vt ille putat, reprehensione, siue, vt illi, necessaria consideratione, \* ego tu- + Hat Can us, licet interiori caream rationali, tholic volens tamen funem Apostolicum profession

**potius** 

ftratur.

nein qua potius sequi, quàm trahere, sedem Ro- A tati, alij publico Ecclesiæ iudicio dam- mo contra seriptor en (ponit)que manam veneror, vt tribunal Chrifti, in Aposto- cius Pontificem, vt facrarium spiritus fcripfit: no almi, cius ample&ens decreta, vt cælelicum perexsua, sed fis curizedicta. ex (chif.

Inquiris præterea à me, vt tui rurfus maticorú persona re- verba ponam, quid ego sentiam de cotulissemo- fectione Sacramentorum à Simoniacis, seu à quibuslibet excommunicatis vsurpatorum. quippesi carcant veritate. Stultus igitur non Rultè obedio. Dicam, quod sentio.

Simoniacus est, qui temporalis lucrigratia Ecclefiasticos honores qualitercunque vel emit, vel vendit. Horum alij, licet ordinati, carent tamen <sup>B</sup> Ecclesiastico honore, quem à nullo acceperant. Alij regulariter ordinati, licet postmodum Simoniaci facti, habent tamen adhuc ordines, quos publicata sua hæresi nondum amiserant. Inordinatos autem dicimus, qui ordinati sunt à Simoniaco, qui nihil eispotuit dare: vel, qui per pecuniam, aut interuentum secularis gratiz ordinati funtà non Simoniaco : à quo nihil per emptionem poterant accipere. Ordinatos autem, & tamen Simoniacos appellamus, qui post acceptos, à quibus, &vt debucrant ordines, Ecclesias, vel C ter repetendum est : quia firmum esc, alia, quæ Simoniaca suasit hæresis, emerant, vel vendiderant. Sed priores, quos diximus, ordinatos, nullo modo conficient Sacramenta, nisi post satisfactionem Episcopaliauctoritate admittantur. Isti posteriores, id eftordinati, & Simoniaci non confici-\*in MS.eff ent \* qui manifesti sunt, nisi conuertantur. quia verò matre Ecclesia cum Christo capite in vnum corpus vnita, filiorum est Ecclesiæ non nisi de Sacramentis Christi, & Ecclesia: propono mihi distinguendum, auctoritate D ne denudati, habent, vt credimus, Catholica probandum, quid de Simoniacis,& excommunicatis, eadem fibi Sacramenta vendicantibus, fit te-

\*Simoniacosigitur, & excommu-

nendum.

hic lace.

onia,

\*De Sacramentishe- nicatos in duo diuidimus. Alij corum, reticorum, quorum zelus innotuit. Alij, qui, etfi municato- accusati, etsi macula suspicionis rerum audia- spersi, nec dum tamen manifestatur Augu. iperit, nee unit tainen maintena-ftinus, ex ti. Illorum verò, quorum nefas pacuius lib. tet : alij, nec dum in iudicio przscnde Baptif-

nati. Ab illis igitur quorum scelus ad- Donatistas colligitur: huc oculum hominis later, credimus tam ordiposse confici Sacramenta Ecclesia, nationes, Sed quamuis nos iuuent per fidem : quam Baillos damnant propter præsumptio. traffeclesinem : Iudicium, inquit Apostolus, am haberi, &dari pos fibi manducat. fibi, inquit, non tibi, vt fe, licet Augustinus in Epistola Concilij ad perniciose tam ha-Donatistas. Communio malorum no benti, qua maculat aliquem participatione Sa-danti. cramentorum, fed confensio facto- 1.Cor.it. rum. Nam si in factis malis non cis quisque consentiat, portat malus causam suam, & personam suam. Non præiudicat alteri, quem in consensione mali operis socium non habet criminis. Et vt scias quod Simoniaci, quod excommunicati nondum ventilabrum experti latent in Ecclesia, vt in meffe cum grano palea; omnes, quos Simoniaca polluit hærefis, ex sententia principis Apostolorum damnati, dicente Beato Gelasio : Idem spse error, qui semelest cum suo auctore damnatwo, in participe quolibet praua communionis effecto, exfectationem sui gestat, & pænam. Itcm : Nes dubium, quod sicus in unaquaque harefi, quod inceffabili-

nullus ambigit Christianus : omnes complices, sectatores, communicatores damnata semel prauitatis pari sorte censentur.

Omnes, scio, præsumptuosi, transgreffores Canonum funt anathematizati, scribente S. Gregorio ad Gallicanos Episcopos : Omnia que sanctie canonsbus sunt aduersa, districté sub anathematis interpositione damnentur. Scd hi, inquam, etfi acculati, euidenter' tamen nondum in hac transgreffiode materna Ecclesiæ gratia, & sanctitate, aductius quam nec portæ inferi præualebunt : sub cuius alis in spe Manh.16. veniæ adhuc latent, vt Sacramenta ciusdem matris conficiant, cuius necdum filij esse publice perdiderant.

Sed dicis: Quomodo coficient corpus Christi, qui per hæresim, seu per meritum anathematis, se demembraucrunt à corpore Christi? Respondetur;

185

DAN.11.

toon to

loan. 6.

turs ludas vnus ex duodecim erat, can. A ex fide vinit. Fidei effectus falubrius Rom. 1. dem cum eis potestarem miracula faciendi habebat. Et quamuis loculos portans fur effet : tamen quibus par crat in fignis, par videbatur & meritis. Ante oculos quippe hominum in miraculorum infignibus, Petri, Andrez, Iacobi,& loannis crat focius; ante cius autem oculos, cui non cratopus, vt quis fibitestimonium perhiberet de homine : quia ipfe (ciebat , quid effet in homine, erat diabolus: dictum est enim de co: Nonné ego vos duodecim elegi, & vnus ex vobis diabolus eft? Ideo vtique diabolus, quia dualem spirabat spem: este videlus Domini: sed cum iam nequitiz suç precium venditiDominipromitteret, stath.26. cum iam opportunitatem tradendi

eum quæreret : in hoc baratro sceleris LUGAL non minus víus est potestate Apostolica, & hac tamdiu, donec audito; quod Loan, 11. facis, fac citive, exisit for as. Erat enim nox. Ad hunc modum credimus & hos posse Ecclesiastica efficere Sacra-

menta; dum nondum cospublicauit, & quodammodo ante Episcopalem Ecclesiasticam excommunicationem, abEcclesia preiudicariè eliminauit corum se effrenis contumacia,

Hoc es, diffinito eredendú perlegas librum S. tiftas.

\* Ab illis verò, qui de hære simoniaca sunt euidenter rei, & si nondum publicè iudicati, firmiter diffitemur ne céleas, Ecclesia Sacramenta posse confici. Publica enim & fronte carens præsum-Aug deBa ptio maior cft iplo scelere admisso. ptilmo co- quæ, dum claret, euidens eft exemplar tra Dona- peccandi : qui dicit, nifi, me, me imitamini. Verbigratia, qui honores Simoniacè acquisitos non deponit : quid aliud, nisi Simonem, in quo viuit, imitandum proponit? Qui autem pudibundè, & tantum ante D E v M peccat, quandoque effe metuet, quod videri pudet.

> Sed oppones mihi, scio : Cum vsus quotidie nobis przsentet vnum, eundemque Simoniacum, alij cuiquam Christiano adhuc inexpertum : alij vero perlucere manifestum : quomodo ille Sacramentum rescienti conficiet, quod quantum ad scientem conficere non valet ? Respondetur ; iusta mens

creditur, quàm cum ratione inucítige- \*Hocnori tur. Dico equidem. \* quia illud quod conficitur, equideab per Simoniacum no posse confici cre- aliquo re ditur : illud, inquam, alicui fimpliciter fciente per credenti,& fideliter nescienti \* Sacra- cum. mentum esie, fides operatur. Ipie ta- \* Hac funt men conficiens, exhoc, quod conficit, erronea. damnatur. Ne mireris, quia per fidem Sacramento reficitur accipiens. audi, \*De hae quia Sacraméti gratia\* participatur et- fententia iam non accipiens. Augustinus in fer- pistola no mone ad infantes ad altare de Sacra- improbamone au infantes au attaie de Gaeta-mento: Nulli est aliquatenus ambigen-iecta dadum; tune unumqueng, fidelium corpoxis, bit. licet & venditor Domini, & discipu- B sanguinisg, Dominics participem fieri, Deconfects quando in baptifmate membrum Christi Nullica. efficitur : nec alienari ab illius panis, calicis q confortio, etiam fi antequam panem illum comedat, & calicem bibat, de hor feculo in unitate corporis Christi constitutus abscedas. Sacramenti quippe illius particspatione, ac beneficio non priuatur, quando spfe hoc, quod illud Sacramensum est inue-

nit. Ne igitur dubites fimpliciter credentem salubriter illud accipere, ab illo,quem nescit hæreticum: audi etiam,quòd \* fimplicitatem fidei effica- \*f.fimpleciter accipit ab co, quem scit hæretic cum.Augustinum in codem sermone:

Si quem fortè, inquiens, coegerit extrema necessitas, ubi Catbolicum, per quem acci- 249. 2.4 piat, non inuenerit, & in animo, pace Ca- forte. tholica cuftodita , per aliguem extra vnitatem Catholicam positum acceperit, quod erat in ipfa Catholica unitate accepturus : fi ftatim etiam de hac vita migrauerit, no**n** eum,niß Catholicum deputamus. Si autem fuerit à corporali morte liberatus, cum ( Catholica congregations etiam prafentia corporali reddiderit, unde nunquam corde discesserat, non folum non improbamus, quod fecit, sed etiam securissme , veriss= meg, laudamus. quia prasentem \* Domi- \* Deum D num credidit cordifuo, vbi vnitatem fer-Habat.

Discamus ergò, quia fi cum Simoniaco ago, qui est adhuc tantum de manifestis, nondum de publice damnatis : cum illi, inquam, quzdam Écclefiz Sacramenta conficere nequeant : cum perfecti nec illos posse conficere, nec le confecta ab eis accipere credant: tamen quod non habeat nequiti

Simonia-

### Epistola Secunda

quitiam dantis, accipit pleniter fides, A fiam: quicung, facros ordines ad precium dem, & ab & sapienter simplicis, & simpliciter sapientis; totum implente gratia I E s v, ficut in illo felici latrone: cui; vt Augustinus ait; quod ex Bapti/mi Sacramento defuit, benignitas DEI piritaliter adimpleuit.

Hoc aute distare videtur inter manifestè reos, & publicè excommunicatos: quia cum excommunicatis communicare prohibemur, nisi conuertantur. cum manifestis, & nondum iudicatis, conucrsari oportet, vt conucrtantur. Illis nefas eft, vt dicamus ane: Cum istis permittit Apostolus communicare dicens: Non vtig, fornicatio buins mundi, aut auaris, aut rapacibus, aut idolis feruientibus : aliôquin debueratis ex boc mundo exisse. Illorum igitur, qui manifestésunt reiformam habuerunt publicani, & peccatores, cum quibus Saluator manducauerat. Excommunicati autem significantur per illos, quos Apostolus Sathanz tradiderat. Huiusmodi manifestis, nondum publicè iudicatis ego communicans, me non excommunico, dum hominem vt Christianum diligens; factum cius, vt non Christiani, improbo, przicti-C schalem in câdem Epistola. Si quis obbente Augustino: Duobus modis non te maculat malus, fi non confentias, & firedarguas, hoc eft, non communicare, non consentire. Communicatur quippe, quando facto cius confortium voluntatis, vel approbationis adiungitur.

Ab his autem, id eft Simoniacis, licet nondum publicé excommunicatis, non posse clericos ordinari, non posse Dominicum corpus confici, credas Apoítolicis Innocentio & Paícha- D li. Innocentius Papa de Simoniacis di-

♥Si han¢ fententiam ita interpretamur: vr dicamus, nihilproficui, nil honoris posse dare, dum tamé habcat Sacramentum ordinationis Cbiqui.

cit:\* Meritur eum, qui honorem amifit, bonorem dare non poffe.Nec acquiefcimus, ullum aliquid ab co accepisse. quia nilerat hæreticum in dante, quod aliss ab eo poffet accipere. Et verum est certè. quia quod non habuit, dare non potuit. Audi Paschalem Papam in Epiftola ad \*Mediolanenfem Eccle-\* Hanc Epistolam non Paschalis Papa fecit ; sed quida VVido: qui & Musicam composuir. Sic enim viri religiolifimi afferunt : qui ex discipulis eiusdem diligentillime explorauerunt. Præterea eadem Epistola inter Romanor. Pontif. decreta nulquam scripta reperitur. Nó ergò Beato August præiudicare poterit in aliquo.

largiuntur, cum Iuda pessimo mercatore enti in peribunt : qui pro XXX.argenteis aterni fi- damnatiolium vendidit parentis. Audiat hoc hare- nem, fi ita inguam ticus, audiat & Christianus. Audiat & intelligiille, qui hanc harefin vult rabido ore aucto- mus; 2 rizare. Iftis dico : Vbi eft, quod accepiftis ? no difere-Illus dico: vbiest, quod dedistis ? Infelices Pamus. infeliciter fibi inuscem contra campferunt. Hic, ut confuleret fue philargyria. Ille, ut Satufaceret propria nequitie. Quapropter nec slle babes precium; nec sll: babent Chrifum. Exulta Christiane; quia quod Iudas vendidit , & Iudaus emit , tu acquififti. nefas est cum illis vel cibum sumere. B Grande bonum suo malo operati sunt nobie ambo.

> Item in câdem: Si tali exterminio traditus est, qui vendidit Christum : quid erit de sociu eius, qui emunt, vel vendunt paraclitum? Nunquid non pares funt in ultione,qui pares funt in crimine? Ille,vendidit filium.Ifti,quantum in feipfis eft, Spiritum fanctum conantur vendere.

> Cum autem quidam, domine, & maxime apud vos, blandiantur fibi, affirmantes se no este Simoniacos; quia non emerint, vel vendiderint Ecclesias, vel altaria: sed res, & commoda Ecclesiis attinenria : audi-cundem Paieserit, non confectationes, fed res ip fas, que ex confectatione proueniunt, vendi: videtur quidem aliquid dicere; nihil autem penitus sentire. Nam cum corporalia Ecclesia aut Episcopus, aut Abbas, aut alius aliquis fine rebus corporalibus, & exterioribus in nullo proficiat, ficut nec anima fine corpore temporaliter viuit: quifquis corum alterum vendit , fine quo alterum haberi non prouenit, neutrum non venditum derelinguit.

Quid quod etiam miffa à talibus ne-, queat celebrari, declarat quidem in eadem : Nunquid maledittus sua benedi-Etione panem in Christi \* carnem poterit \*Huius vertere? maxime, cum quidquid benedixe- moderni dogmatirit, Dominus fe maledicturum afferit? Et fix fentenpost pauca: Si haretici sacerdotes, voces tiam caute exhortationum non possunt fari: quomodo Vig; dum valeant vinum in Christi cruorem verte- diligentius re? Et si Dominus pracepis nequaquam da- ss.Patrum fcita de Saribomicidis, adulteris, rapacibus, Ocateris cramentia criminalibus peccatis irretitis corpus, & inucftigefanguinem fuum, v/g, ad fatufactionem: quome-

188

BeatoAug.

Matth. 9.

L. Cor. s.

quomodo ipfe dabit facerdotium vfurpanti A Constantini statuta excommuni iudiper Simoniacam harefim ubique damnatam?

189

Quantum noceat audita coru miffa, audi cundem : Cum ergo tales Epifcopos, vel Abbates, vel reliquos clericos non deustamus, si corum missas audiamus, vel cum cu oramus, excommunicationem cum eus subimus. quos guidem sacerdotes esse faltem credere, omnino errare est. cum Petrus Simoni dicat : pecunia tua tecum fit in perditionem, quoniam donum D E i exifimafti cum pecunia posideri. Vbi, cum, existimasti, dicitur, patet, quia non pro co, quod fecerat, sed quia se facere pos- B noribus exspoliati, descederent ad sose crediderat, condemnatur. Patet igitur ex prædica auctoritate, nec clericos ab eis ordinari, nec Dominicum corpus posse confici, sed ipsos ex voce Petrieffe perditos clericos. Et fi prædi-Ata duo Sacramenta non conficiunt, certe nulla. nifi fortè solum baptisma conficere possunt. Et vt scias, quia nullo modo Ecclesiastica Sacramenta fieriposfuntà Simoniaco: audi ex Apoftolico decreto, annullata effe omnia. quz facta videbantur à neophyto. Defuncto Romanz sedis przsule

XCIV. Paulo huius nominis primo • P/endepapa bic Ann.Chri-AIDCC. LIVIL Vide Pannın.lıb.de Ponsif.S CAL.BA

\* Baron

768. 0

769.

follow eft, pam confectatus fedem Apostolicam perannum & mensem obtinuit. Episcopos scilicet, Presbyteros, & alios diuerli gradus, infra hoc temporis spatium ordínauit : omnia, quæ Apostolici erant, fecit. Inter hæc quidam Roma-Tom.I.X. norū abhorrentes caput Ecclefiz Romanam Sedem à neophyto inuasam: Stephanum natione Siculum, Ecclefiasticis traditionibus eruditum, impetrato cleri, ac populi consensu, Connominis\*III. Papam XCV. Apoftosoeph. IV. lici apicis confectatione sublimaue-

runt. Hic mox directis legatis ad reges Franciæ Karolum & Karolomannum, qui defuncto nuper Patri Pipino succefferant, eorum affensu XII. Episcopos probabilioris vitæ,& fcientiæ infignioris de Francia adsciuit : aduocatif-Loge Baque insuper Apuliz, Campaniz, Italiz præsulibus Synodum Romæ in Ecclesia Saluatoris celebrauit. Ibi omnia

quam Papz neophyto obediffe, fe, de manibus eius cômunionem accepille. Becretum est'igitur in Concilio côde fub anathematis vinculo, nullum dehincneophytum ad Episcopalem adspirare apicem. De Episcopis autem Presbyteris,& ceteris, quos infelix Costantinus consecrando ordinauerat, statutum est, vt omnes Ecclesiasticis. quos per eum fibi vendicauerant, holos illos gradus, in quibus costiterant, priusquaabeo ad altiora prouecti fuerant. Si quos tamen ex illis fub modio latere, candelabrum Ecclefic fibi fuper \*Iflud eximponendos \* exposeeret, ipsi à clero, emplum s & populo iterum alasti iterus est & populo iterum clecti, iterum quasi veru, launon antea à Constantino Papa conse- dare ti-meo, ne co crati, depolitum tantum, & nunquam affirmato, altiorem mererentur honorem. De his etia omnes autem, fi qui per eum de Laicisin Pre- asianfbyteratum, fiue Diaconatum fuerant fecratos, promoti, decretum, vt admiffo gradu, fuffandos vbicunque voluissent, in religioso tan- reputem: tum habitu permanerent. Nullus om- qui vique \* Conftantinus quidam à Laico in Pa- C nium ad Pontificatus apicem promo- phytus, vtueretur; nullus omnino altiorem gra- pote in dedum speraret: ne, hic nouitatis error albaram in Ecclesia DEI radicaret. Demum confectafancitum eft, vt quæcunque Conftantinus inuafor in Sacramentis Ecclefia- boc eft, ficis egerat, Omnia iterarentur, vt in oftano pol gestis Pontificum legitur, \* præter sa. die. crum baptifma , & myfticum chrifma. \* Lege Ba-Finita fancta Synodo omnis populus " Anne fui pedibus Papæ aduoluitur, indul- 769. Et Si-gentiam popofcit, quod vnquam Cõ- debia ab boc Anttoftantino deposito, Stophanum illius D stantino inuasori communicauit. Ille, renon serio fingulis pœnitentiam pro hoc admisso es intelleiniunxit. Episcoporum, qui digni cen-

cio scinduntur, scripta cius in præsenti

comburuntur. Ipie Stephanus Papa

cum clero prostratus pœnituit se vn-

sebantur, denuo à subiectis electos, historia iple denuo \* confectauit. Reliqui or-leguniur. dinis nullum amifio gradui reftituere \* Concelia-Nit. Ita ecníuit. enim ın

Patet autem, Domine, exclerico- bnim falti rum ordinationibus ordinatis, annul- marratione Sox confelatis, ex Ecclesiarum confectationibus crandiae alteratis; chrifma etiam neophyti co. cipi debet. fecratoris annullatum, nifi quod baptisma ex illo chrismate celebratum nolu-

à S.Amitidem ex-

### Epistola Secunda

noluit Stephanus Papa annullare, quia A nec ab hæretico baptizatum licet rebaptizare, dum tantum baptizet in nomine Patris,& Filij,& Spiritus fancti.

Hac etiam ratione cum prioris an-

chiepiscopus noluit in baptizando vti

chrismate, quod confectum videba-

.

ZA ergo Hac eriam introne contini M. bac EpiRo- ni, id eft, ab Incarnatione Domini M. la (cripta LXXV. Paícha rex apud Babinberch ánno M. LXXVI. celebraret, Leimarus Bremenfis Ar-

101

1.44

tur ab \* Heremanno, tune ibi Epifeo-\* Dehec me Bernal- po, cum sciret hunc Simoniacum, licet nondum conuicum : Ecclesiafidue in cain hoc vius ratione. quia baptisma, BChronico Anno M. quòd non annullatur, poftquam fa-LXXV. aum est ab hzretico, non tamen vr fi-Herman. nus Babéat concedendum est hæretico : cum bergenfis at concentiuum an infacta cft, non Epilcopus, aliud fit, rem, postquam facta cft, non fuispro Si- improbando tolerate : aliud , ne improbari metuat, præuidere. Scire aumoniaca hærefiactem oportet illes non tantum neoculatus, à phytos, qui de Laicis fubito ad Eccle-Papa defiafticas promouentur dignitates, vtilsonitur.

tio. Fit Diaconus, qui lectionem prius in celebratione mille non legerat : facerdos, qui tune primu Leuita: fuscepit fimul omnesEcclefiafticos gradus, qui largum & cogentem confectare cofefemerat. Cratorem cadem die \* venerat, neccorona lignatus: Sciendum eft, inquam, non folum huiufmodi vocari, & effe neophytos, fed magisillos, qui moribus informes; religione, rudes; scientia, rustici ; plures renascentis hydræ capitibus nunc emergunt, & per hoc se perpetuo anathemate perimunt. Audi Gregorium in suo regesto, in D adid opitulantibus subiaceret. Episco-Epistola Vergilio Arelatensi Episcopo

miffa : Cùm ad facros ordines Paulus Apo-

stolus neophytum venire probibeat; scien-

dum est nobis, quia sicut tunc neophytus vo-

cabatur, qui adhuc nouè erat plantatus in

fide: ita nunc inter neophytos deputamus,

qui adhuc nouns est in fancta connersatio-

cum Concilium Papæ de annullatis

quæ Leo ncophytus vsurpauerat Sa-

Scribam & adhuc de gestis Pontifi-

lum, quem yefter Herimannus de \*vnâ

& câdem die de coriario prefbyterum maturauit. quem iple subito de pila,

inqua cortices contuderat, ad altare

1.Tim. 3.

ne.

cramentis.

DCCCC. XLIV. Tertio autem ex Side Earl quo Otto Imper. Heinriciregis filius, Tom 10. compressa Beringarij, & eius filij Ty- Anno Christi rannide, Italiam fubiugauerat : Ioan- 963 954 nes Papa ab Imp quem cum coniuge, & Adelhaida \* priori anno imperiali \* hereft, vnctione sublimauit, deficiens, Adel- 4220 964 bertum Reip. aduersarium in vrbem recepit. Quod non passurus Imperator Romam hostiliter inuadit. Papa hinc Imperatorem timens, illinc Romanis diffidens cum suo complice Adelberto aufugit, víurpato sibi non paruo Ecclesiæ thesauro. Romani, siue timore correcti, siue respectu iuris alle&i, Dominum suum gratulatoriè recipiunt. Imperator Apostolico, ad determinanda, quz tunc imminebant negotia, indigens, Ioannem Papam ad desolatam sui sedem reuocauit. Quò reuerti negante, \* Leo adhuc \* di Lu Laicus, quantum ad secularianon pa- ifeni fuit rum firenuus, Papa eligitur, ordina- Papa, fed tur. Synodus, præfente Imp. & multis Anilpapa. Teutomcis, & Italicis przfulibus ce- papa, Vide lebratur. multa, quæ vel Ecclesiastica Baro. Au-Christi transtulit: O festinata promo- C necessitas, vel Imperatoria poscebat voluntas, decernuntur. Sic Domnus Leo præsidens Apostolicæ sedi fecit interim ordinationes, & omnia quz erant Apostolici. \* Neclongum, Ro. \* Anne mani-alterata fide apud Imp. Papam Christi recipiunt Ioannem. Ille congregato Lege Bark Romæin Ecclesia sancti Petri Concilio, Leonem, qui fibi viuo neophytus successir, omni Ecclesiastico ordine exutum, ita ex statutis Canonum damnauit, vt, fi postmodum ad aliquem clericalem gradum vel afpiraret, perpetuo anathemati cum omnibus fibi porum duos, qui eum promouerant, inSynodum vocatos & in tertiaA&ione præsentatos, ita ex auctoritate Apostolica sacerdotali priuauit honore, vt postmodum in nulla Synodo recuperationis aditum auderent vel tentare. Tertium autem ex his nomine Siconem canonice vocatum, exspectatum, demum venire nolentem, Ecclesiastica priuauit commu. nione. Statutumque est publico omnium iudicio, Synodum à Leone col-İcaam,

4

ANNO Dominicz Incarnationis Erroria

192

lectam, nec nominandam Synodum, A Ecclesizab cogesta, præter solum based prostibulum fauens adulteris. Ergò omnia prædicti Leonis decreta caffantur : &, quicunque ab co crant confecrati, iuffi funt planetis vestiri, & fuam ipforum proferiptionem præfentare in charta, hæc verba continenti : Paser meue nihil fibi habuit, nihil mihi dedit. Et sic depositi remanserunt in illis gradibus, quos habuerant antè, quàm à Leone promoti faerant. Eâdem ratione, câdem auctoritate, qua & illi, quos fupra diximus à Conftantino neophytos promotos.

Vtetiam scias non tantum à Simo-B niacis, non tantum, quod minus eft, à neophytis, sed etiam ab aliis inordinatè promotis non posse confici Sacramenta Ecclesiz, referam quod contigit apud sacrosan&am \* Hildenesheimensem Ecclesiam, cui ego indignistimus nunc seruio, si non fructuosè, tamen deuotè: fi non vtiliter, tamen fideliter: fi non, vt debeo, tamen vt potero.

Nota. Venus Bernardas Conflantia Hildesheimium : Gbi Scholarum Ecclefia illimi, Si primi Confiantia mageftrum egiffe Sidesur. Inde Corbeiam Senis & Monafficantoitam amplexus eft. Krantzius in Me-sropols.lib.q.cap.26.de Bennone Ofnaburgenfi Epi/copo. Qui cum scholis præfuisser apud Ecclessam Hildes-cimemem, (docebant enim illa ætate Scholastici fa-C eras litteras, & habebant, qui fubdocerent in triuialibus,)clarum illi nomen ex doftrina & ex vitæ reli-

· Deboc Ebbone St.

gione conciliabat ei Imperatori Henrico, &c. \*Ebo Rhemenfis Epifcopus affende Baron. sum Lothario prebuit, cum Patrem Tom 9.65 suum Ludevvicum magni Karoli fitim Anno lium regno priusuit. Ludevvico su-853. 3866. tem ope filiorum suorum, Pipini scidu Baroni licet, & Ludevvici, quorum prior dux w, wow le- Aquitaniz; alter dux erat Baioariz, in grinnefa-fafuisse, regnum recepto, Synodus colligitur. gna An- Ebo depositus Hildenesheimi rele-pradicat. Hildenesheimenfis Ecclefiz Episco- D po secundo, Imperator, Ebonem humanitatis potius, quàm iustitiz respe-Au eidem sedi tune tertium præfecit. Ille miser ex Episcopus Ecclesia Sacramenta Episcopali concessa dignitati stolidus sibi per XII. annos vsurpauit. Quo hominem exuto, successor eius Alfridus cleticos, acceptis ab antecefsore suo ordinibus, ex auctoritate Apostolica, exsuerat : Ecclesias denuo dedicauerat : omnia de Sacramentis

ptisma, iuxta decreta prædicti Papæ Stephani annihilauerat. Ecce quàm periculosè fibi vsurpant Ecclesiz, qui tamen non conficiunt, Sacramenta, quos Ecclesiasticz dignitatis przsumptuosos raptores Apostolicum & ligando damnat, & damnando ligat anathema.

Restaret mihi probare de publicè excommunicatis: sed cum Sacramenta Eccleüz non conficiantur à przfumptoribus, qui nondum in iudicio sunt præsentati, quis quærat, quis ambigat de his, quin à concione Ecclesiz fint alienati? dimembrati igitur à corpore Christi, id est, separati ab Ecclesia, nihil poterunt intra Ecclesiam operari: quod & turatione, & auctoritate inuictissime probasti, dicente Augustino contra Donatistas : Quifquis à Catholica Ecclesia fuerit separatus : quantum se laudabiliter viuere existimet; hoc folo feelere, quod à Christi vnitate defunctus est, non habet vitam, sed ira DEI colost. 3. manet super cum.

Ne autem excommunicatus propter conscientiam innocentiz, telle se, absolutum sibi polliceatur, audiat decretum Carthaginensis Concilij : Qui excommunicatus fuerit pro suo negle-Etu sine Episcopus, sine quilibet clericus, & tempore excommunicationis sua, ant audientiam communionem prasumpserit, ipfe in fe damnationis iudicetur protuliffe sententiam. Et illud Sardicensis Concilij : Priusquam omnia diligenter, Concil. & fideliter examinentur , eum qui fue- Sardicenrat à communione separatus ante cognitionem nullus debes prasumere, vs eum communioni fociet.

Agens ego de Synodis; legens ego illam \* Leonis Synodum, vocatam + Pfendonon Synodum, sed prostibulum fauens papa, de adulteria, non possum non recordari que supra. Synodi veftræ, quæ in \* præterito an- \*Lognin de Synod no à tribus millibus ac sexcentis in- Roma (no ter Presbyteros, & reliquos gradus, Grego Ecclefiafticis, vt audio, apud vos col- VII.celelectis; quàm parum suz professioni no 1075. prospexit, cum decretis Nicznæ Synodi nescio qua fronte contradixit. Si circumspicientes animati sunt de cir-

I 2

cum-

Digitized by Google

## Epistola Secunda

#### 195

\* Vide Belde Pontif. cap.10.8 Baron. Tom. 7. Ann.Chri. f1 538.

Gen.1. S.Leo,Epi. **B**.

ß

**`**.

in decretis sedis Apostolicz, que Romani clerici Ioanni Presbytero, sed schismatico direxerant, tunc tempolarm.lib.4. ris, \* quando Vigilius ex Apostolico in hærcsim lapsus, Constantinopoli tenebatur. In his, inquam, decretis hodie à Romana Ecclesia inter Catholicas regulas habitis legerent: Quod fomnes sacerdotes, & mundus assentiat, damnatio confentientes inuoluit, non preuaricationemassensus absoluit. Non enim crimen minuitur : sed accrescit : contra. generale fit ex priuato, Hocenim Dominus omnium iudicauit, qui peccantem mundum generali diluuio interemit. Au- B dirent & Leonem ad Anatolium : Illa Nicanorum Canonum per sanctum vere Spiritum ordinata conditio, nulla vn\_ quamest parte solubilis. Nulla sibimet de multiplicatione congregationis Synodalia Concilia blandiantur. Neque trecentis illis decem, atque octo copiofior numerus (a\_ cerdotum, comparare se audeat, vel praferre; cum tanto divinitus privilegio Nicana fit Synodus confectata ; ut fine per pauciores, siue per plures Ecclesiasticaiudicia celebrentur: Omni penitus auctoritate sit vacuum, quidquid ab illorum fuerit constitutione diversum.

De cuius priuilegio & Beatus Ambrofius dicit : Non humana undustria, non compositione aliqua, trecents decem 👉 octo Episcopi ad Concilium conuenerunt : sed, ut in numero eorum, per signum sue passionis, & nominis Dominus I E s v s suo probaret se adesse Concilio. Crux in trecentis, I z s v nomen in 10. & otto eft facer dotibus. Et mihi , inquit Hilarius, ip/e ille numerus hic fanctus est. In quo Abraham Victor regum impiorum, ab co, qui aterni sacerdotij est forma, bes.Les, epi. nedicitur. Et item Beatus Leo Papa : Santti illi, & venerabiles Patres, qui in Vrbe Nicana, facrilego Ario cum fua im- n pietate damnato, manfur*as* víque ad finem mundi leges Ecclefissticorum Canonum condiderunt, & apud nos, in toto orbe terrarum in suis constitutionibus viunt : Et, si quid v/quam aliter, quam illi statuere, prasumitur, sine cunctatione caffatur. Et hinc sandus Leo ad Pul-Ide Epr. 55. cheriam Augustam : Contra statusa, inquit, paternorum Canonum, qua

cumfulo tantum sui numero, legerent A ante longissima atatu annes in vrbe Nicana spiritalibus sunt fundata decretis, nibil cuiquam audere conceditur; ita, vt ß quis diversum aliquid decernere velit, se potius minuat, quàm illa corrumpat. Audirent etiam Beatum Gregorium in multis sui non Registri, sed Regesti epistolis Nicznz Synodi decreta affirmantem : Reponerent interius & illud Gregorij, quod & prius dixi: Con-Sona fanctis Patribus definitione fancimus: vt, qui sacris nescit obedire Canonibus, nes facris ministrare, vel communionem capere sit dignus altaribus.

> Si dicunt hæc noua emersisse, tertium nunc Catonem de cælo cecidisse, audiant Papam Cælestinum: Nulli fa- Calesticerdotum' fuos ignorare licet Canones, nec "", l. Epift. 2. quidquam facere, quod Patrum possit \* le- \* regulin. gibus obuiare. Non pratercant, non abradant pronomen s vos. Nam Canones proprij funt facerdotum, ut lex Moysi, & lex Iudaorum. Vnde eis Dominus: In lege, inquit, vestra scriptum est. Et de Ioan. 8. eis in lege eorum scriptum est. Hinc pa- Ioan. 15. tet, quia, si, vt Cœlestinus affirmat, illi funt facerdotes, quorum funt Canones, tunc, quorum non sunt Canones, nec erunt sacerdotes. Sed hæc C hactenus.

Cùm tui, venerande Pater, recordor, exclamare compellor: O me infelicem, imò infelicissimo infeliciorem: quod ego olim digitis tuis probatissimam distillando myrrham, mihi quid agendum præscribentibus, no obediui. quod, instar aspidis surdz, aurem tuis monitis obturaui. Nunc enim arguit me illud Salomonis: Quomodo si spina nascatur in manu temulenti ; pron.26. *fic in ore stultorum parabola*. Nam ficut temulentus spina in manu detenta seipfum in primis vulnerat : Ita me mea sententia sui laqueo strangulat : ita me proprio meo gladio iugulat. De lege sua me DE vs docendo mitigare mihi à diebus malis voluit : sed fateor tibi, fancte Pater, quia tibi fa-&us fum in medio fornacis as , murmurando stannum, vt dealbatus paries meliora mentiendo; ferrum, proximis nocendo; plumbum, femper ad infima vergendo. Curanimus , ait Hierens , st. Domi-

# quæest Bernardi.

#### 197

Dominus', Babilonem, & non eff fane- A trum magis optem, an fperem. Opto ta. Crepuit, dicit scriptura, in fornae: qui non caruit vento superbiz. Hinc ego expallens illud Domini in

P/al. 10.

le eft Ru-

moldm,

qui fuit

prapofilm

**pm** Con-

Giras.Ben-

C apud

Lamberti

488.1069.

Geflarien-

371mm

Ezerb.14. Ezechiel dicentis : Va cinitati fanguinum : cuius ego grandem faciam pyram: licet DEVSin me fecerit viam semitæ iræ suæ. Illam tamen desidero iram, de qua Hieronymus : Grandu, dicit!, offensa eft , postquam peccanimus iram D E I non mereri ; ut illam declinem iram, de qua Pfalmısta : Exacerbauit Dominum fecundum misericordiam ir a sua, non quia idem peccator licenter peccat: B sed nimia D B I ira est, quod peccanti, pro-(pers arrident : quod nequitis eine nonretundisur : quod eius féeleri pro meriti non respondetur.

Et ne diutius delinquam maiestatem animi à maioribus demorando, tuos deosculans pedes, tua amplectens genua, clamo tibi Pater & domine; vnum pictate, alterum dignitate, precans indulgentiæ gratiam, quam fæpe tibi vale facienti seniori meo sandis-An hieil. fimo \* Rumoldo hodie czlestis aulz domestico dederas : precans leuatz manus tuz mereri benedictionem : C cui nullus distat locus : precans vt in illo ineffabili iubilo, quo czlum peneju, Gpo- tras, quo diuinam promulces aurem, featpisco mei non obliuiscaris : qui tui saltem fanienfis, tunc memor exifto, cum tui conuerdequein sationem, tritamque viuendi seminona ca.12. tam deuotus exopto. Vix refrenata penna dicam inuito ore; Vale gloria Ifraël, vale curiz czlestis conscriptz senator. Insipiens factus sum loquendo dices mihi : Respondeo : coëgiflime. amori modum suadeas, perdes operam.

Philip. 20

Valcas & tu optatz indolis, B e R-NALDE, floscule vernans, rogatus cum illo Apostoli ad Philippenses: Si qua confolatio in Christo, si quod solatium charitatis, si qua societas spiritus, si qua viscera miserationie, vt citius dictate tibi à Domino tuo materiz mercar literasomni nectare mihi fapidiores, tum tantum tuam, Dominique tui salutem mihi referentes. Tu, tibi, monco, non desis, presentatutus te nobis talem, qualem ego te nescio, vquippe ex illo, quem in te habeo, affectu. Speroex debitæ virtuti tuæ parentelærespectu.

+%+%+%+%+%+%+%+%+%+%+% -EPISTOLA TERTIA.

OMINO, at Reuerentiffi-IO. mo facerdoti BERNAR-D O non iam nugacem lyram Horatij, fed mysticam citharam Dauid, fructuosius sibi, & fuis auditoribus amplexanti, ADAL-BERTVS ztate Presbyter non moribus, eiusque Bernaldus, ex vtroque homine certissimi seruiminis affectus. De dulcissimo vestri rescripto, vobis condignas grates referre non sufficimus: sed hoc omnium bonorum retributori, vt ipse vobis retribuat, obnixa supplicatione committimus : quem & vos, in nobis tam charitatiua responsione, tam laboriosa rescriptione non dubitamus honorasse. Sed quia nonnulla in codem rescripto, nos mouent, de experta vestræ prudentiz beneuolentia securi, iterum vos inquictare præsumimus : iterum vestræ diligentiæ iudicium super nonnullis obscuris ardenterexspectamus.

De primatu igitur sanctissime sedis Apostolice satis eleganter charitas vestra nobis scripsit. quam licet aliquando ab indignis possessam. femper tamen omnibus Ecclesiis effe przferendam, ex decretis S S. Patrum euidentissimèprobauit. Huius etiam sedis Pontifices pro tempore à subditis admonendos fore, non tamen temerè proscribendos, Christianissima pronunciatione docuistis, videlicet vt eiusdem sedis primus possessor à coapostolo cius Paulo charitatiua liberalitate admonitus est, non vt S. Athanasius Alexandrinus Patriarcha ab Arianis hæretica víurpatione depofitus eft.

Tractatum vestrum de ordinibus iudiciorum gratistime suscepimus, I 3 quem

# Epistola Tertia.

quem ita expressum, ac teftimoniis SS. A decreta SS. Patrum itidem præcipi-Patrum ita roboratum, & nos postmodum in quødam libello reperimus. Duos quippe iudiciarios ordines effe nobiscum sentitis : vnum, de dubiis, alterum de manifestis. Sed ordinem de manifestis in duas species subdiuiditis. Vnam quidem, cum reus & obiecta le fecisse, & faciendo peccalse, fatetur. alteram verò, cum reus se obiecta fecifie, fed in hoc non peccalse fatetur. Nos tamen hanc posteriorem vestræ subdivisionis speciem in nostra divisione comprehendimus infra modum de dubiis criminibus. Di-<sup>B</sup>tur, vt tanto cautius, tanto irrefragacimus enim ex iudiciariis ordinibus, hunc, fieri de dubiis : illum verò de manifestis criminibus. Nec hoc me quilibet dixisse putet, quasi vestræ diuisioni prziudicemus, sed ideo potiflimum, vt vtrarumque diuisionum concordiam ad inuicem denotemus. Nam vtraque diuisio, vt nobis videtur, stare poterit. Si vestra prudentia non aliter iudicauerit. Illa enim ve-Itrz diuilionis species, in qua factum conceditur, culpa denegatur, partim manifesta, partim dubia probatur. Factum enim, quod conceditur, manifestum est : sed idem ipsum, an Cnopolitanum Patriarcham absq; ompro crimine sit habendum, summoperè dubitatur. Non ergò mirum candem speciem diuerso respectu, nunc dubiis, nunc manifestis adscribi : scd nos magis ill'am dubiis interpoluimus: quia diuisionem iudiciorum non generaliter inter facta: sed, inter crimina fecimus iudiciariorum ordinum. Alij, fiunt de dubiis criminibus; alij, de manifestis.

Vnde prædicta veftre diuifionis species, in qua, concesso facto, an crimen D cedente, exfoluendi, quos Synodus fit, dubitatur : non incongruè in noftra diuisione dubiis annumeranda videbatur. Vosautem iudiciarios ordines non inter crimina, sed absolute inter occulta, & manifesta diuisis: vnde, & prædictam speciem, in qua denegata culpa, factum conceditur, sine contradictione manifestis annumerare potuistis. Illud etiam, quod fingularum discussioni causarum Synodicam vocationem prærogari vultis, & nos viique laudamus. Nam &

unt, quippe, vt dubiis rebus infamati, ad conuentum sacerdotalem vocentur.per Canonicas inducias exspectentur.tunc demum, si venerint, in conuentu audiendi. aut, fi venire noluerint, pro contemptu à communione suspendendi, Hoc, inquam, illis iure conceditur, qui de obiectis aut nihil le fecisse fatentur : aut hoc, quod fecerint, crimen elle diffitentur.

Nec hoc etiam negamus : quin & publicis criminibus obligati ad Synodale iudicium, pro contemptu vocenbilius', & demum Ecclesiz tanto fru-Auosius, quanto à pluribus auditi iudicentur. Sed hanc Synodicam vocationem nullatenus tam generalem ponere audemus, vt ipsius Apostolicæ fedis priuilegiti, non ab Apostolis, sed ab ipío Domino ei concessum infringeretentemus. Eftenim priuilegium fedis Apostolicz, vt nulla proueniente Synodo, quoslibet damnandos poffit damnare, & reconciliandos, reconciliare, vt Beatus Gelasius in decretis ad orientales Episcopos directis, oftedit, in quibus Achatium Constantini Synodo Canonicè ab Apostolica sede damnatum irrefragabiliter proba- B.Gelaff. uit, Scribit enim inter cætera: Cunita m.Epifi.it. per mundum nouit Ecclesia ; quod sacrofancta Ecclefia Romana, de omni Ecclefia fachabeat iudicandi : neque cuiquam , de eius liceat iudicare iudicio ; fiquidem ad illam, de qualibet mundi parte appellandum est : ab illa autem nemo sit appellare permissie. Sed nec illa præterimus, quod Apostolica sedes sine vlla Synodo præiniqua damnauerat, & damnandi, nulla existente Synodo, quos oportuit, habuerit facultatem. Er hoc nimirum pro suo principatu; quem beatus Petrus Apostolus Domini voce, & tenuit semper, & retinebit.

Huius ergo priuilegij auctoritate Manhue. sanctissimi Romanz sedis Episcopi, Ioan al. absque omni Synodo damnare consucuerunt:quorum contumaciam, ex cuiuslibet indubitabili relatione cognouerunt. Hoc ytig; illius scientiam non

Digitized by Google

#### 201

S. Gregorij, & reliqua SS. Patrum decreta, diligenti confideratione percurrerit. Sic, inqua, Maximus Saloniranus Epilcopatui prælumptuose intronizatus à B. Gregorio abíq; omni Synodo pro hac præsumptione missarum cele-Lib.g. ep. z. Eodem lib. bratione priuatur. Quem S. Gregorius non tam pro manifestis quàm pro dubiis criminibus ad se vocatum, videlicet, quem Simoniaco schismati, siue mulicribus mistum fuisse, non pro certo nouit, sed infamatum audiuit. De quibus etiam criminibus idem Maxi- B fiue excommunicatis accepit, vt omtem lib.7. mus, fe poftmodum iuramento expurgauit. Si enim cum tam indubitanter Simoniacum fiue fornicarium, vt præ-Tumptuosum nosset, absque omni vocatione, fiue discussione, iuxta przdictum Apostolicz sedis priuilegium damnare illum poffet.

Præterea, fi nullum, licet in crímine vulgatislimum, nisi post synodicam vocationem iudicandum fore cenfemus; multum Ecclesiasticz correctioni derogamus, nimiam multitudinem \*carrinarum ad Synodum differemus: C forièleg. - imò hac occasione plurimas negligendas fore non dubitamus. Sed Ecclefiarum consuctudo hoc obtinuit, vt non folum Episcopus, sed etiam vnus solus presbyter subditum suum manifesto crimine obligatum, canonico iudicio fubiicere valeat, nec cum, nisi cius iudicio inobediens exstiterit, ad Synodum venire compellit.

Nec ociosè considerandum, quod S. Patres abiq; omni Synodo etiam de dubiis criminibus iudicare solebant: non quidem definite, sed sub quadam rius Andream Tarétinum Episcopum, pro quadam concubina post ordinationem fuam infamatum ita iudicauit, vt sacerdotale officium penitus deponeret; si, eum conscientia sua, de illato crimine, culpabilem affereret.

Sed iam ad causam nostram veniamus, quam etiam, vt euidentior fiat; breuiter, & fideliter literis commendare no pigeat: vt, ex fidelium virorum certifima relatione didicimus; quorum alios corpote quidem, non anla mo, Wormariensi conspirationi; alios

non subterfugit, quicunque regestum A verò Romanz Synodo hanc eandem damnanti pro ldubio interfuisse cognouimus.

ANNO, IGITVR DOMINICA. Lege de hil INCARNATIONIS M. LXXVI. Berroldaros GREGORIO DARA VII - A Conserval-GREGORIO PAPA VII. in Apo- dam nofir ftolica fede constituto, cum, Heinricus in Chron ce anno M. Rex iam per tres annos pro fuis reati- LXXVL bus ad poenitentiam multotiens ab A-, postolica sede vocatus resipiscere nollet:cumque se in proximaRomana Synodo excommunicandum fore prznosceret; tale confilium à simoniacis, nes fibi fubic@osabApoftolico prefule separaret: sic, quod sanctam Roma-. nam Synodum deauctoraret; tunc in primaQuadragefimali hebdomada fu+ turam, & illum cum suis complicibus excommunicaturam. Accepto igitur confilio, ante candem Synodum, in feptuagefimam generale Colloquium apud Wormaciam condixit quò, preter regni fui Principes, quam plures Episcopos, & reliquos suos fideles, vel potius infideles congregauit. Qui pocnèomnes aut simoniaci, aut excommunicati, aut corum complices indiuidui se Romani Pontificis censuram subituros non dubitabant, si Rex resipiscens Apostolicz fedi obediret, eide in Ecclesiafticis negoriis debitum ada iutorium impendere vellet. Quapropter ex Regis infolentia, occasione accepta Regi non tã confenferunt, quàm persuaserunt, veliteras proscriptorias omnium corum manibus, per lubleriptionem roboratas ad Apostolicam sedem transmitteret: quibus, quasi proscriptoRomane sedis Episcopo, Synoiudiciaria condicione. Vnde S.Grego D dus Rômana Regem excommunicatura, nihilo minus caffaretur: ficq; ipfi cum Rege ab Apostolice sedis centura liberarentur. In prædictis fane literis, post multas Romani Pontificis blasphemias, hoc fingali fua fubscriptione confirmauerant, vt nollent deinceps. huiusmodi criminoso subesse, vel aliquam obedientiam exhibere.

His ergo literis in Romanam, fynodum delatis, iuxta posse corum, candem per legatos suos disturbauerant, & Apoftolicum przfulem, in Romana fynodo turpiter blafphemantes, cum>

I ₄

DOS

op \$ ,29.

ep/f.83.

#### Epistola tertia

202 non confessium, nec alienius criminis A nullatenus suum, vtputa primz sedis conuictum, ab Apostofica sede, vt vilissimum mancipium iusserant defcendere. Præterea ex præcepto præfati Heinrici Francorum Regis, non vtiq; Romani Imp.cunctçRomanæ fynodo contumaciter interdixerant, ne domno Apostolico pastori suo vllatenus obedirent:paftori,inquam, fuo, cui eatenus obedierant, quem catenus pro legitimo pastore, vt canonicè ordinatum, vt canonicè in ordine suo conuerfatum habucrant: cuietiam prædipromissione deuouerat: quem, diuerforum regnorum Prælules, & Principes, pro S.P e T R I Vicario honorauerant.

Hunc igitur non confessum, non conuictum, imò nec, fi reus effet, ita, vel ab huiusmodi conuincendum predicti conspiratores per legatos suos degradare volebant: qua temeritate, imò quo vesanissimo furore, nec cauponem suum quilibet destituere permitteret. Nam vt B. Marcellinus Papa omnibus orthodoxis scribens capit. 11. teftatur : Episcopi, Pontifici, à que consecrati probantur, praiudicium inferre nullum possenter, B. Anacletus Papa à B. Pctro presbyter ordinatus : Sententia, inlerm quit, quaque Cham fily Noë dammansur, qui suorum doctorum , vel prapositorum culpamprodunt; cen Cham, qui Patru pudenda non operuit, sed deridenda monstrauis. Doctor ausem, vel pastor Ecclesia, si à fide exorbitauerit, erit à fidelibus corrigendus : sed, pro reprobis moribus magis est 10lerandus quàm distringendus. Itcm fan-Aus Alexader Papa: Item S. Sixtus præ- D-dorico tune Romanis imperante, tam ful Apostolicus, qui omnes mori magis,quàm mentiri voluerunt. Ij,inquã, linguli câdem auctoritate præcipui, elsdem penè verbis statuerunt. Si qui. inquiunt, aduer sus Episcopos causam babuerint, prius ad eos recurrant, caritatus findio, vi familiari colloquio commoniti, ea fanent, que fanande funt. Si autem aliqui cos, priufquambac egerint, lacerare, accufare, infestare prasumpferint, excommunicentur.

mift.z.

(Jen.9,

Hasigitar, & huiusmodi innumerabiles SS.Patrum sententias, si illi nostri conspiratores fideliter inspexisient,

Episcopum, tam repentina vituperatione, non conuctum, non confession exlufflassent: nec le iplos, pro tam temerario aufu fub perniciola excommunicatione enecuissent. Nempe, fi culpabilis effet peregtinorum, tamen Episcoporum iudicio iuxta canones, nec discutiendus effet, ne dum temerè ... deponendus: sed potius in Romana fynodo audiendus: fi tamen de dubiis rebus, nisiipse vellet, vel vsquam, velà quoqua, iuxta Canones discuti posset. Aus rex debitam obedientiam speciali B. Scriptu est enim: Non est discipulus super Manhan magiftrum. Vnde S. Siluefter Nicznorum Canonum auctor, generali Synodo præfidens, confenfu CC. LXXVII. Episcoporum cap.7. statuit dicens Nemo indicabit primam sedem, iustitiom temperare desiderantem, Neque enim ab Augusto;neque ab omniclero,neque à regibus, neque à populo iudex iudicabitur. Item Symmachus Papa omnibus Epifcopis feribens, cap.7. decreuit dicens: Aliorum hominum causas Deus voluit per homines terminare. Sacro verò fan Eta fedis Romana prefulum, fuo, fine questione, refernanis indicio. Item S. Alexander Papa, qui martyrio fua confectauit decreta, cap.1. testatur. Non potest , inquit, condemnari humano examine , quem Deus suo reservauitindicio.

Sed tempora prius consumeremus, quàm exempla. fi, fingula huiufmodi SS.Patrum flatuta enumerare tentarcmus. Quippe prædictus Papa Symmachus, Gatholicz fidei propugnator indefessure , cum plurimis criminibus infamaretur, nec ab Ariano Rege Theotemere proferibitur: fed in fynodoRomana, non ab alio, nifi ab illo legitime congreganda, discutiendus exspectat. Synodus igitur Romz per auctoritatem ipfius congregata, nullatenus tamen eum, licet hoc permittentem, contra decreta fanctorum Patrum discutere przsumplit : sed toram eius causam diuino iudicio, vt gesta ciusdem synodi testantur, commisit. Nec hoc vtiq; dicimus, quali quzlibet ncfanda Romano Pontifici impunè licere credamus: quali non & ipie fit impetendus, fi in aliqua hærefi fuerit publica-

204

blicatus, sed contra illos agimus, qui A pro dubiis rebus, Apostolicz sedis Episcopum temeré iudicauerunt expellendum.

Ipse quidé noster Apostolicus multotiens hoc'à suis insidiatoribus expepetiuit, vt Roma, velalibi, quò ipfe posset venire, in synodo conuenirent: & co hoc libenter concedente, ordinationem eius, siue conuersationem, vtcunque vellent, duntaxat canonicè discuterent: seque ab Apostolica sede, abiq; omni contradictione desecníurum promifit: si quid in co dignum depositione reperirent. Et hoc vtique si- B schismaticz conspirationis auctorem, bi facilè credi potuit, qui id culminis captus, atq; cò actus cum magno ciulatu ascendit: cui, nec diuitias, nec honores seculares in Romano Pontificatu quærere opus fuit : quibus vtrisque cum minori solicitudine & ante Pontificatum abundauit.

Sed eius insidiatores hactenus eum præsentialiter conucnire spreuerunt: non tam, vt qualibet ratione fe ab huiusmodi accusatione suspenderent: quàm, vt ipfi debitam fententiam, pro Bonifacion Nam, vt beatæ memoriæ Bonifacius Papatestatur: Nullus dubitat, quòd ita iudicium nocës subterfugit , quemadmodum,

iepifi.z.

vt absoluatur,qui est innocens,quarit. Apud Wormatiam igitur conuentu An. Chrifi

M.Lxxvi. facto, schismaticam conspirationem legeBaren. adueríus Dominum, & adueríus Chri-Tom. Snde. eime anne ftum cius conflauerant, quam, vt præ-M.Lxxv1. dictum eft, ad deauctorizandam san-

> &am Romanam fynodum per legatos suosin câdem synodo publicauerant. Vnde Romani ciues de san dæ Romanz Ecclesiz dehonestatione merito pœna digniffimos arripiunt, & vel aliquatenus corum immanissimu scelus vlcisci voluerunt. Sed Romanus Pontifex, licet à prædictis legatis, specialiter impeteretur, tamé de manibus Romanorum crudeliter eos afficientium vix demum eripuit; & sedata turba, fa-Aoq; filentio cos ad pedes suos sedere fecit. Eaquidem ratione, vt ipfi audirent; quid fan & a Synodus de huiufmodischismatica conspiratione in eadem Synodo ad iniuriam ipfius manifestata decerneret.

Decreuitigitur sancta Synodus, vt officio, & communione privati ellent: quicung; illam nefariam conspirationem,&contumaciffimamlegationem studio, & voluntate conflassent. Reliquisautem omnibus eiusdem conspirationis participibus, inducias concefsit, vtinfra festiuitatem S.Petri, tunc proximam, se aut coactos deliquisse, millis legatis probarent; aut prædictorum excommunicationi, vt côdour crimine obligati subjacerent.

Regem verò post multas admonitiones refipiscere noletem, imo huius regno priuatum subanathematis vinculo Dominus Apostolicus ligauit: vt eidem etiam antè excommunicationem promisit. De cuius anathematifmi Canonica promulgatione nullum dubitare confidimus: quicunq; illam epistolam Domni Apostolici fideliter confiderauerit : in qua, ipfe Regem fæpius à se premonitum, multo tempore expectatum, & ita demum canonicè anathematizatum euidentiffimè probauit, Quapropter speciali Regis causuiscriminibus ab illo non exciperent. C sa prætermissa, quid san ti Patres de huiusmodi conspiratoribus generaliter definiuerint, videamus.

> Sanctiffimus Papa Fabianus, veritatis miles indefessus, omnibus Episcopis scribens; decreuit, dicens: Si quis clericus suo Episcopo infestus, aut insidiator fuerit, cumqúe criminari tentaucrit, ant conspirator fuerit : mox ante examinatum iudicium submotus à clero, curia tradatur, sui diebus vite sue deserniat, & infamis abique ulla spe restitutionis permaneat.

Item S. Calliftus Papa, fortisfimus commoti, prædictorum legatos omni D veritatis athleta Gallicanis Episcopis scribens: Conspirationum, inquit, crimina vestris in partsbus vigere andinimus, & plebes contra Episcopos suos conspirare, nobu mandatum est. Huius criminu aft +tianon (olum inter Christianos admirabilisest, sedetiam inter ethnicos, & ab exteris lege prohibita. Et idcirco huius criminis reos non folum Ecclesiastica, sed esiam feculi damnant leges : 👉 non folum confpirantes, sed etiam consentientes eis. Antecessores verò nostri, quàmplurima turba Epifcoporum, quicunque corum in facerdo**tali** 

#### Epistola tertia

raliordine funt conftituti, aut exiftunt cle- A pro Canonico custodiatur, vt cuiuslirici, honore, quo utuntur, carere, praceperunt. Cateros verò communione priuari, & ab Ecclesia extorres fieri iussernat. Et, non folum facientes, sed eu consentientes.

207

Item facratiffimum Calcedonenfe Concilium, Euangelio in veneratione comparandum:cap.18.irrefragabiliter decreuit dicens: Si qui Clerici, vel Monachireperti fuerint coniurantes, aut con-(pirantes, aut insidias ponentes Episcopis, aut Clericis, gradu proprio penitus absici-ANTR?.

Ergo, quos SS. Patres, etiam ante examinatum iudicium degradandos effe, vel penitus ab Ecclesia abiiciendos districtissime indicanerunt, hos Domnus Apostolicus per synodale iudicium fatis misericorditer vsque ad satisfactionem officio, & communione priuauit: que tamen eis nondum co ctimine explatis, periculoía, imò perniciola fore, li vlurparentur, non ignorauit.

Forfitan aliquis corum dicit; Non pro conspiratione habendum, quod contraillum factum fuerit, quem pro C Episcopo habere nolucrint. Sed ille, si tamen Episcopus est, audiat. Nunquid & le pro Episcopo habendum non effe decernit, si quis ex eius subditis cum in nulla hærefi publicatum; nec pro aliquo crimine damnatum, pro Epilcopo habere contempfit? Non vtique credimus, dum adeò eis sapiat Episcopatus. Ergo.non denegent suo pastori, quod fibià subditis suis nollent denegari: sed iuxta illud san&iLeonis decretum; obedientiam, quam à subditie suisexsgunt, etiam ipst Pralato suo dependant. D num lectores potius, quàm peruerso-Quippe & ipsi cum etiam eo tempore, cum confpirarent , pro Epifcopohabendum fuiffe modò demonstrant : cui pro eâdem conpiratione ad fatisfactionem venire non ceffant. Nempe, si nullius conspirationis reatu obnoxij tenerentur, fine exemplo tamen iure damnarentur: qui, sine exemplo contumaciam suam in Romana Synodo publicare;& infuper eandem Synodum disturbare præsumplerunt. Incassum seabsque synodica vocatione damnatos conqueruntur: cùm & hoc in Prouincialibus Synodis

bet contumacia in Synodo publicata, nullatenus excat impunita : licet, ad iplam Synodum deauctorizandam ibi perpetrata non detegatur.

Præterea Romanæ sedis Episcopus, iuxta priuilegium suum, vt iam prælibauimus, abíq; omni Synodo damnare poteft, vel reconciliare quoflibet damnandos, vel reconciliandos. Sic enim S. Gregorius ad Ianuarium Caralita. S. Creg. Uk. num Episcopum scribens, consiliarios 7. epis. 67. eiusdem Episcopi nulla synodica vo-B catione præuentos, víq; ad satisfactionemà communione priuauit: per quorum confilium idem Episcopus Dominicorum die messem quorundam furiosa mente exarauit. Nihilo minus & nostri temporis Gregorius ad nullam fynodum vocatos: attamen præsentario crimine obligatos damnare potuit. Per quorum consilium, H E I N-RICVS Rex messem non terrenam, fed Ecclefiafticam noua præfumptione penitus deuastare tentaust.

Item S.Gregorius Ioanne prime Iuftiniane Episcopum nulla synodica vocatione præuetum excommunicauit; co quod ille iniuste Adrianum Theba- Lib. 2009. næ vrbis Episcopú deponere præsumpserit.Sic vtique & noster Apostolicus Epi**fcopos indubitat**æ contumaciæ nõ vocatos excommunicare potuit: qui non vnum folum modò Epikopum, fed totam Romanam Synodum deau-&orizare tentaucrút. Illud sanè exemplum illi nostri conspiratores secum agere putauerunt, iuxta cuius edictum, se rationabiliter excommunicatos esfe non dubitabunt, si facrorum Canoresessende nolucrint.

Frustra quoque proclamant, secum agendum fore, co iudicandi ordine, vbi manifestum factum crimen esse dubitatur. Nam, vt nobis videtur, de nullo facto, an crimen fit, eft dubitandum; quod definitis sanctorum Patrum sententiis generaliter pro crimine damnatum manifestatur. Si enim ea, quz illigeneraliter, & fynodaliter prohibuere,an culpæ fint, dubitauerimus: nihilo minus de corum statutis, an iusta fint; dubitare videbimur. Quod B Lco Papa,

#### Epistolatertia

#### 209

S.Lee epif. Papa, Leoni Augusto Icribens, penitus A spiratorum respondere non necessa= prohibuit. Qua patefacta funt, inquit, quarere: qua perfetta funt, retrattare; qua funt definita, conuellere, quid aliud est, quàm de adeptis gratiam non referre, & ad interdicta arboris cibum improbos appetitus mortifer a capiditatis extendere?Idem. in sequentibus: De rebus, inquit, & apud Nicaam, & apud Chalcedonam (sicut Deo placuit) definitis, nullum audemus inires tractatum, tanquam dubia, vel infirma fint, qua tanta per Spiritum fanctum fixit auctorstas. Idem ad Martianum Augu-Rum: Siquid vfquam, inquit, aliter quam SS. Patres statuêre, prasumitur, sine cun- B & vos caute præuidistis, obuiando Ro-Hatione callabitur.

Ergo illi nostri conspiratores manifestum factum suum an crimen effet, incassum discuti voluerunt, quod & ipfi à definitis sanctorum Patrum sententiis pro crimine damnatum indubitanternouerunt. Vndenon, vt dubiis criminibus obligati per inducias erant exspectādi, imò, vt contumaces, & apertissimi Canonum contemptoresabsque dilatione erant damnandi: de quibus diuina scriptura apertissime fanxit; vt Carthaginense Concilium C capit.s. constituit, non est differenda sententia, sed potius exequenda. Vnde 8. Greg. lib. & S. Gregorius Mariniano Abbari, & c.

s.epif.27. scribens, testatur dicens: Si eu, de quibus Deus vehementer offenditur, infequi, vel wleisci differimus, ad irastendum vtique diuinitatis patientiam prouocamus.

Item piz memoriz Damasus Papa scribens ad Stephanum Archiepiscopum Mauritaniz, & reliquos Episcopos Africa : Quipotest, inquit, obuiare, & persurbare perversos, & non facit, nihil aliud est, quàm corum fauere impietati. D

Tres modos anathematismi, quos Triburiense Concilium nobis præscribit, nontam generales affirmare præsumimus, vt nullum absque synodica vocatione damnandum fore contra fedis Apostolicæ privilegium afferamus: fatiusą́; nobis, li & vobis; ita videtur, vt idem Concilium potius aliquem modum anathematis dicatur prætermififse, quàm Apostolicæ sedis priuilegio præiudicasse.

Singulis autem obiectionibus, fiue, vt verius dicam, reprehesionibus conrium æftimamus, quibus culpam tuam nullatenus expurgauerant, sed peruerfa interpretatione scripturarum, Romano Pontifici derogando, crimen fuum duplicauerant. Nam periurium, quod eum fecisse confingunt, etiams corum subditus esset, oportuisset tamen, vt eum non confessum, prius, feciffe conuincerent, quàm illud in eo tam tyranniee vindicassent. Quod fi, vt fingunt, juraffet, vt per confenlum Heinrici Regis Romanus Pontifex eligendus effet, nunquam tamen, quod manæclectionis privilegio, fcanathematizare deberet: præcipuè, cum canones dicant, definitio incauta, laudabiliterest soluenda. Nec præuaricatio est. sed temeritatis emendatio.

Amplius: Si quis anachoreta, vel Inclusus, qui solitariam vitam Deo firmiffimè promiserat, ad Episcopalem gradum expetuntur, nunquid promiffionem suam, licet cautissime factam, magis quàm Ecclefiz caufam attendere debebunt? Non plane. quod & noftri Conspiratores non inuiti concedunt. quorum quida ad Episcopatum etlam monachali habitu penitus abic-Ao conuolarunt. Ergo fi & cautifima promiffio pro caufaEcclefie laudabili= ter foluitur;quanto magis in caufa,que etiam fub anathemate impleri phibetur. Nec hoc vtiq; dicimus, quali Domnum Apostolicum ita vnquam iurasse credamus: sed ideò maximè, vt etiam si fecisset, quod non fecit, non ob hoc tamen ita profesibendum effe probaremus.

Sententiz autem SS. Patrum, quas enumerant de compescenda Prælatorum superbia, siue de damnatione temeraria, ipsos maximè percellunt : qui non modò in subditos, sed in ipsum pralatum fuum nous prafumptione superbierant. quem ab Apostolica sede, w feruum fuum descendere, fingulari contumacia præceperant. Sed hæč hadenus.

Omnipotenti Deo condignas grates compensare nequimus, cuius gratia nobis cocessit, vt in hoc periculoso tempore, in quo omnes, que fua funt;

gu#-

quærunt, non quæ lefu Chrifti, adulte- A ter ab aliquo simoniaco conficiuntur: rantes Verbum Domini, vos saltem habeamus, cui veritas audita, nares no contrahat: imò cui præconium veritatatis, quanto liberius, tanto dulcius fapiat. No enim alij tam liberaliter, tam infucate loqui præsumeremus: quem non tam veritatem rerum, quamaliquod priuatum studium per singula interpretaturum putaremus. Hoc, inquam, nefas effet de vobis vel fuspicari: qui ipsum præconem veritatispro sacrario Spiritus sancti venerandu fore iudicastis. Experti igitur vestræprudentiæ ardorem ad indagandam, siue Bco conficienti, & alijeius hæresim scidenuntiandam rerum veritatem, potissimum vestrum expectamus iudicium de hisrebus, de quibus adhuc dubitamus.

211

De fimoniacis igitur precamur, vt prudentia vestra nobis apertius edisserat, fi&illi prohæreticis deputentur, qui propter sacros ordines aliqua Ecclesiastica officia, vt decaniam, przpositura, emunt vel vendunt. Non negamus quidem & cos probabiliter posse vocari simoniacos, vtpote de spiritali officio seculare lucrú quærentes: quos & ab eildem officiis iuxta canones pel- C Et nos vtique omnes, si Catholicz filendos effe cenfemus : sed cur pro hæreticis sint deputandi, ex testimoniis SS. Patrú euidentius doceri vellemus.

8.Greg.lib. 4epift.55.

Sanctus videlicet Gregorius in decretis suls illud specialiter simoniaca hæresim vocare videtur, cum manus impofitio pro pecunia emitur vel ven-

ditur. Illud etiam nobis scribere dignemini; fi & illi pro hæreticis haben-\*bec eff, no tur, qui \* per aliud munus, nisi à manu per pecu-niam; banc facra officia emerunt, vel vendiderűt. enim voca Nam illos magis ambitiofos cenferi dant, mu-nus à ma-vellemus, quàm fimoniace hzrefis ob- D cramenta confectus, & non confectus nu, vipa- noxios, ne penitus Ecclefiastica facrater ex lib.1. menta proferiberentur, quæ pene om-S. Anfelmi coira Gui- nino hactenus à solis huiusmodiambertu, qui bitiofis vsurpata non ignoramus.

recelet tria De eo autem, quod scribitis Sacragenera mu nern, quib. menta à simoniaco nondum publica-Ecclefrasti- to vsurpata, scienti quidem non esse cia emeba. Sacramenta, sed nescienti: necdum fi-(""munus deliterintelligere potuimus. Nam elà manu, achterinteringere potulinus. Main ele mun<sup>9</sup>àlin. fentiam rerum no folet in contrarium gua: mu ducere contrarietas opinantium.Ergo nus ab ob- fi Sacramenta quoquo modo veracifequio.

quomodo alicui eius hæresim scienti inconfecta veraciter probabuntur? Credibile quidem videtur corporales res in altari positas per sacerdotalem benedictionem ex consensu Ecclesiæ in diuina posse conuerti Sacramenta, etiam inter manus hæreticorum, nondum tamen in Ecclesia publicatorum. Que, inquam, Sacramenta proferiberetimemus: vel apud illius scientiam, qui folus, vel alter facrificantis hæretici cognouerit dementiam. satius nobis videretur, vt eadem & ipsi hæretienti, Sacraméta effectederetur, quàm eadem effe, & non effe statuerimus, videlicet, vt cadem oblatio & offerenti hæretico, fiue eius focio ad damnationem, ignoranti autem Catholico ad falutem prouenirent. Nam S. Augustinus, vbi neophytos, licet ante communionem morte przuentos, non tamen cos Sacramento priuari testatur, non de re, sed de virtute Sacramenti dixisse videtur, vtille Sacramenti virrute non careat, quem extrema necelfitas, à reali communione suspendit.

dei no cessamus cooperari, nunquam eius Sacramenti virtute priuamur, licet iplam rem Sacraméti rarius lumere soleamus. sic vtique facilius vos intelligere possemus, si diceretis quemlibet Catholicorum abeo, quem nescit hæreticum, non rem Sacramenti percipere, quam nec hereticus poteft conficere, sed virtutem Sacramenti, non exilla perceptione, sed expropria fide. Hoc, inquam, intelligibilius nobis videretur, quàm idem panis in diuinaSadiceretur. Apertius igitur nobis intimate, quid de huiusmodi Sacramentis

debeamus iudicare. Sententiæ autem vestræ de ordinatis ab hæretico, iterum ordinandis à Catholico, illud repugnare videtur, quod quàm plures hæreticorum clericos ad Catholicam conueríos in ordinibus suis legimus acceptos, non vtiq; reconsecratos, videlicet vt Nicznum Concilium capitulo 8. Nouatianos:& Africanum capit.35. Donatistas, recipindos

#### Epistola Tertia\_.

confectandos decreuit. Nempe Nicznum Concilium folummodò clericos Paulianistarum à Catholicis reordinandos constituit: quorum etiam baptizatos, à Catholicis baptizandos ef. se decreuit. Hæc enim hæresis non faciebat inuocationem S. Trinitatis.

Damaíus auté Papa scribens ad Prosperum primæ sedis Numidia Episcopum,& reliquos Episcopos, vestre fententie de reordinationibus adstipulari videtur, fi tamen in exemplari non fallimur: Per illam illicitam manus impositio-

mus;vulneratum caput illi,qui videbantur

aliquid accepisse, babebant. Et, vbi vulnus

B.Dama

mafi dıttü, & fimilia de ordinacileatione : Haretice Sel Schiffalices orbabast.

tanını ab

infixumest, neceffe est medicinam adhibere,qua infixa fanetur macula : Idest, reiterarinece/fum est, quod legitime actum, aut collatum minimè probatur, fi perfectu esse debebit.Nam quomodo honorem poßit retimere,qui ab illo accepit, qui potestatem dare \* Hec Da- legitime non habuit, inuenire non poffum.\* Harum igitur scntentiarum repuiniellige gnantiam concordare nescimus, nisi debene vel hoc auctoritati sedis Apostolice, cum rorum cum confeniu fancte matris Ecclefie licitu C Ecclefia co- forte dicamus, vt pro aliqua temporis Sel reerds- necessitate ordinatos ab hæreticis, per mationeve- inuocationem S. Trinitatis in ordine ra, fi quie Galide ab fuo non reconfectados fufcipiat: quos tamen aliquado ad euidentiorem hæwei Schif-maticonen retice ordinationis proferiptionem fuerie er- reconsecrari præcipiat. Nullam enim dination: confectationem videntur aliquibus dinates or. accepiffe ab hæreticis. quippe iam du*dinādi nec* dum omni spiritali gratia priuatis, vtB. Iudas Apostolus de cisdem testatur: Hi sunt, inquit, qui segregant se ipsos, animacentius: Haretici, inquit, cum à fide Ca-

tholsca desisterent, perfectionem spiritus, quamacceperant, amiferunt. Hincigitur coniicitur, ordinatos ab hæretico, non colectationemaliquam accepifie, fed folam formam confectationis, abfque virtute sanctificationis, quz vtiq; forma, fiue accepta virtute fan &ificationis, ex confenfu fan & Ecclefiz, à conuersis retineatur, sue periterationem penitus proscribatur: ad præsens non Hae differ- occurrit, quod rationabiliter obiici dalberte possit. Nam illa obiccio, que dicit, in-

piendos effe in suis ordinibus, non re- A uocationem sanda Trinitatis, licet ab & Bernalhæretico factam non effcannulladam, aferione: do non per facile refellitur: cum Ecclesias item ab fed inquisehæreticis per inuocationem S. Trini- tionin gra-114. tatis confecratas reconfecrare iubeamur, vt S. Ioannes præful Apoftolicus, illius nominis primus diucríis Episco- Inánes Paz pis scribes decreuisse legitur : Ecclesian, 14 1. op. 2. inquit, Arianorum, vbscung, inueneritie, Catholicas eas dininis precibus, & operibus abíque ulla mora confecrase: quia & nos fecimus, cum pro causa Theodorici Regi Conftantinopoli fuissemus.

Nempe facri bapti îmatis formam in Feix 111 \* Non Sult Ju epifis. nem, inquit, vt paulo superius prelibaui- B nomine S. Trinitatis, licet ab harctico epifi. 7. ad fusceptam no iteramus, ne præceptum Epi/copos ab Apostolo vnum baptisma præcipi- Tom. 1. Coentis przuaricari videamur. Przterea, el Nona edicio. cos: vt B.Felix Papagenerali Synodo præfidens verissime pronuntiauit: \* Nullus framaune. ed secundam tintionem venire poterit, ni- garint, desi primitus professo paganismo se Christia-puzandos, num denegauerit. que denegatio, per i- fen ad fecunda imterationem baptismi iure vitatur; ne tione adiuxta Nicenum Concilium grauiflime mittendos puniatur. Hoc tamen indubitanter fei- der hume mus, iuxta Apostolicas fan & iones, nul- epistola inlum ab hæretico ordinatum à Catho- tellesife licis, vel in ordine suo recipiendum, sed exaggevel reordinandum, nisi in hoc alicui rans scelar Episcopotemporis necessitati confulatur. Nam, rum, Prefa vt prædictus Papa Innocentius afferit: byterorum Vt prædictus Papa innoventius alleine & Diaco-Hareticus per prana manus impositionem wornm, què ordinato damnationem irrogauit. cui, quia se robapioremedium pænisensia neceffarium eft, legi- zari persime ordinationis honorem habere non po- air, cos ad test. Item Africanum Concilium cap. fecundam unstienem 35.decreuit, vt ordinati in parte Dona- beceff, ad ti, fi ad Catholicam correcti transire verainm voluerint, non fuscipiantur in honori-24 g. Le. 30. les, firitum non babentes. Vade B. Inno- D bus fuis, secudum transmarinum Con- ne potuisfe; cilium, exceptis his, per quorum fusce- nifi Cbrift ptionem Catholicz vnitati confulitur. garent, 65

Notandum quoque, quod in Afri- se paganos cano Concilio cap. 75. decernitur: vt terentur; nonliceat fieri rebaptizationes, reor- propreses dinationes, vel translationes Episcopentientie porum. cos/nbricit.

Item sandifimus Papa Gregorius s. Greg. Uk. scribens Ioanni Episcopo Rauennati: 2.09198.320 Sicut, inquit, baptizatus femel, iterum baptizari non debet; ita qui confecratus est semel in codem iterum Ordine non debet consecrari:sed fi quis forfitan cum leui culpa að K

#### Epistola tertia

🖌 ad facerdotium venit, pro culpa pænitentia 🔥 indici debet, & tamen ordo feruari. Sed in his sententiis, vt nobis videtur, non tam hæreticorum vsurpationes, quàm Catholicorú ordinationes iterari prohibentur. Nam consecratio, quz nulli ab hærctico dari poteft, vt probatum eft, si à Catholico conuersis impenditur, non iterata, sed primitus impensa magis propriè dicitur. Si consecrationes excommunicatorum, vt hæreticorum nihili pendimus, B. Anastasij Pape sententijs ad Anastasium Augustum directis contraire timemus. qui Sacra- B menta non irrita fore contendit, quæ Acatius Patriarcha Constantinopolitanus, licet à Felice Papa iam dudum anathematizatus vsurpauit. Sic enim prædictus Anastasius Papa Augusto scribit, cap. 8. Ideo (Acacius) cuius nomen dicimus effe reticendum, malè bona ministrando sibitantum nocuit.nam inuiolabile Sacramentum, quodper illum datum est, alius per fectionem fua virsutis obtinuit ei autem obfuit. Quod si est aliquorum in tantum se

215

extendens curiola luspicio, vt imagiwim 117. netur prolato à Papa Felice iudicio, inefficaciter postea in Sacramentis, quæ Acatius vsurpauit, egisse, ac perinde cos metuere, qui vel in confectationibus, vel in baptismate mysteria tradita fusceperunt, ne irrita diuina beneficia videantur, meminerit in hanc quoque partem similiter tractatum præualere superiorem: quia non fine vsurpatione sacerdotij adiudicatus hoc egit. In quo virtutem suam obtinentibus myfteriis, in hoc quoque aliis rea fibi persona non nocuit. Nam ad illum perti-D nuit, quod tuba Dauidica canitur.

Pfal.67.

Veruntamen Deus confringet capita inimicorum suorum: verticem capilli perambulantium in delict is suis. Nam superbia semper sibi, non aliis facit ruinam: quod vniuersa cœlestium scripturarum testatur autoritas : licut etiam per Spiritum fanctum dicitur in Prophe-Pfal.100. ta: Non habitabit in medio domus mes,qui facis superbiam. Vnde cum fibi facerdotis nome vendicauerit, condemnatus ia iplius verticem superbiz tumor inflictus eft : non populus, qui in mysteriisdonum ipsius stiebat, exclusus est.

Huius igitur \* Apostolici sententia . vetare videtur; ne, vel excommunica- /y. ti Sacramenta irrita fore censeantur: quod vestræ assertioni de huiusmodi Sacramentorum annullatione, non dubitatur repugnare: niß fortè dicamus beatum Anastasium Papam non hoc dixisse de publicatis in anathemate, sed specialiter de Acacio, cuius damnatio nondum, co viuente, publicata creditur. Nam ille excommunicatoriam Felicis Papz epiftolam noluitrecipere, vt Liberatus in libro suo testatur. In qua epistola mandatum est Acatio, vt se excommunicatum fore, non dubitaret, postquam candem epistolam per Toleratum diaconum sufcepisset. Sed legatus Apostolicæ sedis illam dare Acatio, vel publicare non præsumpsit, co quod Imperator cius errori patrocinaretur. Si enim eius damnatio subditis suis publicata effet, iuxta beati Innocentij Papz affertionem, ordinandis potius damnationem, quàm consecrationem irrogarer. Quod autem damnatio eius ita occultaretur, inde satis probari vide-С tur : quia Euphemius Episcopus succeffor Acatij, quærit à beato Gelafio B. Gelafion 1. epsf.g. Papa, quando Acatius damnarctur: vt in cpiftola ciusdem Papæ ad cundem Euphemium continctur. Et nos quoque damnatos, quorum damnationem adhuc ignoramus, diuina Sacramenta conficere posse per consensum Ecclesiæ credimus: quorum tame confectionem publice damnatis adscribere non audemus.

Quid aut vobis de his omnibus videatur, caritas vestra nobis rescribere nongrauetur. Item, fi consecrationes corum, qui quondam Catholice ordinati, nunc autem pro aliqua culpa funt remoti, vt hæreticorum pro nihilo ducimus, sententiis S. Augustini contradicere videmur: qui & in damnatis Sacramentum ordinationis permanere in libro de bono coniugali teftatur: Si, inquit, fiat ordinatio cleri ad plebem con- S. sug. 28. gregandam etiam fiplebis congregatio non ingati sap. fubsequatur, manet tamen in ordinatis Sa- 24. cramentum ordinationis. Et, fi aliqua culpa, quisquam ab officio remoneatur, Sacramente

#### 216

#### quæest Bernardi.

#### 217

mento Domini femel imposito, non carebit, A enim idemque his tribus noquamuu ad iudicium permanente. Iuxta ĥuius viri sententiam , remoti etiam ab officio cum Sacramentum ordinationis retineant; diuina Sacramenta, licet ad damnationem fuam, celebrare possunt; si tamen vobis nonaliter videtur intelligendum.

Vestra igitur deliberationis sententiam exspectamus de his omnibus, siue que nos ipfi, vtcunq; pro captu noftræ intelligentiæ foluimus: fiue quæ nos nondum soluere, seu intelligere potuimus : Demantem pacie fantificet B vos per omnia, ut integer spiritus vester, Ganima, & corpus fine querela in aduentu Domini noftri Iefu Chrifti feruetur.

1.Tbeff.s.

LVSTRISSIMVS CARDINALIS BARONIVS TOM. XII. ANNALIVM ANNO

Redemptoris M. C.

ERTOLDVS (Bernoldus feu Bernaldus, vnus

minibus fignificatur) ex vita integritate, & Catholico nomine fummam fibigloriam comparauit inter chronographos huius temporis ; cui vt veritatis ſtudioſißimo, bene precamur.

Hacenus igitur quinquaginta teftes pro innocentia Gregorij VII. audiuimus, qui omnes Gregorio partim fuêre coztanei, partim nó longè ab zuo illius remoti ; partim alioqui fidei fanz & incorruptz, & à studiis factionum auerse ; quorum nonnulli non modò eruditione, sed & vitz fan-Aimonia ac miraculis infigniter effulserunt: quos qui vni Bennoni, & recentiorum Sectariorum infanis vociferationibus posthabendos existimat; is nescit quid di-

fent ara lupinie : & eft cur indefinenter à pfalm.12 Deo flagitet:1lumina oculos meos, nevnquam obdormiam

in morte.





tibus ad fedem Pontificiam afcendiffe;ab/que Cardinalium fuffragiu,in-Cis Imperatore; Magum fuiffe . imd & bereticum, & mortalium omnium teterrimum. Respondeo, hæc omnia hausta esse acunis & criminationibus Bennonis, contra quem stant quinquaginta isti, quos produximus, testes. Quis non credat potius quinquaginta testibus, quàm vni, presertim tam infulfo, ipdocto & barbaro, qualisest iste Benno, cuius scriptum Sectarij ne aspicerent quidem, nisi mendaciorum & calumniarum in Pontifices incondita forrago effer. Namquod Sutliuius, Savvbrandus, & alij dictiant, hos omnes fuiffe Poutificis adulatores, ac proinde fide indignos. Respondeo; si isti

BIICIVNT; Gregerium malu ar- C fide indigni, quia Pontificia & Pontificiar tibus ad fedem Pontificiam ascendis- cauffa amici; fide indignissimus erit Benno,& tota colluuies hæreticorum Bennoni' adhærens; qui palam immanifsimos Pontificum omnium, prælertim Gregorij VII. sele profitentur hostes; odiumás plusquam humanum non in pectore absconditum, fed in ore,lingua & calamo promptum publice circumferunt. Vter quolibet tandem in iudicio, fide dignior habetur, apertus amicus & fautor : an capitalis hoftis & ofor? Nam quod ad confenfum Imperatoris attinet; fuit quidem electus Gregorius infcio Imperatore, rei necessitate celeritatem ele-Aionis efflagitante : noluit tamen Gregorius confirmari, inconfulto Henrico Rege, vtsupra audiuimus: Quocirca mox lega-

K 2

tio-





tionem de sua Electione ad Henricum de- A quod vnum contra eius voluntatem dixit verbum, creuit: tametsi, vt minimè legatos ad Regem mifisset, culpari haud posset, cum torum istudius, quod Reges & Imperatores in electione & confirmatione fummiPontificis fibi vendicabant, non fuerit ius, sed iniuria; vt docet nominatim S. Anselmus contra Guibertum Antipapam: An non inter epistolas Gregorij VII. exstat vna Regis Henrici hoc titulo ad Gregorium lib.t. Vigilantifimo & defideratifimo Domno Papz Gregorio Apostolica dignitate cælitus insignito, Henrisas Romanorum, Dei gratia, Rex, debiti famulatas fidelißimam exhibitionem. Constat item testificatione plurium Auctorum, quorum teftimonia iam audinimus, Henricum initiò nec postea à Guiberto, & à male suadis confiliariis Iteru in przceps est actus. Idem testatur ea epistola, cuius inscriptionem iam recitauimus.

210

Secundo obiiciunt. Henricum iniuste à Gregerie communione fidelium submorum fuisse. At contrarium testantur omnes Auctores supra adducti, & hanc obiectionem satis superque refellit Bellarminus, etiam ex ipfis Henrici fautoribus, qualis Abbas Vrípergenfis & Auentinus; qui tyrannide & scelera Henrici minime valuerunt dissimulare: quem his etiam coloribus depingit S. Anfelmus lib.1. contra Guibertum : Rex autem tum fine intermisione vendit Episcopatus suos, edi-Eaproponens, ve nullus babeatur Episcopus, qui à slero elettus, vel à populo fuerit expetitus, nifi presefferit bonor regim , quafi ipfe fit buim oftij oftiavim, de que veritas disse: (Ioan.10.) buis oftiarim aperit.

Longè adhuc expressioribus coloribus depingit Henricum Bruno in commentario de bello Saxonico. Inter cætera ita scribit:Binas, vel ternas fimul concubinas babebat:nec bu contentu, cuiuscunque filiam, vel vxorem iuuenem, & formofam audierat, fi feduci non poterat, fibi violenter adduci pracipiebat. Aliquando etiam ipfe vno, velduo bus comitatus, vbi tales effe cognouerat, in noste pergebat : & aliquando voti sui mali compos efficitur ; aliquando verò vix effugiebat, ne à Drabilibus. Vos fiquidem Ecclefiam laniatu, & fiinparentibus amata, fiue marito occideretur, Oc.

Post enumerata in hoc genere dicunefanda flagitia, subiicit : Sed quia nefanda stupra, nefandiora generare solent bomicidia, sicut ille non vnam Betblabe libidinofus (tuprauit; ita non pnum Vriam crudelis interfecit. Tot enim in bomisidiu immania perpetrauit facinora, vt dubium fit, que maior fit eius infamia, libidinu incefte. an crudelitatis immenfe ? Omnibus erat borribiliter trudelu, fed nullu ita, vt familiarißimu fuis. Qui omnium particeps erat fecretorum eius, & confciu, vel adiutor flagitiorum, fiue facinorum, dum fecurus fui de aliorum morte tractăti fauebat, coactue est mortem pasi, quam non timebat. Et boc, pro qua culpat

vel tacens aliquod eius confilium fibi non placere gefuquolibet oftendit, Multos namque confiliarios babebat, sed nullus ei dare consilium audebat, nifi quodipfiplaceret. Si quu vel infiim aliquid, quod nollet, ei confulebat, delictum, quod ignoranter egerat, fui fanguinn effusione luebat. Nec alicui fuam demonstrabat iram, donec incauto faceret auferri vitam.

Post plura huius generis exposita immania facinora, subdit Bruno: Omnibu bu malie boc malum superaddidit, quod ceteriu omnibus malie, & antiquie firmamentum, quo vigerent, & nouis, que surgerent, initium dedit. Episcopos enims non pro qualitate meritorum fecundum Canonum decreta conftituit, sed, si qui maiorem pecuniam electioni Gregorij non contradixisse, do- B dedit, velipse maior eiu flagitiorum adulator extitit. bic dignior quolibet Episcopatu fuit. Quumque alicui fic Episcopatum dediffet , fi ei alim plus daret, vel eine magis facinor a laudaret, illum priore, quafi fimoniacum fecit deponi, & iftum fecundum quafi fanctum in eodem loco confectari. Vnde contigit, ve multe cinitates in illis temporibus duos Episcopas fimul baberent, quorum neuter Episcopi vocabulo dignus effet. Babenbergensem Episcopatum tam rebus exterius divitem, quàm (apientibus perfonis intus venerabilem : cuidam mangoni dedit, imd pro ineftimabili pecunia vendidit : qui , melim fiiebat nummos moneta cuiulibet aftimare, quam textum cuiuslibet libri, ne dicam intelligere vel exponere. (altem regulariter pronunciare, G.c. Vno verbo, Comnes Episcopatus, Abbatias, Prælaturas, totumq; Clerum fibi & Gnathonibus fuis Henricus subiugauerat. En quale prodigium iste Henricus.

> Tertiò obiiciunt, Gregorium fuiffe Auctorem turbarum & sanguinie effusi, prasertim in Sazonia. Hanc calumniam grauissime refellit S. Anfelmus lib.1. contra Guibertum. Non aduerfum nos clamat fanguis Saxonum, fed consta vos cum vniuer fo mundo, qui fceleris vestri tabe inborruit. clamat (œlum, clamat terra clamat omnit Ecclesia instorum, & qua adbuc peregrinatur, & que iam cum Christo regnat : clamat Christus , clamat Pater pro fon fa Filij fui ; clamat Spiritus fan-Etus, qui quotidie postulat pro ca gemitibus inenarditu, qui partem veftra ab eius vnitate pracidifing eamqúe crudelius gladio schismatu , quàm idololatria scelete in frusta concidistu:vt iam non cum granu palea, sed pracisa à vite in ignem proisciantur farmenta.Vos enim Ecclefia Catholica, quam inuafiftu per totum regnum, quod quia intru cecidit, foru diu stare non poterit; membra distrahitu, & in feruitutem tedacta, quasi vile mancipium in vefrum dominium redigitie, & diuini iurie libertatem vestro obsequio mancipatic, dicentes: omnia Impetatorii iuri effe fubiceta : Epifcopatus , Abbatias, omnes omnino Des Ecclesias, cum Dominus dicar; Ecclefiam meam;columbam meam;oues meas. Paula disis:nemo assamit sibi bonorem,nisi qui vocatas e#

citur, nifi quem aut gratia exbauft o fænore, vel munus à manu, vel munus à lingua,vel munus ab obsequio attraxerit ? Quis moribus, quis boneftate,quis vita integritate eligitur ? Persequendi sunt itaque lupi, vitandi funt vniuerfi, qui ad hos, vt haresici fiant,promouentur; qui lepram Giezi cum diuitiis possident, & male quasita mercede, non tam patrimonium facultatum, quàm thefaurum criminum congregarunt.

Quarto obiiciunt. Gregorium fuiffe Hereticum, & quidem Berengarianum, hoc eft, Sacramentarium. Ridicule prorsus, vt oftendit Bellarminus, & patet ex Concilio Romano anno Christi M. LXXIX. à Gregorio celebrato, in quo Berengarjus Catho- B licz fidei, eiurata hzrefi, professionem edidit. Exstat hæc Synodus lib.6. epist. ipsius Gregorij ,& Tomo III. Conciliorum nuperz edit. Colon. Et quia ante synodum Gregorius publicum ieiunium indixerat; valde in eum debacchatur Benno, quasiin tentatorem Dei , qui miraculum extraordinarium quesiuerit & expetierit: quali verò antiqui moris & ritus Ecclesiastici non fuerit, vt Concilia inchoentur præcedente ieiunio. Nec fine emoluméto przmisit Gregorius Concilio fuo ieiunium, cum in coveternofus serpens Berengarius, inquit Cardinalis Baronius Annali vndecimo, spectantibus, & audientibus omnibus, virus euomuerit C hæreticæ prauitatis, confessus fuerit Catholicam fidem.sed &, quàm Gregorius certus affertor semper fuerit, in nullo hzfitans; veritatis: & certitudinis corporis, & fanguinis Christi; cognoscet lector ex eius epistola 47. libro 1. scripta primo anno Pontificatus ad Mathildem, qua hortatur eam, vt Sacramento facratifsimz Eucharistiz frequenter vtatur. Nos dignas Deovindici veritatis gratias agimus, qui post naufragia, quibus quamplurimz Gregorij Epistolæ periisse noscuntur, eam integram voluerit conservari, in testimonium integerrimz einsdem Gregorij de veritate corporis, & fanguinis Christi in Eucharistiz D Sacramento confessionis: qua vel vna obstruatur os calumniantium schismaticorum. Qui igitur tam magnifice, tanta cum laude de Sacramento Eucharistiz sensit, ac fcripfit, quàm disparest, vt fingi possit eodem ad vetitam diuinationem abusus, nec clandestino scelere, sed palam coram omnibus Cardinalibus!

Et hzc pro Defensione Gregorij septimi disputata sint. Quid enim cætera Bennonis mendacia redarguere attinet, quæ inducto tanto testium numeros ita opprimuntur, vt caput nuspiam attollere queant, nisi apud illos, quorum capita magis delectantur & laginantur mendaciis, quàm

est à Des sanquam Aaron. In parte tua, qui prefi- A veritate ; ex quibus etiam vnus est Iunius, qui clamat, duos fuisse Bennones tempore Gregorij VI I. alterum Epifcopum Ofnaburgenfem : alterum Mifnenfem; & neutrum borum à Clemente III. Antipapa creatum effe. Num dicit Bellarminus aliquem ex his duobus fuisse Au&orem infulfi illius & mendaciloqui scripti, quod nomen Bennonie Pseudocardinalis præfert? An duo tantùm erant in orbe Bennones temporibus Henrici Regis,&Gregorij VII? Absit autem, absit, vt Benno Misnensis libri huius parens existimetur. Nimis iniuriosa esfet in virum fanctum hzc existimatio. Quem Gregorio V I I. constanter adhæssifie litterarum monumentis proditum legimus; qui ipsi etiam Langio in Citizensi Chronico y ir Dei nominatur.

Porro, ne quis caussetur, me non quinquaginta, sed tantummodo quadraginta nouem testes pro innocentia Gregorij adduxisse, si forte Bertoldus Constantiensis, & Bernaldys nofter funt vnus & idem; vr quidem nobis absque dubitatione persuademus: en alium tibi dabo, eumque non vnum, fed multiplicem, nempe totum Monasterium Hirsaugiense: quod non modò constantissime Gregorio semper adhzsir. fed & scriptis defendit, vt testatur Trithemius in Chronico Hitlaugienfi, in VVilhelmo Abbate duodecimo, & in Gebhardo Abbate decimotertio. Quod eorum in sedem Apostolicam ardens studium, excitauit Auctorem Apologiz Henricianz, vt in Monachos illos admodum stomachose inucheretur, & epistolam quandam à quodam ex illis, contra Henricú & Guibertum Antipapam publicatam, refutandam in posteriore Apologetici sui parte susciperet: quos initio his verbis incessit: Igitur emulatores, fine autores schismatum, que dudum facta funt in Ecclefia pariter, & in Republica, extant pracipue quidam , qui dicuntur monachi de Hirfaugia:ex quorum schola poruenit ad nos bac.do. qua tractamus, epistola; que contra Apostolicam se-

dem , & contra regiam potestatem est descripta : & inteffinum illud bellum, quo in plures fectasiam diu sciffu est singularis ille ordo monachorum, ecce peruenit ad publicum malum. Qui enim debuerant fe continere intra folitudines monasteriorum. egresfi (unt vitra terminos, & constitutiones Patrum. de. Scilicet ad commune incendium Ecclesiæ exstinguendum non licebit Monachis, præcipuis Ecclesiæ filiis accurrere, sed, manibus in finum abditis, otiofispe-Aatores adstabunt, & schismaticos incendiarios omnia rapere & diripere finent, nec vel verbulo contrà mutient; alioqui professionis monasticz violatz reierunt.

Nec videtur hæc epiftola Hirfavvgienfis illa effe, quz exstat apud Dodechinum K 3 fcripta

### Apologiapro

#### 222

1.1.1

scopo, antea Monacho Hirsavvgiensi, ad VValramum non Episcopum Magdeburgensem, vt vitios è scribitur apud Dodechinum, fed Naumburgesem, vt habet Trithemius in Chronico Hirlavvgiensi, quandoquidem verba, quæ Auctor Apologetici ex epistola Hirfaugiensi recitat, non reperiuntur in epistola apud Dodechinum; que non fub Stephani, sed sub Ludouici Comitis nomine ad VValramum missa fuit. Et Au-&or epistolz Hirfavvgiensis in eadem epifola plura contra Guibertum sele scripsjife affirmant, illis verbis, que exftat apud Apologeten Henricianum. In libelle, quem fecimus tibi fcribi, optime ad omnia respondetur bu. que in VVigberri (Antipapz)epistola inueni. sed B cio de Sigeberto. Teltatur enim infemet in Tom.1. feri- quis sit ad quem scribat, inquit Apologetes, Ptorn Ger- textus scripture no indicat: Freherus, qui nuper post Huttenum Henricianam Apologiam edidit:notat esse VValramum,& probat ex Trithemio in Chronico Hirlavvgienfi.Sed Trithemius loquitur de epistola Stephani Halberstattensis, quæ diuersa est ab ista, quam refellit Apologia Henriciana. Et præterea hæc expresse VValrami vel VValtrami nomen adiunctum habet, vt& eius, qui epistolam mittebat, nempe Ludouici Comitis, tametsi Stephanus eam compofuiffet. A tepistola, quam refellit Apologia

weminie, inquit Apologia, nec eius, ad quem feribitur epiftola, vocabuli mentionem aliquam feriptor fecerit, qui etiam in exordio epifiola dicit. quod salutationem ei prefigere nolit: quia videlicet scribebat ad schismaticum & excommunicatum, cui ex Apostolico mandato, ne Ane quidem dicere fas est.

Observandum est autem, hanc Apologiam proHenrico editam fuisse octauo anno post Gregorij VIL ex hac vita excession, ita enim Auctor: Nunc autem aliter instituta Matbilla, post estaum quoque annum, quo defunctus est Hildebrandus familiaris eins, defendit pronisime contra Sedem Apostolicam (imò contra Guibertum Antipapam ) & contra Impepar erat, vt mortuo Gregorio, intermoreretur quoque pietatis & iustitiæ patrocinium.

Refellit autem Auctor in priore parte Apologetici, ex instituto litteras Gregorij VII. non illas, ad omnes Epifcopos, Duces, Comites, catero/que fideles in regno Teutonico Chriftianam fidem defendentes, vt putat Freherus, fed alias ad Hermannum Episcopum Me-. tensem, quæ, vt & priores, exstant apud Brunonem in Historia de bello Saxonico. Auctorem Apologiæ pro Henrico, suspicatur in Catalogo Testium, Illyricus esfe Walramum seu Waltramum, Naumburgen-

Scripta à Stephano Halberstadiensi Epi- A fem Episcopum : alij Venericum Vercellensen Antistitem, de quo hec Bernaldus in Chronico anno M. LXXVII. Vercellensis quoque Episcopus, depositi Regis Cancellarius, cum omnibus suis lequacibus, colloquium generale sirca Kalendas Maÿ in Runcalibus condixit, vt fi aliquo modo poffet, Gregorium Papam deponeret; sed ipse ad eundem terminum absque Ecclesiastica communiones vitam fimul & Episcopatum beu miserabiliter depo/uit,quo ille Papam nefaria prasumptione statuit deponere. Sed de Auctore Apologia Henricianæres incerta eft. Certum illud, non effe Venericum, cum Audor Apologia Henricianæmultis annis vltra annum M. LXXVII. fuperuixerit, vt patet ex ipfa Apologia.

> Pullat animum meum nelcio quæ lulpi-Catalogo de scriptoribus Ecclesiasticis. se validis Patrum argumentis refpondiffe epifiole Hil-. debrandi Papa, quam fcripfit ad Hermannum Metensem Episcopum. Hæc certè Apologia Patrum testimoniis, tametsi in prauum senfum detortis, referta eft, & in priore parte epistolam ad Herimannum, ex professo refellere tentat; & Auctor non est ynus ex triuio:lacertos habet.

Nec obstat, quòd postea Monachi cuiufdam Hirlavvgiensis epistolam contra Guibertum confutare aggreditur, Monachofque reprehendit, quasi se contra professio-Henriciana, anonyma erat ; cum necproprij C nem suam Reipublicz negotiis immisceant;ex quo colligi videtur, Auctorem Henricianz Apologiz non fuisse Monachum; qualis Sigebertus: Non obstat hoc, inquam, quia schisma etlam fratres à fratribus & professores eiusdem instituti animis feiunxerat ; & in Hirlavvgienses propter constantiam in vnitate Catholica omnium Schismaticorum corda potissimum exulcerata erant. Et Auctor iste eas forte leges aliis præscripsit, quas ipsemet non obseruauit. Certè vita Monastica non prohibet, quò minus quis, qui eruditione præftat, veritatis patrocinium per librorum (criptionem suscipiat : quod factum à Monachis Hirfavvgienfibus, quantumuis Schifmatiratorem partem ipfins. Et merito's neque enim D ci fremerent ac ringerentur. Edidit Sigebertus libros adueríus Gregorium VII. Et Paschalem II. Et Apologiam ad Henricum IV. contra cos, qui calumniantur Miffas Sacerdotum vxoratorum. Et nefas scilicet fuerat Mo= nachis Hirfavvgiensibus, vt pro legitimo Pontifice contra Guibertum, intrusum lupum, ftylum ftringerent.

> Accedit denique, quòd Auctor Apologiz Henricianz de S Benedicto vbique admodum honorifice loquitur, vt Benedi-Aini instituti Secatorem agnoscere polfis. Sed hæc de hoc Auctore non nisi suspicionem esse volo, donec certiora indagem.

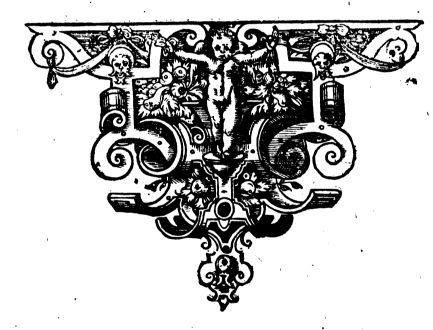
> > lllud

Illud diligenter aduertendum, cum non A uerfo ordine Sedem Apoftolicam occuparit, que ana modò hæc Apologia pro Henrico, sed & vita Henrici IV. composita ab auctore synchrono seu cozuo, exstet; vulgata à Reineccio cum suo Bennone, item à susto Reubero, & ab Vrstifio, & ab aliis sectariis, qui huiusmodi scripta legentes mel Atticum fibi lingere videntur ; nihil tamen immanium illorum scelerum, quæ à Bennone Gregorio affinguntur & impinguntur, in his chartis reperitur. Qua de causfa, nisi quia vere Gregorio tribui non poterant? no effent, religioni habuerunt, tam horribilia crimina monumentis suis intexere: non omissuri ca, si qua verisimilitudinis specie Gregorio obiici potuissent.

Refert Lambertus Hugonem cognomento Blancum, vnum ex Cardinalibus, quem ante paucos dies Gregorius VII. propter ineptiam faam & morés inconditos de ftatione fua removerat, venisse ad conuenticulum VVormaciense M. LXXVI. & secum detuliffe de vit a & inftitutione Papa scenicis figmétis confimilem tragadiam , feilicet , vnde oriundue , qualiter ab incunte etate connerfatus, quam per-

te Episcopatum, que post acceptum Episcopatum memoratu quoque incredibilia flagitia commiferit. Non ingratus accidit conventiculo tant calumniatoris aduentus. Huim enim auctoritatem, inquit Lambertus, tanguam diuinitm . fibi destinatam gratisime amplexati & promptisime fecuti, fententiam promulgarunt, quod Papa effenon posit, &c. qui tanti vitam probris at criminibus commaculauerit. Videtur autem iste criminationum cento vel ipfe Bennonis commentarius verè commentitius, vel ma-Jtaque cum modeftiore fronte, quam Ben- B teries eius fuisse, ex qua postmodum Benno farraginem suam impolitissimă & rudissimam inconcinne prorsus concinnarit quz hodiernis sectariis non minusiucunda venit, ac VVormacien fi Synedrio ftrues illa lœdoriarum Hugonis Blanci; quem ambitio, & sperati Pontificatus repulsain

> przceps egit. Hactenus de Gregorio VII. cui in Martyrologio Romano hoc elogium ponitul XXV. Maij. Salerni depositio Beati Gregorÿ Papa feptimi , Ecclefiaftica libertatic propugnatori ac defensori acertimi.



20

GRE-

## GREGORII VII. PONTIFICIS MAXIMI. VITA, ELE. CTIO, RES GEST Æ.

225

Ëx

LIBRO IV. ONVPHRII PAN-VINI DE VARIA CREATIONE ROMANI PONTIFICIS.

Quænunc primum

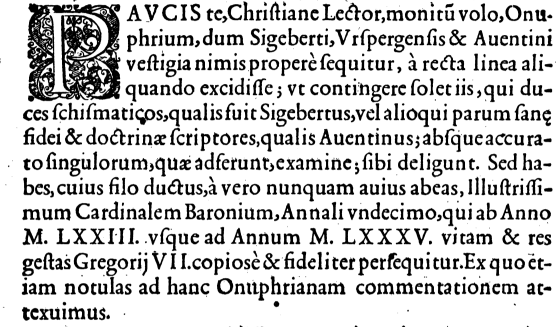
EX BIBLIOTHECA BAVARICA IN EVGEM PRODUNTUR.

#### LECTORI

226

227

# LECTORL



Diuinitus autem accidisse reor, vt dum sectarij turmatim huius Pontificis nomen & decus oppressum eunt; confictis & congestis in eum immensis calumniarum struicibus partim nouis, partimantiquis; alij è contra ex Orthodoxis existerent, qui perditis conatibus sese opponerent, & magnanimi Pontificis gloriam à nebulis tenebrionum vindicarent; quorum pro optimo Pontifice studium nos itidem imitari voluimus.

Porro ad reliquos Gregorij VII. criminatores accessi his diebus liber posthumus VVitackeri, qui in Controuersia de summo Pontifice Quæst. 6. sibi temperare non potuit, quo minus ipseetiam virulenti sui styli & calami spicula in hunc Pontificem vibraret. Sed qualia ? Vt triuialia, sic & obtusa; quippe ex Bennonis & Sigeberti pharetris deprompta; quorum alter iuratus; alter iuratissimus Gregorij hostis fuit. Rissi cum VVitackerus Bennonem virum doctum nominat. Qui doctus ille, cuius totus commentarius nil aliud est, quàm inficitm & mania ? Cuius stylus est vnus quidam perennis barbarismus

233

barismus & soloecismus ? Nimirum iudicio sectariorum do-Etus est, quisquis proiecté calumnias in Papam fundit, licet id faciat infulfissime & inscitissime; vt fecit ille Benno: cui tantum ingenij non suppetebat, vt aptè & astutè calumniari posset, Eiusdem farinæsunt reliqui VVitackeriani testes, vt conciliabulum Brixiense, Auentinus, & clerici apud Lambertum & Nauclerum. qui cum scortationi & simoniæ suæ, aliisquesceleribusà Gregorio fibulam imponiægrè ferrent, conuiciis in eum debacchari institerunt, vt plerumque fieri assolet, cum quisalicui illud, quod efflictim deperit, eripere tentat. Illud concoquere nequit VVitackerus, quòd Papa, Henricum absolutionem ab excommunicatione suppliciter postulantem depositis ad Papæ palatium imperatoriis infignibus, nudis pedibus, cum omnia gelu rigescerent, non nisi post tridui spatium admisit & exaudiuit. Qua hac Luciferiana superbiaerat; vociferatur VVitackerus. Hiccine vir bonus? Diabolum certe ip sum hac in re malitià & superbia vicit. Minimè verò, ô Caluinista. Pertinax morbus acrem desiderabat medicinam: Et piaculum schismatis tanto cum dispendio Imperij commissium, duriore pœna expiandum suit, & versatilis ac inconstans Henrici animus explorandus, num serio de meliore fruge cogitaret. Nudis pedibus & deposito omni corporis cultu, vestibusque ad luctum & mœrorem idoneis, pœnitentiam agere; offen sique gratiam, & amicitiam postulare, in Ecclesiastico foro perquam vsitatum suit; Est cum & in ciuili.

Audi Caluinista, quid ipse Henricus non erga vnum, sed plurimos Saxoniæ Principes egerit, cum in gratiam Henrici recipi vellent; Nec mea hie adhibebo verba, sed Lutherani Fabricij lib.3. Originum Saxonicarum: Planicies ibi late patens fuit, quam Spiraugiam nominant: in qua Rex in solio suo, auro, purpurag, fulgens, solenniter assentiet equem exercitus ad spectaculum dispositus, circumssett, relicto per medium spacio: quo pratereuntes Saxonum Duces, at que Antistites omnibus conspicui essent fuit, fincedebant habitu lugubri Prasules, Vuezelo Magdeburgius, Bucco Halberstadius, Benno Misnensis, Uuernerus Mersburgius. Inter Duces, erant Otho Gotingensis, Bauaria exul, Magnus Elector Saxonia, Hermanus patruus eius Saxonia (omes, Fridericus Saxonia Palatinus, Ditericus (omes (atelnburgi, Albertus Turingia; (omites item, Rudigerus, Sizzo, Beringarius, Berno.

233

Berno, Salij quinque, vt Siffridus: fed, corum cognomenta expreffa non funt. Eos hominum generoforum, ingenuorum, nobilium, magna fequebantur agmina. In confpectum Regis venientes, ad eius pedes fordidati prouoluuntur; qui eos iacere tam diu passus est, donec ipforum miferià animum, atque vultum suum expleuisset.

Hæc Lutheranus Fabricius de Henrico, qui contra fidem datam omnes istos sibi supplices principes coniecit in vincula, & à se mutuo difiunctos, in varias prouincias sedulo custodiendos ablegauit. Nec forte vnquam euasissent, si Henrico omnia exanimi sententia successifisent. Quæro, quis durior fuerit in fupplices; Henricus an Gregorius? Hic, Henricum post tridui, qualem qualem, submissionem; nec certe spernendam, fi seria; aut fi tum seria fuit, fi costans fuisser, absoluit. AtHenricus tot Principes, qui vltro se dediderant, co solum confilio, ne Christianus sanguis amplius effunderetur, contra pacta conuenta in carcerem compegit, & indignè prorsushabuit; & nifimetus maioris mali obstitisset, neci dedisset, præfertim Burchardum Halberstatensem præsulem, quem pessimis modis oderat. Sed nunc, misso VVitackero, Onuphrium audiamus.



Digitized by Google

GREGO-



#### PAPAE RII R E G () VII. VITA, ELECTIO, RES GESTE, ET CONSTITUTIONES CIR-CA NOVAM ROMANI PONTIFI-BLECTIONEM. C 1 S

GORIVSPapa VII.renunciatus eft, &, que circa eledionem constituerit, descripturo, quàm vir maximè memorabilis, & Romanz Ecclefiz pernecessarius fuerit, non alienum ab inftituto nostro crit, pauca quzdam repetere, quz de coin L E O N Is Papz IX. renúciatione dixi, & alia postmodum addere, quibus, quis nam vir ille ante Põtificatum fuerit, & qua occasione tot, tantaque memoratu digna contra Imperatorem Henricum IV. pro libertate Ecclesiastica gesserit, intelligatur.

GREGORIVS igitur VII. Hildebrandus antea vocatus, fuit natione Tuícus, patria Soanenfis, & nobili genere ortus, ex ca scilicet familia, que postca ab co Hildebrandina, siue de Pitiliano/cuius oppidi princeps aliquando fuit) appellata eft. Patrem ipfe habuit nomine Bonitium virum firenuum. Adolescens altz indolis factus, ad Imperatoris curiam, vbi valde profecit, se contulit. Inde inuidià ob virtutem contractà, cessit multorum futori, se in religionem recludens. Monaniacenfi, viris fanctisfimis per eatempora referrissimo, sub Odilone Abbate professus eft.

Tes Bari Nam. 16.

Sunt, qui dicant cum infimo, ac pcwww.1973 ne fordido loco natum, fabrique lignarij filium fuisse, atque adhue puerum ad aulam Imperiale profectum in Czfaris Chunradi, & eius filij Henrici III. curizadolcuiffe. De quo comminifei-

OMITIA, quibus GRE- A tur nefeio quis fabulator inconcinnas fabellas: quod cum filius effet fabri lignarij, ex farmentis ordine compositis infeium ipfum has literas ordine conseruisse, quibus adstans homo literatus legerit, exca compositione scandulatum; dominabor à mari víque ad mare: Vel, vtalij dicunt, spiritu Prophetico magis ductus, quàm inftructus, monftrauerit se futurum Dominum à mari víque ad marc. Inde coniectans vir ille literatus diuinum aliquid in puero, fuafit patri, vt eum literis traderet : traditus, ita profecit, vt in Cancellariam Imperatoris peruenerit: \* vbi fomnio \* De hee

B admonitus Imperator de codem tum Baronime ; scriniario suo, quod cornua videretur fabalam habere, quibus filium eius contereret; refipie, fe hominemin vincula coniecifie: fed ab car Ome Imperatrice Hagnete vinculis libera- phrime tum, Cluniacenfe monafterium petiiffe, indeque profecisse primum in Subdiaconum, deinde in Cardinalem, nouifimèin Gregoriv M Papā VII. Sed ego leuiffimum hominem ridendum duco. Satis tamen constat, eum ex aula Imperiali ad cœnobium Cluniacense profectum: in quo,cum vir sticam enim viram in cœnobio Clu- C'eualisset, rebus gerendis maximèidoneus, atq; admodum fagax, & prudens ab omnibus existimarctur : Romam ab code Abbate suo missus est, vt monasterij, & Congregationis Cluniacenfis negocia apud Apostolicam sedem percurarer. Diuautem in monasterio eiuldem congregationis lanctoru Laurentij, & Stephani extra muros Vrbis laudabiliter vitam transegit Benedi-8o Ł

meditim Pontifica. re maxima familiaritate vsuseft Ioan-INM ANNO nis Gratiani S.R. E. Cardinalis, & Ar-1040.

225

+ Floffma A##.1044.

THE. 1046.

TON. ANNO

4049.

nam, maximè diligebat. Eo autem in \* Pide Ba- Concilio \* Sutrij congregato, ex au-Aoritate Henrici Imperatoris II I. Pótificatu priuato, cius non immemor <sup>B</sup> amicitiz,& beneficiorum, iplum fecutus eft vig; ad fuum Cluniacenie monasterium, quo ab Imperatore Henrico, vitandi schismatis causa, relegatus fuerat, vbinon longe post, Gregorius iple animi dolore cofectus diem claufit extremum.

chipresbyteri S. Ioannis ante portam

Latinam, qui postca Romanus Ponti-

fex tribus schismaticis abdicantibus.

factus, \* Gregorius VI. appellatus eft.

Hic Hildebrandum iam monachum,

propter eius suauissimos mores, pru-

dentiam, atque admirabilem doctri-

Contigit verb, vt code anno Prior cœnobij Chuniacensis, que secunda post Abbatem dignitas est, moreretur. Quare statim ab Abbate, ex monachorum consensu, magistratus ille, Hilde-• Lege Be- brando demandatus est. \* Quo tempore Brunonem, Romanum Pontifi- C statim ab omnibus raptus in Pontificem electum Cluniaco, vel per Bisuntium transire contigit: quem, clam couentum, zelo honoris Dei plenus Hildebrandus constantissime de ipsano. uitate redarguit, inconueniens omninò effe dicens. & contra fanctorum Parrum inftituta, à manu laica maximum Christiani orbis Pontificem ad totius Ecclesseregimen vi immitti: verùm, si suis confiliis acquiescere vellet, se vtrumque pollicetur effecturum, & quod Imperatoris indignatione propterea non incurreret, quodque liberras Ecclesiastica in legitima, iustaque D subdiaconum Cardinalem, custodem Pontificis ordinatione illesa, conseruaraq; maneret.culus monitis vir pius, & sanctus humiliter patens, purpuream vestem statim, & alia Pontificalia indumenta deposuit; peregriniq; habitu sascepto, secum ipsum Hildebrandum monachum, qui salubre consilium fibi dederat, comitem affumpfit, & cæptum iter Romam versus cum legatis Romanis, & aliis comitibus Episcopis arripuit. Romz honorificentiffimè susceptus, alteto post aduentum

\* Terie Be- Ao \* IX. Rom. Pontifice, quo tempo- A suam die, congregatis in Basilica S. Petri Cardinalibus, clero, senatu, populoque Romano, cos his verbis ab Hildebrando instructus allocurus est.

Fratres, & amici in Chrifto mihi chariffimi, legatione vestra cognita, ad Imperatorem profectus (um, vt voluntatem, & propossum suum requirerem : non, us ab co Romanus Pomifex eligerer : \* quem fcio \* Nibil in. nihiliuris in husufmodi clettione habere: in babes fed cam advos libere pertinere. Huc autem in Electionon ob aliam caufam veni, quam ve Apo- ne Ponsififtolorum limina vifitarem. Et quoniă hac "". Apostolica sedes, iam diu pastore vacanis, eam amplius sic manere non expedit. Quapropter vos omnes hortor, & monco, vi nulla interposità morà, idoneum vobis quãprimum eligatis pastorem, & Episcopum. Statim autem Hildebrandi confilio ab omnibus Episcopis Cardinalibus, caterisque nobilibus ei responsum est: te vnum,& non alium volumus, atquè in Romanum Pontifice cligimus. Tuncque Archidiaconus S. R. E. more maiorum clamauit : Brunonem Episcopum B. Petrus elegit. Dumque omnis clerus, & populus hoc ipfum conclamater, cali folio collocatus eft; confectatus est autem Pontifex ab Episcopis Cardinalibus, & diademate S. R. E. redimitus Romæin basilica S. Petri in Vaticano astantibus clero, & populo die Dominica prima Quadragefimz pridie idus Februarij, anno Domini M. LIX. Leoque IX. appellatus eft. Sedit autem in Apostolica sede annos V. menses II. dies VIII.

Confectatus igitur Pontifer, ipfum Hildebrandum monachum, cuius sano confilio hæc omnia facta fuerant . altaris S. Petri Apostoli, S. R. E. Occonomum, atque Abbatem monasterij S. Pauli extra muros Vrbis via Offienfa creauit : cuius postea consiliis, & au-Aoritate in omnibus totum ferè Pontificatus sui tempus transegit. Abco enim admonitus, beatus Pontifex, inter alia multa, quæ fecit, Synodum quoque celebrauit, in quo pleraque contra vxoratos facerdotes, & Simoniacos Episcopos decreta statuta sunt.

Eo verò mortuo, Hildebradus Subdiaco-

220

#### ron. Anno 1054 5 LOSS.

239

## 1058.

& jegg.

mano legatus ad Imperatorem mißus eft, vt nouum ab ipfo Pontificem po-• Loge Ba- stularet : à quo cum \* Gebehardus Episcopus Aichstatensis electus, Victorá; I Lappellatus effet; cum Romam confeerandum adduxit: apud quem etiam plurimum, vt & apud Leonem IX. in omnibus valuit. erat enim vir rerum gerendarum peritia valdè clarus : cui etiam maximam religionem, vitzque observantiam adjunxerat.

Post obitum Victoris II. dignus Roexistimatus est. Verùm cum ei Stepha-\* I. ride nus Papa \* IX. prælatus, Romanus Po-Baron. An- tifex creatus effet, apud eum quoque in maxima auctoritate fuit; à quo Simoniaca labe Italiam, & Galliam per-\*Har arei- uagante, \* Apostolicz sedis Legatus derunt /ab Victore I.E. missus est in Gallias cum quibusdam Bor. Anno Episcopis, vt Synodo, qua contra Pra-1055. NW.15. latos Simoniacos Lugduni cógregare iusferat, Apostolica vice przsideret. In qua Synodo maximè Hildebrandi virtus enituit, & religio. Residentibus enim omnibus Archiepiscopis, Epiepiscopus quidam vir literatus, & cloquens, quod Episcopatum emisser, acculatus eft. qui, omnibus acculatori-

bus luis profusa largitione corruptis, in Synodum alia die reuersus, magna cum audacia dixit. Vbi nam funt accufatores mei? Surgant in publicum cotrame. modò prodeant. Cunchis aute tacentibus, Hildebrandus furgens, & se ad illum conuertens ; Credis, inquit, Archiepiscope Spiritum sanstum eiusdem elle cum patre, filiog, lubstantia, 👉 divinitatie? Cui, se credere respondenritui fancto. Cumque Archiepiscopus verficulum inchoaffet, Gloria ; & Patri, & Filio expedite dicebat : fed , Spiritus fancti vocem nulla ratione proferre vnquam potuit. Cumque frequenter repeteret, & nihil proficeret, cognofcens se divino iudicio conuictum, ad legati pedes se proiiciens, errorem suum per ordine confessus est. cum verò omniú iudicio statim Episcopali munere mulcatus effet ; Gloria Patri, & Fiho, & Spiritui fancio; libera voce, & ex-

diaconus à clero, senatu, populog; Ro-A pedita decantauit. quod factum reliquos Prelatos Simoniacos adeò perterruit, vt XVII. exhis le Simoniacos fuisse confessi fint, & Episcopatibus. quos emerant, abdjcauerint.

Celebrata Synodo, & Ecclesiasticis negociis magna cum prouidentia ordinatis, ad Vrbem reuersus est. Tuncà Papa \* Stephano IX, post folenne Sa- \* Bar, discramentum, de quo in eius vita men- no 1018. tionem fecimus, el ab omnibus Episcopis, & Cardinalibus præstitum, de Leone 0non eligendo Romano Pontifice, fi se ficenfitte mano Pontificatu adhuc fubdiaconus B mori cõtigiffet, donec Hildebrandus; qui tunc ad Imperatorem fuper hoc negotio mittebatur, rediiffet, Apoftolicz sedis legatus ad Imperatorem, & eius filium adolescentem Henricum IV.milluseft.

Cum autem audita Stephani IX. morte rediffet, Benedicto X. qui post eum Apostolicam sede inuaserat, eius auctoritate abrogato, \* Nicolaus II. \* Bar. Au Pontifex maximus renunciatus eft: qui no 1052, beneficij memori quod enim Pontifez Romanus effet, illi acceptum referebat, ipium post Mincium, S. R. E. Arfcopis, Abbatibus in concilio: Archi- C chidiaconu creauit, Apud Nicolaum iplum tanta gratia. Št autoritate valuir, vt nihil co inconfulto vnquam Pontifex decreuerit.

Quo mortuo, Ecclesiastica libertatis anxius, Romani Pontificis electionem, ex manu Imperatorum cripere iam alpirans, maximus auctor fuir, vt in electione Romani Pontificis Ecclefia Romana libertatem fuam iam diu in electione suorum Pontificum amiffam recuperare inceperit. Cadolo enim Parmense Episcopo, qui ab Imperatoro electus fuerat, abrogato, \* An- \*Bar. Anti; dixit; Dic; gloris Patri, & Filio, & Spi- D felmum Episcopum Lucensem Rome \*\* 1061 liberis Cardinaliü fuffragiis eligi procurauit: ciulque iam electi, & confecrati partes quàm maxime tutatus est. Et ipfius tandem opera effectum eft, vt \* Cadolus ipic, qui armata manu bis \* Aliu, Romam venerat, sedem B. Petti occu- Cadalour, paturus, bis armis auxilio Ducis Gotefridi repressus sit, atque Vrbe fugatus: & demum in Cocilio Mantuç, ob cam caulam congregato, Pontificatus ei ex Synodi sententia abrogatus fuerit, ordinatione Alexandri II. Papz appro-L 2 bata,

ES 20591

bata, tanquam que legitimis suffragiis A vir prudentissimus)que in huiusmodi facta fuiffet; Alexandro verò II.patrimonium B Petri in Campania, quod Nortmanni occupanerant, accito Duce Gotefrido.cum eiufdem,& Mathildis Comitisse exercitibus, fugatis Nortmannis, recuperanit.

Alexandro demű Laterani vita fun-

BAT. Anno 1073.

£ e

\* H4c ### fuis vera canfa/chifmasie fed obArnario Henrics, que initio elettionem Gregorij Tatam habuit.

> •f.Exegnin.

Ao, die obitus eius, cùm ellet in facris literis eruditissimus, & in Romana Ecclefia, tot Pontificum superiorum tempore, omni virtutum genere celeberrimus, omnium Cardinalium, & cleri, populique Romani suffragiis ingentigaudio, & fumma, concordique omnium voluntate Pontifex maxi- B mus renunciatus est, nullo Imperatoris consensu, aut voluntate exspectatis. \* Exquareschismapofteagrauistimum exortum eft: occatione accepta, quod abiq; Imperatoris confensu per electionem tantum cleri Romani costitutus fuerit. Ipse autem, qui multo tempore ad libertatem Ecclesiasticam obtinendam, iam inde à Gregorij Papç VI. abrogatione priuatus laborauerat; iam ad Pontificatum promorus, à cœpto defistere, indignum ducens, tam ob hanc rem, quam pro Simonia exstirpanda, & clericorum in C Alexandri locum summo omniŭ concontinentia reprimenda, plutimum desudabat. Denique, non solum Imperatorem, prociusmodirebus ad Synodalia responsa crebrò vocauit : sed etiam, editis decretis, clericorum à subdiaconatu ad Episcopatum connubia, in toto orbe Romano prohibuit; formaque gregis factus, quod verbo docuit, exemplo demonstrauit: ac fortis per omnia athleta murum se pro domo Dominiponere non expanit.

Igituranno Domini M. LXXIII. mortuo Papa Alexandro II. coque in D in libro registri eius annotata est in Lateranensi Basilica honorifice sepulto, côdem eius obitus, & sepulturz die, videlicet X. Kal. Maij, dum adhue esset in eius \* obsequiis Hildebrandus Archidiaconus occupatus; repente fa-Aus est in ipla Ecclesia maximus cleri, & populi Romani concursus clamantium & dicentium; Hildebrandum Archidiaconum S. Petrus elegit. Quod audiens ipse Archidiaconus, quàm maximè timuit; multa verisus, (erat enim

tumultuariis electionibus incommoda euenire solent. Ad pulpitum igitur, quod erat in media Ecclefia Lateranensi, currens, populum ipsum alloqui,& sedare volebat: &, vt ab hac defisterent nouitate, monere atque adhortariz quippe, que contra Canones; qui iubent, ne ante diem tertium ab obitu pastoris nouus Pontifex eligeretur, & contra consuctudinem, que per ca tempora vsurpabatur, inconsulto videlicet Imperatore, in noui Romani Pontificis electione; erat: quod, cum præ tumultu, & populi furentis celeritate facere no posset; ( suadente maximè \* Hugone Blanco Tridentino titu- \* Quipeli S. Clemetis Cardinale, Archiprefby\_ fee a Gretero S. R. E. qui, vbi omnium vota in *febijmari*eunde Hildebrandum directa effe co- cos defuegnouit, ab incepto deftitit, vt archidia- \*\*\*. coni electionem impediret, & Pontificatum Romanum, quem maximè ambierat, peteret ) vi raptus, atque ad Titulum S. Petri ad Vincula, qui dicitur Eudoxiz, deductus; ibidem ipfo die, ex monacho, & S.Romanæ Ecclefiz Archidiacono, à Cardinalibus, clero, senatu, populoque Romano, in Papa fensu Romanus Pontifex, contra illius temporis confuctudinem, Imperatore inconsulto, nullaque eius, aut Germaniz Episcoporum, & Principum interpolita, aut exspedata auctoritate, renunciatus est. Sedit autem in Apostolica sede Imperatore Cusare Henrico IV.Augusto,annos XII.mensem vnű, & dies tres. Qua ratione autem fuerit creatus,& quantæ vir tunc in Romana Ecclesia existimationis fuerit, subiicere placet, ex eius electionis forma, que huncmodum:

Regnante Domino noftro Iesr Chrifto, Anno clementisima eius incarnationis M. LXXIII. Indictione & Luna XI. X. Kal. Maÿ, feria I I. die obitus & fepultura Domini Alexandri bona memoria Papa I I.**ne** fedes Apostolica din lugeat proprio destituta paftore, congregati in Bafilica S.Petri ad vincula,nos (an & a, Romana, Catholica, 👉 Apoftolica Ecclefia Cardinales, clerici, acolyti, fubdiaconi, Diaconi, Opresbyteri, prafenti-

fentibus venerabilib. Episcopu, & Abbati- A maiorum vefte purpurca indutus, Pobue, clericis, & monachis, confentientibue plurimu virimg, fexm , dinerfig, ordinu . & acclamantibus laicis, elegimus nobis in pastorem, & summum Pontificem, virum religiosum, gemina scientia prudentia pollentem, aquitatis, & inftitia prastantisimum amatorem, in aduerfis fortem, in profperis temperatum, Oiuxta Apostoli dittä, bonu morsbus ornasum,pudscum,modestu, sobrium,castum,bospitalem, domum suam bene regentem, in gremio huius matti Eeelefis fatis nobsliter educatum, & eductum, atg, pro vita merito in archidiaconatus honorem vfg, hodie fublimatum, dominum Hildebrandum midelicet archidiacomum, B quemamodo, & vígin sempsternum, & effe, & dsci GREGORIVM VII. & A. postolicum volumus, & approbamus. Tune primus diaconorum dixit uninersis astansibus; placet vobis? qui responderunt; placet. *[ubiunxit iterum*; vultis eum ? quirespoderunt; volumus. Et tertio; laudatis cum ? Laudamus, omnes responderuns. Tunc ab omnibus clericis, 5 populo acclamatum est , Gregorium Papam S. Petrus elegit. Actum Roma X. Kal. May, Anno M. LXXIII.

243

\* V: nnli

Geolen : nm

perpernü;

mulatum

dinturuñ.

Quecirca paulo pòf

depo/mit

she Hugo larnam.

fic mil fo-

Tunc Hugo Cadidus presbyter Cardinalis tituli fancti Clementis, cú præ-C ter sententiam eius Gregorius ipse à Cardinalibus Papa renunciatus effet, deposita simultate, & amicitia ad tempus\*simulata, quòd esset S. R. E. Archiprefbyter, vice omnium Cardinaliū cius creatione honorifico elogio, quo el gratificaretur, his verbis more maiorum fecit: Nobilifimi, inquit, cines, nemini vestrum dubium vnquam fuit; quin Hildebrandus nostra Ecclesia Archidiaco? nus, vir prudentissmus, & spectata inter 'omnes fidei, & probitatis, eam iam inde à Leonis I X. tempore miru in modu suis virsutibus exornauerit, laboribus auxerit, ftudio, & industria tutatue sit, at g à multus pe- D prædecessoribus suis ad Imperatoris riculiseripueris. Quamobrem cum Pasres neminë eo aptiorë indicanerint adVrbis nofra, & Romana Ecclefia regimen obeundã; ego ipfum omniū Epifcoporum, presbyterorum, & Diaconorum S. R. E. Cardinalium nomine, omnibus elections cofentientibus, nobis, vobis q, Episcopum Romanum, & animarum nostrarum pastorem pronunsis.

Quo facto, flatim arreptus, & more

tificalique diademate redimitus, inuitus, & reluciás in Apostolica Sede magnifice summo cum gaudio, & Igritia fuit collocatus quippe, qui cum vnum tantùm effe credebant, qui rem Ecclefiasticam restituere, atq; Romana Ecclesiam diu seruam, in pristinam libertatem ex Imperatoris manu eruere, & vendicare auderet, & posset. Electus autem Romanus Pontifex more ma- Recitat iorum Abbati Caffinenfi, & Archiepi- Omphrise fcopoRauconati (cripfitEpiftolas, qui- las, Nosobus cos de electionis suç forma, & mo- milimon do certiores facit.

Eleaus igitur Hildebrandus Archi-Habentur diaconus in Romanum Pontificem, Zom.3 Etempus opportunum venific ratus eft, decretalis quo Ecclesiastica libertatem tam Ro- Jummer. manz Ecclefiz, quàm aliarum, pro qua Édir. Rom. tantopere priuatus laborauerar, iam p-g-550 & Pontifex maximus renunciatus, affere- 51.67.00. re posset, omniag; in pristinam vendi- Noue edit. care libertatem. Verùm maximè apud Colon. 3 femetiplum contriftari, & aftuare coe- Tom. XI. schismaris, & aliarum calamitatum pericula, li Pontificatum semel assumptu retinere vellet, fe, & Romanam Ecclefiam coieciffet: quippe qui absque Imperatoris, & Germaniz Principum cosensu, Romanus Porifex contra coluctudinem creatus effet. Recordabatur enim malorum, seditionu, & schismatis, quz in creatione Alexandri II. per Imperatorem, & \* Cadolum facta fue- \* cadalon. rant. Timebat Imperatorem potentiffimum, iuuenem, audacē, maximè ferocem Henricum IV. quem haud paffurum, vt Imperij \* iura deperderet, ar- \* fed inra bitrabatur. Angebat præterea homi- non inra. nem, q inuifum fe\* multis Germaniz \*/ed some-Principibus, & magni nominis Epifcopis se esse cognoscebat. Sape enim sub rin.

aulam legatus miss, maximam Epifcoporti contraxerat inimicitiam, corumý; in se odia concitauerat, g nimis afper, durus, & Ecclefiaftici rigoris valdè tenax effe crederetur: atq; eò magis cotristabatur, quòd si occasio in pristinam libertatem reducendi Ecclefiam hoc tempore sublata effer, nequaqua amplius postca tempus sic opportu-LI num

brenstain CAN[[d. 3. Concel.



tune Imperator adolescens erat, & nondum planè in Imperio confirmatus : maximis quoque bellorum turbinibus in Saxonia yexabatur : quæ, vt ad alia animum intenderet, eum maxi-\*Tide Bru- mè prohibebant. \* Plures enim primi ordinis viri Saxones ab co defecerant, rebelliones maximas molitis fibi verò nec animum, nec vires defuturas existimabat, ad hac omnia perficienda. Et quidem optime nouerat, quantam rem moliretur, quàm difficilem, arduam, & periculofam. stimabat, vt Romanus Pontifex quispiam effet, qui hze tentare auderet, idque superiorum suorum exemplo. Càm enim multories Stephano IX. Nicolao II. & Alexandro II. perfualiffet, vt hzc molirentur, nunquam hzc ipfa tentare aufi fint, Imperatoris omnia possidentis potentiam veriti. Si enim scin Romanum Pontificem cofirmari non conrigisset, de Ecclesiasticalibertate, ad quam totis viribus anhelabat,actum effe arbitrabatur. nam, se vnum tanto negocio idoneum esse putabat.

aliqua oriri posset, quod minus legitimis suffragiis clectus, & confectatus Pontifex esset, & hanc ob causam de Pontificatu cum Imperatore, quem graviter passurum esse non ignorabat, quòd co inconsulto, contra consuctudinem, maiorumq; suorum priuilegia \*Nullaen. \* Imperatoribus ab Apostolica sede franc buine cocella, iple Romanus Potifex renunprinilegia: ciatus effet, aliquando cotenderet : &, Erqua ex-Auro vtabomnibus legitimaciusdemordifare &. Vtab omnibus regimme explorer policitatione hominis fibi dentur, f. natio haberi poffet, nec in dubium ali- D bantur, vt nulla ratione hominis fibi tiers funt. quando vertenda: (nam, fi id eueniffet, nihil corum, que cogitauerat perficere potuiffet)nulla vnquam ratione adduci potuit, vt confecrari vellet, & coronari, donce Imperatoris, & Principum fuper electione sua exquireret voluntates. Primum igitur statim post clectionem suam Przsidi Cesarco in Italia de sua creatione scripsit. Eâdem ratione Imperatori Henrico IV. tum in Germania agenti per legatos suos caulam, & modum electionis de le per

num venire posse arbitrabatur. Nam A violentiam Romanorum factarenunciauit, afferens, & fi electus effet; quia populi furentis voluntati relistere no potuisset, le tamen nunquă consecrari voluisse, nec yelle, nec Potificatus administrationé se vngužaccepturu, nisi prius iplius, Germanizq, Episcoporu, & Principu adesset consensus. Atq; ob cã caulam, quamprimū à populo, poft electione sua, liber dimissus fuit, statim Albanum extra Vrbem concessifie, ne contra moré ab codem populo confecrationis munus accipere cogeretur.

Literis aute suis ab Imperatore ac-Difficile quoque in posterum fore exi- B ceptis, Episcoporum q; conuentu congregato, diligéter Gregorij VII. electio examinata fuit. Cùm verò\*Imperator, \* Rex & cam legitima effe, omniumq;, tam cle- principes ri, ĝ populi Romani liberis fuffragiis elettronem factă fuille cognouillet, tam iple, qua Gregery cæteri Principes ratam effe voluerunt, Henrici eiq; confenserunt, Fuêre autem in illo 14. . Epif. cõuentu multi Germaniæ Prælati, Epi- 29. Baren. scopi, & Abbates, qui graui scrupulo comoti, candem election& oppugnabant : qui ipfius Hildebrandi mores, resgestas, inflexibilem constantia, feruentissimum diuini honoris zelum, & tenacem propositi sui voluntatem per Ne igitur aliquando controuersia C multos retrò annos, quibus in aula Imperiali verfatus, tam priuatus, quàm in publicis S.R.E. legationibus fuerat, optimenouerant. Timebant enim, ne vir vehementis ingenij, & acris erga Deum fidei, strictius cos, pro negligentiis suis quandoque discuteret, rationemque ab eisde gregibus fibi commissiardiorem exquireret.

> Hi comuni consilio Czsareadorti, ipli Hildebrandú maximè cauendum effe fuggerebant:perfuadereg; ei conainfenlissimi futuri, in tam summa, & maxima potestate electioni affentiret, camq;, tanginiusfu suo factam, irritam effe, decerneret. Futurum enim vaticinabantur, quòd nisi impetu hominis præuenire maturaret, vt ab ipfoRomanum Imperium maxima effet iacuta passurum: ipseg; Imperator, multis calamitatibus, & incomodis ab co inuolueretur : atq; hoc malú, non in alium postremò grauius, quam in ipsum C**z**sarë redundaturu. Id quoq; pro certo àffir-

nonem de BelloSaxowice.

245

Vide Bare. 1073.0 1074

affirmabant, quod postca viuuenit, i. A cius clectione Imperatoris effet conpfum nihil magis curaturum, quàm vt Episcoporum, Abbarumque collationes ex Imperatoris manibus, & potefate eriperet, imperiumq; iplum omnino pessundaret.

247

His auditis Rex paulisper commotus, à latere suo Eberhardum Comitem ire iussit, qui Romanos proceres conucniens causam ab eis sciscitaretur, quare præter consuctudinem maiorum, Rege faltem non confulto, Romanz Ecclefiz Pontificem élegifient, B iplumque, fi non idoncè latisfaceret, ab accepta illicité dignitate abdicare præciperet. Is veniens Romam, benigne à Papa Gregorio susceptus est: cumque ille mandara Regis expoluilfet, eadem quæ regi scripserat, respondit; fe, Deo teste, honoris huius apicem nunquam per ambitionem affectaffe, fed electum fe à Romanis, & violenter fibi impositam fuisse Ecclesiastici regiminis necessitatem. Cogi tamen nullo modo potuisse, vt ordinari se permitteret, donce in clectionem suam, tam regem, quàm Principes Teutonicire- C gni confenfisse certa legatione cognosceret. Hac ratione distulisse adhuc ordinationem fuam, & fine dubio dilaturum, donce sibi regis voluntatem certus inde veniens nuncius aperiret. Hoc vbi cft regi renunciatum, diuina voluntate res humanas ita disponente, cum imperium Romanum à lacerdotali potestate minuendum esset, & ad nihilum fere redigendum, ipsclibenter hane satisfactionem suscepit; lisdemque Episcopis, qui vera przditate videbantur, futuraque, vt præterita cognoscebant, minimè acquiescendum duxit; Gregorium afferens effe vi- D pia recuperandæ Ecclefiafticæ libertatum fanctum, & tanto sacerdotio digniffimum, arque nunquam beneficij abs le accepti obliturum; statimque, vt confectaretur, lætisfimo suffragio rescripsit, & Gregorium Episcopum Vercellensem Italici Regni Cancellarium ad vrbem transmiss, qui Imperatoris auctoritate electionem ipfam ratam faceret, & eius confectationi interefſct.

Gregorius igitur præter spem, quod tantopere desiderabat, affecutus, vt in

sensus, nihil differendum ratus, in proximo Pentecostes festo, presbyterum scordinari fecit; & natali die Apostolorum Petri & Pauli in Romanú Pontificem confectatus, fuz coronationis inlignia suscepit, Confirmatus igitur in Romana sede, quasi nulla amplius hzlitatio in animis hominum obrepere posset de legitima, eius creationet. quippe, quòd à Cardinalibus, clero, senatu, populoque Romano, consensu. &voluntateImperatoris,&Principum accedente, iam electus, & confectatus erat, atque tunc pro legitimo, vero, & indubitato Pontifice habebatur: non longe post eius consecrationem, quod diu ante animo conceperat, executioni mandare disponit. Nam non solùm Imperatore \* clectione Romani Pon- \* Quinnet tificis, quod & Hadrianus III.aliquan- especeban, do fecerat, fed & omni \* autoritate, \* Nulla id qua reliquos Prelatos, Episcopos scili- anternacet, & Abbates constituebat, primus facteban omnium Romanorum Pontificum privare tentauit: &, fi opus effet, cum non obtemperantem, excommunicare, atque imperio deponere; recipientesque ab co Prælaturas, fimiliter gladio anathemàtis percutere. Sed, quoniã hæc magni ponderis crant, & haud ita facilè successura sibi sperabat, statuit rem paulatim, & sensim incipere, totumq; ferè annum sui Pontificatus, in ciulmodi confiliis, víq; ad mediam Quadragefimam tempus congregan. dz synodi à suis przdccessoribus przscriptum consumplit.

Anno igitur Domini M. LXXIV. qui adhue primus erat sui Pontificatus, stato tempore has ratione princitisiecit. \* In media enim Quadragefi= Prima Sta ma Romz in BaGlica Laterancofi, que node Gre-Constantiniana appellatur, primò fy- formando nodum generalem multorum Episco. Ecclesia porum, Abbatum, & aliorum Prælato- Raim rum congregauit; in qua, circa X X X. edidit capitula, seu canones. quos di-Elatus appellauit: quorum maior pars antes parum in viu fuerat, & à nemine Baron Sall prædecessorum luorum vnquam at- baccapintentata: verùm ad firmifimum Estle- coferipia es fic fatum iaciendum, & 2d omfia ten\_ edica infj-LA

.53

tanda, M.LXXYM

### Vita Gregorij V11.

B

tanda, quz animo agitabat, idonea. Ex A quibus illud intelligebatur, quz tum Romani Pontificis auctoritas fuerit: inter que, hza przcipuè capitula fuêre: Quod Romana Ecclesia à folo Domino sit fundata.

249

Quod folms Papa inre dicatur uninerfalie Romanus Pontifex.

Quod ille folus deponere possis Episcopos, velreconciliare.

- Quod Legatus eius omnib<sup>9</sup> Pralatis in Comcilio prafit, etiam in inferiori gradu conftisutus, & aduerfus eos fententiam definitionis dare poßit.
- Quod Papa ablentes depo**nere po**ßit.

Quod non debemus manere in domibus excommunicatorum ab illo.

Quod illi foli liceat pro temporu necesstate nouns leges condere, nouns plebes congregare, de \* Canonicis Abbatiam fa-

cere, & è contra divitem Episcopasum dinidere, & duos pauperes unire.

Quod folus poßst oti imperialsbus infignibın.

Quod folius Papa pedes omnes Principes deosculentur.

BAR. PA. Duodhoc wnicum est nomen in mundo:\*

po Sudeli. Quod illi lise at Imperatores deponer.

Quod illi liceat de lede ad ledem, ob necessitatem Epifcopos transmutare.

- Quod de omni Ecclefia, quemcung, voluerit, clericum valeat ordinare.
- Quod ab illo ordinatus alÿ Ecclesia praesse. potest, sed non militare. & quod ab aliquo Episcopo no debet superiorem gradum accipere.
- Quod nulla Synodus absq. pracepto cius debeat generalisvocari.

Quod nullum Capitulum, nullig libri Ca- D lò altius repetam. nonici habeantur ab/g, eius auctoritate.

Quod sententia illius à nullo debent retra-Hari, & ipfe omnium folus retractare poßit.

Quòd à nemine ipfe iudicari debeat.

Quod nullus audeas condemnare Apostolicam fedem appellantem.

Quod maiores causa uniuscuiusque Ecclefia ad cum referri debent.

Quod Romana Ecclesia nunquam errauit, nec, firipsuratefte; in perpetuum errabit

Quod Romanus Pontifex , fi canonice fue-

- rit ordinatus, meritis beati Petri indu. bitanter efficitur, tefte S.Ennodio Epifcopo Papienfi, & multu SS. Patribus fauentibus, ficut in decretis beats Papa Symmachicontinetur.
- Quod de illius pracepto , & licentia (ubis-Etisliceat accufare.

Quod abjque Synodo poßit Epifcopos deponere, & reconciliare.

Quod Catholicus non babcatur , qui non concordet S. R. E.

Quodà fidelitate sniquorum fubietlos poffit abfoluer.

Quibus \*decretis gradum fibi fecit, \* Har on & viam, ad ca omnia, quz animo con- nia decreta ex inte ceperat, peragenda: quibus iactis, & fa- dinine dectis fundamentis in synodo, tentandi, ducuntur, quod disposucrat, gratiâ, benigne primum,& humaniter HenricumRegem um undiper literas suas deprecatus est, vt subieaionem fandæ Romanç Ecclefiç non wew fanabnueret, tanquam bonus & Catholi- KII Pentifex, fed qua cus Princeps, atque le cidem Eccleliz apud muldeuotum filium exhiberet; hortatus q; tos in oblinsonem Geeft, vt ab Simoniaca hærefi, id eft, ab "erant. Quod silim folim nomen in Esclesi recite-Correptus conferebat, omnino se tem-Epifcopatuum, & Abbatiarum vendiperaret: & à reliquis vitiis, de quibus apud fedem Apostolicam, tam fub prædecessore suo Alexadro Papa II. quàm se Pontifice renunciato, infamatus, & acculatus fuerat, le contineret; aliôqui se vsurum in ipsum, & delinquentes censuris Ecclesiasticis.

> Que omnia, vt accuratius intelligantur, & vnde tot malorum, & íchifmatum origo inchoaucrit, cognoscatur, corum temporum consuctudinem referam, eiusque primordia pau-

Erat tum consuctudo, à temporibus \* Caroli Magni Imperatoris, primùm «<sub>Neneffi</sub>, ex auctoritate Romani Pontificis Ha- ta. Decepit driani I. introducta, vtalicuius vrbis, Sigeber?, vel Abbatiz Episcopo, aut Abbate quem egremortuis, fatim clerus, vel monachi in giè cofurat Bar. Tom. vnum congregati, legatos ad Impera- 9. an. Chiltorem, qui tunc erat, dirigerent, ad R. DCC. quem defuncti Prælati pedum Pontificale,& annulum deferentes, cum pto /egg. nouoantistite deligendo, nomine sui collegij interpellabant, Qui statim senatu fuo congregato, exipfius plerunque

que sententia, vnum vel ex ipsis Colle- A lo anathematic innodanit. quod factum nigiis, vel examicis, & Capellanis, ceterisque domesticis, & familiaribus fuis; iuxtaloci dignitatem, vt ci libitum ctat, pro arbitrio à se clectum, annulo, & virga pastorali Prælati defuncti ad se transmissis donabat, cumque de illo facerdotio diplomate suo imperiali (vt tum dicebatur)inueftitum,hoc eft, illa dignitate donatum, in Episcopum, vel Abbatem consecrari mandabat, absque alia cleri, & monachorum le-Stione. Hoc autem per Galliam, Germaniam, & Italiàm, quæ tunc Latinus orbis cenfebatur, vfurpari moserat.

251

Cuius exemplo cæteri quoque Reges, vt Hilpaniæ, Francorum, Hungariz, & ciusmodi imitati sunt. Hancautem consuctudinem; cùm omnes, vt dixi, Latini orbis Ecclefiç, tum fæpe, & diu, in multis suorum Pontificum letionibus feruauit Romana Ecclefia. præfertim in loannis XIII. Gregorij V. Siluestri, Clementis, Damasi, Victoris, Nicolaiq; II, & Leonis IX. Romanorum Pontificum lectionibus : qui omnes, vt fupra vidimus, Imperatorum & IV.fententia, Romani Pontifices fine cleri Romani suffragiis lecti, & ab eisdem Imperatoribus per annulum, & virgam de Paparu Romano inucítiti fuerant. Hanc rem, ante quadringentos annos tradit Guillelmus Tyrius li-\* Fradidio bro 1. cap. 13. de bello facro ita: Henriene

improba-

gudé bac Teutonicus Rex, & idem Romanorum Im-Tyrim, fod perator à Gregorio Papa VII. passus fueras non approbauit, imò quastionem, & controuersiam non modiexpresses cam super annulo defunctorum Episcopoovhatnat-bus bas Ecclesiarum Prelatis, annulus, Gvirge pastoralis ad D. Imperatorem dirigebätur; unde postmodum unum de familiaribus, Ö capellanis fuis inneftitum ad Ecclefiam vacantem dirigebat, ut ibi pastoris fungeretur officio, non expectata clerielectione. Quod Papa Gregorius contra omnem fieri honestatem considerans, & iura in co facto conculcari Ecclesiastica perpendens, semel, fecundo, ac tertio cundem Imperatore commonuit, ut à tam detestabili desisteret prafumptione:quempraceptis falutaribus commonisum, cum renocare non poffes, vincumu Imperator indigne tulit, Oc. Hæcautem omnia vt accuratius intelligi queant ; quia funt cognitu non indigna; nune breuissime ab origine repetam, breuig; sermone percurram, quz duobus libris suprascripsi.

Post Iustiniani Imperatoris tempora, Gothosý, Kalia, qua per LXXVII. annos, potiti fuctant, ab cius ducibus Belifario, & Narfe, bello X V II I. annorum postremo exactos, Vigilius, qui tunc Pontifex Romanus crat, ceterique, qui post cum fuerant, summi Pon-B tifices, Roma; & ca Italiz pars, quza Longobardis octuparino potuit, diu fub Imperij Conftantinopolitani potestate, & protectione fuerunt, feilicet vfque ad Leonis leonomachi, & Gregorij Papæ Ny fæcula. Quo temporum tractu, Longobardi lub iuniore lultino Augusto ill'Italiam ex Pannoniis ingreffi, eius primum potiorem partem, deinde paulatim ferè omnem, præter vnam vantum Romann ( quam in clus gentis potestatem ; cam acriter Romanis Pontificious Imperatorum Othonis I. & III. Henrici quoque III. C Orientalium auxilio, & presidio fultis, defendentibus, nunquam venisse constat) obtinuêre. Grzci porrò, Imperatoris przfidiis vel pulfis, vel czfis, cum Rauenna, & Exarchatu, quæ fola in Imperatoris Conftantinopolitani ditione prouincia supererat, captis, Roma quoque sub Rege Aistulpho Longobardi inhiatent, multas Romanis, qui deditionem facere suasu Pontificum recusabant, calamitates, & incommodaintulerunt. Verebantut enim Roimprota-au, & pro rum, & baculo. Inoleuerat enim consuetu-descentabile do, prasertim de Imperio, quod decedenti- D ritatem, & barbariem; simulque, ne vrmani Pontifices Longobardorum febem Romam suz ditionis, cam negligentibus Gracis Imperatoribus, facta; & cuius tanquam domini crant, fibieriperent. Quo tempore cùmimperif Romani maicstas in Oriente, omnia fibi barbaris vendicantibus, obsolefceret, ac fenfim laberetur, Imperatoresq Conftantinopolitani in hærefim lapfi orthodoxam fidem, Catholicamque Romanam Ecclefiam, que eisaffentire nolebat, super imaginum depolitione,oppugnarent,(nunquam cnim adduci potuciunt Romani Pontifices/

252

fices, vt implis abolendarum imagi- A rò, que ea comprehendebat, que paunum decretis subscriberent, imò cas contra Imperatorum orientalium furorem tuendas susceptrant) Romana Ecclesia ob eas causas orientalibus deftituta auxiliis, quibus víq; ad ca tempora in tuenda contra Longobardos sua libertate vsa fuerat, ab eisdem ad Francorum potentiam, & virtute tum maxime in Occidente florentes respicere, & se conuertere coepit, atq; ab cis auxilia contra Longobardorum superbiam postulare.

Primus enim Stephanus I I. cùm ab Aistulfo Longobardorum Rege op-B fitis, primus omnium Principum, Roprimerctur, à Pipino Francorum Rege,&Caroli, postea Imperatoris, patre, auxilia contra Longobardos impetrauit.Qui in Italiam veniens, vrbem Romam, sedem due Apostolicam egregiè tutatus est, Aistulfumqueacie victum, & pacis coditiones accipere coactum, diu, dum vixit, in officio continuit, & Exarchatum Rauennz, quem paulò ante Aistulfus de Græcis viabstulerat, eisademptum, Romanz tum primum Ecclesiz donauit.

Aistulfo Longobardorum, & Pipirolus Francis, & Defiderius Longobardis præfuêre. quorum ille obsequij ergaRomanam Ecclefiam, hîc verò odij, hæredes fuerunt. Desiderius, Hadriano Papa, adeò Romanos vexare, & oppugnare cœpit, vt Pontifex, qui longè impar Longobardorum viribus crat, Orientalibus auxiliis destitutus, coa-Aus fit exemplo Stephani I I. Carolum magnum Pipini filium, Fracorum Regem, Saxonico bello tunc implicitum, in Italiam Ecclefiz Romanz auxilio euocare. Qui Pontifici obtemperans, in Danathemate notauit, & bona eius pro-Italiam ingenti cum exercitu, Alpibus fuperatis, venit. Vbi Desiderio acie vito, atq; paulo post capto, Longobardorum regnum in Francorum ius tranftulit. Qui, vt sc gratum Romanz Ecclesizexhiberet, cuius tuendz causa opulentissimum regnum obtinuerat; tres ex regno Longobardico partes fecit:quarum vnam, ipsius scilicet regni Longobardici sedem Ticinum, & omnia, quz Lõgobardi in Italia antiquitus acquifierant, fibi retinuit : alteram ve-

lò ante Longobardi in Italia Orientalibus ademerant Romanorum Imperatoribus, id est, Exarchatum, Vmbriç, & Piceni parté Romanz Ecclesiz confirmauit, vel de nouo largitus est. Tertiam porrò, qua ca Italiz parte continetur, quæ Siciliam versus, in qua Beneuentum erat, respicit, & hodie regni Neapolitani nomine appellatur, Duci Beneuentano, qui vnus ex regio Longobardorum sanguine supercrat, & ImperatoriConstantinopolitano cum Siciliz infula dimisit. Quibus ita dispomanam quam maximè & dignitate, & profana ditione, maximisque opibus auxit Ecclesiam.

Tot igitur, tantorumque beneficiorum non immemor Papa Hadrianus, sub quo tam magnificè de Romana Ecclesia Carolus bene meritus fuerat, Synodum C. LIII. Episcoporum, Abbatum, aliorumque plurium Prælatorumanno falutis \* DCC.XXCV.La- \*Nibilde terani in balilica S. Saluatoris, quę Con- bac Synode stantiniana vocatur, congregauit; in boc anne celebrata qua, ex totius Synodi consensu, dedit in legitimie noFrancorum regibus vita functis, Ca-C ei ius, & potestatem Pontificem eli- Ogennini Ecclesiafigendi, & ordinandi Apostolicam se- cu monndcm, cùm co tempore liberis Romani menin etcleri, & populi suffragiis Romanum the boc com-Pontificem creari mos effet. Insuper méinm re-Episcopos, Archiepiscopos, & Abba- fellie Bar. tes omnium prouinciarum ei fubdita- LXXIV. rum ab eo inuestituram accipere definiuit, corum, quibus præerant, facerdotiorum; ita vt nisiàrege laudarentur,&inucstirentur Episcopus, vel Abbas, à nemine confectari posset: & omnes, qui contrahoc decretum egissent, scripsit. Cuius rei meminit Anastalius Bibliothecarius in historia Ecclesiastica\*quem locum Gratianus Canonum in errorem

indult' est collector 63. distinctione notauit. Imperatoribus autem, qui Catolo " sigeber-Magno fuccefferunt, ad cam ignauiam ba verba-

delaplis, vt non folùm eiufmodi priui- tim exferilegium tuerinollent, sed nec vlla Im- bernu bas perij iura curarent, cam occasionem filinam nactus refert ad

unnum DCC LXXIII.cur Onupbrim ad annum DCC.LXXIV. In Suta Hadriani nilbac de re babet Anastasius. Nec crediderim aliquid huim baberi in eine Hiftoria guam ause aliques annes Sidi manuferiptam. Hand enim fugiffet restanti pondern Baronium.

ternimè feen Ha. drianm.

255

\* Real & nactus \* Hadrianus Papa III. sub Im- A re tum contiguiet, cos nouum sumperatore Carolo Tertio anno falutis DCCC.LXXXIV. illud quidem, quod sub prioribus Pontificibus senfim exoleuerat, congregata Synodo, 🔭 🚛 🕬 omnino antiquauit, & abrogauit, infust Papa, fituens, vt in Papæ electione Imperapapa. Qued tor fe non intromitteret . Privilegium ometrie Ab Hadriani primi, Imperatori ab Hadriamonfueffe noIII. creptum, \* Leo Papa VIII. Oavimad-thoni primo Imperatori de Romana funne. Ecclesia optime merito, cùm cam ex onu primi- tyrannorum Berengarij, & Adalberti leginm /oinderefelie manibus crutam, in libertatem, quam B fu clectus, & confectatus effet, vrbe fu-Baron. an- amiserat, vendicasset, anno Domini Decece. CM. LXII. in Synodo Laterani con-LxIV.& gregata, exemplo eiusdem Hadriani Gratians primi, qui illud Regi Carolo conceffeevere d. 62. rat, restituit, renouauit, & de nouo emp.23.ma- confirmauit, vt patet ex câdem diftinwifeste de- Aione apud Gratianum.

Porrò auté contra hoc Leonis VIII. Quid oper decretum nullus deinceps Romanodicere, cum rum Pontificum reclamauit, vel aper-Gerumque tè contradizit, víque ad Gregorium fie fittimit VII. Hic primus fuit, qui Imperato-Nulle Im- rum fimonia offensus, in contrarium Regivel cditis decretis, hæc duo Hadriani pri-Prentipi mi, & Leonis VIII. priuilegia omnide Ponrifi- no abrogauit, & induxit. Satis autem semRoma- constat, Ioanne XIII. qui Lconi VIII. peris. Pri- immediate fucceffit, Gregorium V. & », que her Sylucitrum II. Apostolicz sedi sola im fibi 17- Imperatorum auctoritate impolitos FANNICÈ arroganic, fuissc, nullis cleri, vel populi Romani fuit Ther- fuffragiis expetitis. Ceteri verò Romaderic<sup>o</sup> Rex ni Pontifices, qui inter Ioannem XIII. Rne Dem & Siluestrum II. fuerunt, eth cos clefalli, mox à medie fu- tur, sed à clero, senatu, populoque Ro- D finler. Vide mano, id accidit, quod electionis tem-Baron. Tome y. Anne pore Imperatores vibe absentes, adeò D.XXVI. maximis in Germania, & alibi bellis ferg. Quem impliciti effent, vt de nouo Pontifice postea fece Romanz sedi prouidere non possent. finian<sup>9</sup>, 6 alij Orien- res, tres Othones loquor, in vrbe, vel rales Impe- propè, aut certé in Italia fuerunt, & Rofalem con manam fortè Ecclefiam pastore vacafirmande Ponteficie ene fibe Sendicabant, nec fine nummorum exatione, quod no femel deseffasur & amarifsime deploras Gregorine, prafertim (uper 4. Pfal. panit. Vide Bar. Tom. 8. anno D. X.C. num. s: Efegg pecuntam pro confirmatione pendendam remisit Constantiuni Pegenatus anno Chrifts DC. LXXXI. retento tamen confirmasionis sure,quo tamen paulo post, nempe anno DC.LXXXIV.penitale fe abdicants. Vide Bar. difto anno. De concessione quadam à Nie codao I I. fatta Henrico, infrà dicemme.

mum Pontificem dediffe. Si verò tempore noue electionis, cos ab Italia procul esse contigisset, certum est, tum Romanos Pontifices à clero, senatu, populoque Romano electos non abfque Imperatorum confensu confecratos fuisse. Fuerunt aute Benedicti duo V J. & V I I. Bonifacius V I I. Apoftolicç sedis inuasor, qui etiam exactus fuit, & Ioannes XIV, XV.\*XVI.Quorum \* Ife teste nouissimus, vr quidam scribunt, quod nes fam fine Imperatoris Othonis I I I. confengatus, sacerdotio mulcatus est, Gregorio V. fubrogato.

Huicigitur priuilegio à Leone VIII. víque ad Gregorium VII. à nemine vnguam Papa reclamatum eft: guanquam non omnino fuerit, negligentià lmperatorum obferuatum. Verùm Othone III.Imperatore fub Silueftro IL circaannum Domini M. mortuo, qui ei successit Henricus II. vir san&issimus, ac inter Diuos relatus, & post cum Cunradus I I. ciusmodi priuilegium curare visinon sunt. Nam post Siluc-

ftrum Secundum, qui sub Henrici Se- # s. Henricundi Imperio obiit, Romani omnes cas id ynod Pontifices víque ad Clementem II. fi- fibi non debebatur; ne Imperatorum auctoritate renunci- wolnie iria ati funt. An autem corum confensum, dem fibi teantequam confectatentur, requilierint, etu mihi verifimile fit, nunquam mensfniffe tamen inueni. Hoc autem accidisse Videine Corado Saticredendum, tum propter Henrici II. ... eximiam fanctitatem, qui liberam vo- \* Non fuie lucrit este Romani Pontificis electio-gentia. Osnem, cuius in superiori libro 3. vetus e- fecro ; ett tiam documentum retulit, tum etiam gua Adre propter Gunradi ILoccupationes, qui- uni CE Liebus, & maximis bellis, dum vixit, de- mo priniles FIA CONTYA tentus est, longe ab vibe absens. Negi Gregoriant etiam vnquam contigisse legitur, vt v- VII. 8 4nus ex his duobus Imperatoribus Ro-liti prote-mæ, vel in Italia vacantis fedis tempo-Sigebetri refuerit. nam forte trium Othonum EVValraprædecessorum suorum exemplo Ro- Har. de Inmanum Pontificem dediffent. Cate- "effiture rum cùm ob corum \* negligentiam in caral. Teft, Imperijiure tuendo, priuilegium Lco- 1ni VValnis VIII. fortè obsoleuisset, octo, vel psi huve nouemRomanis Pontificibus fine co- Trastanme rum lestione à clero, senatu, populoq; forthe anne Roma c.ix.

Anipapa

256

Romano creatis, occasione maximi A prziudicium approbare nulla ratione Inter tres Pontifices schismatis accepta, Cunradi II.filius\*Henricus III.in Italiam venit, Imperiique hoc priuilegium magnificè vindicauit (vt fupra in \* Idem im Clementis I Lvita docui)&\* iuxta prifine, qued uilegia Hadriani I.& Leonis VIII for-Theodorice main, abrogatis tribus Pontificibus, Regi Gos-eberii, hoc Benedicto VIII Siluestro III.& Ioaneff, malla. ne X X. Gregorio quoque V I. priuato, Loge Bar. nouum Pontificem Romanz fedi dedit Suidegerum Saxone Capellanum suum, Episcopum tunc Bambergen-

257

SLYL

fem, quem Clementem I I. appellauit, B Cardinalesque, clerum, ac senarum, populumque Romanum Sacramento adegit in verba sua iurare cogens, se Romanum Pontificem nisi suo iusu creatum non suscepturos. Qui, dum • Prafan. vixit, hoc\* præstantistimum Imperij ußimn im jus mordicus retiauit, & Clementem fuiffer; mifi II, Damasum II. Leonem IX. & Victoiffer. An- rem II suo arbitrio Romanos Pontifiäor Apolo- ces delignauit. Quomodo autem, & rice mihil qua ratione, ab electione Clementis de becimre II. víque ad Gregorij VII. PontificaemCarbo- tum Romana Ecclefia in huiufmodi lien no ob- electionibus se gesserit, & caussarum vecie : wee initia, que Gregorium VII. Papam merumpro commouerint, ad libertatem Ecclefiafue Henrice flicam in Pontificiis Comitiis afferenande duxit. NecCarbo. dam, fatis supra explicaui : núc facum lici, qui o- exponam.

Gregorius VII. iam inde à Gregomasicori obsectiones rij V I. depositione \* male aduersus folume, Imperatores animatus, Pontifex fagnam at. Aus, nullam occasionem prætermitte-Singunt. bat, qua Imperatores auctoritate crele, misgaa andi Pontificem Romanum spoliaret. male im a. Cuirei maximum incendium obtulit erregabat. comitissa Mathildis, quo iure quodam D liennm (ibi contra Imperatorem ipfum procede-

repoterat. Mathildis enim illustris il-+ Lege Ba. la, & tota Italia celebratisfima femina, ve.anno M. Bonifacij maximi per Italiam Princi-LIXVII. mm.24 & pis filia, & hæres; Imperatoris Henrifogg. ci I V. vim minens, \_\_\_\_\_ \* Hae non Tulciz, & Liguriz aliquot vrbes iure ci IV. vim timens, \* Longobardiz, fue prima l'ulcie, ce Liguine anquot viocs suie caufa diffe- hæroditario ad se pertinentes Gregodi, sed si- tio Papæ, & S. R. E. donauit. \* Hinc menia, & scelera Hé. odij inter Imperatorem, & Pontificem rici. & 4 feminarium primò exortum, cùm Imlieniinrie perator donationem illam in Impe-Garpano, tij (cuius Mathildis beneficiaria erat)

voluisset, imò ea omnia occupare, tanquam ad se deuoluta tentaret: Tune enim Pontifex opportunitatem na-Aus, quod Imperator fibi iura vendicaret Ecclesiz, postea cum excommunicauit, alia demum accedente, quæ periculosissima erat caussa. Hen. ricus enim IV. Imperator, cùm multis, & maximis bellorum occupationibus implicitus ingenti pecuniz vi indigeret, Episcopatus, & Abbatias. \* Zandem plerumque his, \* qui plus ei offerebant, largiebatur, personarum condi tenens botionis nulla habita ratione. Quod fa. die Turca Aum hærefis Simoniace labem fuge- es alibe, 66 re non poterat. De hac igitur re, & jub fechrealiis multis criminibus apud sedem feanos ba-Apostolicam tam sub Alexandro II. quàm lub Gregorio VII.acculatus, fzpèà Gregorio VII. admonitus cft, & acriter reprehensus. Quem cum sibi redè admonenti obtemperare nolle Pontifex cognouisset, eum literis minarum plenis vrgere cœpit. Animum Papz suapte natura contra Imperatorem commotum excitabant aliquot Germaniz, & Saxoniz Principes Henrico rebelles, quorum, & Nortmannorum przsidiis, Comitiss quoque Mathildisauxilio fretus, multa contra Imperatorem, cum primum potuit, \*ausus cft.

Igituranno Domini M. LXX V.re- Ecclefiaitbus, nonverbis amplius transgendum te contra offeratus, Legatos suos ad Imperato- inipisina rem milit, ipli mandans, vt fecunda fe- labem. ria secundzhebdomadz in Quadrage- Lege Bar. fima anni proximi M. LXXVI. Ro. M.LXXVI. mam ad Synodum venirer, de criminibus,quz ci obiecta fuerant, caufam di-Aurus: aliôquiscirer, se absqueomni mora côdem die anathemate notatum iri. Que legatio adeb Henricum permouit, vt reiectis statim graui cum contumelia legatis, duo tum primumagitaret:vnum, vt clam Gregorium capere, velinterficere faceret; aliud; ve nili eiusmodi res successifiet, ipsum Pontificatu priuaret. Quare occulte per nuncios suos egit, vr nocte Natalis Domini, dum Papa Missam celebra-rer, à \* Cencio Præfecti vrbis filio, fatellite suo, ipse caperetur, quod etiam M.LXXP. factum

\* Sed inre,

factum eft. Verùm à populo Romano A dam duris conditionibus, præter Ita-Cencio proscripto, liberatus impium conatum Imperatoris clusit.

Czíar, vbi infidiz non procefferant, •M.Lxxv1. ad vim conucríus, \* congregato Wor-

259

matiç in proximaDominicaSeptuagefimz XXIV. Episcoporum, Abbatumque multorum, quos Gregorius variis • Sedidee, excommunicationibus ante \* vexaue-& Sexatie rat; conuëtu; occasione accepta, quod relleftum. \*ablque confenfu fuo, folis tamen Ro-\* Confense- manis fauëtibus, Apostolicam sedem em, fed &, consedifiet, cum Papatu priuarunt. abilie, can-fen/um po- fuisse dicitur: Quia ergo & introisus tune fen/um po- fuisse persurits est initiatus, & Eccle sia Des feu/um ver sam graus tempeftate per abufsonem nous-

tatum tuarum periclitatur, & vitam per connersationem tuam tam multiplici infamia debonestasti, obedientiam, quam tibi nullam promisimus,nec de catero ullam sernaturos efferenunciamus & quia nemo noftrum, ut tu publice declamabas, tibi battewus fuit Episcopus, tu quoque nulli nostrum à modo eru Apostolicu. Cui decreto non folum Germaniz, & Galliz multi Episcopi, sed & Italiz plerique conuentu Papiz Imperatoris iusu habito, subscripsêre.

Quo ad Gregorium Papam Laterani in Concilio Quadragefimali ab fe coacto, tam hoftili decreto perlato, Pontifex statim nullas interponendas esse moras ratus, ex omnium Episcoporum, & Abbatum, qui in Synodo aderant, sententià, Imperatorem, & omnes eius fautores, & adhærentes, grauisimo anathemate notatum, imperio priuauit, omnesá; subditos ab omni ci przstito iuramento absoluit.

ferè Germaniz seculares Principes ab \*Ind CE- co \* defecissent; alium Imperatorem ps/cops, qui creare constituerunt, nisi Cæsar Heneileabule ricus ante anni tempus excommunisubjersple-rane, refle sigeberio, per nuncios suos clam deprecati fueguaman runt, ne ea Imperatorem exfolueret. co, anno M. Czfar tot minis coacus in Italiam, fu-LXXVII. peratis Alpibus, rigidiffimo anni tempore venit,& cum Gregorio Papa (que Canulij inuenerat ) post multas preces, maximamque præteritorum pœ-

nitentiam oftensam, pacem quibus-

lie Principum voluntatem, fecit; atq; ab co se anathemate solui procurauit. Sicq; Principum Germaniz vim, & inflexibile contra eum propositum fregit.Hoc fa&um eft 5.Kalend.Februarij Pontificatus Gregorij VII.anno quarto, falutis verò M. LXXVII.

Cæterùm Cæfar ingenti metu liberatus, Italicorumque Principum promissi incitatus, Gregorio Pontifici denuo rebellis, & \* manifestus hostis \* Imi es factus, ipíum clam capere CanufioRo- subdolau errat Vari- Cuius privationis formula ciusmodi B mam redeuntem tentavit. Quod vbi Baron. M. alienatum ab se Czefaris animum Papa LXXVII. cognouit, ftatim in Germaniam ad Im- \*\*\*\*\* 36. peratoris hoftes Saxones, & alios Principes Legatos milit, qui Regis temeritatë, scelera, & periuriareferrent, hortarenturý; cos, vt nouum ipli Regem, Henrico abrogato, createt, quem iple postea Imperatorem inungeret. Germaniz Principes Papz legatione audita, illicò conuentu in Forcheim congregato, Rodulfum Sucuorum Duce in Romanorum Regem elegêre, hac conditione, vt facerdotiorum inuestituras dimitteret, &, ne velut hzreditario iure, filios suos successores declararet. Quod vbi Henricus Imperatoraudiuit, vehementi indignatione inflammatus, in Germaniam ingenti exercitu comparato regressus, bellum rebellibus Principibus indixit: quod vario euentu propè in triennium protraaum eft.

> Anno verò M. XXC. Pontificatus Vide Bai Gregorij VII.Pontifex Laterani Con- LXXX. cilio multorum Episcoporum, & Abbatum in Quadragesima congregato, Cuius rei occasione, cùm vniuersi D Henrico Rege bellis Germanicis implicito, cũ ipíum nullaratione exhostium Germanoru manu eualurum sibi persuaderi posset, quod diu antè agitauerat, aliquotq; decretis ante sensim prænotauerat, tunc primum \* aperte \* schifmaeuomuit. Conflitutionem illam enim ticam bac locario detunc primum edidit, qua Imperatore cer, non Canon solùm auctoritate instituendi Ro- tholicum. manum Pontificem, \* quam trecentis \* Nunqua propèannisante prædecessores sui ha- habuit inbuerant, sed & omnibus etiam cætero- re. Agnum rum facerdotiorum inuestituris priua- faucib.lupi seconatus eft, omnemque Episcopo- non liceat? Μ tum,

260

rum, & Abbatum inflituendorum ra- A cos habere non posint, dum tamen mente tionem ad electionis capitulorum, & monachorum formam reduxit. Cuius decreti exemplum sequens est.

261

Aans apad

Colon.

Patrum fanctorum statuta sequentes; sieut in prioribus Conciliis, que, Deo miferante, celebrauimus, de ordinatione Ecclesiasticarum dignitatum statuimus, & ita per nostram Apostolicam auctoritatem decernimus, confirmamus, & constituimus, vt,fiquis deinceps Epifcopatum, vel Abbatiam de manu alicuíus laica perfona fusceperit, nullatenus Episcopus, vel Abbas habeatur, neg, vlla ei, vt Episcopo, vel Abbati gremium, & introitum Ecclesie interdicimus, quo víque locum, quem sub tanto crimine ambitionis, & inobedientia, quod est feelus idololatria, cepit; resipiscendo non deferit. Similiter & de inferioribus Ecclesiaficis gradibus, dignitatibu/que constitui. mus. Siquis item Imperatorum, Regum, Bucum, Principum, Comitum, vel cusu (uis potestatis fecularis Episcopatum, vel quamuis aliam Ecclefiafticam dignisatem dar presumpferit, eiusdem sententie vinculo se obstrictum nouerit. Insuper etiam, nistrefipuerit, & Ecclefia propriam libersatem nem in hac prasenti vita, tam in corpor, quàmin ceteris rebus fuis fentiat, vt in aduentu Domini nostri I e s v Christi spiritus \* sequen. eius faluus fint: \* cùm CCC.XVIII. Patres stanon ex in Concilio Nicano omnes huiusmodi ven-Baronium, dentes, & ementes excommunicauerint, & Tomo 3. cenfentes, ut qui dat, & qui recipit, ana-Conc. edis. thema fit.

Cùm eiusmodi igitur Episcopis, vel Abbatibus, aut clericis qui communicat, vel orat, aut ipforum audit miffas, una excommunicationis sententia plectatur. qui n nitentia verò, & communio à nemine, nifià Catholico suscipiatur. Quod si nullus adfit Catholicus presbyter, rectius est fine visibili communione persistere, & inuisibiliter Domino communicare, quàm cam ab haretico fumendo , à Deo separari. Nulla enim, vt ait Apostolus, est conuentio Christi ad Belial: neque pars aliqua fidelis, cum infideli, Omnis enim hæreticus infidelis. nam facram CHRISTI communionem, quamuis visibiliter, & corporaliter Catholici propter imminentes bareti-

Christo coniuncti sunt, cius communionem inuisibiliter sumunt. Simoniacos verò hîc'appellat, quotquot à manu laica alicuius beneficij inuestituram acciperent. Hoc verò decreto procul dubio Imperator \* Henricus, & omnes Reges Latini, & occidentales pete- \* Nemorebantur; deinde Episcopi, & vniuersus decreto, notebatur bod clerus Galliarum, Germaniz, & Italiz simoniaci, Egus apulsabantur. lienumina

De Episcoporum verò electione ita innascrat: Eab muiadefiniuit. loribus in

Quoties defuncto Pastore alicuius Ec-sibi redds adhibeatur reuerentia. Infuper ei B. Petri B clefia alius est ei canonice fubrogandus, in-postulabác. fantia vifitatoris Episcopi, qui ei ab Apo- im genera ftolica fede, velà Metropolitano directus fuisse aperest; clerus, & populus, remota omni secula- ief è fallum riambitione, timore, atque gratia; Apoftolica fedús vel Metropolitani fui confensu, pastorem sibi secundum Deum eligant. Quod ficorruptus aliquo vitio aliter agere prasumpserit, electionis perperam facta omni fructu carebit, & de catero nullam \* Que fe-electionis potestatem babebit. Electionis ne indigna \* Que feverò potestas omnis in deliberatione sedis suns bomi-Apostolica, sine Mesropolisani sui consi- neda onefipuerit, & Ecclesse propriam libersatem stat. Si enim is, ad quem consecratio spectat, porio, qui dimiserit, diuina animaduersionis vilio- C nonrite consecrando, teste B. Leone, gra-ramen bao ex Henrico tiam benedictionis amittit: confequenter pour fenis, qui advanam electionem deslinaueris, <sup>/u</sup>; quàm aligan di acta facto animenen deslinaueris, <sup>/u</sup>; quàm eligendi potestate privatur. bere Side-

His autem decretis, in duobus po- 1Nr. Refere tiflimum, maicftas, & Romani Imperij dignitas cuertebatur; & quod longe schifmanpeius erat, ea fundameta iaciebantur, (m fuero quibus Romani Imperij potestas om- fuper Gronino labefactaretur. gorÿ decre-

De primo autem dicam : Erat tunc \* Pefsimm \* consuctudo, vt exomnibus orbisLa- Opermueitini partibus infinita propè hominum «fin bicabfacerdotes quidem recte putari poffunt: pæ- D diuerfarum conditionu millia, aulam éférro en-Imperialem frequentarent. In his ade- comannearant diuersarum congregationum mo- dendme, Se nachi, doctores, viri literati, nobiles, & factum à Greg. VII. ignobiles, qui omnes cò confluebant, qui nundispe ducti, vt ab Imperatore sacerdotia nationem consequi possent, quemadmodu nunc fuire. iftam (nvfus eft in Romana curia Imperator e- \* Ei niminim non folum Episcopatus omnes, & ru, qui sime Abbatias, minoraque omnia facerdo- "prim, fine tia, vt præbendas, canonicatus, præpo. ""efem effituras, & decanatus, & huiusmodi Anla per-\* conferebat : led etiam, vt iam vilum permanneft, dina erant.

eft, Romanum lpfum Pontificem defi- A Principes fecerant; excis scilicet opignabat.

## \* Mn anlo Imperialis dimasione?

262

ti ßimum presse en tiam immediatè.

Si igitur Gregorij decretis locus effet, illicò consequebatur, vt omnis hçe \*aulæ Imperialis maiestas obsolesceflorere ne- ret, spe consequendià Casare sacerdoguibas fine tia fublata, quziam per electione tra-Ecclefiefi. debantur, nullo amplius Imperatoris corna na. interuentu, nec præterea à tot diversarum nationum illustribus doctrina, &

nobilitate viris frequentari contigifiet aula Imperialis.

Altera verò causa, qua Imperator " Cura pe-valde vrgebatur, que multo maioris genda po- momenti existimabatur, erat : quod si Czlar Przlatoru innestituras (ita enim B & rorque- collationem appellabant) amitteret, bas Henri- maiorem imperij lui, meliorem, for-\* Videiner tioremą; partem deperderet, & maxieer ifte de marum calamitatum feminarium imrin di/cur- perio faceret. Nam, quando priuilegia for eff- \* Carolo Magno,&Othoni l. Augustis am & ex- ab Apostolica sede de Prælatorum in-Traf. VVal uestituris concessa fuêre, Ecclesiz, & Episcopatus tunc\* pauperes, tenues, eodem ar- & fine tot redditibus erant. Postquam verò iuris Imperij facta est corundem C camin Ca- Prælatorum electio, quemadmodum ealoge Tefum; qui & ceteri Principes seculares Imperij, ror madi-ficarar primilegiu nu. reri volebant, fine imperij tamen præguam con- iudicio, cœperuntEpiscopos, & Abbaсеви; sed tes ob religionem, tanquam potiora rin Geom- Imperij mebra, præ cetetis Laicis prin-\* Non eff cipibus honorare; profana ditione, & Gnenerfim ingentibus opibus honestare, arces, o-Gerum. Na pida, vrbes, marchias, ducatus, prouin-Garol<sup>p</sup>Ma-En ample cias, pedagia, telonca, vectigalia, por-Jimie opelo toria, & multa alia, que Imperij propria auxii cum erant, Episcopatibus concedere; quæ fian, ruma vel exfuis propriis bonis, que ad Impesime Ro-manam, Se rium pertinebant, vel exalienis feudis D de antiqui- crant.\* Nam laicis principibus fine leerib. Impp. gitimo hærede mortuis, corum pro-\* Plurima uincias, que beneficiario iuread ImguidemEc- perium pertinebant, non aliis amplius nara funt Laicis regulis, sed Episcopis concedeab Impera- bant:atquehac tatione omnes Epifcororibus; e- patus, & Abbatias Italiæ, Galliarum, & Germaniz, imò totius orbis Latini, & Sed no om- deniq; ipfum Pontificem Romanum, Silm Ca- expauperibus ditifimos, & maximos ebolica pietatu amans Imperator ant Princeps eo confilio Romanam Ecclefiam Vol alian ditante, Ve ins eligends & inmefteende Antifiseos fibi raperet.quia boc sus non lascis fed Ecclefia competet.

bus, qua anté Imperij iuris crant, in nullare Imperialia propterea iura mìnui existimantes.quippe quòd certi essent, cos omnes Przlatos à se designandos fore, & non nisi iussu suo, & voluntate sacerdotia ipsa obtenturos. Gregorius igitur suis decretis dimidium \*Imperij Cæsari tollebat: Nam Epi- \* Falfum; scopi nulla ratione adduci poterant, nam qGrevt,que ab Imperatoribus antiquis ob- Jari eripetinucrant, dimittere, & Imperatori re- retétabat, fituere vellent, cùm ex fua eruendi ef- fuerus Imfent potestate (id enim Czlar iple quz- pery de inrebat) nec Imperator id agere poterat, sim ceillevt Episcopi ca Imperio restituerent, gitimam quz ab Imperatoribus non vt \* Epi- Gurpariofcopi, fed vt Imperialia membra obti- \* Imo, SIEnucrant. Si igitur Prælatorum defigna- pi/copi ea tio ab Imperatore auferretur, & Prala- rane. tirctinerent beneficia, & alia, quz Imperijante fucrant, \* dimidium Impe- \* Nibil perij omnino ab Imperatore tolleba- niem Imperio debitur.

ium aufe-Accedit, quod maxime Calarem rebarar; angebat, quod fi Episcopi Germania, quia Epi-& Italiz cùm ab Imperatore electi, & nebant iminuestiti essent, vix in officio conti- pery membrasametneri poterant, ne contra iplum varias, f, ve Epi-& frequentes rebelliones molirentur: fcopi, non quid deinceps facturi estent, si omni- innefirenno ex Imperatoris potestate eruti & li- peratore. berati effent, & in cuiusuis Ecclesiz, Capituli, vel Collegij potestate effet nobilissini, & potentissimi Episcopatus antistitem quempiam Imperatori hostem acerrimum eligere, qui maximæ Imperij ruinæ caussa deinde effet?\*

\* Huicincommodo occurri potest, faluo Ecclefia inre, & ab/que &L la,qua sume Sigebas, Simeniaca beneficiorum nundinatione.

Hz igitur causse sunt, que Czlarem, & ceteros laicos Principes quàm maxime aduer sus Pontificem commouerunt, Imperij enim vel omnino tollendi, vel in perpetuum stabiliendi caussa tunc maximè tractabatur. Czfar enim Imperij iura, & ca quidem summa omnino tueri, Papa verò Ecclesiz libertatem, nulla imperialis excidij ratione habita, afferere volebat, indignum effe clamitansà manu laica facerdotes creari, quanquam id per trecentos ferè annos à Caroli Magni M 2 tem265

ti.

Sigeberri, Romanis Pontificibus viurpatum clset. Maximè igitur Imperatori laborandum erat, ne hæc decreta starent, si

imperij iura; imò imperium ipfum faluum effe vellet, quod eiusmodi Papalibus edictis procul dubio diffipadum esse \* existimabat.

Sed male: ci. co's, quibeemerant.

zò ýcznu?

-----

dos.

Pontifex etiam \* Episcopos, Abbanam Impe- tes, cæterosq; Prelatos prima hac frondifigurar te his constitutionibus non minus ficonferna- bi infestos reddidit, quàm Imperatotione Taris rem iplum: quibus necesse erar, aut E-\* simenia- communicationi subiacere: aut Epimeficia Ee- scopatus, & Abbatias de manu Impeelefiafica ratoris suscipere. Quod enim tuncCollegium, vel Capitulum auderet contra

\*2+2m Se- tam \* veterem confuetudinem, tot feculis coalitam, & semper vsurpatamin locum demortui Pontificis, vel Abbatis nouum constituere Przsule, Imperatore potentisimo inconsulto? Nam & eligentes, & electus antifites non folùm votis suis potiri no potuissent, sed & temerarij ausus statim pænas Imperatoriluissent. Aut, quis Episcopus, vel C Ita enim sunt Germanorum Princi-Abbas, quanquam tutè eligià suz Ecclesiz collegio potuisset & przter Imperatoris sententiam; sacerdotium alsumere posset, vel auderet, qui statim à fua sede, alio ab Imperatore surrogato, armata manu ciiciendus effet? Fieri ergo no poterat, vt, fi quis Episcopatum. vel Abbatiam adipisci volebat, eam aliter quàm ab Imperatore acciperet, &prefertim in prouinciis imperio subiectis E contra, fi quis ita ab Imperatore sacerdotium suscepisset, statim ab Episcopo Romano excommunicatione notabatur; quam homines hae tem- D denuò grauissimo anathemate notapestate in tantum timebant, vt ca vna przcipuè Romani Pontifices omnia, quz desiderabant, se tandem consequi posse, non dubitarint. Quod etiam illis ex voto, quanquam non fine periculis, & difficultatibus postremò ces-Effetants fit. Vixenim abiis deuotus, alicubi efficacitat diutino tempore consistere poterat, vicationie. omnibus cum, tanquam pestem publicam, cuitantibus, existimantibusque, ficum excommunicato agerent, fe statim viues terræ hiatu absorben-

In maximis ergo angustiis, & calamitatibus, nimiisque pressuris Prælati Ecclesiz tunc constituti erant, adeò, vt multi potius elegerint dignitatibus cedere, quàm vel in Imperatoris indignationem, fiab co inuestituras, quod alia ratione fieri non poterat, non susciperent, vel in excommunicationem, li acceptassent, incurrere, ab omnibusque ludibrio haberi, & pro impiis, & facinorofis reputari. \* Cælar \* Alique quoque iple, multique alij Principes, contemnate & Prælati fuerunt, qui Romani Ponti- cattonem, piscopatib' carere, & Abbatiis, aut ex- B ficis anathema, tanquam iniquum, & & repudiiniuftum, & præter leges factum, con- ant, vermitemnebant, aliosque contemnere perfuadebant, & cogebant. \* Populorum \* Plares en tamen multitudo, & maxima Princi- e remerentur pum tam Laicorum, quàm Ecclesiasti- existimate. corum pars, excommunicationem Papæmaximè verebantur; vel, quodita re ipfa sentirent; vel, in Imperatoris odium, qui à multis Germaniæ Principibus, & præsertim Saxonibus, quos, vt rebelles Cæfar ipfe frequētibus bellis attriuerat, ingenti odio habebatur. pum animi, \* vt non nifi coacti, Impe- \* Imperaratori à se electo parere velint, auite fra parent tuendælibertatis auidisfimi.

Hocigitur Papæ decreto quam ma- 19ranno no ximè incitati sunt Episcoporum Germaniz, & Italiz animi; cui cùm Imperator nulla ratione obtemperare vellet; Papa Gregorius tam ob hanc caufsam,quàm ob eam rebellionem,quam post primam pacem, & absolutionem impetratam fecerat, & alia multa crimina, de quibus à Saxonibus apud Potificem delatus fuerat, iplum Cælarem tum, imperio priuauit; Rodulfumque, qui contra cum Augustus ab aliquot Germanis Principibus creatus in schifmate fuerat, confirmauit, & omnes ab Henrici Sacramento absoluit: Guibertumý: Archiepiscopum Rauennatem præcipuum Imperatorisamicu, sacerdotio mulctatū, ac plerosq; alios Episcopos, Archiepiscopos, & Abbates, g Henrici causam tuebantur, passim excomunicauit.Quzomnia,cùm ad Imperatoris aurem perucniffent, valde ti- , mome muit, Pontificisq; \* audaciam veritus, gnammiftatuit taren.

Germaniş

nıfi cealli.

#### 267

Andnit.

funm re-

dirionic.

cornue in

VII.

fatuit hominem przuenire, quem vi- A dum protatifimum, facrilegia, & incendebat totas vires suas cò dirigere, vt se Imperio priuatum, in ordinem coge-· Hee non ret, \* Imperiique maiestatem, & iura fuirpropofum Gre- omnino euerteret. Pro certo etia felegerie: Sed bat, Papam ipfum hofti fuo Rodulfo (nam reca. conftantifime adherere; fe quoque ob perare, Sr. friuolas, vt iple dicebat, caulas excom-menia rel-lere, Smé- municatum querebatur. Iplum itaque far unman Pontificatu, alio fuffecto, priuare omnino constituit.

Igitur codem anno, qui salutis erat Nec Impe- M. XXC. duo contra Gregorium Paetter fi Ec- pam Concilia in Germania celebrauit. clefig ins Primum Mogūtiz in Pentecofte XIX. B Inguarur alterum verò in Italiam veniens, \* Briintegram. xinz in Noricis, XXX. Episcoporum. Tirolensis In quo etiam adfuerant Principes Laici omnes, qui Imperatoris caulam tucbantur; no folùm Germaniz, fed etiam Italiz. Vbi ex Imperatoris auctoritate factus eft omnium confensus aduersus connieia Papam Hildebrandum; quem Pfeudoschifman- monachum totsusque vesania pestiferum cornm 18 Gregorium Principem, & pracipuè fantia fedis inuaforemesse affirmantes, ab Apostolica sede depellendu, quanquam inauditum, ratoris voluntate Guibertum Archie. piscopum Rauennatem iph fubrogandum elegerunt.

Maximum hinc discordiarum initium exortú, quem electum tam Rex Henricus, quàm omnes Principes, & \*Novër has Episcopi \* Froni in terra adorauerunt. fettarif.He- Eius porro decreti, quo in Concilio fine no neganse An. anz Pontificatum Gregorio VII.abro-Boritatem garunt, Conclusio hzc fuit: \* Quia, in-fedi Apofolica, fed quiunt, illum conftat non à Deo electium, qua sesse, sed à se ipso in fraude, & pecunia impruden- D odio Gre-gorų , nom tifsimė obiettum , qui Ecclefiafticum fub-fedu ani uertit ordinem, qui Chriftiani Imperų perchroni gef- surbauit regnum, qui Regi Catholico, ac pa-Hacfen- cifico corporis, & animi intental mortem, eentia ex qui periurum defendit Regem, qui inter Frsporgonsi r ripergenji defumpia concordes feminauit discordiam, inter paest: de qua cificos lites, inter fratres scadala, inter conloge Bar. M. iuges discordiam, & quidquid quiete inter num.18. & pie vinentes flare videbatur, concusist:nos, auctore Deo, congregati in vnum, legatu, & literis freti XIX. Episcoporum , die san-Eto praterita Pentecostes Moguntia congregatorum , contra cundem Hildebran-

dia pradicantem, periuria, & homicidia defendensem, Catholicam, & Apoftolicam fidem de corpore, & fanguine Domini in quastionem ponentem, baretici Berengarij antiquum discipulum, dininationum, as fomniorum cultorem, manifestum necromanticum, pythonico spiritu laboransem, & ideirco à vera fide exorbitantem, indicamus Canonice deponendum, & expellendum; & nifi ab ipfa fede, bis auditis, descenderit, in perpetuum condemnandum. Actum 7. Kalend. Iulij feria 3. Indictione 2.

Czíar quoque Henricus hanc illiepistolam scripsit : Henricus Dei gratia Vide Bar Rex,&c. Hildebrando,&c. Cum bace- M.LXXX. nus extees, que fant Patris exspectarem, num. 16. tibique in omnibus magna cum fidelium nostrorum indignatione obedirem, recept abs to vicifitudinem ,'qualem oportebat ab eo, qui vita, regnique nostri perniciofisimus host is effet. Nam cum primum omnem bareditariam dignitatem, que mibi ab illa Apostolica sede debebasur, superbo ausurapuiss, longius inde progressus, regnum Italia pessmis artibus ac acpenenau, quanquam inauairum, progrejjus, regnum iraita pejsimu artibue & ablentem, iudicaucrunt; & ex Impe- Calienare tentafti. neque boc contentus, in Reverendissmos Episcopos, qui nobu veluti dulcisima membra uniti funt, manum mittere non timuisti,cosý, superbissimis iniuriu, acerbisimieg, contumelius contra diuina, & humana iura, ut ipfi aiunt, exagisafts. Que omnie, cum ego quedem petientia dissimularem; tu, boc non patientiam, fed ignauiam exiftimans, in ipfum capus infurgere aufus es, mandans, qua nosti, videlices, ut suis verbis vter, quod aut su morereris, aut tu mibi animam, regnumý, tolleres, &c.

> Hoc decreto, & epistolaad se perla- \* Haca tis, Gregorius nihil timens, vt animos tin confita fuorum confirmaret, prouidit, Saxo. June, occanibusque, Imperatoris hoftibus, vt bo-fione cnimf no animo effent, perlualit. \* Fallum e- à Gregorie nim Regem co anno moriturum, con-feripra, de fantifime, quemadmodum fibi diui- M.LXXX. nitus reuelatum fuerat, affirmabat. Et """ 49.0 verum quidem prædixit: fed, fefellit feg. innale cum de falso Rege coniectura, secun raque alia dum fuum defiderium de HenricoRe- huisus farige interpretata. Nam, cùm post Con- in infnam cilium Brixinense Antipapa Guiber- Chronolotus cum infignibus Pontificalibus in deferpfie

M 3

Ita. On phere.



fil

Italiam veniser, Imperatoris aduen- A Lombardia virib', cum Antipapa Rotum exspectans, à quo armata manu Romam deduceretur; Imperator verò in Germaniam cõtraRodulfum profe-&us effet, prælio inter vtrofq; reges ad 4. idus O&ob.inito Rodulfus Rexgrani vulnere saucius, nó longè post mortuus est. Rodulfo occiso, & rebus Germaniz compositis, Henricus ingenti exercitu cõparato, in Italiam venit, vt Antipapă Guibertum Apoltolice fedi,

Zaran, M. LXXXI. fig.

269

fugato Gregorio, per vim imponeret. Quapropter anno Domini M.XXCL num.13. & festis Paschalibus celebratis, Imperà- R niam reuersus Antipapã, magna cum tor Henricus in Italiam cum exercitu veniens, aslumpto fecti Antipapa Guiberto, ad vrbem in vigilia Pentecoftes peruenit, qua resistentibus sibi Romanis,& Gregorio Papa, ferè per bienniŭ obsedit: donec postremò anno Domini M.XXCIII. nonis Iunij, tradentibus se Romanis, ingressus est. Potifex Gregorius, vrbe partim vi, partim pditione ab Henrico occupata, in arcem fan-&i Angeli, quã egregiè munierat, cum fuis se recepit. At cum nulla inter Imperatorē, & Pontificem concordizvia relicta effet, Imperator annofequen-C ti M. XXCIV. Gregorio adhucin arceS.Angeli existente, dealiquot procerum, & Cardinalium Romanorum conlensu;quos partim vi,& metu, partim donis, & pollicitationibus in fententiam suam traxerat, GuibertumArchiepiscopum Rauennatem, ex cius auctoritate Brixing triennio ante Romanum Pontificem delignatū; in Antipapam Dominico die Palmarum Clementis III.illi nomine impofito, inaugurari fecit:à quo proximo Palchali fefo cum vxore sua Berta, Imperator, & D Pontificatú Romanum acciperet; aut Augustus coronatus est. Deinde, ad arcem S. Angeli oppugnandam, in qua Gregorius VII. permanebat, conuer-Sus, cùm cam acriter vrgeret, effecit, vt Pontifex coactus Robertum Guiscardum, cum maximo Nortmannorum exercitu in auxilium suum cuocarit, cuius aduentu Imperator perterritus, vrbe cum Antipapa aufugit. Robertus porrò in vrbem veniens, Gregorium arce eductum, suzsedi Laterani restituit : sed audiens Imperatorem, quem vebe effugauerat, reparatis ex Tulcia, oc

mam reuerti, fimulo; Romanorum inconftantiam veritus, Pontifice cx vrbe edudum, fecum Salernum vrbem munitifimam perduxit, vt ibidem, quoulq; pax daretur Eccleliz, permaneret. Vbi,toto anno M.XXCIV.& parte anni M.XXCV. víq; ad diem mortis fuæ commoratus est: cùm Imperator, & Antipapa Romam, co interim tempore,& omne Ecclesiz patrimonium occupaffent.

Quibus factis Imperator in Germamilitum copia, & Romanis commendatum in vrbe reliquit.

Anno deinde, qui secutus est M. Encomia XXCV. Vir vita venerabilis, prudenti/- Gregorij fimus, Catholicus, Deo amabilis, haresicorum malleus indefessus, Ecclessaftici iuris redemptor, ac cofernator folertifimus, perpetuáque memoria dignus Gregorius Papa VII. cum per aliquot menses Salerni fuisset, magna morbi vi premi cœpit, exitusque de hoc mundo tempus sibi adeffe cognoscens, ante tertium sui obitus diem, rogatus ab Episcopis, & Cardinalibus, qui fortè tunc cum Abbate Cassine fi Desiderio aderant, quid de Romanz sedis post obitum suum ordinatione iuberet, omnes hortatus eft, vt procul dubio nouum in suilocum Pontificem crearent, omnibusq' Abbatem Desiderium proposuit tanto muneri parem, Preteridenim, quod is S. R. E. Presbyter Cardinalis effet, prudentia quoque summa, & religione przcipua, fingulari Principum beneuolentia, amicitiaq; pollebat. Quod fi hunc flectere nullatenus poffent, vt Lugdunensem Archiepiscopum Hugonem, aut Othonem Oftiensem, fue Anselmum Lucensem Episcopos eligere, quàm primùm ipse defunctus elset studerent.

His ordinatis, cùm tempus obitus fui iam iam appropinquare cognoscerct, clamauit: Dilexi institiam, & iniquitatem odio babui; & propterca cxul morior. His diftis, & omnib. Ecclesiafticis Sacramentis præmunitus, gloriofus, 🗲 B.Pontifex 8. Kal. Iunij die Dominico, Indiaione 8 anno M. XXCV. animam čœlo

Cùm igitur in Principe Romano imperium ab Ecclefia præcifum grauiter percussam fuisset, Ecclesia quoque Romana tanto Pastore, qui interomnes principes pracipus zeli, ac aufforitasú crat.orbata, dolorem non modicú Fuit enim hic Pontifex vir fensit. gergivil, constantissimus, recti propositi tenax, & B horum temporum (criptor; Lego, in- cap.3. Vide qui à recta via nec minis, nec precibus vnquam ne latum quidem , vt dicitur, vnguem difeeßit. Homo antiqui exempli, & priscu ilis Romanis Pontificibus, qui diner-Japro Christo cruciàtuum genera pertulere, comparandue, audax, prudens, cautus, . & maximus Ecclesiastica libertatis affertor. Huic vni, cum omnes Lating Ecclesiz, tum przcipuć Romana acceptum referre debet, quod libera fit, & ab Imperatorum manu eruta, quod tot diuitlis, opibus, & profana ditione locupletata; quod Regibus, Imperatoribus, & omnibus Christianis Prin- C cipibus fit przfcda; à quo postrémo, vt omnia verbo vno coplectar, maximus iste, eximiusque status, in quo Ecclesia Romana est omnium Christianorum domina; cum antea, tanguam vilisancilla no ab Imperatoribus modò, sed à quouis principe Romani Imperatoris præsidiis fulto, premeretut, ab hoc maximé illius, & omni seculo tremendz, venerandzą; Romani Pontificis, & infinitz pznè potestatis ius manauit. Nam etfi ante Romani Pontifices, tanquam religionis Christianæ • Non om- capita, Chriftique Vicarij, & Petri fuc- D thece Palatinz, qui huius Pontificis viarbas, fed ceffores colerentur, non tamen corti

cate, vel quidquam decernete non au-

debat Papa Romanus. Primus omni-

um Romanorum Pontificum Grego-

tius VII. armis Nortmannorum fre-

tus, opibus Comitifiz Mathildis, mu-

lieris per Italiam potentisime confi-

Lain Gre-

ide de fa- auctoritas vitra protendebatur, quàm fie, non de in fidei dogmatibus vel asserendis, vel syrameide, tuendis. Ceterum \* Imperatoribus non loge & fuberant; ad corum nutum omnia fieaquitate. \* Non cft bant: ab eis creabantur: \* de eis iudi-

cipum bello ciuili laborantiüinflam. matus, præter majorum morem, contempta Imperatoris auctoritates & potestate, cum summum Pontificatum obtinuisset, Czsarem ipsum, à quo a non clectus, saltem confirmatus fuerat; non dico excommunicare, fed etiam regno, imperioque privare aulus eft. Resante ca fecula inaudita. \*Nam \*Non find fabulas, que de Arcadio, Anastasio, & fabula. Leone Iconomacho circumferuntur, 46.2. de nihil moror. Vnde Otho Frifingensis Pontif cape quit, & relego Romanorum Pontificum ge- 9na ad bbo fta, & nufquam inuenio aliquem corum an- diximin. tebanc Henricum à Romano Pontifice excommunicatum, vel regno privasum, & c.

Czterum ca, quz horum temporú Cardinalis quidam Benno, Germanus, indicitis ingratiam Impératoris contra Gregorium VII. scripsit, animus non est mo nonsi comi do refellere. cum resipia, quas huic mentatrin. Pontifici obiicit, partim falle, partim ridiculz fint, & nullius momenti: cui tum, quòd hoftis acerrimus Gregorij Pape fucrit; tum ex his, que dixi, nullatenus fidem adhibendam censee. Meam hanc sententiā confirmare posfunt horum temporum scriptores tam Germani, quàm Itali ; qui de huiuímodi perniciola discordia, tum ex instituto, tum obiter libros conferipsêre; interquos pracipui fuêre, Paulus Bern- + Minist rietenfis \* prefbyter Reginoburgis Ge- chin orde rochus Reicherspergensis \* Episco Canon. Ripus, Lambertus Schaffnaburgensis gufene. Hitlenfeldenlis monachus, Chunta- "Nen Eff-dus de Liechtenavy, omnes Germani: Praymas Ex Italis item Leo Marficanus, Epifcopus Oftiensis; Incertus auctor Bibliotam conscripsit, & nouissime Anselmus Episcopus Lucensis, Gregorij ipsius cooperator indefellus; qui hymnos, & alia, quz de Saluatoris nostri cruciatibus perferipta funt, de Giegorio ipfo interpretatus est: eiusque do-Arinam eleganti libro scriptam confirmauit vir literis eruditus, ingenio acutifimus, facundia précipuus, 🗞 quod omnibus maius eft, in Dei timore, & fancta conucrfatione celeberrimus, ita vi tam in vita, quâm poff M 🔺 mor-

272

. Non Efi-

mortem miraculis claruisse memore- A natione Italus, patria Parmensis, sumtur.

272

Is scribens ad Antipapam Guibertum Epistolam, in qua illum præuaricatorem, ac fuperbum vocat, atq; inter alia : Vt ergo, inquit, de Beato Patre nostro Gregorio dicam, quod de Cornelio feripfit Beatus Cyprianus : fattus est Gregorius Episcopus de Dei, & Christieius indicio, de clericorum pane omnium, &, vi verius dizam, omnium testimonio, de plebis,quatunc aderat, suffragio, de facerdotum bonorum virorum, & antiquorum collegio, cum nemo ante se factus esset; cum Alexandri locus, id eft, Petri locus, & gradus cathedre facerdotalis vacaret ; quo ocsupato de Dei voluntate, atg. omnium noftrum confensu or dinato, qui/quis iam Epifcopus volueris fieri, for as fieri necesse est ; non habeat Ecclesiasticam ordinationem, qui Ecclesia non tenet Unitatem. qui quis elle fuerit, licet multum de se iastans, sibi plurimum vendicans, profanus est, alienus eft, foris eft; & cum post primum secundus effe non posst, qui quis post unum, qui solue debes effe, fatime eft , iam non fecundus ille. fed nullus eft, &c. Idem & alij multi scriprores prodidêre.

Cæterùm, vt hanc rem lemel finiam, huiulmodi rerum occasione per- C niciolifima seditio, & harelis omnium pestilentissimaChristianum populum hoc tempore maximé peruagata eft, & orbis terrarum, li vnquam, hac tempestate à cardine bellorum procellis iactatus eft; & genus humanum vndiquearmorum turbincinuolutum fuit, ita vt nullius schismatis tempore grauiora Ecclesiam pericula, & calamitates paffam fuiffe legamus.

Gregorio VII.expedito, nunc quis Clemens III. Antipapa fuerit, & res D Verùm, cum Henricus Czsaradolesab cogestas aperiam.

# CLEMENTIS III. ANTIPAPAE ELECTIO.

\* Imo \$1 libidinem Inam expleres, & im dininü

LEMENSIII.quiin schif. mate contra Gregorium Pa-pam VII. ab Imperatore Henrico IV.vt \* imperijiueverierer, ratueretur, Antipapa creatus est. Fuit

mo loco natus, ex familia Corrigia, que cius vrbis aliquando principatum tenuit. Guibertus antea vocatus. Hic ab incunte ætate ad curiam Imperatoris, (que facerdotiorum colequendorum caula, \* vt noftro tempore Rome mos \* Differ eft, tunc ex toto Orbe terrarum fre- ratio Name Rema legequentabatur,)vt fortunam fuam expe simum eft riretur, accessit Chunrado Henrici III. 116mmal: in anla ilpatre rerum potiente. Cum autem a- legumi, dolescens cualifiet ingenio, facundia, praferrim & prudentia clarus, & nobilitate præ- cumin en cipuus haberetur, paulatim in gratiam feme vena-BHenrici II I. peruenit; à quo perma- lia, pratergnifice lemper tractatus elt. Apud vxo- né & Gierem verò cius Agnetem tantum gra- zi nemo im tia, & autoritate valuit, vt ipsum Itali- dicerer. ci regni Cancellarium creari procura- de Guiberrit. Eum enim prouidum, ftrenuum, & "...Maior erat cunprudentem virum in multis arduis ne- eus Guigotiis experta fuerat. Quo tempore ad bertus Epi-fcopus vreius nutum, & voluntatem totum 1m- bis Rauenperij pondus vertebatur; in quo mu- ne, doctus, nere Henrico III. Czfare Cadolum fapiens,& Pallauicinum in schismate contraAle- tus, exitixandrum 11. Pontifice creatum maxi- terat Parmæciuis mè fouit, &, dum potuit, in Pontificia seu Clerirus.ante dignitate protexit. Dum fuit

Cæterum Agnete Imperatrice à re- Electus rum cuta submota, quibus diu post Gregorius, Henrici III.mariti sui mortem, quòd iste Gui-berrus ipfi puer crat adhuc filius cius Cafar Hen-iurauit. ricus, præfuerat; cum negotiorum Imperialium morem tractandum pro Rege puero Anno Colonienfis Archiepiscopus ex Principum consensu fuscepisset, Guibertus officio suo priuatus eft; Vercellensi illi Episcopo subrogato, cum multorum Imperij procerum inuidiam ob virtutem contraxisset. censè tutorum potestate exiisset, cognita Guiberti industria, & virtute, cu inter intimos amicos, & confiliarios fuosacciuit; & non longe post Archiepiscopum Rauennatem designauit. Mortuo Alexandro I L per aliquot tempus in officio permansit, & Gregorio VII.qui ei successerat paruit. Cùm verò eius ab Imperatore animi alienatione cognouisset, Pontifice, cui obedientiam præstiterat, prodito, ad Imperatorem se contulit, cumque vehemen-

274

#### 275

tra Papam Gregorium concitauit.Quo postremò Brixinæ ex Imperatoris au-Aoritate Pontificatu priuato, Anno M. X X C. Pontificatus eiusdem Gregorij, VII. Guibertus iple Imperatoris iuffu VII. Kal. Iulij; Indictione III.ab. Episcopis, qui in co couentu aderant, eidem Pontifici subrogatus eft, & Clemens III.appellatus; qui in schismate contraGregorium VII.Victorem III. Vrbanum II.& Palchalem II. leditan-M. XXCIV. Romz XI. Kal. Aprilis die Dominico Palmarum ab Episcotino, cum Cardinales deeffent, inauguratus proximo Paíchali feíto Imperatorem Henricum cum vxore Bertha coronauit. Audito verò Roberti Guiscardi NormannorumDucis aduentu, qui in auxilium Gregorij VIL in arce fancti Angeli conclusi veniebat, Imperator, & Antipapa Vrbe excesserunt: Guibertus quidem in Lombardiam; Imperator verò inGermaniam, vbi anno sequenti M. XXCV. Moguntiz Episcoporum Germaniæ Synodoco-& abrogationem Gregorij VII. confirmari jussit. Quo tempore Herimannoprimum, deinde co mortuo, Egberto alio Regibus à Saxonibus contra se creatis, ita nouis bellis ciuilibus implicari cœpit, vtrebus Italicis amplius fic vacare non posset. Porrò autem Roberto Guiscardo ex Vrbe cum Gregorio VII. discedente, Guibertus ad cam reuersus cum Imperatoris Przfecto arcem S. Angeli, & omnia ferè eius loca obtinuit.

Audita interim Gregorij VII. & quiilli successerat, Victoris III. mor- Dry vitra montes erant, cum imperatorem te,cumVrbanum II. suffectum effe cognouisset, tum primum intellexit aducrfariorum suorum odium in se perpetuum effe, seque nunquam Pontificatum Romanum pacificè obtenturum. Quare toto Vrbani I I. Pontificatu vario \* cum Hildebrandina factioorrhodoxie. ne Marte conflixit, modo Vrbe extorris, modo ca potitus scilicet, prout sibi fecunda, veladuería Romanorum, & Imperatoris Audia grant, cam tamen.

\* ime cum

menter ambitione inflammatus, con- A maiore Vrbani II. Pontificatus parte obtinuit Vrbano ipío Vrbe fugato.

Paschali porrò II. creato, cum aduersus cum seditionem, & bellum ci= uile aftruerer, tandem in arce S, Angeli, que sui iuris adhuc erat, mortuus eft, & ad Ecclesiam Rauennatem, in qua sepultus est, translatus Pontificatus Anno X X I, Christi verò M. C. I. Fuithic Clemens vir vtique literatus; ingenio, eloquio, nobilitate, cæterisque animi, & corporis dotibus inftrunos plus minus XXI. Anno deinde / &iffimus,& perfonæreuerentia admodum clarus; &, qui forsitan Deo placuiffet,nifi vi, & ambitione inflammapis Bononienfi, Mutinenfi, & Placen B tus, ea, que fibi non licebant, tentaffeti nec Roma tune, nec Rauenna benè vfus; & qui fupra vnum Papam Gregorium viuentem, quanquam, vt iple dicebat, coactus, ascendit, & tribus fibi inuicem fuccedentibus fuperuixit : extorris diu vtraque lede, & Romana, & Rauennate, malens, vt fæpe dicere folitus erat, se Apostolici nomen nunquam susceptife. Cuius cadauer postmodum, pace inter Henricum V. & Paschalem II. facta, de sepulchro, vbi quinquennio iacuerat, abstractum, gregata, ordinationem Clementis III. C crematum est iussu Paschalis II. omniaque cius acta in Synodo Laterani congregata irrita facta funt.

De co ita quidam horum temporum auctor scribit : Guibertus, qui poft prastita domino suo beata memoria Gregorio VII. fidelitatis iuramenta, & obedientiam feptem annis exhibitam, inuafit Apoftolicam sedem, Henricum g. Imperatorem absoluit ab observatione iurisiurandi, quod apud Canufium Lombardia opidum olim Gregorio Papaprastiterat, cum Romam attraxit, & cum co oppugnare Ecclesiam Romanamcapit. liverd, qui exparte Gregoin Italia commorari cognouiffent, aduerfus eum rebellare disponunt. Contra hos Imperator accedens, vario belli euentu, plurimis praliu sape pugnamit, magna utrinque cades, incendia plurima, direptiones g, contigere. Relictis tandem in Germania copius ad obfistendum sumptu tum suos tum conductivio milite, Romam, & fuburbana omnia rapınık, incendiuğ, & čadibus, quanta potuit, acerbitate veza= nit : tandem Simone fuo precio magis,quàm wirth

# Admonitio de

virtute, in Apostolica sede locato, Imperij A eius ý, complices, vel qui se illi propter anaab co accepit coronam, tam non fauentibus fibs. suis q, complicibus Romanis , quàm non contra dicentibus, atrocisimam mouit persecutionem. Huius reigratia, totus ferè Imperij Romani Ecclesia defolata, & religio Christiana dissipata, & plusquam vigints millia hominum, agente Guiberto , plerisĝ locis funt sefe. Qui etiam, pulfis Catholicis Episcopis, & Abbatibus, aling, Ecclesiarum prapositis, doctrina, & religione praftantibus, sceleratos, & illiteratos singulis sape singulos, plerung binos, annu singulus Magistri sui Simonis mercimonio exectan-B do substituens in depradandis locis sanctis, fibig, non fauentibus Christianie, imo ipfis quoque fauentibus, dum non effent, qui armato refisterent, longe, lateg, sautta Neronis, & Decij perdita voluntate graffatus est. Idem vero, qui multo rectius demens Papa, quàm Clemens dictus effet, in oppido suo, quod argenteum dicitur, excelsa fabricata turre prestolatus Simoniacos angelos, cum quibus volando in paludem flygiam rueret, Deo, per omnia, Gregorio Papa fauente, cruribus suis confractus, cum illi nemo Apostolicam obedientiam exhibaerit, vel reuerentiam , prater 1mp eratorem,

277

ritiam, que est idolorum seruitus, vel perpetud, vel ad tempus sub surisiurandi Sacramento crediderunt : quorum plurimi. quibus eius perfidia claruerat, dum execrabilis diuina immolares facrificia,non adeffe tolerabant, scientes eum nullo Romano successisse Pontifici; sed perfidum, periurum, inua forem, & Simoniacum Gregorio Papa ſuperadditum fuiʃʃe. Catbolici verò qui zelo Dei fidem, ac religionem tuebantur, Gregorio Papa, sanctisase, ac religione prastanvrbibus, monasterius, Ecclesiug, prefecit ; tiadharebant. Ita Leo Episcopus Ofti- cap. 69. ensis libro III. historiz Cassinensis.

> Czterum mortuo Clemente III. vacauit in fua obedientia fedesaliquot dies. Nam in schismate contra Paschalem Papam I I. aliquot habuit fucceffores studio Imperatoris Henrici in Italia ab eius Præfectis, ducibus,& fautoribus infelici satis ipsis exitu creatos; quorum primus fuit Albertus quidam

Attellanus: dein Theodoricus, & Maginulfus. De quibus omnibus agit postea Onuphrim.





# D M O N I T I O IOANNE WOLFFIC

in vndecimum mendaciorum & calumniarum fuarum centenarium comportasse, quidquid contra Gregorium VII. olim

vel simonia, vel scortatio, vel vtraque, furiosè effuderat.Inter cætera.quæ adfert.adducit quoque scriptores cotra Gregorium VII. fed tam obscuros, vt vix appareant. Supereminet omnes Sigebertus; quid tamen ifte ad illos, quos fupra recentuimus? Qualis Benno Pleudocardinalis tenebrio? Quàm ignotus Hugo Blancus seu Candidus: qui farraginem quandam contumeliarum & probrorum aduerfusGregorium ad VVormaciense synedrium attulit. Sed vbi vllum cius, extra Bennonem, exemplar

ONVIMVS suprà, VVolffium A superest? Quem his coloribus depingit Domnizo in vita Mathildis.

> Huc Hugo tunc falfus venit, qui dicitur Albus. Officit hic multie Romana presbyter vrbie. Ter damnasus erat ; pretio , qui restituebat Emptores Christi templorum, iun & us & ipfie Aduersus Papam, fingens mala, latificabat Corda malignorum, Regis fimul & fociorum.

Nominat quoque Lupus iste Venericum Vercellensem Antistitem. At licet hic à parte schismaticorum steterit, dissimulandum tamen non erat; qua styli moderatione in fua scriptione vsus fuerit. Audi Sigebertű in Catalogo scriptorum Ecclesiast. cap. 161. Venericm ex Scholastico Trenerensi Episcopu Vercellenfis, (cripfit librum fub perfona Theodorici Virdunenfis Episcopi, ad Hildebrandum , fine Gregori-

increpans. fed vt feniorem obsecrans, & patrem ; & amicabili inductione quafi affectu dolentis suggerens ei omnia, qua contra ius legum, & fas religionu eum fecisse, & dixisse diuulgabat loquax fama. VVolffius nil dubitat hunc Venericum effe Auctorem Apologiæ Henricianæ; quam iple cum suis inepte librum de vnitate Ecclefie indigitat. De qua infcitia iam alibi egimus.

279

Profert quoque Rolandum, Parmenfem, vt inquit.sacerdotem. Illum.opinor, intelligit, quem VVormaciense Conciliabulum Romam ablegauit, vt decretum putatitiæ depositionis ad Gregorium perferret : qué Auctor, qui res gestas S. Anselmi Lucensis literis confignauit, appellat filiam faculi; bamum diaboli : inuentorem omnu fere mendacij. At B læ Architectu Numburgenfem, feu Naudic, oro te, VVolffi, quid libri fcripht & euulgauit iste Rolandus, vt à te merito inter scriptores contra Gregorium VII. collocatus existimari à nobis queat?

Prædictis additur VValramus Naumburgensis Episcopus; cuius Epistolam ad Ludouicum Comitem egregiè excepit Stephanus Halberstattensis in Appendice ad Marianum Scotum. Producit quoque Illyricus in Catalogo Testium commentationem VValrami de inuesticura Episcoporum per Episcopos facienda; ineptam prorsus, & plenã ignorantia veræ historiæ; vt pronum effet oftendere ; si hoc nunc ageremus. Inde VVolffius confectă Epitomen in luum vndecimu Centenarium retulit : ne tam pre- C tiola gemma cento ille calumniarum care-

Paulum Bernriedensem & Gerochum Reichersbergensem appellat VVolffius Proditores. Qua de caussa? Quia Gregorium VII. scriptis defenderunt contra schifmaticos: En graue crimen, dignumqinotaritam graui & acerbo conuicio: quod tamen ad duos istos scriptores non penetrat, tum quia alis caret, tum quia ipfi iam in eum locum euecti sunt, quem talia iacula ferire non possunt.

Quàm verò cautus & circumspectus est VVolffius.cum ait;Otbonem Imperatorem fuisse à Pontifice Gregorio excommunicatum, quod nollet confentire,vt baredit às Mathildu ad Romanam Ecclesiam deuolneretur. Num Gregorio D huius decreti auctorem, persuastrem, & sub-VII. vel Mathildi vlla cum Othone Imper. contentio fuit ? Vtrum autem Mathildis Azoni Marchioni Astensi nupta fuerit; & num ab eo per diuortium separata, intelliget VVolffius, fi, sepositis nonnihil chartis infamibus & Volusianis, meliores libros euoluere velit, nominatim Tom. XI. Baronij, Anno Chrifti M. LXXIV.Num. 26. & legq. Sed non obsequetur; quia si morem gerat, euanelcere videbit criminationem;

um Papam, de discordia regni, & facerdotij. no eum A quaGregorium VII.ob hoc ficitium connubium fictitie difiunctum verberat.

> Exfcripfitidem VVolffius ex Zvvingliano Srumpfio Epistola conciliabuli VVormaciensis Anno Domini M. LXXVI. ad Gregorium VII. datam. Inter Episcopos. quorum nomine scripta fertur, numeratur Burckardus Halberstatensis. At quo iure, cum tempore huius conciliabuli Burckardus ab Imperatore in vinculis teneretur, cum aliis Saxoniæ dedititiis principibus, vt planum fir ex Brunone de Bello Saxonico. Nominatur Henricus Metenfis. At Metenfis tú non erat Henricus, sed Hermannus, seu Herimannus, vt patet ex Lamberto & aliis. Nominatur Eppo Neapolitanus. Sed Eppo ille erat Episcopus Crizensis. Forsan Episto-

burgensem Neapolitani vocabulo exprimere voluit. Sed quis, quzlo, veteru Naumburgensem Episcopum aliquando vocauie Neapolitanum? Omnino hzc recentioris funt styli, ne dicam figmenti. Sed V Volffius criminationum perquam prouidus eft coaceruator. Paulò antea ex fibi fimili Rhaplodo Schardio dixerat, ab omnibus Epifcopis Galliz & Germaniæ, exceptis Saxonibus, damnatum fuisse Gregorium VII. in Synedrio VVormacienfi; Et tamen postea Saxones nominat. An non enim Saxo Burchardus Halberstatensis, & Episcopi Mindenfis, Padebornenfis, Monasterienfis, Hildisheimenfis, Ofnaburgenfis? Quis enim nescit VVestphaliam olim Saxoniæ fuisse annumeratam? Et quomodo omnes Germania & Gallia Episcopi condemnarunt in VVormaciensi conuenticulo Gregorium, vt cx Schardio affirmat VVolffius? Vbi in Epiltola, quam profert ex Stumpfio. apparet Episcopus Coloniensis? vbi Auguftanus? vbi Paffauienfis? vbi Salisburgenfis ? An non funt ifti Germani? Præterco alia Schardij mendacia , quæ VVolffius <del>ex-</del> scribendo & iterando fecit sua.

Oggerit eadem Stumpfiana & VVolffiana Epistola decretum Nicolai I I. Pontifia cis,quo fancitum,vt nullu vnquam Papafierer nisiper electionem Cardinalium, & approbationem populi, & per confensum auttoritatemg, Regu ; Et addit Epistola, ipsumHildebrandum fuisse fcriptorem. Sed vchac omnia absque vlla dubitatione vero consonarent, Gregorium tamen non ferirent; qui summo Cardinalium, cleri & populi Romani assensu , Pontifex creatus fuit, cuius electionem postea iple Henricus ratam gratamque habuit, vt suo loco vidimus. Deinde, cur ipsimet fchifmatici hoc decretum nó obferuarunt? Nam Cadaloum & Guibertum elegit, imo intrusit Henricus absque vlla prorsus cleri &

foli hoc ius fibi vendicare tentarunt ; vt quem vellent, Pontificem crearent; fiue Romanis confentientibus, fiue diffentientibus,? An non priuilegium amittere dignus est, qui intra priuilegij metas senon continet, presertim, si cò etiam audaciz procedat, vt contextum eius addendo vel detrahendo corrumpere audeat; quod à schismaticis in hac ipsa Nicolai constitutione factum fuit, vt probat Baronius Anno Christi M. LIX. Ex Cardinali Deusdedit in libro contra inuasores, Simoniacos, atque schismaticos. Cum in codem decreto sautum effet, inquit Deusdedit, vt Roma Pontificu electio à Romano Clero, & populo ageretur , & postea notificaretur ipsi : prafatum violantes decretum, elegere (quod eix non licebat) prim Cadaloum Parmenfem,poftes Guibertum Rauennatem, induentes eos Apostolicu infignibus, vocantes Apostoli- B dum viueret, vel filij dum & ipse viueret. Memicos, Apoftatas, & Antichrifti pracurfores. Praterea autem prefatus Guibersus, aut fui, vt fue partifanorem adscriberent, quadam in codem decreto addendo,quadam mutando, ita illud reddiderunt à fe dißidens, vt aut pauca, aut milla exemplaria fibi concordantia valeant inneniri. Quale autem decresum est, quod à seit a discrepare videtur, vt, quid in to potisimum credi debeat , ignoretur ? Et hoc quod Henrico parenti & filio concessum fuerat, vt schismatibus, quibus tunc scindebatur Ecclesia, occurreretur, & seditiosi ac Simoniaci, interposita aliquantulum Imperatoris auctoritate coërcerentur, ne contra legitimè electos Pontifices infurgerent, postea in violentiam, tyrannidem & turpissimam nundinationem abiit, Imperatoribus ex patronis & defensoribus legitime electi Papz in oppugnatores conuerfis; qui totum ius constituendi. confir-

ri & populi Romani approbatione. Cur A mandi & deponendi Romani Pontificis penes se esse contenderent; Cuiusmodi priuilegium, vel potius, vt à nonnullis appellatur, prauilegium Imperatoribus concedere, Nicolao nunquam in mentem venit. Quapropter licet Hildebrandus Archidiaconus, huic decreto Nicolai subscripfisset, nil tamen deinceps contra subscriptionis suæ fidem perpetrasset, quandoquidem vltra terminos priuilegij, processum est 3 & non modo fummus Pontificatus, fed & alij infrahunc regali auctoritati ac nutui fubiecti.

> Obiicitur in Epistola supradicta etiam hoc Gregorio VII. quòd fub Henrico II. Imp.Henrici IV. Regis & Imperatoris III. iuramento se obstrinxerit se nunquam pasfurum, vt velipfe, vel quilibet alius Papatum fusciperet, abiq, affensu & laudamento vel patric nit huius obiectionis Bernaldus quoquesi rectè memini, Sed vt verum esser, quod isti obiiciunt ; attamen nil proficerent ; quia Gregorius non iniit Pontificatum absque Henrici I V. approbatione & affenfu, vr iam non semel monstrauimus. Illud fabellis accenfe,Hildebrandum iuraffe. nunquam fe Pontificatum suscepturum. Nimirum, quiduis fingendum est, ne legitime in ouile Dominicum videatur ingressus; & vt tali iureiurando sefe obligasset, hoc ipso tamen vinculo eius solutus fuisset; cò quòd renitens acinuitus, vnanimi Ecclesiz consensu, in Petri Cathedram sublatus fuerit. At satis de VVolffio. Volmet nunc facite coniecturam caterum, quid id fit bominie, cui Lyco

(Lupo) nomen fiet.





# FXDEX APOLOGIAE PRO GREGORIOSEPTIMO PONTIFICE.

# CVM ADIVNCTIS OPVSCVLIS ET APPENDICIBYS.

| 1 Anna          |  |
|-----------------|--|
| - ATON I        |  |
| Aron t<br>Abbas |  |

Aron tolerat idololatras. Abbas decimas & primitias ad Epifopos pertinentes ne detineat. 72

A.

Abrabam in fancto numero victor regum impiorum. 195. ab eo qui aterni facerdotij eft forma,benedicitur. ibid. Acacius Episcopus depositus & condemnatus. 47.53. feipfum damnat. 67. Petro cuidam excommunicato communicat. ibid. Patriarcha Cofantinopolitanus. 170. à S. Felice Papa anathematizatus.ibid.ab/g.omni Synodo Canonicè ab Apostolica Sede damnatus. 200. aliàs Achatius. ibid. malè bona ministrando, fibi tantum nocuit. 215. excommunicatoriam Felicin Papa epiftolam noluis recipere. 216 Adalbero VVirzburgenfis Epifcopus. 26 Adalbertus Doctor facto verbog difertus. 41.42. triginta annie mundo crucifixue. ibid. & 165.

- 166.à Bernaldo laudatm.ibid.presbyter.165. à Bernhardo fine Berenhardo laudatm. 168. 169.197
- Adam primu bomo pro pecçato de paradijo deiectu. 179

Adamiu Durischim settarim. Adrianus Papa canonum Conciliorum epitomen confecit. & Karolo Imp.tradidit.126.Vide V. Hadrianu.

Adrianus II I. Papa, qui & Hadrianus. 248.255Aduentus Domini duplex.Aduentus Domini duplex.Eneas Syluius epitomator Blondi.29Africanum Concilium clericos Donatifarum cum<br/>Ordine recepit. 48.eius epitome ab Hadriane<br/>Papa Karolo Imperatori tradita.126. probi-<br/>bet rebaptizationes, reordinationes vel trăf-<br/>lationes Epifcoporum.214

| Agathense Concilium.                        | 125    |
|---------------------------------------------|--------|
| Agnes Imperatrix.                           | 274    |
| Aiftulphus rex Longobardorum. 252. 253. à   | Pipina |
| rege Francerum victus.                      | 253    |
| Albertus Abbas Stadenfis.                   | . 28   |
| Albertus Attellanus Antipapa.               | 277    |
| Albertus Crantzius.                         | 30     |
| 8. Albinus Aurelianensi Concilio interfuit. | 125    |

Alboinm continentiam clericorum iifdem fere argumentic olim oppugnanit, quibus bodie baretici. 24. 41. 42. 10price vir pius & doctus. 41.42. male tornatas (cripfit epiftolas, ibid. facerdos.75.76. incontinentiam concedit facerdotibus, imd Epi/copis.79 mentem mutaffe videsur. 83 84. amicus Bernaldi. 86. amitam admonitionem fernit, & contumeliose respondet. 86. 87. laudat Paphnucium. 87. Catholicam veritatem fectam nominat. 90. Pelagianus, blaspbemus, seruns pescati.ibid. iterum contumeliese rescribit.93 calumniatur Pontifices sui temporis. 96. antilogiam fingit inter Gregorium & Siricium Pontifices. ibid. refutatur. 99. & seg. sacerdotibus vxores concedit. 102. in Gregoriani anathematie eculeo suspensies. 107, filio iamdudune baptizato patris peccatum imputat. 108.tertid à Bernaldo admonitus.ibid. Bernaldo reconciliatus. 111.112

Alefredus Hildesheimenfis Epifcopus. 53 Alexander Papa à B. Petro quintus, potius in camino ignis concremari, quam mentiri fortifimus athleta delegit. 150. nec loquendum eis effetestatur, quibus vel Epifcopus pro ficleribus corum fentitur aduerfus. 151. citat S. Petri inftructionem in ordinatione S. Clementu. ibid. decreta fua martyrio confectamit. 204

Alexander II. Papa, qui & Anfelmus. 17: ante N Ponti-

Pontificatum Lucenfis Episcopus. 241. in Laterano vita functus ibidemqúe sepultus. ibid.

Alfridus Hildenesbeimenfis Epifcopus omnia Sacramenta prater Bapti/mum, ab anteceffore fuo Bbone pfeudepifcopo collata annibilat. 193. 194

Alphanus Archiepifcopus Salernitanus. 20 Altmannus Patauienfis Epifcopus. 26 S.Ambrofius ottaua die post baptismum ordinatus. 52. in ordine Neophytorum víque ad finem vite Sacramenta ministrauit, ibid. testa-'tur, apud antiquos idem fuiffe Episcopum & Presbyterum. 143. in depositione albarum confectatus ad Epifcopatum. 190 Anacletus Papa, ab ipfo principe Apoftolorum presbyter ordinatus. 128.161 203 Anaftafius Pontifex Romanus, temporé S. Auguftsni. 2.3 Anaftafins I I. Papa. 47.53 Anatolius Patriarcha Conftantinopolicanus, in Cocilio Chalcedonenfi. 123. à S. Leone Papa cohibitus. 156 Ancyranum Concilium ante Nicanum, 126 Andreas Ratubonensis Chronographus. 20 Andreas Tarentinus Episcopus ob dubium crimen sub conditione depositius. 202

- Anno Colonienfis Archiepiscopus, dilectus Deo & bominibus.20.Henrici Imp. adhuc pueri tutor. 274
- Anfelmus Cantuarienfis nullam falutem dicere vult VValramo Episcopo Naumburgensi excommunicato. 21. opusculum de procesfione Spiritus sancti edidit contra Gracos. ibid.
- Anfelmu Episcopus Lucensis 13. tam in vita, quam post mortem miraculis clarus. 14. quo tempore obierit, & vbi. ibid. Gregorij VII. Papæ discipulus. 15. 16. monachus. 15. in ipsis secularibus negotius sape excessit mente. 16. diuinis reuelationibus interdum confortatus ibid. à Gregorio VII.designatus ad Pontificatum. 270. Gregorij VII. cooperator indesessus. 272. bymnos quosdam de Gregorio VII. interpretatus. ibid. maxime laudatus. ibid.
- Autiochenum Concilium, cuilibet damnato fi aliquid do facro ministerio attingeret, omnens spem restitutionis vel locum fatufactionis penitus denegat, omnesá ei infra damnationem communicantes sub excommunicatione damnat. 54. eius epitome ab Hadriano Papa Katolo Imp. tradita. 126. à Chalcedonensiconcilio roboratum. 150. officia damnatorum clerscorum à populu rècipi probibet. 150. 155

S. Antoninu. Apostolis tolerant pseudoapostolos. 4. in suis Canonibus damnarunt eos qui secundam manus impositionem accepisse detegerentur. 52. bonoresimiles, potestate discreti. 170

| Arauficenfe Concilium.            | 125                |
|-----------------------------------|--------------------|
| Arcadim Epifcopus ex Italia, lega | tus Apoftolica Se- |
| dis in Concilio Ephefino.         | 122                |
| Aretatense Concilium.             | ,<br>125           |
| Ariant, omnesque illis consentien | tes vel communi-   |
| cantes, à Nicano Concilio         | damnati 58         |
| Arnolfus rox Catholicus interest  | Synodo Triburi-    |
| ensi.                             | 176                |
| Afinus ftans ad aram , Pradicant  | u fymbolum. 7.8    |
| Afina Baalam Prophetam corripi    | it & àgladio refi- |
| ftentu angeli eripit.130. n       |                    |
| am si reprobu Prophesam a         |                    |
| taffet.                           | 130.131            |
| S. Atbanasius Presul Alexandris   |                    |
| pars Concily Niveni.121.6         |                    |

pars Concilÿ Niveni.121.ab Ariani beretica prefumptione depositus. 198 Auentinas parum fane fidei & dottrine firiptor.

Auentinus parum janz jides Cr doctrine jeriptor. 229.230.231.232

- D. Augustinus cathedre Romana & Apostolica Esclefia coniunctus, 2. à Romanis Pontificibus inter Magistros, dum adbuc vineret, babitus. 51. eius opuscula à Romanis Pontificibus Synodali iudicio pro authenticis recepta ibid. fubscribit Concilio damnanti sub excommunicatione eos qui excommunicatu communicarent, 62. vete ipfius facta (criptura armarium. 76. interfuit Concilio generali. ibid.penè ex fingulu libru fuu non pauca retractauit. 81. S. Hieronymum & alios caute legit. St. 82. eine Categoria & feriptum de electione lacob & reprobatione Efau, non recipiuntur. 101. vir omnium virtutum. 124. Hipponeregienfis Episcopus. 125. magister optimus, etiam Pontificum Romanorum iudicio. ibid. laudatus. ibid. cuntis vbique & amori & bonori. ibid. egregius Doctor. ibid. ad Epbesinum Concilium ab Imperatore inuitatus. ibid. nec cum forore babitare confenfit. 136. liberat animam fuam non tacendo. 158. detrabendum fuadet feueritati ve confulatur charitati.176. neopbytos licet ante communionem morte preuentos, non tamen Sacramento, id eft, virsute Sacramenti carere testatur. 212. Sacramentum ordinationie etiam in damnatie permanere testatur. 216.217 Aurelianense Concilium. 12°5, Aurelius Cartbaginenfis Archiepifcopus teftatur ca-
- Aurelius Cartbaginenfis Archiepiscopus tejtatur salibatum facerdotum effe ab Apostolu. 76

### ₿.

Balaam ab afina correptus. 130. idem & Heliu, id eft, diuinus.ibid. Beatum Iob arroganter dotet.ibid. Propheta à Balac rege Moabitarum ad maledicendum filiú Ifrael conductus. ibid.

Balac rex Moabitarum Baalam prophetam ad maledicendum filiu Ifraël conducit. 130 Balaus plurimas de Pontificibus fabulas suulgauit. 3

Baronim

Baronim Cardinalie Bertoldo fon Bernaldo bene precatur. 217.218

- Daptifmus extra Ecclefiam effe non potest. 47. 48. bareticorum ratus, dummodo baptizent in nomine Patrie, & Filij & Spiritus fancti. 191
- Bafilius Imperator Conffantinopolitanus. 5 Beatius est bene mori, quàm male viuere. 21 Benno Ofnaburgensis Episcopus doctrina & religione clarus. 193
- S. Benno Mifnenfis Epifcopus vir fanctus Gregorie VII. conftanter adbafit. 222. Langio vir Dei. ibid.
- Benno pleudocardinalu Gregorium V I I.calumniatur. 11. videtur ab aliquo Lutherana confitus. 12. mendaciorum faber & architectus. 13.217. fide indignißimus.218. barbarißimus & folacißimus. 230. 231. ineptißimus. 231. 232. eçiam Ounpbrý judicio. 272
- Berengarius bereticus Sacramentarius.221.in Concilio Romano à Gregorio VI I.celebrato,eiurata barefi, Catholsca fidei profeßionem edidit. ibid.
- Bernaldus Conftantienfis. 31. oculatus teltis verum à fchifmaticu fuo tempore gest arum. 34. Trithemio Bernoldus, Cufpiniano Bertoldus. 35. 36. presbyter. ibid. edidit Chronicon. ibid. non videtur fuiffe monachus.40.41. discipulus Bernardi Constantiensium scholarum magistri, postea monachi Corbeiensis. 45. Apologeticum scripsit pro Gregorio VI I. post mortem illius. 64. etiam improperants charitatem offerre paratus. 85. quo tempore feripferit epiftolas ad Alboinum.111.112.filim dextre.iii. decreta Romane Synodi fub Gregorio VII. defendit. 117. & feq. de Sacramentis excommunicatorum cum Bernardo disceptat. 165. 166. Doctorem Adalbertum laudat.ibid. Berenbardam fe foribit & de-168 fcribit.
- Bernardus fiue Bernaldus monachus de S. Blafio. 39.40. princeps sua asatu philosophorum... ibid.
- Bernardus Conftantiensium scholarum Magister, postes monachus Corbeiensis in Saxonia.24. negat à schismaticu & ab eorum communicatoribus Sacramenta poffe confici 25. nimio zelo aliquantulum excessit. 25.32 ordinis S. Benedicti, cænobij S. Viti. 37. 38. laudatus. ibid.Bernaldi feu Bernold: praceptor.39.40. 45. etiam magifter fibolarum Hildesbeimensium.165.166. ab Adalberto & Bernaldo laudatus. 167. Adalbertum magnifice falutat. 169. fedem Romanam veneratur ve tribunal Christi, eius Pontificem vt facrarium Spiritus almi, eius decreta.vt caleftie curie editta. 183. venit Conflantiâ Hildesbeimium, inde Corbeiam. 193. Adaiberto olim magiftro v/u. 196. facerdos. 198. verisatem 211. libenter andit.

| Bari | oldm fen Bernaldm Conftantienfis. 23.    | 31. 🗸 |
|------|------------------------------------------|-------|
| •    | feq. 35. 36. rectime Bernaldus. 117. 118 | 202.  |
|      | 217. à Baronie Cardinali laudatur.       | 218   |

| Blondus biftoricm.   |   | 25                     |
|----------------------|---|------------------------|
| Bonifacius Papa,     | ' | 52.20                  |
| a particular a Grand |   | Commission & Committee |

- S. Bonifacius Episcopus in Mogentiensi Concilio. 125. Archiepiscopus Magontiacensis. 145. Concilio Apostolica authoritate prasuit, ihidem..
- Bonifacim presbyter Apostolica Sedie legatu in Cocilio Chalcedonensi. 122
- Bruno biftoricu: 27.Henricum l V.fuis coloribus depingit. 219.220
- Burchardus Halberstatensis prasul Henrico IV. Imperat. innissu. 233. 234. ab Imperatore in vincula cum aliuSaxonia dedititiu principibus coniectus 28a. Saxo. ibid.

Burgbardus Mifnenfis Prefectus ex equo cadens ex pirauit. 19. fcbifmaticus.28. equo fubito confiftente, à fuis inuaditur. ibid.

## C.

- Cadolus vel Cadalous Parmenfis Episcopus, Pseudopapa. 240. armata manu bis Romain veniens, bis vrbe fugatus ibid. in Concilio Mantuano depositus ibid. in schissmate contra Alexandrum II. Pontificem creatus. 274. d Guiberto protectus. ibid.
- S.Celeftinus Papa. 51. vir Apoftolicus.125. S.Auguftinum laudat vt magiftrum optimum à fuis prædecefforibus babitum. ibid.
- Calibatu olim à clerici il/dem argumentis oppugnatus,quibu bodie ab bareticis, 32. 33. Sacerdosibus & Leuitis ab ipfis Apoftolu indichus. 76
- 8. Cafarius Agathensi Concilio interfuit. 125
- S.Calliflus Papa. 59.martyr. 162. confpirantes contra opifcopos fuos Gallicanos damnat. 206. 207
- Canones facri à Spiritu fanctio dictati. 153. corum violatores videntur blassbemare Spiritum fanctum. 153. 156. proprij sunt facerdotum. 196. iubent, ne ante diem tertium ab obitu pastoris, noum Pontifex eligatur. 242. dictati appellati. 249
- Carnes comedere in Parascene pro sola Ecclesiastica confueradine deuitamus, ne prauaricatores diuina legu iudicemur. 66. non comedenda diebu Sabbati. 72
- Catolomannus, qui & Catolus, Epifcopus Conftantienfis Simoniassu ab Henrico I V.Cafare intrufus. 175
- Carolu:Magnu, Pipini filiu, rex Francorum, Saxonico bello implicitus, in Italiam Ecclefia Romana auxilio euocatus. 253. Defiderio rege Longobardorum acce victo & c>pto Longobardorum regnum in Françorum ius tran-N 2 fulit.

196

Batie. ibid. ex regno Longobardico tres partes fecit, vnam fibi, alteram Ecclefia Romana, tertiam Imperatori Conftantinopolitano attribuit. 253 254

Cartbaginen/e Concilium. 52. ducentorum septendecim Privum. 171. Apostolica au&oritate firmarum. ibid.

Cafiodorus ex fenatore monachus eruditifimus. 81. biftoriam Tripartitam ordinauit. 81. 82.Diuememoria. 97. laudatus. ibid.

Cathedra Apoflolica, S. Porri, & Moyfis. 2.3

Cathedra vendentium columbas euertitur, quando Simontaci facerdotio priuantur. 129 Catholicus non babeatur, qui non concordat S. Romana Ecclofia. 249.250

Cato tertius de celo cecidit. prouerb.

- Chalcedonense Concilium monachos Episcopu subiettos fore decreuit , ipfosg, Ecclefiafticu fta-- n' tutie inobedientes anathematizauit. 62. vnum ex quatuor Conciliu vt fancta quatuor Euangelia venerandu, ibid. Eutychetom cum fuis obedientiariis anathematizauit. 63. 120. Diofcorum cum Eutychetereprobat. 120. tempore Marciani Imperatorie & S. Leonis Pape. 122. per duodecim dies celebratum ibid.decreuit in vnaquaque prouinciabis in anno Concilia fieri. 124. prouincialia Concilia priora canonizanit. 125. ex primu quatuor tempore, non dignitate vltimum, 126. vfque ad fanguinem vindicandum. ibid. quolibes modo per pecuniam ad aliquem facrorum Ordinum gradum vel officium aliquod promotos absque omni fpe recuperationis deponit. 127. fpiritualium officiorum venditores & mediatores cam ipfis emptoribus degradandos vel anathematizandos decernit. ibid. difpensatori Ecclefiaflicarum rerum per pecuniam promoto . offitium difpenfandi iubet auferri. 128. omnem Ecclefiasticam folicitudinem per precium acquifitam iubet adimi.128. 129. Nicenum & Neocefareen (e confirmat , corumq preuari-) catores condemnat. 135. Antiochenum roborat. 150. communicatores cuiufdam damnati Timothei profulu Alexandrini excommunicat. ibid. fexcentorum triginta Patrum. 158. S. Leonie Papa auftoritate congregatum & confirmatum. 167. 168. clericos clerius infidiantes gradu suo deiicit. 207
- Cham filiu Noë, typu eorum qui dottorum feu præ-. politorum fuorum culpas produnt. 203,
- Charitas nefciens minui, fole calidior, adamante perennior.
- Cbriffiani non funt, qui ligamenta fantta Ecclefia vanis fe existimant conatibus foluere. 58. omnes ad Miffarum folemnia aliquid Deo offerre debent. 73. tempore orationis continentiam feruent. 139

fui occulta inspiratione adscensionem arbas rit persuafit. 96. feribam Simoniacum repudiat.131.tam pauper, yt nec proprium baberet hofpitium.ibid. bonum indeficiens. 165. in resuscitatione puella mortuatoftes adbibuit. 172 Chunradus de Liesbtenavy. 272 Cinthim Prafetti Romani filim Gregorium VII. Papam capit. 22. extra vrbem eieftm.ibid. alias Cincius. 23. Onupbrie Cencius, aliu Cincius. 250 S.Clemens PAPA & martyr, à principe Apoftelorum, fucceffor deftinatus. 159. incontinentes penitu ab altari remouit. ibid. cobabitationem extranearum feminarum clericu probibait. ibid. Clemens I I. Papa dittus antea Suidegerus, Saxo, 'Epifcopus Bambergenfis. 257 Clerici prohibentur in Concilio Niceno babitare cum fæminis nulla confanguinitate propinquis. 75. 77. Simoniaci & incontinentes à Gregorio VII. in Synodo reikiuntur. 117. 118, incontinentes ab antiqui Conciliu & fanctu Patribus condemnantur. 135. 136. O feq.contra Epifcopum fuum confrirantes, infames, curia traduntur. 206

Chriftus tolerat Iudam traditorem fuum. 4. infir?

mitatibus nostris compatitur. 95. Zachao

- Communio malorum non maculat nifi consentientes. 59.60
- Concilia omni firmitate carerent, finon Apoffolice Sedia auctoritate corroborarentur. 121. abfg. Romans Pontificie fententia non celebranda. 121. J22. fine Apoftolica Sedie auctoritate non recipienda. 123. bina per fingulas prouincias annuatim babenda. 123. 124. iu acquiefcendum & obtemperandum. 124. 126. quatuor Euangeliu adaquata. 134. more antiquo & ritu Ecclefiaftico inchoata à ieiunio. 221
- Conftantinopolitanum Concilium vnum ex quatuor aque vt Euangelium venerandu. 109. Pneumatomachos anathematizat.ibid. Eunomij & Macedonij errorem connicit. 120: fub Vigilio Papa. 162
- Conflantinue Pogenatus Imp. Conflantinopolitanus inte confirmandi Romanum Pontificem penitus fe abdicauit. 256
- Conftantinu Pjeudopapaneophytm.189.190.inna-(or. 190
- Confuetudo cum veritati fuffragatur, firmifime tenenda eft. 67
- Contumacia cuiuflibet in Synodo publicata, nullatenue excat impunita. 208.209
- Core, Datan & Abiron berefiarche vius ad infernum descenderunt. 154. eorum sequases
- per ignem à Domino egressum combusti.

Corintbij ab Apoftolo Paulo quarunt, au nuper renatio natio in Chriflo carnalie copula licita effet. 138

Cornelius Papa à B.Cypriano laudatus. 273 Crimen est peccatum graue, accufatione & damnatione dignissmum. 146. impedit facros Ordinec ibid.

- nes. ibid. Cunradus I I. Imperator. 256. vel Chunradus. 274
- S. Cyprianue in rebapsizationis fententia non pertinaciter contra Ecclefiam egit. 25. putabat non posse esse apud bareticos vel schimaticos baptismum Christi. 49. martyr & Doctor egregiue. 65. non censetur scripfisse librum illum de abusionibue. 145. Cornelium Papam laudat. 273
- S.Cyrillus Patriarcha Alexandrinus. 122. Ephefino Concilio loco Celeftini Papa prafuit. ibida

#### D.

Damafu Papa.108.122. violatores facrorum Canonum dicit blaßberhare Spiritum fanctum. 153. fecundam vniuerfalem Synodum Confrantinopolitanam fus auctorisate roborauit. 159

Dare non potuit, quod quis non babuit. 187 Dauid tolerat Saulem perfecutorem fuum, & occifum vindicat. 3. 4. fecundum cor Dei. 78. panes propofitionis non accepit, priufquam festiduo continuiffe refbondit. ibid.

- Decime in vsum pietatu concessa. 72. à laicu sacrilege detinentur. ibid.
- Decreta Pontificum Romanorum diligentius obferuanda, quàm ipfa Concilia. 121. 122. 123
- Definitio incauta, laudabiliter est foluenda. 210

Defiderim Cardinalis Romanus & Abbas Caßinenfis, 28. Gregorio VII. inuitus fubstituitur in Pontificatu.ibid.à predeceffore fuo ante

obitum defignatus 270. laudatus. ibid. Defiderius Rex Longobardorum Romanos vexat. 253

Dem Chriffianorum ab etbnicu pittu auribu afininu, altero pede vngulatus. 4. comprebendit fapientes in aftutia eorum. 5. adefl Sacramentu & verbis fuis per qualeflibet adminiftrentur. 49. 50. tunc tentatur, sam pro manifeftis venitur ad iudicium. 68. aliorum bominum caufat voluit per bomines terminare: Sacrofancta verd Sedu Romana prafulum fuo fine quaftione referuanit iudicio. 204

Deufdedit Presbyter Cardinalů. 29.28ť Diabolus falutů noftra capitalů boftů, 2. omnium calumniatorum archiftrategus. ibid. Dgdechinus continuator Mariani. 20 Dolus an virtus, qu'n in bofte requirat ? 1 Domnizo presbyter vitam Mathildů verfibus deferipfit. 26.278

#### Donatifia beretici credebant Sacramenta ab improbie & excommunicatie valide adminifirari non poffe.32. etiam in diffenfione & in fibifmate facrificabant.49. in fuie Ordinibus fufcepti. 68.212

Duo pracepta, vt duo peccandigenera, & duo aduentus Domini. 172

#### E.

- Eberbarduu Comes legatuu regiu Henrici ad Gregorium V I I.17. 247. d Gregorio V I I. benigne fusiceptuu. 247
- Ebion barefiarches. 138 à Synodo Conftantinopolitana & Gelafio Papa anathemarcutus. ibid. Iudaicam incontinentiam Chriftianis facerdotibus permittit. 145.157
- Ebionisa Iudaizantes. Ebo Rhemensis Episcopus damnatus.53. assensit Lo-
- tbario patrem fuum regno pellenti. 193. Hiltbario patrem fuum regno pellenti. 193. Hildenesbeimi relegatur. ibid. Hildenesheimenfis pfeudepiftopus. ibid. alias Ebbo. ibidem\_.
- Ecclesia Romana omnes alias Ecclesias iudicat, propter suum primatum. 56. im ligandi atque foluendi in persona Petri acceptum semper obtinet. 57. eius statuta v que ad fanguinem defendenda. 64. non ab Apostoliu, sed ab ipso Domino noftro primatum obtinuit. 161.4d illam de qualibet mundi parte appellandum eft, ab illa autem nemini appellare permiffum eft. 162. alias Ecclefias in partem vocauit follicitudinie, non in plenitudinem poteftatu, 167. conflituta à Domino caput & cardo Ecclefiarum. 169. Synodos fua auctoritate confirmat & cuftodit. 177. Ecclefiarum mater. 181. Sunamitis. 182. vinea Christi. ibid. tribunal Chrifti. 183. cum Chrifto capite in vnum corpus vnita. ibid. fine vlla Synode quoslibet damnandos potest damnare, & reconciliandos reconciliare. 200. à folo Domino fundata. 249. nunquam errauit, nec, fcriptura tefte , in perpetuum errabit. ibid. Orientalibus deflituta auxiliin à Francie auxilium contra Longobardos postulauit. 253. omnium Christianorum domina. 271
- Egbertus Rex à Saxonibus contra Henricum IV. creatus. 275
- Eggebertus Marchio pro Gregorio VII. fletit. 21 Electio paftoris Ecclefia perperam facta, etiam ipfam poteftatem eligendi tollit, que in deliberatione fedis Apostolica feu Metropolitani sui confisti. 74.262

Eleutherus Papa à B. Petro duodecimus. 160

S. Ennodiu Episcopus Papiensis. 249.250 Ephefina, Synodus subditos Neftorij laudat & emancipat 63. Neftorium damnat. 120. temporibus Theodosij Iunioris Augusts, & Celestini Pape. 122

Epipbanius bistoriam tripartitam de Graco in Latinum fideliter vertit. 82. scholasticu. 107 N 3 Episco-



Tyifcopus irreprehenfibilis. 148 hofpitalu vt Abrabam ibid. fic bibat, vt an biberis ignoretur.

ibid. quam pudicus. 149

- Spiscops prabendas vel dignitates Ecclefinsticas vendentes ab officio suffenduntur. 71. Abbatibus seu clericis suis grauamen imponentes, vel interdictum sacerdotale officiam previo restituentes. 72. fornicationem clericorum non probibentes ab officio suffenduntur. ibid. Pontifici à quo confecrati probantur, preiudicium inferre nullum poffunt.203 obedientiam quam à subditu suis exigunt, etiam ipsi sumo Pontifici dependant. 207
- Eppe Ciszenfis Epifcopus S.Chiliano vltore in aquis mifere persit. 19.VVolfio & Stumpfio Neapolitanus. 280

Brfordienfis Synodus Prouincialis. 33

- Effentiam rerum non folet in contrarium ducere contrarietas opinantium. 211
- Eucharifisa indigne sumitur ab co qui nondum criminibus pænitendo se purgauit. 53
- Euphemim Patriarcha Constantinopolitanm, succeffor Acaty. 216
- Eufebius pro Ruffino citatus 77 à Ruffino de Graco in Latinums connerfus. 81, eius biftoria nom aurbentica. 207
- Buffathiani baretici legitimas nuptias promortali crimine deputantes, nullum in coniugali gradu politum spem babere apud Deum afferebant. 155. oblationes presbyterorum etiam ante ordinationem legitime coniugatorum respuebant. ibid. in Concilio Gangrens anathematizati.
- Euryches Conflantinopolitanus Abbas cum fuis obedientiariu in Concilio Chalcedonenfi anathematizatus. 63
- S. Eutychianm Papa & Martyr à B. Petro decimm feptimm 63. decreuit, fubditum nec Epifcoponec Abbati fuo obedire debere fi iufferint ei vs pro excommunicato Miffas inftituat. ibid.
- Excommunicati stiam Satramenta ab Excommunicatu percipientes. 54. etiam Excommunicatie confentientes feu communicantes. 58. denitandi in (alutatione,in ofculo, in oratione, in conuictu. 59. quo funt plures, ed diligentim enitandi. 64.65.66. eerum etiam communicatores vitandi. 66. 67. res Ecclefiarum vel monafterium inuadentes. 69.70. poffunt baptizare & ordinare, lices pernicioso tam babenti quam danti. 184. fignificansurper illos ques Apostolus Satbane trediderat. 187. qui cum excommunicatie stant vel miffus illorum audiunt. 261 ab omnibut tanquam peftu publica euitati 265.266.nec falusandi quidem, ex Apostolico mandaso. 222
- Szechiel Propheta cuilibet Paftori terribilem proponis conditionem. 158

Fabianm Papa & Martyr. 652.260 Facientic procul dubio culpam babet, qui quod po-

teft corrigere, negligit emendare. 104 Fauftinm Epifcopu Apoftolica Sedis Legatu in Cocilio Africano. 124

- Felix Papa Acacium excommunicatie communicantem anathematizat. 87. ab Episcopatu depositus "martyrio coronatus, cum multie presbyterie & clericie. 157. Arianie in violatione Nicani Concilij affentire noluit. ibidem.
- Felix I I I. Papa generali Concilio prafidens, vos qui fe rebaptizari permiferant, perpetus pænitentis (ubiicit. 214
- Filij San&orum funt, qui exercent' opera torum. 179

Forruna muliobri facra facta à monogamic. 140 Freberus Caluinianus. 27.222

## Ĝ.

Galate Iudaïzantes. 136.137 Gangrenfe Concilium. 126. eine epitome Karolo Imp. tradita. ibid. Euftatbianos legitimum coniugium pro mortali crimine deputantes anathematizat. 155

Gebebardus Saluburgenfis fine tunavienfis Archiepifcopus.25. alter Machabam. 26

- Gebbardus Abbas Hirfangienfis decimus tertim.
- Gelafiu Papa. 58 firipta quedam fantiorum Patrum canonizauit, id eft , authentica decla= tauit 66. communicatorem excommunicati non folet recipere, nifi reconciliatum. 67. Scripturarum indegetor folertifimm. So. biz ftoriam tripartitam, & Eulebij non valdð probat.sr. Nicolaum Diaconum & Paulum Samofatenum anatbematizauit cum omnibus que docuerunt fine constripserunt. 109. iouinianum berefiarcham (pecialiter anathematizanit. 110. dantem pariter & accipientem facta pro pretio damnat. 132. S. Hiez ronymi opuscula inter authenticas & canonicas fanctiones recipit. 249. alsorum opufcala iuxta S. Hieronymi indicium recipienda vel respuenda desernis. ibid. doctor Apostolicus.162 canonum obsernantisimus. 160
- Germani Imperatori fonte sua parent : Tyranno non nificoatti. 268
- Gerochm Reicherfpergenfis Antiftes, Augustinianu, in Boiaria. 22. Augusta primaria edü facerdos. ibid. Onuphrio Epistopu, sed falso, 272.Gregorium V 11. contra schimatikos defendit. 270
- Giezi puer Helifai, Simoniacus. 133. cum omnibuo juis posteris lepra bareditaria punitus. 134 Godebaldus schimaticus ab equo suo noniter ferrato in fronse percussiu interiit. 28

Eodo

Godefridm dux , boffin Saxonia , percuffus, fine con-19.27.28 fesione periit. Godefridm Viterbienfis. 22 Gothi Italia potiti. 252. à Belifario & Narfete Infiniani Imperatorii ducibus Italia exa-· ibid. Ε÷.

Gratianus inductus in errorem à Sizeberth. 254. 258

8. Gregorius Magnus Papa Primu. 46. 52. damnatum faceriotem pristint offici vfurpatorem perpetua extommunicatione damnat ; ve vez ei viaticum in fine vita concedat. 54. confectatores Salonitani prajumptoris excommunicatos effe declarat. 58. quatuor Concilia & fantta quatuor Euangelia afiruit veneranda 62. Honoratum Archidiatonum depositum restituit. 63. clericos quosdam ab ordine deposuit, eo quod proprium Epifcopum accufare non obedierunt. ibidem. inber Concilio cuidam, vt primatem suum sanonice examinet. ibidem. omnes à Nitana Synodo diffentientes damnat. 77. 78. Subdiaconos Sicilia ad tempustantum , ad continentiam non coëgit. 78. 79. ab omnibus Diaconis & Subdiaconis continentiam exigit. 79. Sacerdotibus cobabitationeni cum fæminie fub anathemate probibet. 80: coniugium in quarta generatione Anglis recenter conuerfis ad tempus concesse. ibidem. Doctor Apostoliciu. \$6. omnia facris Canonibus aduería in Synodo generali sub anathemate fecit damnari. shidem. continentes Sicilia Diaconos laudat. 88: incontinentiam Diaconotum fub altiorie gradus probibitione ad tempus tolerat. 102. toz. Simoniacos & inconsinentes presbyteros damnat. 103. reges Francorum in adinterium fibi ad correttionem (acerdorune incitat. 104. quatuor Concilia Euangelin comparat . & ab eis diffentientes damnat. 121. à Spiritu fancto in auriculam fibi decernenda dictanti edoctus. 128. Simo-Biacos ab Ecclefia separat & cum haretich deputat: ibidem. presbyterum Simoniacum & Ecclefia & presbyterij bonore fpoliat. 129. clericos à cobabitatione fæminarum debortatur. 136 teftatur regnum ex culpa malorum facerdosum pregrauavi. 151. 152. terribilu contra bareticos. 156. 159. ab omni Catholico paftore metito imitandus. 160. contemptores Sodie Apostolica etiam ante perastam culpam folebas excommunicate. ibidem. Maximum & eim ordinatores excommunicanit antequam ordinarent. 160. 161. Honoratum Archidiaconum depositum, inuito eim Epifcopo reflituit. 162. Sedie Apofolice primatum contestatur. 163. Archidiaconum Salonitanum degradauit , qui per obedientiam Epifcopi fut, Apoftolica Şedi adner/m fuiffet. ibidem. temerariant ordinationem Maximi Salonitani Epifcopi deteftatur. 168. etiam minores in bono imitari paratus. 170. prasumptorem & contumacem nifi canonice vocatum & expectatum damnare noluit. 174. Ioannem Episcopum temere inferiorem fuum excommunicantem ; abfque (ynodica vocatione excommunicat. 179. paratiof mori, quam beati Petri Ecclefiam fui diebus degenerare. 181. quem fedie ordinifque dignitas crexit, fui se consideratione repressit. ibidem. regestum firipsit epi= ftolarum , uon registrum. 196. Maximum Salonitanum Episcopum absque omni Synodo miffarum celebratione priuauit. 201. Andream Tarentinam Epifcopum ob dubium crimen fub conditions depofuit ibidem. confiliarios Epifcopi Caralitani nulla fynodica vocatione prauentos; vsque ad satufactionem communione priwauit. 208. Ivannem prime Iuftiniane Epifcopum fynodice prim non vocatum excommunicanit. ibidem. reordinationes pro-215 bibet.

- Gregorius VI. Papa, tribus Schifmaticu abdicantibus, factus. 237. obist in Claniacenfi monaibid. Aerio:
- Gregoriu Septimu prius Hildebrandus dictus. it. que tempere Pontificatum inierit & obievit. ibidem. Settariu potifimum inuifue. ibidem. legitime creatus Pontifez 13. mitram fuam miss Anfelmo Episcopo tanquam portfarem fuam. 14. 15. multa fesit miracula vinne & mortums. 15. in extremis fuis dixit : dilexi sufficiam, & odio babui iniquitatem , ideo morior in exilio. ibidem. Alexandro fuccesist 15. 16. indutas rubea chlamyde, & papali mitra infignitus, inuitus & marens est inthronizatus, 16. landatus. 16. 17. Archidiaconnis ibid.Henricum Imperatorem excommunica? & absoluit. 17. purgat se publice Imperatori , cum corpore Christi. 18. monachus. ig. natione Tufcus. ibidem. facerdotum refrenat incontinentiam. ibidem. Henricun Imperatorem fecundo excommunicat. ibid. mißie literie confirmat Catholicor fibi adbatentes. 20. Henrico regni dignitatem abtatam , Redelpho authoritate fantit Petri tonfert, ibidem. auguria inbibuit . & fortilegia, & Incantationes, & magicas artes. 22. connubia clericorum à fubdiaconatu & fupra, probibuit. ibid. Prior Cluniacenfis.ibid. quendam Epifcopum miraculose conuicit, do Simonia, ibid. à Cinthis captus ibid. peruiracior. ibidem. Episcopum Spirensem deusust.23. cini Salernitano conuitianti loque-Ň 🛓 land

X.

Lam ereptam reftituit. ibidem. fugit Pontificatum. ibidem. ad vincula (ancti Petri occultatus. ibidem. in natali Domini mi[sam celebrans capitur. ibidem. iEtum gladų mirabiliter euadit. ibidem. Salerni mortuus, & sepultus in Ecclesia sancti Matthai, quam codem anno dedicauerat.24. velut alter Helias facerdotes Baal trucidanit. 25. fub decem fuis antecefforibus Rome erudirus. 26. Defiderium successorem suum defignat. ibidem. dum facrum facit, columba winea fuper ipfum refediffe, vifa est. sbidem. regem ad synodalia responsa crebrd vocauit. 27. à rege proe pulsu ibidem. arcana pettorum cognoscendi charismate claruit.29. monachus primum Cluniacenfis, deinde Abbas monasterij S. Pauli 30. natione Hetruscus. ibidem. laudatus. ibidem. legatus Lugdunum, miraculum fecit circa Archiepiscopum Eberudanensem Simoniacum. 31. decreti fuir contra Simoniacos & concubinarios (acerdotes addidit, ne qui eorum Mißu intereffet.31.34. landatus. 57. ab boftibus fuis babitus & agnitus est pro legitimo Pontifice. ibidem. Episcopum Spirensem excommunicat, statim miserabiliter expirantem. 112. 117.118. in prima hebdomada Quadragefime Synodum Rome collegit contra Simoniacos & incontinentes clericos. 117. 118. 119. quatuor Concilia ficut quatuor Euangelia fuscipit & veneratur. 120. S. Gregerium Magnum temporibus sui representat ibid.quatuor Patriatchin missi fynodicam epistolam. 120. 121. fatuta (ua Othoni Constantiensi Epifcopo tranfmifit. 126. Ecclefias emptoribus earum adimi pracipit. 128. clemens erga Simoniacos.129. incontinentibus clerici minifterium altarie interdicit.134. decernit, ve populus clericorum excommunicatorum officianon recipiat. 150. non tam incontinentium, quam pro incontinentia damnatorum Miffas audire prohibuit. 155. clemens erga Canonum contemptores. 156, 159. publicos & contumaces proferiptores damnat. 170. in correctionem Ecclesiasticorum, opera vtitur fecularium.177. coatus cum magno eiulatu Pontificatum afcendit. 205. legatos Schifmaticorum à Romanorum vi erspuit, & ad pedes fuos sedere fecit. ibidem. Henricum regem fibifmaticum regno priuatum canonice anathematizat. 206. clemens erga clericos conspirantes. 207, prasentario crimine obligatos, ad nullam Synodum vocatos, damnare potust. 208, infcio Imperatore electus. 218. initio ab Imperatore pro legitimo Pontifice agnitus. 219. publicum ante Synodum ieiunium indixit.221. bortatur Mathildem ad frequentem v/um Euchariftia. ibidem. in Romano Marsyrologio pofi-

tus, çum elogio Ecclefiaftice libertatu propugnatoru ac defensoru acerrimi.226. Henricum absolui ab excommunicatione pofulantem depositis Imperatoriu insignibus. nudu pedibus, post triduum admisit. 231. 232. patria Soanensis, nobili genere ortus, Pitiliani oppidi princeps. 235. ad Imperatoric curiam (e contulit, inde inuidia ob virtutem contracta cesit. ibidem. vitam monafticam in conobio Cluniacenfi (ub Odilone Abbate professibidem, à quibusdam fabri lignary filius fuisse dicitur. 235. 236. cuftos altariu (ancti Petri Apoftoli, & S. R. E. Occonomus.238. Subdiaconus legatus ad Imperatorem milfus. 239. Apostolica Sedis legatus in Gallias, vt Synodo Lugdunenfi contra Preletos Simoniacos congregata prasideret. 239. laudatus. 241. 243. inuitus & reluctans veste purpurea induitus, Pontificalíque diademato redimitus.244. Albanum extra yrbem contedit. 246. Synodum generalem cogit in Bafilica Lateranenfi Constantiniana. 248. Rodulphum Imperatorem à Germania quibusdam Principibus electum confirmat, & omnes ab Henrici Sacramento ab/oluit.266. Guibertum Archiepiscopum Rauennatem (acerdotio mul&atum excommunicat. ibidem. à Schifmaticu in Conciliabulo Brixinensi connitiis profeinditur. 267. vrbe ab Henrico capta in arcem fancti Angeli egregie munitam fe recipit. 269. Robertum Guifcardum cum maximo Norimannorum exercitu in auxilium fuum euocas, à quo fue sedirestituitur, tandemque Salernum abducitur. 269. 270. vir vita venerabilu, prudentisimu, Catholicus, Deo amabili, beveticorum malleus indefessus, Ecclesiastici iurie redemptor ac conferuator folertifimus, perpetuáque memoria dignus. 270. tertio ante obstum die Defiderium Abbatem Caffinensem successorem sibi designat. ibidem. instante morte exclamat : Dilexi iustitiam, & iniquitatem odio babui. ibidem. omnibus Ecclefiasticis Sacramentis pramunitus obiit exul Salerni, ibidemqúe in Ecclefia cathedrali fancti Matthei honorificentisime fepultus. 270. 271. infigniter laudatus. 271. 273.277

Gregorius Mutinenfis Episcopus. 162. inuitus Mutinensi cathedra inthronizatus. ibidem. Archiepiscopi Rauennatis Suffraganeus.ibidem. auctoritate Simplicis Papa ab Archiepiscopi Rauennatis ditione penitus absolutus. ibid.

Gregorius Syracufanus cognomento Asbefta, Pbotianus fibifmaticus. 5. egregius pictor. ibid. S. Ignatium Patriarcham ignominiose depingit. 5.6 Grego-

Gregorim Vercellenfis Epifcopm Italici Regni Caucellarim. 247

Guibertus Archiepifcopus Rauennas, Antipapa , fub Clementis III. nomine. 13. de Roma Ranennam repedare compulsu. 24, berefiarcha. 26. ab Heinrice Imperatore Rome inthronizatus. ibidem. Gregorio VI I.octo annie obedientiam exhibuetat. 29. quibusdam Gibertm vel VVichpertus. 30. morte fubitanea extinctm. ibidem. Brixina in Tyroli à Schifmatico conciliabulo creatus Pfeudopapa, & àrege Henrico aliuca principibus & Epifepin (chifmatici adoratm. 267. armata manu Romam ab Henrico deductus, eundem Henricum cum vxore fua Berta Imperatorem coronat, 269. wrbe pellieur à Nortmannu, ibidem. Romam redit & omne Ecclefie patrimonium occupat. 250. preuarisator & superbus. 273. Italus, Parmenfis, ex familia Corrigia.274. Italui regni Cancellarim creatus. ibidem. Cadolum Antipapam fouis.ibidem. landatus.274,275. Gregorium Septimum prodit. 275. ab Epifcopie Bononienfi, Mutinenfi, & Placentino inauguratus, cum Cardinales deeffent. ibidem. Rome in arce fancti Angeli, que fui iurie adbuc erat, mortum.276. Rauennam tranflatus', ibique sepultus, ibidem, landasu ibidem. pænitens Antipapatus, ibidem. eius cadauer post quinquennium erutum & crematum. ibidem. Henricum Imperatorem absoluit ab observatione inramentiGregorio VII.praftiti ibidem. auctor cadis plus quam viginti millium bominum. ibidem. rectin's Demens, quam Clemens dicendus. 277. graphice descriptus. 276. 277. quibusdam VVigbertus. 222

Guido Aretinus, Micrologus. 26. Bernaldo vocatus VVido. 51. fcripfit libros de Mufica fub nomine Pafcbalu Pape. sbid. fatu improuidê fcribit de annullandu Simoniacorum Sacramentu. 51.187.188

### H.

Hadrianus Papa à Longobardů vexatus, Carolum Magnum in Italiam fubfidio euocauit. 253. non dedit Carolo Magno poteflatem eligendi Romanum Pontificem, vt fingit Onupbriuo. 254

Heretici ardent odio fummorum Pontificum. 1.4. Pontifices ignominiose depingunt. 6. Babylonice meretricis imaginem ad Papam Romanum referunt. 9. babent foris Sacramentum, fed rem ipfam non tenent intw. 49. babent Sacramenta & Scripturae ad fpeciem, non ad falutem. 49. 184. ad Catbolicam fidem conserts in ordinibus fuis recepti, non reconfecrati. 212. cum à fi-nh de Catbolica defisterent, perfectionem fpi-

non rebaptizandi. 214. omnes funt infideles. 261

Hartungm Magdeburgenfis Episcopm. 25. Trisbemio vocasur Hartvvicm Magdeburgensis Archiepiscopm. 37.38

Heli Pontifex quia filios corripuit quidem, fed non abiecit delinguentes, retrorfum cadens periit. 149

28

Helmoldus biftoricus.

- Henricus Spirenfis Episcopus eodem die miserabilster Spire subité expirauit, quo Rome suit à Gregorio VII. excommunicatus. 112. 117. 218. Simoniacus. ibid.
- Henricm I I. Imp. vir fanctissimme, ac inter Diuos relatm. 256
- Henricus Tertim valge Quartus, Imperator. 13. Guibertum Antipapam Gregorio Septimo opponit. ibidem. mnitatus à Gregorio Sepsime ad communionem corporis Christi renuit. 18. Conffantienfem, Babenbergenfem, Moguntinenfem Epifcopatumpropesubia, Ratifonenfen, Auguftenfens Strafbargenfem pro gladio , Maneftenienfem pro Sodomia, Fuldenfem abbatiam pro adulterio vendidit. 21. bareticm , Cr excommunicatus. ibidem. pluribus diebus nudis pedibm super glaciem fans absolutionem impetrat. 22. Rupris amoribus, impudicitie & adulterij flagrat infamia. ibidem. pul/o Gregorio Guibersum barefiaribam Rome inthronizat. 26. ponit per violentiam Episcopes quos vult. 28. de vxore suapublicum facit proftibulum. ibidem. quartd cita-:Toli sus it Romam ibidem, Quartu Rex, (r Tertius Imperator. 37. 38. granie & odio/in Sas senikus, ibidem. Carolomannum fius Corolum Simoniacum Episcopatui Constantiensi obtrudit. 175. per tres annos sape ab Apostolica Sede ad pænitentiam vocatur, refipiscere noluit. 202. generale Colloguium epud VVormaciam condixis. ibidem. contra Romanum Pontificem & Synodum Romanam cum fuis complicibus infurgit. 202. 203. 205. meffem Ecclefiasticam deuaftare tentauit. 208. initid elections Gregorij Septimi non contradixit, donec poftea à Guiberso & à malefuadis confiliarin in praceps est actus. 219. binas vel ternas fimul concubinas babebat. ibid. non ynam Beshfabee fuprauit, non vnum Vriam occidit. ibidem. maxime crudelis in familiariffimes fues. 219.220. Babenbergen fem Epifcopatum rudi cuidam mangoni pro inafijmabili pecunia vendidit. 220. totum clerum fibi Ognathonibus fuis fubinganit.ibid. absolui ab excommunicatione supplicat, depositi imperatoriu insignibus, nudu pedibus, bieme summa, post triduum à Papa admiffu.



millus, 221. 222. Saxonia Duses asque Antiftites contra fidem datam coniecit in vinsula.233.234. durus erga supplices. ibidem. BurchardumHalberftatenfem prafulem pejlimis modie oderat. ibid. iunenie audax & ferox.244.245. maximu bellorum turbinibus in Saxonia vexatus. 245. electionem Gregorij VII. cum Principibus fuie ratam babes.246. Gregorium VII.virum fancum, & tanto facerdotio dignissimum afferit.247. Papa (ecundo rebellin, infidiatur. 260. Principes Saxonia vi rebelles, frequentibus bellie attriuerat. 266. Moguntie & Brixine in Tyroli Conciliabula cogit contra Pontificem. 267. epistolam mittit ad Pontificem. 268. Rodalpho profligato, Romam fere per biennium obsessam , partim vi , partim proditione occupat. 269. à Guiberto Antipapa cum vxore (ua Berta Imperator coronatur. ibid. à Nortmannis vrbe pellitur ibidem. absente Pontifice Romam & omne Ecclefie patrimonium occupat.270. Antipapam creat. 274. Gregerio VII. apud Canufium Lombardia vrbem iur amentum praftat.276. Cadaloum & Guibertum in Sedem Apostolicam intrufit. 280

Herbrandus Lutheranus Nouator imagines perperaminterpretatur. 7.8

. 1.

- Merimannue Babeubergensis Episcopus à clericus suis pro Simoniaca baresis accusatus, à Papa deponitur. 191. coriarium subito de pila in qua cortices contuderat, ad altare transfulit, & presbyterum maturauit. ibid.
- **Herimannus** Rex à Saxonibus contra Henricum IV. creatus. 275
- Hermannu Metenfis Epifcopus. 26. 280. vel Herimannu. 280
- fieremias Propheta tolerat malos.4. de lacu (anofo extractus. 107
- 8. Hieronymus citatus in biftoria Eufebij.pro Ruffino.77.81.107. indubitata fanctitatis. 109. biftoriam Eufebij vocat deceptoriam. ibid. eximius Doctor. ibidem. prob@, non licere clericis converfari cum fæminis? 136. 137. continentiam laudat.139.teftatur apud antiquos idem fuisse Episcopum & Presbyterum:illud nomen officij, hoc atatis fuisse.143. magna auctoritatis apud Episcopos Apostolica Sedis.149 à Gelasio Paparetoptus & commendatu. ibid.
  Hierophanta Atheniensium ticuta forbitione ca-
- firantur. 140 S.Hilarim Arauficenfi Concilio interfuit. 125 Hirfaugienfe monasterium Gregorio VII. constan-
- tifimè femper adhafit, eumý feriptù defendit. 222.224 Honoratus Epifeopus Apoftolica Sedu Legatu in Concilio Africano. 124
- Honoratu Salonitani Episcopi Archidiaconu depofitu, iterumque restitutui. 63. 162. 163

- Hofim Cordubrafis Epifcopm. 122. Nicano Contilio, loco fancti Sylueftri Papa prefedit, ibid.
- Hugo Candidus Cardinalu. 16. S. R. E. Archiprefbyter. 243. fimulator, tandem deponit laruam. ibid. etiam Blancus dictus. 242. Tridentinus. ibid. farraginem contumeliarum aduerfus Gregorium VII. ad VVormacienfe Synedrion attulit. 278. dictus Albus. ibid. ter damnatus. ibidem. à Gregorio Septimo, ptopter ineptiam & mores inconditos de ftatione fua remotus. 225. ambitione, & fperati Pontificatus repulfa in praceps actus. 226

Hugo Lugdunenfis Archiepiscopus. 270 Humiles effe debemu non bit à quibus bonoramur, sed à quibus patimur. 181

# Ĺ

Iacobus Hierofolymitanus Episcopus. Iannarius Caralitanus Episcopus Dominico die mesfem quorundam exarauit. 208 S.Ignatius Patriarcha Constantinopolitanus. 5. d. Photianu schismaticu ignominiose depictus. 3.6 Illyricus Eutheri imagines fædißimas tantum non adorat. Imaginum fattarum cultum Romani Pontifices contra Imperatorum Orientalium furorem defenderunt. 252 Imbrico Augustensis Episcopus periurus se denouet. 24 Inducia conceduntur in dubiu rebus nondum publicativ. 160. non concedende publicis contemptoribus Apostolice institutionin. 160. 167.171 S.Innocentius I. Papa 46. ordinationes Nouatianorum cum Nicenie Patribus ratam effe probauit.48. panitentibus Sacramenta negat. 153 Inobediens Ecclesiastica potestati pro Idololatra merito deputatur. 55.106 Inobedientia diabolica. 106 Innestituras Ecclesiaru à laicis suscipientes excommunicantur. 70.71 Ioachimi Abbatu Imagines & Vaticinia, confi-**8**4. 1 Soannes Adrafderus ignobilis fectarius. 6 Ioannes Archiepiscopus Lugdunensis. 32 loannes Episcopus Hierosolymitanus, tempore S. Augustini. Ioannes Gratianu S. R. E. Cardinalu & Archipresbyter S. Ioannis ante portam Latinam. 237 Ioannes Papa buim nominis Primm Ecclesias Arianerum Catholice confectat, Constantinopo-. **Ü.** 214

Ioan-

Todnnes Papa Ottonem vngit in Imperatorem cum coniuge. 192. ab Otton e deficit.ibid. aufugit Roma cum the fauro Ecclefia.ibid. reuocatu Concilium congregat in Ecclefia S.Petri. lbid. Leonem Antipapam omni Ecclefiaflico honore exutum damnat.ibid. Siconem Epifcopum excommunicat.ibid. à Leone Antipapa ordinatos deponit,ita profitentes: Pater mem nibil fibi babuit, nibil mibi dedit.

toannes XVI. Antipapa. 256 toannes Piftorius. 22.29 toannes prima Iustiniana Episcopus Adrianum Thebanum Episcopum iniuste deponere pra-

fump/it. 208. à S. Gregorio excommunicatus. ibid;

Ioannes Romane Ecclefie Diaconus vitam S.Gregorij ex precepto S.Ioannie Pape fideliter defcripfit. 121

Ioannes Rudrauff fanaticus feltarius. 6 Ioannes Villanus biftoricus. 29

- Loannes VVolfiu conuiciorum & criminationum in Ecclefia/ticos collector. 6. 7. effigies Pontificum ex Beza effictas, pro antiqui venditat. 7.imagines perperam interpretatur. 7.8. nomini fuo refpondet. 8.278. lupus. 278. fingit Otbonem Imperatorem à Gregorio Pontifice excommunicatum. 279. Lycus boc est lupus distu. 282
- Kouinianus barefiarches, à B.Gelafio anathematizatus. 110. baretice incontinentiam continentia adaquauit.ibid. Epifcopum tamen voluit effe continentem.ibid. confitetur Epifcopum effe non poffe, qui in Epifcopatu filios faciat. 147
- Ira Dei duplex.197. maxima, cum peccanti profiera arrident.ibid. prouocatur à nobu, cum ea quibus Deus vebementer offenditur, in/equi, vel vlcifci differimus. 209

Ifaias Propheta tolerat malos. isidorus rimator scripturarum sagacisimus. 122 Indas discipulus Domini & traditor, typus Sime-185.188 niacorum. Iudicium aque frigide non recipiendum. 68 Indicium it a nocens fubterfugit, quemadmodum ve absolnatur innocens quarit. 205 Iulius Papa Primus. 12Ż Iustinianus Imperator. 180. Gothos per duces suos Belifarium & Narfen Italia exegit.252. ius confirmandi Romani Pontificù fibi vendicat; non fine nummorum exactione. 255.256 Iuftinus Iunior Imp.Conftantinopolitanus. 25Ż luftus Reuberns fectarius. 225

#### lunenes nimu alta petentes sunt retrabendi. 86.92

#### L.

Laici res Monasteriorum vel Ecclessiarum auferentes excommunicantur. 69.70. inuestiturat Ecclessarum facientes. 70.71. decimas sacrilegè detinentes damhantur.72. die quo vo lunt orare, probibentur ab opere coniugali. 75.76. non nifi post triduanam continentiam admittuntur ad Sacramenta. 28 Laodicenfe Concilium à Chalcedonenfi roboratum.

izo, eius epitome Karolo Imperatori tradita. ibid.

Lambertus Schaffnaburgenfis, pro Gregorio VII. 17.18. Hirfenfeldenfismonachus. 272

Latinus orbis, Italia, Gallia, Germania. 25Ì Legati Apostolica Sedis principalium Conciliorum fanctiones primaria subscriptione, Apostolica vice canonizabant. 122. ex parte S.Syluefti Papa Nicano Concilio prafuerunt , & ipsum principali subscriptione firmauerunt. ibid. loco Celeftini Papa Epbofino Concilio presederunt, & ipfum Apostolica vise corroborauerunt. ibid. vice S. Leonis Papa Chalcedonenfi Concilio primi fuerunt, & Anatolio Patriarcha Conftantinopolitano liberaliter contradiscerunt, & reliquis flatutis Apostolica vice fubscripferant. 122. 123. Conciliu Africanie interfuerunt. 124. omnibus Prelatis in Conciliu presunt, licet in inferiori gradu constituti. 240

Leimarm Bremenfls Archiepifcopus noluit in baptizando vti chrifmate confecto ab Hermanno Simoniaco Epifcopo. 191

Leo Marficanus, Episcopus Ostiensis. 272 Leo Ostiensis, bistoricus. 26.277

S. Leo Papa primus. 45. clericos Hareticorum cum ordine recipi concesst.48. Neopbytorum ordinationes admifit 52.53. tum Gracis tum Latinu literis eruditisimu. 96. generalia fanctorum Patrum decreta inbet ob/ernari. 103. omnibus Apostolica pracepta contemnentibus veniam denegat, 106. Chalcedonenfi Concilio per legatos prafuit. 156. An.1tolij prefulu Constantinopolitani presumptionem cobibet. ibid. predecefforum fuorum decreta confirmat. 159. quartam vni= uersalem fynodum Chalcedone congregauit. 162. in omni Ecclefia vniuerfali & principali potestate preditu. 163. Timothei Episcopi Simoniaci Sacramenta videtur reiicere. 168 Leo I X. Papa Simoniacam barefin penitus damnauit, emptiones & venditiones altarium sub anathemateprobibuit. 129. ante Pontificatum Bruno vocathe. 237, 238. Pontificatum ab Insperatore acceptum vitrò deposuit. ibidem. legitime à Cardinalibus electus & confecratus. 238. Synodum coëgit contra vxoratos Sacerdotes & Simoniacos Episcopos. ibid. Leo Antipapa feu Pfeudopapa neophytus. 192. omni Ecclefiastico ordine exutus & damnatus; ibid. Ab eo ordinati ita profitebantur : Pater meus nihil fibi babuit : nihil mibi dedis: 193. eius Synodus non Synodus, fed proftibulum fauens adulteri. 193.194 Leo VIII, Antipapa, 255 Lei



Lex aterna differt à legibu temporalibu. 177 Liberatus Carthaginensis Archidiaconus. 123 Libri nulli Canonici haberi poffunt, absque auctoritate Romani Pontificis. 25Ò Licentia minima in imperio maximo. 181 Longobardi ex Pannoniu Italiam ingreßi fere totam , prater Romam , in potestatem redegeibid. runt. 252. feroces & barbari. Loth iuftus, ob peius malum declinandum, ipfas filias Sodomitii concedere voluit abutendum. 95. 105. vitandum potius quam imitandum 205 (acra Scriptura exemplum. Ludevricu magni Karoli filins. 193. à Lothario filio regno prinatus. ibid. ope Pipini & Ludeibid. vvici filiorum regnum recepit. Ludevvicus Dux Banaria patrem Juum Ludevvicum à Lothario pulsum regno restituit. 193 Lugdunensis Synodiu contra Simoniacos. 239

Luipoldus Henrici I V. confiliarius ab equo cadens, enfe è vagina lapfo fe confodis. 28

Lutherus maledicentifsimus conuiciator Romanorum Pontificum. i. Propheta, Euangelifta, & Apoftolus quibusdam. libid. iam vicinus Stygi, librum de Papatu pet Diabolum fundato, Diabolo distante conscripsit. 2. in Papam & Cardinales furit. 9. 10. Papam & Cardinales patibulo suspessionxit, circumuolitantibus cacodamonibus. 10. ex potu vel senio delirat Luiheranorum iudicio. ibidem. imaginem Papa ex loculis & clauibus sus fufensis probat.

## М.

| Maginulphus Antipapa.                     | 277           |
|-------------------------------------------|---------------|
| Maledicendum nec inimico quidem.          | <b>9</b> 1.92 |
| Mali tolerandi.4. Sacramenta babere poffa | nt,non        |
| autem charitatem. 50. quibu place         |               |
| nitate, ipfi communicant malis. 60.       |               |
| bonis non obfunt in Ecclefia. ibid. n     |               |
| culant bonos, fi non confentiant. &       | firedar-      |
| guant. 61. bonis permixti in Eccles       | is vlaue      |
| finem mundi. ibid. qui non resistit i     | lis dum       |
| potest, fauet.                            | 209           |
| Marcellus Papa ante Nicenum Concilium     |               |
| fila martyrio confectanis.121. vit Apo    |               |
| ibid.                                     | ,             |
| Marcellinw Papa.                          | żoż           |
| Marianus Scotus Chronographus.            | 20            |
| S. Marinus Arelatensi Concilio interfuit. | 125-          |
| S. MATINHS ATCLATENJE Continue interjuit. |               |
| Martinus Polonus biftoricus.              | 29            |
| Mathildu Comitiffa optima & potentifim    | A per 1-      |
| taliam femina.28.30. Bonifacij max        |               |
| Italiam Principu filia & hares, 257.      |               |
| vrbes Ecclefie Romane donauis.sbide       |               |
| fendit Sedem Apostolicam.                 | 223           |
| Mattheus Iudex feditiofißimus Pradicans.  | 9.10          |
| Maximus Salonitanus Episcopus prasumpto   |               |
| 160. à S. Gregorio Magno Papa exc         | )mm <b>x-</b> |
| micatus 160 ordinatus ab excernme         | nicatie       |

ip/o facto. 160.161.168. literas Papa celebrationem fibi Miffa interdicentis, proteruè difcidit. 174. à B. Gregorio miffarum celebratione priuatus. 201. de crimine Simonia fiue fornicationis iuramento fe expurgauit. ibid.

Mediator inftus non est, qui in incertie fic vnam partem audit, vt alteri parti nibil referuet. 172

| Medicine inuenta va | ri <b>e</b> ob | <b>PATIOTUM</b> | experiment 4 |
|---------------------|----------------|-----------------|--------------|
| morbörum.           | ,              | •               | 160          |

- Meginyvardus Frifingenfis Episcopu. 26
- Micrologus, feu Guido Aretinus. 26 Miffa Germanica in nonnullu vrbibus Lutheranorum. 8 Miffa Sacerdotum prauaricatorum non audiendes

vel recipienda à populo.151. in ea olim Sacerdoti populus respondere solebat. ibid. Mitta Gregory VII. (pleneticum fanat. 15 Mogontiense Concilium. 125. presbyterum Simoniacum & Ecclefia & presbyterio priuat.129. fub Zacharia Papa & S. Bonifacio Magontiacen/e Archiepi/copo. 145 Monachi Episcopii inobedientes in Concilio Chalcedonensi damnantur. 6Ż Monastica vita non probibet, quò minus quis, qui eruditione prastat, veritatis patrocinium per librorum (criptionem fuscipiat. 224 Mos populi Dei prò lège tenendus. 151 Moyfes tolerat murmuratores. 3. Chrifti fecretarium. 95. quo peiora compesceret, libellum repudij a (portari iubet. ibid.

Munm à manu, à lingua, ab oblequio. 211.221

## Ň.,

Neocafaxeenfe Concilium ante Nicenum. 126. incontinentes clericos damnat. 135 Neophytus inter factos ordines non recipitur. 144. 190

Neophyti moribus informes, religione rudes, fientia ruftici. 191. licet ante communionem morte prauenti, non tamen Sacramenti virtute priuantur. 212

Neftorius praful Conftantinopolitanus. 63 Nicenum Concilium clericós Nouatianorum cum ordine recepit. 48. Arianos, omnesg, iu confentientes seu communicantes damnauit. 58. probibet, ne clerici babitent cum faminu nulla confanguinitate propinquu. 75. inxta S. Gregorium, aquè vt Euangelium, venerandum.ibid. trecentorum & octodecim Patrum subscriptione roboratum.77. ad Episcopos Africa transmissum.ibid. omnium prouinciarum Antistites propria iubet obferuare privilegia. 103. peruerfum Arij dogma deftruit. 120. jub Constantino Magno Imperatore, & S.Sylueftro Papa, 122. conftituit per vnamquamque provinciam bic in anno Concilia celebrari.123.inter quatuor



suor Concilia Euangelin adaquata maximum. 134. explicatur. 135. trecentorum octodecim Patrum. 158. numero suo crucem Obristi, & nomen I E S V significat. 195. diuino prisulegio confectatum, thidem. à fan-Ru Patribus summe laudatum. 195. 196. 209. Paulianistarum clericos & baptizatos veordinari & baptizari decrenit. 213. Ecclesiasticas dignitates vendentes & ementes excommunicat. 261

- Nicolaus barefiarches fuis codiaconibus etiam communes concessit vxores. 89. Beati Stepbani Protomartyris condiaconus 109. anasbematizatus. ibidem. vxorem (nam cuilibet volenti profistuit. 140.141. Apoftolicam dostrinam male interpretatus. 141
- Nicolaita baretici.28. in Romana Synodo fub Gregorio VII. anathematizati. 73
- Nicolaus Papa. 51. generali Synodo prafidens, decreta Sedis Apostolica consemnentibus anathema dicit. 66. anathematizat negantes electionis princiegia 'edi Romana. 182
- Nicolam I I. Papa. 240. fanxit, ve nullm vnquam Papa fieret, nifi per electionem Cardinalinm. & c. 280
- Nigrinus plurimas de Pontificibus fabulas enulganis. 3
- Nibil adee difimile, quin alique mode fit fimile. 102
- Nortmanni monaflerium S. Benedicti inuadentes excommunicantur. 76. patrimonium beati Petri in Campania occupant. 241. ab exereitibus Godefridi Ducu & Matbildu Comitiffa fugantur. ibid.

Donatianı baretici à Sede Apoftolica in sun ordinibus sufcepti.68.212. non Christiani. 89

## 0.

Omne supernacuum pleno de pectore manat. 94 Ononychites filt Dem Christianorum. Onuphrins Panninus duces (chi/maticos & parum fane fidei in scribendo securus. 229. 230. 268 Ordinationes non fatta fecundum Canonicas fanaiones, falfe & irrite effe declarantur. 71 Orthuinm Gratim Romane Pontifici parum ami-(# 12 39 49.119.126 Othe Epifcopu Conflantienfis. Orbe Epifcopus Officufis. 276 'Othe Frifingenfis. 26.27.271.272

- Otbo Primus Imperator Romanam Ecclefiam ex tyrannorum Berengary & Adelberti manibus erutam, in libertatem vendicanit. Vide V.Otto.
- Oibo I I I. Imperator. 256 Otto Imperator Heinrici regis filim. 192. compressa Beringarij & eine filij tyrannide Italiam

fubingat., ibid. À Ioanne Papa cum coninge mõtus. ibid. Romam inuadit. ibid. Ioannem Papam reuocat. ibid.

Oza à Domino percuffu interiit, eo quod Arcam iam cafuram manu fuftentare prafumpferit. 154

- Papa ab bareticu ignominiose depictus. 6. Vide V. Pontifex Romanus, vnicum nomen est in mundo. 249
- Papafellus commentarius Philippi & Illyrici illufiratus.
- Paphnucius quidam dicisur in Concilio Niceno impetraffe facerdoubus lucentiam dormiendi cum pxoribus. 75.82. falsd.82.83.84. fisgmata Lefu in corpore fue portaffe dicitur. 87
- Paracelfus imagines in Pontificem igneminiofan comminifiitur. 6. Ioachime Abbasic nomen protexit. ?
- Pafibalic I I. Papa.276. pacem cum Henrico V. Imper. inst. ibid. Guiberti Antipapa cadauer de fepulchro vbi quinquennio sacuerat abftrabictemarigiußit. ibid.
- Pafibafinm Episcopus Apostolica Sedin legatus in Concilio Chalcedonensi. 122

Paßionale Lutheri.

- S.Patres potius se tormentu affligi & crudeliter occidi permiserunt, quam violatoribus sacrorum Canonum consentirent. 157
- Patriarche quatuor. Constantinopolitanus, Alexandrinus, Antiochenus, Hierofolymitanus. 120. folebant inuicem fynodicas mittere, & nomina in diptychis defceibere. 120.
- Paulianista barezici non vere & legitime baptizabant, nec ordines conferebant. 212
- 8.Paulus tolerat malos, 4. ad tertý cæli raptus Paradifum, nos bomines effe admonet, ficut feipfum, 95. principem Apoftolorum Antiochia corripit. 138. Neophytus facerdotale officium penitus intercludit. 139. facerdotibus digamiam penitus probibuis. 140. fub nomine Epifcopi etiam Presbyteros comprebendit. 143. bortatur omnes ad continentiam. 144. peritos facerdotes conflitui pracipit, inobedientes & van:loquos rejicit. 146. au-Boritati Corinthiorum cefst. 170. Corinthium publicé damnat. 175. Gentium Apoftolus, factus paruulus. 181
- Paulus Beireutenfis seu Bernried. nfis Reginobargij in Boiaria, Augustunianus mystes. 22 23. Gregorij VII. visam scripfit. 22. monachus ordinu Canonicorum Regularium S. Augustini. 272. Gregorium VII. sontra schissmaticos defendut. 270
- Paulus Langius nafcenti Lutherana feeta benignior. 19. flat pro Gregorio VII. 1bid. O Paulus



Paulus Papa buliu nominis Primus. 189 Paulus Samofatenus clericis fuis cobabitationem faminarum concessit. 89. propter inobedientiam ab Episcopatu publica manuturpiter expulsis. 106. Pseudopatriarcha Antioebenus. 109. anathematizatus. ibid. Iudaieam incontinentiam Christianis facerdozibus permittit. 146

Peccasum paganitatu incurrit, quiqui dum Obrifianum fe afferit, fedi Apostolica obedire contemmis. 31. pro aliena infirmitate nullatenu committere licet. 105. non idem quod crimen. 146. committere, bumanum: defendere, diabolicum. 158

Peccata quotidiana in bac vita deuitari nequeunt. 64. quotidianu orationum & elecmofinarum remediu suranda. ibid.

Peccara aliorum defendere, non mifericos compaffio, fed miferabili est condemnatio.105. nullo bone caufa obtentu, nullo quafibono fine, nulla velut bona intentione facienda funt. 110. nec pro alicuitu aterna fabuto facienda.

S. Pelagim Papa. 46.48 Pelagim bareticm negat pirnam peccatorum remif-

- fienem in Baptifmo. 99 Petilianus bareticius cathedrans Apoftolicam appellat cathedram peftilentia. 2
- C. Petrus in cathedra Ecclefia Romana fèdit. 2. ius ligandi codem tenore & firmitate qua foluendi, à Domino accepit. 65. Apostolerum princeps. 72. 75. firmissme deliberat. vt populus nec faltem loqui ei andeat, quem praceptu Apostolica Sedis inobedientem fentiat. 106. Simoniacos detestatur, & cum Baalam comparat. 130. epiftolas coapoftoli eius Pauli commendat. 141. in ordinatione S. Clementis instruit clerum & populum. 151. probibet ne quit eu loquatur, qui Apoftolici inflituti non obsecundare deprebenduntur. ibid. S.Clementem fibi fuccefforem destinauit.159. ab omnibu obedientiam generaliter exegit. 161. Anacletum presbyterum ordinat. ibid. principatum suum Domini voce tenuit semperque tenebit. 162. 170.198 S. Paulo correptus.
- Petrus Damiani Cardinalu Oftienfis Episcopus. 51librum à so scriptum Gratissimum cognominauit. ibid.

Philippus Bergomenfis, hiftoricus. 30 Photius Pleudopatriareba Conflantinopolitanus

- fibifmaticus.5. periurus. ibid. Pipinus Aquisania dux patrem Ludervicum Impe-
- ratorem à Lotbario pulsum regno reftituit. 193 ....
- Pipinm Francoram Rox, Caroli poftea Imperatorio pater. 253. Vrbem Romam Sedemque Apoftolicam egrogiè tutatm est ibidem. Aiftulphum rege Langabardorum acio vicit, & Ex-

#### archatum Rauenne ei ereptum , Romane Ecclefie donauit. ibid.

DE.I.

N

Bueumatomachi baretici Spiritui fancto repugnăses. 109. in Conflantinopolitano Concilio anathematizati. ibid.

- Panitentes etiam Canonise pro criminibus fuis fasufacientes, diuinis Sacramentis iudicantur indigni.153. nec infirmos facro chrifmate vngi licet. ibid.
- Pennitentia vera est, cum qui relicit emnibu iniquitatibus fai, deinde in fructibus boma operationu permanet. 73. nudu pedibus & deposito omni corporu cultu, vestibusque ad luctum & marorem idoneis acta. 231,232
- Penitentia nolentium deserero officium quod suo pescato exercore nequennt, vel restituere bona ablata, vel deponere odium, salsa. 71. qua non secundum auctoritatem sanctorum Patrum pro aqualitate criminum imponuntur. 71. 73. 74. salsa cauenda. 73. à religiofis ér Scripturarum doctrina instructi accipienda. 74
- Pontifex Romanue. Vide V. Papa. omnu Ecclefiaftica potestas ab eo procedit.55.omnium pralatorum Ecclefia est fummu Pralatu. 50. dnemine iudicari potest. ibidem. est iuden vniuerfalle Ecclefia. 57. de omnibus Eccle-, fin indicare valet, nec alicuit indicio fubiacet. 103. ipforum Canonum & decretorum feuerisatem pro temporie necessitate valet, mo debet mitigare. 103. 107. & propria. G predecefforis fui featura valet mitigare. 107. generalium Synodorum conuocandarum iue habet. 122. in omni Ecclefia vniuerfalem & principalem potestatem babet, 163- si potim , quam cuiuis alteri Episcopo obediendum. 163. 164. proprio & legitimo Paftori iure praponitur. 164. à fubietin moneri per
  - fepe tolerabat. 170. facrarium Spiritus almi. 183. ab/que omni Synodo contumates damnare con/ueuit. 200. à folo Deo iuducari potest. 204. folus iure dicitur vniuerfalis. 249. folus deponere potest Bpifcopos velteconciliare.ibidem. potest deponere ab/entes. ibidem. potest vi Imperialibus in/ignibus. ibid. potest Imperatores deponere. ibidem. ab/que Synodo potest Epifcopos deponere.ibidern. à fidelitate iniquorum fubiettos potest ab/oluere. ibidem. eius folius pedes ofculansur omnes principes.ibidem. religionin Cbrifitane caput, Cbrifi Vicarius, & Petri /ucceffor. 271
- Populus Israël ad montem Sina accessure tridue fanctificari & secontinere ab vxoribus iubetur. 144
- Pradia Ecclefiaftica fuscipientes vel inuadentes laici excommunicantur. 69. 70. Sancti Petro fastilege inuadens vel desinens, deprebensm refie

reflituat, & praterea quadruplum de propriù bonio. 72

- Pradicantes ardent odio Romanorum Pontificum. 2. afini ad aram ftantes. 7. 8. porcu , bircu, vulpibus, vrfis, lupis, leporibus, anferibus reprafentatis, 8. impudentifismi. 9
- Prelati Ecclefie exgenerali priuilegio boc babent, vt fubditos iudicent. 55. obedire debent Romano fummo Pontifici. 56. neceffarid fibi in adiutorium pro facerdotibui incontinentibus à damnatione reuocandis implorant fecularium auxilium. 104
- Prajumptio publica maior est ipjo fielere admiffo. 185
- Priuilegium meretur amittere, qui permiffa fibi abutitur potestate. 179. 281. ne fit prauilegium. 280
- Probationes aque frigide, imò etiam igniti ferri velferuentu aque à facru Canonibu probibentur. 68
- Promisio cautisima pro causa Ecclefia laudabiliter soluitur. 210

Proterius praful Alexandrinus occifus. 168

Pudicisia in omni gradu & fexu tenet principatum. 149

# Q.

Quicquid in diuinis scripturis alique mode probabile videtur, nullatenus ab alique facile preiudicetur. 95. 96. quicquid conuenit parti, conuenit & toti. 98.108

## Ŕ.

- Rababmendacium, vitandum potim quàm imia tandum. 105
- Reginbertu Hildenesbeimenfis Episcopus secundus. 193
- Reinerus Reinetcius Lutheranus vel Caluinianus bareticus. 11. 225
- Religiofi debent effe obedientiores Ecclefiafticis flatutis quam laici. 62.63
- Remenfe Concilium , presbyterum Simoniacum & presbyterio & Ecclefiapriuat. 129
- Robertus Guifcardus cum maximoNortmannorum exercitu Gregorium VII reflituit, fecumqúe Salernum deduxit.269.270. Nortmannorum Dux. 275
- Rodolphus feu Rudolphus Rex pro Henrico, à Gregorio VII. conflitutus. 20 24. Sueuorum Dux. 260. à Germanis Principihus Imperator electus à Pontifice confirmatus. 266. in bello fauciatus, paulo post mortum. 269

Solandus Parmenfis Sacerdos fibifmaticus, filius foculi, bansus diaboli. 279 Romanus Pontificalu, liber biftoricus.

ŝ**i** 

- Romana Synodus (ub Gregorio Septimo celebrata. 69. Simoniacos & Nicolaïtas bareticos anathematizanit. 73. acta in Ecclefia Domini Saluatoru Lateranenfi. ibidem. à tribu millibus ac fexcentis Ecclefiafticis colle-81a. 194. legatos Schifmaticorum officio O communione prisent, aliv inducias concedit. 206. decreuit Romanam Ecclefiam à folo Domino effe fundatam : folum Papam iure dici ynsuer (alem Pontificem : jolum poffe deponere Episcopos vel reconciliare ; etiam absentes : soli licere pro temporis necessitate nouas leges condere; nouas plebes congregare : solum poffe vti Imperialibus insignibus : eius folius pedes, omnes Principes deosculari : eius folim nomen in Ecclesiin recitari : ei licere Imperatores deponere : Epifcopos de sede in sedem transmutare: quemcunque poluerit cléticum ordinare : à nemine iudi-(Ari poffe : ipfum folum omnium aliorum fententias retractare poffe : abfque illim an-Soritate nec Synodum generalem nec librum vlum vel capitulum Canonicum baberi, etc. 249.250
- Romana Synodus fub Leone I X. Simoniacam barofin damnauit. 129. emptiones & venditiones altarium fub anathemate prohibuit. ibid.
- Romana Synodus à Symmacho Papa congregata. 204. causam Symmachi dinino iudicio committit. ibid.
- Rucherim Haluerstadensis Episcopus. 20
- Ruffinus hiftoriam Eusebij de Graco in Latinum conuertit. 81.107
- Rumoldus Primus Prapofitus Goflarienfis, postea Episcopus Constantienfis. 197

## S.

Sacerdotes à die ordination is sue debent effe continentes. 76. 77. qui facris canonibus obstinate anime resistunt , à sacerdosio apud Deum decidunt. 104. per venerandam manu impositionem & per sacratisimi chrismatic vnctionem reliquit continentibus, imd virginibus funt pralati.105. in Concilio Nicano probibentur cobabitare faminis. 108. non funt, fed dici tantummodo inaniter concupifcunt, qui facerdoriun: pretij ftudent dationemercari. 128. fobrij fint , iusti Cr continentes. 139. bigami nec apud Ethnicos quidem permittuntur. 140. secularibus debent præeminers in castitate. 145. Spiritus fantis loquutorium effecti ibidem. (antti, & femper orantes. 147. neceffarij , non tamen femper virgines. ibidem.in veteri lege purificabanfur, ab yxoribus separati. ibidem. vinum

& ficer am non bibebant.ibid.cantißime deligendi. 147. 148. Canonum contemptores regnum aggrauant. 151.152. fecundum Canones damnati, non nisi in perniciem suam factificare poffunt. Sacramenta à Malu collata. 3. extra Ecclefiam nes funt nec finnt effective, licet inutiliter & perniciose & effe & fieri posint. 48. vbique retta funt. 50. communia nobu cum baretiibid. ċĸ. Sacrificium verum non eft extra Ecclefiam Catbolicam. 167 Samuel tolerat filios Heli & fuos. 4. Propheta , per quem Spiritus fanctus populum docuit. 155 sanditolerant malos. Sardicense Concilium & temerariam Episcoli Catholici excommunicationem vfg, ad Canonicam excommunicationem ratam effe cenfuit. 57. eine episome ab Hadriano Papa Karolo Imperatori tradita. 126 Saul rex prophetat. 50 Schardim rhapfodus criminator, mendax. 280 Schifmatici priuilegiorum corruptores. 281. nec (atandi quidem. 223 S Schluffelburgim feditiofm. 10 Schramus Pradicans Neoburgicus. 7 Sententia paftoris timenda eft, fiue iufta, fiue ininfta, 25 Sigebertus Gregorio VII. param beneuolus. 12. 32. Gregorio VII. calumniam ftruit. 32. fcbifmaticu. 229. 230. 259. monachu. 224. edidit libros aduer su Gregorium VII. & Paschalem I I. & Apologiam ad Henricum I V.conera eos qui l'alumniantur Miffas Sacerdotum yxoratorum. 224 Sigefridm Moguntinus Episcopiu. 20 Sigebartus Aquileienfis Patriarcha fchifmaticus, ju amentiam versus apud Ratisponam. 24. repentina morte interceptus.24.27.cum quinquaginta sui sociu: 27 Simon Mague.131. princeps Apoft at arum à principe Apostolorum damnatus. ibid. baresiarcha. ibid. pro fola nefaria cogitatione damnatus. 131.132 semporale lucrum exmiraculu quefinit. 122 Simeniacus non potuit nominare Spiritum fan-

- Aum. 22. 31. qui panitentem ad reconciliationem pro pretio apud Epifcopum iuuit. 132. 133. qui temporalit lucri gratia Ecclefiafticos bonores qualitercunque vel emit vel vendit. 183. Simonem imitandum proponis. 185
- Eimoniaci Sacramenta babent, fed eo magú facrilegi, 51. non admittuntur ad iudicium, 88. in Romana Synodo fub Gregorio VII. anatbematizati.73. diuerfis modu, fed vno reatu, facrae dignitates mercantur. 127. bareti-

ci. 128. in scripturis facris daminati. 129. fes quuntur Prophetam quem assina corripuit. 130. 131. Simone Mago peiores. 132. non 6lum emptores. sed Ervenditores spiritualium officiorum. 132. 133. fures. 133. etiam illos quorum sunt mediatores, secum ad damnationem trabunt. 134. inter sacros ordines nullatenus computandi. 144. idolorum serui. Vibid. semel à principe Apostolorum cum suo auctore damnati. 184. Spiritum sanctum conantur vendere. 188. despiritatio sficio seculare lucrum quarentes. 211; qui à manu laica alicuius beneficij inuestituram accipiunt. 262

Simon Rofarius fanaticus poëtafter. 7. Papam Antichriftum & Plutonem appellitat. ibid.

Simplicius Papa Mutinenfem Episcopum à ditione Archiepiscopi Rauennatis penitus absoluite 162

Siricius Papa propter incontinentiam, maioru Ordinu promotionem distulit.96. facerdotalem incontinentiam defendentibus omnem adisum indulgentia penitus obserauit. 106. 136

| '.Sixtus Papa & Martyr. | 162.202 |
|-------------------------|---------|
|-------------------------|---------|

- Sozomenus auctor fabula de Paphnucio. 82.85.86. to2. fingit in Nicana Synodo coniugalem incontinentiam facerdotibus non effe prohibitam fed potius pro caftitate reputatam. to2. Pauli Samofateni errorem reftaurat. to6
- Sozomenista, seëastores Sozomeni. 104. Sanctorum Patrum statuta annullare prasumunt. ibid. caussa caput funt ve seculares incitentur contra sacerdores, ibid. anathemati subiaceme. ibid. non sine sua pernicie suis fauent auditoribus. 106. malunt perire, quam Apofiolicu institutionibus obedire. ibid. Spiritum sanctum blassbemant. 109. Iouiniano baresiarcha peiores.
- Spannenbergerus Prædicans Lutberanus.

Spiritus fanctus manifeste blassbematur ab iu qui contra facros Canones aliquid agunt, vel loquuntur, vel consentiunt. 109. S. Gregorio Pape sub columbina specie in anriculam decernenda dictare visu. 128. sacros Canones dictauit. 152

- Stephanus Diaconus primus martyrio coronatuus 149
- Stephanue Episcopus Halberstadensis causam Grez gorij VII. consta Henricum regem agitz 20. 279. antea monachus Hirsaugiensis 222
- Stepbanne II. Papa à Pipino Francorum rege auxilium contra Longóbardos impetrauis. 253
- Stepbanus Papa III. Baronio Quareus. 189. Synodum Roma in Ecclafia Saluatoris celebranits ibid.

8t1 -



Stepbanu X.Papa, dietus I X. qui antea Fridericus. 178. frater Gotefridi ducis.ibid. orario collum ornatus iurat. Stumpfius Zvvinglianus. 279

Subdiaconi tenentur ad continentiam.78.79. coniugati aut ab vxoribus abfineant, aut nullatenus miniftrare prafumant. 79

Superbia semper sibi, non alin sacit tuinam. 47.

- S. Syluofter Papa Concilium Nicanum per Legatos fuos confirmauit. 122. Concilium Arelatenfo approbauit.125. Concilium Nicanum etiam congregauit.135 incontinentes clericos dammauit. 135. 159. Nicanorum Canonum au-Etor. 204. generali Synodo prafidens ftatuit, neminem indicare primam fedem. 204
- Symmachus Papa decrenit Romanos Pontifices à folo Deo iudicari. 204. Catholica fidei propugnator indefeffus. ibid. Romanam Synodum congregat in qua fe difenti permittit. ibid.
- Cynodica epiftola denotabat prafulem noniter intbronizatum recepiffe quatuor Synodos.121. ad patriarchas mitti folita. ibidi

#### Т.

Yeksonicum regnum ab Apoftolica fedu vnisate diuifum.68. eius Epifcopi & clerici in schismate ördinati, à jede Apoftolica suscipiuntur. ibid.

Theodoricus Antipapa.

- Theodoricus Rex Romanorum Arianus. 204. primus fibi syrannice arrogauit ius eligendi Romanum Pontificem. 255. à Deo mox è medio fublatus. ibid.
- Theodofim Innior Imp S. Augustinum ad Concilium Ephefinum inuitauit. 125
- Timothem Alexandrinm excommunicatu. 45.00gnomento Ælurus, præful Alexandrinus. 150. intrufus. 168. rem occifionis Alexandrini præfulit, fedem eius fimoniace inuafit. ibid.
- Toletatus Diaconus Apostolica Sedu legatus ad Acatium Patriarcham Constantinopolitanum. 216

| Toletana I.Synodus.     |       | • | 100 |
|-------------------------|-------|---|-----|
| Toletana I I I.Synodus. | <br>- |   | 124 |

- Triburienfis Synodus fub rege Arnolfo. 176.209
- Tripartita hiftoria Ecclefiaflica. 75. vtilu ad notitiam rerum geftarum. 80. quoad biftoriam Paphnucij reiicitur. 81. à tribus Gracu com pofita, & à Cassiodoro ordinata. 82
- Turce in Gracia Epifcopatin bodie pro pecunia vendunt. 258
- Turonense Concilium presbyterum Simoniacum presbyterio & Ecclesia prinat: 129

## V.

Vbaldus Episcopus Mantnanus. 14.15. fpleneticus per mitram Gregory VII. Papa sanatus:

Vdo Treuirenfis Archiepiscopus Henrici 1 V. İmper: fautor repentina morte obiit. 19.27. Ecclefiarum pradationi asfensum prabuit. 27

- Venericus Vercellenfis Antiftes fibifmaticus 278. ex fibolaftico Treuerenfi ibid. firipfit librum ad Gregorium VII. fub perfona Theodorici Virdunenfis Epifiopi ibid. Henrici regn depofité Cancellarius. 224. abfque Ecclefiaftica communione vitam fimul & Epifiopatum miferabiliter depofuit, eo die quo Gregorium VII. Papam ftatuit depowere. ibida
- Vetus toftamentum in myfteriu & carnalibus obfernationibus ceffanit, in moralibus praceptu adbuc manet. 137
- Vezelinns Magdeburgenfis Episcopus. 20 Victor I I. Papa, ante Pontificatum Gebebardus vo-
- catm, Episcopus Aichstatensis. 239 Victor 111. Papa Gregorio VII. faccessit. 275
- Victor presbyter Romana Ecclefia S.Syluefiri Papa legatus in Concilio Nicano. 122
- Vigilim Papa sub quo quinta vniuersalis Synodus Constantinopolim conuenit. 162. Romana Ecclefia & Pontificis primatum testatur. 163
- Vincentiu Fpifcopu Apostolica Sedie legatu in Cocilio Chalcedonenfi. 122
- Vincentius presbyter Romana Ecclefia S. Syluefri Pape legatus in Concilio Nicano. 122
- Virgines que post confectationem nupferint, nom tam adultere funt quèm incéste 140, pulcherrimagemme Ecclesia. 148
- Vybanus Papa Gregorij VII, scriptà & dista contra schifmaticos confirmauit. 20. ves Ecclessafficae ementes vel vendentes damnat.
- 71. Vrbanus II. Papa Viltori III. fucceßit. 275. & Guiberto Antipapa Vrbe pulfus. 276
- Vrbanu Episcopie Apostolica Sedie Legatue in Concilio Africano. 124
- Vrfpergenfis Gregorio VI I.parum beneuólm.12.14: 219. 229. 230

225

÷Ý

# ۷V،

Vrftifin Sectarin.

VValeramus fen VValramus Nuuenburgenfis fen Naumburgenfis Epifcopus excommunicasm.21.279.velVValtramus. 222

Vyzitramu Epifiopu Magdeburgenfis, Ludouicum Comitem ad partes Henrisi pellicere ftudet. 20.21

VVernerus Rolevpinck auctor fasticuli temporum: 22

Weftphi=



VVeltphalia olim Saxonie annumerata. 280 VVilhelmu Abbas Hirfaugienfis duodecimus. 222 VVilhelmu Epifcopu Traiectenfis hoftils odio Gregorium V I I. perfequens, horribilister moritur. 18. 19. 23. fulmine tactus, in concione. 23

VVilbelmus Tyrius.29. Pontifices ab Imperatoribus inucfiri, pro detesstabili consuetudine b buit. 251 VVitacherus Caluinista. 231.232

### Z.

Zachatias Papa interdicit clericis cobabitationem mulierum. 136. clericos incotinentes vel fanguinem effundentes damnat, & fecularibu peiores effe decernit. 145. vir Apoftolicu. ibidem..

Zacharias Propheta tolerat Pharifeos & firibas.

52

Zozimus Papa.

Z . Z.

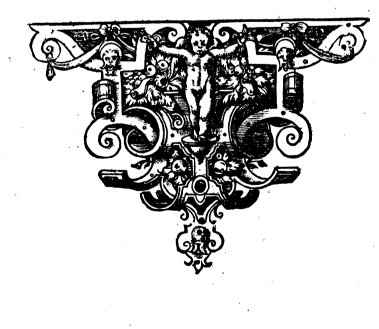
# +ZQZZZEGZZEGZZEGZZEGZZEGZZE

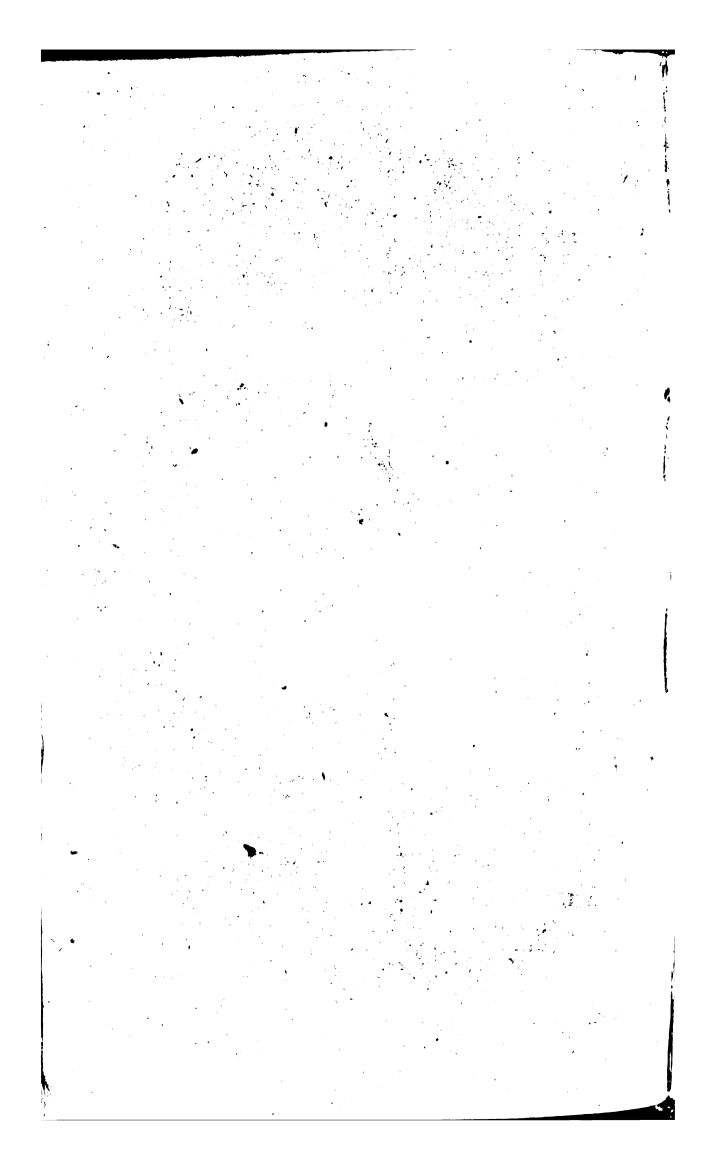
#### Errata.

Pag. 2. v. 11. recinimus pag. 7. v. 7. nimirum. pag. 11. v. 13. impotentiu. & impudentius. p. 13 v 1. grauifimu. pag. 13. v. 10. innocentia. pag. 19 v. 4. Citizenfis. pag. 20. v. 3. Colouienfis. pag. 23. v. 3. Bernriedenfis. Ibid. v. 12. Gregorio feptimo. pag. 24 v 20. fupertiixit. Ibid. v. 4. 5. perlegerit. pag. 25. v. 3. fchifmaticis. pag. 27. v. 2 Freberus. pag. 30. v 15 Rauennens. pag. 32. v. 8. nimirum. pag. 47. v. 7. Sic Ed. Rom. Et v. 20. & 11. Sic Ed. Rom. tite iupplet. dele utrobig. marginalia enim funt (boliola pag. 54. in marg. Vide cnim. lege. vide etiam. pag. 59 v. 6. quanto pag. 73. v. 22. Lateranenfi. pag. 73. v. 9 & pag. 79. v. 6. tua. pag. 84. v. 7. Sicilianos. pag. 94 v. 1. admonere. pag. 106. v. 11. inobedientem. pag. 116. v. 14. negotiationi. 121. 10. Temporis pag. 132. v. 12. non fine. adde, peticulo pag. 155. v. antepenult. locus (ripture ad marg. imme dandus eft. vr. fit 1. Reg. 15. pag. 159. v. 6. roborata. p. 162. v. 10 ab illa; quas voculas \* preire debet. pag. 165. v. 18. impegit. p. 170. v. 20. Apofielorum p. 175. v. 12. Apofielico. pag. 184. v. 12. confensione p. 188. v. 15. attimentia. p. 189. v. 6. in marg. Panuin. p. 206. v. 11. Eedem. p. 206. v. 6. adttitabilis, pro, exfectabilis. p. 210. v. 2. fuam. Ibid. v. 4. feipfos. p. 217. v. 4. farrago. pag. 225. & 226 inculcantur perperam numeri pro227. 228. Item 233. & 234. pro 231. & 232. In Onupbrij Panuinij opujculo, numeri peruerie ponuntur: Nan 233. 234. inculcatur è pracedente pagina, pro 235. 236. in fequente verò pagina numeri 237. 238. peniu omita funsure pag. 249. v. 4. bas. p. 255. v. 6. in marg. halluciuationcin. p. 456. v. 11. Ioannes, in marg.

## Lectori.

Fol.254. fub finem Not. Marg. dixi, me non credere, quod Onuphrius dicit; Anaflafium Bibliothecarium in Hiftoria fua Ecclefiaftica, (quz necdum edita eft) feribere aliquid de priuilegio Pontificis Romani eligendi per Hadrianum primum Carolo Magno conceffo. Interea reduit ad me manufcriptus Aneftafius; quem flatim adij, neque vel vestigium, ves volam huius priuilegij in eo reperire potuí.





. . .

ι 

Ą

. . ï .

i

