

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

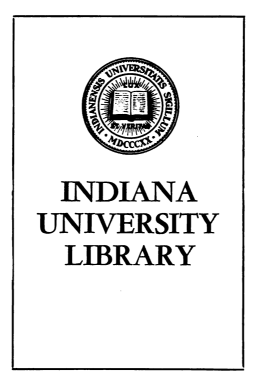
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





`

.

. ١



/ . • , . •

JOANNIS A SANCTO THOMA CURSUS THEOLOGICUS

BR29

235

No 15

Tomus VII

IN SECUNDAM SECUNDAE D. THOMAE

QUAESTIO LXXXI DE RELIGIONE

14

# QUAESTIO LXXXII DE DEVOTIONE

QUAESTIO LXXXIII DE ORATIONE

> QUAESTIO LXXXVIII DE VOTO

QUAESTIONES EXPOSITIVAE QUAESTIONES MORALES

> Ad usum Studentium in Universitatis Lavallensis Facultate Philosophiae)



•





























.

•

João de Santo Thomaz

JOANNIS A SANCTO THOMA

CURSUS THEOLOGICUS  $\sqrt{\sqrt{7}}$ In Summam Theologicam D.Thomae

Tomus VII

IN SECUNDAM SECUNDAE DIVI THOMAE

DE RELIGIONE

.

DE DEVOTIONE

DE ORATIONE

DE VOTO

QUAESTIONES EXPOSITIVAE

QUAESTIONES MORALES

Parisiis VLudovicus Vivės,Editor 13,via Delambre 1885



443611

EX 1749 .T6 J65 1943 V.T

### QUAESTIO LXXXI

2

20 1 1

> ) ល

#### DE RELIGIONE DISPUTATIONIEUS

# ET ARTICULIS SICUT PRAECEDENTES ADORNATA.

Implicatis in praecedentibus quaestionibus, usque ad istam speciebus justitiae (quae partes subjectivae solent appellari) et integralibus, quae videlicet sunt (non partes componentes entitative) conditiones aliquae, seu dispositiones ad perfectionem integralem justitiae concurrentes, procedit S. Thomas explicare partes potentiales illius. Appellantur autem partes potentiales alicujus virtutis, habitus illi, seu virtutes, quae in aliquo conveniunt cum principali virtute, et in aliquo deficiunt a perfecta ratione ipsius. Virtus anim cardinalis, seu principalis materiam magis principalem, et difficilem : partes vero potentiales in materia minus difficili, aut principali servant modum telis virtutis. Oum ego justitia ad alterum sit reddendo alteri id quod debetur, ibi erit principalis ratio justitiae, ubi redditur rigorosum debitum, et rigorosa aequalitas fit : quae vero virtutes ad alterum sunt convenienter rationi justitiae annecti dicentur.

Harum autem aliquae a ratione justitiae deficiunt in quantum deficiunt a ratione aequalis, quia videlicet etsi reddant debitum alteri, non tamen servare possunt aequalitatem in reddendo illud. Aliae vero a praedicta ratione deficiunt in quantum deficiunt a ratione debiti, quia scilicet etsi aequale reddere possint, non tamen habent debitum rigorosum, seu legale, id est, jure aliquo, seu lege adstrictum, sed morale solum, et ex quadam honestate virtutis. Omnes ergo hujusmodi virtutes justitiae annectuntur, et partes potentiales illius appellantur, quia videlicet ad alterum existunt, deficienter tamen ac justitia.

Primi generis sunt virtutes quae reddunt debitum Deo, parentibus, et superioribus, seu excellentioribus hominibus (his enim personis maxime obligamur) non tamen possunt reddere acquale. In ordine ad Deum datur religio, cultum onim debitum exhibet, sed non quantum debet : in ordine ad parentes punitur pietas : in ordine ad superiores, et excellentos personas ponitur observantia : "Homines enim aliqua dignitate antecedentes quodam cultu, et honore dignantur, "ut inquit Tullius.

In secundo ordine collocantur virtutes quae licet aequale tribuant, deficiunt tamen a ratione debiti justitiae. Qui defectus attendi potest dupliciter secundum quod etiam ex duplex debitum, scilicet morale, et legale. Debitum legale dicitur illud ad quod reddendum aliquis lege adstringitur; morale vero quod aliquix debet ex honestate virtutis. Istud autem duplicem gradum habet. Quoddam enim est sic necessarium ut sine eo honestas morum conservari non possit, quia partinet ad debitam correspondentiam inter homines. Et haec est triplex, nam ex parte ipsius debentis attenditur veracitas, ut sine mendacio, et fictione procedatur : ex parte vero ejus cui debetur attenditur recompendatio, quod facit in bonis gratitudo, et in malis vindicatio.

Aliud autem debitum est necessarium sicut conferens ad majorem honestatem, sine quo tamen honestas cons rvari potest (ust enim necessarium solum secundum quid, seu ad melius esse) et ad hoc ordinatur liberalitas, et affabilitas, seu amicitia. Et de his in sequentibus quaestionibus.

De prima ergo parte potentiali justitiae, quae est religio agit S. Thomas ab ista quaestione LXXXI. Et in ca tria principalia considerat. Primo, essentiam religionis : socundo, actus illius : tortio, vitia illis opposita. Essentiam, et distinctionem religionis a virtutious the-Digitized by ologicis, et moralibus, ejusque perfectionem in tota hac quaestione persolvit.

-2-

In primo articulo asserit religionem ordinare hominem solum ad Deum, quia vel religio dicitur a relegendo ea quae sunt divino cultui; vel a reeligendo Deum quem peccando amiseramus negligentes; vel a religando: omnibus autem his modis proprie importat ordinem ad Deum. Ipse enim est cui principaliter alligari debemus tamquam indeficienti principio, ad quem etiam nostra electio assidue dirigi debot sicut in ultimum finem quem etiam negligenter peccando amittimus, et credendo, et fidem protestando reparare dobemus.

In articulo secundo ostendit religionem esse virtutem, quia ad ipsam pertinet reddere honorem debitum Doo, reddere antem alicui, quod sibi est debitum rationem boni habet, quia per hoc constituitur in proportione convenienti respectu ipsius, quasi convenienter ad ipsum ordinatus; bonum ergo facit opus, et habentem (quae est definitio virtutis) ergo manifestum, quod religio virtus sit.

In articulo tertio probat esse unam virtutem, quia habitus distinguuntur secundum unam rationem objecti (principium est passim in operibus D. Thomas repetitum) sed ad religionem spectat exhibere cultum uni Deo secundum unam rationem in quantum scilicet est primum principium creationis, et gubernationis rerum : ergo religio una virtus est.

In articulo quarto demonstrat religionem esse specialem virtutem ab aliis distinctam, quia specialem rationem boni respicit, exhibere videlicet Deo debitum, et specialem honorem; honor enim correspondet excellentiae, unde in humanis diversis personarum excellentiis diversus honor debetur, alius quidem patri, alius regi, etc. Cum ergo specialissima sit, et singularis excellentia Dei in quantum omnia in infinitum transcendit, specialissimus ei debet honor correspondere. Igitur religio quae exhibitionem praedicti honoris tamquam objectum respicit specialis virtus est.

In articulo quinto negat esse virtutem theologicam, quia talis debet Deun respicere tamquam materiam vel objectum (ut supra probatum manet) non aliquid creatum, quod ordinetur ad finem, Sed religio quae Deo debitum cultum affert, Deum respicit tamquam objectum cui cultus exhibetur, cultum autem tamquam materiam, et objectum, non quasi actus quibus colitur ipsum Deum attingant, sicut cum credimus Deo, credendo Deum attingimus, sed in quantum actus quidam quibus Deus colitur in Dei revorentiam fiunt, videlicet sacrificiorum oblationes, etc. ergo religio non est virtus theologica, cujus objectum est ultimus finis, sed est virtus moralis, cujus esse est circa ea quae sunt ad finem.

In articulo sexto affirmat religionom praeferendam esse aliis virtutibus moralibus; tum, quia Exodi XX pomuntur primo praecepta ad religionom pertinentia tamenam praecipua; praecepta autom ordini virtutum proportionantur, dantur enim de actibus virtutum; tum, quia, ea quae sunt ad finem sortiuntur bonitatem ex ordine in finem, unde quanto magis propinquant fini, tanto meliora sunt. Inter virtutes autem morales (quae ut dictum est supra versantur circa ea, quae ordinantur in Deum tamquam (618) in finem religio magis appropinquat Deo, quia operatur ea, quae directe et immediate in divinum honorem ordinantur; ergo praceminere nocesse est inter virtutes moralos.

In articulo septimo docet roligionem exteriores actus quasi secundarios habere ad interiores actus ordinates, quia per religionem Deo reverentiam exhibemus non propter seipsum, ita ut illi aliquid deficiat, est enim gloria plenus, cui nihil adjici potest a creatura; sed propter nos, quia per subjectione perficimur. Ergo opertet aliqua exteriora signa habere, quibus mens excitetur humana ad spirituales actus subjectionis ad Deum, quibus ut dictum est nos, et quaelibet res inferior perficitur subdendo se suo superiori, sicut aer per hoc quod a sole illuminatur, et corpus per hoc, quod ab anima vivificatur : orgo religio actus interio-

Digitized by COC

quosdam debet habere quasi principales, et per se ad religionem pertinentes, et actus aliquos exteriores quasi secundarios, et ordinatos ed istos, quibus videlicet manuducamur visibiliter ad invisibilem conjunctionem cum Deo, et subjectionem ad ipsum.

In articulo octavo dicit roligionem idem esse ac sanctitatem, quia vel sanctitas munditiam significat, vel firmitatem, si ad significationem tam Graecam, quam Latinam attendamus; sed religio munditiam, et firmitatem dicit essentialitor : ergo est idem quod sanctitas. Probatur minor, quia religio Dec exhibet debitum famulatum in his quae portinent essentialiter ad cultum divinum, sicut in sacrificiis, ot oblationibus, applicat enim omnia ista divino cultui, et mentem Deo conjungit; etc. munditia autem, et sanctitas necessaria est ad hoc, ut mens Deo applicctur, inquinatur enim mens humana ex co quod inferioribus rebus conjungitur; ergo ut supromae rei conjungi possit, nocesse est utab istis abstrahatur, et minda sit, sancta, et sine terra : ergo religio quae mentem habet Deo conjungere sanctitas est, id est, munditia. Tun sic applicatur, et conjungitur mens Deo sicut ultimo fini, et primo principio: ergo ad hanc applicationem firmitas apprime est necessaria, secundum quam dicebat Apostolus, Roman. VIII : Certus sum quod neque mors, neque <u>vita separabit me a charitate Dei</u> : ergo religio quae applicationem praedictam facit mentis humanae ad Deum firmitatem involvere necesse est : ergo sive sanctitas muditiam dicat, vel firmitatem significet, religio idem erit sanctitati.

#### DISPUTATIO XIX.

# DE ESSENTIA, ET QUIDDITATE RELIGIONIS.

# Articulus I.

### Utrum religio ordinet hominem solum ad Deum ?

I. Titulus clarus est. Ly ordinet ad Deum intelligitur juxta doctrinam traditam a S. Thoma supra sacpe, quam recopilavit quaestione praecedenti, articulo primo in corpore; religio enim, ut pars potentialis justitiae debet esse ad alterum, ut conveniat cum justitia, et ille alter est Deus, cui debitum reddit. It sic intelligitur ordinare hominem ad Deum sicut justitia ad proximum. Ix quo patet, quod illa exclusiva solum non excludit aliquid creatum ab objecto religionis, ita quod intentum fit inquirere si solus Deus est objectum ad quod tendit religio, quia ut articulo sequenti patebit objectum religionis est cultus Dei, et per cultum aliquid creatum intelligitur, scilicet ipsa actio creaturae per quam colitur Deus. It sic illa (619) exclusiva ponitur ad excludendum aliud objectum, cui ita quod solus Deus sit objectum, cui religio exhibet cultum, ita quod mulla creatura per religionem colatur.

II. Unica conclusione affirmativa respondet S. Thomas in corpore, quam probat

ex multiplici etymologia hujus nominis religio, quibus alius addunt commentatores. Duplem tamen est potissima. Prima, quam adducit ex Isidoro, et Tullio, quod religio dicitur a relegendo ea guae sunt divini cultus juxta illud Proverbiorum In omnibus viis tuis cogita illum : **v**: secunda adducitur ex Augustino, quod religio dicitur a religando, quam ex Lactantio adducit Cajectanus, et post illum magister Torres, et alii. Prima sumitur quasi a posteriori ex effectu, qui est actus elicitus a religione; secunda sumitur quasi a priori, hoc est, quasi a ratione formali ipsius virtutis, et una sequitur ex alia. Si enim homo ligatus, vel religatus est Deo, consequens est ut cogitet, quae Deo sunt offerenda, et in ejus cultum operanda. Alia vero etymologia adducitur a reeligendo Deum, quem peccando amiseramus, quae etiam est Augustini; haec tamen non est ita universalis. quia solum procedit de peccatoribus, qui Doum per peccatum amiserunt, et tamen religio est in innocentibus munquem peccantibus, ut in Christo, Beatissine Virgine, et in Angelis heatis GOOGIC

-3--

III. Ex his probat S. Thomas conclusionem sic : Quocunque modo istorum dicatur religio importat ordinem ad Deum. Probatur : Deus est cui principaliter alligari debemus tamquam indeficienti principio, et ad quem sicut in ultimum finem electio nostra assidue dirigi debet, et quem peccando amittimus, et recuperare debenus; ergo religio est ad Deun.

IV. Contra hunc discursum statim se offert defectus, quia non probat intentum; conclusio enim ut respondeat titulo debet esse cum exclusiva sic, quod religio ordinet solum ad Deum : haec autem ratio probat quidem quod ordinat ad Deum, non tamen probat quod solum ad Deum, imo oppositum insimuatur in ipsa ratione, quaterus dicitur, quod principaliter Deo alligari debemus. Ergo datur locus quod minus principaliter possimus alligeri creaturae, et ideo solum probatur, quod religio ordinet principaliter ad Deum cum quo stat quod minus principaliter ordinet ad creaturam. ritas ordinat ad diligendum Deum principaliter, et minus principaliter proximum, as creaturas, quas debemus colere, non et sic S. Thomas vel non respondet titulo, vel non probat conclusionem responsivam.

V. Respondetur, quod sicut in S. Thoma nullus terminus superfuit, sic formalissime locutus fuit, et probat intentum, et excludit hanc objectionem ex duplici termino, quem ponit in probatione alias per se noto. Dicit enim : " Quod Deo tamouam indeficienti principio alligari debemus, et ut ultimum finem eligere." Constat autem quod indeficiens principium non potest esse nisi unun, ut prima parte, quaestione XI, articulo III, relinguit demonstratum; et similiter ultimum finem non potest esse nisi unum, ut 1-2, quaestione prima, articulo quinto etiam probat; ergo si ponit quod ratio religionis est ordinare ad Deum tamquam ad primum principium, et tamquam ad ultimum finem, ut emplicait hic ad tertium et ad quartum, et latius articulo quarto sequenti. Et istae rationes ita sunt propriae solius Dei, ut mulli creaturae communicari possint, satis cla-quod exhibent cultum divinum : secunda, re, et efficaciter probatur, quod religio taliter ordinat ad Deum, quod ordinat ad solum Deum, quia ordinat ad illum tanquam ad primum principium, (620)

et ultimum finem, et solus ille potest esse principium primum et finis ultimus.

VI. Illud autem adverbium principaliter non est sumendum comparative in ordine ad objectum colendum per religionem, ita quod aliud praeter Deum possit minus principaliter coli per illam, sed comparatio est ad alias virtutes per quas creaturae coluntur, ut observantia, et dulia. Et sensus est, quod principalius colimus Deum per religionem, quam creaturas per duliam, et sic sanctus doctor posuit illum terminum non cum religione, sed in communi, supponendo quod debemus alligari Deo, et parentibus, et megistris, et personis in dignitate constitutis per singulas virtutes ad hoc deputatas, de quibus intendit agere in hoc tractatu, et incipit a religione tamquem a principaliore illarum. Et ideo bene, et congrue locuitur in probatione, dicendo quod Deo principaliter alligari debemus, et explicat hanc principalem obligationem, quia est indeficiens principium, et Sicut cha-ultimus finis. In quibus satis denotat quod ly principaliter refertur, ad alitamen tam principaliter, quia non relucent in illis isti tituli primi principii, et ultimi finis. Et in hoc ctiam denotat, quod non admittitur aliud minus principale sub hac ratione formali religionis, sed quod solum Deus est per illam colendus, quia nihil praeter Deum has duas rationes primi principii, et finis ultimi habere potest.

### DUBIUM UNICUM.

QUOMODO VERIFICETUR QUOD RELIGIO EST AD SOLUM DEUM, CUM INJURIA CREATURAE SIT SACRILEGIUM CONTRA RELIGIONEM?

VII. Ratio dubitandi insimuata est in titulo, et sumitur ex ipso sencto dootore infra quaestione XCII in prologo ubi inquit : " Considerandum est de vitiis religioni oppositis et primo de illis quae cum religione primo de illis quae cum religione conveniunt, in hoc, de vitiis manifestam contrarietatem ad religionem habentibus per contemptum eorum quae pertinent ad divinum cultum :" et postea quaestione XCIX, in prologo, Digitized by **GOO** 

inquit : " Deinde considerandum est de vitiis ad religiositatem pertinentibus, quibus rebus aacris irreverentia exhibetur. Et primo de sacrilegio." Et in tota illa quaestione agit de sacrilegio contra religionem, quod definit articulo primo : Quod ratio sacrae violatio. Et in articulo tertio dividit illud in tres species, quarum prima est injuria in personam sacham. Hx quo sic formatur ratio : Injuria in personam sacram est sacrilegium contra virtutem religionis; ergo cultus personae sacrae est actus Antecedens est D. virtutis religionis. Thomae in his locis. Consequentia probatur : Ad illam virtutem pertinet cultus, seu veneratio alicujus objecti contra quam est injuria ejusdem objecti, ut patet in aliis virtutibus, guia ad pietatem, pertinet cultus parentum; ideo injuria in parentes est vitium contra pietatem, quod est impietas, et sic in aliis.

VIII. Et ratio est manifesta, quia actum vitiosus ideo est contrarius tali virtuti, quia contrariatur actui virtutis, quia immediata oppositio est inter actum et actum, et ideo si actus aliquis est quia contrariatur actui ejusdem habitus, et sic si injuria in personam sacram est vitium contra habitum et virtutem religionis, necesse est, quod sit contra actum religionis, et consequenter quod cultus religionis versetur circa illam personam sacram circa quam versatur (621) injuria mic cultui contraria. Ergo falso asseritur in conclusione praccedentis articuli, quod religio est solum circa Deum taliter, quod non est circa aliquam personam creatam.

IX. Confirmatur, quia in articulo tertio citato, quaest. XCIX, ponit tertiam speciem sacrilegii contra religionem, induriam quae fit in imagines, et reliquias sanctorum in quibus inquit : " Quodanmodo personae sanctorum venerantur, et deshonorantur :" Ubi ponit fundamentum rationis dubitandi. Imagines enim non habent propter se dignitatem, ut av dorentur, sed adorantur propter exemplar; unde eadem adoratione est adoranda imago, qua suum exemplar, ut docet S. Thomas III p. quaest. XXV, art. III. Bt idem est de reliquiis sanctorum, ut ibidem art. VI docet. It etiam eadem injuria injuriantur imagines, et reliquiae

sanctorum qua personae ipsorum; ergo si injuria in imagines, et reliquias sanctorum facta est sacrilegium contra religionem, etiam cultus reliquiarum, et imagimum santorum erit actus religionis, et consequenter sancti in suis imaginibus, et reliquiis colentur per virtutem religionis, quia ut allatum est ex D. Thoma eadem est adoratio imaginis, et exemplaris, ad quod applicat illud dictum philosophi : Idem est motus in imaginem, et in rem imaginatam. Et si persona sancti in sua imagine colitur per religionem multo melius in se ipsa, quia cultus in imagine exhibetur propter dignitatem quam persona habet in se; ergo felso dicitur in praesenti erticulo, guod solus Deus colitur per religionem et non alia persona. Et falso etiam III p. quaest. XXV, art. V docet, quod soli Deo, et nulli purae creaturae rationali debetur cultus latriae, qui est actus virtutis religionis; vet si haec doctrina est vera, falsa est doctrina ejusdem sancti in quaestione XCIX citata, quod injuria contra sanotos, corum imagines, et reliquias est sacrilegium contra religionem. Tem manifesta videtur contradictio guod una, vel alia doctrina falsitatis convincitur.

520-621

X. Patri Vazquez adeo efficax visa est haec ratio ut ea convictus tomo primo, in tertia parte, disp. XCVIII, cap. IV, in principio, et de adoratione disp. VI, cap. VIII, teneat quod injuria, quae fit personis sacris, qualis est percussio clerici, aut monialis non recenseri inter species sacrilegii oppositas peculiari virtuti religionis, Concedit sed duliae per duam coluntur. tamen ibidem tomo citato III p. mm. XV, quod potest aliqua injuria in personam sacram interdum esse sacrilegium virt uti religionis oppositum, quando videlicet non simpliciter fieret, sed ex odio peculiari ministerii, et institutionis, sicut contingit in haereticis, qui sacerdotes insectantur, ipsorum ordinationem superstitiosam habentes. It mumer. XVII de imaginibus, et reliquiis sanctorum, inquit : " Non erit injuria earum sacrilegium contra virtutem religionis, sed contra duliam, ut ipsorum sanctorum injuria," Ubi admittit dici quidem sacrilegium ne etiam verbis communi sensui Ecclesiae oppona-Digitized by VIVI

21-522-523

tur, sed limitat dicendo non esse sacrilegium contra religionem, sed contra duliam. Et obiter numero XV reprehendit D. Thomam dicendo : " Mirandum est, quod non egit post tractatum de dulia, et observantia de vitiis oppositis, sicut egit de sacrilegis, si quidem illis virtutibus peculiare vitium est contrarium." Haec pater Vazquez.

XI. Sed pater Suarez tomo primo de religione, tractatu III, libro III, cap. 71, numero IV, postquam mumero tertio posuerat, rationem dubitandi refert, et rejicit sententiam (522) Tasquwz sic : " Responderi potest concedendo totum ( ut plane concedit Gabriel, vasquez de adoratione, etc.) ubi ait percussionem clerici, ant religiosi non esse sacrilegium contra virtutem religionis, sed contra virtutem observantiae propter rationem factam; et hoc idem consequenter dicit de irreverentia facta reliquiis, vel imaginibus sanctorum ex eodem fundamento." Quae guidem sententia videtur esse contra communem modum loquendi tam canonum, capite Si quis suadente, quam D. Thomae et religuorum auctorum. Ita Suarez sum quo etiam convenit magister Torres tomo II, quaestione XCIX, articulo II, disputatione unica ad quartum, ubi inquit : " Displicet tamen ojus (scilicet Gabrielis, Vasquoz) positio utpote quae adversatur D. Thomae et omnibus doctoribus, qui pleno ore sa peccata commemorata in argumento vocant secrilogia, et in sacris canonibus idem habetur, vorbi gratia, in capite Si quis suadente. Hacc magister Torres.

XII. Et merito; et enim singularis sententia contra sacros canones, ut pabebit, et contra omnes doctores, tam theologos et shcolasticos, quem summistas, et canonistas. Theologi cnim agentes de sacrilegio admittunt injuriam dictam habere malitiam contra virtutem religionis. Canonistae etiam in hoc conveniunt interpretando canones adducendos; imo inse Vasquez tomo primo in prima secunda, disp. LIII, cap. III, mum. XVIII, et tom. IV, in tertia parte, quaest.XCXI, art. I, dub. IV, mum. XIX sentit, guod injuria per percuscionem monialis est contra religionem, sicut etiam violatio castitatis illius, quemvis diversae rationis in specie a Thoma, propter guod dicit esse speciem subalternam injuria

contra personam sacram, sicut etiam injuria contra locum sacrum extrahendo hominem ab illo, vel effusione sanguinis, aut seminis, et sicut est peccatum contra peitatem incestus, recta linea, vel transversali, unde nec in hac sententia, nec ad seipsum consequenter loquitur.

Impugnatur sententia Yasquez ex jure canonico, et ratione D. Thomae.

XIII. Primo impugnatur haec sententia Vasquez ex capite Si quis contumex XVII, quaestione IV, ubi habetur sic : " Dicitur etiam sarilegium committere qui violentas, et impias manus in clerimum injecerit : " et capite Quisquis ididem immediate sequenti : " Sacrilegium committitur si quis infregerit ecclesiam, vel domos aliquid diripiendo, vel auferendo, scu qui irreverentiem, vel ablationem rerum intulerit clericis vel monachis, omnibusque ecclesiasticis Similiter sacrilegium commitpersonis. titur auferendo sacrum de sacro, etc. si quis domum Dei violaverit, vel ecclesiasticis personis injuriam fecerit." Ita ibi. Denigue si quis suadente diabolo ibidem : " Hujus sacrilogii vitium, vel crimen incurrerit guod in clericum, vel monachum violentas manus injecerit anathematis vinculo subjaceat. " In quibus tribus capitibus expresse ponitur quod est sacrilogium injuria contra personam sacram, ut percussio clerici, vel monachi.

XIV. Duplex solutio adhiberi potest ex Vasquez junta duas limitationes suae sententiae, quas ipse ponit. Prima solutio, quod ibi solum dicitur, quod est sacrilegium, non tamen dicitur, quod est contra religionem, et Vasquez jam admittit, quod est sacrilegium, sed dicit non contra religionem, sed(523) contra duliam, cujus contrarium non habetur in textu. It explicatur jus canonicum quod loquitur de sacrilegio largo modo, ut comprehendit etiam sacrilegium contra duliam, quia ut habet D. Thomas saepe, praecipue in articulo preesenti ad socundum extenso nomine religionis aliae virtutes dicuntur religio: ita vitia contra alias virtutes extenso vocabulo possunt dici sacrilegium.

XV. Secunda solutio esse potest quod est sacrilegium contra religionem quando laeditur persona sacra in quantum sacra, hoc est, ea intentione, quia sacra Sed utraque solutio est insufficiest. ens, et contra primam bene redarguit Suarez, quia quando D. Thomas et doctores dividunt sacrilegium loguntur de sacrilegio proprie dicto, et sacrilegium per turpem accessum ad personam sacram proprie contra religionem est; sed eodem modo censent omnes de sacrilegio, quod committitur in percussione personae sacrae. De igue jura interpretanda sunt junta receptum usum vocum maxime quando communiter ita intelliguntur. Heec Suare, et bene, quia appellare peccatum contra duliam sacrilegium, est abuti terminis, et loqui improprie, sicut qui duliam religionem vocaret ut iose Vazquez admittit quod est extenso vocabulo uti. It hanc improprian locutionem tribuere juri canonico irrationabile est, et si haec licentia daretur interpretandi definitiones Ecclesiae per improprias locutiones mulla daretur veritas firma, certa.

XVI. Secundo, evidentius ex contextu revincitur haec solutio, quia ibidem ponitur sacrilegium acqualiter in furto rei sacrae, et in loco sacro, et in violatione ecclesiae, ac in percussione cler ici, vel monachi eodem tenore verborum sub eisdem terminis, et in eadem clausula, et sensu ejusdem propositionis; sed Vascuez non negat esse sacrilegium contra religionem quod committitur contra locum sacrum; et contra rem sacram: nec negat ouod in textu intelligatur sacrilegium contra religionem respectu illarum : ergo male negat, quod intelligatur respectu personae sacrae de sacrilegio cum eadem proprietate contra religionem. Conseguentia patet ex ipsa connexione verborum in textu; pomuntur enim ibi tria esse sacrilegium, et explicare, et limitare quod duo solum sunt sacrilegium proprium, et tertium improprium omnino voluntarium est.

XVII. Tertio, convincitur quam improprie loquatur pater Vasquez, quia a <sup>D</sup>. Thoma, quaestione citata XCIX ponitur injuria in personam sacram prima specie sacrilegii tamquam gravius sacrilogium, quam in vasa sacra, et in locum sacrum, quae est secunda species sacrilegii ibi-

dem posita; et tamen Vasquez tenet, quod injuria in locum sacrum, et in vasa sacra, est proprie sacrilegium, et esse solum contra duliam, quia est dicere quod est minus prave sacrilegium, si quidem minus proprie sacrilegium ponitur, et quia etiam ponit solum contra duliam, quee est imperfectior virtus religione, et sic transmutat gravitatem peccatoram; ponit enim sacrilegium, quod a S. Thoma ponitur gravius et contra perfectiorem virtutem minus grave, et contra imperfectiorem virtutem. Et ad minus convincitur Vasquez perperam intendere per hanc explicationem salvare mentem S. Thomae ut ibidem numero XIV., in fine ostentat, cum ejus explicatio omnino sit contraria litterae S. Thomae. Haec solutio amplius impugnabitur ratione D. Thomae in secunda impugnatione principali.

XVIII. Secunda etiam solutio stare (524) non potest in textu, quia ibidem fit sermo de percussione clerici; quae fit inter cahtolicos in ecclesia, pro qua ponitur excommunicatio; sed constat quod ad incurrendam istam censuram non est necessarium quod quis percutiat clericum ea intentione, quia clericus est, sed propter vindictam, vel quancumque aliam illicitam causam; erco etiam ut committat culpam pro qua ponitur poena hujus excommunicationis non est necesse, quod percussio fiat cum illa intentione reflexa, quia clericus est, et per consequens, ut incurrat sacrilegium de quo loquitur textus. Haec est evidens impugnatio hujus solutionis ex contextu, quae amplius impugnabitur in sequentibus.

XIX. Secundo, principaliter impugnatur sententia Vasquez, et excluditur utraque solutio assignata ratione a priori D. Thomae infra quaestione XDIX citata, articulo primo, in corpore ubi inquit : " Sacrum dicitur aliquid ex eo quod ad divinum cultum ordinatur; et sic ei quaedam reverentia debetur quae refertur in Deum; et ideo omne illud qued ad irreventiam rerum sacrarum pertinet, ad injuriam Dei pertinet, et habet rationem sacrilegii. Secunda consequentia tenet ex prima fundata in principio assumpto in ratione dubitan-Si enim injuria pensanda est venedi. ratione contraria, et veneratio est talis quod refertur in Deum, etiam inju-

- (-

62F

juria transist in Deum, et consequenter habebit malitiam sacrilegii contra cultum Dei. Prima consequentia clare sequitur ex antecedenti, et antecedens probatur a D. Thoma sic : Sicut ex eo, guod aliquid ordinatur ad finem bonum, sortitur rationem boni, ita etiam ex hoc quod aliquid deputatur ad cultum Dei, efficitur quoddam divimum : quae propositio est certa, et non negatur a Vasquez, ut patet in calice, ecclesia, etc. quae dicuntur divina, quia ad cultum Dei sunt deputata, et consequenter ex vi hujus causalis debet concedi universaliter, quod omne deputatum ad cultum Dei in quantum tale habet rationem divini. alias causalis non esset bona : sed personae sunt etiam deputatae ad cultum Dei, verbi gratia, sacerdos, de quo non potest Vasquez negare quod per susceptionem ordinum consecratur ad cultum Dei magis quam calix, vel temphum, quia ad principalius munus divini cultus consecratur, guod fit in usu sacramentarum, et consecratione corporis Christi, ad quod ordinantur vasa et loca sacra.

XX. Propter guod probavit D. Thomas cuaest. XCIX citata, art. III, in corpore, quod est major sanctitas personae, quam loci sacri, quia ista est propter illam; ergo contra rationem est ponere sacrilegium rigorosum, et contra religionem injuriam in locum sacrum, et hoc negare de injuria in versonam sacram, utpote de pe cussione sacerdotis. Patet consequentia, ex definitione sacrilegii, quae est violatio rei sacrae admissa com- Clerici etiam in minoribus constituti muniter a theologis, et tradita capite Si quis contumax citato probatione praecedenti. Ergo si persona est Deo sacrata, et magis consecrata quem locus sacer. injuria in personam sacram est sacrilegium magis grave, et rigorosum, quam in locum sacrum, et magis contra virtutem religioonis. Proportionabiliter loquendum est de aliis personis divino cultui deputatis, vel Deo consecratis, quia ratio formalis eadem est, et Vasquez aequaliter loguitur de omnibus, et sufficit illum convincere in uno, scilicet in sacerdote in guo evidentior est ratio.

XXI. Confirmatur : Ecclesia instituit legem de veneratione personae sacrae ponendo immunitatem illius in aliquibus actionibus, ut in percussione, judicio laico, in impositione tributi etc. ex motivo virtutis religionis, et non virtu-

tibus duliae; ergo qui talem legem frangit facit contra motivum virtutis religionis. Antecedens patet : primo, guia Ecclesia sic potuit praecipere, et quod ita praeceperit solum potest constare ex jure; constat autem in jure canonico ubi hasc lex ponitur quod Eclesia dicit esse sacrilegium aequaliter sicut de aliis sacrilegiis, quae sunt contra religionem ibidem ab Ecclesia allatis (ut jam ponderatum est) ergo motivum Ecclesiae in hac lege est veneratio religionis. Secundo, quia lex Ecclesies pro veneratione loci sacri et bonorum Ecclesiao instituta est ex motivo religionis (ut Vasquez concedit) et ponitur in eisdem capitibus codem tenore verborum cum hac lege de persona sacra; ergo haec lex etiam est ex eodem motivo religionis, imo per modum unius logis videtur instituisse circa omnia haec, et per consequens motivum fuit idem circa omnia.

XXII. Tertio, cuia Ecclesiae immunitas in hac lege universaliter comprehendit bonos, et malos ecclesiasticos, sacerdotes, vel non sacerdotes, et sic non allegatur motivo duliae quae est personalis sanctitas, et per consequens non instituit hanc legem ex motivo duliae, sed ex motivo religionis, quatenus persona Guod consdepuratur ad divinum cultum. tat, guia deficienti tali deputatione deficit lex, sicut novitii religionis dum sunt cum habitu religionis gaudent hoc privilegio et dimittentes habitum transountes ad sceculum amittunt illud. dum cum habitu clericali, et tonsura Ecclesiae deserviunt, comprehenduntur hac lege; si tamen haec dimittant, et nubant, excluduntur ab illa : signum ergo est quod motivum hujus legis Ecclesiae est depurtatio personae ad cultum divimum si ouidem stante tali deputatione stat lex, et ablato deputatione aufertur lec circa illos. Sicut in bonis Ecclesiae apparet, quod dum sunt bona Ecclesiae, vel existunt in Ecclesia sacrilogium est illa furari, secus entem si transeant ad dominum laicurum, et sint extra Ecclesian, propter quod colligitur. quod en motivo religionis bona Ecclesiae sunt privilegiata, ergo similiter erit de persona sacra, quod non ex motivo duliae, sed ex motivo religionis geudet privilegio hujus canonis, cuia si esset ex motivo duliae deficiente sanctitate personali deficeret had lex, quia

# DISPUTATIO XIX. ARTICULUS I.

ut habet D. Thomas in III, dist. IX, quaest. II, art. III ad secundum : "Praelato dum est in actu peccati non debet exhiberi dulia, quia apparet in eo aliquid honori contrarium." Haec D. Thomas, et per consequens mali sacerdotes non essent comprehensi sub privilegio hujus legis, quod sine controversia es falsum.

XXIII. Quarto, quia si non esset haec lex ex motivo religionis, quamvis ex intentione, quia clericus est fieret ut percussio clerici esset sacrilegium non contra religionem, sed contra duliam, quia intentio tunc fertur ad titulum quod in\_re est duliae in sententia Vas-Sicut si quis injuriaret personam quez. sanctam, quia sancta personaliter est, committeret culpam contra duliam, quia sanctitas personalis est ratio formalis daliae, in quo convenit Vasquez. Sed ipse tenet numero XIV citato, guod consecratio sacerdotis ratione cujus prohibetur percussio illius solum pertinet ad objectum duliae; ergo evidenter concluditur contra Vasquez, quod quamvis ex intentione quia clericum est, vel quia consecratus est percuteretur non esset sacrilegium contra religionem, sed contra duliam, guod tamen ipse negat dicens quod tunc est contra religionem.

XXIV. Ex quo efficaciter revincitur. quod consecratio pertinet ad objectum religionis, et per consequens haec lex in Ecclesia constituta propter reverentiam consecrationis facta est ex motivo religionis, ex quo sequitur prima consoquentia, quod qui illam frangit peccat contra religionem. Patet conseguentia, quia motivum in praesenti non sumitur pro fine legislatoris, quia exst extinsecus legi, wt dicitur non cadere sub lege, sed pro fine intrinseco legis propter quem tamquam propter rationem formalem fit lex et accipit speciem ab illo, sicut lex de veneratione loci sacri facta propter consecrationem illius quantum ad actionem furti, aut effusionis sanguinis, aut seminis facit istas culpas subinduere malitiam specificam contra religionem, quia est violatio rei sacrae progibita propter ejus consecrationem.

XXV. Dices : Non est eadem ratio de persona sacra, quia res inmensibiles, ut locus sacer, etc. non habent sanctitatem propriam ratione cujus sint capaces venerationis proprie, et sic solum coluntur vel injuriantur ratione consecrationis. At vero persona rationalis habet dignitatem propriam, et ideo ratione illius possunt coli, vel injuriari non attingendo consecrationem.

XXVI. Contra, licet vera sit differentia quod res insensibiles non habeant dignitatem quam habent personae, tamen non excluditur quod personae sinul habeant duas dignitates, aliam personalem in qua excedunt res insensibiles, aliam consecrationis in qua conveniunt cum illis, saltem generice, quia istae duae dignitates non sunt incompatibiles, de facto enim reperiuntur in sacerdote; ergo sicut possunt venerari ratione dignitatis personalis propter se, possunt etiam venerari ratione consecrantis, propter respectum ad Deum, cui sunt consectatae, vel deputatae, et per consequens possunt sub utraque formalitate Consequentia est bona, quia injuriari. secundum quod aliquid est capax honoris, est capax injuriae. Antecedens autem exemplis fit manifestum, nam non solum res insensibiles, ut vestis, vel domus aut irrationalis ut equus quatenus possidetur a rege est capar ut veneretur propter respectum ad regem, ita ut qui injuriat aliquid istorum, judicetur injuriare regem; sed etiam homines ut servi, vel mancipia guamvis sint personae rationales, tamen quaterus possidentur a rege et illi scrviunt, debetur illis specilais veneratio propter regem, quae non debetur illis propter se ipsos, quemvis debeatur alia propter se juxta propriam nobilitatem, vel dignitatem; ita quod qui interficeret servum, vel mancipium regis non mimus injuriaret regen, quam qui interficeret equum, vel canem regis, quia contra lumen rationis esset, quod magis injuriaretur rex per percussionem, vel occisionem equi, vel canis, quam per occisionem servi sui.

XX7II. Ad hoc solum potest respondere Vasquez juxta suam doctrinam, quod convincitur, quod si occideretur servus regis, quia regis est, ita verum est, sed quia potest occidi non quia regis wst, sed propter suam indigaitatem personalem, et res insensibiles, seu irrationales non possunt injuriari nisi propter respectum ad regem, ideo non tenet paritas. It similiter si percuteretur Digitized by

QUAESTIO LXXXI. DE RELIGIO E ETC.

clericus quia clericus est, esset contra ti. religionem; si autem propter suam indignitatem personalem percutiatur, tunc non est contra religionem.

XXVIII. Contra, hoc jam est recurrere ad secundam solutionem (627) suberius allatam, in praesenti tamen ratione, et specialiter in confirmatione, ut patet in suis probationibus intentum fuit primam solutionem Vasquez funditus evertere, quae consistebat in hoc, quod in persona rationali non erat titulus virtutis religionis, sed solum duliae, et per consecuens quod injuria in personam sacram solum erat contra duliam. Oujus contrarium evidenter demonstatum est ostendendo quod in persona rationali reperitur ratio formalis objecti virtutis religionis, scilicet consecratio. vel deputatio ad cultum divimum ratione cujus injuria in personam rationalem potest habere malitiem sacrilegii contra religionem. Haec etiam secunda solutio non minus efficaciter impugnabitur ratione sequenti D. Thomac qui illam nobis impugnatam reliquit.

XXIX. Tertio, principaliter impugnatur sontentia Vasquez, et excluditur ejus secunda solutio. D. Thomas in IV. dist. X.I., cuacst. III, art. II, cuaestiunc. III, in corpore sic habet :" Quidam dicunt guod hoc accidit (scilicet circumstantias mutare speciem) in quantum illae circumstantiae accipiuntur ut fines voluntatis, cuia a fine actus moralis accipit speciem, sed hoc non videtur sufficienter dictum, quia aliquando variatur species peccati sine eo quod intentio feratur ad circumstantiam illem. Sicut fur its libenter acciperet vas aureum non sacratum sicut sacratum, et tamen in aliam speciem peccatum mutaretur, scilicet de furto simplici in sacrilegium. Et praeterea secundum hoc sola illa circumstantia quae dicitur ejus gratia, speciem peccati mutare posset, quod falsum est." Haec D. Thomas, ubi refert in communi sententiam, quam Vasquez sequitur in singulari de percussione clerici, scilicet, quod actus non accipit speciem sacrilegii, nisi fiat ex intentione circumstantiae personae sacratae. ccilicet quia sacrata est, quod est dicere tamguam finis cujus gratia actus sit, et hoc impugnat D. Thomas duplici ratione in verbis allatis utraque eviden-

XXX. Prima, qui furatur vas sacfatum committit sacrilegium quanvis non furetur illud quia sacratum, sed quia aureum est: secunda, cuia alias sola circumstantia finis posset mutare speciem, cuod est falsum. Quae ratio quanvis videatur ab inconvenienti procedere includit tames rationem a priori, ad hanc formam reductam. Alias circumstantias possunt mutare speciem, quemvis non sumantur tanquam circumstantiae finis cujus gratia, quod est dicere, quenvis actus non fiat ex intentione illius circumstantiae, quasi in actu signato; ergo falsum est quod solum causetur species talis, quia actus fit ex intentione talis circumstantiae. Consequentia be-"Antecedens ne secuitur ex antecedenti. autem prehatur in circumstantia quis, quando verbi gratia conjugatus accedit ad non suam, adulgerium committit; quamvis non faciat ex intentione injuriendi suae, sed ex sola libidine, Similiter qui accedit ad conjugatam non quia conjugata, sed quia amica sua, et melius accederet si esset soluta, tamen telis est adulter. Etiam in circumstantia ubi effusio seminis, vel sanguinis in loco sacro non quia locus sacer est, sed quia ibi occurrit occasio appetitus irascibilis, vel concupiscibilis est sacrilegium contra religionem, quod etiam admittit Vascuez. Ergo verum est quod ut alicua circumstantia mitet speciem non est necesse quod ex intentione talis circumstantiae fiat actus, alias si hoc esset verum, falsum esset quod allatis exemplis committeretur adulterium, vel sacrilegium; (628) cum autem hoc non audeat pronuntiare Casquez convincitur quod ejus doctrine est falsa.

XXXI. Confirmatur, cuia heeretici guando occidunt sacerdotes, et catholicos, quia tales sunt, non dicunt se intendere injuriam Dei imo arbitrantur se obsequium praestare Deo, et occidunt illos tamquen inimicos verse fidei, quam existimant esse suam : imo et gentiles persequendo Christianos, et Christum, non dicunt intendere injuriam Dei, xicut Saulus cum devastabat Ecclesiam, et imperatores idololatrae interficiendo martyres quia non immolabant diis suis, non solum non existimabant in hoc facere injuriam contra Deum, et sacrilegium Digitized by

## DISPUTATIO XIX. ARTICULUS I.

Committere, sed maximum cultum, et reverentiam exhibere deitati; et tamen de facto sacrilegium committebant contra virtutem religionis (ut fatetur Tasquez) ergo non est necessarium ad hanc malitiam sacrilegii intendere injuriam Dei. Qua ratione utitur etiam Suarez contra Tasquez loco citato et efficaciter convincit intentum.

XXXII. Concluditur summarie contra Vasquez en uno principio ab illo admisso, quod ejus sententia est falsa, et utraque ejus solutio infirma, ex eo quod ipse admittit guod percussio personae sacrae, guia sacra, est sacrilegium contra virtutem religionis, evidenter sequitur contra iosum quod ratio consecrationis non pertinet ad rationem duliae, quia si pertineret intendere injuriam consecrationis non transferet actum ad aliam speciem, siclicet contra religionem, sed remaneret actus in specie contra duliam, si guidem solum intenderetur contra objectum duliae ex intentione sicut quando intenditur injuria personae sanctae propter sanctitatem personalem, quia talis sanctitas est objectum duliae. Hoc contra primam solutionem.

XXIII. Sequitur etiam contra secundam, quod si percusaio cle ici quia clericus est est sacrilegium contra religionem, quod ratio clericatus pertinet ad rationem religionis ex essentia sua, et per consequent quod in exercitio injuriatur, committiturque eadem malitia. Sicut qui in exercitio accedit ad conjugatam, vel monialem mommittit malitiam adulterii, et sacrilegii, quia in exercitio laedi tur maritus, et consecratio monialis. sicut cui furatur vas sureum sacrum, non quia sacrum, sed quia surcum; et s icut cui percuteret, vel occideret equam, vel cenem regis, non quia regis, sed propter eliam causam, falsum enim est, quod in his rebus insensibilibus, et irrationabilibus non poterat esse ratio injuriae, nisi propter respectum ad dominum, ut ponebatur pro secunda solutione in fino rationis praecedentis ad demcam disparitatem de injuria personae sacrae propter dignitatem versonalem, et non propter consecrationem. Constat enim quod vestes, vel vasa Ecclesiae, vel regis possunt rapi propter valorem quem habent; canis vel equus quia laesit, sicut dicitur de paersona sacra, quod potest inju-

riari, quia inimica. Sicut ergo in aliis exemplis non exluditur malitia sacrilegii, vel contra regem in injuria in exercitio facta, ita neque excluditur in percussione clerici in re exercita.

XXXIV. Note guod non nititur sic discursus impugnare aliam sententiam ejusdem Vasquez de actu pure interno, et delectatione morosa in qua tenet, quod delectatio pure interna circa religiosam, vel conjugatam, non tamen intendens in re illam exercere, potest praescindere ab his circumstantiis et non habere malitiam sacrilegii, vel adulterii. (629) Quae sententia licet falsa sit, tamen non est ad praceens intentum, quia modo fit sermo de actu exteriori actuconsummato, de quo non audet .asquez asserere, quod accederet ad religiosam non committeret sacrilegium, et qui ad conjugatam non committeret adulterium, quanvis non intendat actum quia religiosa, vel quia conjugata est, sed ad explendam libidinem. Et sic redarguitur in praesenti in eodem sensu de percussione clerici opere consummato, et Quod advertimus ne de una exercité. ad aliam opinionem fiat transitus non animadvertendo distinctionem opinionum, quanvis ex una ad alian possit sumi argumentum; temen opinio de qua in praesenti fit sermo valde distincta est ab alia, et evidentius falsior, quanvis alia falsa sit, de qua nihil in praesenti, quia non est hujus loci.

### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

XXXV. Ad rationem dubitandi a princinio respondetur, quod in persona sacra duplex dignitas reperitur, alia quae dicitur absoluta, quae est proprie ipsius personae, quae est sanctitas personalis et secundum hanc formalitatem injuria personae sacrae, habet speciem peccati contra duliam : alia ratio est. ut est aliquid Dei, quae est ratio respectiva, quatenus Deus in tali persona sibi consecrata colitur, et injuriatur, ut habet D. Thomas verbis ellatis, et hoc non minus quam in aliis rebus insendibilibus Deo consecratis, in quibus et colitur, et injuriatur Deus. Et sicut talis injuria Dei in rebus insensibilibus Deo consecratis illata est sacrile-

443611

529-530

gium contra religionem, ita injuria in personis Deo consecratis facta, quia quantum ad hoc quod est esse Deo donsecrata conveniunt, quamvis differant in alia dignitate personali, quia ex hac differentia solum sequitur, quod injuria in res insensibiles sactas non potest habere malitiam contra duliam, sed contra religionem. At vero in personas sacras potest habere malitiam contra utramque virtutem.

XXXVI. Ad confirmationem respondetur, quod in imaginibus, et reliquiis sanctorum personae ipsorum coluntur, et injuriantur secundum utranque rationem, scilicet respectivem ad Deum, et absolutam sibi propriam; unde injuria, quae fit sanctis in suis imaginibus, vel reliquiis non solum habet malitiam contra duliam, sed etiam contra religionem, duia injuriatur Deus guando illi injuriantur in suis imaginious, et reliquis, haec enim vult Deus esse in Ecclesia tanquam instrumenta sanctorum cultur. Unde aestimat injuriam propriem quae illis fit, sicut rex injuriaretur per injuriam quae fit suo filio, sive illa injuria inferretur filio regis immediate in sua persona, vel in sua imagine. Igitur ad formem argumenti conceditur, quod ad illam virtutem pertinet cultus, et veneratio objecti contra quam est injuria talis objecti, et etiam conceditur cuod sicut est sacrilegium contra religionem injuria in personam sacram, ita cultus, et veneratio ejusdem personae sacrae potest esse actus religionis considerate persona tam in cultus, quam in injuria socundum eamdam formalitatem, scilicet socundum respectum ad Deum.

XXX/II. Ad contrarietatem, quae in objectione opponitur De. Thomae respondetur, quod sicut sanctus doctor docet sanctos venerandos dulia, ita docet injuriam in personam sacram es e sacrilogium contra virtutem religionis. It sicut docet reliquias (630) et imagines sanctorum colendas propter sanctos, et ideo eodem honore, et consequenter dulia, ita etiam docet injuriam contra imagines, et reliquias sanctorum esse sacrilegium contra religionem, sicut injuriam contra templa, et vasa sacra, et hoc sine alique contrarietate. Et ratio est, quia in cadem persona reperitur utraque ratio dubiae at religionis; quod same

tradidit D. Thomas et praccipue in III, dist. IX, queest. I, art. II, quaestiunc. I, in corpore ubi sic habet : "Duplex est modus, quo aliquid honoratur: aliquid enim honoratur ratione sui, et ratione alterius secundum philosophum in primo ethicorum. Leus et honor in hoe didderunt, quod laus debetur alicui propter bonitatem quam habet in ordine ad alterum: honor autem debetur alicui propter bonitatem, quam habet secundum se." Haec S. Thomas. Quae repetit ad Annibaldum ibidem quaest. I, art. II et III p. quaest. XX7, art. II, et semper ex hac doctrina infert quod humanitas Christi adoratur latira propter Verbum, et dulia propter sanctitatem creatam, et concludit loco citato ex tertia parte in fine corporis : [ Hoc non est inconveniens cum ipsi Deo Patri debeatur honor latirae propter deitatem et etiam honor duliae propter dominium, quo gubernat creaturas." Ita . Tiomas. In guibus locis guanvis loguatur de humanitate Christi determinate, constat quod tradit doctrinam universalem, quae potest aliis creaturis rationalibus applicari propter universalem modum loquendi, et quia eadem est ratio.

XXXVIII. Sed adhuc de aliis personis creatis loquendo expresse docet, quod actus religionis possunt referri ad sanctos propter Deum, ut de actu devotionis, et orationis locis statim adducendis. De actu vero cultus, et honoris est singularis locus infra quaest. CIII, art. III, ubi ponit tertium argumentum sic : "Idem est motus, quo aliquis movetur in imaginem, et in rem cujus est imago : sed per duliam honoratur homo in quantum est ad Dei imaginem factus; ergo dulia non est alia virtus a latria, qua honoratur Deus." Et respondet duplici solutione. Prima sic : "Ad tertium dicendum, quod motus, qui est in imaginem in quantum est imago refertur in rem cujus est imago; non tamen omnis motus, qui est in imaginem fertur in eem in quentum est jmago, et ideo quandoque est alius motus specie in imaginem, et motus in rem. Sic ergo dicendum, quod hnnor, vel subjectio duliae respicit absolute guandam hominis dignitatem, licet enim secundum illam dignitatem sit homo ad imaginem, et similitudinem Dei, non tamen semper hono ouando reverentiam alteri exhibet, re-Digitized by **GOO** 

fert hoc actu in Deum." Haec sanctus doctor, ubi in primis supponendum quod loquitur de imagine Dei viva, quae est homo, freinde expendendum quod ponit duos motus, unum qui sistit in ipso homine tamquam in specificativo, et ideo dicitur duliae; alius qui non sistit ibi, sed transit ad Deum, et hoc tamquam propter rationem formalem, et sic debet esse latriae, alias non distingueretur a primo; non tamen est latriae sicut quando adoratur Deus in se, quia illa adoratio est propter sanctitatem divinam absolutem, et prout in Reo, quae non potest communicari creaturae.

XXXIX. Et propter hoc dicit ibidem san- nis. ctus doctor in secunda solutione :"Quod non tamen motus, qui est in rem oportet. quod sit in imaginem, et ideo alia est reverentia quae ipzi Deo exhibetur, quae nullo modo pertinet ad ejus imaginem, scilicet haec latria absoluta. Tamen veneratio latriae respectiva quam (531) posuit in humanitate Christi verbis allatis, hanc non negat in secunda solutione, et est quam affirmat in prima solutione in homine in quantum est imago Dei per respectum ad Deum. Nunquam igitur S. Thomas negavit quod potest creatura rationalis secundum respectum ad Deum coli per religionem sed quando dixi, quod solum dulia est veneranda semper determinavit secundum se, vel propter se, ut intuenti litteram patebit in omnibus locis allatis in objectione. In quo satis denotavit etiam in eisdem locis, quod respective ad Deum posset coli per religionem, sed hoc non est conveniens quod regulariter fiat; tum propter periculum idololatriae; tum, quia excellentius est venerari dulia propter se quam latria propter aliud, ut latius infra ad secundam objectionem ponderabitur;

XL. Apparet autem quam ad mentem S. Thomae est hacc solutio, quia ad solvendum argumentum in simili forma ea utitur sanctus doctor. Et simul confirmabitur veritas, et consequentia doctrinae : Primo, de actu bono infra quaestione sequenti, articulo secundo, ubi agit de devotione tamquam de principaliori actu religionis, ubi proponit tertium argumentum sic : " Per religionem homo ordinatur solum in Deum ut dictum dst(scilicet in hoc articulo) sed devotio etiem habetur ad homines, dicuntur enim aligui es-

se devoti aliquibus sanctis viris; ergo detotio non est actus religionis." Ecce argumentum fundatum in praesenti articulo. Et respondet : " Ad tertium dicendum quod devotio, quae habetur ad sanctos Dei mortuos, vel vivos non terminatur ad ipsos, sed transit in Deum in quantum scilicet in ministris Dei Deum veneremur." Haec S. Thomas. Quod clarius ad intentum? Loguitur enim de actu venerationis et qui est actus specificae religionis, et docet quod terminatur ad sanctos non sistendo ibi, sed quod transit in Deum, et hoc tanguam in objectum formale, et mecificativum, alias non esset actus specificae religioimiliter quaestiona LXXIII sequenti, articulo quarto loquendo de oratione. guam in aritculo tertio dixerat esse actum religionis elicitivae, docet esse ad sanctos secundario, et ponit primum argumentum simile ac de devotione, et solvit eadem doctrina proportionabiliter applicata dicendo, guod oratio fit ad sanctos in ordine ad Deum tamquam ad interpellatores nostros apud Deum.

XLI. De actu injurioso adhuc clarior, et proprior locus ad intentum reperitur supra quaest. XIII, art. I, ubi ponit senctus doctor secundum argumentum sic: " Ad Ephesios quarto super illud: Blasphemia tollatur a vobis, dicit glossa : wae fit in Down, vel in senctos; sed Confessio fidei non videtur esso, nisi de his quae pertinent ad Deum, qui est fidei objectum : ergo blasphemia non semper opponitur confestioni fidei." Ecce argumentum similis formae omnino cum praesenti ratione, qua convincitur Vasquez. Sicut fides, et confescio fidei est ad Deum tamquam ad proprium objectum, ita vitium contrarium debebat esse in Deum, et non in sanctos, sic est praesens argumentum; Religio est ad Deum; ergo sacrilegium contra religionem debet esse injuria in Deum, et non Et respondet S. Thomas\_: in sanctos. "Ad secundum dicendum, guod sicut Deus in sanctis suis laudatur in quantum laudantur opera, quae Deus in sanctis efficit. ita blasphemia, quae fit in sanctos ex consequenti in Deum redundat." Haec sanctus doctor. Ecce solutionem a nobis datam, guod injuria quae fit in sanctos redundat in Deum, et ideo habet contrarietatem (532) ad virtutem, quae Digitized by **GO** 

-14-

habet Deum pro objecto. Quod sicut verificatur de blasphemia in senctos, quod est vitium contra confessionem fidei propter hanc rationem ita verificatur de injuria in sanctos, ouod est sacrilegium contre religionem. Unde illud verbum S. Thomae ex consequenti in Deum redundat non debet intelligi guasi mediate, et secundario, sed tamquam in objectum primarium, et specificativum ad quod transit, non sistendo in sanctis quia ut bene inquit Cajetamus in fine commentarii explicando illam solutionem ad secundum eadem specie est blasphemia Dei, et sanctorum. It post paura reddit rationem dicens : " Ratio autem quare injurie sanctorum, et Dei est ejusdem speciei, est quia sancti ut sic ad Deum referentur." Ita Cajetamus. Ille ternimus injuria est communis ad blasphemiam, et sacrilegium, quia solum differunt per hoc auod est injuriare verbis, vel factis, et sic comprehendit nostram doctrinam non solum per similitudinem, sed in proprietate verborum, at reddit rationem a nobis assignatam.

XLII. Ad admirationem patris Vasquez reprehendantis omissionem S. Thomae. quia non egit de vitio contra observantiam, et duliam cum sit speciale sicut de sacrilegio, respondetur quod admiratio nascitur ex ignorentie, cessasset enim admirari auctor iste si velit edocori a S. Thoma, quia in illo invenis: et quod sanctus doctor cognovit speciale vitium contra observantiam et duliam et de illo egit quod necessarium erat, et non amplius, quia superfluebat. In quaestione enim CII sequenti agendo de observantia, et illius partibus quarum prima est dulie in prologo sic habet : " Deinde considerandum est de observantia, et partibus ejus, per quae de oppositis vitiis erit manifestum. " Haec S. Thomas. ubi satis ostendit, quod sicut cognovit observantiam, et martes ejus, etiam cognovit vitia opposita, quae manifestavit per virtutes contrarias, et non instituit specialem quaestionem de istis peccatis, sicut de secrilegio, et de aliis, quia non habent specials difficultates, et solum erat necessarium cognoscere illorum essentiam et haec innotescit cognitis virtutibus contrariis.Quo stylo otiam usus est quaestione CI de pietates dicendo in prologo :" Considerandum est de pietete cujus opposita vitia ex insius

consideratione innotescunt." Ita ibi, et non instituit specialem quaestionem de impletate, quamvis cognoverit esse speciale vitium, quia non erat necessarium. Si autem quaestionem facit de sacrilegio, de infidelitate, simonia, etc. est, quia materia istorum peccatorum petebat speciales articulos, et indigebat speciali doctrina, propter plures difficultates quae in illis occurrunt; hoc autem non contingit in vitio impletatis, nec in vitio contra observantiam, et contra duliam, et ideo de istis non instituit speciales quaestiones.

XLIII. Objicies primo : Quomodo intelligitur, quod injurie quae fit in senctos transit ad Deum, et fit injuria De-1? Si intelligitur remote, et quasi in finem ultimum, etiam injuria quae fit contra duliam transit ad Deum, quia ipsa dulia ultimate, etiam tendit in Deum, et hoc vådetur docere D. Thomas hic ad quintum dum inquit de religionis: "Hujusmodi auten non se subjiciunt homini propter hominem, sed propter Deum." Haec autem subjectio religiosorum pertinet ad obedientiam, de qua infra quaestione CIV docet sampe, guod est subjectio alteri homini propter Deum. It specialiter articulo nono in argumentum Sent contra confirmat cum illis verbis I Petri II : Subjecti estote omni (533) humanae creaturae propter Deum, et tamen constat, quod obedientia est distincta a religione, et ponitur a D. Thoma inter partes observantiae specialis virtus post duliam. Et Denique omnis injuria proximi est peccatum contra Deum juxta illud: Nescitis quod qui hominen peccatis, in Deum peccatis; ergo ex hoc quod injurie in personam secram transit ad Doum bene ponitur quod sit sacrilegium speciale contra religionem; sicut non bene poneratur actus duliac et obedientiao actus elicitus a virtute relitionis, quia etiam fiunt circa personas propter Doum, sed ad multum imperative, ut docet D. Thomas in presenti articulo ad primum.

XLIV. Respondetur, quod dupliciter stat osso aliquem actum propter Daum, vel tamquam propter finem ultimum mediale, et remove respectum; et hoc modo referuntur ad Deum ommes actus virtutum: ot hace ordinatio potest esso expressa ex imperio alicujus virtutis superioris, Digitized by

ut religionis, et hoc modo ordinantur actus duliae, et observantiae, micut etiam misericordiae, et temperantiae de qui-bus logaitur D. Thomas hic ad primum. lio modo actus est propter Deum tanquam propter objectum proximum, et specicativum, sive consideretur Deus in se, sive in suis creaturis et hoc modo est actus religionis, quo colitur Deus in se. et quo coluntur sancti propter Deum, et eodem modo actus quo injuriantur sancti est etiam contra Deum, ita quod sancti respectu hujus malitiae solum se habent materialiter, sicut subjectum in quo relucet ratio formalis objecti religionis, sicut calix et templum. It hoc quod grespectu hujus formalitatis religionis est materiale comparatur ad duliam formaliter, ut bene notavit Suares loco citato, mimoro VI, respondendo ad rationem Tazquez. Et praemiserat ibidem tractatu, primo libro primo, cap. IV, mum. VIII, ubi candem difficultatem tetigit, hoc est, oued sanctitas personalis secundum se considerata, et absolute pertinet ad objectum formale duliae. At voro eadem sanctitas, vel persona sancta secundum quod subinduit quemdam respectum, et formalitatem ad Deum vertinet ad objectum formale religionis, ad quod quasi materialiter se habet illa formalitas, quae pertinebat ad objectum formale duliae.

XL7. Sed valds not and um hic, quod persona, ut subinduit hanc formalitatom respectivam ad Deum, quae dicitur pertinere ad objectum formale religionis non pure materialiter, sed aliquo modo formaliter intrat objectum religionis, quia prima species sacrilegii distinguitur a D. Thoma percontra positionem ad alias species, quia est contra sanctitatem personae, vel contra personam sanctam, unde persona intrat ut principium distinc- et odium contra charitatem. In hoc sen-. tivum sanctitatis respectivae, quae generice considerata dividitur in tres species, scilicet, in personam sacram, in locum sacrum, et in alias res sacras. Tamen ipsa sanctitas personalis quae facit personam objectum formale duliae est quae dicitur coincidere cum formalitate religionis. Quando ergo D. Thomas docet de dulia et observantia, quod ordinantur ad Deum, vel sunt propter Deum, intelligitur primo modo, scilicet ultimate et remote, et codem modo intelligitur de obedientie, sicut explicat hic ad

quintum, quod totum est imperative, quia subjiciuntur per votum obedientia promissa est imperata, et sic imperative est a religione, quanvis possit esse aliqua obedientia ad Deum immediate, quae sit actus religionis, ut expresse docet sanctus doctor infra (634) quaestione CIV, art. III ad primum dicens : " Quod obedientia in quantum procedit ex reverentia Dei est sub religione, et pertinet ad devotionem, quae est principalis actus religionis." Hacc D. Thomas.

XLVI. Quod intelligendum videtur de actu elicito religionis, quia de actu imperato nihil specilae diceret : omnis enim alia obedientia ad praelatos etiam imperative potest contineri sub religione. Modem modo loquendum est de vitiis, et peccatis oppositis, de inobedientia enim infra quaestione CV, articulo secundo, in corpore circa finem dicit : " Qui contra proximum peccat, etiam contra Dei praeceptum agit, " ot saope reperit, et sic intelligitur illa doctrina, quod omno peccatum in proximum, est etiam contra Doum, imo in ratione poccati solum est contra Doum juxta illud : Tioi soli peccavi, quod dirit adulter, et homicida. Malitia enim infinita peccati solum ex Deo sumitur, quae consistit in aversione, et de hac non loquimur modo, et de illa verificantur haec verba; malitie eutem conversionis est finita, et in hac peccata differunt specie, secundum diversa objecta proxima ad quae terminatur conversio, et quanvis solum hoc ultimate resultat in offensem Dei, tamen non omnes sumunt speciem ab isso Deo; hoc solum habent quaedam specialia vitia secundum quod diverso modo attingunt Deum ut specificativum, sicut infidelitas, desperatio, su dicitur, quod sacrilegium specialiter est contra Deum non in recto sicut haec vitia theologica, sed in obliquo; est enim contra cultum Dei, et hoc etiam in persona sacra quatenus in tali persona relucet formalitas Dei, et propter ipsum Deum debeat non injuriari.

XLVII. Objicies secundo, quod pater Vasquez non negavit duas formalitates dictas in persona sacra, scilicet propter se, et propter Deum, et quod prima sit dulias, et mecunda religionis, et

QUAESTIO LXXXI. DE RELIGIONE, ETC.

consecuenter quod injuria in personam sacram secundum respectum ad Deum est sacrilegium contra religionem, sicut secundum se est contra duliam; sed solum dixit quod injuria, quae fit personae sacrae in se aut in sua imagine, vel relicutis regulariter non est contra illam secundum illum respectum ad Deum, et sic regulariter non est sacrilegium contra religionem, sicut veneratio quae illi exhibetur regularitaer non fit per virtutem religionis, sed per duliam, ut docet S. Thomas infra quaest. CIV, art. IV, et III part. quaest. XXV, art. V, et same. It hoc videtur verum, quia nulla apparet ratio quare injuria, quae regulariter fit sanctis sit sacrilegium contra religionem, et veneratio quae commumiter, et regulariter\_illis exhibetur Sicut enim in tanon sit ex religione. li persona reperitur respectus ad Deum, et iste tangitur per injuriam, quare. non attingitur idem respectus per venerationem, et cultum, si quidem potest hoc fieri ? Vel si non respicitur communiter per venerationem, quare non dicetur etiam quod non laeditur communiter per injuriam secundum sundem respectum, quamvis aliquando possit laedi ? Itaque intentum Vazquez est, quod sicut sancti regulariter coluntur per duliam, et ut venerentur per religionem est necesse, quod ex intentione actus feratur ad illos secundum respectum ad Deum, quod non fit regulariter, sed aliquando, quando fit talis reflexio in intentione, ita injuria communiter illis illata sit sacrilegium contra duliam, et solum erit contra religionem, quando ex intentione injuriantur secundum respectum ad Deum.

LIVIII. Respondetur, quod sententia patris Vazquez in praesenti est quod injuria, quae fit communiter a fidelibus, et catholicis in personas sacras, ut percussio clerici non est sacrilegium contra religionem, et idem dicit de injuria quae fit in imagines, et reliquias sanctorum. Quae sententia adeo falsa est. quod ut congra sacros canones, et contra communem sensum doctorum rejiciant illam pater Suarez, et magister Torres, ut alhatum est, et ejus falsitas in impugnat ionibus ostensa est, quia sufficit laedere consecrationem in exercitio, ut sit sacrilegium contra religionem, ut accedere ad religiosam, sicut est adulterium accedere ad conjugatam. It ideo Vazquez

deficit in substantia sententiae, quae singularis est in illo; defecit etiem in ratione dicendo, quod consecratio est formalitas duliae; defecit etiam, quia non consequenter loquitur quia si ita esset quod consecratio esset formalitas duliae, guamvis injuria fieret propter consecrationem non transiret peccatum ad malitiam contra religionem, sed maneret contra duliam, si guidem ponitur ab ipso consecratio, formalitas duliae et ideo a nobis ponitur consecratio, formalitas religionis distincta a formalitate duliae, et quod sic contra utramque virtutem potest injuriari. Denique defecit, quia dixit vitium contra duliam esse sacrilegium interpretando canones, per locutionem impropriam. Solum restat respondere ad hanc objectionem, quae petit rationem quare actus venera tionis, quae regulariter, et communiter exhibetur sanctis, est secundum formalitatem absolutem, et sibi propriam, et consequenter est actus duliae: et tamen injuria, quae communiter illis fit est secundum formalitatem respectivam ad Deum; et consequenter subinduit malitiam contra religionem. Quare fit ista mutatio? Vel quod fundamentum est ad illam ad struendam ? It non potius dicetur quod est eadem ratio de veneratione, et de injuria ?

LIX. Pater Suarez loco citato libro II de religione, cap. VI, mum. VI, sic respondet. Ad peculiarem illam adorationem in sanctis (scilicet secundum formalitatem propter Deum) requiritur peculiaris intentio, quia actus virtu-At vero ad contrariam injuritis est. am non est hoc necessarium, quia actus vitii est, ad quem satis est quod malitia sit in objecto, sicut injuria facta principi transit in regem, licet non sit intenta respectu regis. Ita ille, ubi admittit; quod veneratio ut sit actus religionis petit quod fiat ex peculigri intentione propter respectum ad Deum, et quod injuria hoc non petit, ut habeat malitiam contra religionem; et non assignat aliam rationem hujus disparitatis, nisi quia unus est actus virtutis, et quia talis petit fieri ex illa intentione, alius est actus vitii, et quia talis hoc non petit.

L. Magister Torres loco citato infra quaest. XCIX, art. II, disputatione u-Digitized by nica ad quartum utitur eadem ratione. quod veneratio quia actus virtutis est, haec omnia exigit undequaque expressa, et intenta : at vero ad contrariam injuriam non est hoc necessarium, quia actus vitii est, ad quem satis est quod malitia sit in objecto. Verbi gratia possum colere, aut venerari patrem per virtutem pietatis praescindendo ab omni alio, et si colam ut praetor est, talis cultus pertinet ad observantiam, etsi percutiam sumdem parentem praetorem, percussio ad duplex vitium pertinet impietatis, et inobservantiae.

LI. Secundo respondetur, quod sicut sancti coluntur communi usu, et secundum suam excellentiam absolutam, et respectivam ad Deum, ita et guando irreverenter tractantur secundum utramque considerationem offenduntur. Ita ille.

LII. Magister Lorca III p. quaest. XXV, art. V, disp. XCVII, mum. XII, eadem disparitate respondet dicendo quod honor, qui sacerdotibus exhybetur regulariter ad observantiam pertinet; injuria tamen est contra religionem, quia ad peccata, quae exterius consummantur sufficit voluntarium indirectum, nec est necessarium directum, nec apparet ratio quare profanatio sacri calicis ex quocumque motivo fiat sit contra religionem, non vero occisio sacerdotis. Haec ille. Quorum verba in terminis adduximus. ut appareat quomodo ipsi solvunt nodum hujus difficultatis.

LIII. Sed contra omnes istas solutiones quatenus in uno principio conveniunt, scilicet reddendi disparitatem, replicatur sic. De hoc quaeritur ratio quare ita est, quod haec sit differentia virtutis, et vitii, quia hoc est petitio principii. Sicut enim vitium est actus humanus, et moralis, ita actus vir- instituta ab Ecclesia ex motivo religiotutis est humanus, et specificatur ab objecto, et a fine, et ab illo accipit suam moralitatem, quare ergo magis ad moralitatem bonam, et virtuosam requiritur intentio explicita circumstantiae objecti quam ad malam. Et quod vitium hoc consummetur opere exteriori, scilicet injujiae personae sacrae nihil ad rem, quia etiam cultus, et veneratio ejus potest opere exteriori consummari per exteriorem reverentiam.

LIV. Hos tamen non obstante disparitas data ab his auctoribus potest sustineri, si magis explicatur, pro cujus claritate notandum est, quod solutio hujus difficultatis dependet ex resolutione illius disputationis, quae a commentatoribus D. Thomae tractatur 1-2, quaest. XVIII, art. X, vel XI, scilicet si ut circumstantia det speciem actui bonam, vel malam sit necessarium quod sit per se intenta, wt volita ab operante, et auctores in diversa placita dividuntur, quae ad intentum praesens ad duo capita possunt reduci. Primum est plurium dicentium esse disparem rationem de bonitate, ac malitia, et ibi intendunt reddere rationem disparitatis, quae etiam in hac objectione quaeritur : secundum est. dicendo esse camdem rationem, et in utroque modo dicendi ad praesens intentum solvenda est haec objectio, ut appareat quod in quacumque opinione est sustinenda sententia D. Thomae et in auocumque modo dicendi solvitur ratio Vazquez; et haec ejus imaginatio ita dissolvitur, quod absque omni probabilitate relinquitur.

LV. Igitur pluribus omissis quae hic ab auctoribus involvantur, et non sunt necessaria ad intentum solutionis, ut si vitium hoc consummetur opere exteriori, vel non quod adducit Lorca, et similibus ? Et etiam axcluso, guod sacerdos veneratur solum dulia ratione consecrationis, in quo cum Vazquez convenit Lorca, contrarium tamen tenet magister Torres in sua secunda solutione allata, quod magis placet; imo consequenter loquendo videtur necessario asserendum, quia sermo est de percussione clerici, quae per legem ecclesiasticam est prohibita. It supra in impugnatione secunda Vazquez in confirmatione ibi allata probatum fuit, quod talis lax est nis propter consecrationem, vel deputationem personae ecclesiasticae divino cultui. Unde veneratio, quae fit in his actionibus circa personam ecclesiasticam est actus hujus legis, quia est observatio, et adimpletio illius, et sic inducit speciem ejusdem motivi. Sicut si quis diceret : Si (637) Petrus non esset sacerdos percuterem illum; si non esset religiosus sumerem vindictam; si non esset ista excommunicatio ecclesias-

tica, et lex prohibens impositionem manuum in clericum caederem, vel interficerem illum; haec et similia sunt actus religionis, quia est veneratio personae ecclesiasticae secundum privilegium hujus legis, et sic constat quod talis consecratio, vel deputatio personae ecclesiasticae est formalitas pertinens ad objectum religionis.

L71. Quod amplius patet ratione clara supra in secunda impugnatione Vazquez ex D. Thoma allata, st latius ponderata, quae est quasi a priori, et modo breviter sic applicatur, quia ista consecratio quamvis wit aliqualis sanctitas creaturae rationalis, est tamen respectiva ad Deum, quia per hanc sanctificationem consecrantur creaturae rationales, et mancipantur divino cultui multo magis quam vestes, vasa, et templa, loquendo de consecratione sacerdotis, et sic non est ista sanctificatio sicut sanctitas personalis absoluta, ratione cujus justi, et sancti dulia venerantur propter se. In quo deficit Vazquez, et Lorca, nec aliquid illis favet quod addidit Lorca, quod excellentius est venerari dulia propter se, quam latria propter aliud, licet enim haec propositio vera sit, debet tamen supponere quod talis ratio sit formalitas duliae, hoc est. sit sanctitas personalis ratione cujus possit venerari persona propter se; tamen quando sanctificatio est talis, quod etiam si sit in creatura rationali non est absoluta, sed respectiva, qualis dst ista consecratio sacerdotis, vel deputatio personae ecclesiasticae, quae non est absoluta, et personalis, sed respective ad sum modum quo sanctificatio calicis, tunc non potest venerari dulia, sed pertinet ad objectum religionis. It sic non est sicut sanctitas personalis. Hoc igitur praesupposito duplex solutio ad hanc objectionem adhibetur.

LVII. Prima solutio est allata ex auctoribus citatis, quod est disparratio de veneratione, et injuria, quia injuria non petit ut circumstantia sit per se intenta ad accipiendam malitiam specialem talis circumstantiae, sed sufficit quod in ipso objecto sit talis circumstantia, et ab operante cognita, et non obstante cognitione illius percutit personam sacram, et consequenter indirecte

vul malitiam talis circumstantiae efficaciter, quamvis inefficaciter non velit illam, quatenus magis vellet quod non esset persona sacra. Sicut qui projicit merces in mare tempestate coactus simpliciter est voluntarius, quanvis secundum quid dicatur involuntarius, et sicut in exemplo D. Thomas allato, qui furatur vas aureum sacrum magis vellet quod non esset sacrum, et qui accedit ad religiosam, vel conjugatam volens, quod esset sua uxor ita qui percutit clericum propter vindictam, si cognoscat quod est clericus, et magis vellet quod non esset, nihilominus percutit, sacrilegium committit contra consecrationem, quia talis malitia simpliciter est volita in exercitio, et hoc sufficit, ut imputetur, et idem est in omnibus exemplis adductis ab auctoribus citatis; et in pluribus aliis quae possunt adduci in actionibus injurig osis, quia eadem est ratio in omnibus.

LVIII. At vero de veneratione non est Constat enim in exemplo eadom ratio. adducto a magistro Torres de filio qui potest venerari patrem ex pietate ut patrem, et non ut praetorem, et e contra ut praetorem ex observantia, et non ut patrem, et similibus, ut si aliquis assumeretur in regen sicut assumptus fuit Saul, et David posset a consanguineis ex vietate honorari sine eo quod ibi ingrederetur dignitas regis, sed solum secundum communicationen, et aequalitatem observantiam coli ut rex mine eo quod talis cultus esset ex pietate, et sic et per ipsa exempla quae clara sunt, et de quibus mullus dubitat, constat veritar doctrinae quantum ad substantiam, quia in actionibus humanis, et moralibus quae sunt communes and omnes rationes id quod ab omnibus admittitur intelligitur juxta lumen rationis, convenientia enim in aliquo apud omnes nationes est indicium de conformitate illius cum ratione natura li. Assignare autem rationem hujus quasi speculative non est ita facile, et auctores citati (ut visum est) solum dicunt, nuod haec est conditio actus virtutis, et vitii, sed propter replican factem, quod hoc est petitio principii.

LIX. Respondetur, quod sic potest explicari, ut ratio a priori hujus disparitatis, ut appareat quod non est petitio principii, videlicet quod haec est natura malitiae, quod non est, nec potest es-Digitized by

-----

se per se et ratione sui intenta, aut volita, guia nemo intendens ad malum operatur, et malum sub ratione mali non est appetibile, sed sub ratione boni adjuncti, scilicet utilis, vel delectabilis. Unde ut aliqua actio accipiat malitiam ab aliqua circumstantia objecti non est necesse, quod talis malitia sit intenta, sed sufficit quod sit cognita, et non recusata, sed admissa in re in ipso opere, quod est esse sufficienter volitam indirecte ut causetur malitia in actione. At vero honestas, vel bonitas ext per se amabilis et sic motest movere voluntatem propter se, et ratione sui non indigendo ratione alterius adjuncti, quia quod est bomum, et hones- siastica. Secunda propositio : Regularitum potest amari propter suam bonitatem. Unde ut actus moralis a tali bonitate accipiat speciem moralem bonam debet bo- deordinationem, aut deformitatem rationitas objecti sic esse propter se amata, ne circumstantiae objecti, ratione aliet consequenter directe volita, et inten-cujus legis prohibentis illas quam actita. Unde si non intendatur actus non accipit speciem ab illa quanvis sit in objecto, sed ibi est quasi materialiter comparative ad istum actum, et ideo est dispar ratio de malitia, quae accipitur ex circumstantia objecti quamvis non sit intenta. ori hujus disparitatis inter vitium et virtutem desumptam ex ipsa natura boni et mali, ouod malitia objectiva a qua sumitur moralitas mala actus non potest esse per se intenta, nec est capax, ut intendatur per se, et ideo potest dare speciem actui sine eo quod intendatur, quia dat illam ut potest secundum suam conditionem, et naturam, ut solum in exercitio attacta, quia ut intenta non po- fitatem ad rationem respectu circumstantest, eo quod nec intendi potest. contrario contingit in bonitate, quae est per se amabilis, et potest per se intendi, et sic sua natura, et conditio petit, quod det moralitatem actui per se intentam, et non aliter, et ideo injuria in personam sacram, et sanctam exercita est sacrilegium contra religionem ab illa. ratione consecrationis, quanvis non sit intenta, sed cognita. At vero veneratio versonae sanctae non est actus religionis, sed solum duliae, si non intendatur formalitas respective ad insum Dann. Hac doctrina solvitur haec eadem paritas de bonitato, et malitia in communi loquendo loco citato 1-2, quaest. mus.

LX. Secunda solutio est admittendo paritatem, guod eodem modo actio debet respicere circumstantiam personae sive sit bona, vel mala, ut accipiat bonitatem, vel malitiam; et quod cum hoc stat bene quod sancti regulariter colantur dulia, **vt** regulariter injurientur (539) contra Oujus veritas latriam, vel religionem. claritatis gratia per quatuer propositiones ostendetur. Prima propositio : Actiones aliquae habent specialem conformitatem, vel deformitatem ad rationem comparative ad aliquam circumstantiam objecti, quam tamen non hateht aliae actiones sive bonae, sivel malae, et hoc ex lege naturae, aut divina, aut eccleter in genere mali reperiuntur magis actiones, quae habent repugnantiam, vel ones bonae habeant conformitatem, aut ordinationem ratione alicujus legis prae-Tertia propositio : quando cipientis. actio ex se, vel quasi ex fine operis habet conformitatem, vel deformitatem ad alicuam circumstantiam objecti non est "cce rationem quasi a pri- necesse, quod sit circumstantia intenta et directe volita guasi in actu signato, ut actio acciviat moralitatem bonam, vel malam talis circumstantiae, sed sufficit quod in exercitio sit volita secundum quod circumstantia est cognita, et cum tali cognitione elicitur actio. Quarta propositio : Quando actio de se, vel secundum se non habet ordinationem, vel deordinationom, conformitatem, aut defortiae objecti necesse est, quod ex intentione, vel ordinatione operantis eliciatur actio in ordine ad talem circumstantiam, ita ut fiat finis operantis ad hoc ut accipiat bonitatem, vel malitiam ed illa, alias si non ordinetur ex intentione operantis non accipiet moralitatem

LXI. Explicantur, et probantur istae propositiones breviter, quia non sunt hujus loci, sed citati ex prima secundae. Et prima sic : De actionibus malis, verbi gratia, dies festus, et locus sacer injuriantur ratione consecrationis diversis actionibus, quig operari opus servi-XVIII, ubi videri possunt quae hic dici- le die festo est contra senctitatom diei, ita quod accipit speciem ab illa, et ope-

-20--

rari illud in ecclesia non est contra sanctitatem loci ex se, ita quod accipiat speciem ab illa, et e contra furari, occidere, vel moechari in ecclesia habet melitiam specificam ratione sanctitatis loci, et idem facere in die festo non habet hanc malitiam specificam propter sanctitatem diei. Dico semper specificam ad excludendam gravitatem notabilem, vel parvam, quae posset sumi ex tali circumstantia, quia de hoc non est sermo, sed Similiter de specie distincta malitiae. in personam sacram accedere ad monialem est sacrilegium, et hoc ex lege divina ratione voti; violentas manus in illam imponere etiam est sacrilegium ratione legis ecclesiasticae; infamare illam verbis non habet talem malitiam, quamvis aliquando sit major injuria, quae verbis fit quam percussio. Ita etiam clericum percutere est sacrilegium, quia talis actio est prohibita lege Ecclesiae, sicut quod non gravetur tributis, vel cuod non judicetur a judice laico, quidquid sit si hoc privilegium personae ecclesiasticae in aliqua, vel aliquibus actionibus istarum habetur ex jure divino de quo disputant auctores, et quia non est necessarium ad intentum haec controversia dimittitur. uidquid enim sit de illa certum est has actiones esse progibitas en speciali lege, quaecumque illa sit pro personis ecclesiasticis, injuriare tamen personam occlosiasticam dicendo esse latronem, ebrium, concubinarium, de genere Judaeorum, et similia, non est sacrilegium, quia non est aliqua lex tales injurias prohibens, sicut percutere, judicare, etc. (640)

LXII. Sic similiter filius praetoris, qui percuteret patrem peccaret contra observantiam, et mietatem, quia utraque virtus laeditur per actionem percussio-Si tamen diceret : ste non est nis. pater meus peccaret contra pietatem, quia negaret potissimum beneficium pietatis, scilicet esse genitum ab illo, et non peccaret contra observantiam, per quam tenetur venerari illum, ut praetorem, quia in hoc dicto non laeditur dignitas officii praetoris. Si tamen transgrederetur legem ab illo, ut praetore promulgatam, peccaret contra observantiam, quagenus illi non subditur in gubernatione, et etiam si contemneret ejus regimen, non tamen contra pietatem ex vi talis actus. Ad hunc modum discurrendum est

de actionibus malis in omni materia proportionabilite ; et ratio hujus doctrinae est, quia actio non habet malitiam ex circumstantia desumptam, nisi habeat specialem contrarietatem ad illam, si enim illi non contrariatur non potest propter illam esse mala. Hoc verificatur loquendo de actione secundum se.

LXIII. De actionibus bonis eodem modo discurrendum est, verbi gratia, sicut oui furatur de loco sacro rem sacram oracter injustitiam furti committit malitiam sacrilegii ex duplici capite, quia est res sacra, et quia est in loco sacro; ita satisfactio, sou restitutio eadem actione fit, et habet moralitates bonas contrarias, scilicet justitiae, et religionis. Itiam qui percutit patrem prestorem sicut peccat eadem actione contra pietatem, et observantiam, exhibendo satisfactionem debitam operatur ex pietate, et observantia. It idem est in persona sacra, sicut percussio clerici est injustitia, et sacrilegium. Ita satisfactio hujus percussionis habet moralitatem justitiae, et religionis : et etiam sicut est aliqua actio per quam quis injuriat patrom, ut patrem, ut patrem et non ut practorem, et e contra ut praetorem et non ut patrem, ita est aliqua actio per quam quis veneratur patrem ut patrem, et non ut practorem, et e contre ut practorem et non ut patrem, ut in exemplis allatis pri prima solutione visum est in consanOguineis alicujus assumpti ad dignitatem regiam. Patres enim, et fratres Saulis, ot Davidis affectu sanguinis erga illos ex pietate afficiebantur, et ex observantia honorabant ut reges genuflectentes coram illis.

LXIV. It ratio est eadem, quae allata est de actionides malis applicata sub eadem forma, quia actio non habet bonitatem ex circumstantia objecti, nisi habeat specialem conformitatem ad rationem comparative ad illam circumstantiam, quae ra tio est D. Thomae 1-2. quaest. XVIII, artic. X ad tertium, ubi inquit : " Non omnis circumstantia constituit actum moralem in aliqua specie boni vel mali, cum non quaelibet circumstantia importet aliquam consonantiam, vel dissonantiam ad rationem." Haec S. Thomas. Et ibidem in corpore inquit : " Circumstantia dat speciem rzie Digitized by **GOO** 

boni vel mali actui morali inquantum respicit specialem ordinem rationis." Ita sanctus doctor. Expende quod semper loguitur acqualiter de specie boni vel mali. Et radicale principium hujus rationis, et hujus aequalitatis, est, quia tam bonum, quam malum in genere moris est tale, in quantum est contra legem, vel juxta legem, et ex hoc bonitas, vel malitia derivatur in actionibus quatenus versantur circa aliquod consomum, vel dissomum legi vel rationi.

LXV. Secunda propositio adducitur propter exempla allata in prima solutione, in quibus epparet, (641) quod non aequaliter actiones sunt bonae ex circumstantia personae sicut malae. Ratio enim hujus disparitatis est, quia regulariter non sunt praeceptae actiones bonae intuitu circumstantiae, sicut regulariter, et communiter plures actiones malae sunt prohibitae intuitu circumstantiae personae. tamen ut constat exemplis in praecedenti propositione allatis etiam aliquae actiones bonae dantur, quae sunt praeceptae propter circumstantiam objecti, sicut restitutio rei sacrae satisfactio percussionis clerici, vel patris praetoris, etc. Itaque propter similes circumstantias magis regulariter prohibentur actiones malae et injuriosae, quam praecipiantur actiones bonae. Tamen etiam aliquando invenitur, quod actio bona praecipitur, verbi gratia, in die festo propter sanctitatem temporis progibetur opus servile, et praecipitur auditio missae propter eandem rationem: in vigilia alicujus sancti praecipitur jejunium propter consecrationem dei, sicut et in quadragesima, et quatuor anni temporibus. Et circa consanguineum assumptum in regem praccipitur specialis cultus, rans advertit et facit, et sic efficaciquia antea ei non debeba tur, sicut prohibetur injuria congra illum tamquam crimen laesae majestatis, quae tamen antea non habebat hanc malitiam illatam in eamdem personam, sed solum contra pietatem;

LXVI. Sed quia non ita frequenter pracciviuntur actiones bonae, sicut pprohibentur malae, ideo ab aliquibus ponitur discrimen inter actionem bonam, et malam, quantum ad accipiendam speciem bonam, vel malam ex circumstantia objecti, quod videlicet actio mala accipit malitiam per hoc, quod in objecto exerceatur circumstantia, et actio bona aon accipit bo-

nitatem per hoc solum, et adducunt aliqua exempla in quibus hoc verificatur. Sed ratio discriminis ea est, quia ita universaliter actiones bonae sunt pracceptae intuitu circumstantiae objecti sicut malae sunt prohibitae, et talia sunt exempla ab illis allata. Tamon si actiones bonae essent praesentae, sicut malae prohibitae eadem ratio esset de actionibus bonis, ac de malis ad accipiendam moralitatem bonam, vel malam ex circumstantia objecti. Est ergo disparitas, et discrimen in aliquo praesuppositive, et antecedenter concurrente, scilicet in prohibitione, vel praecepto, est tamen convenientia in ratione formali accipiendi moralitatem, quia si actiones bonae aequaliter pracciperentur, sicut prohibentur malae de facto, aequaliter actiones bonae acciperent moralitatem bonam, sicut malae accipiunt malam ex circumstantia objecti.

LXVII. Tertia propositio patet ex dictis, quia ut aliquod voluntarium sit peccatum sufficit, quod sit voluntarium simpliciter, quampis secundum quid sit involuntarium, ut patet in exemplis allatis; sed ille qui cognoscendo personem, et circumstantiam ejus de facto facit actionem prohibitam propger talem circumstantiam simpliciter vult malitiam contra talem prohibitionem, quamvis vellet ibi non esse talem circumstantiam, et prohibitionem, quod est esse involuntarium secundum quid, sicut qui projicit nerces in mare. Et idem est de eo qui accedit ad religiosam, vel conjugatam, et percutit clericum; ergo imputatur illi talis species malitiae, quia ex fine operis supposita tali prohibitione actio habet illam malitiam, et opeter vult actionem cum illa malitia, quam de se habet actio. Unde constat, quod non est necesse quod faciam actionem ex intentione (642) hoc est, quia clericus: et sic de aliis. It quantum ad hoc benedicetur in prima solutione.

LXVIII. De actione bona eadem est ratio, sufficit enim quod quis audiens missam quotidie audiat die festo, ut adimpleat praeceptum. Imo ponamus quod non audierat et ex metu alicujus poenae audit missam simul adimplet praeceptum, uuia in exercitio jam vult adimolere. Idem est de illo, qui recitat officium Digitized by **U** 

A:2-043

divinum, vel recipit sacramenta ex metu alicujus ogenae, certum est quod adimplet praeceptum, ut constat in illis qui confitentar, et communicent tempore paschatis ex metu excommunicationis, quae promulgatur ab episcopo, quanvis ita faciant, quod si non timeretur excommunicatio non confiterentur, nec reciperent eucharistiam, tamen sic faciendo adimplent praeceptum. Ita pestituere, vel satisfacere pro furto ecclesiae, vel ocsisione clerici, sicut non furatus fuit vas sacrum quia sacrum, nec occidit clericum quia clericus, et tamen est reus malitiae sacrilegii, ita restituendo in exercitio, vel satisfaciendo de facto simul recompensat pro injustitia et pro sacrilegio, et siò operatur ex justitia, et religione; utraque enim moralitas bona involvitur in satisfactione, sicut duplex moralitas mala in injuria, scilicet contra justitiam et contra religionem.

LXIX. Quarta propositio, jam etiam ex praecedenti innotescit. Quando enim acpraecedenti innotescit. tio de se non habet talem consonantiam, vel dissonantiam, conformitatem, aut deformitatem, debet ex extrinseco illam recipere, hoc est ex intentione, et fine operantis; vel manebit sine illa, verbi gratia, quia furtum de se non habet connerionem cum moechia; si ille qui furatur non operatur propter moechiam, actio; non habebit malitiam moechiae; et si furatur propter\_moechiam erit moechus simul et fur. <sup>I</sup>tá quamvis occidere, vel furari non habeat speciem malitiae sacrilegii secundum se, si fiat in die festo, tamen si quis ideo furaretur in die festo, ut injuriaret consecrationem diei haberet tunc talem malitiam contra sanctitatem diei. Et similiter qui faceret obus servile in loco sacro ex intentione injuriandi sanctitatem loci erit sacri-Secus tamen si hoc faciat sine legus. tali intentione, quia actio de se non habet talem malitiam. It idem est in actione bona, qui illam faceret in obsequium Ecclesiae, vel loci sacti propter sanctitatem loci facit actum religionis, sicut suspendere arma, vel sudaria in ecclesia : et etiam qui dat eleemosynam pauperi, quia clericus, vel religiosus est, quia istae actiones ex natura sua non habent talem moralitatem, sed ex Et ratio hujus intentione facientis. doctrinae est clara, quia finis operantis bonus, vel malus intentus tribuit

moralitatem operi juxta naturam finis, quia talem finem intendere consequi per hanc actionem, vel per hoc medium non potest non communicare medio et actioni moralitatem finis, quae est communis doctrina 1-2, quaestione prima late tradita ab auctoribus, et hic supponenda.

LXX. Igitur has secunda solutio resumpta ax doctrina in eiis quatuor propositionibus praemissa est ad objectionem concedere, quod eadem est ratio de actione bona, et mala quantum ad hoc quod partifipet bonitatem, vel malitiam ex circumstantia objecti, quia quando de se hoc habet utraque participat moralitatem. Dico de se modo explicato, ex natura sua ex lege supervenienti posita divina, vel ecclesiastica. Si autem de se hoc non (643) habet indiget utrague ordinatione operantis. In qua doctrina descendo ad venerationem, et injuriam nersonae sacrae cum distinctione loquendum est, quia in duplici differentia est quod persona sit sacra, vel sancta : aliqua enim dicitur sacra, aut sancta, quatenus est consecrata vel deputata divino cultui speciali consecratione, vel deputatione, ut sacerdos per susceptionem ordineum, et religiosus per professionem, clericus et omnes cui sub nomine clerici comorehenduntur sub privilegio canonis Si quis suadente diabolo, etc. Secundo modo dicitur persona sacra, vel sancta, vel quia est imago viva Dei, vel quia habet sanctitatem personalem, quae consistit in participatione divinae naturae per gratiam et virtutes. Et ista adhuc consideratur, vel prout in hac vita vel prout jam assistenx in patria, ut sunt sancti vivi, vel sancti mortui. It isti adhuc dividuntur, quia vel sunt canonizati de quibus infallibiliter constat regnare cum Christo in coelo, vel non sunt canonizati, et solum pia existimatione privata fidelium judicantur salvati.

LXXI. Loquendo de persona sacra primo modo, quae in communi usu loquendi non dicitur sancta, sed sacra, vel sacrata; abstrahendo ergo a quaestione de nomine, et attendendo ad rem in sensu explicato, jam visum est in suppositione praemissa immediate ante primam solutionem, quod Lorce consentiens cum Vazquez tenet quod veneratio ejus est Digitized by ex virtute duliae. At vero magister Torres tenet, quod est ex virtute religionis, et hoc secundum magis placet, et ostensum est ibi esse rationiabilius. In hoc ergo nostra sententia, quod persona sacra, vel ecclesiatica divino cultui deputata comprehensa sub privilegio legis Ecclesiae colitur per virtutem religionis nullam difficultatem habet objectio, quia et veneratio est en religione, et injuria est contra religionem, et sic parificentur cultus, et injuria.

LXXII. Admissa tamen opinione contraria magistri Lorcae, et Vazquez quod coluntur dulia, et injuriatur contra religionem procedit difficultas praesentis objectionis. It tunc respondetur, quod consequenter loquendo dicendum est, guad talis consecratio, vel deputatio divino cultui est ratio formalis duliae secundum se, et non est ver aliguam legem, vel praeceptum veneratio illius translata ad rationem formalem religionis, et ideo manet in sua specie, hoc est quam secundum se habet. Unde ut subinduat bonitatem specificam religionis, debet fieri ex intentione operantis ex motivo religionis, hoc est propter Doum tamquam propter rationem formalem: et tunc ille actus habebit bonitatem duliae ex se, seu ex fine operis, et bonitatem roligionis ex fine operantis. Sicut qui dat eleemosynam pauferi Ecclesiae, qui est Ecclesia consecrata, et habet bonitatem misericordias, quam de se habet largitio eleemosynae, wt bonitatem religionis, quia ex intentione operantis facit propter consecrationem. Auctores enim citati Lorca, et Vazquez pro hac opinione quanvis dicant quod consocratio sacerdotis pertinet ad duliam, quia est consecratio personae rationalis, admittunt tamen quod consecratio dicclesiae pertinet ad religionem, in quo tamen ut visum est non consequenter loquuntur.

LXXIII. At vero injuria personae sacrae ex lege prohibente illam in aliquibus actionibus determinatis transla ta est ad motivum religionis, verbi gratia in percussione, in impositione tributi, in subjectione ad tribunal laicum, et similibus, quae (644) pertinent ad immunitatem Ecclesiae de quibus in jure canocnco extat lex; et specialiter in bulla in Coena. Istae enim actiones injuriosae prohibitae sunt ab Ecclesia ex

siasticas, ut probatum fuit ex professo in confirmatione secundae impugantionis a principio positae contra Vazquez. In quo communiter auctores etiam Lorca contra Vazquez conveniunt, et ideo supposita hac lege prohibente istam injuriam ex motivo religionis, haec injuria habet malitiam sacrilegii contra religionem er se, et quasi er fine operantia, quod non haberet ablata hac lege in opinione ista, quod ex natura sua consecratio personae sacrae pertinet ad duliam, quia quanvis id concedatur, nullatenus est negandum, quod supposita jam lege prohibente ad privilegiandem personam sacram ex motivo religionis, scilicet propter Deum, quod maneat malitia praecise contea duliam, sed transit ad aliam lineam, scilicct contra religionem secundum quod est contraria ad legem factam ex motivo religionis. ut est transgressio illius legis. Et ut imputetur haec malitia sufficit quod in exercitio advertat circumstantiam personae, et cum tali cognitione faciat injuriam; hoc enim est esse volitam in exerxitio simpliciter illam malitiam, quamvis non fiat ex intentione, qua persona sacra est, et quamvis vellet quod non esset sacra.

LIXIV. Duplici via adhuc in hac secunda solutione solvitur objectio juxta duas opiniones. Si dicatur, quod consecratio, vel deputatio personae sacrae cultui divino pertinet ad religionem fecile solvitur dicendo quod injuria est contra religionem, et sic parificantur;. Secunda via admittendo quod talis consecratio secundum se pertineat ad duliam, solutio est quod, quia non est lox aequaliter posita super vonerationem sicut supe r injuriam, ideo non est eadem ratio de voneratione, et injuria. Et hoc est quod dictum fuit in secunda propositione, quod non its universaliter sunt luges praecipientes actiones bonas sicut prohibentes malas ex motivo alicujusvirtutis. It has est ratio, quare potest esse, qued veneratio personae socrao pertineat ad duliam, et injuria personaé sacrae pertineat ad religionom ut sacrilogium contra hanc virtuten, non tamen omnis injuria, sed illa quae fit nor actiones prohibitas per talos leges. Alia vero injuria personae sacrae, quae non est specialiter prohibita non habebit hanc malitian sacrilegit, et injuri- $\mathbf{U}\mathbf{U}$ Digitized by

a per verba, ut in propositionibus pracmissis explicatum relinguitur.

LAX. De perona sancta secundo modo scilicet, quia est imago ei secundum naturam intellectualem expresse habet D. Thomas infra quaest. XCIII, art.III ad tertium quod veneratur dulia : et de sanctis secundum sanctitatem personalem locis supra citatis etiam docet, cuod colantur per duliam propter sanctitatem venerantur dulia, specialiter III part. guaest. XXV, art. V, loguendo de beata Virgine modo existente in patria. Et a fortiori idem est de aliis sanctis existentibus in alia, vel in hac vita. Et veneratio personae sacrae pertinet ad religionem nullo modo est applicanda ad sanctos isto secundo modo, sed ad personam secram primo modo sumptam, de qua loquebatur Vazquez loquendo de percussione clerici. In his ergo personis sanctis isto secundo modo, quae absolute, et in communi usu loquendi vocantur propter sanctitatem personalem, non sacrae ad contrapositionem personae ecclesiasticae, vel sacerdotis, quae propter deputationem, vel censecrationem dicuntur sacrae, non sanctae, (645) ut dictum est. In his ergo sanctis quamvis verum sit quod possunt per religionem coli propter respectum ad Deum, tamen communiter et regulariter non per religionem, sed per duliam venerantur juxta doctrinam ". Thomae. It in hoc consistit punctus difficultatis praesentis, quare injuria quae communiter fit, et regulariter est sacrilegium contra religionem.

LAA.I. Retio disparitatis, et solutionis ex praemissis jam patet. Veneratio enim et cultus, qui communiter fit sanctis non est elevatus, vel translatus ad motivum religionis ex aliqua lege, yel praecepto, imo oppositum praecipitur, vel ad minus consulitur, scilicet, quod colantur solum in cultu regulari, et communi per duliam. Quod colligitur ex ratione D. Thomae qua probat locis citatis colendos esse non per religionem, sed per duliam, quae procedit de cultu, qui regulariter illis exhibetur. It ratio re- ejus, in his locis saepius repetita, cuditur ad duo capita. Primum caput est ad evitandam occasionem erroris gentilium, quiadorabant creaturas cultu divind, quia illas adorabant ut deos, et hoc prop-vino non idololatrandi; conjungendo erter excellentias proprias ipsarum; ne er- go istud praeceptum cum usu fidelium, go videantur catholici aliqualiter in

hunc errorem idolelatriae incidere, et ad evitandum scandalum hujus suspicionis sancti coluntur dulia ab illis in cultu regulari, et communi. Secundum caput est, quia excellentius quid est, quod aliqui propter dignitatem propriam honorentur, quam propter respectum ad dignitatem alterius, et sic in majorem excellentiam sanctorum cedit, quod personalem, quam per religionem propter respectum ad Deum, quamvis religio sit perfectior virtus, quam dulia, quia iste cultus religionis o ropter respectum ad Deum exhibetur etiam creaturis sic secunda solutio magistri Torres, quod insensibilibus, et inanimatis, ut corporalibus et vasis sacris, etc. Iste enim cultus religionis respectivus non denotat in creaturam excellentiam propriam. <sup>D</sup>ulia vero denotat excellentiam, dignitatem personalem, et ideo est haec majoris aestimationis quanvis inferior in specie comparative ad objectum, qui exhibetur.

> LXXVII. Hoc intelligitur (ut dictum est ) de cultu, qui regulariter exhibetur sanctis propter quod non excluditur, quod ex speciali intentione propter respectum ad Deum possint coli per virtutem religionis ad aliquo viro docto, qui sciat pra edicta inconvenientia vitare. Sed hoc non potest esse commune omni populo, et universale omnibus personis propter inconvenientia allata ex hoc duplici capite explicato; propter quae dicitur esse praeceptum quod colantur per duliam in communi modo, et usu quo veneran-St hoc praeceptum non aliter detur. bet constare nisi ex doctrina communi Ecclesiae, quan tradit D. Thomas III p. quaest. XXY et in III dist. Ix, et ad Annibaldum ibidem, et infra quaestione OXIII. art. IV. In guibus locis sempe r dizit quod debetur dulia sanctis, et quod non debetur latria, ille terminus debetur obligationem significat, quae obligatio ex alíque praecepte eritur vel lege.

LXXVIII. Et etiam propter rationem ouod cultus Dei non debet creaturis exhiberi quando propter se venerantur, quod cortum est cadere sub praecepto diquo venerantur sancti propter suam sanc-Digitized by **GOC** 

ARTICULUS I DISPUTATIO XIX.

titatem, hoc rationabiliter juxta lumen naturae, quia est quod cedit in dignitatem, et excellentiam eorum : propter hanc enim segregantur a peccatoribus, et efficiuntur digni (46) veneratione. Ex his ergo satis constat quod est praeceptum, quod in cultu usuali, et communi per duliam venerantur sancti, quia in isto communi propter se honorantur, quod ut dictum est non tollit quod si non propter se, sed propter Deum possint per religionem coli, quod tamen non est regulare. Ex quibus constat hasc propositio quod mulla lex praeceptiva reperitur quae venerationem communem, et usualem sanctorum transferat ad motivum religionis, sed potius praecipiat ut maneat intra limites duliae.

LXXIX. Injuria vero sanctorum prohibita est, ne videlicet injurientur amici Dei, sicut ab Ecclesia est prohibitum ne percutiantur personae ecclesiasticae Deo consecratae, vel cultui deputatae. Quae prohibitio respectu sanctorum constat ex sacris litteris : Qui vos tangit gionem, quia est etiam contra sanctos ut tangit pupillam oculi mei, Zachariae II : sunt aliquid Dei, sicut in humanis rex et in Psalmis : Nolite tangere Christos meos, quod quamvis possit referri ad sacerdotes, tamen etiam extenditur ad sanctos unctos gratia Spiritus sanc-Et modo loquimur de sanctis existi. tentibus in patria, et de illis est connaturalis statui beatorum haec prohibitio, quia translati sunt ad regnandum cum Deo, et speciali unione amicitiae consummatae facti sunt aliquid Dei, unde qui illos injuriat magis injuriat Deum, quam illos. It hoc iosum lumen naturae dictat ex his quae in hac vita reperiuntur in hominibus tampuam generale, et commune apud omnes nationes. Injuria enim facta in amicum, vel filium nae rationales consequentes regnum per regis transit in regem, quia tangit ali- proprios labores, quamvis honor iste ulquid regis, scilicet amicum, vel filium: timate transeat in Deum; tamen motivum denotatur enim quod non timetur persona regis, et patrocinium ejus circa amicum, vel filium, quem facit participem regni, et ideo denotatur quod injuriatur, et deshonoratur persona regis.  $\mathbf{Et}$ tam ad regnandum, et quod non sit crimen ram, quam ipse tam specialiter secum laesae majestatis, ita non stat quod sancti cum Christo regnantes in patria injurientur, et non injurietur Christus, injuria illorum est quid pejus quaterus et Deus illos ici beatificans, et tamquam amicos, et filios in se transfor

nabiliter intelligeretur, quod qui talem sanctum injuriat non timet protectionem Dei, et contemnit amicitiam cum Deo saltem in exercitio, et sic quod inhonorat Deum.

LXXX. Ratio ergo disparitatis inter venerationem, et injuriam sanctorum, quae in usu communi fit colligenda est, quia veneratio exhibetur propter sanctitatem personalem, et non est aliqua lex praecipiens quod fiat propter Deum tamquam propter rationem formalem, sed potius est lex, quod non fiat regulariter nisi proptorsanctitatem propriam, quia coluntur propter merita sua, et quia haec est ratio formalis duliae, ideo manet intra limites duliae. At vero injuria illorum est prohibita a Deo non solum propter ipsos sanctos secundum suam sanctitatem personalem, sed secundum quod sunt aliquid Dei, et sic talis injuria translata est ad hoc quod habeat non solum malitiam contra duliam ut est contra sanctos propter se, sed etiam malitiam contra reliassumens aliquem in amicum, non ideo vult, nec rationabiliter vellet quod honoraretur amicus sicut ipse honore regio; temen vellet guod non injuriaretur anicus, et quod injuria illius aestimaretur propria, quia in illa involveretur dehonoratio regis specialiter prohibentis injuriam amici. Sic Deus honorem vult referri ad sanctos, quia vult illos coli, et honorari secundum merita illorum, sicut ipse (647) secundum merita illorum praemiat, et glorificat illos; et quia merita illorum sunt objectum duliae, vult honorare illos a nobis per duliam, quia vult illos honorari tamquam persospecificativum in creaturis habet, hoc est in ipsa sanctitate creata. Injuria vero taliter fit in sanctos quod non potest praescindi a Deo tamquam a specificativo, quia non potest non injuriari sicut non stat injuriare personam assump-Daus specialiter injuriando illam creatu-Et sic sicut veneratio sanctorum unit. per duliam, est quid excellentius, ita est in illos contra sanctitatem propriam, et contra respectum Dei. Unde haec dismans, et secum illos uniens, quia ratio-paritas reducitur tamquam ad radicem (a)

hoc guod, quia non est lex motivo religionis praecipiens venerationem sanctorum, ideo veneratio manet solum intra limites duliae, et quia est lex prohibens ex motivo religionis (hoc est quia sunt aliquid Dei) injuriam eorum, ideo injuria est non solum contra duliam, sed etiam sacrilegium contra religionem.

LXXXI. Haec doctrina proportionabiliter est applicanda ad sanctos existentes in patria secundum certitudinem, quae habetur de corum beatitudine, quia ut dictum est, debet circumstantia personae cognosci ut imputetur malitia desumpta en tali circumstantia; qui enim percutit clericum non cognoscens auod est clericus non fit reus malitiae sacrilegii, nec incurrit poenam propter violentas manus in clerico impositas capite. Si quis suadente. Et sic injuriare sanctos existentes in coelo non cognoscens esse in coelo non cognosceret circumstantiam personae propter quam est sacrilegium illius injuria. Cognoscitur autem hoc certe, et infallibiliter per canonizationem Ecclesiae, et sic de canonizatis est certa talis malitia, nec excusatur haereticus, quia non credit hanc veritatem, quia debebat credere. Et etiam ex vi canonizationis oritur specialis lex quoà non injurientur illi propter quod specialiter ab Ecclesia puniuntur injuriantes sanctos canonizatos. It hoc est ex motivo religionis, hoc est quia sunt aliquid. Et ex hoc capite etiam constat, Dei. quod in illa injuria reperitur malitia contra religionem, sicut in percussione clerici propter prohibitionem Ecclesiae. Et quamvis ex vi canonizationis etiam ponatur lex ut honorentur, tamen hoc non praecipitur ex motivo religionis, sed duliae, quod constat quia est propter merita propria, et sanctitatem personalem, quae per informationem Ecclesiae comprobatur, et propter illam judicantur digni tali honore; ex quo colligitur quod motivum est duliae.

LXXXII. Et ratio hujus disparitatis. Inter has leges quare lex praecipiens venerationem est ex motivo duliae, et non religionis est duplex caput positum, quia haec lex est in favorem sanctorum, et quid excellentius est venerari dulia, propter se, quam latria propter aliud; et ideo si haec lex esset ex motivo latriae non esset in favorem sanctorum.

-----

si quidem minneret quod illis excellentius esset, et quia esset etiam occasio idololatriae, et periculum erroris. Unde colligitur, quod rationabiliter non est posita ex motivo religionis. De le ge autem prohibente non sequentur haec inconvenientia, et potius quid excellentius est illis, quod injuria ipsorum aestimetur a Deo tamquam injuria etiam propria, et ideo rationabiliter intelligitur quod est ex motivo religionis.

LXXXIII. De aliis vero non canonizatis, (548) quia non constat quod sunt in coelis, neque est obligatio ad hoc credendum, recurrendum est ad existimationem et judicium injuriantis, si enim judicans guod est in coelo injuriat imputabitur illi haec malitia, non alias. De existentibus in via major incertitudo est propter inflexibilitatem, et malitiam hominum, saepe enim pejores per simulationem apparent sancti cum non sint, et e contra qui sunt sancti non apparent, et sic etiam in istis recurrendum est ed aestimationem injuriantis. Est onim alia differentia inter sanctos existentes in via, et in patria. Quod omnis injuria contra existentes in patria habet malitiam dictam sacrilegii, hoc pater Suarez in tomo primo de religione loco citato, numero se xto, inquit esse valde probabile supposito modo communi, quo coluntur in Ecclesia propter rationem dictam, quia existimandi sunt ut conjunctissimi Deo. Sed nobis non solum probabile, sed certum apparet consequenter loquendo ad dicta. At vero circa sanctos adhuc in hoc mundo degentes non omnis injuria judicanda est sacrilegium. sed solum illa quae habet oppositionem cum sanctitate, sicut illi qui persequuntur sanctos, quia illis displicent opera juxta illorum, sicut contingit in illis qui : Persecutionem patiuntur propter justitiam, quod valde commune est, quia : Omnes qui volunt pie vivere propter Jesum persecutionem patiuntur. De aliis vero injuriis nullam contrarie tatem habentibus ad virtuosam vitam non est cur sacrilegia judicentur, nisi ex intentione operantis ad hoc ordinentur. Et totum hoc intelligendum est de actione injuriosa, quae in rei veritate est injuria, quia respectu existentium in patria multae actiones non sunt injuria secundum se, quae tamen sunt injuria respectu existentium in hoc mundo, ut quod sint ignorabilles, betc. It in istis

#### DISPUTATIO XIX. ARTICULUS I.

tis si fiunt ex animo injuriandi juxta dicta in quarta propositione, quod quando actio de se non habet malitiam quasi ex fine operis, ex fine operantis potest, et solet istam habere.

IXXXIV. Loquendo tamen de persona rationali, ut est imago Dei, veneratio quae regulariter fit pertinet ad duliam ut habet D. Thomas infra quaest. CXIII, art. III ad tertium, et Cajetanus ibidem super illam solutionem, quamvis ex intentione operantis possit esse propter respectum ad Deum, et sic ad religionem pertinebit : et injuria quae regulariter fit etiam est contra duliam, quamvis etiam possit esse contra religionem ex intentione facientis. Quod contingit in peccato diaboli, qui in odium Dei, et creaturae ejus imaginem Dei inducendo ad peccatum intendit obscurare, ut sic et injuriet Deum et laedat creaturam; unde tunc habebit malitia contra duliam, et latriam.

640

LXXXV. Itaque de persona sacra primo modo veneratio, et injuria pertinet ad religionem; de illa ut imagine Dei veneratio et injuria communis pertinet ad duliam. De persona sancta sanctitate personali, ver eratio pertinet ad duliam, sed injuria ad religionem. Et ratio hujus juxta duas solutiones est : juxta primam, quia malitia non specificat per se intenta, seri solum in exercitio, quia non potest per se intendi : e contra vero bonitas. It juxta secundam solutionem, quia actio bona non praecipitur ex motivo religionis; actio vero injuriosa prohibetur ex motivo religionis. Haec de primo articulo.

## Articulus II.

## Quid sit objectum formale, et materiale virtutis religionis ?

I. Diximus in commentario hujus quaestionis religionem esse virtutem, idque probavimus ratione D. Thomae. Circa quam resolutionem solum occurrit disputandum de objecto formali, et materiali illius, an videlicet sit Deus cui honorem exhibet, vel honor Deo exhibitus, aut actus per quem praedictum exhibet honorem. Circa quod pater Suarez Thomas primo de religione, tract. I. lib. I, cap. III, mum. II tenet Deum vere, ac proprie pertinere ad objectum virtutis religionis. Sed hoc potius pertinet ad materiam articuli guinti, ubi disputatur si religio est virtus theologica, cujus resolutio dependet, ex hoc principio, videlicet, si habet Deum pro objecto, et sic ibi adducetur sententia Suarez, et ejus ratio dissolvetur.

II. Pater Valentia 2-2, disp. VI, puncto primo postquam distinzerat de objecto materiali et formali religionis asserit quod objectum formale est existimatio de Deo, quae resultat ex illo, quod Deo offertur; illud autem quod Deo offertur, quidquid illud sit est objectum materiale, quatemus offertur ad excitandam talem existimationem de Deo, quae existimatio inquit est idem cum gloria Dei, quam videlicet potest apud homines habere. Ejus ratio est, quia ad hoc exhibetur cultus, vel honor alicui personae, ut de illa digna existimatio habeatur. Igitur ratio formalis colendi Deum est gignere existimationem de divina perfectione, et excellentia. Talis ergo existimatio erit objectum formale, quia est motivum religionis.

III. Potest hoc amplin.s explicari, et confirmari, quia in qualibet virtute debent distingui habitus, actus, et objec-Habitus enim per actus specificantum. tur ab objectis, et sic et am ipsi actus ab objectis habituum specif. cantur. Unde actus elicitus ab habitu non potest esse objectum ejus, alias actus a se ipso specificaretur. Actus autom elicitus a virtute religionis est ille, quo colitur Deus sive internus, sive er ernus, ut ex quaestionibus sequentious patebit et talis actus dicitur cultus, quia per illum actum colitur Deus: actio igitur colendi est cultus ipse. Igitur cultus, seu actio colendi non est objectum labitus, sed aliquid ad quod ordinatur actus colendi, et illu d respicit tamquam rationem formalem objectivam, et specificativam habitus, et actus. Hoc autem nihil aliu d potest esse, quam illa existimatio, quae ex cultu Dei causatur habenda de divina perfectione : ergo haec erit objectum formale : materiale autem erit actus reverentiae, vel cultus ex quo sequitur dicta existimatio.

-28

649-50

IV. Nihilominus tamen sententia D. Thomae est, quod cultus Dei est objectum religionis. Ite expresse articulo quinto sequenti in corpore, uti habet : "Duo in religione considerantur, unum quidem quod religio Deo affert, scilicet cultus : et hoc se habet per modum materiae et objecti ad religionem." Haec sanctus doctor. Fro cujus tamen luce, ut in cultu Dei cognoscatur quod est objectum formale, wt quod materiale, primo notanda est docirina D. Thomae supra quaest. LXXX, atticulo primo in corpore, ubi distinguit partes potentiales justitiae numeranuo illas; et docet quod in aliquo debent convenire cum justitia, propter quod «i annectuntur, et dicuntur partes ejus, et in aliquo deficiunt, propter quod non nisi potentiales partes sunt. Justitia autem (650) est ad alterum : et respicere qualitatem perfectam ad illum : et partes potentiales conveniunt cum justitia in hoc, quod sunt ad alterum, et deficiunt in hoc guod non reddunt perfectam aequalitatiam, et hujusmodi sunt religio, pietas, etc. per quas non potest debitor reddere creditori aequale ad id quod accepit, quia nec Deo, nec parentibus viro beneficio creationis, aut generationis naturalis possumus reddere beneficium acquale. Possumus tamen, et debemus aliquam recompensationem exhibere, per quam juxta possibile nostrum aliquam imperfectam acqualitatem facianus ad depitum, et hoc fit sicut respectu patris per pietatem, respectu Dei per virtutem religionis venerando, et colendo ipsum in protestationem ejus supremae excellentiae, cui per talen cultum subjicimur.

V. Socundo notandum est, quod in ipso cultu Dei, et est considerare actum, et est considerare effectum actus. Et in utroque solet esse aequivocatio propter diversa nomina quibus significatur. Loquendo igitur de actu ad propositum aljouando dicitur colere, aliquando honorare, et aliquando venerari seu reverogri, aut laudare. Haec autem omnia ad rostrum intentum nihil, aut parum diffe-

runt, ut bene inquit magister Torres hic num. III, et Suarez capite VII. Et sic apud nos quasi synonyma habenda sunt. Quod clare constat ex contextu litterae D. Thomae in tota hac materia de religione, in qua aliquando dicit quod colimus Doum, aliquando quod veneramur, et honoramus ipsum. Iffectus autem actionis guasi formalis solet dici honor, lans, aut cultus, quanvis non sit idem, ut habet D. Thomas infra quaest. CIII, art. I ad tertium : "Laus consistit in solis signis verborum, honor sutem in quibuscumque exterioribus signis, et socundum hoc laus in honore includitur. Alio modo, quia per exhibitionem honoris testimonium reddimus de excellentia bonitatis alicujus absolute, sed per landem testificamur de bonitate alicujus in ordine ad finem : sicut laudamus bene operantem propter finem. Honor autem est etiam optimorum, quae non ordinantur ad finem, sed jam sunt in fine; ut patet per philosophum primo ethico-Gloria autem est effectus honoris, rum. et landis, quie en hoc quod testificamur de bonitate alicujus clarescit bonitas ejus in notitia plurimorum, et hoc importat nomen gloriae. Ham gloria dicitur quasi clara. Unde ad Romanos primo dicit quaedam glossa Ambrosii, quod gloria est clara cum laude notitia." Haec sanctus doctor, ubi breviter recopilavit plures differentias inter honorem, et laudem quas alii ad longum tradunt. Nihilominus tamen haec pro eodem accipiuntur ad intentum praesens ut inquit Suarez capite septimo citato. Similiter constat quomodo gloria est quid secutum ex honore, in quo convenit "alentia, quia illam existimationem, quam ponit objectum formale explicat etiam dicendo, quod est gloria, quac resultat er cultu Dei.

VI. Ex his constat, quod sit objectum formale, et quod materiale in religione. Formale enim est non gloria, aut existimatio a Valentia posita; sed illa aequalitas, quam ponit cultus Dei inter creaturam colentem, et ipsum Deum, quem colit, quatenus per illam reddit honorem quem potest in solutionem debiti, quod incurrit per beneficium creationis, et alia quae ad illud sequuntur, subjiciendo creaturam ipsi Deo. Haec ergo subjectio in qua consistit dicta imperfecta aequalitas est quam intendit virtus

Digitized by **GOO** 

religionis, et actus ejus et ab hac tam ouam e ratione formali objectiva specificatur, et (51) actus, et habitus religionis. Quod probatur ex doctrina data notabili primo : Sicut justitia perfecta habet pro objecto perfectam aequalitatem ponere, ita imperfecta justitia ponere imperfectam acqualitatem, quia per hoc essentialiter differt a perfecta Ergo in hoc ponendum est conjustitia. stitutivum essentiale, quia idem est distinctivum, et constitutivum. It sicut pietas respicit acqualitatem imperfectam respectu parentum tamquam objectum; sic religio respectu Dei.

VII. Secundo, rejicitur sententia Valentiae. Existimatio de Deo est per actum intellectus, etsi fiat sermo de supernaturali, regulariter fit per lumen fidei; propter quod S. Thomas infra quaestione OI, articulo III ad primum ait, quod religio est quaedam protestatio fidei, spei, et charitatis, quibus homo primordialiter ordinatur ad Deum; et ideo inquit sanctus doctor 1-2, quaestione IXIII, artic. III in corpore, quod virtutes theologales se habent ad morales sicut principia naturalia ad scientiam naturalem. Argo praesupponitur existimatio de Deo ad actum religionis. Patet consequentia. Ad hoc guod voluntas exhibeat debitum cultum Deo debet praeconceptam habere excellentiam deitatis; per se ergo supponitur haec digna existinatio ad cultum potius quam sequatur, imo post exhibitum cultum non amplius crescit haec existimatio, ut quando per interiorem actum creatura orat, et subjicit se Deo, qui est cultus specialis et specificus religionis; et sic dicta existimatio non potest esse objectum formale, si quidem deficit non deficiente cultu religionis cuoad speciem.

VIII. Nec valet dicere, quod cultus de se exigebat quod fieret coram aliis ut sequeretur dicta existimatio in illis, quia cultus interior consistit in actu devotionis, et orationis, qui sunt principaliores hujus virtutis, ut ex infra dicendis patebit : sed actus interior non petit per se aliis manifestari; tum quia interius petit consummari; tum, quia potius deficeret a ratione virtutis; devotio enim non est ostentanda, nec oratio manifestanda, sed potius occultandae sunt juxta praeceptum Christi Matth. VI : Cum jejunas unge caput tuum, et faciem tuam lava, ora patrem tuum in abscondito, et similia. Quac opera si per se peterent fieri coram aliis non praeciperetur universaliter fieri in occulto. Tum, adhuc etiam loquendo de ipso cultu exteriori non debet poni objectum formale in illo quod sequitur apud alios videntes, cum illud potius sit quid consecutum supponens jam naturam actus, et ad multum erit finis, et non primarius, sed secundarius, quia actus proprius unius non habet pro fine intrinseco, et quasi specificante id quod alii ex tali actu debent facere in honorem Dei, sed potius hoc quasi exemplo unius sequitur in aliis. Sicut a contrario sensu ex peccato unius sequitur in aliis a quibus videtur aliqua ratio scandali, et inclinatio ad peccandum, hoc tamen non est specificativum, sed circumstantia generalis cujuscumque peccati. Ergo nec in actu bono debet poni istud ut objectum specificativum cultus religionis, sed ad multum quasi finis extrinsecus.

IX. Tertio, quia existimatio est actus. Ex quo principio colligitur ratio efficax communis etiam pro aliis materiis, quia ratio specifica objectiva continetur intra lineam habitus specificati : si ergo religio est in voluntate, ratio specifica non debet esse extra lineam voluntatis nec per consequens actus intellectus, sed aliquod bomum a voluntate respectum Propter quod adhuc oratio, quae est actus religionis, et simul (652) intellectus subinduit formalitatem objecti religionis, quae est subjectio, vel honor exhibitus Deo per talem actum.

X. Similiter en dictis constat quod sit objectum materiale. Illud enim dicitur objectum materiale, in qualibet virtute, quod est materia circa quam exercentur actus virtutis; actus igitur colendi Deum subjicit Deo corpus vel animam, intellectum vel voluntatem secundum diversos actus, quos habet interiores et exteriores, de quibus inferius agit sanctus doctor, et ita objectum materiale sunt istae tres, quae Deo offeruntur, vel subjiciuntur per actum cultus honoris.

XI. Ad rationem patris Valentico faci-

le patet ex dictis, quod illud ad quod ordinatur cultus potest esse in duplici differentia, vel ex intentione operantis, vel ex natura operis. Et hoc adhuc dupliciter vel tanguam ad immediatum objectum et specificativum, vel tanquam ad finem ultimum et remotum, vel quid per accidens secutum. Oultus igitur Dei non ordinatur per se ad illam existimationem gignendam ex natura operis, imo potius ex natura sua ex illa causatur, et gignitur, et sic non habet illu d pro objecto ex hac parte. Et quamvis ex intentione operantis ordinaretur, hoc non sufficit ad hoc guod sit essentiale specificativum actus, quoad substantiam; praeterquam quod adhuc hoc non verificatur convenire omni cultui religionis, ut in actibus interioribus (sicut in probationibus ostensum est.) Et de cultu exteriori hoc etiam non per se, sed per accidens contingeret cultui ex propria natura considerato (ut probatum relinquitur) quatemus haec opera etiam per se non debent fieri ut videantur ab hominibus; hoc est ex intentione, quia quanvis dicatur: Sic luceat lux vestra coram hominious, <u>ut videant opera vestra bona,</u> Matthaei V, tamen hoc componitur cum alio praecepto Matthaei VI : Attendite ne justitiam vestram faciatis coram hominibus, ut videamini ab eis. Et communis compositio est, quod non fiat opus bonum ea intentione ut videatur. Et denique hoc est quid consecutum, et sic non potest esse a quo dependeat substantia, et specificatio actus, sed potius ad illas supponitur.

XII. Ad confirmationem, quae magis urget respondetur, quod verum est habitum, et actum distingui ab objecto formali, et materiali, et hoc jam verificatur in doctrina data. Distinguitur enim objectum formale, quaternus ponitur in illa aequalitate, quam facit actus religionis subjiciendo creaturam creatori in ejus honorem, et testificationem divinae excellentiae, et quasi solutionem pro debito, quod recognoscit tamquam primo principio. Honor igitur iste, seu acqualitas, aut subjectio non est actus, sed illud ad quod actus terminatur. De objecto materiali similiter patet, quia iste actus non est anima, neque voluntas, neque corpus, quae sunt

bona intrinseca, quae Deo offeruntur, et subjiciuntur per actum, et in quibus exercetur honor, et cultus subjiciendo ea. Clarius hoc patet in bonis extrinsecis, quae offeruntur per actum religionis, sicut in sacrificiis, et oblationibus; constat enim quomodo oblatio distinguatur a re oblata.

XIII. Dices : In virtute justitiae quando debitor reddit pecunias debitas creditori facit aequalitatem, et aequalitas ipsa (ut dictum est in resolutione) est objectum formale, pecuniae vero sunt materiale, quia per pecunies redditas fit aegualitas ad pecunias acceptas, et sic in pecuniis tanquam in materia exercetur ratio formalis objecti justitiae, sed guando restitutio justitiae fit circa (653) honorem vel famam. honor vel fama restituta est materia in qua exercetur aequalitas justitiae; abstulit enim honorem, et reddit honorem, et sic facit acqualitatem. Honor igitur est in his rebus objectum materiale, seu materia sicut in datis et acceptis pecunia. Ergo respectu Dei in cultu religionis per quem solvitur debitum modo explicato non debent identificari honor, et cultus, et subjectio temquam objectum formale, sed potius honor debet esse objectum materiale, hoc est mate ria in qua exercetur solutio, et satisfactio debiti pro beneficio creationis, sicut in exemplo justitiae in restitutione honoris, vel famae apparet.

Respondetur, quod honor, et sub-XIV. jectio, seu ratio cultus est in quo exercetur ipsa aequalitas requisita a virtute; non enim concipitur aegualitas, vel ratio aequalis, vel inaequalis nisi reddendo aequalem, vel inaequalem honorem; et ideo honor, seu subjectio non dicitur materia, seu materiale, sed formale, quia est quasi forma causans quasi in genere causae formalis dictam acqualitatem. Res vero illae in quibus recipitur subjectio cultus, aut honor exhibitus est materiale respectu talis acqualitatis sicut et honoris, et sub-Et hoc idem est in exemplo jectionis. de restitutione honoris vel famae; honor enim vel fama reddita est forme faciens aequalitatem pro honore vel fama ablata; materiale vero est persona subjecta verbis, vel factis ad reddendum

Digitized by Google

## DISPUTATIO XIX. ARTICULUS II

honorem; et sic honor non debet comparari ad pecunias, sed ad valorem pecuniarum, quifacit aequalitatem dati, et accepti, vel ablati. Quod autem sit in aere, vel argento, vel auro est materiale; ita est honor, qui exhibetur per subjectionem animae, vel corporis, aut alterius rei, quod est qui facit illam imperfectam acqualitatem formaliter. Unde non debet comparari pecuniis matorialiter consideratis sed res quae subjiciuntur in Dei cultu sunt quae comparantur pecuniis, et sic illae sunt objoctum materiale.

## Articulus III.

# Unde sumatur, et quomodo solvetur religionem esse unam virtutem ?

I. Praeterea quae supra in commentatio hujus articuli dicta sunt notandum venit in praesenti, quod non est idem inquirere : Si est una virtus, et si est specialis virtus, et sic non coincidit articulus iste cum sequenti; saepe enim D. Thomas illos distinguit etiam in aliis virtutibus, ut supra de charitate quaest. XXIII art. IV. disputat si est specialis virtus, et art. V, si est una virtus. Ist ergo differentia quod quando inquiritur si est vera virtus religio est idem ac inquirere si habet plures species, quae quasi sub genere comprehenduntur sub religione, et sic non sit una, sed plures species. Inquirere autem si est specialis virtus idem est ac inquirere si coincidit cum aliqua alia virtute; verbi gratia, de dulia inquirit D. Thomas infra quaestione CIII, articulo III, si est specialis virtus a latria distincta; et articulo guarto immediato inquirit, si habet plures species, et in articulo tertio in corpore resolvit, quod est specialis secundum quod homini reddit debitum; et articulo quarto, secundum quod exhibet reverentiam cuicumque homini inquit habere plures species. Stat ergo bene quod non sit una quatenus continet plures species; et quod sit specialis quatemus omnes illae species conveniunt in una ratione, quae distinguitur ab aliis rationibus aliarum virtutum et haec ratio ex parte objecti (654) est generica ad illas plures species virtutum sub ea contentas.

II. Probat S. Thomas religionem esse unam virtutem, quia habitus distinguuntur secundum diversam rationem objecti; sed religio habet unam rationem objecti, quia ad religionem pertinet exhibere re-

verentiam uni Deo secundum unam rationem, in quantum scilicet est primum principium creationis, et gubernationis; haec autem est una ratio : ergo et religio una virtus. Quae doctrina, et discursus non opponitur cum dictis articulo praecedenti, et dicendis articulo quinto sequenti, quia hic non dicitur, quod Deus umis est objectum quod religionis, nec quod ratio principii creantis, et gubernantis est ratio objectiva virtutis religionis, neque hoc subsumit ex majori, quod habitus distinguuntur secundum diversam rationem objecti; hoc enim est quod negatur in aliis articulis, scilicet Deum esse objectum quod religionis, nec formale, nec materiale, sed cultus, seu reverentia illi exhibita, ut explicatum est articulo praecedenti, et amplius clarescet ex dicendis articulo quinto. It hoc idem dimit hic sanctus doctor, si guidem posuit quod ad religionem pertinet exhibere reverentiam uni Deo secundum unem rationem, ubi posuit clare objectum quod, scilicet ipsam reverentiam exhibitam in recto; at vero uni Deo secundum unam rationem posuit in obliquo. Et fuit dicere, quod reverentia exhibita Deo secundum unam rationem est specialis ratio objecti religionis. Verum est quod ipsa reverentia diversificatur ex hoc quod exhibetur Deo, vel creaturae, sed hoc non est dicere quod Deus, vel creatura sit objectum quod, sed cui, ex quo diversificatur ratio honoris, vel reverentiae tamquam ex aliquo quod essentialiter respicit, vel connotat; et sic diversificata reverentia efficitur diversa ratio formalis objecti specificans habitum.

sed religio habet unam rationem objecti, III; Prima ergo opinio est, quod reliquia ad religionem pertinet exhibere re- gio est una unitate generica, et habet ELL GEE

sub se plures species. Hanc adducit Suarez tomo primo de religione, tractatu primo, libro VIII, capitulo VIII, insimuans cam sibi verisimiliorem videri, ut inquit numero primo et octavo. Jurta hanc opinionem distinguit tres habitus hujus virtutis, quos, inquit, fidelitatem ad Deum, gratitudinem ad Deum, ct latriam possumus appellarc. Probat hanc opinionem mumero secundo sic : Primo, virtutes, quae reddunt debitum alteri juxta varias rationes debiti distinguuntur; sed intra latitudinem religionis inveniuntur debita diversarum rationum, ergo et virtutos. Major est D. Thomas 1-2, quaest. LX., art. III, ubi sic habet : "Debitum non est unius rationis in omnibus, aliter enim debetur aliquid acqualt, aliter superiori, et aliter minori et aliter ex pacto, vel ex promisso, vel ex beneficio suscepto, et secundum has diversas rationes debiti sumuntur diversae virtutes." Et similem doctrinam habet 2-2, guaestione LXXX, articulo unico in corpore. Et ratio est, quia si ratio debiti formaliter respicitur a virtute diversa, ratio debiti faciet formalem distinctionem in objecto, et consequenter in ipsa virtute. Minor probatur ex eisdem verbis D. Thomae. Nam licet in religione non inveniatur diversitas ex parte personae, cui debitum solvit, quia semper est ad superiorem, tamen altera diversitas ex titulo ipsius debiti his invenitur. Nam aliquid debetur Deo ex pacto, seu promisso, aliquid ex beneficio accepto, aliquid ex vi solius excellentiae ejus.

IV. Confirmatur : similis varietas debiti erga proximum sufficit ad distinguendam, et diversificandam (655) rationem virtutum circa eamdem. Nam debitum ex pacto solvit justitia, ex promissione fidelitas, ex beneficio gratitudo, ex dignitate personae observantia, et est optima D. Thomae auctoritas in favorem hujus tertiae partis, quaestione XXV, articulo primo in corpore : "Honor, inquit, est reverentia alicui exhibita propter sui excellentiam (ut in secunda parte dictum est) et ideo si in uno homine sint plures causae honoris puta praelatio, scientia, et virtus, erit quidem illius hominis unus honor ex parte ejus qui honoratur, plures tamen secundum causas honoris; homo

enim est qui honoratur propter scientiam, et propter virtuten. " Haec sanctus doctor : ergo idem erit respectu Dei, quia haec doctrina est generalis, et est eadem ratio; tum, quia illam adducit sanctus doctor, ad probandum quod in Christo est diversa causa honoris secundum diversam naturam divinam, et humanam : ergo quamvis Deus sit unus, cun tamen in illo reperiantur istae diversae rationes honoris, et diversi tituli (et D. Damascenus oratione tertia de imaginibus quinque distinguit) multo melius quam in uno homine : ergo a fortiori distinguentur in ipso respectu ipsius diversae virtutes, si quidem propter hoc distinguuntur respectu unius hominis, quod est primum argumentum D. Thomae in hoc articulo, quod quia in Deo sunt plures Personae et diversa attributa sunt plures rationes, et diversae adorationes, et cultus. Ad quod etiam reducitur argumentum Scoti in III, distinct. IX, ubi in dubium adducit, an propter istas tres rationes Dei ut sic, et ut creatoris, et ut sal vatoris sint distinguendae species adorationum specialiter istae duae creatoris, et salvatoris. Et eadem ratio est de aliis attributis, quae respiciunt creaturas, quod non pertineant ad latrian. Oui favet D. Augustinus in Exodum quaestione XCIV, dicens : "Deo ut Deo latriam, ut Domino vero duliam deberi." Et S. Thomas III parte, quaestione XXV, articulo II, in fine corporis ubi inquit : "Ipsi Deo Patri debetur honor latriae propter deitatem, et etiam honor duliae propter dominium, quo gubernat creaturam: unde super illud Psalmum VII Domine Deus meus in te speravi, dicit glossa : Domine omnium per potestatem, cui debetur dulia: Deus omnium per creationem, cui debetur latria." Haec sanctus doctor.

V. Secundo arguit Suarez : In hac virtute sunt plures habitus specie distincti; ergo plures virtutes. Patet consequentia, quia omnes illi habitus sunt virtutes essentialiter. Antecedens autem probatur, quia in hac virtute inveniuntur plures actus specie distincti ex diversa honestate proximi objecti, quorum umus ex alio non oritur, neque habent inter se connexionem, sed solum genericam convenientiam in ratione cultus divini, ut sunt vovere, jurare, sacrificare : quilibet autem ex his acti-

bus est sufficiens ad generandum habitum, et habitus qui per unum fit non re- posuerat. Ratio hujus conclusionis est tum, vel promptitudinem aliquam circa suum actum. Sed hoc est sufficiens signum distinctioni habituum, et umusquisque en his activus generat distinctum habitum, atque adeo distinctam virtutem, si fuerit actus naturalis generabit bitus sunt supernaturales secundum distinctionem actuum infundetur distinctus habitus.

VI. Tertio et ultimo arguitur : Reli gio ponitur distincta a poenitentia, et obedientia ex diversis debitis respectu ipsiusmet Dei, vel ex diverso modo, et motivo solvendi, vel implendi debitum. (556) Sed non est minor ratio distinctionis inter debitum, quod consurgit ex promissione jam facta Deo, et debitum quod redditur, vel exhibetur in ipsa promissione promittendo aliquid; nam illud prius est magis rigorosum, et legale, necessarium ad honestatem morum, et fortasse est cujusdam justitiae superioris ordinis; debitum autem guod ante promissionem potest considerari in ipsa promissione nec justitia est, nec rigorosa, nec necessaria ad honestatem morum; sed ex quadam decentia et voluntario cultu; ergo fere similis ratio distinctionis hic invenitur. Ad quod conducit maxime doctrina D. Thomas 1-2, quaest. CII, art. III ad octavum, ubi ponit, quod in veteri lege triplex genus sacrificiorum offerebatur Deo; sacrificium autom ad religionem pertinct; ergo triplez habitus religionis distinguendus erit; alias sacrificia non distinguorentur genere.

VII. Nihilominus conclusio est, quod religio est una secundum specien atomam. Hanc tenet D. Thomas in hoc articulo, et in III, dist. IX, quaest. I, art. II, et ad Annibaldum ibidem art. I; Alensis III p. quaest. XXX, art. III, Gabriel lect. XLIX, in canone; Cajetanus, Aragon, Torres in hoc articulo; Suarez Tomo orimo in III p. disp. LI, sectione III. Simpliciter sequitur hanc sententiam dicendo quod est communis theologorum, et solvit argumenta contraria. Ino loco citato, tomo primo de religione inquit probabiliter posse defendi

gumenta, quae pro contraria sententia cipit ab alio actu specie diverso augmen-potissima, quam tradit D. Thomas in corpore hujus articuli. Quae consistit in hoc, quod ex unitate rationis formalis objecti sumitur unitas specifica virtutis. In quo principio convenit contraria sententia, et est communis doctrina 1-2, quaest. LIV, art. II, de Distinctiohabitum naturalem, si vero actus, et ha- ne habituum. Sed solum restat explicare quomodo sit una specie atoma ratio formalis objecti religionis, quia in hoc est punctum defensionis. Contraria enim sententia intendit, quod non est unius speciei atomae sed subalternae, quia sub illa invenit plures alias rationes specie differentes, et vult quod haec differentia sit formalis, et non materialis.

> VIII. Pro luce ergo efficaci hujus rationis notanda est doctrina, quam adducit D. Thomas 1-2, quaest. LIV, art. II, ad tertium ex philosopho primo physicorum, et VII Ethicorum sic : "Quod ita se habet finis in operabilibus sicut principia in demonstrativis, et ideo diversitas finium diversificat virtutes, sicut diversitas activorum principiorum sunt etiam ipsi fines actuum interiorum, qui maxime pertinet ad virtutes." Hacc sanc-Ex his colligitur regula ad tus doctor. cognoscendum guando aliquae rationes objectivae distinguuntur specie materiali, aut formali ut possint diversos actus specie distinctos causare, aut sub una specie formali comprehendi, videlicet si finis proximus actionum, quas specificant tales rationes sit unus, vel diversus specie.

IX Praeterea S. Thomas loco citato in III, dist. IX, quaest. I, art. III, qu. I, in Corpore probatur, quod Deo debetur latria ratione potentiae, sapientiae, bonitatis, etc. sic : "Latria profitetur servitutem, quam debemus Deo, quia fecit nos : unde debetur sibi latria in quantum creator secundum quod ipse est finis, et origo nostri esse. It hoc est quod dicit glossa super illud Psalmum VII : Domine Deus meus in te speravi. Deus per creationem, cui latria debetur, et quia ipse creator est in quantum bonus, sepiens, et potens, (657) et secundum omnia hujusmodi, ideo ratione omnium debetur sibi latria, et non secundum umum modum tantum. " Haec sanctus doctor, ubi hanc sententiam D. Thomae, et solvit ar- eleganter explicat rationem praesentis

articuli, videlicet, quomodo est una ratio in Deo ex qua reverentia a religione exhibita est una quanvis comprehendat omnia attributa divina, et tres Personas, quia videlicet, sapientia, bonitas, potentia, et omnia hujusmodi, hoc est omnia attributa divina concurrunt ad Hanc rationem, scilicet, quod Deus est primum principium nostri esse in quantum creator noster, quia si non esset sapiens, aut bonus, aut potens, aut infinitus, etc. deficeret ratio creatoris, quia scientia sua est causa rerum. Unde dicit Ecclesia : Cujus sapientia conditi sumus, et providentia gubernamur. Si non esset justus, et misoricors non congrue gubernaret crea-Omnia ergo attributa absoluta turas. ad hoc conducunt, quod Deus habeat rationem primi principii, et creatoris nostri. Personae similiter divinae tres, quanvis inter se relative oppositae ad creandum indivisibiliter adunantur, quia actio creatoris, utpoto actio ad extra totius Trinitatis est indiscriminate: omnia igitur quae in Deo aliquam diversitatem habent sive realem, ut Personae, sive formalem conducunt ad hoc quod Deus sit ratio creatoris. Sed conceptus iste creatoris secundum suam rationem formalem est unus specie atoma (eo modo quo in Deo potest reperiri ratio specifica) sicut dicitur conceptus justitiae, vel conceptus misericordiae, quia ratio creationis non est alia qua temus correspondet bonitati sapientiae, aut potentiae, etc. Sed eadem indivisibilis ratio creatoris est, quae exigit et samientiam, et bonitatem, et potentiam (et sic de aliis attributis) et tres Personas indivisibiliter.

X. Unde hacc propositio negari nequit. Ratio primi principii creativi in Deo est una specie atoma, quanvis exigat plura attributa, et plures rationes divinas quasi specie inter se diversas, sed non diversificantes specie rationem formalem, seu conceptum creatoris : sed iste conceptus causat debitum in creaturis, quo tenentur creaturae venerari, et colere Deum quatenus illas creavit et gubernat, quod est quid consecutum ad creare, et propter se debent intendere solvere hoc debitum, quamvis non accedant ad aegualitatem. Sicut ergo ratio creatoris est una specifica, debitum ex illa causarum unius speciei ato-

mae est, et consequenter roverentia, quae respicit Deum secundum hanc rationem creatoris est una sicut ratio creatoris una, et quia ratio creatoris est una specie infima (ut explicatum est) reverentia ista est una specie atoma : et quia debitum causatum in creaturis er isto principio unum specie atoma est, sicut principium, ideo finis iste, scilicet solvere hoc debitum umus specie atoma est. Unde cum religio habeat pro objecto formali exhibere reverentian Deo secundum rationem primi principii creantis, et habeat pro fine proximo solvere rationem hujus debiti, sequitur per bonam consequentiam, quod est una in specie atoma. Ista consequentia patot ex antecedentibus, quia habet pro objecto formali reverentiam unam in specie atoma, quae est ratio creatoris. Et iste est discursus praesentis articuli breviter, et profundissime a D. Thoma traditus, ut patet ex ejus terminis, quibus usi sumus.

XI. Vis hujus rationis non potest enervari, nisi negando illud primum principium, quod reverentia a religione exhibita respiciat excellentiam divinam solum secundum rationem primi principii creationis. (658) Si enim hoc esset verum convinceret ratio; sed hoc non admittitur a contraria sententia, sed potius dicitur quod reverentia religionis potest respicere Deum praecise ut sapientem, bonum, potentem, etc. solum propter quodlibet attributum sistendo in illo, et sicut ipsa rationo distinguuntur, sic reverentia proptor quodlibot attributum distincta ost; sicut charitas et fides, quae respiciunt solum bonum, et verum divinum, etc. ot alia attributa ut dominium, providentia, gubernatio, etc. adhuc circa creaturas sunt in Deo distinctae formaliter a ratione creatoris, et sic distinctas venerationes terminare possunt. Et denique ex diversis motivis veneratio Deo exhibita diversitatem accipere potest; ex diverso enim motivo eadem excellentia diverso actu veneratur, ut in primo argumento suo intendit Suarez. Deficit ergo ratio D. Thomae in hoc quod supponit, et non probat, quod veneratio religionis respiciat omnia attributa Dei, sub una ratione formali solum, scilicet in ratione primi principii creationis tam in hoc articulo in corpore, et ad Digitized by **GOO** 

primum, quam in tertio sententiarum loco citato.

XII. Contra hoc tamen est, quod D. Thomas hoc principium supponit probatum ex natura religionis jam explicata articulo primo hujus quaestionis, quam colligit ex ipsa etymologia, nominis, quia religio dicitur a religando, et etiam religio explicat quandam servitutem ad Deum sicut dulia ad creaturam, ut habet infra quaest CIII, art. III ad primum, quod latius explicuit opusculo XIX contra impugnantes religionem capite primo, in principio his valde notandis verbis : Ut autem religionis naturam cognoscere valeamus hujus nominis originem inquiramus. Non igitur religionis, ut Augustimus in libro de vera religione innuere videtur a religando sumptum est. Illud autem proprie ligari dicitur, quod ita uni adstringitur, quod ei ad alia divertendi libertas tollatur, Sed religatio iteratam ligationem importans ostendit ad illud aliquem ligari, cui primo conjunctus fuerat, et ab eo distare incepit. Et quia omnis creatura prius in Deo extitit quam in se ipso, et a Deo processit quodammodo ab eo distare incipiens secundum essentiam per creationem, ideo rationalis creatura ad ipsum Deum debet religari, cui primo conjuncta fuerat, etiam antequam esset, ut sic ad locum, unde exeunt flumina revertantur, Ecclesiastic. I. Et ideo Augustimus dicit in libro de vera religione : Religat nos religio uni omnipotenti Deo : ct habetur in glossa, Romanorum XI, super illud : Ex ipso, et per ipsum, etc." Ex his probatur efficaciter illud principiun rationis distinguendo de perfectionibus, vel attributis divinis, quae subsequentur ad rationem creatoris ut dominium, providentia, gubernatio, etc. et de istis probatur sic.

XIII. Reverentia virtutis religionis est servitus quaedam ad Deum; ergo respicit excellentiam divinam sub formalitate dominii. Patet consequentia, quia servitus formaliter est ad Dominum : unde si respicit aliquid, et non tamquam Dominum formaliter non est servitus formaliter, ista enim relative se habent, et talis et relativorum natura, quod umum non nisi correlativum formaliter respicere potest (non disputamus cum logicis si terminatur ad absolutum, vel

relativum) sed solum theologice secundum rationes formales proprie, sicut filiatio non est nisi ad Patrem, sive ad fundamentum, quatenus generans fundat rationem patris, sic loquimur de ratione dominii, et servitutis secundum quod ratio dominii in Deo est per respectum, ad servitutem creaturae, quidquid sit (659) ille respectus. Ratio autem dominii fundatur in aliquo alio titulo; ideo enim aliquis est dominus alterius, et habet subjectum sibi, vel quia emit, vel captivavit in bello, etc. It in Deo fundatur ratio dominii in ratione creaturis ut habet D. Thomas articulo primo hujus quaestionis ad tertium dicens : "Manifestum est autem guod dominium convenit Deo, secundum propriam, et singularem quamdam rationem, quia scilicet, ipse omnia fecit, et quia summum in omnibus rebus obtinet principatum, et ideo specialis ratio servitutis ei dobetur. Et talis servitus nomine latriae designatur apud Graecos et ideo ad religionem proprie pertinet." Hase sanctus doctor.

XIV. Et ratio est clara, quia cum habeat dominium a se, et non ab alio communicatum habet dominium, et principatum super creaturas secundum guod naturaliter ipsi subjectae sunt, et hoc est quia ab illo habuerunt esse. It constat, quod ratio gubernationis, et providentiae seguitur ad creationem rerum, quas etiam conservat : ergo non alia virtute debet respici ratio dominii, et gubernatoris, et providentis in Deo nisi illa, qua respicitur ratio creatoris, quia istae sunt rationes consecutee, et quasi connaturaliter debitae ad rationem creatoris. Unde eadem ratio formalis virtutis, quae respicit rationem creatoris respicit etiam rationem dominii, et principatus, et gubernationis, seu providentiae tamquam accessoriam, quod efficaciter convincitur in humanis. Filius enim per eandem virtutem pietatis specie colit patrem ut principium generationis, et sui esse, et ut guber natorem, et ut providentem, et ut habens dominium despoticum supra ipsum in quantum pater, et omnia ista pertinent ad rationem patris, duia omnia sequuntur ad principium generationis, et ideo pertinent ad eandem virtutem pietatis. Erro etiam omnia ista respectu Dei pertinent ad eandem virtutem religionis, quae per excellentiam dicitur pietas in ordine ad Deum, ut habet D Thomas infra quaestione CIII citata, articulo III ad primum.

XV. De attributis vero antecedentibus adorationem creationis, ut de sapientia, et de bonitate, etc. hoc idem convincitur sic ex eodem principio servitutis : Quia servitus religionis exhibetur Deo, ratione sepientiae debet esse quatenus per sapientiam subinduit rationem dominii correlativam servituti, sapientia enim ut praecise sapientia non est correlativa servituti, et sic non potest in hac praecisione servitutem specificare aut distinguere (idem est de bonitate, infinitate, etc.) Si autem subinduit rationem dominii procedit jam ratio facta, quod ratio dominii fundatur in ratione primi principii creantis, et respicitur ab eadem virtute, qua respicitur ratio creatoris tampuam accessoria ad illam, et sic ex hoc principio manet quod servitus religionis non potest formaliter respicere tanguam distinctivum aliquod attributum in Deo, nisi sub ratione primi principii creantis.

XVI. Secundo, idem ostenditur ex munere religandi quod est iterato ligare principio a quo creatura separata est, sed hoc non per peccatum, quia haec intelligentia ut dictum fuit articulo primo non est universalis, et propria ad religionem in quocumque subjecto, quia in Christo, et in Beata Virgine est propriissima virtus religionis, et tamen non est separatio per culpam a Deo; sed intelligentia legitima est, quam tradit. D. Thomas in verbis allatis ex opusculo quatenus, scilicet esse (660) creatum per creationem ponitur extra Deum, et in hoc sensu quasi separatur ab illo, quod antea intra ipsum continebatur. Ex quo sic : Veneratio religionis religat creaturam Deo tamquam principium a quo discessit, sed discessit formaliter per rationem creatoris : ergo solum hanc rationem respicit. Si autem respicit sapientiam, vel bonitatem divinam erit religando creaturam sapientiae, vel bonitati Dei : ergo quatemus creatura discessit a sapientia, vel bonitate Dei in qua continebatur antequam fieret : sed sepientia, vel bonitas non educit creaturam ex se, vel creatura non exit a sapientia, vel bonitate Dei a quibus con-

tinetur, nisi per rationem formalem creationis : ergo cultus, seu veneratio religionis non possunt respicere sapientiam, vel bonitatem Dei in se ut praescindunt a ratione principii creationis, sed quatemus concurrunt omnia haec attributa in Deo ad creandum, ut explicatum est. It sic ex ipsa natura religionis manet probatum, quod veneratio, seu cultus solum potest respicere in Deo forma liter hanc unicam rationem primi principii creationis, et omnia alia attributa, quae respicit, et ut sub ista ratione comprehenditur.

XVII. Tertio, idem ostenditur ex natura hujus virtutis, quatenus ponitur pars potentialis justitiae, et ex hoc ipso habet solvere aliquod debitum, quanvis imperfecte (ut supra dictum est) ex quo sic arguitur : Cultus, et veneratio re ligionis petit exhiberi Deo ad solvendum aliquod debitum : ergo non potest respicere Deum, nisi quatenus Deus est creator, et constituit creaturam debitorem; sed per sapientiam, et bonitatem. et alia attributa secundum se non habet hoc, quia nec haec attributa sunt respectiva ad creaturas formaliter, sed solum quaterus communicat creaturae per sapientiam, et bonitatem, etc. aliquod domum ratione cujus creatura debet aliqualen recompensationem exhibere, quod facit per cultum, et subjectionem religionis. Sed primum donum, quod Deus creaturae communicat est ipsum esse ad quod sequantur alia dona : ergo creatura constituitur debitor Deo primo, et per se per creationem, et Deus habet rationem creditoris in quantum creans primo, et per se respectu illius. Et virtus, quae ponitur in creatura ad solvendum debitum respicit formalitor Deum ut creatorem, et quidquid respicit in Deo solum est in ratione creatoris, quia mullum attributum causat in Deo debitum, nisi quatenus concurrit ad creationem, si sit ex attributis antecedentibus ad creationem. ut sapientia, et bonitas, potentia, etc. Si sit ex subsequentibus, ut dominium, et gubernatio, etc. est quatenus haec debita fundantur in primo debito creationis ut explicatum fuit in prima pro-Si autem sunt alia debita ex batione. aliis motivis materialiter respicientur a religione, ut patebit ad primum.

XVIII. Relinquitur ex his, quod hoc Digitized by GOOSIC

principium, quod ratio D. Thomae in hoc articulo supponit in corpore, et ad primum, et in tertio sententiarum loco citato, scilicet, quod veneratio religionis est ad Deum secundum unam rationem, scilicet primi principii creationis, et quod omnia attributa, quae respiciuntur ab hac veneratione attinguntur ab illa quaterus concurrunt ad rationem creationis, est certum secundum naturam virtutis religionis, quatemus ejus actus, qui est latria est servitus, quae respicit dominium, quod fundatur in titulo creationis; et quatenus est religatio creaturae ad principium a quo discessit per creationem; et quatemus est imperfecta justitia solvens debitum Deo, (661) quod ex motivo diversae virtutis pactum est debitum incurritur per creationem primor-initum, et tunc potest imperari adimpledialiter. Unde nisi negando naturam re- tio talis pacti a religione. ligionis, videlicet, quod sit religatio, et naturam ejus actus, quae est latria, scilicet, quod est servitus, et naturam partis potentialis justitiae, non potest negari hoc principium D. Thomae, quod veneratio religionis respiciat solum in Deo attributum, seu rationem formalem primi principii creantis, et omnia alia, si aliquando illa respicit est ut compre-majori illud quod minus est continctur. henduntur sub hac ratione formali. Admisso autem hoc principio demonstrative ostenditur conclusio ratione a principio posita, quod quia conceptus creantis in Deo est ultimus, et simplicissimus, veneratio ad illa terminata est in specie virtus religionis est una in specie infima.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

XIX. Ad primum respondetur concedendo, quod virtutes, quae sunt ad alterum, diversificantur secundum diversam rationem debiti formaliter respectam. Negatur tamen minor, scilicet, quod sub religione reperiatur diversa ratio debiti formaliter respecta. Unde illi quatuor tituli a Suarez in argumento allati, scilicet ex pacto, ex promisso, ex beneficio accepto, ex vi solius excellentiae comprehenduntur sub religione solum cum distinctione materiali.

XX. Et ratio est jam allata pro conclusione, ubi visum est quomodo ex vi excellentiae divinae praecisae a ratione cia particularia; haec tamen ratio res-

principii creativi non potest exhiberi cultus, qui formaliter sit actus religionis attenta natura religionis, quae est servitus, religatio, et solutio debiti, et excellentia divina, sicut sapientia, et bonitas, etc. Si non subinduat rationem principii creativi non respicitur formaliter a religione propter has rationes, quia solum sub isto conceptu constituit creaturam debitorem, et sic titulus ex beneficio accepto est formalis hujus virtutis. Etiam titulus ex promissione, quia illa includitur in voto, induit rationem formalem, ut dicetur ad Titulus autem ex pacto potest secundum. pertinero ad diversas virtutes, quatenus

XXI. Ad confirmationem respondetur cum D. Thoma infra quaest. CVI, articulo primo in corpore, ubi sic habet : "Dicendum, quod, sicut supra dictum est, secundum diversas causas ex quibus aliquid debetur necesse est diversificari debiti reddendi rationem, ita tamen quod semper in In Deo autom primo, et principaliter invenitur causa debiti, eo quod ipso est principium omnium bonorum nostrorum, secundum autem in patre, etc. " It post pauca : "Quia ergo non quidquid debemus Deo, vel patri, vel personae in dignitainfima, et atoma, et per consequens, quodte excellenti debemus alicui benefactori a quo aliquod particulare beneficium recipimus, inde est quod post religionem, qua debitum cultum Deo impendimus, etc. est gratia, seu gratitudo, quae benefactoribus gratiam recompensat, et distinguitur a praemissis virtutibus, sicut quodlibet posteriorum distinguitur a priori quasi ab eo deficiens." Haec sanctus doctor in corpore; et ad primum ibidem inquit : "Sicut religio est quaedam superexcellens pietas, ita est quaedam excellens gratia, seu gratitudo. Unde haec gratiarum actio ad Deum supra posita est (scilicet guaest. LXXXIII, art. XVII) inter ea quae ad (662) religionem pertinent." Haec D. Thomas, ubi clare solvit argumentum de isto titulo gratitudinis, guod maxime ponderat Suarez pro contraria sententia locis citatis. Habetur enim clare in D. Thoma hic quod gratitudo, quae ponitur specialis virtus est in ordine ad alium hominem secundum benefi-

<u>-38-</u> 652-663

vectu Dei non est sufficiens distinguere specialem virtutem, sed includitur in virtute religionis, quae respicit Deum ut primum principium essendi et omnium bonorum nostrorum, quae sequentur ad primum, scilicet esse. It sic religio habet pro actu proprio gratias agere Deo pro cunibus benediciis ab eo accentis. Unde gratitudo est specialis virtus quando excludit rationem debiti superioris, scilicet parentis, vel Dei, et hacc est ad alium hominem acqualem; gratitudo autem, quae hanc exclusionem non habet, sed imbibitur in debito generationis, vel creationis non constituit speciem diversam, sed tamquam quid inferius continetur, ut quid materiale sub ratione formali superioris debiti.

XXII. The his etiam patet, quod ad alios homines possunt multiplicari virtutes ex pacto, ex promissione, etc. Pactum enim potest inducere obligationem justitiae commutativae ad alium hominem, ut constat ex contracgibus, et non sequitur quod hoc possit respectu Dei. Promissio similiter sive er fidelitate, sive er justitia inducit obligationem, tamen; quia promissio Deo fit ut excellenti Domino per girtutem religionis, ut in voto, ad eamdem religionem pertinet adimpletio voluntaria promissi. Unde non bene arguitur, quod rationes diversae respectu inferiorum formaliter habeant hanc distinctionem formalem respectu superioris. Tituli ergo diversi respectu inferiorum adunantur respectu Dei, et hic verificatur : Quae in inferioribus sunt dispersa in superioribus sunt unita. Unde eadem virtus religionis respectu Dei est respectu ipsius pietas, observantia, dulia, gratitudo, quae tamen respectu hominum species diversae sunt virtu tum.

XXIII. Unde non bene arguit Suarex ex multiplicatione virtutum respectu hominum multiplicationem respectu Dei; et dato quod multiplicarentur, restabat probare quod caderent sub ratione formali religionis, sicut enim motiva ab ipso allata sunt extra rationem duliae respectu hominis, sic essent extra rationem religionis respectu Dei, et non species religionis, et sic si assumeretur aliquid creatum pro motivo actus non esset latria, sed dulia, quantis persona cui daretur esset divina, et hoc est quod

contingit in persona Christi, quae ratione humanitatis et gratiae creatae, et virtutum in illa eristentium dulia adoratur, ut habet D. Thomas III p. 10co citato in objectione. Et sic Deus si coleretur er motivo alicujus perfectionis creatae positae ab ipso in creatura non latria, necue religione adorandus esset. Quando autem adoratur ut Dominus supremus omnium potest hoc dupliciter fieri, aut ratione doni creati, et hoc jam diximus, guod est dulia; aut ratione ipsius perfectionis divinae propter quam est dominus, et idem est salvator, glorificator, etc. It istae perfectiones sunt quid divinum, et sic non dulia propria, sed beligio illis debetur, quae est excellens dulia. Sic explicat D. Thomas auctoritatem glossae in objectione allatam infra quaest. CIII, art. III ad primum. It eodem mo+ do explicandus est Augustinus, quia eadem verba sunt.

XXIV. Ex quo patet ad Scotum, quod Deus in quentum salvator, vel creator non propter motivum creatum, scilicet (663) propter perfectionem, quem in creatura ponit colitur, sed propter perfectionem increatam suam ratione sujus habet esse creatorem, et salvatorem; ipsae vero perfectiones creatae sunt motiva extrinseca iducentia creaturas ad venerandam perfectionem divinam, a qua illas accipiunt. Per quod etiam solvitur quomodo omnes divinae perfectiones respiciuntur a religione sub ratione \_ primi principii creationis, ut habet D. Thomas hic ad primum.

XXV. Ad secundum respondetur cum D. Thoma hic ad secundum negando quod sint plures habitus. It ad probationem dicitur, quod votum, jurementum, sacrificium, etc. sunt plures actus solum specie materiali distincti, quia omnes isti ordinantur ad unicum finem proximum; scilicot, solvendi debitum, quaem incurrit creatura per creationem, et sic respiciunt unam rationem formalem Doi creantis, cui subjicitur creatura sive vovendo, sive jurando, sive wacrificando, sicut etiam per devorionem et orationem. Nec oppositum probatur in argumento. It licet omnos isti actus non sint subordinati inter se, tamon non omnes aequaliter respiciuntur, devotio enim est principalior actus, postee oratio, et sic de aliis, jetz sic suo ordine trao-

tantur a D. Thoma in sequentibus; quod autem dicitur quod actus unius non intendit habitum alterius actus er istis absolute falsum est, quia idem est habitus omnium istorum actuum : potest tamen disgingui : idem enim habitus habet virtualitates diversas, ut principium diversorum actuum, et sic per multiplicationem juramenti, verbi gratia augeretur facilitas ad juramentum, et non ad votum secundum virtualitatem sibi corresponden-Ratio tamen formalis habitus pertem. ficitur, quae respicit omnes actus religionis, juxta suam naturam, si est acquisitus principaliter, et si est infusus dispositive, sicut in aliis habitibus contingit.

XXVI. Ad tertium respondetur, quod poenitentia, et obedientia sunt diversae virtutes a religione, non solum ex diverso modo solvendi debitum, sed ex diverso debito, et ex diversa ratione formali, quam in Deo respiciunt, scilicet poenitentia (ut dicetur tertia parte in suo loco) respicit solvere debitum offensee per quam offensus est Deus, non solum ut principium creationis, sed etiam ut Deus in se, secundum quod per culpam aufertur ab illo ratio ultimi finis, summi boni, etc. In quo defecit Cajetanus existimans religionem identificari cum poenitentia, quia existimavit, quod sicut omnis cultus Dei erat a religione, omne peccatum mortale esset contra religionem, et sic ad illam pertineabt resarcire offensam. Sed hoc est falsum, quia peccatum odii infidelitatis, et desperationis, injustitiae, imprudentiae, et similia non sunt formaliter contra religionem : apparet ergo ratio diversa religionis et peenitentiae, quod religio respicit debitum creationis, et sic solum formalem rationem principii creativi; poenitentia vero respicit debitum offensae cujuscumque quae potest fieri contra omnia attributa Dei sigillatim, et sic respicit solum Deum offensum ut placabilem. Obedientia similiter respicit specialem subjectionem ad praeceptum, et sic respicit etiam specialem rationem Dei ut praecipientis, non tamen eodem modo est diversitas promittendi, et adimplendi promissum. Licet enim verum sit quod adimpletio promissi cadit sub debito necessario ad salutem, et ipsa emissio voti hoc non habeat, tamen illa necessitas adimpletionis promissionis

non est justitia (654) rigorosa legalis, aut commutativa, sed potentialis, videlicet religio, cuia est consummate enterius per adimpletionem ipsum votum emissum, juxta illud : Vovete. et reddite Domino Deo vestro omnes, qui in circuitu ejus affertis munera:offere enim munera in cultum Dei actus religionis est. Quod autem ad hoc obligetur quis ex alio actu religionis praecedente, scilicet, ex voto, non tollit ab obligatione rationem cultus religionis, neque ex hoc infertur, quod debeat pertinere ad aliam virtutem, sed potius quod est consecutio divini cultus intenta per votum adimplendo illud per oblationem actualem rei promissae, quemvis er vi toti seguatur obligatio sub mortali ad oblationem, quae sine voto non era t.

XXVII. Ad auctoritatem D. Thomae ex duodecimo dicitur, quod ex illis tribus generibus sacrificiorum primum pertinebat ad religionem quia ut ibidem habet D. Thomas, primum guod dicebatur holocaustum, quesi totum incensum, offerebatur Deo specialiter ad reverentiam magestatis ipsius; totumque comburebatur, ut sicut totum animal resolutum in vaporem sursum ascendebat, its etiam significaret totum hominem, et omnia, quae in co sunt Domino es e subjecta. et el esse offerenda. Unde hoc sacrificium Deo fiebat, ad servitutem hominis protestandam, quod ad roligionem di-Secundum autem sacrirecte pertinet. ficium, quod erat hostia pro peccato, ut dicit S. Thomas offerebatur Deo ex necessitate remissionis peccati; unde hoc potius adpoenitentiam pertinere videtur. Tertium denique erat hostia pacifica, quae Deo pro gratiarum actione offerebatur, vel pro salute, et prosperitate offerentium, ex debito beneficii, vel accipiendi, vel accepti; et hoc pertinet ad gratitudinem, quae, si distincta est a religione, non tamen est species ejus (ut diximus colutione ad primum) sic ergo ex diversitate illorum sacrificiorum, non colligitur diversitas in virtute religionis.

XXVIII. VEL secundo dicatur, quod si illa sacrificia proxime ad divinum cultum referantur, licet differant in actu exteriori, aut materia circa quam cultus, habent tamen eamquam cultus, habent ta-Digitized by men eendem rationem formalem, quia Deo exhibentur, quatemus in perfectione omnem excellit creaturam. Dicuntur tamen tria genera sacrificiorum, non quia generice, aut specifice differant, sed pro-

pter diversum modum, quo fiebant, sicut dici solet, quod sunt diversa genera hominum, propter diversos mores, qui in illis sunt, non quia generice differant.

## ARTICULUS IV.

# <u>Utrum religio sit specialis virtus ab</u> aliis distincta ?

I. Suppositis duobus articulis praecedentibus, in quibus determinatum est religionem esse virtutem et esse unam, hoc est, quod sit indivisa in se (idem est enim esse unum, et esse indivisum) in praesenti inquirit santus doctor, quomodo sit divisa a qualibet alia virtute theologica, vel morali; an vero identificetur cum aliqua morali, quae exhibeat honorem creaturae, vel sit distincta ab omnibus.

II. Circa quod affirmative respondet, videlicet : Religio est specialis virtus ab omnibus aliis distincta, quod probat hoc discursu : Virtus ordinatur ad honum: ergo ubi est specialis ratio boni, debet esse specialis virtus. Conseguentia constat ex antecedenti, quia sic se habet virtus ad bonum, sicut specialis virtus ad speciale bomum. Ulterius : (665) Sed bomum ad quod ordinatur religio est speciale; ergo insa est virtus specialis. Antecedens probatur: Bomum ad guod ordinatur religio est non exhibere Deo debitum honorem; sed honor Deo debitus est specialis : ergo bonum ad quod ordinatur religio est speciale. Consequentia est bona ex praemissis.Major est ipsa essentia religionis, ut constat ex articulo primo et secundum praecedentibus. Minor probatur : Honor debetur ratione excellentiae, sed in Deo reperitur specialis excellentia: ergo ei debetur specialis honor. -Major est per se nota: consequentia bona. Minor probatur : Excellentia est dignitas, seu superioritas, qua umum excedit aliud; sed Deus omnia excedit in infinitum secundum omnem modum, et excessum; ergo. Totus discursus parificatur in humanis, ubi diversis excellentiis personarum diversus honor exhibetur, ut patri, regi, etc.

III. Discurgus iste solum potest in illatione difficultatem facere, quia in prima consequentia ponitur, quod ubi est specialis ratio boni, est specialis virtus, quia virtus ordinatur ad It vostea subsumitur, quod est bonum. specialis ratio boni in religione, quia est specialis excellentia; hic opus, hic labor, quia excellentia, et bomum, non sunt idem in D. Thoma, ut expresse habet hic ad gergium, et multis aliis in locis; distinguit enim bonum, et excellens in eo, auod bomum est objectum amoris, excellens vero objectum honoris; et quod bonitas Dei communicatur creaturae, non vero excellentia; et ideo charitas, inquit sanctus doctor, quia diligitur Deus non est virtus distincta a charitate, qua diligitur proximus; ergo non bene arguitur a bonitate ad excellentiam. Nec verum etian est, quod omnis virtus ordinetur ad bomum tamquam ad objectum, si quidem loco titato, bomum ponitur objectum amoris; et excellens consdistinctum a bono, ponitur objectum honoris et religionis.

IV. Respondetur, quod D. Thomas in solutione ad tertium non loquitur de eadem bonitate de qua locutus fuerat in corpore, quia ad tertium loquitur de bonitate, quae est in objecto, quod diligitur, et adhuc de hac dicetur infra dubio secundo, quod est idem cum excellentia, ratione cujus exhibetur honor personae, quamvis differant secundum diversas rationes formales, et secundum diversum modum terminandi amorem, vel honorem. At vero in carpore articuli Digitized by

non sumitur bomum tam stricte, sed magis ample, quaternus videlicet extenditur ad omne objectum cujuscumque virtutis, et constat quod objectum religionis non est ipsum Somum divinum, ut dictum est articulo secundo, propter quod infra dicetur quod non est virtus theologica:: sed ejus objectum est exhibere honorem divinae excellentiae; et bonum quod est in tali exhibitione honoris, est speciale bonun quod religio respicit, propter cuod ponitur specialis virtus. Et sic constat, quod discursus est legitimus ex hoc principio : Quod omnis virtus respicit bonum; et sic bene infertur, quod ad speciale bonum debet assignari specialis virtus; constatuue quomodo hoc principium sit verum : wod virtus ordinatur ad bomum, sumendo bonum secundum quod est praedicatum generale omni objecto virtutis: sicut etiam malum dicitur objectum vitii.

V. In solutione ad secundum asserit S. Thomas, quod ad religionem pertinent elicitive quae secundum rationem suae speciei pertinent ad reverentiam Dei: imperative autem omnia ea, quae in gloriam Cum constet autem plures ac-Dei fiunt. tus aliarum potentiarum ad Dei venerationem. (666) et reverentiam pertinere, religionem vero in voluntate solum reperiri, magnum insurgit dubium in praesenti. an possit esse actus elicitive alicujus virtutis, qui non sit actus illius potentiae in qua virtus existit. Hoc infra quaest. LXXXIII, art. III, loquendo de oratione, quae est actus intellectus in singulari determinabitur; modo vero in communi de quacumque potentia sive exteriori, sive interiori id inquirimus.

# DUBIUM UTRUM ACTUS UNIUS POTENTIAE POSSIT ESSE ELICITIVE AB HABITU EX\_ ISTENTE IN ALLA POTENTIA ?

I. Non procedit hoc dubium de actibus illis, qui a religione procedunt intra eandem potentiam in qua est; takes enim si habeant ex ratione suae speciei exhibere reverentian Deo, certum est eli- in potentia aliena ? citive a religione rprocedere, cum simul procedant a potentia in qua est religioo. Pondus ergos difficultatis quee non vide- tionem D. Thomae extreme videntur procestur hujusque ad fundamentum eximanita, est de illis actibus qui ab alia potentia ille enim libro ii de religione, cap.

fiunt, et non habent aliam speciem, et bonitatem, quam exhibere reverentiam Deo, quos tamen ut proprios, et immediatos religionis (et consequenter ut elicitos) agnovit S. Thomas supra articulo primo ad primum, ut sacrificare, adorare. etc. Pullalat ergo tota difficultas ex una radice, scilicet quod habitus nunquam elicit actum nisi cum aliqua potentia: non enim est intelligibile quod potentia non operante actus aliquis egrediatur ab habitu, si quidem actus ille non est ab habitu extra subjectum, sed ab habitu aliquo subjecto existenti; et ita oportet quod anima influat in tali Anima autem non operatur cum aliactu. quo habitu, nisi mediante aliqua potentia, cum habitus operativi semper sint in anima mediante potentia. Qui doctrinae si addamus, quod actus ille est immanens, plane sequitur quod non possit egredi ab habitu, nisi manendo in eadem potentia, in qua est habitus, non autem operando in alia in qua non est.

Nec recurri potest ad virtutem II. aliquam, seu modum diffusum a tali habitu in aliam potentiam. Nam inquiro, qua actione diffunditur illa virtus, scu mo-Si actu procedente ab ipso habitu, dus. currit ratio posita : nam actus ille etiam debet esse a potentia, in qua est talis habitus: iste autem habitus est immanens : ergo nihil facit, quod transeat ad aliam potentiam. It dato quod faciat, jam ille actus non erit elicitus a virtute diffundente superiori sed a diffusa virtute, et posita in alia potentia; et hoc erit talem actum esse imperatum, non elicitum a potentia superi-Et ex hoc accrescit difficultas : ori. nam etiam guando virtus, vel potentia superior imperat inferiori, aliquid imprimit inferiori, quo actuata producit actum perfectiorem, et ordinatum ad finem imperantis : ergo si talis diffusio virtutis sufficit, ut ille actus dicatur elici a virtute diffundente, cur non sufficiet, ut dicatur elici a virtute imperante ? Aut quae est distinctio inter impressionem virtutis imperantis in potentia aliena, et virtutis elicientis :

III. In hoc puncto, et circa explicasisse pater Suarez et magister Torres; Digitized by  $\mathbf{GO}$ 

III, praesertim mimero VIII, censet proprie nullum dari actum elicitum a religione extra potentiam, in qua est; et idem est de quacumoue alia virtute, sed omnės istos actus existimat esse imperatos er motione religionis, aliquando (667) cuidem ex immediata motione, ali; guando ex mediata, quia mediantibus aliis virtutibus producuntur, et in communi modo loquendi primi solent vocari eliciti, secundi autem imperati. At vero magister Torres tomo primo de religione, quaest. LXXXI, art. VII, disp. III, per aliud extremum censet omnem actum procedentem ex impressione, et communicatione reeli virtutis, seu habitus existentis in alia notentia esse elicitum a tali virtute. Unde infert numero undecimo, quod si esset vera illa sententia, quod actus imperans imprimit potentiis seu actibus inferioribus modum intrinsecum et realem actus, illi ossent eliciti a virtute imperante.

IV. Et guidem totum fundamentum Suarez radicatur in una propositione, scilicet, quod religio non habet aliquam efficientiam physicam, vel moralem in actus externos, vel alterius potentiae nisi mediante actu elicito ab ipsa religi-Cujus ratio est, quia efficientia one. physitaa non est nisi per operationem physicam; non operatur autem physics aliqua virtus, nisi quatenus tali virtute utitur ipsa potentia, ac per hoc non potest habore physican officientiam, nisi per actum elicitum a potentia, in qua Similitor neque moest talis habitus. raliter efficit, eut movet potentias inferiores, nisi applicando eas ad operandum : applicatio autem ista fit per aliquem actum elicitum a voluntate, scu potentia, in qua est : ergo non efficit aliquid in aliam potentiam religio, nisi mediante actu elicito a potentia in qua est. Ex qua propositione, seu principio infert Suarez, guod virtus superiosis potentiae non potest dare facilitatem, seu modum, aut virtutem inferiori potentiae ad operandum, nisi in quantum dat facilitatem insi actui elicito, quo debet mo-fundit suam virtutem ad aliam inferiovere potentiam inferiorem : facilitas eu- rem, semper est ad eliciendum. tem voluntatis, qua movet potentias inferiores ad operandum per actum a se elicitum, non ponit intrinsecam facilitatem Thomae fontibus hauriende sit, tria inin potentia inferiori exequente; tum, quia si aliunde habeat impedimenta poten-tatio videtur solvi. Primum est contra tia inferior, non tollit ea motio superi-Suarez, pro certo habendum esse in D.

oris potentiae, sed per proprias dispositiones potentiae inferioris tollenda sunt; tum, quia potentia superior, si elicit actum, potest quidem per illum applicare, et imperare potentias inferiores. Casterum mediante illo actu potentia inferior non dicetur elicere, sed ad summum suscipere aliquid, ut eliciat tamouam mota, et applicata a superiore. Unde jam virtus superior non dicetur elicere in potentia inferiori. aut dare illi potentiae facilitatem intrinsecam ad operandum, ita ut illa operatio procedat a superiori.

V. Fundamentum vero magister Torres sic potest colligi ex ejus notabilibus, quia quando a potentia nuda et spaliata omni habitu, vel guando ab uno habitu in alium habitum alterius potentiae fit imperium, non ponitur aliquid intrinsecum in re imperata : ergo si intrinsocum ponit, non est ad imperandum, sed ad cliciondum. Antecedens patet. quia quando potentia huda movet alteram 50tentiam, non potest el praestare, ouod eliciat actum, neque quantum ad substantiam, neque quentum ad facilitatem. <sup>w</sup>uantum enim ad substantiam actus, ipsa potentia mota est sufficiens principium. neque quoad substantiam potest procedere ab alia potentia, alias actus amoris posset elici ab intellectu, et cognitio a voluntate. Quoad facilitatem autem. et modum, potentia non potest illum pracbere, cum sit denudata omni haditu, oni solum prachet facilitatem, et modum :ergo tunc potentia superior movet inferiorem imperando, et applicando illam sine impressione (558) alicujus talis, et intrinseci. Et simile est de habitu, quando movet habitum alterius potentiae; tunc enim non praepet illi facilitatem ad actum, quia ad eum inclinat ipse habitus inferior ; necue quoad substantiem, quia ad hoc sufficit potentia; ergo nihil reale ei imprimit : invenimus ergo jam verum imperium sine impressione alicujus intrinseci. Unde quando aliqua potentia superior, vel habitus dif-

VI. Si difficultas ista ex ipsis D. venio apud ipsum, quibus proposita dubi-Digitized by GOOSIC

Thoma, quod virtus existens in una poten- re, ubi inquit : " um ergo in viribus tia, non solum potest imperare, et applicare, sed etiam elicere actum alterius potentiae. Secundum est, quod potentia vel virtus movens alteram, non solum quando imprimit ei ad eliciendum actum, sed etiam quando movet per modum imperii, imprimit potentiae inferiori aliquam formam, et aliquid reale. Tertium est, quod discrimen inter imperare, et elicere circa actus alterius potentiae, consistit in eo, quod imperans imprimit potentiae inferiori ordinando actum imperatum in finem extrinsecum: eliciens autem imprimit inferiori ordinando actum in finem intrinsecum, seu objectum soecificativum.

VII. Et quia haec dicta probanda non sunt, referendo diversas auctorum sententias, quae circa hoc punctum variae sunt, sed solum ex ipsis D. Thomae locis, et rationibus, ideo solum verba sancti doctoris, in quibus continentur adducimus.

VIII. Primum dictum manifeste habetur in D. Thoma in IV, dist. XV, quaest. IV, art. I, quaestiuncula II, in fine corporis, ubi ita inquit : " Oratio actus latriae erit elicitive. Nec obstat, quod latria in voluntate est, non in ratione, cujus actus est oratio, guia justitia cujus pars est latria materialiter utitur actibus omnium virium, ut ex eis reddat cuilibet quod suum est : unde cohibet actum concupiscibilis ne aliquis moechetur, et actum irascibilis ne quis occidat, et similiter utitur actu rationis, ut ex eo Deo reverentiam exhibeat." Haec S. Thomas. Quam doctrinam etiam tradit in praesenti articulo primo praecedenti ad primum, et infra guaest. LXXXIII, art. I ad tertium. It eadem ratione supra quaest. III, art. I ad tertium ait confessionem exteriorem fidei elicitive esse a fide; et denique in IV, distinct. XVII, quaest. III, art. II, quaestiuncula III, ait, quod confessio peccatorum pertinet elicitive ad poenitentiam, et confessio beneficiorum Dei ad latriam, et tamen constat has confessiones fieri ore. et lingua, quae est alia potentia ab ea. in qua residet poenitentia, et religio, et gides.

IX. Secundum dictum habetur etiam apud D. Thomam in III, dist. XXIII, quaest. cere, et temperantia temperanter, sed

animae voluhtas habeat locum primi motoris, actus ejus est prior quodammodo actibus aliarum virium, in quantum imperat eos secundum intentionem finis ultimi, et utitur eis in consecutione ejusdem. Et ideo vires notae a voluntate duo ab ea recipiunt : primo, formam aliquam ipsius, secundum quod omne movens, et agens imprimit suam similitudinem in motis et patientibus ab eo:" et post pauca : " Haec autem forma quam a voluntate vires motae participant est omnibus communis. Unde praeter eam habitus, qui sunt perfectiones earum habent spirituales formas, secundum quod congruit potentiae, (659) quam perficiunt per comparationem ad actus objecta." It in eodem tertio, dist. XXVII. quaest. II, art. IV, quaestiuncula III ad quintum : " Unaquaeque inquit virtus, quae est in inferiori potentia habet guandam formam, quae est virtus ex participatione perfectionis superioris potentiae; sed formam quae est haec virtus habet er natura propriae potentiae per determinationem ad proprium objectum : et hanc formam, et modum ponit unaquaeque virtus circe coum actum, et iterum illam formam, vel modum, quem habet ex superiori; sicut temperantia in actu suo ponit modum proprium, et prudentiae, et charitatis, et gratiae." Constat autem charitatem imperative se habere respectu temperantiae, et tamen formam, seu modum, quem communicat temperantiae, vocat S. Thomas formam, quae est virtus. Quo pacto etiam idem sanctus doctor dicit : " Quod charitas ponit aliquid extrinsecum in fide, " ut patet XIV de veritate, artic. V ad quartum : " Id, quod ex charitate in fide relinquitur, est fidei intrinsecum." It idem habet artic. VII, solutione ad primum et ad tertium. Et videri etiam potest in prima secundae, quaest. XVII, art. IV, ubi agit de modo, quo actus imperatus, et imperans dicuntur unus.

X. Tertium dictum colligitur imprimis ex quaestione VIII de charitate, in disputatione, artic. V ad tertium, ubi inquit : " Virtus elicit illos actus tantum, qui sunt secundum rationem propriae formae, sicut justitia recte fa-III art. I quaestiuncula prima in corpo- imperare dicitur omnes actus, quos ad Digitized by **COU** 

suum finem advocat." Idem etiam tradit in tertio, distinct. XXVII, quaestione II, artic. III, quaestiuncula III, ubi ponit distinctionem inter elicere actum et imperare : et in quarto, distinct. XV, quaest. III, artic. I, quaestiuncula III, ubi ponit actum elici ab illa virtute, quae convenit cum actu in propria ratione objeccti videatur ibi.

XI. Caeterum profundius tradidit totam hanc doctrinam sanctus doctor III part. quaest. XIX, art. I, in medio corporis, his verbis : " Actio ejus quod movetur ab altero est duplex. Una quidem, quam habet secundum propriam formam : alia autem, quam habet secundum quod movetur ab altero, sicut securis operatio secundum propriam formam est incisio; secundum autem quod movetur ab artifice, operatio ejus est facere scam-Operatio igitur quae est alicujus mim. rei secundum suem formam, est propria ejus, nec pertinet ad moventem, nisi secundum quod utitur hujusmodi re ad suam operationem : sicut calefacere est propria operatio ignis, non autem fabri, nisi quatenus utitur igne ad calefacien-Sed illa operatio, quae est dum ferrum. rei solum secundum quod movetur ab alio, non est alia praeter operationem moventis ipsum, etc. It ideo ubicunque movens, moveat, ut solum imperet inferiori, aut et motum habent diversas formas, seu virtutes operativas, ibi oportet quod sit alia operatio moventis, et alia operatio propria moti, licet motum participet operationem moventis, et movens utatur operatione moti." Haec D. Thomas.

XII. Ex qua doctrina suminus fundamentum solidum omnium dictorum, applicando ea, quae tradit idem sanctus doctor 2-2, de veritate, art. XIII, et 1-2, quaest. XVII, art. I, scilicet, quod voluntas, et ratio sunt potentiae ad invicem ordinatae, et ideo ad invicem movere se possunt. Et ita potest voluntas habere duplicem actum : unum, qui competit ei secundum suam naturam, in quantum tendit in proprium objectum absolute; alium q ui competit ei secundum id quod ex impressione rationis relinquitur in voluntate, sicut (670) in aliis agentious ordinatis inquit D. Thomas videmus, quod sphaera solis movetur non solum motu proprio, sed etiam motu primi mobilis. et aqua maris non solum movetur motu proprio, qui est descendere, sed etiam motu lunze, qui est fluere, et refluere.

XIII. Est ergo hoc fundamentum certum, quod voluntas, et ratio, et potentiae quae ab istis pendent habent se ut agentia ordinata; ita quod unum movet aliud propter dependentiam, quam ab altera habet : et hoc non solum moraliter sicut dominus movet servum, aut rex ministrum, sed etiam physice, quia in ipsa reali, et physica efficientia actus, voluntas pendet ab intellectu, sicut e suo reali determinativo, quia voluntas de se est indifferens realiter. Si ergo determinatur per intellectum, determinatur realiter, et ab ipso intellectu tamquam a reali radice originatur ejus libertas, et ab ipso conceptu procedit inclinatio voluntatis. It ita in divinis amor, seu spiritus sanctus realiter, et physice procedit a Verbo. Non est ergo id negandum Verbo creato, et amori creato. De quo optime disserit Cajetanus I p. quaest. LXXX, art. II; si ergo istae potentiae habent se ut movens et motum physice, necesse est, quod in illis agnoscamus naturam agentium ordinatorum, et moventium, quee est ut movens imprimat aliquid in moto, et tale agens motum, et subordinatum agat virtute moventis.

XIV. Quod autem potentia movens ita ita moveat, ut etiam eliciat in inferiori, ex diverso modo movendi judicandum est; et debemus uti alio principio etiam certo, scilicet, quod ab illo principio elicitur aliquis actus, a quo egreditur, et accipit proxime, et immediate primum, et essentiale esse. Nam si supponitur, quod acceperit esse, et egressus sit ab aliquo principio, et solum ab altero principio aliquid superaddatur tali esse, ab hoc jam non elicitur, sed perficitur esse, quod habet ab alio principio. Oum autem esse alicujus rei, aut actus pendeat a pluribus causis, ab illa dicitur elici, a qua habet ultimum, et specificum esse, quia talis causa est agens magis proximum, et immediatum, et minus universale; unde talis actus est ei magis proprius, et minus communis; atque adeo pertinet ad illud principiun, ut a quo proxime procedit, et elicitur. It pro eodem reputatur exire actum a tali principio, vel ab ejus virtute, quia unumquodque operatur per virtutem guam habet, sicut quod procedit a semine procedit elicitive ab animali, et quod a calore ignis ab igna.ed by GOOGIC

XV. Si ergo principium movens, et imprimens alteri virtutem, ita moveat illud ut det ei virtutem, et ipsum primum, et specificum esse actus, qui a tali potentia mota egredi debet, manifestum est, quod talis actus respicit illam potentiam moventem tamquam dantem sibi specificum, et primum esse, atque adeo ut principium proximum a quo egreditur, si quidem aliud principium proximius, et immediatius sui esse non habet. Hoc autem contingit guoties actus egrediens ab aliqua potentia non habet aliam preciem nisi illam, quam participat a potentia movente; tunc enim habet ab illa primum, et essentiale esse; atque adeo ab illa primo, et per se egreditur, quod est respicere illam, ut principium proximum, et immediatum, et elicitivum. Wuando vero motio superioris agentis non dat actui propriam speciem, et essentiam, sed supponit illam ab alio principio datam, solum potest addere aliquid accidentale, ut puta ordinationem (671) ad aliquem finem, a quo non habet primam specificationem suam; et ideo mediante tali ordine, actus ille non egreditur, nec primo elicitur, sed solum ab illo a quo habet Imperium autem dicit hanc primum esse. ordinationem, et applicationem inferioris potentiae ad finem superioris, ut constat ex prima secundae, quaest. XIII, Igitur imperare est solum moveart. I. re inferius ordinando illud ad finem extrinsecum, et accidentale; elicere vero tunc attribuitur superiori potentiae, quando movet inferiorem ad producendum actum, quantum ad primam, et essentialem speciem actus, quae sumitur in ordine ad objectum, et finem intrinsecum.

## SOLVUNTUR ARGUMENTA.

XVI. Ad difficultatem motam a principio fatemur mullum habitum elicere actum non operante etiam potentia, in qua est talis habitus, vel per se, vel per suam virtutem; et ideo habitus superioris potentiae non elicit in potentia inferiori, nisi per aliquam virtutem ei impressam qua agit, et elicit ipsa potentia infefior. Et quando quaeritur, quomodo per actum immanentem diffundatur illa virtus, respondetur actus istarum potentiarum, quarum una agit in aliam, non esse ita pure immanentes, quin sint virtualiter

transcuntes; sicut se habent actus intellectus practici, qui influunt, et ordinantur in opus : alias una potentia non posset ordinare, et movere aliam. Et hoc est ita certum in D. Thoma ut ipse non admittat dubitationem de oppo-Est insignis locus circa hoc asito. pud ipsum doctorem sanctum opusc. XI, art. III, in quo quaerebatur in Angeli moverent coelos suo imperio. Et respondet D. Thomas : " Si hoc vertatur in dubium, quod dicatur eos movere coelestia corpora suo imperio, irrationabilis dubitatio videtur; non enim possunt movere aliqued corpus per contactum quantitatis, cum sunt incorporei; sed per contactum virtutis. Nil autem in Angelis altius quam eorum intellectus, cum et ipsi a Dionysio intellectus, vel mentes nominentur. Unde eorum motiones a virtute intellectus procedunt. Ipsa autem conceptio intellectus, secundum quod habet efficaciam aliquid transmutandi imperium nominatur, unde si movet, millo modo nisi per imperium movere possunt." Haec S. Thomas.

XVII: In quibus verbis agoscit quod actus immanens, scilicet conceptio intellectus habet efficaciam immutendi aliquid: ergo debet esse actio virtueliter transiens : alias illa conceptio non moveret coelum, nec transmutaret aliquid. Actus ergo isti quos habet intellectus circa voluntatem, vel e contea, aliquid imprimunt, quia sunt actiones vistualiter transcuntes et habentes efficaciam, etiam in ordine ad aliam potentiam. Differentia autem inter elicere, et imperare respectu potentiae moventis, est illa assignata, quando scilicet movet in ordine ad propriam speciem actus, vel in ordine ad finem intrinsecum.

XVIII. Ad fundamentumSuarez respondetur verum esse, quod nil movet, aut imprimit potentiis inferioribus nisi mediante operatione, et actu elicito ipsius moventis : negamus autem, quod per hanc operationem non imprimat aliquid intrinsecum, id est, inhaerens in potentia mota ad operandum. Quod si in potentia inferiori sit aliquod impedimentum ad suscipiendum talem dispositionem seu motionem, non suscipit illam, nam movens non imprimit formam suam nisi in subjecto disposito, (672) non impedito.

170 57

-40-

Et quando dicitur, quod potentia superior, si elicit aliquem actum, mediante tali actu poterit quidem movere, aut applicare potentiam inferiorem, non autem in illa elicere, respondetur latere hic magnam aequivocationem, nam potentia superior potest considerari, vel prout movet potentiam inferiorem praecise, et imprimit illi virtutem; vel prout potentia inferior recepta illa impressione operatur. Et quia operatur cum virtute sibi impresse a movente, dicitur ipsum motum simul operari, et elicere. Si sumatur potentia superior prout practise movet, clarum est, quod per actum elicitum movet: sed ille actus est solius potentiae superioris, quia sicut sola ipsa movet, sic sola iosa elicit actum movendi, et mediante tali actu non elicit potentia inferior, ged suscipit motionem, ut postea eliciat. Muando vero potentia inferior mota a superiori elicit, tunc ipsa potentia inferior operatur quidem, ut clarum est, sed non sola operatur sed etiam operatur et elicit superior, non per se, sed per virtutem suam impressam inferiori. Dt ita iste secundus actus procedit a duplici principio, scilicet a potentia mota, et a potentia movente; sicut omnis actus pendet a potentia, et ab habitu guoad elicientiam, sive ille habitus per se existat in tali potentia sive per suam virtutem. ua ratione etiam quando coelum movet aquam maris per suam influentiam, aut semon decidit ab animali, tunc solum coelum operatur, et similiter solum animal : guando vero aqua mote a coelo fluit, et refluit, et quando semen introducit animam, tunc non sola aqua elicit, sed aqua cum coelo, et semen cum animali.

XIX. Ad fundamentum magistri. Torres dicitur, quod potentia nuda, quando movet alteram, verbi gratia, intellectus voluntatem aut e contra, imprimit ibi virtutem, ut eliciat substantiam actus non absolute, sed ut habet modum communicatum a potentia movente. Sicut quando voluntas elicit actum electionis, vel intentionis. tunc non elicit substantiam volitionis absolute, sed substantiam volitionis collative et ordinative, qui modus collative et ordinative, est ei ab intellectu. It simile est de actu imperii, aut prudentia, qui sunt actus intellectus moti a voluntete, et sunt cognitiones cum efficaci motione, qui modus movendi efficaciter. est ei a voluntate. It sic patet quomodo

una potentia etiam nuda imprimet in aliam nec tamen efficit substantiam actus ejus. Exempla videri possunt in D. Thoma 1-2, quaest. XIII, art. I, et quaest. XVII, art. I, et 242, de veritate, art. XIII.

XX. Quares quid sit si actus unius potentia habeat motionem, et impressionem ab altera potentia, non quidem in ordine ad speciem essentialem actus, neque ad accidentalem, sed ad conditionem aliquam essentialiter requisitam ab actu, sicut pia affectio voluntatis requiritur intrinsece ad fidem, et tamen non dat speciem fidei, nec etiam solum imperat illi, quia non ordinat illam ad finem extrinsecum, sed ad proprium, qui est atttingere veritatem credibilen. Et simile est de actu prudentiae, qui requiritur ad omnes alias virtutes.

XXI. Respondetur tales actus non esse elicitive a potentia movente, sed actus solum eliciuntur ab illa quae dat speciem essentialem actus, secundum quod species sumitur ex parte objecti specificantis; in casa vero posito, illi actus sunt a potentia movente solum per modum dirigentis, vel adjuvantis, aut alio simili modo.

XXII. Notanda est ergo optima doctrina D. (673) Thomae in IV, dist. XV, quaest. III, art. I, quaestiun. III : f. Quanvis, inquit, aliquis actus a pluribus virtutibus possit procedere, sicut ab imperantibus ipsum vel dirigentibus ad eum, vel quocumque modo adjuvantibus; tamen illius virtutis proprie actus dicitur quae elicit ipsum, a qua scilicet procedit formaliter quasi in similitudinem speciei, sicut calefactio a calore. Sed tam virtutes quam actus virtutum penes objecta distinguntur. Et ideo actus ab illa virtute elicitur, qui segun convenit in propria ratione objecti. Sic S. Thomas. In quibus verbis clare dicit quod motio alterius potentiae a qua actus pendet, non est solum per modum imperii, quendo scilicet ordinatur in finem extrinsecum ab imperante, sed etiam per modum directionis, sicut prudentia dirigit alias virtutes, vel per modum adjuvantis, sicut voluntas juvat intellectum ad credendum, ad quod solus intellectus non sufficit, et tales mobiones dirigentes aut adjuvantes possunt

Digitized by GOOSIC

imprimere aliquam conditionem essentialiter requisitam ad actum alterius potentiae, nec tamen imprimunt id, quod requiritur ad dandam ipsam essentiam, et speciem actus; ad hoc enim necesse est, ut dent illis ordinem ad objectum specificum. Et tunc dicentur per talem motionem elicere actum, quando actus convenit in ratione specifica objecti cum virtute, et motione impressa a potentia movente, quod est dare illi speciem secundum cuod requiritur ex parte objecti, non solum ex parte conditionis, aut modo essentialis.

## EXPENDITUR SOLUTIO D. THOMAE AD TERTIUM ARGUMENTUM.

I. Circa solutionem ad tertium argumentum in qua asserit sanctas doctor auod charitas, qua diligitur Deus, et proximus est una virtus; non vero qua colitur Deus, et proximus, mirum est quam multa concerunt moderni, quibus valde difficilis visa est doctrina S. Thomae in hac solutione. Ha vero inter omnes maxime insufficiens indicata est a patre Vazquez III D. disp. XCVIII, cap. II, ubi referens differentiam, quam S. Thomas vonit inter charitatem et religionem hac secunda secundae, quaest. XXV, art. I ad secundum dicit, se fateri tarditaten ingenii sui: " Vix enim, inquit, discrimen hoc mente concipere possum, nec dum de illo judicium ferre " : sed neque solutio praes ntis articuli quadrat ipsi Vazquez, et eam rejicit ex eo, quod sicut excellentia Dei non communicatur homini, sic neque bonitas divina : ergo male roducit D. Thomas totam solutionem ad istem differentiam. Nec verum est amorem respicere bonum in communi, ut dicit inse D. Thomas, quaestione XXV citata, honorem vero respicere proprium bomum honorati, cum constet charitatem respicere bonum particulare, id est, divinum, non auten bonum in communi. Quod si respicitorimo, et per se bonum Dei bonum autem proximi ut relatum ad Deum, sou ut est aliquid Dei, cur etiam non respicit religio excellentiam Dèi, et excellentiam hominis, ut est aliquid Dei, ut participatur a Deo? Ecce tarditas ingenii Vasquez.

II. Ut explicemus hoc punctum, duo no-

tanda sunt. Primum, quod licet bonitas divina, et excellentia divina conveniant in hoc, quod utraque potest communicari creaturis guasi effective, efficiendo scilicet in eis, et derivando bonitatem, et excellentiam creatam, tamen differunt in communicatione quasi formali, hoc est, communicatione rationis formalis, taliter guod conitas(674) divina cotest esse ratio formalis diligendi creaturam, excellentia vero divina non potest esse ratio formalis colendi creaturam. Et hujus proxima ratio est, quia aliquid potest amari propter bonitatem non sui, sed alterius per se loquendo; non potest autem per se honorari tamguam aliquid honore dignum prooter excellentiam alienam, quia honor intrinsece est testimonium propriae virrutis in aliquo. Radicalis autem, et fundamentalis ratio istorum est, quia bonum importat rationem causae finalis, ut dicitur prima parte, quaest. V, art. I₹. Excellentia autem importat rationem causae formalis tantum, quia importat perfectionem, quaaliquid excedit alterum : non excedit autem alterum nisi per id, quod habet formaliter in se. De ratione autem causae finalis est, ut propter illam alia appetantur, quia ipsa finalizat media, reddendo illa appetibilia propter finem. Unde necesse est, quod formalis ratio diligendi finem communicetur mediis guasi secundario, ut propter insum reddantur diligi-Excellentia autem, qua aliquid bilia. excedit alterum fundat rationem reverentiae, et honoris in eo, in quo alterum excedit : hac enim ratione aliquid honoramus in quantum dignificatur suora aligua. Unde implicat guod honoretur aliquid secundum communicationem cum altero, cum honoretur in eo in cuo quisque excedit. Unde fit, quod per se loquendo propter bonum alterius potest aliquid amari, sicut medium propter finem, non autem propter excellentiam alterius honorari, si loguamur de honore debito per se alicui. Hoc est ergo quod dicit S. Thomas in praesenti, scilicet binitatem Dei communicari creaturge. Non enim est sensus, guod bonitas, guae in Deo est transeat ad nos, sed bonitatem divinam esse rationem propter quam diligitur creatura. It similiter guando dicit amorem respicere bonum in communi. non est sensus, quod tendat ad bomun universale, sed ad bonum, quod se commu-Digitized by

~48-

nicat in genere causae finalis, quod non convenit excellentiae secundum quam aliquid redditur honore digmum per se. It dico per se, quia imggines per se non sunt dignae, aut capaces honoris, sed ut repraesentant, et ducunt nos ad id quod per se est digmum honore. It homines, qui honorantur propter alios honorantur alio honore per se eis debito, quam his propter quos honorantur, sicut famili propter dominum.

III. Secundum quod advertimus est. quod licet homo participet in se bonitatem supernaturalem creatam per dona gratiae, non tamen potest terminare amorem Licet enim ilda distinctum a charitate. supernaturalis bonitas secundum se sit appetibilis amore concupiscentiae distincto a charitate, non tamen amore amici-Oujus ratio, et si difficulte redtiae. datur ab auctoribus, breviter tamen haec esse potest ' Quia amicitia est mutua redematio fundata in communicatione bonorum; communicatio autem bonorum supernaturalium primo, et per se est a Deo; unde primo, et per se debet versari inter Deum et homines non autem inter hominem et hominem. Licet enin unus homo possit communicare alteri in supernaturalibus, tamen qui per se primo facit talem communicationem, est Deus, et ideo repugent habere amicitian ad alterum hominem in bonis supernaturalibus, nisi mediante Deo, et propterea ad illum primo, et per se est amicitia supernaturalis ut ad primo et per se communicativum horum bonorum : secundario vero ad homines in quantum sunt aliquid Dei, et communicant nobiscum in beatitudine (575) mediante Deo. Sicut si Deo non possent communicari in aliquibus bonis nisi medio aliquo te tio, qui eis illa distribueret. et donaret, non possent immediate inter se habere amicitiam, sed mediante eo, qui sibi talia bona communicat. Unde patet guod in ordine ad Deum. et homines est aadem ratio fundandi amicitiam in quibuscumque bonis supernaturalibus, scilicet eamdem communicatio bonorum, et consequenter eadem charitas Quae quidem cum sit amicitia, non specificetur a bono volito amico (ut tradit S. Thomas in hac secunda secundae, quaest. XXIII, art. V in corpore, et quaest. XXV, art. II) sed ab ipsa persona primario respecta cui tale bonum est volitum, in quo consistit differentia charitatis ab honore, seu ve-

neratione, quia veneratio non a persona, sed ab ipsa bonitate speciem sumit. Quod expresse docuit sanctus doctor I n. quaest. XXV, art. II in corpore dicens : " Proprie honor exhibetur rei subsistenti, causa autem honoris est id er quo illo, qui honoratur habet aliquam excellentiam. Nam honor est reverentia alicui exhibita propter sui excellentiam; et ideo si in jno homine sunt plures cansae honoris, puta, praelatio, scientia, virtus, erit quidem illius hominis unu s hanor ex parte ejus qui honoratur; plures tamen secundum causas honoris, homo enim est qui honoratur, et propter scientiam, et propter virtutem.

IV. Unde manifeste constat, guod propter diversas excellentias distinguitur specie honor tamguam propter diversas rationes formales. Quod ibidem articulo secundo confirmat dicens : "Honor adorationis debetur subsistenti, tamen ratio honoris potest esse aliquid non subsistens propter quod honoratur per-sona, cui illud inest." It concludit: WUna, et eadem persona Christi adoratur adoratione latriae peopter sui divinitatem, et adoratione duliae propter perfectionem humanitatis." Ecce claram differentiam inter amorem et honorem, quod honor habet peo ratione formali objectiva, a qua specificatur excellentiam, seu bonitatem, quae est in persona. Haec autem eadem excellentia, et bonitas per amorem mmicitiae, est volita eidem personac, non tamen taliter quod ipsa bonitas sit ratio formalis amicitiae, sicut dictum est quod est ratio formalis honoris, quia amor ut terminatur and talem bonitatem est concupiscentia, et ratio formalis amicitiae est in persona, cui est concupita illa bonitas. Quae differentia manifestius apparet ex eo quod non existente tali bonitate actualiter in persona, adhuc potect amor anicitiae terminari ad personam desiderando illi bonitatem. Propter quod dixit D. Thomas supra quaest. XXV art. VI, quod peccatores unt diligendi ex charitate propter ordinem, et capacitatem ad bea titudinem; tamen non sunt calendi dulia, quia deficit illis bonitas, et excellentia gratiae. Unde dist. IX, quaest. II, art. III ad secundum dixit sanctus doctor : W Praelato dum est in actu peccati, non debet exhiberi dulia, quia reperitur in eo aliquid honori contrarium. " Cons-Digitized by GOOSIC

tat ergo differentia intenta inter amorem et honorem, quod excellentia taliter est ratio formalis honoris, quod illa deficiente in persona deficit honor, et non deficit amor terminatus ad personam.

V. Ex his sufficientissime patebat ad rationem patris Vazquez. Quia tamen plures moderni in ista difficultate torquentur, ulterius est praenotandum amorem et honorem in communi convenire in duobus, et in uno differre. Conveniunt primo, quod sicut datur honos Dei distinctus specie ab honore creaturarum, et ipse (576) honor creaturarum per diversas species dividitur secundum diversa objecta, ita datur amor Dei distinctus soecie ab amore, qui est amicitia creaturae propter se amatae, et ista amicitia creaturae adhuc dividitur in plures species. Constat hoc ex D. Thoma infra quaest. CIII, art. III, distinguente duliam a latria, et articulo quarto dividente duliam in plures species. It videri potest ximus propter sanctitatem propriam coetiam III p. quaestione XXV, in quo omnes commentatores, et ipse Vazquez conveniunt. De amore autem, seu amicitia, et diversis speciebus ejus, secundum diversitatem communicationum in quibus amicitia fundatur, videri potest S. Thomas supra quaestione XXIII, art. V in corporo, jet infra quaestione CIII, art. III ad secundum, ubi idemmet argumentum, quod in praesenti solvimus, proponit his verbis: " Secundum philisophum octavo ethicorum, amari simile est ei guod est honorari; sed eadem est virtus charitatis, qua amatur Deus, et qua amatur proximus : ergo dulia, qua honoratur proximus, non est alia virtus a latria, qua honoratur Deus." Ecch argumentum : vide solutionem : " Ad secundum dicendum, quod criminis rationem in eo constituit ". ratio diligendi proximum, Deus est, non enim per charitatem diligimus in proximo nisi Deum, et ideo eadem charitas est que diligitur Deus, et proximus. Sunt tamen aliae amicitiae differentes a charitate secundum alias rationes, quibus homines amantur; et similiter cum sit alia ratio serviendi Deo, et homini, aut honorandi utrumque, non est eadem virtus latria, et dulia." Ecce quomodo: "Praeter amicitiam Dei sunt aliae amicitiae differentes a charitate secundum alias rationes, guibus homines amantur, " et quomodo verificatur charitatem, et honorem convenire in eo, quod datur amicitia ad Deum, et aliae amicitiae specie dis-

tinctae ad creaturas, sicut datur religio ad Deum, et dulia ad creaturas.

VI. Conveniunt secundo in eo, guod sicut amatur proximus propter Deum, tamquam propter rationem formalem eadem charitate, qua Deus in se, ita quod Deus in proximo amatur, quae est distincta ab amicitia, qua amatur insse propter se: ita similiter per religionen. quae respicit cultum Dei in se, venerantur sancti, non propter se ipsos, rec propter sanctitatem personalem ipsorum, sed propter Deum, ita ut Deus in illis latria colatur (ut articulo primo late dictum est ) quae est distincta specie a dulia qua sancti coluntur propter se ipsos : unde si objectio non ampldus intenderet, facilis erat solutio concedendo paritatem. Sed difficultas est in assignando discrimen.

VII. Differunt ergo in eo, quod prolitur dulia, quae sanctita s est participatio sanctitatis Dei, et dulia est virtus supernaturalis distincta a religione, per cuam potest venerari proximus propter Deum, tamquam propter rationem formalem. Non tamen potest amari charitate amicitiae supernaturalis propter eamdem sanctitatem, vel bonitatem personalem, quae est participatio bonitatis divinae, tamquam propter rationem formalem, amore et amicitia specie distincta ab amore, quo amatur propter Doum. Itaque in linea supernaturali datur religio et dulia, duae virtutes specie distinctae, et non datur duplex charitas supernaturalis, alia ad Deum, et alia ad proximum. Qujus dis-Thomas, guod excellentia Dei non communicatur creaturis, bene tamen bonitas. Sed hoc tarde intelligit pater Vazquez (ut ipse fatetur) tum, quia si una non communicatur, (677) ergo nec altera. vel e converso: tum, quia non apparet ratio quare religio non respiciat excellentiam Dei ut rationem formalem colendi creaturas et charitas, respiciat bonitatem divinam ut rationem amandi illas. Quarum ponderationum vim, quia aliquos modernos urget, amplius explanabimus, et solvemus.

Digitized by Google

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VIII. Primum desumitur ex D. Thoma. qui in praesenti articulo tertio, distinguere videtur inter bonum, et excellens, asserens; " Quod bonum est objectum amoris, excellens vero honoris : et quod bonitas Dei communicatur, non vero excellentia." Supra autem quaestione uod XXV, art. I ad secundum, inquit :" objectum amoris est bonum in communi " objectum honoris est bonum proprium. Ecce sibi contradicere videtur. Item in tertio sententiarum, dist. IX, quaestione II, art. II in corpore distinguit bonitatem ab excellentia, et asserit bonitatem esse objectum amoris, excellentiam vero honoris. Et in tertia ad Annibaldum, dist. IX, quaestione II, art. I, in corpore dicit : " Guod honor exhibetur ratione bonitatis; " igitur nec vere nec consequenter procedit doctor sanctus in hac parte. Quod amplius urgetur, quia si excellentia, et bonitas sumuntur pro eodem, et excellentia quaedam bonitas est, et ponitur in creatura bonitas participata a bonitate existente in Deo, et ratione talis bonitatis dicit loco citato ad Annibaldum creaturam honorari dulia propter se; cuare ergo bonitas participata non erit ratio ut ametur amore supernaturali distincto ab amore, quo amatur bonitas Dei per essentiam; ergo sicut probat S. Thomas distinctionem honoris, similiter probatur distinctio amoris.

lam esse contradictionem in D. Thoma. Non enim distinguit excellentiam, a bonitate entitative, et substantialiter, sed solum formaliter, et secundum rationem terminandi, seu guasi modaliter, guia excellentia denotat modum specialem, quo bonitas est in tali, vel tali subjecto, et ideo dixit in sententiis quod honor est excellentiae absolute, id est, non secundum respectum unius per ordinem ad aliud, quia ab excellentia in alio existente mullus dicitur excellens, sed ab excellentia propria. Unde licet bonitas Dei communicetur tamquam ratio formalis terminandi amorem creaturae, tamen excellentia donitatis non potest communicari tamquam ratio formalis ter-. minandi honorem debitum creaturae. Qujus ratio evidens est, quia implicat quod dicatur excellentia Dei, et communicata creaturae, quia excellentia significat modum excessus, et id quod communicatur non excedit, et secundum quod excedit implicat in terminis communicari.

X. Similiter in hac secunda secundae. nulla est contradictio dum in praesenti articulo, distinguit objectum excellens esse objectum honoris, et bonum objectum amoris; supra autem quaest. XXV dicit : "Quod bonum particulare est objectum honoris, " est enim eadem intelligentia, quia excellens est iden guod bonum particulare, eo quod bonum particulare, hoc est secundum quod est appropriatum, seu proprium hujus subjecti dicitur excellens tali vel tali gradu excellentiae, secundum modum quo in tali subjecto est, et ideo dicitur excellentia bonitatis Dei, et creaturae distincta, secundum quod habet (678) distinctum modum. In quo sensu loquitur sanctus doctor infra quaest. CIII, art. I ad secundum, dicens: "Honor non est sufficiens virtutis praemium, sed nihil potest esse in humanis rebus, et corporalibus majus honore in quantum scilicet ipsae corporales sunt signa determinata excellentis virtutis. Est autem debitum bono, et pulchro ut manifestetur, et pro tanto praemium virtutis dicitur honor." Ecce ponit propositiones, quae objiciuntur ut oppositae, scilicet, quod honor debetur virtuti et bono, et excellenti virtuti. Unde constat, quod D. Thomas intelligit idem esse bonum, et excellens quantum ad rem, et IX. Respondetur ex supra notatis, nul- distingui quantum ad rationem formalem terminandi honorem et amorem.

> XI. Secundo, urgetur paritas : Quia sicut homo est sanctus per participationem, et non per essentiam, ita est bonus non per essentiam, sed per participationem : ergo sicut propter sanctitatem participatam honoratur dulia supernaturali propter se, ita propter bonitaten participatam poterit amari charitate supernaturali propter se distincta a charitate Dei. Vel detur ratio, quare magis sanctitas participata est ratio sufficiens honoris distincti ab honore Dei, et bonitas participata non sit ratio amoris distincti ab amore Dei, non quia sit charitas theologica, sed quaedam charitas moralis supernaturalis. Esse enim sanctum per essentiam, et per participationem,

> > Digitized by GOOGIC

est sufficiens principium distinguendi duo objecta, et duas virtutes in linea honoris : ergo eadem distinctio boni per essentiam, et per participationem erit sufficiens principium distinguendi duo objecta, et duas virtutes in linea amoris. Quare ergo haec distinctio in linea amoris est materialis et in linea honoris est formalis, et specifica ?

XII. Confirmatur : sicut datur dulia naturalis propter excellentiam naturalem creatam, ita datur amicitia creata propter bonitatem naturalem creatam; ergo sicut datur dulia supernaturalis propter excellentiam creatam supernaturalem, dabitur etiam amicitia supernaturalis propter bonitatem supernaturalem creatam. Ergo sicut proximus honoratur honore duliae distincto ab honore religionis, amari etiam poterit amore supernaturali distincto ab amore, quo amatur propter Deum.

XIII. Respondetur omnia dicta recopilando, quod bonitas ut talis specificat amorem in genere causae finalis, et ut ratio finalizandi extrinseca medils, quibus communicatur ut appeti possint propter finem. excellentia vero specificat honorem in genere causae formalis. Creatura autem non judicatur digna veneratione propter excellentiam in alio existentem, seu per ordinem ad illam loquendo de veneratione, quae debetur creaturae rationali, secundum quod propter se honoratur, et ut distinguitur ab irrationali, et insensibili, quae honoratur propter excellentiam alterius. Amatur ergo proximus tamquam medium in ordine ad Deum ut ad finem, et ideo Deus est ratio formalis propter quam amatur proximus. Excellentia vero ratione sui considerata non est medium, quia in ratione excellentiae non habet esse medium per se ordinatum ad excellentiam in alio existentem, et non dicitur tale per denominationem extrinsecam, sicut medium dicitur bonum a bonitate finis. It ideo in honore respicitur intrinsecum excellentiae, secundum quod est forma afficiens subjectum in quo est, communicando illi dignitatem in gradu ipsius excellentiae, et ver consequens debitum venerationis correspondentis.

XIV. Secundo, respondetur quod charitas supernaturalis debet case (679)

amicitia, quae fundetur in communicatione bonitatis supernaturalis, et quia talis bonitas non est nisi a Deo, ita talis communicatio non est nisi a Deo primo, et perse, et ideo haec amicitia debet versari inter recipientes, et Deum dantem bonitatem in qua communicant, tanguam inter extrema communicationis, et ita primo, et per se Deum respicit haec amicitia, alios autem recipientes secundario, et propter Deum Facta antem jan communicatione gratiae, virtutum et beatitudinis, haec omnia eppropriantur homini quasi sua, quia fiunt principia ipsius, quibus ut causa principalis operatur, quasi cum talentis a Deo tra-It ita 1-2, quaest. OI, art. II ditis. et alibi saepe ait S. Thomas, quod in infusione gratiae Deus est operans, et homo cooperans; at vero postea in actione meritoria homo est operans, et Deus cooperans. Sic igitur amicitia quae fundatur in communications gratias, et donorum debet esse ad Doum infundentem primo, et per se. Veneratio vero quae datur sanctis, quia sancti sunt, et bene utuntur, et operantur gratia accepta terminatur ad ipsos tamquam ad principales operatores.

XV. Exemplum aliquale adhiberi potest in pluribus filiis ab uno patre genitis, in quibus est virtus pietatis principaliter ad patrem, et etiam ad fratres propter convenientiam in patre tamquam in principio. Itaque non est alia pietas, qua filius respicit patrem, et fratres, sed eadem respicit generantem et congenitos secundum quod dicunt ordinem ad illum : amicitia enim etiam est consanguineorum. Sicut ergo eadem pietas est ad patrem et fratres, et eadem amicitia naturalis, fundata in generatione naturali primo, et per se respicit generantem, et secundario congenitos : ita in regeneratione supernaturali, quae per gratian incipit, et consumatur per gloriam, amicitia, quae in communicatione gratiae, et gloriae fundatur, primo, et per se est ad Deum Patrem generantem nos, et secundario ad creaturas in gratia congenitas.

XVI Tertio, respondetur quod charitas est amicitia, amicitia autem (ut a concupiscentia distinguitur) taliter est ad personam, quod est propter personam tamquam propter rationem formalem; et bonitas in amico volita non est ratio formalis amicitiae, sed quid concupitum ad eam terminatur, necesse est quod propemico. sonam, cuod ratio honorandi est bonitas, netur, et haec est charitas theologica; seu excellentia in persona reperta, et ideo juxta diversas excellentias in eadem persona diversificantur cultus spocie. Persona autem creata quantumvis bonitatem supernaturalem habeat, non est capax specificandi amicitiam supernaturalem, sed naturalem solum, unde si

At vero honor taliter est ad per-ter aliam personam supernaturalem termihonor vero cum respiciat, ut rationem formalem excellentiam, non personam, et illa sit distincta in creatura, etiam honor terminatus ad creaturam est distinctus ab honore Deo debito. Per quod patet etiam ad confirmationem.

## ARTICULUS V.

# Utrum religio sit virtus theologica, et quenodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum ?

I. Circa titulum adverte illum terminum theologica; dicitur enim virtus theologica quasi virtus de Deo; et dicitur de Deo ut notat S. Thomas 1-2, guaest. LXII. art. II secundum triplicem respectum, scilicet, (680) secundum respectum causae formalis in quantum habet Deum pro objecto, objectum autem est forma specificans : et secundum respectum causae finalis, in quantum per virtutem theologicam ordinamur ad Deum immediate, ut ad finem supernaturalem : et in genere causae efficientis, in quantum est ex sola infusione Dei. Dicitur etiam theologica, quia per solam divinam revelationem agnoscimus has virtutes : et ly theologica sumitur a D. Thoma in praesenti quasi generice. Ita quod quaestio est, an religio contineatur sub genere virtutis theologicae, tamquam species aliqua illius praeter tres theologicas, quae sunt fides spes, et charitas. Nam quod religio non sit alique em illis tribus notum relinquitur; tum, se ex ipso objecto religionis hic explicato, quod constat distingui ab objecto illarum trium; tum, quia supponebat S. Thomas se hoc tractasse in citato loco ex prima secundae, ubi art. II et III ostendit virtutes theologicas distingui a moralibus, et intellectualibus, et esce tres inter se distinctas.

II. Unica conclusione respondet sanctus doctor : Religio non est virtus theologica, sed moralis. Probatur : Virtus theologica est illa, quae habet pro

objecto ultimum finem seu Deum : virtus autem moralis est circa ea quae sunt ad finem : sed religio non respicit Deum ut objectum, med tantum ut finem ad quem ejus objectum ordinatur: ergo non est virtum theologica, sed moralis. Major supponitur a D. Thoma ex ipsis definitionibus harum virtutum, et breviter declaratur, quia diversae virtutes morales versantur circa diversa objecta regulata regulis rationis : finis autom ultimus hominis est regula humanorum actuum, non autem regulatum : et ideo virtus moralis non versatur circa finem sed circa regulatum a fine. Oum autom homo elevatus sit, et ordinatus ad finem supernaturalem, necesse est, quod habeat aliquem actum, et inclinationem immediate circa ipsum finem; alias nunquem ordinaret aliqua ad talem Sicut si intellectus ron attinfinem. geret aliquo actu immediate principia, nnunquam mediantibus illis attingeret conclusions. Attingers autom fir en immediate, est habere illum pro objecta quia ad objectum immediate terminatur actus, et talis dicitur virtus theologica, quae immediate versatur circa Deum finem ultimum supernaturalem. Minor vero probatur : Religio habet ex sui ratione reddere Deo debitum cultum; undo habet duo, scilicet cultum quem reddit, et id cui reddit, scilicet Deo praestere : ergo ex parte ejus quod reddit, clarum est, guod non habet Deum pro objecto, et materia. Ex parte ejus cui reddit, non attingit Deum, ut objectum,

Digitized by GOOGLE

quia cultus non exhibetur Deo per hoc, quod ille actus attingat Deum, sicut quando credimus Deo attingimus ipsum Deum, quia objectum formale attingendi est veritas prima in se, quae est ipse Deus, sed cultus exhibetur per hoc quod aliquid fit in reverentiam Dei : objectum autem ejus, quod fitnin ordine ad Deum, non est ipse Deus, sed res facta propter Deum. Sicut ars, quae facit vestem in usum hominis, non habet pro objecto hominem, sed vestem, et pro fine hominem. sic ergo religio habet pro objecto 1d cuo Deus colitur, et pro fine Deum.

III. Ut penetretur vis, et efficacia hujus rationis expendenda nobis accurate est veritas utriusque propositionis, quae a D. Thoma assumitur in majori, et in minori. Et major quidem propositio, scilicet virtutem theologicam habere Deum pro immediato objecto, et materia, (681) difficultatem habet; tum, quia multi actus virtutam theologocarum non habent Deum pro objecto immediato et quod, sed cui; tum, quia multi, qui habent Doum pro objecto immediato non sunt actus virtutis theologicae; ergo illa propositio undique instatur. Antecedens probatur quoad primam partem : Nam per fidem aliquando credimus ut objectum quod, et materiam res creatas; ut quando credimus diluvium fuisse, et Abraham habuisse filium, etc. Tunc enim res credita est aliguid temporale, et solum ille, cui credimus est Deus, non quod credimus. In virtute etiam spei actus quo speramus gratiam in hac vite, non habet pro se sperata Deum, et consequenter neque pro objecto quod.

IV. Si dicatur haec omnia materialiter se habere in his virtutibus, formaliter éutem sodum Deum attingere, hoc est, quod argumentum intendit, scilicet non requiri ad virtutem theologicam, quod ejus materia, seu objectum circa quod sit Deus; sed sufficit, quod sit aliquid croatum in ordine ad Deum, Et hoc similiter invenitur in religione, guod ejus materia sit aliquid creatum, et formale sumatur in ordine ad Deum. Adde quod spes pro formali non sperat immediate Deum in se, sed assecutionem Dei, ut tenet se ex parte nostra; sperat enim aliquid futurum, et aliquid arduum nobis, et possibile. Deus autem in se ipso neque est futurus, meque arduus, neque est

possibilis nobis, sed solum ejus assocutio. Unde et amor concupiscentiae, in quo fundatur spes, et delectatio boni habiti, in quo terminatur non habent pro objecto rem aliquam in se, sed usum ejus. Non enim qui concupiscit unum, vult illud in se, sed usum ejus. Salvatur ergo actus virtutis theologicae per hoc, quod immediate attingat aliquid creatum, et mediate Deum, sicut etiam patet in actu charitatis, quando amat proximum, aut vult aliquid creatum Deo, ut honorem, aut salutam animae, etc.

V. Quoad secundam partem probatur antecedens : nam domum timoris habet Deum pro objecto immediato, et similiter theologica nostra habet immediate agere de Deo, et tamen neutra est virtus theologica ; ergo.

VI. Non minori caret difficultate minor propositio assumpta a D. Thoma, scilicet religionem non respicere Deum ut objectum, sed tantum ut finem. Contra hoc enim primo objicitur : Quia sicut bonitas, et veritas divina medio aliquo actu attingibilis est ut objectum, ita excellentia alicuo actu attingibilis est ut objectum : nullo autem alio quam religionis attingi potest, quia sola religio respicit divinam excellentiam, et hoc sufficit, ut dicetur virtus theologica. Sicut enim fides, quae attingit Deum ut revelantem, et spes ut auxiliantem ad assecutionem sui dicuntur theologicae virtutes; cur non etiam religio quee respicit Deum ut excellentem, theologica virtus erit ?

VII. Confirmatur, quia religio non habet solum pro actu velle honorare Deum, et offerre illi actum, quo honoratur, sed ipse actus honorativus est actus religionis; actus autem honorativus Dei non habet aliquod objectum immediatum, quod respiciat, nisi ipsam excellentiam Dei, quem honorat. Sicut scilicet velle gemuflectere regi habet pro objecto quod genuflexionem, et pro objecto cui regem; tamen ipse actus genuflexionis, ut honoratio est, non habet aliud objectum quod respiciat, nisi regem, quem honorat. Et simile est de actu interiori, quo respicimus immediate excellentiam Dei. Et praesertim urget hoc in actu orationis, quo petimus a Deo ipsum (682) Deum; tunc enim, et res Digitized by **GO** 

netita, et id a quo petitur, est Deus, et tamen ille actus est religionis.

VIII. Secundo objicitur : Quia Deus intrat rationem objecti specificativi religionis; ergo etiam objęcti immedia-Antecedens pati, et non tantum finis. tet, nam D. Thomas in quarto sententiarum, dist. XIV, quaest. I, art. I, quaestiun. IV ad secundum expresse dicit, quod Deus est finis proximus religionis: actus autem morales sumunt speciem a fine proximo, ut dicit idem sanctus doctor 1-2, quaestione I, art. III. Et probatur hoc ipsum ratione a Suarez lib. I de religione, cap. III : nam religio essentialiter est virtus ad alterum, et non ad altérum in communi, sed determinate ad Deum, sicut pietas ad parentes, et justitia ad proximum : ergo sicut justitia respicit proximum ut objectum. et ut aliquid intrinsecum specificans. sic et religio Deum, nec solum ut objectum, et finem remotum, sed ut proximum. Non enim ita remote, et extrinsece respicit religio Deum, sicut temperantia. aut fortitudo, quae habent Deum pro fine ultimo, et remoto. Religio autem ex sua intrinseca ratione, et quasi codem affectu, quo respicit cultum, respicit Deum : ergo Deus est finis ejus intrin secus, et specificans, non extrinsecus.

IX. Pro luco hujus rationis D Thomee duo solum notanda sunt : primum ex ipso sancto doctore in III, dist.XXIV, quaest. I, art. I, quaestiun. I in corpore : " Quod in objecto alicujus potentiae tria contingit considerare, scilicet, id guod est formale in objecto, et id quod est materiale, et id quod est accidentale, sicut patet in objecto visus, quia formale in inso est lumen, quod facit colorem visibilem actu: materiale vero ipse color, qui est potentia visibilis. Accidentale vero, sicut quan- objectum constitutum quoad illa tria, titas, et alia hujusmodi, quae colorem comitantur, et quia unumquodque agit so- tunc mediante objecto isto constituto, cundum quod est in actu, et per suam for-et ratione ejus formali attingatur. mam; objectum autem est activum in virtutibus passivis, ideo ratio objecti, ad quam proportionatur potentia passiva, est id quod est formale in objecto, et secundum hoc diversificantur potentiae, et habitus, qui ex ratione objecti speciem rocipiunt." Ex quibus colligitur. quod si ista tria concurrunt in objecto potentiae vel habitus, bene possunt om-

nia tria concurrere in objecto immediato, et proprio talis potentiae, aut habitus, et consequenter impossibile est, ouod ordo, et ratio objecti immediati, et mediati sumantur er concursu, et ordine istorum trium, quae ad rationem objecti concurrunt, verbi gratia, in potentia visiva color lucidus extensus non facit duo objecta, unum immediatum, aliud mediatum, guasi lux sit objectum immediatum visus, color vero aut quantitas mediatum. Sed omnia illa tria pertinent ad rationem unius objecti completi, et perfecti respectu visus. Deinceps vero objectum mediatum erit aliquid praeter objectum, quod ex illis tribus, tamquam ex materia, et forma, et conditione requisita resultat; puta objectum mediatum visus erit motus, aut figura, quae sunt sensibilia compunia, aut substantia, quae est visibilis per accidens, et mediatum respectu visus.

**X. St** hujus ratio redditur optime Cajetano 2-2, quaest. XVII, art. III, S. Ad secundum, quia non potest esse distinctio objectorum mediati, et immediati nisi ubi ad minus duo objecta non sunt. Cum autem distinctio quaecumque sumatur est forme, consequons est, ut ibi tentum distincta objecta sint, ubi sunt distinctae rationes objectorum, sicut ibi tantun sunt duo agentia, ubi (683) sunt duae rationes agendi. Nec volumus dicere per hoc, guod objectum mediatum, et immediatum ita debeant distingui secundum diversas rationes objectorum, quasi in objecto mediato inveniatur alia ratio formalis, quam in objecto immediato, cum constet, quod objectum mediatum attingitur a potentia mediate ratione formali objecti immediati, non vero per aliam rationem formalem distinctam. Sed quod dicimus est, auod ut objectum aliquod dicatur mediatum, debet esse res aliqua sup onens quae concurrunt ad rationem objecti, et

XI. Secundo advertendum est, quod virtutes, quae sunt ad alterum et versantur circa operationes different ab his, quae non sunt ad alterum, et versantur circa passiones in eo quod bonum, et malum in his quae sunt ad alterum sumitur per commensurationem ad illum, cui debetur, non vero ex ordine ad ipsum agentem qui est Digitized by **GOC** 

subjectum virtutis, ut dicit <sup>S</sup>. Thomas 1-2, quaest. IX, art. II, et 2-2, quaest. LVII, ert. I. Ex qua radice duo nascuntur: primum, quod illud bonum quod respiciunt virtutes ad alterum, id est, debitum, non potest esse bonum finis ultimi, quia bonum finis ultimi est bonum regulans et mensurans omnia, non autem regulatum et mensuratum per ordinem ad alterum, alias non esset ultimus finis. Bomm autem guod recipit virtus ad alterum, habet rationem recti, et boni moralis per commensurationem ad alterum, in ordine ad quem constituitur bonum, et rectum. Unde implicat, quod illud, quod est bonum ut debitum, fit primum bonum, et prima regula caeterorum, et ultimus finis.

XII. Secundum quod deducitur est, guod mersona illa in ordine ad guam est debitum proprie loguendo, non potest se habere ut objectum saltem immediatum vtrtutis, quae est ad alterum, sed ut alicuid a cuo ratio objecti dependet, ut a termino; eo quod tale objectum eo ipso quod est debitum, est bomum quasi relativum, et non omnino absolutum. It hac ratione potest dici persona illa objectum mediatum, si consideretur ut res quas-le commensuratum alteri cui debetur, dam mediate bono debito attingibilis. Ratio hujus est, quia objectum virtutis moralis debet esse bonum morale; persona eutem, cui redditur debitum, fundat quidem, aut terminat debitum, quo d est bonum morale, non tamen est insum bonum morale virtutis. Unde quantum cumque persona cui reddimus debitum sit mala moreliter in se, tamen reddere ei debitum Igitur persona non se haded bonum est. ut ratio, et objectum bonitatis moralis. sed qualitercumque se habeat, dummodo fundet, aut terminet debitum, virtus resnicions illud, erit bona moraliter.

XIII. Imo addo, quod per se loquendo, persona, cui debetur aliquid, non se habet ut finis debiti ex ratione fundandi, et terminandi illud, guia prout sic non respicitur ut bonum, sed ut fundans debitum : unde religio secundum guod resmicit illum directe ut finem, quia non respicit illum ut bonum, sed ut excellentem, et in ipsa excellentia non respicit rationem bonitatis, quae sola est finis, sed rationem fundandi, et faciendi sibi debitum cultum : non ergo formaliter res- cui reddit. Et quando dicimus, quod picit ut finalizantem, quia nec formali-

ter respicit ut bonum. Quare objectum cui alicujus debiti, neque est objectum, neque finis per se loquendo talis debiti, et redditionis ejus. Sed dicitur Deus esse finis religionis, non quatenua est objectum cui, et fundat debitum praecise, sed quatenus ipsa encellentia Dei, quae fundat debitum respectu relitionis, induit rationem boni et finis, et finalizat insum actum religionis, sicut et aliarum virtutum; sed tunc jem non existit objectum religionis, quia has non respicit excellentian Dei ut bonum: sed existit objectum charitatis. quae respicit Deum ut bomun, et ad illum ut ad finem ordinat actum religionis, licet proximius quam actus aliarum virtutum. Ex cuibus colligitur, quod Deus non est objectum mediatum virtutum theologicarum cum non supponant alicm rationem objecti prius constitutam, qua mediante attingatur ab his virtutibus, sed primum guod attinguit est Deus objectus, ut finis ultimus. Nec religio habet Deum pro objecto immediato, sed debitum redendum Deo, et ita respicitur Deus ut fundans, et terminans debitum, non ut ipsum bomum immediatum, et proprium religionis, quod est bomum moranon vero bonum divinum. Et sic manet utrague propositio D. Thomae firma. Quod melius explicabitur ex solutione argumentorum.

#### SOLVUNTUR ARGUMELITA.

XIV. Ad id quod contra majorem propositionem objicitur, negatur antecedens pro utraque parte. Ad probationem primae partis, respondetur solutionem ibi datam esse bonam, quae sumitur ex D. Thoma 2-2, quaest. I, art. I ad primum. It ad replicam respondetur, quod quando credimus rem creatam Deo revelante, non se habet Deus ut objectum cui cuasi extrinsece terminans, aut fundans veritatem quam credimus, sed ut constituens, et dans insam veritatem credenti, quia intellectus non movetur propter veritetem dicentis rem creatam. In redditione autem debiti movetur voluntas ad reddendum propter bonitatem, et acquitatem rei debitae, non propter bonitatem personee, res creata se habet materialiter in obyle Digitized by **GOO** 

jecto fidei, non intelligimus per ly materialiter materiam circa quam (hoc enim est objectum integrum habitus, vel potentiae) sed ly materialiter, distinguitur contra formaliter se habere, ita quod est materia suscipiens formalem rationem, qua resoiciat talem habitum, vel poten∸ Sicut in visu homo, aut lapis non tian. sunt materia circa quam visus, sed habent se materialiter ad visum, quia suscipiunt rationem colorati, et ulterius rationem lucidi, et sic diunt visibilia. <sup>S</sup>imiliter in fide materia circa quam est Deus testificatus a Deo, res autem create, ut suscipit ordinationem ad Deum, quasi materia talis susceptionis trahitur ad materiam circa quam, et quatenus manifestatur testimonio divino fit formaliter credibilis. Idem dicimus respectu spei, quidquid enim creatum est, solum potest esse res sperata, quatenus ordinatur ad Doum, ut ad bonum speratum. Res ergo sperata formaliter est Deus et assecutio, vel auxilium est conditio, ut sit speratus, et its pertinet ad objectum non est objectum prius speratum quo meimmediatum spei ut conditio; non vero as- diante attingatur Deus sed conditio prosecutio, et Deus se habetn ut objectum mediatum. et immediatum.

XV. Et quando dicitur, quod spes res-Dicit arduum, et futurm, quod non convenit Deo in se, sed assecutioni ejus, respondetur non esse necessarium, guod istae conditiones futuri, ardui, etc. teneant se ex parte objecti sperati, sed sufficit, quod teneant se ex parte subjecti (585) sperantis, vel assecutionis rei. Unde D. Thomas 1-2, guaest. XL, art. VI dicit, quod in juvenibus, et ebriis, et stultis abundat spes, quia juvenes (qui quidem se habent ut subjectum sperans) habent miltum de futuro, et pafum de practerito; spes autem est futuri, maliter, vel virtualiter. et ideo multum vivunt in spe. Et similiter propter inexperientiam aestiment sibi aliquid de facili possibile, sicut ebrii, et stulti propter defectum rationis,XIX, art. IX ad tertium dicit, ideo tiet ideo omnia tentant, et de omnibus habent spem. Non est ergo necesse, quod istae conditiones teneant se ex parte rei refugit; virtus autem per se ordinat ad speratae, alias non posset quis sperare ut objectum proprium spei aliquid existens in rerum natura. sit futurum non exparte rei speratae in se, sed comparatione subjecti, et assecu- dui est domum Spiritus sancti, difficitionis rei.

tia, in fundatur spes, quod habet pro objecto bomum intrinsecum ei, cui concupiscitur, respondetur id esse falsum, ut late ostendit Cajetanus 2-2, quaest. XVII, artic. V. Licet enim concupiscens vinum, concupiscat potum vini, non tamen concupiscit potum, et vinum ut duo objecta, sed ut unum; ita tamen quod vinum sit materia et objectum concupitum, potus vero, seu conjunctio ad vimum secundum quod ext consecutio concupiti, de habet ut conditio. Et in universum quodcumque objectum concupiscentiae appetimus ut Jonum nostrum. Sed aliud est ratio qua est bonum nostrum, et qua delectat; aliud est conditio sine qua non est nostrum. Ratio enim quare est bomum nostrum, est bonitas intrinseca rei propter quam appetitur a nobis; conditio autem sine qua non est bonum nostrum, est actio, qua conjungitur, et con-Spes ergo non habet seguitur a nobis. mediate attingere Deum, quia mediante assecutione attingit, quia assecutio prii, et immediati objecti. Sicut neque attingit illum mediante auxilio passive accepta, ut tenet se ex parte nostra. Sic enim est conditio Dei auxiliantis, ut attingitur a spe; sed ut active tenet se ex marte Dei, et est ipse Deus auxilians.

XVII. Ad id quod dicitur de charitate, quando amamus proximum, constat ex dictis amari proximum ut objectum mediatum, et secundarium charitatis, quia supponit aliud objectum prius amatum, scilicet Deum, quo mediante amatur proximus. Unde minquam per charitatem diligitur proximus, sine hoc guod maetur Deus for-

XVIII. Ad secundam partem antecedentis respondetur, quod S. Thomas 2-2, quaest. morem non esse virtutem, quia principale ejus objectum est malum, quod quis bonum, non vero principaliter refugit malum, quod quidem si deceretur solum Sufficit ergo quod de timore, quia est passio, nullam haberet difficultatem. Casterum de timore, lius est, quia ipsemet D. Thomas III part. quaest. VII, art. VI, ad primum

Digitized by GOOSIC

XVI. Ad id quod dicitur de concupiscen-ait : " Quod habitus virtutum, et dono-

rum proprie, et per se respiciunt bonum, malum autem ex consequenti. Et dieo de ratione doni Timoris, inquit, non est illud melum, quod respicit timor, sed eminentia illius boni scilicet divini, cu jus potestate aliguod malum infligi potest." Et ideo dicendum est, quod timor, gui est donum, duplici ratione non est virtus, etiam theologica. Primo quidem ex generali ratione, qua dona differunt a virtutibus etiam theologicis, cuia dona non conjungunt hominem Deo, sicut virtutes theologicae, sed disponunt illum. ut sit facile mobilis a (686)Spiritu Nec per illa movetur homo ad bosancto. num modo humano, sed modo divino, cuod est ultra modum virtutis, quae proprie est virtus, ut dictum est subre. Et quia timor per modum doni facit non respicere Deum, non est virtus theologica.

a donum timoris non respicit Deum absolute, et pure, sed quasi relative, et cum quadam comparatione, respicit enim divinam eminentiam quae habet potestatem infligendi malum. Divina autem eminentia non consideratur nisi in ordine ad nos- ut supra articulo secundo dixit D. Thotram parvitatem, supra quam in infinitum eminet Deus. It ideo si donum timoris respiceret eminentiam divinam, et non propriam marvitatem commarando unum alteri, non tenderet in Deum timendo, et reverendo, et resiliendo a divina eminentia in propriam pervitatem. Non ergo habet Doum solum pro objecto, sed Deum comparatum parvitati nostrae, prout possumus ab ee soparari, quantum est er vi potestatis divinae, et sic fertur ex vi potestatis divinae, et sic fertur Deum non motu absoluto, et recto, sed motu reverentiae, qui est resiliendo in propriam parvitatem. Unde dixit 5. Thomas in quaestione prima de virtutibus, art. XII ad undecimum, guod timor respicit pro objecto aliquid aliud quam Deum, vel poe- respicitur a tali virtute, quia cum virnam, vel propriam parvitatem ex cujus consideratione homo reverenter se Deo subjicit, id est, non solum Deum habet pro objecto, sed etiam propriam parvitatem, cui comparat Doum. It ratione hujus resilientiae, et motus reverentialis quo tendit ad Deum, dicitur aliquando a D. Thoma respicere principaliter fugam mali, quia principalius in hoc explicatur, et manifestatur modus timendi, non cuia hic actus sit principalis quoad subs-tus haberet Deum pro objecto, quia omne tantiam doni timoris.

XX. Ad id quod dicitur de hteologia respondetur, quod theologia est de Deo mediate, et virtualiter, scilicet secundum quod veritas divina theologica deducitur ex principiis, quae immediate attingunt Deum, et etiam secundum quod in theologia cognoscitur Deus per species creatas, et extra Verbum, quia conclusiones theologicae etiam in patria non cognoscuntur in Deo, sed ex Deo decucuntur: species autem creatae nunquam immediate repraesentant Deum in se, sed in suis effectious.

XXI. Ad ea quae contra minorem propositionem objiciebantur. Ad prinum respondetur negando ita esse attingibilem excellentiam divina m ab actu religionis, vel a quocumque alio reddente debitum tali excellentiae, sicut veritas, et bonitas divina attinguntur a virtu-XIX. Secundo ex speciali ratione, qui- tibus theologicis. Qujus ratio est, quia virtus reddens debitum alicui, solum habet pro objecto adaeguato reddere debitum ei, gui debet; ad hoc enim tantum ordinari potest. Reddere autem debitum alicui ex hoc habet rationem boni. mas, quia per hoc, quod aliquis alicui debitum reddit, constituitur in proportione convenienti respectu ipsius, quasi convenienter ordinatus ad ipsum. Proportio ergo conveniens, seu aeguitas inter debitorem, et illum, cui debet, est bonum quod per se respicitur a virtute reddente debitum : ergo ipsa excellentia personae, ratione cujus ei debetur aliquid, non est bomum quod respicitur a tali virtute, nec bonum guod redditur. et consequenter neque objectum ejus, quia objectum virtutis solum est bonum, in ouo invenitur medium, et aequitas ratio nis in alicua materia. It ideo excellentia personae solum se habet ut terminus, aut fundamentum ejus boni. Cuod tus redeens debitum (507) habeat pro objecto non bomum absolute, sed bomum debitum, quod est bonum quasi relative, ideo oportet quod tale bomum habeat aliquem terminum, cut fundamentum, cuoc quidem non se habet ut objectum talis virtus, sed ut aliquid a quo dependet objectum. Virtus autem non respicit pro objecto immediato omne id, a quo dependet objectum suum, alias omnis virbonum, et objectum virtutis dependet a

Deo.

XXII. Et ideo optime intelligitur D. Thomas in praesenti quod quia cultus refertur Deo per hoc quod aliquid dit in reverentiam Dei, ideo Deus non attingitur actu colendi tamquam objectum, quia Deus non est id quod fit in reverentiam Dei, sed id a quo pendet hoc objectum, scilicet cultus, quia cum sit debitum in ordine ad aliquem, debitus esse debet. At vero bonitas, et veritas divina in virtutibus theologicis non respiciuntur ut qui reddetur aliquod debitum, sed ut objectum immediatum, quia attingitur ab illis Deus ut finis ultimus conjungendo nos illi. Finis autem ultimus est ipse Deus in se, non debitum, seu proporitio facienda inter Deum cui debtur et hominem qui debet, sicut facit religio. Σoc ergo differt inter actum religionis, et virtutis theologicae, quod actus religionis attingit Doum reddendo ei debitum; et ita non attingit directe Devm, sed debitum, unde honorare Deum non est respiccre illum immediate, sed reddere ei Actus autem virtutis cultum debitum. theologicae attingit Deum non reddendo ei aliquid debitum, sed immediate attingendo ut finem, et ita respicit bonitatom ejus in se, aut voritatom dicentis formalissimo, non bonitatem redditionis debiti.

XXIII. Ad secundum respondetur concedendo, quod actus religionis non est solum, velle honorare Deum, sed actus ipse honorativus, hic autem non habet pro objecto Deum, sed id quod debetur Deo, sicut genuflexio habet subjicere hominem Deo adorando, et ita habet pro objecto non Deum, sed subjectionem hominis ad Deum quem in exercitio exhibet. Sicut reddere pecuniam non habet homo pro objec-licet objectum religionis, id est, culto sum, cui reddit, sed solutionem debiti, quae in pecuniis exhibetur. In actu autem orationis, quo petimus a Deo ipsum Deum, si consideremus istum actum, ut est praccise a religione, non habet pro objecto Deum, quem petimus, sed subjectionem mentis nostrae ad Deum in petando sive id quod petimus sit Deus, sive aliquid aliud; exhibet onim gratio in petendo, et invocando honørem Deo, juxta illud Psalmi XLIX : Invoca me in die dri-<u>Julationis, et honorificabis me</u>. Sed decoptio in hoc contingit, quia non diszinguimus inter id quod oratio exhibet

Dec. et id guod desiderat obtinere a Quod enim desiderat obtinere, a-Dec. liquando est ipse Deus; aliquendo aliquid temporale, etc. It hoc non est objectum orationis, sed desiderii ex quo aliguis movetur ad orandum. Quod autem oratio exhibet Deo, est subjectio mentis ad Deum, profitendo se indigere illo, sicut auctore suorum bonorum, et hoc est objectum orationis, scilicet, id quod exhibetur ab ea; de quo vide S. Thomam infra quaest. LXXXIII, art. III.

XXIV. Ad secundam et ultimam rationem, negatur antecedens, si intelligatur de specificativo directe, et immediate. A d cujus primam probationem respondetur, guod goud D. Thomam finis non spocificat actum, nisi in quantum est objectum ejus, quod specificat, ut constat ex (688) loco citato ex prima secundae, in isto argumento, ubi D. Thomas probat actus humanos specificari ex fine, quia objectum voluntatis est bonum et finis. It advertit ibi Cajetanus B. Thomam processisse formaliter, quia finis in quantum finis etiam est objectum voluntatis. Et ita idem est specificari ex fine actum voluntarium, in quantum voluntarius est, atque ex objecto.

XXV. Quod etiam videre est 1-2, quaest. XVIII, art. VI, ubi ostendit D. Thomas aliquem actum esse bonum, aut malum secundum speciem ex fine quando finis se habet ut objection actus. In praesenti autem Deus non est finis religionis, etiam proximus, tamquem objectum, et ut aliquid attingbile ab actu religionis, ut dicit S. Thomas, sed objectum ejus est cultus Dei. Et ita in religione Deus non est finis objecti, quia videtus, habet pro fine Deum, et hoc dupliciter. Uno modo, cx eo quod hoc debitum, quod respicit religio, oportet quod fundetur in Deo, quia ratione ejus excellentiae ei debetur, et quod terminotur ad Deum, quia ei redditur. Et hoc modo proprie non se habet Deus ut finis, quia creditor proprie non est finis debitoris, aut debiti, sed intrat ipsem constitutionem, sicut terminus in constitutione relationis, debitum enim relative dicitur ad eum cui debetur, Alio modo Deus est finis objecti religionis, ut finis cujus gratia, et ut exercens

Digitized by GOOSIC

causalitatem finalem, quia honor praesertim ad Deum, exhiberi debet propter issum honoratum, non proster alterum, sed hoc insum ound reddatur propter honoratum, non est ex ratione religionis preecise, sed ex affectu, et amore ad Deum, vel perfecto vel imperfecto, quia ut dicit philosophus ethicorum octavo : 2 Honorari proximum est ei quod est amari." Et ita quia Deus amatur, reddimus ei cultum debitum propter ipcum Deum amatum. Et hoc modo dicit S. Thomas Deum esse finem proximum religionis, non proximum, id est immediatum per modum objecti; sed extra ratione objecti se habens tamquam finis solum finalizans, non specificans.

XXVI. Ad probationem Suarez dicitur, cuod virtus ad alterum non habet pro objecto illum, cui reddit debitum, quasi directe et immediate attingibilem, sed indirecte et mediate ut dictum est, et propter hoc non ita remote respicitur Deus a religione, sicut a fortitudine, vel temperantia; tum, quia in ratione objecti immediati religionis intrat Deus indirecte, et in obliquo; tum, quia in ratione objecti mediati propinquius attingitur a religione, quam ab eliis virtutibus, quia propinquius accedit ad virtutes theologicas, ut hic notat Cajetanus. It ideo proximius ordinatur ad finem ultimum, qui est objectum virtutum theologicarum, quam aliae virtutes, quae non ita illis appropinquent,

XXVII. Circa solutionem ad grimum adverte, quod illa propositio ugustini: Deus colitur fide, spe et charitate, potest dupliciter exponi. Uno modo in vi causae effectivae, et finalis; alio modo in vi causa e materialis. Primo modo facit hunc sensum quod fides, spes et charitas movent religionem effective ad operandum propter finem istarum virtutum; imperant enim illi, quia sunt ei superiores, et habent pro objecto aliquid ad quod potest ordinari religio, ut ad finem, scilicet Daum in se, quae sunt duo requisita ut una virmus in praesenti. In vi autem causae materialis, facit hunc sensum, quod fides, spes, et charitas (589) habent actus, qui sint materia colendi Deum :

onem. Quod an sit possibile disputabimus infra articulo octavo cum Cajetano.

XXVIII. In solutione ad secundum recole ex dictis, quod duobus medis ordinatur religio ad Deum ut ad finem. Uno modo ut ad finem cui in quantum indirecte, et in obliguo intrat in ratione objecti religionis. Et sic religio ordinat active ad Deum, sicut justitia ordinat ad solutionem debiti ad personam cui debetur : alio modo religio ordinat Ad Deum non ut\_ad finem cui sed cujus gratia, prout Deus se habet ut ultimo finalicans, et ad quem refertur actus, et objectum religionis. It sic religio non ordinat active ad Deum, quia non pertinet ad religionem ordinare et attingere ex se finem ultimum, sed passive ordinatur ad illum, vel a charitate, vel a naturali propensione voluntatis ad fienem ultimum.

XXIX. Circa solutionem ad tertium tractare ex professo quid sit, et quomodo accipiatur medium in virtutibus, pertinet ad primam secundae, ubi de hoc longa institutur disputatio. Munc autem breviter ex Cajetano advertinus 2-2, quaest. XLVII, art. VI, et XVII, art. V, in calce commentarii, quod habere per se meidum in virtutibus debet sumi ex parte objecti virtutis, taliter quod ipsum objectum secundum se, et circunstantias ad se vertinentes sit in medio : non autem debet sumi medium ex parte subjecti, sed ex parte insius habitus. Ad cujus evidentiam considerandum est, quod ut dicitur loco citato ex prima secundae medium in virtutibus non est aliud quam reductio ad acqualitatem inter exprema inacqualia. Ununquodque autem reducitur ad aequalitatem per aliquid, quod faciat acqualitatem illam; et hoc vocatur regui la, seu mensura, et res reducta ad aequalitatem dicitur mensurata, et regulata. Oum autem virtutes morales habeant pro objecto bonum in aliqua determinata materia, bomum autem et finis sint idem, oportet, quod materia reddatur bona per commensurationem ad finem. Unde in virtute tria consideramus, scilicet materiam, fitus imperat alteri. Sic exponit Cajeta- nem, et objectum virtutis. Et finis quidem virtutis est secundum rationem se habere, quia ut dicit Dionysius perfectio hominis est vivere secundum rationem; et hoc unadquaeque virtus intendit, scilicet et sic materialiter se habent ad religi- operari secundum rationem. Materia autem

<u>60-</u> 89-690

est illud determinatum circa quod versatur virtus verbi gratia, temperantia circa delectationes tactus; objectum autem est ipsa materia, prout moderata, et regulata ratione, verbi gratia, delectati-ones tactas moderatae. i ergo ista materia per se haberet regulationem rationis, non indigeret reduci ad aeoualitatem, seu medium; quia vero aliguando in materia, circa quam versatur virtus, verbi gratia in delectatione tactus, habetur aliquid superfluum, vel deficiens a ratione secundum varias circumstantias, aut modos insius materiae, oportet in illa imponi modum, seu medium, quo materia ipsa conformetur regulae, quae est ratio, et accipiatur secundum illas circumstantias, quas ratio ipsa requirit. Et pro eodem sumitur ratio, et regula, quod lex, quia ratio promulgat nobis legem Dei, quae naturaliter est insita.

XXX. Ratio autem et respicit principia communia per syndaeresim, et particularia, seu particulares circumstantias per prudentiam, medium vero non debet poni in virtute secundum principia communia, sed secundum circumstantias hic et munc, quia hic et munc debet egredi actio bona ab agente. It ideo ad prudentiam pertinet (690) invenire medium in virtutibus ex parte materiae, non autem finis quem intendum praestituere; sed hunc finem praebet syndaeresis, in quantum ex illa inclinatur homo, ut in qualibet materia intendat bonum rationis ut sic, et hanc intentionem in unaquaque materia supponit prudentia. Shid guod determinate hic et munc accipiatur bonum rationis hoc debet dirigere, et praecipere prudentia, et virtus eligere. Et ideo ad hanc electionem, ut mediante illa, virtus assequatur finem, quem intendit, prudentia dirigit, non dando finem, qui est esse secundum rationem sed juvando, et dirigendo electionem ad assecutionem ejus.

XXII. Si ergo aliqua virtus non habeat naturam regulabilem a ratione, et lege, sed pro materia immediata habeat ipsam regulam ex parte objecti, et mat eriae, non consistet in medio. It talis est in moducalibus syndaeresis, et naturaliz inclinatio ad bonum, quae ex illa sequitur, et in supernaturalibus virgutes theologicae, licet verum sit quod ex pasts subjecti, quasi materialiter,

et per accidens possunt habere medium, sicut spes est media inter praesumptionem, et desperatione, non ex parte Dei, quem secundum mullam circumstantiam nimis sperare possumus, sed ex parte conditionis subjecti, quatenus vel sine propriis meritis sperat per praesumptionem, vel etiam de auxilio Dei, quod omnibus communiter patet, diffidit per desperationem. At vero religio habet oro materia cultum, non Deum ipsum : in cultu autem potest esse excessus, aut defectus secundum circumstantias tenentes se ex parte ipsius materiae, qua debet coli Deus, licet non secundum respectum ad Deum. Et ita superfluum, et diminutum ex circumstantiis non sumitur solum ex parte conditionis subjecti; sed ex parte ipsius materiae circumstantionatae, et modificatae. Sicut etiam in justitia, si quis ita vellet reddere, quod suum est alteri, ut etiam furioso redderet gladium, esset superfluitas in justitia, et peccaretur per excessum secundum injustitiam, juxta illud : Noli nimis esse justus.

XXXII. Colligamus ergo ex dictis in toto isto articulo, quod objectum integrum religionis est cultus, seu obsequium debitum Deo, quod debitum fundatur, et debetur ratione excellentiae divinae, quatenus est primum principium creaturae, et in tali objecto invenitur materiale, et formale, et conditio re-Materiale est illud, quod quisita. subjicimus Deo, ut Deum colemus, verbi gratia, quod subjiciamus corpus nostrum, vel mentem nostram, vel res exteriores : et hac ratione habet actus materialiter diversos. Formale vero est ratio cultus, seu honoris debiti reddendi secundum regulas rationis : et ex hac parte admittit religio aegualitatem, seu medium secundum debitas circumstantias in materia sua. Conditio vero est illud a quo per se pendet tale debitum, ut constituatur in ratione debiti, tamquan a requisito : pendet autem a fundamento ratione cujus debetur, et a termino cui debetur; et hic est Deus ra tione suae excellentiae;: et si intrat in obliquo ut objectum cui. Et per hanc subjectionem, et cultum dicitur religio unire nos Deo, sicut inferius unitur superiori per subjectionem.

XXXIII. Hoc autem constituto debito, Digitized by

#### DISPUTATIO XIX. ARTICULUS VI.

seguitur ulterius, quod guando religio per actum suum solvit hoc debitum honorando Deum, mediante tali debito quod solvit, ordinat ipsum ad Deum, ut ad personam guandam excellentissimam, quia debet respicere et attendere ad eum, quem honorat ut ad personam, et rem quandam (591) tali honore dignam ; et hoc cum affectu quodam, et amore. Et hac ratione potest habere Deum, et ut objectum mediatum religionis, et ut finem ultimo finelizantem religionem ; fi- ad ordinationom in finem. nelizantem guidem guatemus Deus est ame-

matus, quia sic est finis superior religione, qui respicitur a charitate : ut objectum autem mediatum, quatenus personam ipsam attendit, ut propter ejus excellentiam reddat honorem, quo est digna. Et sic mediante cultu, et solutione ejusfertur quoque in personam insam, non solum ut terminum cui, sed ut rem quae est digna honore : sicut etiam actus ut imperatus, solet dici mediatus respectu imperantis, non quoad objectum, sed quo-

**-**ວ].-

-601

ARTICULUS VI.

# <u>Utrum relifio sit praeferenda aliis</u> virtutibus moralibus ?

I. Titulus per se clarus est. Comparat enim S. Thomas religionem in nobilitate cum virtutibus moralibus: nam intellectuales sunt superiores moralibus, et consequenter religione, quae moralis est, et ex hoc manet exclusa ab ista comparatione prudentia, quae non est pure moralis, sed simpliciter intellectualis, quia formaliter versatur circa verum : materialiter autem dicitur moralis, quia habet pro materia suae directionis agibilia, seu moralia, non sub ratione boni, sed sub ratione veri, quod terminatur ad bonum practice dirigendo, et imperando. Virtutes etiam theologicae tam moralibus, quem intellectualibus nobiliores sunt. quia immediate attingunt Deum ut abjustum. Unde excluditur ab ista comparatione etiam illud, quod imperfecte, et reductive pertinet ad virtutem theologicam scilicet, pia affectio, quae ex parte voluntatis requiritur ad fidem etiam quan- ad alterum, non vero supra alias virtutum ad specificationem edus, haec enim non est virtus, sed aliquid imperfectum, et per modum dispositionis in venere virtutis. D. Thomas autem solum comparat religionem aliis virtutibus, quae vere sunt virtutes; haec autem in se non est virtus, et id quod reductive, et imperfec-nem. te est reducitur ad virtutem theologicam. quae superat religionem.

EXPENDITUR PRIMA RATIO D. THOMAE.

II. Una conclusio elicitur ex articulo : religio est nobilior caeteris virtutibus moralibus. Probat eam D. Thomas dupliciter. Primo, in argumento Sed montra ordo praeceptorum in lege proportionatur ordini virtutum, si quidem praecepta legis sunt de activus virtutum: sed prima praecepta decalogi sunt de actibus religionis, ut patet Exod. Ex : Umim Deum coles, etc. ergo religio est etiam prima inter virtutes morales.

III. Haec tamen ratio videtur, in duobus deficere. Primo guidem, guia praecepta decalogi solum dantur de his, quae pertinent ad justitiam, et per quae homo ordinatur ad alterum, ut expresse tradit D. homas infra quaest. CXXII, art. I : ergo ex hac ratione solum concluditur nobilitas religionis inter onnes partes justitiae et virtutes, quae sunt tes, quae ad alterum non sunt ; secundo, quia peccata, quae prohibentur in his praeceptis non ordinantur secundum majorem, vel minorem gravitatem; ergo neque virtutes, quae praecipiuntur, ordinantur secundum majorem, vel minorem perfectio-Antecedens (092)patet, quia in secundo praecento decalogi non prohibetur blasphemia cuae est gravior perjurio : neque in serto praecepto prohibet ur bestialitas, quac est grevior adulterio :

Digitized by Google

neque in septimo rapina, quae est gravior furto.

IV. Sed haec facile solvuntur advertendo, quod in decalogo non dantur directe praecepta de omnibus virtutibus, sed solum traduntur prima, et communissima praecepta, quae immediate deducuntur ex principiis naturalibus; et ita talia praecepta, maxime spectant ad totam communitatem homimum. Quia vero, ut inquit D. Thomas 1-2, quaest. C, art. XI ad tertium, virtutes ordinantes ad alium maxime spectent ad bomum commune, ideo de istis, ut magis communibus, dantur praecepta dipecte in decalogo; possunt tamen ad ea reduci ea, quae pertinent ad alias virtutes : praesertim, quia actus aliarum virtutum mub ratione juntitia praecipi solent, prout scilicet reducuntur ad bonum commune, qua solum ra tione praecipi possunt a lege humana, ut citato loco dicit D. Thomas articulo primo : et quia justitia est praecipua inter alias virtutes morales, quae non sunt ad alterum, quia existit in subjecto nobiliori, scilicet in voluntate, aliae autem in appetitu sensitivo, et versatur circa nobiliorem materiam, scilicet operationis ad alterum, quae sunt magis rationales quam passiones : ideo in praeceptis justitiae, si praecipua sunt praecepta de actibus religionis, a fortiori sunt praccipua quam ea, quae dantur de caeteris virtutibus moralibus, quae non sung ad alterum. Et sic patet solutio ad primum.

V. Ad secundum dicitur ex Cajenano loco citato primae secundae, quod praecepta decalogi sunt prima, et magis communia praecepta inter ea, quae per legem aliquam jubentur, et ita debent tradi de his, quae communiter accidunt : et inter alia, quae accidunt communius quanto graviora, tanto prius prohibentur; et ideo ex genere suo peccata, quae sunt contra praecepta, primae tabulae quae sunt erga Deum, graviora sunt, quam ea quae sunt contra praecepta secundae tabulae, quae sunt erga proximum. Illa vero peccata, quae in argumento proponuntur sunt graviora, sed non prima, et communiora : et ideo de illis non dantur directe praecepta in decalogo, sed sub comminibus conti- religione. Ex alia vero parte superat nentur.

EXPENDITUR SECUNDA RATIO D. THOMAE.

VI. Secunda ratio, qua probat S. "homas conclusionem, talis est : La quae sunt ad finem, tanto sunt meliora, et perfectiora, quento propincuásra fini; sed virtutes morales (ut dictum est in praecedebtu articulo) sunt circa ea quae ordinantur ad finem ; ergo illae, quae magis appropinquant huic fini, sunt perfectiores. Major constat, quia ea, quae sunt ad finem, sumunt suam bonitatem, et perfectionem ex fine, si quidem fini primo et per se convenit bomum : ea vero, quae sunt ad finem, ex participatione finis, et non per se prima subt bona. Rursus; sed religio magis de propinquo accedit ad finem, qui est Deus, quam aliae virtutes morales, si quidem operatur ea, quae directe, et immediate ordinantur ad honorem Dei : ergo religio est perfectior inter alias virtutes morales.

VII. Contra hanc rationem guingue virtutes morales pugnant, quae principaliores quam religio videntur, et apud D. Thomam et secundum veritatem. Prima est, justitia legalis, quam D. Thomas dicit oraeclariorem inter (693) omnes virtutes morale, ut patet supra quaest. LVIII, art. XII. Secunda est misericordia, quam D. Thomas supra quaest. XXX; artic. IV, dicit secundum se esse maximum omnium virtutum; per comparationem autem ad habentem illam esse maximam inter omnes, quae sunt ad proximum. Et specialiter in solutione ad primum et secundum eam praefert sacrificiis, et Et voloperis exterioribus religionis. ligitur etiam ex illo Oseae VI, et Matth. IX : <u>Misericordiam volo, et non secri-</u> ficium. Tertia est humilitas, quam D. Thomas infra quaest. CLXI, art. V dicit, quod post virtutes theologicas, et post virtutes intellectuales, quae respiciunt rationem, et post justitiem, praesertim legalem, potior caeteris est humilitas. Quarta est poenitentia, quae satisfacit Deo pro peccato, et ita immediate ordinatur ad Deum ut ad objectum cui, et ex hac parte non est inferior illam, quia poenitentia est ultima dis-

Digitized by Google

-62 -597

#### DI SPUTATIO XIX. ARTICULUS VI.

positio ad gratiam, et ad reconciliationem Dei, et habet placare Deum offensum. qui est effectus nobilior quam colere. quia restituere honorem plus est, quam conservatum colere. Quinta est obedientia, de qua dicitur I Reg. XV : Melior est obedientia quam victima, et auscultare magis quam offerre adipen arietum.

VIII. Et confirmat hoc D. Thomas infre quaest. OV, articulo, in medio corpo- id quod debetur bono communi, dicitur ris ubi ait : " Quod per se loquendo laudabilior est obedientiae virtus, quae propter Deum contemnit propriam voluntatem, quam aliae virtes morales, quae propter Deum aliqua alia bona contemmunt. Unde D. Gregorius dicit in ultimo moralium, quod obedientia victimis jure praeponitur, quia per victimas aliena caro, per obedientiam vero voluntas propria ic D. Thomas qui etiam ibimactatur." dem articulo secundo ad secundum, ponit quod obedientia non est media inter duas malitias: et sic minus videtur habere medium quam religio, et consequenter magis accedere ad virtutem theologicam, et prae-lentius bonum sit Deus, cui subjicitur sertim ad cha ritatem, quia per obedientian habet homo idem velle, et nolle quod cui subjicitur subditus. E, ita respi-Deus; quod maxime spectat ad amicitiam.

## PRAEFERTUR RELIGIO JUSTITIAE LEGALI.

IX. Circa primam virtutem, scilicet justitiam legalem, Cajetanus hic censet perfectiorem esse religione : ejus vero sententiam communiter rejiciunt recentiores, ut Suarez lib. III de religione, cap. IX, et magister, Torres cap. VI, disputatione unica, et edesma in summa Hispanica, tract. IX, cap. I, ubi etiam pro se citat Aragon. Et Cajetamis quidem fundat suam sententiam in eo quod justitia legalis, et religio comparantur ut totum et pars, quia ad justitiam legalem pertinet ordinare et ferre leges circa ea, quae sunt religionis; Suarez autem non modicum laborat in intelligendo fundamentum Cajetani.

X. Quod tamen ut recte participatur, adverte quod justitia legalis cum sit virtus quae respicit bonum commune, et invenitur in subditis, et in principe, sed in principe quasi in ordinante active insum bonum commune, et ideo dicitur

esse in illo architectonice; in subditis vero, ut in passive ordinatis ad bonum commune et ita est in illis ministerialiter, ut locuitur D. Thomas supre quaest. LVIII, art. VI, guia videlicet borum commune, et pendet a principe, ut gubernatore illius, et respicitur a subditis, ut a (594) partibus ordinatis ad totum; et quia bonum commune ordinatur per letes, ideo justitia ordinans, et faciens justitia legalis, quia ut inquit ibi D. Thomas, art. V : "Per eam homo concordat legi ordinanti actus omnium virtutum in bonum commune." Cum ergo objectum hujus justitiae sit reddere debitum bono comuni, si consideretur praecise ut in subditis, qui solum respiciunt bomum commune, sicut partes totum, apparet grad excellentior sit religio quia haec habet reddere debitum Deo, quod est excellentius quam reddere debitum bono communi : praesertim in co, qui reddit hoc debitum tamguam pars, et inferior respectu boni communis, cum excelhomo ver religionem, quam bonum commune, ciendo utrumque bonum ex parte inferioris, qui ei subjicitur, sine dubio eminet religio.

XI. Caeterum Cajetenus non consideravit justitiam legalem solum secundum quod invenitur in subditis, quia in illis est secundario, et ministerialiter, ut dixi-mus ex D. Thoma, sed consideravit illam secundum suam principalitatem, prout invenitur in principe. It sic aliter redditur debitum bono communi a principe, quam a subditis. Intendit enim princeps conservationem boni communis ferendo leges, quibus homines regulentur ad faciendum ea, quae ad bomum commune pertinent. Ut autem conservetur bomum commune, oportet attendere omnia, quae in bono communi requiruntur, praesertim quantum ad duo. Primum, quod conservetur unicuique jus suum reddendo unicuique quod ei debetur; preecipuum autem debitum tam ex parte hominis privati, quam ex parte totius communitatis est honor Deo debitus, et ita ad justitiam legalem pertinet conservare bomm religionis, praesertim publicum, et quod a tota communitate debetur Deo.

XII. Secundum quod debet attendi, est 

ordo boni communis ad muum finem, qui est Beus; si enim bonum commune non ita ordinetur, ut in so attendatur ordo ejus ad finem suum, id est, Deus, ita quod omnia ordinentur ad bomum commune tali modo, quod non deordinentur a fine boni communis, qui est Deus, alias non poterit conservare bonum commune, si in ipso praecise sistat ordinatio principis, sed deviabitur facile ad hoc, ut pro fine habeatur ratio status communis, quae est pernicies reipublicae bene ordinatae, opertet ergo quod justitia legelis, si consideretur ut in principe tamquam virtus conservativa boni communis, non sistat in bono communi, ut in fine, sed potius ipsi bono communi reddat ordinationem ad suum finem, qui est Deus; quia hoc maxime debetur bono communi a principe, tamquam praecipuum debitum, sine quod non potest conservari. Legalis autem justitia respicit omne debitum bono communi; et hoc multo magis urget in justitia legali infusa, qualis est in principe gubernante Ecclesiam; bomum enim commune Ecclesiae ordinatum est a Christo Domino secundum excellentiorem rationem, scilicet ut fideles supernaturaliter gubernentur in ordine ad acquisitionem vitae aeternae, sicut dixit Petro Joannis ultimo: Simon Joannis amas me, pasce oves meas, QUASi in charitate fundando pasturam ovium, et regimen ecclesiasticum, seu potius decernens secundum charitatem esse ordinandum; neque enim charitas requiritur in praelato, ut vere praelatus sit. sicut dixit Wiclephus damnatus in Concilio Constantiensi, sed tamen (695) gubernatio spiritualis secundum charitatem ordinanda est, et sic saltem ista justitia legalis perfectior est religione, cum de religione ordinet modo altiori.

XIII. In summa justitia legalis reddit debitum bono communi; religio vero reddit debitum Deo; sed tamen religio reddit debitum solum uno modo, scilicet per subjectionem ad Deum : justitia vero legalis duplici modo. Nam prout in subditis reddit debitum subjectionis eo modo, quo pars debet ordinari ad totum, et observare ea quae ad bonum totius requiruntur. Unde aliqui existimaverunt justitiam legalem in subdito non distingui a virtupe obedientiae, ut Lessius probat libro I<sup>1</sup> de justitia dt jure, cap. I dubit III, num. XIX, sed falso quia obedientia solum respicit observantiam praecep-

torum, ut procedent a superiore, justitia vero legelis respicit ipsam communitatem, et comparat subditum non ut ad preecipientem, sed ut partem suo toti. Alii autem putaverunt justitiam legalem wsse.complectionem omnium virtutum in subdito, quatenus legi obtemperat, et in superiori quatenus legem facit observari, ut sentit custhacius, ethicorum cap. I et II; ibidem Buridanus quaest. IV et : Andreas a Vega 115. V in Concilium Tridentinum cap. IV quod tamen est expresse contra D Thomam super quaestionem LVIII, art. VI, et V ethicorum, lect. II, quia justitia legalis non estvirtus generalis per essentiam, sed per inverium; nulla enim datur virtus generalis per essentiam quae vere virtus sit, licet dentur aliquae conditiones virtutum generaliter transcendentes per omnes virtutes; de quo D. Thomas 1-2, quaest. LXI, art. III : quare justitia legalis respicit peculiare debitum, scilicet id quod debet pars suo toti in eo quod pertinet ad bonum commune.

XIV. At vero justitia legalis prout in principe non solum reddit debitum subjectionis, quaterus princeps debet ordinari, et subdi bono communi, sed etiam reddere bono communi conservationem omnis debiti recuisiti, et inventi in bono communi. Unum autem ex debitis, quod debetur bono communi, et requiritur ad ejus conservationem, est ut secundum Deum praevideatur gubernationi ejus non sistendo tamquam in fine in statu boni communis, sed ordinationem ejus ad ulteriorem finem, scilicet ad Deum, conservando. In hoc autem justitia legalis eminentius colit Deum, ruam religio, quatenus ei subdit non solum personam particularem, sicut facit re-Algio, sed totam communitatem, et bomum commune, non reddendo Deo debitum directe, sed reddendo debitum bono communi, cui debitum est ut subjiciatur Deo ab eo, qui gubernat illud. Et hoc est eminenter, et virtueliter Deum colere ad eum modum, quo Gajetanus dixit infra quaest. CVII, art. I, circa finem, religionem eminenter facere ea quae sunt pietatis, et observantiae. Sic justitia legalis in principe eminenter est cultus Dei, quatenus reddit hoc debitum bono communi, quod subjiciatur Deo : et

Digitized by **GO** 

#### DISPUTATIO XIX. ARTI CULUS VI.

tissima est, et probabilissima.

XV. Sed instabis : Nam justitia legalis tam in principe, quam in subditis, habet pro objecto cui bomum reipublicae, quod est bonum humanum, et non habet pro fine cui, neque pro fine intrinseco Deum; debet gubernari bomum commune secundum ergo semper est inferior religione; quin potius religio imperat illi, sicut et om- endo ei bonum commune. Et ratione prinibus aliis virtutibus, quia cultus divi- mi religio imperat justitiae legali, ramis non debet ordinari in bonum reipubli- tione secundi non, sed potius justitia cae, sed e converso; et ita situt relicio imperat omnibus virtutibus, etiam theologicis, quaterus potest ordinare oarum actus in cultum Dei, sic et justitiae legali (596) imperare potest ordinando bonum reipublicae ad cultum Dei. Semper ergo religio altiori modo imperat virtutibus, quam justitia legalis, cum haec imperet ordinando in bomum commune. illa vero rodinando ad cultum Dei. Et confirmatur, quia epiikia est virtus excellentior, quam justitia legalis ut determinat S. Thomas infra quaest. CXX, art. II. Et tamen epiikiam mullus ponit perfectiorem religione : ergo neque justitiam legalem.

XVI. Respondetur, quod justitia legalis prout in principe habet duo. Unum ex parte personae principis ; et hanc subjicit bono communi, sicut partem toti, quia princeps est pars communitatis, principalissma tamen ratione cujus fundatur in D. Thoma 1-2, quaest. XCVI, art. V ad tertium, quod princeps quantum ad vim directivam legis subditur legi propria voluntate, quod difficile est satis explicare; sed ex hac doctrina sumitur ejus ratio, quia (ut ibi dicit S. Thomas) princeps voluntarius, non coactus debet legem implere, id est, ex volunta ria electione, quae pertinet ad justitiam legalem, quatenus subditur ipsi bono communi, et legibus ejus ut persona quaedam est, et pars communitatis, non vero ex impulsu, et motione legis praecipientis; qua ratione hi, qui sunt inferiores obli- tat legem positam a superiori in casu, gantur bono communi. Aliud habet justiti- in quo illa lex deficit a ratione propa legalis ex parte boni communis, quatenus illi debet princeps bonam gubernatio- posita est, quia si (697) lex ponitur nem, et sic oportet, quod respiciat altiorem finem, quam ipsum bonum commune, scilicet Deum quod nisi respiciat gubernatio boni communis, declinabit in rati-Itaque princeps. et debet one status. debitum subjectionis bono communi, et de- re legem reddendi ei gladium depositum. bet debitum gubernationis, seu directio- Servit ergo epiikia pro subditis, non

It juxta primum debet persona prinnis. cipis subdi bono communi, sicut facit justitia legalis in subdito, et si habet inferiorem finem, quem religio, scilicet bonum commune : juxta secundum vero non habet inferiorem finem, quia altiorem finem, scilicet Deum, subjicilegalis ordinat de his quae pertinent ad cultum divimum externum; et ex ratione proprii debiti, quod reddit tono communi subjiciendo illud suo fini, non respicit inferiorem finem quem religio, nec inferiori modo imperat aliis virtutibus.

XVII. Ad confirmationem respondetur ex D. Thoma in loco citato in argumentis, solutione ad primum, quod Epiikia quodammodo continetur : " Qubjustitja legali, et quodammodo excedit eam. 1 enim justitia legalis dicatur, quae obtemperat legi sive quantum ad verba legis, sive quantum ad intentionem legislatoris, sic epiikia est pars quaedam justitiae legalis potissima pro ea parte. qua magis respicit intentionem legislatoris, quam verba legis. Si vero justitia legalis scrictius dicatur solum, quae obtemperat legi secundum verba legis, sic eplikia non est pars justitiae legalis, sed est pars justitiae communiter dictae, divisa contra justitiam legalem, sicut excedens ipsam." Sic S. Thomas, ubi satis patet loqui de justitia legali prout in subdito; sic enim obtemperat legi et attendit ad verba legis, et respectu talis justitiae legalis epiikia vel est principalior pars, vel principalior virtus, juxta distinctionem D. Thomae.

XVIII. Itaque epiikia, seu aequitas ad hoc ponitur, ut subditus praetermitter universalitatem suam secundum quam in universali, et occurit aliguando casus specialis, in quo observare legem esset malum, debemus tunc operari ex epiikia, et non ex lege. Sicut quando quis est furiosus, debemus praetermitte-Digitized by

pro principe proprie loquendo, in quo justitia legalis est supra verba legis, et facit rectam intentionem in gubernando bonum commune.

#### PRAEFERTUR MISERICORDIAE.

XIX. Circa secundam virtutem, scilicet misericordiam recolendum est id, quod dixit 5. Thomas supra articulo primo ad primum, esse aliquos actus, qui sunt elicitive a misericordia, et imperative a religione, ut visitare pupillos, et sub venire pauperibus. Quare virtus misub venire peuperibus. sericordiae anud D. Thomam inferior est religione ; imo, est inferior justitia, quia ut docet supra quaest. XXX, art. III ad quartum, misericordia secundum guod est ad alterum, est virtus moralis circa vassiones existens; moderatur enim duas tristitias, scilicet tristitiam de bono alterius quae est invidia, et tristitiam de malo alterius quae est nimia passio misericordiae opposita nemesi quae bitum alteri reddendum; et ita ez partristatur de bono indigene agentium, juxta illud Psalm. LXXII : Zelavi super iniquos pacem peccatorum videns. de quo D. Thomas supra quaest. XXXVI, art. III Quare tristitia de malo, et ad tertium. miseria aliena, quatenus moderationem habet ex electione rationis, accipit rationem virtutis, et dicitur virtus misericordiae. ut ait S. Thomas quaest. X de malo, art. II ad octavum. Quando ergo dicit D. Thomas loco citato in argumento, cuod misericordia secundum se est maxima (et nota quod non dicit maximam vietutem, sed solum misericordia est maxima) (y secundum se, non reduplicat spociem, et rationem misericordiae, ut est virtus moralis, et modera tur passiones, sed ut praecise habet hunc effectum, qui est subvenire miseriis, et defectibus alienis.

XX. Et hoc patet ex doctrina ejusdem S. Thomae I p. quaest. XXI, art, III ubi inquit, quod misericordia habet duo, et affici ad miseriam alterius per tristiam, et compassionem, et sic misericors dicitur quasi habent miserum cor, per affectum scilicet ad miseriam alterius: secundum habet operari ad depellendam miseriam alterius succurrendo illi. Et quantum ad primum, non est in Deo misericordia, nisi metaphorice, sicut et ita:

quantum ad secundum vero, proprie est in Deo misericordia, secuntum quod ordinat communicationem boni ad expellendum defectum creaturae : comunicare autem bonitatem, seu perfectionem ad expellendos defectus, non convenit cuicumque perfectioni, sed abundanti, et excellenti perfectioni, quae potest derivari ad alios. Et ideo misericordia, quae facit istem communicationem, dicitur maxima, id est, ma xima perfectio, seu praesupponens perfectionen ita magnam, guod possit ad alios derivari. Et sic dicitur proprium Dei misereri, cuia iosi soli convenit communicare perfectionem ad tollendos omnes defectus creaturae.

XXI. Ex qua etiam ratione sumitur, quod misericordia non est virtus ed alterum, quanvis sit in magnam utilitatem alterius, quia licet effectus, qui procedit ex misericordia, sit circa alterum, scilicet subvenire proximo, tamen objectum misericordiae non est dete objecti non est ad alterum, sed solum facit inclinationem ad subveniendum miseriae alienae, moderando passiones, (698) quae sunt circa alterum, scilicet tristitiam de malo, vel bono alterius; non vero respicit debitúm ad alterum ex parte objecti, licet actus ejus possit esse debitus ratione praccepti. Et quando dicit D. Thomas, quod in ordine ad proximum misericordia est potissima, seu potioris actus, non loe quitur de mixericordia xecundum speciem virtutis, ut versatur circa passiones, sed quoad effectum suum, gui in ordine ad proximum est potior, id est utilior, quia in ordine ad indigentem potior est sublevatio ejus indigentiae. Sicut etian philosophus dicit, guod philosophari est melius, quam ditari, sed non haic, id est, pauperi, et ideo signanter dixit D. Thomas, quod misericordia in ordine ad proximum est potissima, seu potioris actus, id est, utilioris effetus.

XXII. Quando autem D. Thomas ibidem praefert misericordiam sacrificiis, et operibus exterioribus religionis, ipse se expl icat dicens : " Deus non indiget sacrificiis nostris, sel vult sibi ea offerri propter nostram devotionem, et proximorum utilitatem. It ideo mise-Digitized by **C** 

ricordia, qua subvenitur defectibus aliorum est sacrificium magis ei acceptum utpote praximius utilitatem praximorum in-Ex guibus patet, guod miseriducens. cordia praefertur dacrificio exteriori non absolute, et quantum ad finem primarium religionis, qui est reddere Deo honorem, sed quantum ad secundarium quatenus deservit utilitati nostrae, quia ex sacrificio nihil utilitatis accrescit Deo, sed nobis. Et ideo, guando ex misericordia plus utilitatis accipitur, quia per illam subvenitur pauperi, ex hac parte preefertur sacrificio, non tamen simpliciter, quia excellentia, et perfectio simpliciter sumitur exprimario fine in religione, qui est subjici Deo per cultum.

XXIII. Veldicito, guod misericordia praefertur sacrificio exteriori, non misericordia ouomodocumque, ses quae ad modum sacrificii se habet, scilicet, quae est imperata a religione : talis enim includendo imperium religionis, etiam nobilitatem a religione participat, et addit id ouod misericordiae proprium est, sicque excedit nudum sacrificium exterius, ratione cujus acute dixit Augustimus X de civitate Dei, capit. V, quod : "Ubi scriptum est misericordiem volo, et non sacrificium, nihil aliud quan sacrificium sacrificio praelatum est. Et ex hoc accipitur intelligentia illius loci 0seae VI : Misericordiam volo, etc. Non enim fit ibi comparatio inter misericordiam, et sacrificium ex une parte, scilicet objecti specificae rationis utriusque: sic enim sacrificium praefertur misericordiae, sed sermo est de sacrificio, ut se tenet ex parte subjecti, prout scilicet exercebatur ab illis hominious modo indebito, et animo impio, putantes illis sacrificiis se explari. Quo pact o frequenter in Scriptura reprehenduntur sacrificia, ut Isaiae I : Quo mihi multitudinem victimarum vestrarum, dicit Dominus ? Plenus sumae et infra : Discite benefacere, quarite judicium, subvenite opresso, judicate pupillo, defendite viduam. et Mich. VI : Numquid placari potest Dominus in millibus arietum ? Indicabo tibi, o homo, guid sit bonum, et guid Dominus requirat a te : utique facere judicium, et diligere misericordiam.

XIV. Vel potest locus Oseae intelli-

buit allis, sed quam homo recipit a De-Et hanc misericordiam, quae est gra-٥. tia Dei misericorditer accepta a Dco, magis vult Deus, quam sacrificium. Et non dissonat a textu litterae haec expositio, quia paulo ante dicit : Misericordia vestra ut mubes matutina, et quasi ros mane vertransiens, etc. ouia misericordiam volui, et non sacrificium, et scientiam Dei plusquam holoceusta, ubi misericordia in primo loco accipitur pro gratia, quae tunc ad modum roris dicitur pertransire quando tam infirmo animo recipitur, quod in fervore tentationis perditur. Et est sensus, quod vult Deus, ut magis curent homines misericordiam gratiae conservare et retinere, quem in holoceustis, et sacrificiis multa impendere, juxta illud Psalm. L : Quonham si voluisses sacrificium decissem utique: holocaustis non delectaberis, sacrificium Deo spiritus contribulatus.

gi non de misericordia, quam homo tri-

599

#### PRAEFERTUR HUMILITACI.

XXV. Circa tertiam virtutem, scilicet humilitatem, sine dubio tenendum est esse inferiorem religione. Unde et ponitur a D. Thoma infra quaest. CLXI, art. III ad primum, differentia inter humilitatem, et religionem, quod per humilitatem subjicimus nos non solum Deo. sed etiam hominibus propter Deum; latriam autom seu religionem soli Deo debemus: perfectiori ergo modo subjicitur homo per latriam quam per humilitatem. Et ad ejus evidentiam considerandum est. quod duplex est subjectio hominis ad Una directa, et per se : alia in-Doum. directa, et ut removens prohibons. Direvte subjicitur aliquis Deo, vel per motum aliqualiter refugitivum, vel per motum simpliciter prosecutivum. Primo modo id facit timor reverentialis, quo considerat quis divinam eminentiem ut potentem infligere malum et sic domum timoris subjicit hominem Neo decundum quandam reverentiam, et includendo aliquid motus refugitivi, ut in superioribus emlicatum est. Per motum vero prosecutionis subjicitmus nos Deo, guando exhibemus illi debitam servitutem, et protestamur ejus excellentiam per hoc quod nos, et nostra ei subjicimus, ut

**-**58-699-700

supremo Domino, et hoc pertinet ad latri- ud resperit Deus, quem profunditatem am, quae per modum cultus respicit Deum. Indirecte autem, et per modum removentis prohibens subjicit nos Deo id, quod refraenat, et reprimit appetitum tendentem contra Deum, et impedientem subjectionem ad Deum, qui est motus praesumptionis seu nimia spes, quae est praesumptio, et superbia quae pertinet ad vim irascibilem, quae respicit bomum arduum, et excellens, de quo S. Thomas infra quaest. CLXII, art. III.

XXVI. Hanc ergo passionem, seu nimietatem spei, et praesumptionis tendentis ad excellentiam refraenat humilitas et ideo indirecte, et ut removens prohibens subjicit nos Deo, ut ait D. Thomas guaestione CLXI citata, art. V ad secundum. Et ita est virtus circe passiones existens, et pars potentialis temperantiae, quia ejus praecipuus actus est refraenare, et moderare illam pascionem, ut ibidem asserit sanctus doctor articulo quarto. Quare inferior est virtutibus directe tendentibus ad Deum, et\_reddentibus ei debitam subjectionem. "minet tamen inter alias virtutes, quae circa passiones sunt ex duobus : scilicet ex universelitate sua, et ex motivo a quo originatur. Ex universalitate quidem, quia non solum reprimit passionem praesumptionis in appetitu sensitivo; sed etiam et principaliter motum appetitus rationalis inordinate tendentem ad excellentiam spiritualem. Unde et superbia, quae contrariatur humilitati, in appetitu rationali est, et proprie reperitur in daemonibus, ut docet D. Thomas quaestione CLXII citata, art. III in fine corporis. Et ita humilitas, quae tali superbiae opponitur, in voluntate est subjective, (700) et participative derivatur ad appetitum sensitivum : et ratione hujus universalitatis ponitur ut dispositio removens prohibens ad omnes virtutes, quae proveniunt ex influxu Dei, ut loquitur S. Thomas citata quaestione CLXI, art. V ad secundum et quartum, quaterus scilicet evacuat omnom inflationem superbiae, et reddit hominem patentem, et subjectum, ut in cum influat gratia Dei, juxta illud Jacobi IV : Dous superbis reistit: humilibus auten dat gratiam. Qua ratione etiam Beatisaima Virgo Luc. I : <u>Respectit</u>, inquit, humilitatem ancillae suae, quia videlicet ut notavit Cajetanus loco proxime citato, ad tantam plenitudinem gratiae infundendam, guanta fuit in B. Virgine nihil ali-

humilitatis ejus, qua reddita est capacissima ad suscipiendam quasi in concavite maxima immensam gratiae magnitudinem, juxta illud Eccles. XXIV : Eco quasi trames aquae immensae de fluvio, ego quasi fluvii dioryx, et sicut aquaeductus exivi de paradiso.

XXVII. Ex motivo autem ex quo originatur humilitas, supereminet aliis virtutibus, quae gunt circa passiones, quia ut dicit S. Thomas infra queest. CIXI, art. I ad quintum, et art. II ad terti-Ratio subjiciendi se aliis per luum. militatem sumitur praecipue ex reverentia divina, ex qua contingit, ut homo non plus sibi attribuat, quam sibi commetit. It rations hujus motivi, a quo originatur humilitas preefertur virginitati, et propinquissima dicitur virtutibus theologalibus a D. Thoma in IV, dist. XXXIII, quaest. III, art. III ad It hoc ideo est, quia per husextum. militatem intendit homo subjicere se aliis, praesertim Deo, quod maxime contingit ex reverentia ad eum, cui se subjicit. It ex hoc accipienda est differentia inter humilitatem, et fortitudinem: quod motivum ad reprimendum appetitum excellentiae (quod facit humilitas) cum sit reverentia Dei, distinctum est a motivo, quo quis firmatur ad proseuquendos honores, quibus est dignus (quod facit magnanimitas) et ite sunt distinctae virtutes; cum tamen ad eamdem virtutem fortitudinis pertineat reprimere audaciam, et firmare animum contra timorem, quod utrumque fit ex codem motivo. De quo vide S. Thomam citata quaestione OLXI, art. III, et Cajetanum ibidem.

#### COMPARATUR RELIGIO POENITELTIAE.

XXVIII. Circa quartam virtutem, scilicet poenitentiam, plura theologi dicunt III p. quaest. LXXIV, art. II, ubi videri potest magister Nugno, et Suarez. Nos vero breviter duoudicimus. Primum, non esse admittendum ajetani sententiam loco citato tertiae partis, qui ut probabile existimavit quod virtus poenitentiae non distinguitur a religione, quia actus ejus, imquit, substantialiter est submissio voluntaria ad divinam mejesteten, et solum addit super allos

701-702 700

actus religionis, quod sit pro offensa Dei. Hoc autem non variat speciem actus religionis, quia etiam actus gratitudinis, et fidelitatis sunt actus religionis substantialiter, et tamen debitum gratitudinis erga Deum nascitur ex beneficio accepto, et fidelitatis ex promissione : ergo quod submissio confessionis, et satisfactionis nascatur ex debito offensae factae Deo non variat speciem re-Et ideo Suarez censet probaligionis. bilem sententiam Cajetani lib. III de religione, cap. VII, num. IX, sicut est probabile fidelitatem, et gratitudinem erga Deum non esse virtutes\_distinctas a religione. Caterum (701) <sup>S</sup>. Thomas expresse tenet oppositum. Nam loco citato tertiae partis ponit poenitentiam esse specialem virtutem. Et expressius illem distinguit a religione in IV, dist. XIV quaest. I, artic. I, quaestiuncul. VI, ex diversa ratione debiti, quae incenitur in religione et poenitentia, quia in religione homo est debitor Deo per hoc, in excellentia personae, sed fundata in quod ab illo recipit ut a primo principio : in poenitentia vero per hoc quod a Deo subtraxit, et in sum peccavit. Et idem habet dist. XV, quaest. IV, art. VII ad secundum.

XXIX. Nec\_satisfacit Cajetanus dicendo, quod S. Thomas loguitur de speciali virtute largo modo, sicut, inquit in ipsa doctrina D. Thomae posita est virginitas specialis virtus, quae tamen non est nisi religio determinata ad tam excellentem materiam. Hoc, inquam, praeterguam guod non satisfacit loco citato in quarto sententiarum in exemplo allato, contradicit sibi Cajetanus qui 2-2, quaest. CLV, art. III dixit, virginitatem esse speciem temperantiae, licet non per differentiam temperantiae sed religionis ab aliis distinguatur, sicut adulterium est species luxuriae, et tamen per differentiam injustitiae ab aliis speciebus luxuriae differt. Constat autem adulterium substantialiter esse actum luxuriae; ergo et virginitas substantialiter est species temperantiae, non religionis, alias esset nobilior humilitate, si substantialiter esset actus religionis, quod est contra D. Thomam supra.

tem, et gratitudinem ex una parte, et poenitentiam ex alia, manifesta est ex

tutibus, quae reddunt debitum alicui, fundatum in speciali ratione talis personae, non distinguuntur virtutes reddentes debitum, nsi distinguatur ratio fundans illud ex parte ipsius personae, ut patet in pietate. guae reddit debitum parentibus. Ex eo enim quod gratitudinem habeamis ad parentes, vel illis largiamur eleemosyna m, si sunt in necessitate, non distinguntur diversae virtutes pietatis, quie gratitudo, et eleenosyna non est ex se debitum fundatum in dignitate personae patris, quaterus pater est, s d est commune de se parentibus, et non parentibus. Unde talis diversitas debiti non variat speciem pietatis; sed elevatur illud debitum commune fundatum in actione, et non in persona, ad superius debitum, quod est pietatis. Sic similiter debitum religionis est debitum fundatum in excellentia persona, cui redditur, scilicet Dei. Unde illa debita, quae redduntur Deo non ut fundata aliqua actione, ut gratitudo, et fidelitas, quae fundatur in acceptione beneficii, et promissione, quando redduntur Deo non constituunt particularem virtutem, nec particulare debitum erga Deum, sed trahuntur ad debitum altius, quod est cultus divinus, sicut gratitudo erga parentes non est virtus particularis erga parentes, sed trahitur ad debitum pietatis. At vero poenitentia ex propria ratione sua habet debitum erga Doum fundatum in ipsa excellentia Dei alia ratione, quam religio. Et ideo distingui debet ab illa, non enim reddit Deo id, quod ei debetur, in quantum est primum principium creaturae, quod facit religio; sed quod debetur ei, in quantum est laesus, et offensus a creatura peccante per subtractionem debiti honoris : hoc autem non reddere Deo honorem, qui ei debetur ratione excellentiae divinae, sed sublatum resarcire. Lt si respicit excellentiam Dei offensam, quae fundattdebitum poenitentiae, non excellentiam Dei producentem, et ut (702) est peimum principium, quae fundat debitum latriae, et religionis.

XXI. Secundum, quod dicimus est, quod supposita distinctione poenigentiae a XX. Differentia autem inter fidelita- religione, neque approbanda est sententia Suarez lib. III de religione, cap. IX, num. XVII, neque magister Nugno II tomo, dictis supra articulo quinto, quia in vir-in tertia parte, quaest. LXXIV, ert. VI, Digitized by

<u>-70-</u> 702-703

dub. II, qui per extrema procedentes, primus, sine ulla restrictione posuit poenitentiam esse excellentiorem religione, quia attingit debitum magis rigorosum, et magis accedens ad perfectionem justitiae, quia jus divimum laesum magis debet resarciri, quam cultus : secundus vero, sine ulla distinctione dixit religionem esse excellentiorem Caeterum nos media via poenitentia. procedimus, nam poenitentia potest comparari cum religione acquisita, vel cum Si comparetur cum acquisita, infusa. poenitentie est superior religione, quia poenitentia intrinsece et er se est virtus infusa, ut tradunt communiter theologi III p. quaest. LXXXV, art. VI. Et videtur deduci evidenter ex principiis definitis in Concilio Tridentino, nam sess. XIV, cap. IV can. V, definitum est quod : "Qui dixerit contritionem non esse utilem dolorem, nec praeparare ad gratiam, anathema sit." Dispositio autem ad gratiam debet esse supernaturalis, cum inter dispositionem, et formam ad quam disconitur, debeat esse positiva proportio. Et ideo dicitur in eodem Concilio sess. VI, can. III. quod : "Si guis dixerit sine praeveniente Spiritus sancti adjutorio posse hominem poenitere, ut oportet, ut ei justificationis gratia infundatur, anathema sit." Est ergo poenitentia virtus supernaturalis infusa, et consequenter simpliciter excellentior religione acquisita. It in hoc castigamus senten tiam magistri Nugno, neque ejus ratio aliud convincit, quia religio, inquit, excellentiori modo reddit debitum Deo scilicet per se, poenitentia autem per accidens, id est, supposito peccato : nam ex alia parte simpliciter excedit, quia poenitentia reddit Deo debitum supernaturaliter; religio autem acquisita naturaliter.

XXXII. Si vero comparenus pocnitentiam cum religione infusa, sic religio est superior poenitentia. Et in hoc tenemus contra Suarez. Videtur tamen sententia D. Thomae loco citato, III p. art. VI, in fine corporis ubi inquit, quod : "Poenitentia quantum ad aliquid est prima inter caeteras virtutes ordine temporis; quantum ad ejus actum, qui primus occurrit in justificatione impii: sed ordine naturae videntur esse aliae virtutes priores; sicut quod est per se, est prius eo, quod est per accidens. Nam aliae virtutes per se videntur esse necessariae ad bomum hominis : poenitentia autem per accidens supposito peccato." Ubi sanctus doctor non solum comparat poenitentiam aliis virtutibus, quantum ad usum, ut explicat Suarez, si quidem quantum ad actum, seu usum dicit poenitentiam esse priorem; sed etiam quantum ad naturam, et nonusum, in quo dicit esse posteriorem. Et cum ordo naturae sit ordo perfectionis, poenitentia in perfectione posterior est aliis virtutibus.

XXXIII. Et hinc sumitur ratio hujus, quia religio et poenitentia, licet conveniant in objecto cui seu termino ad quem, tamen ex parte materiae et objecti quod, poenitentia non se habet directe, et immediate ad honorem divinum, sicut religio, sed quasi inchoative, et indirecte quatemus destruit offensam Dei, et peccatum quasi dispositive. Peccatum autem opponitur pluribus, et ideo a pluribus causis destruitur ad quas dicit ordinem poenitentia. Nam peccatum est actus (703) voluntarius circa aliguam materiam, quo homo constituit in creatura finem ultimum, quod est proprium Dei. Et pro ea parte, quae est peccatum in aliqua determinata materia, verbi gratia temperantiae, destruitur per oppositam virtutem in illa materia, scilicet temperantiam. Et pro illa parte, qua in illo finis ultimus constituitur, per charitatem destruitur, quae ponit finem ultimum in Deo. Et ideo displicentia praecise de peccato praeterito est inmediate actus charitatis, ut docet S. Thomas quaest. LXXXV, art II ad primum tertiae partis.

XXXIV. Denique pro ea parte, qua offendit Deum tollendo ab eo, id quod est proprium Dei, sic est explabile per actus ipsius peccantis, qui debet hoc resarcire, et pertinet ad poenitentiam; sicut etiam idem peccatum quaterus inducit maculam in anima, tollitur per gratiam. Hoc autem quod est tollere peccatum ea praecise ratione, qua expiabile est ab ipso, qui commisit, dicit quendam modum justitiae ad Deum valde imperfectum. Non enim pertinet ad poenitentiam tollere absolute, et quantum ad omnia peccatum, sed dispositive, et imperfecte, eo scilicet modo, Digitized by GOOGIE

quo explari potest ab ipso, qui commisit peccatum; hoc enim est essentiale pomnitentiae quod sit restauratio offensae per modum explationis ab ipso qui peccavit; qui autem peccavit, non potest perfecte reddere Deo justum rigorosum, sed imperfectissime dispositive. Unde ut perfecte fieret hoc justum, et tolleretur ex justitia peccatum, necessarium fuit, ut ille veniret, de quo simpliciter, et perfecte dicitur : Ecce qui tollit peccata mundi.

XXV. Poenitentia ergo non simpliciter tollit peccatum, sed disponit ad tollendum. It ideo necessaria est charitas, cuae ponendo finem ultimum oppositum, o tollat illud tamquam inducens formam oppozitam, et a pazsione Christi tollitur per justitiam perfectam. Et ideo aliter concurrit passio Christi ad tollenda pecceta, eliter charitas et gratia, et aliter poenitentia : religio autem non ut dispositio, sed ut per se, et directe reddit Deo honorem debitum a creatura, ut dicit D. Thomas in articulo, et ideo invenitur in statu innocentiae, et in Angelis et in Christo, in quibus tamen non ponitur poenitentia. Ex his patet ad rationem Suarez modo adductam.

XXXVI. Ad id vero, quod ab initio proponebatur pro hac virtute contra religiondm, etiam ex dictis respondetur, quod poenitentia non est ultima dispositio ad gratiam per se sola, sed ut conjuncta, et formata a charitate: sicut non quicumque calor est ultima dispositio ad ignem, sed calor ut octo, qui est conjunctus igni, et esse conjunctum est esse formatum. It ideo poenitentia sola, et secundum se indiget misericordia Dei, ut hominem justificet, quia per se sola non inducit debitum ad gratiam, alias gratia non esset gratia, et consequenter si non inducit debitum, expectat misericordiam, et illa adveniente formatur per charitaten, et fit diapositio ultima expellens peccatum. It ita dicitur in Concilio Tridentino sess. XIV, cap. IV : " Ita demum pracparat contritionis motus ad remissionem peccatorum si cum fiducia divince misericordiae confunctus fit." Non est ergo paenitentia ultima dispositio ad gratiam nisi ex misericordia Dei, ut formata charitate. De quo otiam videatur D. Thomas quaest. XXVIII de veritate, art. I ad octavum.

XXXVII. Quod denicue dico, ut rejicias sensum Suarez qui IV tom. III p. disp. VIII, sect. II, mum. III, dicit guod contritio ut formata supronit gratiam infudam et peccatum remissum, et ita non potest esse dispositio ad (704)remissionem peccati. Qui tamen non advertit, guod sicut dispositio ultima non dicitur formate, et ultima, quia supronit formam in esse perfecto informantem, sed quia ultimate conjuggitur illi; sic neque contritio formata supponit peccatum remissum in esse perfecto, sed ultimate conjungitur illi ex misericordia Dei. In dictis autem constat quod restauratio honoris divini laesi, cum non fiat a poenitentia perfecte, et simpliciter, St praescindit a charitate, sed solum inchoative, et dispositive, non est tantae perfectionis sicut religio, quae reddit honorem debitum a creatura perfecte. Quod autem restaurat honorem Dei laesum simpliciter, ut charitas et satisfactio Christi excellentior est raligione.

#### RELIGIO PRAEFERTUR OBEDIENTIAE.

XXXVIII. Circa quintam, et ultimam virtutem, scilicet obedientiam, illa expresse ponitur a D. Thoma inferior religione infra quaset. CIV, art. III ad primum, ubi inquit, quod obedientia procedit ex reverentia Dei sub religione. Et hoc ideo, quia obedientia solum respicit Deum ut praecipientem; habet enim servare praecepta Dei, vel superioris, quia praecepta sunt, et sub ratione praecepti. Unde sicut per religionem debet homo Deo cultum ratione primi principii, ita debet obedientiam ratione primi praecipientis, et primae coluntatis qui debet conformari per obedientiam.

XXXIX. Ad illum ergo locum primi Regum XV, respondetur cum D. Thoma loco mitato, quod ibi hon praeponitur obedientia religioni, et a ctivus ejus absolute, sed solum exteriori actui, qui est occisio victimae, quando ex vera devotione, et obedientia non fit, imo obedientia, quae praeponitur victimis (ut inquit D. Thomas) est obedientia, quae procedit ex reverentia Dei, et religione, non obedientia muda, et praecisa. It sic patet ad locum D. Thomae. Dicit enim obedientiam passe daudabiliorem aliis Digitized by

=14=.

0-705

virtutibus, quae propter Deum alia bona contemnunt, cum obedientia contemnat propriam voluntatem. Patet autem, auod religio etiam habeat subjicere voluntatem Deo excellentiori modo, quam obedientia, quia subjicit illam excellentiae Dei, non praecento. Unde non illi, sed aliis virtutibus, cuae voluntatem Deo subjiciunt preefertur obedientia. Similiter etiam interpretanda est auctoritas Gregorii sicut et illa primi Regun XV. VEL dic ex D. Thome, guod ad litteram obedientia praefertur victimae, non quomodocumque, sed quae fiebat contra mandatum Dei. ut fecit Saul contra mandatum Dei servans pecora Amalec ad victimas.

XL. Denique ad ultimum locum D. Thomae respondetur, quod ibidem expresse ponit obedientiam habere medium, non quidem secumbum circumstantias quanti, sicut de religio dixit articulo praecedenti, sed secundum alias circumstantias, ut si obediat quando non debet, vel qui non debet:

qua ratione etiam in poenitentia datur medium; ut si quis satisfacere velit Deo, quando non debet, vel quomodo non debet. Unde in Scriptura aliquorum poenitentia non probatur, ut Hebraeor. XII: Eseu non invenit locum poenitentiae, cuemquan cum lacrymis incuisisset eam: et II Macchab. IX : Orabat autem hic scelestus Dominum, a quo non esset misericordiam consecuturus. Quod vero dicit 5. Thomas obedientiam non habere medium inter duas malitias, hoc in virtute justitiae etiam invenitur, quia omne peccatum contra justitiam sive per excessum, sive per defectum est injustitia : et omne peccatum (705) contra obedientiam est inobedientia; non sicut in aliis virtutibus, ut fortitudo quae inter gimiditatem esst et temeritatem, et spes inter desperationem et oracsumptionem, quae sunt duae malitiae specie diversae in quantum extrema.

ARTICULUS VII.

## <u>Utrum religio habeat aliquem actum exteriorem.</u> seu aliquas exteriores caeremonias ?

I. In titulo ly exteriorem actum, intelligere actum corporaliter exercitum. Solet enim aliquando sumi soud D. Thomam actus exterior non pro actu corporali tentum, sed pro quocumque actu imperato, et actus interior pro imperante, quis imperatus semper est extra imperantem, et ab illo eriens, et ita comparatur ad illum ut exterior. Quod egregie notavit Cajetanus 1-2, quaestio XVIII, art, VI, ubi actus voluntatis interior dicitur se habere ut formale respectu exterioris. quia accipitur interior pro actu imperante, qui versatur circa finem; et exterior pro imperato, qui est circa ea, quae sunt ad finem. Et licet Suarez existimet omnem actum corporeum esse imperatum ab interiori, quidquid tamen sit de hoc, hic actus exterior non sumitur pro actu imperato a religione quomodocumque, sed pro actu corporeo, et sensibili : de hoc enim est specialis difficultas, an tali actu possit Deus coli, cum sit omnino incorporaus ?

II. Unica conclusione respondet S. Religioni conveniunt actus in-Thomas. teriores seu spirituales, et exteriores seu corporei; illi quasi principales, et per se, isti quasi secundarii, et ordinati ad interiores. Probat hanc conclusionem primo in argumento Sed contra ex illo Psalmo LXXXIII : Cor meum, et caro mea exultaverunt in Deum vivum. Ex quo videtur, quod Deus sit colendus, non solum actibus interioribus, qui pertinent ad cor, sed etiam exteriorious, qui pertinent ad carnem. Nec te moveat, quod exultatio in Deum videtur pertinere ad gaudium, qui es t affectus charitatis, ut determinat S. Thomas supra quaestione XXVIII, articulo primo; non autem ad cultum, et ita non bene probatur ex gaudio exteriori, et interiori in Doum cultus interior, et exterior. Hoc inquam movere non debet, quia saepe in sacra Scriptuta exultatio significat laudationem Dei, quae est pars cul-316 Digitized by **GOU** 

C MIX. ARTIOULUS VII. DI SPUTA ...

tus divini, ut Isai. XII : Emilta, et lauda habitatio Sion : Psalm. XXXII : Exultate justi in Domino, rectos decet collaudatio : et in Psalmo LXXX : Exultate Deo adjutori nostro : Jubilate Deo gacob, sumite paslnum, etc. et Luc. I : Eultavit spiritus meus in Deo salutari meo, ubi semper exultatio conjunfitur cum laude Dei. Et sic etiam hic exultatio cordis, et carnis ad Dei cultum pertinere intelligenda est, licet ex charitate, ut ait S. Thomas aut ex soe oriatur, ut interpretatur Augustinus Psalm. LIXXIII, juxta illud Roman. XII : Soe suadentes. Vel si exultatio in rigore sumatur pro gaudio, quod oritur ex charitate, aut spe, intelligimili, cuod sicut gaudium pertinet ad cor, et carnem, ita et cultus, qui ex tali gaudio frequenter oritur. Aut denique exultatio sumitur pro devotione, et alacritate animi in Deum, qua non solum anima, seu etiam ossa corporis per-Aundi videntur, juxta illud Psalmi XXIV;qui in universum abstulerint omne genus nima autem mea exultavit in Domino : omnia ossa mea dicent : Domine quis similis tibi ? Devotio autem, seu alacritas ista est actus religiones, et habet pro effectu lactitiam, seu exultationem ut (706) quaestione sequenti, articulo quarto dicitur; optime ergo ex tali exultatione probat S. Thomas conclusionem Silân.

III. Secunda ratio, qua ostendit D. Thomas conclusionem suam in corpore arti-infra tractabitur quaestione LXXXV. culi constat duplici syllohidmo in hunc modum : Reverentia, et honos, qui exhibetur Deo per religionem, non exhibetur. propter Deum, id est propter utilitatem Dei, sed propter utilitatem, et perfectionem nostram : sed perfectio, quam ex cultu, et honore Dei consequimir est sub-Deum verum, qui jussit sibi aedificari jici Deo; ergo modo quo mens nostra hata est subjici Deo perficietur per religionem. Major est certa, quia licet religio sit propter Deum tanquam propter finem, non tamen propter utilitatem aliquam, quae Deo proveniat ex actu religionis, cum in se sit plenus gloria :ergo utilitas, et perfectio quae ex tali actu acquiritur, cedit in nostram utilitatem, non Dei. Minor vero probatur, nam omnis res habens superiorem perficitur per hoc, quod subjicitur suo superiori; sicut corpus per hoc, guod subjicitur animae, et aer per hoc, quod subji-

citur soli illuminanti. Et hoc autem syllogismo procedit D. Thomas ad alium: Sed mens nostra non potest subjici, et conjungi Deo in hac vita nisi per manuductionem sensibilium, quia : Invisibilia Dei per ea, quae facta sunt intellecta, conspiciuntur, ad Rom. I, Ergo in cultu Dei necesse est uti aliquibus corporalibus quesi signis, quibus mens hominis excitetur ad conjunctionen. Dei habendam per spirituales actus. Ex quo alia consequentia infertur: ergo religio habet interiores actus quasi principales, et exteriores quasi secundarios, et ordinatos ad interiores.

IV. In hac ratione circa primum syllotur argumentum D. Thomae procedere a si- gusmum nihil difficultatis occurit. Circa secundum vero in prima consequentia occurrunt haeretici ; in secunda vero dubitatio metaphysica est, quomodo probetur exteriores actus esse vere actus religionis distinctos ab ejus materia. Quantum ad primum, et si non inveniam haereticos, exterioris cultus; hoc enim ipsa naturalis ratio dictare videtur, et sacra Scriptura plena est carroniis, et actibus exterioris cultus, cuibus in lege veteri colebatur Deus : aliquos tamen ex actibum visibilibus colendi Deum haeretici negaverunt; nam sacrificium visibile, quod in rigore et proprietate sit sacrificium in nova lege negaverunt haeretici nostri temporis, sontra quos deiffinitur in Concilio Tridentino sess. XXII, can. I, et

> V. Alii etiam haeretici abstulerunt templa, et omnia, quae in illis exterius celebrantur, ut Manichaei, qui, ut dicit Augustimus libro contra Adamantium probabant Deum veteris testamenti non esse templum. Quos secuti sunt Madenses, ut refert Castro lib, IV de haeresibus, verbo templum, et nostro tempore analaptis-Admittunt autem illa tantum ad contae. cionandum, et sacra ministranda Lutherani, et Calvinistae, contra quos disputat Bellarminus tom. I, controversia VII generali, lib. III, cap. I et II. Fundamentum sumunt ex illo Act. XVII : Deus non in manufactis templis habitat, aut manibus humanis colitur: et Joan. IV : Venit hora, et munc est, quendo neque in monte hoc, neque in Hierocolymis adorabitis Patrem. Spiritus est Dous : et eos, qui a-Digitized by GOOGIC

dorant eum, in spiritu, et veritate oportet adorare : et I ad Timoth. II : <u>Voto</u> viros orare in omni loco levantes puras manus, etc.

VI. Verumtamen hic haereticorum (707) error apertissime convincitur. In Scriptura enim fit mentio de ecclesiis in quibus Christiani conveniebant ex exteriorem cultum Dei exercendum, ut in primo ad Corinth. XI : Convenientibus vobis in ecclesia. etc. et infra : Mumquid domos non habetis ad manducandum, et bibendum ? Aut ecclesiam Dei contemnitis ? et cap. XIV : Fulieres in ecclesia taceant, non enim permittitur eis logui, turpe est enim mulieri logui in ecclesia. unde diffinitur in Concilio Grandrensi sub Sylvestro papa cap. V : " Si quis docet domum Dei contemptibilem esse, et conventus qui in ea celebrantur, anathema sit :" et cap. XX : " Si quis superhiae usus affectu conventus abominatur, qui ad confessiones martyrum celebrantur, et ministeria, cuae in eis fiunt simul cum corum memoriis exercratur, anithema sit." Denique probatur ex perpetuo usu Ecclesiae catholicae quem ita demonstrant ipsae antiquissimae Occhesiae, quae nunc extant ut proinde ab hac haereticorum disputatione nociva, et otiosa supersedendum sit; sicut et ab aliis controversiis quibus fidem impugnant junta illud D. Smbrosii dictum in sermone de sanctis Nazario, et Excelso: " Magni periculi res, est, si post prophetarum oracula, post Apostolorum testimonia, post martyrum vulnera, veterem fidem quasi novellam discutere praesumas, et post tam manifestos duces in errore permaneas, et post morientium sudores otiesa disputatione contendas."

VII. Ad loca sacrae Scripturae facilis est responsio. Nam D. Paulus Act. XVII sensum suum explicavit, dicens : <u>Non in</u> manufactis templis habitat, aut manibus humanis colitur, indigens aliquo. Sensus ergo est, quod colitur Deus ex indigentia cultu exteriori, guia nihil gloriae sibi inde accrescit quantum ad perfectionem, sed solum additur quaedam extrinseca denominatio, ed quod nos colamus illum. quod est in nostram utilitatem, ut dicit S. Thomas in articulo ad illud Joannis IV : Spiritus est Deus, etc. Sufficienter respondet hic S. Thomas solutione ad primum. It praeterea dicitur, quod in illis verbis significavit Christus secundum modum allegoriae tollendam esse adorationem non quantum ad illum locum, sed quantum ad ritum Judaeorum, et Samaritanorum, quo in illis locis colebant Deum, et secundum sensum moralem docuit, quod veri Christiani, et cultores Dei ea, quae ad cultum Dei spectant magis secundum spiritum, et gratiam, quam secundum leges, et caeremonias implere debent: non tamen negat, quod secundum spiritum talem gratiae exteriora epera cultus divini facturi sunt.

VIII. Ad illud Apostoli I ad Timoth. II respondetur, vel loqui Apostolum de oratione mentali, quae omni loco fieri potest, ut interpretabatur ibi D. Thomas lectione secunda. Vel si accipiatur de oratione externa, ly omne non distribuit absolute, sed secundum accommodationem pro omni loco apto, et destinato ad orandum, quod maxime sit in ecclesiis, quae sunt domus orationas. Denique ut melius intelligantur antiqui patres, qui de hoc re loquuntur, observa, quod aliquando sumunt templa in significatione stricta, prout sunt loca ordinata ad sacrificium, et sic, sicut soli Deo, et non sanctis debetur sacrificium, similiter et templum. Quo sensu loquitur D. Augustinus VIII de civitate Dei, capite Ultimo, et alibi saepe, negans temola martyribus. Aliquando vero sumunt templa prout in usu erant apud gentiles, et distinguuntur contra ecclesias Christianorum, vel synagogas Judaeorum: (708) et sic aliquando neganttempla Christianis. Quo sensu dixit Hieronymus in epistola ad Raparium Julianum Augustum Christi ecclesias aut evertisse, aut in templa convertisse : et Optatum lib. VI : "Quis nostrum, inquit, templum intravit ?" Qua ratione etiam olim Christiani a gentilibus reputabantur ut atheistae, quia templum non habebant, ut objicitur illis a caecilio apud Minutium Felicem. Sed ut ab ista haereticorum faece ad nostram theologiam revertamur, guantum ad secundam consequentiam D. Thomae quae infert, debere dari exteriores actus religionis ut secundarios, occurrit dubium.

Digitized by Google

# UTRUM ACTUS EXTERIORES SINT PROPRIE. TT JLICITIVE VIRTUTIS RELIGIONIS ?

IX. Sensus est an isti actus exteriores de quibus hic agitur sint solum signa actus interioris ut videtur insinuare D. Thomas, vel sint actus proprii, et eliciti a religione; actus enim elicitus ab aliqua virtute debet distingui a materia, et objecto talis virtutis. Actus autem exterior est materia, et objectum virtutis, et actus interioris, ut docet S. Thomas 1-2, quaest. XX, art. I ad primum : ergo actus exteriores non sunt proprie actus religionis, sed solum materia, vel signa interioris ac-Propter guod Suarez libro II De tus. Religione, cap. II et III censet omnem actum externum religionis esse imperatum ab illa, non elicitum proprie lolicet guando isti actus exterguendo : ni non fiunt ab alia virtute distincta a religione, appellentur proxime imperati ab illa. Ino addit capite II, mum. II omnem actum, qui est cultus Dei, non esse elicitum a religione, sed actum elicitum esse solum affectum colendi Deum, ipsum vero cultum esse materiam, talis effectus : diciturque materia, quaternus subjicitur virtuti : dicitur vero actus, quatemus ab illa efficitur saltem remote, et imperate.

X. Itaque apud Suarez solum invenitur tanquam actus proprius, et elicitus a religione affectus colendi Deum, qui affectus (ut dicit loco citato cap. I, mum. X) includit, omnes actus voluntatis, qui sunt circa cultum Dei; scilicet amorem, desiderium, propositum, intentionem, electionem, imperium, etc. Quae ounia, inquit, ad religionan pertinent. Nec tamen negat actus aeterci mediantibus actibus elicitis, ita quod actus oliciti a roligione sint illi affectus interiores colendi Deum : et isti efficiunt, et influent in actus externos, ut in effectus, dicunturque materia virtutis, sicut effectus est materia circam quam causae efficientis. Ita libro I, cap. VII, mumero II.

Xï Caeterum nos supra articulo quarto satis ostendimus ex D. Thoma quemcumque actum externum, si non habeat aliam speciem moralem, quam religionem, elicitive procedere a virtute religionis

et ideo sententia ista Suarez admittenda non est D. Thomas autem in hoc articulo intelligendus est de actu exteriori proprio, et elicito a religione. De hoc enim erat difficultas specialis an scilicet haberet religio actum corporalem; non vero an imperaret actum corporalem. Praesertim cum plurimi actus corporales inveniantur, qui non habent aliam speciem, quam rationem cultus, sicut sacrificare, et adorare pomuntur supra articulo primo elici a religione, et similiter in III, dist. IX, quaest. I, art. I, quaestiunc. II. Et ita fatetur D. Thomas dari aliquos actus cornorales elicitos a religione; ergo quod sint exteriores, et corporales, et secundarii, non tollit, quod sint eliciti.

.75

08--709

XII. Ut autem intelliganus, guomodo actus exterior dicatur materia, sou objectum virtutis, vel actus interioris, et simul sit actus elicitus a virtute, nota egregian doctrinem S. Thomas in III. dist. IX, quaestione I articulo I, quaestione I, in principio corporis, ubi loquens de religione inquit : "Servitium, vel obsequium, quod Deo debetur, speciali nomine nominatur, et dicitur latria. Hoc autem nomen tripliciter sumitur : quandoque enim pro eo, quod Deo in obsequium exhibetur, sicut sacrificium, genuflexiones, etc. quandoque autem pro ipsa echibitione; quandoque vero pro habitu, quo exhibetur obsequium. Primo modo, latria non est virtutis, sed materia virtutis : tertio modo est virtus." Haec D. Thomas. Ix quibus verbis colliginus, quod esse actum religionis, et esse materiam circa quam religionis, distinguentur, sicut exhibitio active et passiva obsequii, seu cultus et servitutis. Ita quod res exhibita in obsequium sive sit operanos fieri a religione : sed dicit effi-tio, sive res elique, est materia virtutis, et dicitur obsequium objective. Ξ.x. hibitio autem activa, qua exhiberris talem materiam, est actus. Sicut autem quando materia exhibita in obsequium Dei est aliquod spirituale, nempe guando actum mentis, vel potius ipsam mentem echibemus Deo per orationem, et devotionem, actus exhibens debet etiam esse spiritualis, ita quando res exhibita in obsequium Dei est aliquid corporale, oportet quod actus exhibens non sit tantum corporalis, sed stiam spiritualis. It ita in ipsis sensibilibus, et corporalibus invenitur exhibitio activa, seumactus annibens, et

invenitur exhibitio passiva, seu res exhibita. Et hac ratione invenitur ibi distinctio inter materiam, et actus : materia in quantum est aliquid exhibitum; actus autem, in quantum est exhibitio habens pro objecto ipsam materiam exhibitam, quae cedit in cultum Dei.

XIII. En his colliginus primo, quid intendat D. Thomas in hoc articulo guando distinguit inter actus interiores tamquam primarios et per se, et exterio~ res tamquem secundarios. Mon enim vult dicere, quod actus interiores sint affec tus exhibendi Deo cultum, et exteriores sint materia exhibita Deo per tales ef-Intelligi enim non potest fectus. quod detur aliquid corporale exhibitum passive, nisi detur exhibitio corporalis activa, et consequenter actus corporalis, qui non sit materia. Sed sensus D. Thomae est, quod aliqui sunt actus interiores, qui sunt spirituales, et quantum ad exhibitionem activam, et quantum ad psasivan, id est, in quibus, et res exhibita in obsequium Dei, et actus exhibens sunt aliquid spirituale, sicut oratio et devotio. Et isti actus dicuntur principales in religione, quia Deum, qui spiritualis est, colunt in spiritu, qui est res principalius subjecta Deo. Alii vero sunt actus exteriores, quantum ad rem exhibitam et quantum ad exhibitionem, qua exhibent in obsequium Dei aliquid corporale, ut sacrificium, genuflexio, etc. Et isti sunt minus principales, quia per illos protestamur supremum dominium Dei actu quodam sensibili, cuo manuducimur ad subjiciendum nos spiritualiter Deo, quia non solum spiritu, sed et corpore debemus subjecti ei esse.

XIV. Qui modus explicandi expressius ponitur a D. Thoma in III, dist. IX, queest. I, art. III, quaestiunc. I. Ipse ergo actus extermus exhibens tale obsequium Deo, in quantum exhibens (710), est actus elicitus a religione, et habet speciem moralem virtutis effective productam a religione; res autem, quae exhibetur in cultum Dei per talem actum, verbi gratia res, quae est sacrificata, est materia circa quam talis actus; et quia importat subjectionem corporalem dicitur esse signum spiritualis subjectionis; et sic distinguitur actus elicitus exterior a materia, et objecto, cir-

ca quod versatur. It quando D. Thomas dicit in quaestione XX citata primae secundae, guod actus exterior est objectum voluntatis, et actus interioris, non loguitur de actu exteriori ut actio et exhibitio activa est in executione, et elicientia, quin potius in hoc sensu expresse dicit actum exteriorem esse effectum voluntatis, et sequi voluntatem : sed loguitur de actu exteriori, ut includit materian, seu objectum suum, quod mediante actu exteriori attingitur a voluntate, et actu interiori. Verbi gratia furari, et occidere non sunt objectum voluntatis solum in quantum actus sunt quoad exercitium, et elicientiam, sic enim sunt effectus voluntatis; sed ut per illos attingitur materia, et objectum furti, vel occisionis : et hunc sensum expressit ipse doctor senctus in loco citato in tortio sententiarum, art. I, quaestiunc. I ad secundum dicens : "Quod licet virtus habeat quod sit virtus ex actu interiori, tamen quod sit determinata virtus habet ex actu exteriori, quia nostra electio determinatur per actum exteriorem, qui elicitur, secundum quem attingit virtus propriam materiam, vel objectum ex quo specifica tur actus, vel habitus."

XV. Si ergo per exteriorem actum, ut dicit D. Thomas attingitur materia, et objectum specificans, ipse actus exterior non est materia, et objectum interioris, in quantum actio est in exercitio, sed ut includit objectum, et materiam suam conformen, vel difformem rationi, a quo specificatur actus. Et ideo bonitas, vel malitia ex objecto prius invenitur in actu exteriori, quam in voluntate quantum ad apprehensionem rationis quae talem actum faciendum proponit voluntati in eliciendo actum, et exequendo. Actus exterior, verbi gratia furti accipit suam speciem a voluntate effective; objective vero a suo objecto, vel materia, ut difformi, vel conformi rationi. Similiter ergo actus exterior religionis effective, et elicitive habet speciem suam a religione interiori: objective vero a materia debita, et oblata in cultum Dei. 10.0 M fit, quod multi ex illis affectibus internis numerati a suarez ut propositum. desiderium, et amor colendi Deum, non sint perfecti actus religionis, sed inchoative, quia non sunt formalis reddi-Digitized by

-76-

tio, et exhibitio cultus sive in materia corporali, sive spirituali, sed origo, et inchoatio reddendi.

XVI. Colligitur secundo contra Suarez, quomodo cultus possit esse actus elicitus a religione; cultus enim est idem quod obsequium, et ut diximus ex D. Thoma licet obsequium ut exhibitum sit materia religionis, tamen exhibitio est ejus actus : et ita cultus sumptus pro exhibitione activa est actus elicitus religionis. Dicere autem quod est imperatus, guia fit mediante actu interiori, improprium est. Licet enim actus exterior quantum ad emanationem, et efficientiam dicatur mediatus, et secundarius; quantum ad speciem tamen moralem dicitur immediate elici a virtute, ut ipse sanctus doctor dixit supra articulo primo ad primum, quia scilicet non habet aliam speciem quam illius virtutis. Ut ergo actus sit imperatus non sufficit esse mediatus quomodocumque, sed quan-

tum (711) ad spacien; quando videlicet ab imperante solum habet ordinationen ed aliquem finem, speciem vero ab alio principio. Et ex hoc explicabis D. Thomam quando in II, dist. XXV, quaest. I, art II ait, quod motus corporalis est ab appetitu, ut imperat motum, et a virtute affixa corpori ut ab exequenti. Non erim negat, quin aliquando actus corporalis possit esse elicitus a voluntate quantum ad speciem moralem, quem illi praebet effective; licet non quantum ad rationem corporeitatis, et naturalitatis, quam habet; quantum ad hoc enim non elicitur immediate a voluntate. Quomodo vero dividantur actus interio res, et exteriores religionis, dicevus in initio sequentis quaestionis, et similiter guomodo in aligua virtute distinguantur actus et effectus, qui non sunt actus, dicemus in articulo quarto sequentis quaestionis.

#### Articulus VIII.

#### <u>Utrum religio sit idem sanctitati ?</u>

I. Proponit S. Thomas hunc articulum occasione doctrinae traditae supra, qu. LXXX, art. I; ibi enim in quarto argumento numerando partes principales justitiae, quas ponit Andronicus, ponit inter illas eusebiam, et sanctitatem, cui argumento satisfaciens D. Thomas et admittens enumerationem positam ab illo auctore, inquit, quod : "Musebia dicitur quasi bonus cultus; unde est idem quod. religio. Et ad idem reducitur sanctitas, ut postea dicetur, " addit sanctus Quod ergo ibi promisit agere de doctor. sanctitate hic adimplet, guia non loguitur de sanctitate supernaturali, quae fit per infusionem gratiae, sed de sanctitate, quae est virtus observandi ea, quae sunt justa apud Deum; de hac enim loquebatur Andronicus, qui supernaturalem non agnovit. Et in ipsis supernaturalibus aliud est sanctitas gratiae, aliud sanctitas cultus supernaturalis pertinens ad religionem infusam sicut sanctitas cultus naturalis pertinet ad acquisitam. De sanctitate ergo quoad observantiam divini cultus, et de qua loquebatur Andronicus praesens artitulus procedit.

II. Ex articulo elicio quatuor conclusiones. Prima : Sanctitas ex etymologia nominis duo importat scilicet munditiam, et firmitatem. Secunda conclusio : Sanctitas in homine dicitur per quam mens hominis seiosam, et suos actus Tertia conclusio : Sancapplicat Dec. titas non differt a religione secundum essentiam: sed solum ratione. Quarta in solutione ad primum : Sanctitas secundum essentiam est virtus specialis, et secundum imperium generalis ad omnes actus virtutum. Principalem conclusionem, quae est tertia probat S. Thomas. Primo in argumento Sed Contra ex illo Luc. I : Servianus illi in sanctitate, et justitia. Sed servire Deo pertinet ad religionem, ut dictum est supra ad primum ad tertium, ergo religio est idem sanctitati. Sed in probatione statim se offert palmarius defectus. Nam pari modo posset inferre S. Thomas in consequenti : Ergo religio est idem justitiae, nam in illa auctoritate utrunque dicitur : Servianus illi in sanctitate, et justitia : ergo si ex hoc licet inferre quod religio est idem sanctitati, licebit etiam inferre, quod est idem jus- 18-

1-712-713

titiae. Deinde, quia servire Deo in sanctitate, et justitia potest intelligi quod serviamus illi in sanctitate tamquam materia cultus, vel tamquam dispositio, qua disponitur animus ad bene serviendum (712) Deo unde ergo constat, quod servire in sanctitate sit idem quod servire in religione, qui est habitus efficiens servitutem Dei : praesertim cum justitia qua servimus Deo, non sit ipsa virtus religionis serviens, sed materia, vel dispositio recta ad serviendum

III. Nihilominus probatio S. Thomae ut efficax defendenda est, advertendo solum formalitatem, et proprietatem loquendi Scripturae. Non enim accipi debet ly justitia pro justitia, quae est virtus specialis distincta a religione et sanctitate, sed de justitia ad Deum; dicit enim : In sanctitate, et justitia coram ipso. Justitia autem coram Deo debet sumi pro justo erga Deum, et hoc justum ad religionem, et sanctitatem pertinet, quia ut dicit Andronicus citatus in primo argumento hujus articuli : "Sanctitas est faciens servantes ea, quae ad Deum sunt justa :" et idem dicit D Thomas lect. I, ad Roman. XII, quod sanctitas servat ea, quae ad Deum sunt justa. Vel si in alia explicatione justitia sumatur pro justitia, quae est circa homines, ut videtur velle D. Thomas in catena suora, capite primo Lucae, non sumitur pro justitia praecise, sed ut fit coram Deo, quod est justitia imperata, et perfecta a sanctitate, et religione, quia solum ut imperatur a sanctitate fit ad hoc, ut placeat Deo, non hominibus quod est servire in justitia coram Deo. Et quocumque modo ex his duobus accipiatur probatio S. Thomae optime currit. Nam si justitia accipiatur ibi pro justitia erga Deum, seu observatione justi ad Deum, est idem guod sanctitas. It sic in consequentia potest optime inferri, quod religio est idem per essentiam cum justitia ista, sicut et cum sanctitate, quia talis justitia, et sanctitas idem sunt, et solum differant sicut definitio, et definitum, quasi sit sensus in sanctitate, qua est justitia coram ipso: si vero sumatur ibi ly justitia pro justitia erga homines, quae tamen imperatur a sanctitate, sic servire Deo in justitia religionis est idem cum justitia

quantum ad imperium, et perfectionem, non tamen per essentiam, sed cum sanctitate religio est idem per essentiam, quia religio, et sanctitas est illa, quae perficit, et imperat tali justitiae, et sic est idem cum religione per essentiam, et cum justitia per imperium.

IV. Ad secundum dicitur, quod servire Deo in sanctitate, ly in sanctitate non potest ibi sumi nisi in vi causae efficientis ipsum servitium, et obsequium Dei, quia ut constabit ex dicendis sanctitas est per quam homo applicat mentem suam Deo firmiter, et munde; quae applicatio nonnisi efficienter se habet ad obsequium Dei. Ex significatione ergo sanctitatis explicanda in corpore articuli hoc praesupponit D. Thomas, et hoc ipsum facit justitia si accipiatur pro justitia erga Deum : non autem id facit justitia erga homines. Et ideo aliter se habet sanctitas ad servitium Dei et aliter justitia, quae est erga homines.

## QUOMODO SANCTITAS IMPORTET MUN-DITIAM. ET FIRMITATEM.

V. Circa primam conclusionem nil quoad etymologiam sanctitatis hic scribendum occurrit, qui voluerit consulte magistrum Torres supra hunc articulum erudite disserentem de isto puncto. Illud solum restat explicare, guid sint illa duo, quae importat sanctitas. Dicit enim conclusio D. Thomas, quod importat duo, scilicet munditiam, et firmitatem. Explicare ergo oportet, quid sint, et in quo consistant ista duo, an videlicet sint actus, vel habitus, vel (713) modi ex quibus sanctitas coalescit. It quidem magister Torres citato numero XIII videtur velle, quod munditia sit aliquid pracreguisitum, et antecedens ad sanctitatem, ut quaedam dispositio. Oum enim sanctitas applicet mentem Deo, non debet applicare illam nisi mundam, et puram. Et ita puritas praesupponitur ad sanctitatem, et est effectus quidam relictus ex omnibus virtutibus, quia cum virtutes habeant depurare et ordinare affectus nostros, et passiones, tunc dicitur esse munda, quando non est affecta rebus inordinatis : inguinatio enim mentis affectus ejus est ad inferiora, et immundiora ex quorum amore inordinato coinquinari

Digitized by Google

dicitur, juxta illud Oseae IX : Facti sunt abominabiles sicut ea, quae dilexerunt. Talem ergo munditiam, et puritatem supponit sanctitas, et tunc applicat, et refert ad Deum mentem mundam; quae munditia dicitur effectus, seu dispositio quaedam relicta ex virtutibus quia ex eo quod depurantur affectiones ab inordinatis rebus, relinquitur mens sic disposita, sed seu habens hunc effecctum, et dispositionem, quod est esse puram

VI. Cacterum hoc amplius oportet ex-Est enim notanda solutio ad plicare. secundum hujus articuli, ubi ait S. Thomas, quod temperantia munditiam quidem operatur, non temen ita quod habeat rationem sanctitatis, nisi referatur in Deum sicut otiam dicit Augustimus quod, virginitas, non quia virginitas, sed quia Deo dicata est, honoratur. Ex quo colliginus, quod munditia, ut ad sanctitatem pertinet, pendet ex duobus, scilicet a virtute operante munditiam, quae est temperantia, et caeterae virtutes, licet per antonomasiam attribuatur temperantiae, et pendet ab eo a quo talis munditia refertur in Deum. Et sic munditia quantum ad ista duo, scilicet. ut munditia relata in Dowm, pertinct ad sanctitatem : et pro illa parte, qua est munditia praecise, non habet aliud, quam revellere immunda, et impura. Ξ÷ ita repellere affectiones immundas per tinet ad omnes virtutes, et speciali modo ad temperantiam, ut probatum est, et prout sic puritas non est habitus operativus, aut actus, sed dispositio quaedam tamquam effectus relictus ex ordinatione virtutum, quia munditia ista pertinet ad pulchritudinem spiritualem animae, quae importat debitam proportionem affectionum secundum rationis claritatem : et talis pulchritudo est effectus honestatis generaliter acceptae, quae est conditio omnium virtutum, ut docuit S. Thomas infra quaestione CXLV, articulo I et II, praesertim ad secundum. Pulchritudo autem non est dispositio operativa, sicut patet in pulchritudine corporali, ut dicit S. Thomas 1-2, quaestione L, art. I. Pro illa vero parte, qua munditia refertur, et applicatur ad Deum, sic non est effectus omnium virtutum, neque antecedit sanctitatem, sed est effectus sanctitatis. Itaque puritas, seu munditia prout dicit recessum

ab impuritate, et depurationem ab affectibus inordinatis, pertinet ad alias virtutes ordinantes istos affectus; prout vero dicit accessum ad terminum totius puritatis, qui est Deus, per subjectionem, et obsequium ejus, sic pertinet ad sanctitatem, et ex hoc magis purificatur mens hominis, sicut nobilitatur quis ex eo, quod serviat regi. Ξt ita ista puritas est effectus sanctitatis, sicut dispositio quaedam relicta ex conjunctione servientis cum suo superiori. Non ergo munditia, quan importat sanctitas est omino praesupposita ab ipsa, sed etiam principaliter effecta ab ipsa.

VII. Circa firmitatem, quam sanctitas importat, advertit magister (713) Torres guod illa negue est conditio generalis omnium virtutum (si quidem omnis virtus firmitatem habet in eo quod non cedit suo contrario, de quo D. Thomas -1-2, quaestione LXI, articul. III,) neque est particularis illa conditio virtutis fortitudinis, qua firmatur animus contra timores: aut est virtus specialis secundaria, et potentialis fortitudinis, quae dicitur firmitas, seu perseverantia de qua D. Thomas infra, quaest. COXII, art. II : sed firmitas sanctitatis, inquit magister Torres, est firmitas operis, quo quis se dedicat Deo, et ita est actus guidam sanctitatis : potest ergo dici firmitas depurationis resultans ex applicatione activa, et positiva mentis ad obsequium Dei. Casterum hoc ultimum explicatione indiget. In his enim, quae applicantur Deo per sanctitatem, duplex firmitas consideratur. Una ex parte subjecti, scilicet, quod subjectum maneat firmiter applicatum, et ligatum Deo : alia ex parte objecti, scilicet, quod applicetur ei, quod est omnino immobile, et firmum, licet ex parte subjecti possit deficere. Applicatio ergo mentis, vel alterius rei ad obsequium divinum est actus sanctitatis, sed non semper importat firmitatem ex parte subjecti, nisi quando per modum consecrationis, vel promissionis res aliqua depuratur, et applicatur Deo, tunc non taliter firmatur subjectum firmitate morali obligationis, quod non potest retrocedere, nec desistere ab illa applicatione sine peccato; sicut quando quis per votum se obligat, sive tantum promittendo, sive ctiam tradendo o It si-

77 71

-80 714-715

militer guando aliqua vestis, aut vas consecratur cultui divino, tunc enim non licet in profanos usus convertere, quia per consecrationem ligatur Deo. At vero ut sanctitatis actus sit firmus, non requiritur ista obligatio ex parte subjecti, sed sufficit firmitas ex parte objecti, scilicet Dei, ad quem tendit applicatio sanctitatis. ET ita D. Thomas in praesenti articulo octavo, in medio corporis dixit, quod : "Firmitas exigitur ad hoc, quod mens applicetur Deo. Applicatur enim, inquit, sicut ultimo fini, et primo principio. Hujusmodi autem oportet maxime immobilia esse," ubi S. Thomas probat firmitatem applicationis ex firmitate, et immobilitate primi principii, et ultimi finis. Haec autem immobilitas tenet se ex parte objecti cui mens applicatur : ergo firmitas sanctitatis ex parte objecti sumitur. Et quia actus sanctitatis tendit ad tale objectum, de se petit illam firmitatem; licet ex parte subjecti non semper eam habeat. Sicut de charitate cujus exemplum affert hic S. Thomas constat, quod quantum est ex se firma est, eo quod unit nos Deo, licet ex parte liberi arbitrii possit deficere, ut optime explicat ipse sanctus doctor ad Rom. VIII, lect. VII in fine.

VIII. Et hinc colliges quare firmitas sanctitatis quando non est firmata voto, vel consecratione, non inducit ejus fractio peccatum mortale, sed ad summum veniale; in quo tamen valde torquetur magister Torres. Sed ejus ratio facile ex dictis constat, quia scilicet tunc non importat obligationem ex parte subjecti, sed salvatur firmitas sanctitatis per hoc, quod habeat firmitatem ex parte objecti, cui se applicat, et ex ordine ad illud, ut ex D. Thoma ostendimus; non tamen necessario requirit litigationem, et firmitatem ex parte subjecti ad permanendum in tali applicatione, ut patet in his, gui ex devotione, aut bono proposito aliquod opus sanctum faciunt: tis in Deo solum assignatur esse purisdesistere enim ab illo si alias non est praeceptum, aut in voto, non est mortale. Et sic patet quid sit firmitas, quam sanctitas (715) exigit. Est enim substantialiter ipsa applicatio ad obsequium Dei, ut statim explicabitur; et eo ipso quo est ad Deum, habet firmitatem ex parte objecti. Et sic ista ap-

plicatio est sancta, id est, firma ratio ne objecti; aliguando vero, sed non semper, importat firmitatem ex parte subjecti, quod non est aliud, quam obligatio orta ex consecratione, vel deputatione, aut voto, ut res sit firmiter ligata Deo.

#### IN QUO CONSISTAT SANCTITAS.

IX. Circa secundam, et tertiam conclusionem, tria advertenda sunt ad ejus exactam intelligentiam. Primo cur sanctitas consistat in applicatione ad Deum, quod, ut radicitus intelligatur adverte, quod sanctitas reperitur in Deo, et in hominibus; et utrobique importat illas duas conditiones a D. Thoma explicatas, scilicet munditiam, et firmitatem; sed in hominibus per modum applicationis, in Deo eutem non. Et quod sanctitas in Deo importet solum illas duas rationes aperte colligitur ex Scriptura, ubi explicatur ratio cur Deus dicatur summe sanctus I Regum II : Non est sanctus, <u>ut est Dominus, neque enim est alius ex-</u> tra te: et non est fortis sicut Dous noster. Ubi in illis verbis negue enim est alius extra te, redditur proprie, et per se ratio, cur Deus sit sanctus, scilicet : Quia non est alius extra illum, neque fortis sicut ille, quia in Deo ipsum esse dicit purissimam actualitatem, quia esse est actualitas omnis formae, ut ostendit S. Thomas I part. qu. IV, art. I ad tertium. Et in Deo ista actualitas est summa, quia ratione illius est expers omnis potentialitatis et imperfectionis. It ideo pro ratione sanctitatis in Deo quantum ad puritatem et munditiam dicitur, quod non est alius extra te, id est, non est aliquid, quod sit simpliciter et habeat esse plenum, et purum ab omni potentialitate sicut Deus. Similiter quia est fortis super omnia, propter omnipotentiam, et immutabilitatem suam, habet summam firmitatem. Si ergo pro ratione, causaque sanctitasimum, secundum quod non est aliud extra Deum; et firmitas summa, quia est fortis super omnia, sanctitas in Deo non importat nisi illas duas conditiones.

X. Ut autem sanctitas derivetur ad homines quantum ad istas conditiones, oportet quod homo id habeat per sui appli-

Digitized by GOOGLE

#### DISPUTATIO XIX. ARTICULUS VIII.

cationem ad Deum, quia in mulla creatura est summa puritas, sed adminta imperfectioni. Unde ex conversione ad creaturas tantum potius homo fit peccator, et abominabilis. Et ita ut mens reddatur pura et sancta, oportet quod applicetur ad purum, quod non est creatura, sed Deus, per cujus spiritum homo munda tur, juxta illud Isa. IV : Si abluerit Dominus sordes filiarum Sion, et sanguinem Jerusalem laverit de medio ejus, in spiritu judicii, et spiritu ardoris. Similiter etiam in mulla creatura redditur homo stabilis et firmus, quia omnis creatura instabilis est, sed solum in Deo firmatur, juxta illud Psalmi XVII : Dominus firmementum meum. Unde pulchre dicit Augustinus IV confessionum, cap. XI : "Ibi est locus quietis imperturbabilis, ubi non deseritur amor, si ipse non deserat; ibi fige mansionem tuam, ibi commenda quidquid inde habet anima mea saltem fatigata fallaciis :" et infra : "Fluxa tua non te deponent, quo descendunt, sed stabunt tecum, ac perma nebunt ad semper stantem et permanentem Deum." Optime ergo demonstratur ex ipsis conditionibus (715) sanctitatis, quod sanctitas in hominibus debet consistere in applications ad ipsum Deum, quia in se ipsis, et in conversione ad creaturas neque puritas invenitur, neque firmitas. Et sic sanctitas dicit istam applicationem; habitualis quidem sanctitas habitualem, actualis vero actualem. In rebus vero inanimatis ut in vasis, et templis invenitur applicatio passive, et per denominationem extrinsecam.

XI. Secundo notandum est, cur sola applicatio ad Deum per modum obseguii, et servitutis (quod pertinet ad religionem) dicat rationem sanctitatis, et non possit illud attribui aliis applicationibus ad Deum, qualis est virtutum theologicarum, et poenitentiae, obedientiae, etc. et quod ut ex suis principiis intelligatur, oportet considerare quod applicatio ad Deum, ut sit sancta, et reddat hominem sanctum, non sufficit quod sit quaelibet applicatio, sed quae reddat hominem mundum, et firmum in Deo, quae sunt conditiones sanctitatis. Ex. quo infertur, quod ut simpliciter, et absolute sit sanctus oportet, quod simpliciter, et absolute sit mundus, et firmus per depurationem ab his, quibus

homo inquinatur, et infirmatur. Ad hoc autem necesse est quod in nullo deficiat. et in mullo inquinetur, quia malum ex quocumque defectu est. Et ideo ut aliquid sit immundum, sufficit si in a liquo purum non sit. Ergo sanctitas ex intrinseca ratione importat generalitatem quandam ad omnia opera humana, ut in omnibus iliis homo depuratus sit ab eo, a que inquinari potest moralitor in affectu, ut supra explicavinus. It sic applicatio ad Deum, ut dicatur applicatio sanctitatis, debet esse non secundum aliquam particularem rationem, sed secundum rationem, quae se extendat ad omnia opera humana, ut illa non inquinentur, nec infirmentur in ordine ad Deum.

XII. Applicatio autem ista ad Doum sic universalis, et generalis, dupliciter considerari potest. Uno modo, ita quod habeat modum applicationis proprium; applicatio enim dicit quasi motum, et tendentiam unius ad aliud : alio modo quantum ad effectum, et finem applicatio nis, scilicet unionem, et conjunctionem ejus, quod applicatur ad id, cui epplicatur : ad hoc enim applicatio fit, ut res, quae applicantur maneant conjunctae et unitae. Applicatio enim quantum ad unionem pertinet ad virtutes theologicas et praecipue ad charitatem, quae respicit pro objecto ipsum Deum propter seipsum tantum: et ideo unitur ei. Et ita istae virtutes consistunt potius in applicatum esse ad Deum, guam in applicari. Propter quod eminentiori modo habet charitas reddere hominem sanctum. quam religio mundando illum a peccatis, quia charitas operit multitudinem peccatorum. Et in Concilio Tridentinos ess. VI, cap. VII habet, quod homo fit justus dum merito passionis Christi charitas Dei diffunditur in cordibus eorum, qui justificantur. Et de hac sanctitate hic non loquimur. Applicatio vero, quae habet modum ipsum applicationis, importendo quasi tendentiam, et motum mentis, et aliorum operum ad Deum, non modum unionis, et applicati esse, debet necessario respicere tendentiam ipsam, quasi ordinando id, quod inferius est, per modum inferioris ad suum superius; sic enim consideratur tendentia creaturae ad Deum, quae si non est per modum unionis, debet esse per modum subjectionis,

Digitized by GOOGLE

et obsequii. Et talis applicatio solum invenitur in virtute, que servimis Deo, quae est latria, seu religio.

XIII. Obedientia autem, et poenitentia non respiciunt Deum secundum (717) generalem rationem serviendi, et obsequendi ei in omni opere virtuoso, quod procedit a mente, quia obedientia, ut est virtus specialis solum respicit observantiam praeceptorum, in quantum sunt praecepta a superiore. Si vero accipiatur pro executione praeceptorum, sic non est virtus determinata, sed pertinet ad illas virtutes, quarum actus praecipiuntur, ut jejunium, praeceptum ad abstinentiam, etc. et quia non omnes actus virtutis sunt in praecepto; ideo obedientia, quae est virtus, non se extendit ad omnia opera virtutum, sicut facit sanctitas, ut determinat S. Thomas infra, quaest. CIV, art. II. Similiter poenitentia solum est pro his, qui peccaverunt ad satisfaciendum Deo pro peccato; non autem pertinet ad illam referre omnia opera virtutis ad Deum, etiam in his, qui non peccaverunt, in quibus tamen debet esse sanctitas, cum pertineat ad omnes justos : et ideo universa lior virtus est, quam poenitentia : solum ergo applicatio per modum servitutis pertinet ad sanctitatem, cum per omnia opera bona debeanus Deo servire.

XIV. Tertio, et ultimo notandum est quomodo distingui debeat in religione servire Deo per sanctitatem, et cultun, et quomodo ista dicantur ratione distingui. Oujus intelligentia pendet ex eo, quod dicit S. Thomas in hoc articulo oc tavo, in fine corporis, quod : "Religio dicitur secundum quod homo exhibet famulatum in his, quae pertinent ad cultum divimum : sanctitas vero secundum quod homo non solum haec, sed aliarum virtutum opera refert in Deum." Quibus verbis sanctus doctor distinguit sanctitatem, et religionem per exhibere famulatum, et servitium Deo, et per referre opera ipsa in Deum, quod non debet intelligi per modum unionis, et dilectionis ut charitas, sed per modum servitutis, quod clarius distinguens, in III, dist. IX, quaest. I, art. I, quaestiunc. II ad secundum, inquit : "Quod aliud est servire Deo, et aliud exhibere aliquid in servitutis recognitionem : primum e-

nim omni virtuti commune est : secundum autem proprium est latriae. Unde latria includit servitium in ratione sui objecti; aliis autem virtutibus accidit, et non pertinet ad proprias rationes ipsarum. " Sic D. Thomas, qui eodem modo dist. XXXIII, quaest. III, art. IV, quaestiunc. VI, dividit religionem in eusebiam, quae ordinat ad Deum in cultu, qui exhibetur in protestatione servitutis, sicut sacrificium et hujusmodi, et in sanctitatem, quae ordinat ad Doum in aliis operibus vitae. Igitur religio communiter dicta habet recognoscore excellentiam divinam per aliquid, quod tamouam materiam exhibet ad protestandam debitam servitutem : et ita habet pro objecto, seu materiam ipsam servitutem protestatam; sive id quod exhibet in recognitionem hujusmodi, sive aliquid corporale, sive aliquid spirituele, ut actum mentis. Qua ratione gratio, et devotio sunt actus religionis ut distinguitur a sanctitate. At vero sanctitas habet eandem substantiam, et speciem actus, scilicet servire Deo, et ordinare mentem ad ipsum, non quidem exhibendo aliquid in protestationem servitutis, sed ordinando alia opera virtuosa, ut illa fiant quasi opera servi ad Dominum, et illis omnibus intendet Deo servire, et intendere, et vivere. It hoc dicitur a D. Thoma commune omnibus virtutibus accidentaliter, quia scilicet convenit illis ex imperio sanctitatis : per se autem, et elicitive convenit sanctitati applicare Deo mentem ut servientem ei, ita ut sit idem esse sanctum, et esse servum Dei secundum mentem; et mediante mente, ut (718) notavit hic Cajetamus respicit opera aliarum virtutum.

XV. Isti autem actus, scilicet, serviendi Deo referendo omnia ad ipsum per modum servitutis, et exhibere Deo protestationem servitutis, non sunt diversae species, quia utraque importat substantialiter cultum, et obsequium Dei, sed differunt ratione, vel secundum aliquem modum; sicut in humanis ille qui servit alteri non semper exhibet aliquid in protestationem, et recognitionem servitutis. Sed aliud est exercere officium servi exequendo es, quae domini sunt, et applicando se, et opera sua illi, ut servi ad domimum; aliud

Digitized by GOOGIC

vero est exhibere, seu offerre aliquid in recognitionem dominii, licet utrumque servitutis sit, et ad cultum substantialiter pertineat. It ideo potest aliquis esse religiosus, et non sanctus, ut advertit hic Cajetanus, licet sit idem habitus sanctitatis, et religionis, quia diversa applicatio ejusdem habitus est ad serviendum Deo interius, vel ad protestandum aligua exhibitione servitu-Sicut eodem habitu potest quis tem Dei. scire unam conclusionem, et aliam ignorare in eadem scientia. Sic ad hoc guod aliquis denominetur sanctus per illum habitum, non sufficit habere habitum religionis quomodocumque, sed requiritur, quod habeat illum secundum quod apolicat mentem interius ad serviendum Deo. et sic denominatur non solum religiosus, sed etiam servus Dei, seu sanctus.

XVI. Verum est tamen, quod aliquando dicuntur aligui sancti ratione status quo per professionem alicujus legis, aut modi vivendi ab aliis separantur, et quasi puriores status assumint. Qua ratione Judaei olim dicebantur sancti, et gentiles tanquam peccatores reputabantur. Unde dicitur Tob. '8 : Filii quinpe sanctorum sumus, et non possumus ita conjungi sicut gentes : et Apostolus ad Galat. III : Nos natura Judaei, et non ex gentibus peccatores. Sic ergo philosophendum est hic circa distinctionem sanctitatis, et religionis. Et conformius ad sensum D. Thomae quam sit explicatio magistri Torres hic num. 8 ad nonum, ubi dicit, quod sanctitas differt a religione, quia religio offert Deo mentem absolute, sanctitas vero dicat, et consecrat mentem obseguio Dei. Quod tamen si intelligat de consecratione, et dicatione speciali, quae inducit obligationem in mente ad Deum, falsum est, cum haec obligatio non resultet ex sanctitate quomodocumque, sed ex voto, aut praecepto, et tamen extra votum, et praeceptum potest quis habere propositum sanctum, cujus tamen violatio non est poccatum. Si vero intelligat de consecratione, aut dicatione quomodocumque non inducente obligationem, haec non distinguitur ab oblatione mentis absolute, quam facit religio : neque explicari potest in quo consistat haec dedicatio, et consecratio non inducens obligationem nisi recurranus ad explica-

tionem datam ex D. Thoma.

#### QUIBUS VIRTUTIBUS IMPERET RELIGIO ?

XVII. Circa guartam conclusionem est gravis difficultas, etiam inter Thomistas, quomodo sanctitas, quae essentialiter est religio possit imperare omnibus virtutibus, etiam si sint superiores, et perfectiores, guales sunt virtutes theologicae. Et tota difficultas ad unum punctum reducitur, scilicet quod religio est inferior illis virtutibus, quod eutem inferius est non potest imperare superiori. It praesertin hoc urget, quia imperium in virtutibus fit per hoc, guod ordinant aliquid in suum finem; imperium enim essentialiter (719) est ordinatio practica, ut constat e: D. Thoma 1-2 quaestione XVII, art. I. Omnis autem ordinatio, vel est circa finem, vel circa medium; finis autem nunquam ordinatur ad media, sed media ad finem; ergo finis non ordinatur passive a mediis, neque ad media : et consequenter neque imperatur a mediis, quia imperare est ordinare. Ergo neque virtus, quae est circa finem ordinatur, et imperatur a virtute, quae est circa medium; cum eadem sit proportio virtutis ad virtutem, quae est objecti ad objectum. Et ideo apud D. Thoman perpetuo reperitur, quod id quod est circa finen, sive sit ars, sive virtus movet imperio suo id quod versatur circa ea, quae sunt ad finem, ut constat ex orima secundae, quaestione IX, art. I. et quaestione LXV, art. III, ad primum, et alibi saepe. Quomodo ergo religio, aut quaelibet virtus inferior poterit imperare alteri superiori, supposito quod superior non ordinatur ad finem religionis, cum religio non sit circa finem, sed circa media respectu virtutis superioris.

XVIII. Nec sufficit dicere (ut communiter dicunt auctores) quod virtus inferior movet superiorem non ordinando illam in finem suum, sed potius movendo, ut auxilietur, et adjuvet inferiorem. Quam solutionem ultimate admittit magister Torres supra art. VII, disp. I, mumero VIII. Hoc inquam stare non potest; tum, quia S. Thomas infra quaestione LXXXIII, articulo primo, in hoc distinguit imperium ab oratione, quia

Digitized by GOOGLE

719-

720

imperium ordinat, quasi necessitatem imponens inferiori; oratio vero ordinat movendo superiorem ad aliquid faciendum; ergo si virtus inferior solum ordinat de superiori, excitando ipsum, et movendo, ut sibi auxilietur, et adjuvet, hoc non magis potest dici imperium, quam ipsa oratio, seu deprecatio, quae mullo moco imperium dicitur respectu superioris; tum etiam, quia quando virtus inferior imperat hoc modo superiori, vel ille actus procedit ex motivo, et ordinatione virtutis inferioris, ita quod virtus inferior vere habeat influere in actum superioris secundum aliquam ordinationem finis, vel non. Si non habet, nullo modo imperat illi, et quod moveat illam ad adjuvandum, et auxiliandum sibi, hoc potest convenire omni virtuti inferiori, et sic nihil peculiare diceret S. Thomas hic de sanctitate, et justitia legali, quod imperant omnibus virtutibus, cum quaelibet virtus hoc modo possit dici quod imperat aliis, id est, movet et excitat illas ut adjuvent se. Si vero ex motivo inferioris, et influentia ejus procedit ille actus : ergo vere ordinatur actus superioris virtutis ad finem inferioris, si quidem agit ex motivo ejus, et influentia ejus; et hoc est relinquere difficultatem intactam, quia de hoc quaerimus, quomodo sit.

XIX. Vera resolutio hujus difficultatis est, quod sermo formalis omnia solvit. Concedendum quippe est, munquam posse aliquam habitudinem, seu habitum inferiorem imperare superiori formaliter; bene tamen superiori materialiter, id est, rei, quae alias superior est, secundum tamen rationem, qua imperatur est illi inferior. Sumitur resolutio haec ex Cajetano supra quaest. XXXII et expresse ex D. Thoma in III art. I, dist. IX, quaest. VIII, artic. I, quaestiunc. III ad primum, et ex parte sequitur magister Bagnez 2-2, quaest. XXXII, artic. I, dub. II. Nec te moveat quod dicit magister Torres hic, quod Cajetamus infra quaest. CXXIV, artic. III absolute, et sine limitatione conceait, imperari actus virtutum theologicarum a virtute inferiori : munquam enim tale dicit Cajetanus neque articulo tertio, ubi (720) id non tractat, neque articulo secundo illius quaestionis, ubi aliquid de hoc attigit; sed prorsus oppositum ejus, quod dicit Torres, quia

inquit martyrium elici a fortitudine. imperari vero a charitate; neque D. Thomas supra quaestione XXXII citata insinuat sententiam magistri Torres; solum enim inquit actum misericordiae, et eleemosynae posse a poenitentia imperari, quatenus redditur satisfactorius, et a latria quatemus ordinatur ad placandum Deum. Constat autem quod tam poemitentia, quam latria sunt superiores misericordia.

XX. Nostra ergo resolutio aperte constabit ex ipsa essentiali ratione imperii, quae (ut explicat S. Thomas 1-2, quaest. XVII, artic. I) est ordinare alicui quid sit faciendum cum motione efficaci, et ordinatio ista sic efficax, taliter intelligitur, quod imperatus, seu ordinatus subdatur, et obediat imperanti, alias imperium non erit efficax, si non reddit sibi obediens imperatum. Et propterea dixit. Thomas infra quaest. LXXXIII, art. I, quod imperium est motio superioris necessitatem imponens, in quo ab oratione distinguitur. Oum ergo imperans in quantum tale sit comper superius ad imperatum, cum imperatum subdatur illi, oportet, quod imperans respiciat ulteriorem, et altiorem finen, ad quem ordinat imperatum, alias non erit illi superius. Contingit autem aliouando actum alicujus virtutis, secundum omnem formalitatem suam, et secundum ultimum modum virtutis, quem habet, ordinari posso ad ulteriorem, et ad altiorem finem; et tunc erit inferior formaliter respectu virtutis, quae illum finem respicit, utpote cum possit ordinari ad illum socundum ultimam formalitatem, quan habet : et sic omnes virtutes sunt formaliter inferiores charitate, ot virtutes morales prudentia.

XXI. Aliquando vero contingit aliquam virtutem non posse ordinari ad ulterioren, et altiorem finem secundum omnem suam formalitatem, et secundum ultimum, quod habet, bene tamen secundum aliquam circumstantiam, vel formalitatem, quae sibi addi potest a virtute inferiori; et tunc non imperatur simpliciter, et formaliter a virtute inferiori, potest tamen ille materialis actus virtutis superioris, secundum illam circumstantiam, vel formalitatem, quae sibi additur imperari, et ordinari ab ea virtute, a qua talem circumstantiam, vel formali-

tatem participat, quia sub hac consideratione est illi inferior, verbi gratia, actus fidei, vel aliarum virtutum theologicarum, secundum se formalissime consideratus non potest imperari a religione, quia secundum suam ultimam formalitatem attingit supremo modo finem ultimum, nec habet ulteriorem finem, ad quem ordinetur. Caeterum potest addi illi aliqua circunstantia, scilicet, quod fiat ex voto, quia ut optime notavit in hoc articulo Cajetenus, cum isti actus sint liberi, et libere fiant, possum ego tali libertati addere obligationem, et pro hac parte, pro qua ille actus liber est, quasi materialiter consideratur, et habere potest circumstantiam aliquam, in qua dirigatur a religione; ita quod si omittat illum actum exercere, peccet contra religionem. Sic ergo non repugnat actum aliquem virtutis superioris admittere aliquam circumstantiam, vel formalitatem ratione cujus pertineat ad virtutem inferiorem; sicut non est inconveniens unum actum secundum diversas formalitates pertinere ad diversas virtutes, ut dicit Cajetanus infra quaest. CXXIV, art. II. It cum non pertineat elicitive nisi ad virtutem, quae dat illi speciem essentialem, ad reliquas, etiam si inferiores sint, (721) pertinet imperative secundum quid. It sic salvatur quomodo actus virtutis superioris possit moveri, et ordinari a virtute inferiori, scilicet secundum quid, et in aliqua formalitate, in qua est illi inferior, non absolute, et simpliciter.

XXII. Dices : Hoc ipsum potest convenire cuicumque virtuti, etiam infimae, ut videlicet circumstantiam aliquam communicet actui superioris virtutis; et consequenter ex vi hujus formalitatis ei communicatae imperet illi. Sicut potest quis orare ad servandam castitatem, et tunc castitas imperabit religioni : ergo nihil peculiare dicit S. Thomas de sanctitate, et justitia legali, quod imperet omnibus virtutibus, cum hoc etiam aliis inferioribus convenire Et confirmatur, nam communiter possit. dicunt Thomistae incarnationem Christi, et ejus mortem ordinatam fuisse ad redemptionem humani generis ut at finem, quae tamen est quid inferius incarnatione : ergo non repugnabit inferiorem virtutem ordinare superiorem ad se ut ad finem.

XXIII. Respondetur (et est notanda solutio) quod virtutes inferiores sunt in duplici differentia quaedam, quae habent materiam nimis restrictam a qua specifi cantur, verbi gratia castitas, quae habet pro materia solum delectationes tactus in vi generativa, et fortitudo pericula mortis, etc. Aliae sunt virtutes, quae non habent materiam determinatam, sed in guocumque actu morali potest inveniri ratio sua specifica; sicut religio habet pro materia omne, quod in obsequium Dei fieri potest, et prudentia omne, quod moraliter sit; virtutes ergo primi generis possunt movere alias virtutes, etiam superiores, implorando earum auxilium, non tamen respiciendo illas pro materia, cui etiam materialiter possunt imprimere aliquam circumstantiam, ratione cujus eis imperent. At vero virtutes secundi generis propter amplitudinem suae materiae possunt in actu superioris virtutis invenire aliquid, cui imprimant aliquam circumstantiam ratione cujus imperent illa saltem secundum quid, et ratione materiae. Et primo modo castitas movet religionem, non secun-Praeterquam quod religio etiam in do. hoc eminet supra alias virtutes morales, quod potest illis imperare, non solum secundum quid, sed etiam simpliciter, quod non habent aliae virtutes inferiores, licet respectu theologicarum solum habeat imperare, et ordinare secundum quid.

XXIV. Ad confirmationem respondetur, guod incarnatio Verbi non ordinatur ad redemptionem hominum, ut ad finem, secundum quod redemotio se tenet pessive ex parte hominum, id est, non ordinatur ad homines redemptos; bene tamen ad redemptionem, secundum guod active se te net ex parte misericordiae Dei, ad cujus ostensionem et ut commendaret charitatem suam, Deus pro peccatoribus mortuus Et sic redemptio est aliquid alest. tius incarnatione. Vel secundo respondetur, quod non incarnatio, sut mors Christi secundum se, sed executio, et exercitium ejus fuit propter redemptionem hominum, etiam passive acceptam, tanquam propter finem, et motivum; sic enim est aliquid nobilius sola, et nuda executione incarnationis, ratione cujus

Digitized by GOOGIC

QUAESTIO LXXXI. DE RELIGIONE ETC.

dicitur, quod : "Propter nos homines, et propter nostram salutem descendit de coelis." In quo etiam fundatur vis consequentiae S. Thomae, quod incarnatio Christi non mandaretur executioni, si Adam non peccasset, quia decretum, quod modo factum est de executione incarnationis, habuit pro motivo, et fine redemptionem hominum : ergo (722) illo cessante non mandaretur executioni ex vi hujus decreti; sed si veniret, oporteret id fieri ex alio decreto possibili, quod est dicere, quod posset venire, si Adam non peccasset, quod nemo negat.

XXV. Ex dictis patet solutio difficultatis a principio. Constat enim, quod nulla virtus imperat superiori, sub ea formalitate, qua superior est, sed secundum aliquam formalitatem, qua est inferior, licet alias absolute, et secundum aliam considerationem superior sit: et sic munquam finis ordinatur ad media,

sed e converso. Oportet ergo attendere ad formalitatem, qua aliquid imperat, et imperatur, quia sub ea formalitate, qua imperat, semper habet rationem licet sub alia consideratione eadem res sit superior.

XVI. Doctrinam Cajetani in hoc articulo nota, ut videas quomodo religio, etiam ut sanctitas est, dicitur inferior justitia legali, licet habeant se sicut excedens et excessum, quia utraque attingit Deum, sed justitia legalis secundum quod debetur bono communi ordinari ad Deum : sanctitas vero secundum quod debetur Deo quod ad ipsum ordinetur mens interior cujuscumque hominis. Ordinare autem ad Deum bonum commune pertinet solum ad principem : ad subditum vero supponere illud ordinatum, et subjici illi, et ideo in principe est nobilior justitia legalis, quam religio.

Digitized by Google

-86-

#### DE DEVOTIONE.

In initio hujus quaestionis partitur D. Thomas actus religionis in interiores, et exteriores : et saene admonuimus non dividi actum interiorem, et exteriorem religionis secundum rationem actus, quia in esse moris actus interior. et exterior non ponunt in numero nec habent diversam speciem. Dividitur ergo actus religionis in interiorem, et exteriorem ratione materiae, quae per tales actus exhibetur in cultum Dei. Aliquando enim exhibetur aliquid exterius et corporale aliquando aliquid interius et spirituale; et ratione hujus distinguitur actus interior, et exterior religionis. It majoris claritatis gratia, nota quatuor divisiones actum religionis, quas optime colligit magister Torres prescodenti quaestione, articulo septimo. Prima, quod religio habet aliquos actus elicitos, et alios imperatos, de quious abunde egimus subra erticulo quarto : secunda, quod actus eliciti aliqui sunt adaequati toti virtuti religionis, alii inadecouati; adaecuatus actus est iste : Volo reddere omnem cultum debitum : inadaequatus ut : Volo reddere Deo sacrificium. vel orationem, etc. quae est determinate quaeden materia cultus; tertia divisio, alii actus virtutis sunt interni; alii externi; guod (ut diximus) non debet intelligi ex parte ipsius actionis moralis, quasi alius actus sit electio interna religionis, et alius exercitium exterius. Sed debet intelligi do ipso cultu, son materia cultus, quod alius cultus est externus, alius internus, in quo offeruntur vires interiores, quae quia sunt intellectus, et voluntas, dupler solum est principalis actus interior; alius, quo voluntas offertur, scilicet devotio; alius quo offertur intellectus id est oratio. 📲 quia religio est in voluntete subjective, propinquior actus est devotio, et ideo prius agit de il lo D. Thomas. Quarta divisio coincidit fere cum praecedenti, et subitur ex eo ad quod ordinatur religio scilicet ad protestandam axcellentiam Dei per subjectionem bonorum nostrorum ad illum. Sona autem quae offerimus Deo alia sunt interna, et spiritualia, quorum quasdam sunt propria, et intrinsece, et hace offeruntur per orationem et devotionem. It ad haec reducitur etiam volum, per quod obligamus mentem mostram Deo in ordine ad aliquid faciendum : quaedem vero sunt extrinseca, ut quando per juramentum assuminus nomen divinum in confirmationem veritatis :nomen autom divimum alicuid spirituale est : aut quando assumimus aliquid, guod continet spiritualia bona, ut sacramenta, quae continent gratiam ad protestendum Deum auctorem gratiae. A lia vero bona quae offerimus Deo sunt bona externa, et hace vel pertinent ad proprium corpus, ut gemuflexio, prostratio, etc. vol sunt bona, quae sunt in nostro dominio, et possessione. Et iste vel offeruntur Deo immediate, et sic est sacrificium, aut oblatio alicujus pertinentis ad sacrificium : vel offeruntur Deo mediate, id est, ejus ministris, ut decima, oblationes, et primitiae. Et de his omnibus sigillatim tractat D. Thomas sequentibus quaestionibus. In hac ergo incivit a devotione, quae est magis intimus, et provinguus actus religionis.

Quatuor ergo articulos apponit sanctus doctor. In primo resolvit devotionem, esse specialem actum; dicitur enim, et derivatur a verbo voveo, quod significat aliquis sponte Deo promittere, et in hujusmodi promismionibus voluntas est quae principaliter attenditur, et pensatur, unde devoti dicuntur illi, qui sic Deo affecti sunt, quod promotos se ipsos ad Deum habeant, et ad ea quae Dei sunt; devotio ergo significat illum voluntatis actum, quo homo proptrum se exhibet divino cultui, et iis quae pertinent ad Dei famulatum, et sic Mxod. XXXV, dicitur : <u>Quod mul-</u> titudo filiorum Israel obtulit mente promptissima atoue devota primili-

Digitized by GOC

tas Domino.

In secundo articulo resolvit devotionem esse religionis actum, eo quod ad eandem virtutem pertinet velle facere aliquid, et promotam voluntatem habere ad illud faciendum, sed operari ea, quae pertinent ad tivinum cultum pertinet proprie ad religionem, ergo etiam habere propptem voluntatem ad hujusmodi.

In tertio articulo resolvit contemplationem, seu meditationem esse devotionis causam; si enim loguemur de causa devotionis extrinseca, et principali, Deus est, de quo dicit Ambroisus quod : " Quos dignatur vocat et quem vult religiosum facit, et si voluisset Bamaritanos ex indevotis devotos fecisset." Si vero de causa intrinseca devotionis sermo sit, duplicem esse dicit ; alteram ex parte meditationis Dei, et beneficiorum suorum, quae consideratio excitat dilectionem, quae est proxima devotionis causa; alteram ex parte meditationis propriorum defectuum (quos in praesenti numerat Cajetanus ) et haec consideratio excludit praesumptionem per quam aliquis impeditur ne se subjiciat Deo, dum sues virtuti innititur non attendens tot defectus guibus gugelibet creatura manet implicata. Oui condiderationi (ait Cajetanus) qui saltem semel in die non se tradit, nec religiosus, nec devotus vocari potest.

In quarto articulo resolvit lactitiam esse devotionis effectum, licet per accidens ex devotione tristitia causari soleat, et ex consequenti. Oum enim devotio ex consideratione divinae bonitatis causetur ex ista consideratione necesse est delectationem causari secundum illud Psalmi LXXVI : Memor fui Dei, et delectatus sum. Et cum devotio etiam ex consideratione propiorum defectuum causetur, et ex recogitatione horum tristetur homo, cuasi consequenter, et per accident devotio tristitiam infert, sed mixtam gausio. Unde (ut Cajetanus advertit) non sunt devotae personae, quae communiter tristes, et sylvestres nesciant conversari cum allis, nam devotas personae sunt hilares, et lactae in animo suo, non solum ex principali causa, sed etiam ex secundaria, scilicet consideratione propriorum defectuum. Nam licet ex hoc tristitiam habeant, illem tamen comitatur gaudium, secundum illud Augustini : "Deleat, et de dolore gaudeat."

#### DI SPUTATIO XX.

DE ACTU INTERIORI RELIGIONIS? QUI EST DEVOTIO.

## ARTICULUS I.

#### <u>Utrum devotio sit specialis actus ?</u>

In titulo ly specialis actus non acci- potentia autem ad quam pertinet devotic, pitur pro specialitate in ratione virtutis, seu habitus, sed in ratione potenti- (725) multi actus, non solum ratione diae, et modi ipsius potentiae. Potest enim inquiri de aliquo actu, en sit specialis secundum speciem, quam habet ab habitu a quo procedit, an scilicet perti- quaest. VIII et sequentibus. Oum enim neat ad hanc, vel ad illam virtutem, et de hac specialitate inquirit D. Thomas articulo seguenti. Potest et inquiri, an aliquis actus sit specialis secundum specialem modum procedendi a potentia;

est voluntas, et voluntati conveniunt versorum habituum, sed etiam ratione diversi modi tendendi, et ordinandi se erga finem, de quibus agit S. Thomas 1-3, voluntas respiciat bonum pro objecto et bonum sit idem quod finis, oportet quod voluntas, et tendat primo, et per se ad finem, et deinde ad ea, quae sunt ad finem. It circa finem habet voluntas tres

Digitized by GOOSIC

DISPUTATIO XX. ARTICULUS I.

actus, scilicet utile simplex, frui, et intendere. Circa media vero habet quatuor eligere, consentire, util et impera-"lectionem vero praecedit consilium, re. et alii actus, qui pertinent ad rationem, non ad voluntatem. Isti ergo actus dicuntur speciales respectu insius potentiae, ratione diversi modi tendendi ad finem, et ad ea, quae sunt ad finem; non autem dicuntur speciales ex varte habituum, seu virtutum, quasi ad alteram virtutem pertineat eligere, ad alterem consentire, vel intendere, etc. Bursus in voluntate, at qualibet potentia possumus inquirere specialitatem actus vel quantum ad substantiam, vel cuantum ad modum; et cum devotio importet fortitudinem quam-serviendum Deo, quae antecedit dictos dam, de qua fubitari petest, an sit actus vel modus actus; et\_an sit generalis, vel specialis, ideo S. Thomas inquirit in hoc articulo, an devotio sit specialis actus; et quantum ad ly actus, utrum distinguatur a modo, et importet substantialiter actum. Et quantum ad ly specialis, an pertineat, vel reducatur ad aliquem ex nominatis actibus voluntatis, vel sit aliquid generale in illis.

II. Duas conclusiones elicio ex articulo. Prima : Devotio nihil aliud videtur, quem voluntas quaedam prommte tradendi se ad ea, quae pertinent ad Dei famulatum : secunda: Devorio est specialis actus voluntatis. Primam conclusionem probat S. Thomas ex ipsa significatione, et etymologis nominis, quia devotio cum dicatur a devovendo, ille dicetur devotus, qui alicui se devovet, et quasi applicat, et adjicit subdendo se illi : et per consequens devotio secundum quod dicitur a devovendo, importat voluntatem prompte tradendi se alteri. Sene verum est, quod ex usu multorum devotio sumitur propio quodam affectu erga res divinas; praesertim si sit cum quadam animae suevitate, et teneritudine. Qua ratione auctor libri de spiritu et enima qui communiter attribuitur D. Augustino capite V, inquit, quod : " Devotio est bius, et humilis affectus in Deun." Et D. Bernardussermone III de circumcisione dicit : " Roga tibi dari devotionis lumen, diem serenissimam, et sabbatum mentis, ut quod prius cum anaritudine, et coactione tui faciebas, de caetero jam cum summa dulcedine peragas, et delectatione." Caeterum D. Thomas hanc suavitatem, et pietatem, nomine laetitiae interioris posuit pro effectu devotionis articulo quarto

sequenti. Et quia res saepe ex effectibus nominamus; ideo devoti erga Deum dicuntur aliqui ratione effectus devotionis. Substantialis autem devotio est idla emplicatio, et affectus unde oritur talis lactitia, et animae suavitas, et ratione hujus dicit D. Gregorius libro IV in primo REg. capitis IV, exponens illa verba capitis IX : Quia populus non comedit, donec ille hostiae beneficat : " Charitas, inquit, operit multitudinem peccatorum, quia nimirum carnalia nostre destruimus, cum ardenti devotione ad coelestia sublevamur." Devotio ergo substantialiter dicit apolicationem, seu elevationem voluntatis ad effectus, pro quibus communiter solet accipi.

III. Secundam conclusionem probat S. Thomas. Primo, in argumento Sed contra, quia actibus mere (726)mur (ut dictum est, praecipue 1-2, quaest. LXXI, art. V ad primum; ergo ubi est speciale meritum, erit specialis actus : sed devotio habet specialem rationem merendi; ergo specialem actum dicit. Totus discursus est legitimus sed temen illam minorem scilicet devotio habet specialem rationem merendi, non probat S. Thomas, sed supponit illam en: communi omnium acceptione, guia diversi meriti judicatur homo deditus devotioni vel deditus jejuniis, seu eleemosynis, etc. Et probatur etiam, quia per devotionem meremur anud Deum cum sit aliquid bomum, et virtuosum, non autem meremur secundum generalem rationem meriti, quia hoc perginet ad charitatem, quae est radix communis merendi : ergo secundum aliquam rationem specialem : ergo oportet in devotione esse aliquem actum unde sumatur Si enim solum specialis ratio meriti. esse modus transcendens per omnes actus, non adderet illis specialem rationem meriti, sed specialem modoficationem meriti. Ergo debet importare specialem actum, in quo substantialiter consistat devotio, licet ex hoc derivetur modus ad alios actus.

IV. In corpore articuli probat S. mas camdem conclusionem. i enim de-Thomas camdem conclusionem. votio est voluntas promote tradendi se, seu faciendi aliguid in cultum Dei; ergo includit duo scilicet, et voluntatem et ra tionem prompte faciendi aliquid; ergo pro ea parte, qua est voluntas, no-

cessario est actus et non modus, quia est idem quod velle, et est velle speciale, guia habet speciale motivum, et objectum, scilicet in ordine ad obsequium Dei : ergo est specialis actus. Tota difficultas circa hanc rationem reducitur ad duo. Primum, an devotio formaliter consistat in actu, vel in promptitudine, quem addit super actum, nam si consistat solum in actu, non est aliud, quam velle obsequium Dei, seu tradere se obsequio Dei; et hoc est actus communis religionis; et sic devotio substantialiter accepta pro ipso velle non est specialis actus religionis : secundum, qu id sit illa promptitudo, an scilicet sit agere faciliter, et delectabiliter, quid non est aliud, quam operari ex habitu; non vero importat actum specialem; an vero sit aliquid additum ipsi actui, et hoc non apparet quid sit, ra tione cujus sit ponendus specialis actus.

V. Pro hujus intelligentia, quia too tum hoc fere pendet ex cognitione hujus promotitudinis, ut videlicet quid sit, et in quo consistat, advertendum est, quod promptitudo potest accipi vel ex parte subjecti in ordine ad agendum, vel ex parte subjecti in ordine ad aliquod objectum, cui afficitur, et ordinat sc. Primo modo importat discositionem subjecti, seu potentiae agentis, qua redditur facilis, et expedita ad agendum sublatis impedimentis, et hoc fit communiter per habitum, vel per aliquam naturalem vim qualis est solertia, ut tractat D. Thomas in III, dist. XXIII, quaest. III, art. I, quaestiunc. IV, et supra quaest. XLIX, art. IV. Et sic promptitudo est bona dispositio, seu firmitas potentiae, quae opponitur infirmitati, et debilitati ad agendum, juxta\_quod accipitur illud Matthaei XXVI : Biritus promotus est, caro autem infirma : et de hac promptitudine non est sermo hic. Promptitudo autem subjecti in ordine ad aliquod objectum difficilis valde est ad explicandum, et miror quantum recentiorum ingenia torserit. Quidan enim censent esse volitionem, seu actum voluntatis. habentem pro objecto promptum famulatum Dei, weu velle exequi, et exercere ipsum obsequium Dei (727) prompte, et facile. Sic enim videtur dicere D. Thomas hic, quod devotio est voluntas prompte faciendi quod ad Dei servitium pertinet, ubi actus voluntatis respiciens in actu

signato ipsam promptitudinem agendi dicitur devotio. Alii censent promptitudinem hac nihil aliud esse, quam affectum ipsum et amorem, quo quis in exercitio afficitur ad cultum, et obsequium divinum, etiam si non cogitet, neque habeat pro objecto promotitudinem colendi; hoc enim pertinet ad actum reflexum non quo quis est devotus, sed quo vult esse devotus et promptus, quae reflexio ad devotionem non requiritur, et sic refutatur primus modus dicendi. Hic autem affectus non dicitur devotio, quatenus est ad aliquem particularem actum cultus, verbi gratia orandi, vel sacrificandi, sed ut est affectus ad omnem cultum Dei.

VI. Et ut tandem explicatur, nihil est aliud, quam affectus deliberatus circa obsequium divimum, quia quandiu quis in neutram partem deliberat. nondum habet promotam voluntatem ad aliquid praestandum : postquam vero decrevit, et deliberavit redditur voluntas prompta ad faciendum aliguid. Et ita devotio consistit in promptivudine, quae sit actus deliberatus, et vocatur promptitudo deliberationis; promptitudo vero ad agendum est promptitudo habitus, vel dispositionis potentiae, ut facile, et expedite agat. Sic Suarez II tomo de religione, lib. II, cap. VI. lii denique existimant devotionem dicere promptitudinem, non quia tantum importat propositum tradendi se obsequio Dei, sed ultra hoc addere ex parte objecti voliti promotitudinem quandam; qua ratione est specialis actus religionis. Hanc vero prompticudinem objectivem, et tenentem se ez parte objecti voliti. explicant per hoc, quod est velle, non solum obsequium divimum quomodocumque, sed in gradu perfecto, et heroico; ita quod devotio sit actus heroicus, et excedens religionem ratione eximit affectus, et quasi aviditatis, et inclinationis ad res divinas. It sicut actus h eroisus, vetbi gratia fortitudinis habet pro objecto, non solum velle mori pro Christo, med velle mori modo perfecto, et excellenti, sicut perfectissimi martyres fecerunt; ita devotio importat voluntatem cultus, et obsequii divini modo quodam perfecto, et heroico. Sic magister Torres disputatione unica, mumero decimo.

Digitized by Google

VII. Sed haec omnia minus attingunt menten sancti doctoris, actum enim esse deliberatum, non est differentia constituens specialem actum religionis. Omnes enim actus illius voluntarii, et morales sunt; ergo actum esse deliberatum, non est promptitudo specialis constituens devotionem tamquam specialem, et principalen actum religionis, devotio autem ponitur a D. Thoma tanquam principalis actus, nost quem seguitur oratio, etc. ut patet infra quaestione LXXXIII, art. III ad Itaque devotio a devovendo diciorimum. tur, non a deliberando; et deliberatio est conditio communis omnium moralium, qui si perfecte voluntarii sunt deliberati, ergo non potest importare promptitudinem, quae constituat specialem actum in virtute religionis condivisum contra alios actus ejudem viztutis, qui etiam morales, et deliberati sunt. Praesertim, quia in actu speciali oportet assignare materiam specialem, et objectum, alias solum entitative esset specialis, et non specificative.

VIII. Similiter devotio non est actus heroicus, cun constet invenira devotionem, etiam in his, qui sunt (728) imperfectae virtutis, et religionis : invenitur enim non solum in perfectis, et proficientious, sed etiam in incipientious, ut experientia testatur. Quare devotio non potest esse actus heroicus : actus enim heroicus est perfectissimus in aliqua virtute, et ad quem pauci attingunt propter excellentiam operis, devotio autem, etsi sit principalis actus, et primus inter actus religionis est tamen communis omnibus, et ideo non est heroicus; sicut principalis actus prudentiae est praecipere, ut determinat S. Thomas supra quaest. XLVII, art. VIII, non tamen est actus heroicus.

IX. Quare promptitudo, quam importat devotio in ordine ab objectum, cui **qli**quis se devovet, neque est deliberatio serviendi, neque actus haeroicus serviendi, sed actus, qui consequitur ad deliberationem serviendi, id est, oblatio voluntatis expeditae, et praeparatae ad deserviendum alteri. Itague ille actus habet pro objecto cultum Dei; sed sicut ad istum cultum offerimus Deo diversas materias; ut per orationem offerimus et subjicimus intellectum Deo, per adorationem corpus, per sacrificium bona externa; sic per devotionem offerimus volunta-

tem, quae quia est primum quod offertur in obsequium alicujus, ideo ponitur a D. Thoma primus actus religionis. Igitur actus, qui habet pro materia oblata in ordine ad cultum, et obsequium Dei voluntatem propriam, dicitur devotio, quaci applicatio quaedam voluntatis ad obsequium. In quo differt ab amore, ut dicit D. Thomas sequenti articulo ad primum, quia amor tradit, et applicat voluntatem alteri per modum unionis, et affectus; devotio autem per modum oblationis ad obsequium, quasi redigendo voluntatem in servitutem alterius.

X. Per quod etiam differt ab actu volendi cultum Dei, vel deliberandi servire Deo; aliud est enin amare cultum, et tradere se cultui per modum unionis, aliud offerre determinatem materiam ac cultum, scilicet oluntatem ipsam, sicut oratio offert intellectum. Et quia voluntas offerri non potest ad serviendum alteri, nisi sit empedita, id est, sint ablata impedimenta, quibus retardari potest ab eo, cui se tradit ad serviendum; ideo actus offerens voluntatem delet esse modificatus, et perfectus quadam promotitudine, seu facilitate, et prae paratione ad serviendum, quae promotitudo, et relucat en parte objecti, seu materiae oblatao, quia offertur voluntas expedita ad serviendum; et relucet ex parte actus, cuia est oblatio cum expeditione, et promptitudine.

XI. Nec est novum quod aliquis actus voluntatis, aut intellectus importet substantiam actus, et modum actus, quia habet pro objecto rem aliquam cum modo. Sicut esse bene consiliativum, et bene praeceptivum important substantialiter actum qui non solum est praecipere, et c onsiliari, sed cum illo modo, scilicet bene consiliari, etc. qui modus non refunditur in actum ex parte subjecti. Sicut operari delectabiliter, et facile provenit ex eo, quod subjectum operetur mediante habitu, sed remunditur in actum ex parte objecti, quia videlicet habet pro objecto aliquid modificatum, scilicet rectum consilium, et rectum praeceptum. Sic etiam devotio est oblatio prompta, quia habet pro materia seu objecto oblato ad cultum Dei, non quidem ipsum actum serviendi, sed woluntatem expeditam, et paratam ad serviendum et totum hoc scilicet actus, et modus

oblatio, et promptitudo procedit a reli- ut explicatum est. cione, non autem modus a religione, et substantia actus a potentia.

XXII. Quam doctrinam si Suarez (729) advertisset non impuganret Cajetanus hic putans insum dicere, quod promptitudo sit modus superadditus actui, tamquam gualitas actus guae insi proveniat ex ha-Confundit enim Suarez promotitudibitu. nen tenentem se ex marte subjecti, et inde refusem quasi extrinsece, et accidentaliter in actum cum promotitudine proveniente ex parte objecti, quia respicitur pro objecto, meu materia voluntas modificata, id est, expedita, seu non habens impedimenta ad serviendum : cum tamen Cajetanus non intellexerit per modum, seu qualitatem actus aliquid proveniens ab habitu in insum actum et ei affixum, sed intellexit habitudinem actus ad objectum modificatum. " "It circumlogumur illum actum adverbio quodam, inquit Cajetanus, quia propriis nominibus caremus. V Sicut recte consiliari, non est consilium cum modo superveniente ipsi ab habitu, sed actus cum habitudine ad objectum modificatum. Et haec est promptitudo intrinseca, et in ordine ad objectum sumpta, ad quam non magis requiritur actus reflexus cadens super voluntatem, guam ad actum orationis, quae offert, et elevet mentom Deo.

XIII. Ex quibus patet, quid sit promptitudo de quo S. Thomas loquitur hic quam perpetuo explicat per habitudinem ad matoriam oblatam Deo per devotionem, scilicet voluntas prompte faciendi. Et talis oblatio substantialiter est actus, et sup-actu sequentur alii, et imprimitur ilponit pro actu, et non pro modo, sicut oratio offerens mentem, vel quicumque alius actus offerens aliam materiam : impor- dum, guam per alios actus religionis. tat tamen modum promptitudinis, non qui accidentaliter sibi adveniat, sed qui in ipsa habitudine ad objectum includitur, quia fertur ad materiam promptam, et secundum, promptitudinem respicit illam,

XIV. Solum instabis : Nam si devotio est actus offerens determinatam materian, sicut alii actus : ergo est eligere, non vero intendere, aut velle : non enim respicit finem, sed determinatam materiam, quae ordinatur ad finem, quod temen negat Cajetanus hic. Respondetur, quod Cajetanus non dicit devotionem esse actum, qui est velle absolute, secundum quod respicit finem in se, sed prout respicit finem in mediis; ed utrumque enim se entendit velle, ut ait S. Thomas 1-2, quaest. VIII, art. III. Tal e autem velle non repugnat, quod sit conjunctum cum electione : electio enim mediorum est, et stat velle eligere media, et per actum, qui est velle, tendere ad finem, ut in talibus mediis re-Sic ergo devotio, quatenus volucet. luntaten tamquam materiam affert, et destinat obseguio Dei, est actus electivus proprie pertinens ad moralem virtutem, quae intrinsece est habitus elect ivus, et sic proprius ejus actus electio esse debet: quatemus vero mediante voluntate oblata respicit obsequion Dei, et Deum, cui offertur voluntas, sic vult Deum, qui est finis, non absolute in se, guod pertinet ad distinctum actum; sed ut in media electo, et voluntate oblata magis relucet, quam in obla tione alterius materiae. Sicut etiam promptitudo, vel expeditio ad serviendum magis invenitur in voluntate, quae movet caeteras potentias, quam in intellectu, vel aliis rebus, quae Deo offeruntur. Et similiter magis ex isto lis modus devote serviendi, ut inquit D. Thomas solutione ad primum et secun-

Digitized by Google

#### ARTICULUS II.

#### Utrum devotio sit actus religionis ?

I. Titulus clarus est ex terminis. Ex articulo habes duas conclusiones. Prima directe responsiva : Devotio est actus religionis : secunda solutione ad tertium : Devotio quae habetur ad sanctos non terminatur ad ipsos, sed transit ad Deum. Prima m conclusionem probat D. Thomas primo, in argumento Sed contra : Devotio dicitur a devovendo, sed votum est actus religionis : ergo devotio. Quae consequen-ne. tia disparata videtur, et procedere in quatuor terminis : devovere enim longe differt a voto, cum votum sit actus intellectus, ut traditur a S. Thoma infra quaest. LXXXVIII, art. I; devotio autem est actus voluntatis, ut vidimus in articulo praecedenti. Quomodo ergo colligitur, quod si votum est actus religionis, etiam devovere, seu devotio, quae dicitur a devovendo, erit actus religionis.

II. Respondetur consequentiam S. Thomae efficacem esse, et procedere a fortiori. Pertinet enim ad votum firmare voluntatem in bono, guod expedit facere, ut ait D. Thomas infra quaest. LXXXVIII, art. IV, unde supponit voluntatem applicatam ad bomum, seu ad aliquod obsequium Dei, guod pertinet ad devotionem, quae est oblatio voluntatis ad quodcumque obsequium Dei : addit autem firmitatem, quaeri quidem, quia vel sumit D. Thomas ifit per promissionem, quae est actus intellectus, quia importat ordinationem ejus, guod aliquis debet facere erga alterum, ut ibidem dicitur articulo primo. Inducit autem pro effectu firmitatem, et obligationem voluntatis ad exequendum talem promissionem. Si ergo votum per pro0 missionem, quam essentialiter importat, firmat devotionem, seu voluntatem applicatam ad aliquid, manifestum est, quod votum ratione sui effectus est guoddam devovere firmatum, seu applicatio voluntatis firmata per intellectum. Et ideo bene arguit S. Thomas, quod si ipsum devovere firmatum, (quod estivotud) esti. actus religionis, etiam ipsa devotio, seu te objecti, ut diximus articulo praecedevovere firmatum, actus religionis erit, denti. quia firmitas, quam supra ipsum devovere addit votum, est aliquid proveniens ab

tellectu est actus religionis, sed ex eo quod participat a voluntate, cum religio in voluntate sit; unde a fortiori devotio, quae est actus voluntatis, et ordinatur ad cultum Dei, sicut votum. erit actus religionis.

III. In corpore articuli probat S. Thomas eandem conclusionem tali ratio-Ad eandem virtutem pertinet velle facere aliquid, et promptam voluntatem habere ad illud faciendum, sed ad virtutem religionis pertinet operari ca. quae spectant ad cultum, et famulatum Dei; ergo ad eamdem pertinet habere promptam voluntatem ad hujusmodi exequenda, guod est esse devotum. Conseguentia patet. It minor constat ex diffinitione religionis. Major probatur a D. homa, quia uterque actus, scilicet, velle facere aliquid, et promptan voluntatem habere ad illud, respicit idem objectum : unde, et philosophus dicit V ethicorum, cap. I, quod : "Justitia est, guia homines volunt, et operantur justa :" ergo uterque actus pertinet ad eamdem virtutem, sicut ad idem objectum.

IV. In hac ratione dubium est, et de majori, et de consequenti. De majobi proptam voluntatem ad id, (731) guod vult, vel pro modo, quae subjectam habet voluntatem ad aliquid, scilicet expedite, et prompte. Si primo modo, male probat, quod uterque ille actus pertinet ad camdom virtutem, quia habet idem objectum, cum constet quod actus offerendi voluntatem habet pro materia, et objecto voluntatem ipsam, quam offert: actus autem volendi, seu operandi aliguid, habet pro objecto aliquid operabile : si secundo modo, non loquimur ad rem, quia devotio non est modus volitionis, sed actus, nec dicit promptitudi\_ nem solum ex parte subjecti, sed en par-

V. Circa consequentiam vero, diffiintellectu, neque ex eo quod habet ab in- cultas accipi potest ex Suarez II tomo

de religione, lib. II, cap. VII, quia ex praemissis assumptis a D. Thoma solum potest inferri, quod voluntas promota serviendi Deo pertinet ad eandem virtutem formale idem cum aliis actibus religioad guam pertinet velle servire Deo; non tamen quod omnis devotio, et omnis prompta voluntas sit actus religionis, si cuidem in materia obedientiae, et charitatis imo, et in omnibus virtutibus et in actu, quo aliquis vult studiose agere in omni virtute, invenitur talis voluntas prompta quae potest dici devotio illius virtutis in qua aliquis vult prompte materiam talis virtutis : generaliter enim D. Thomas dicit pertinere ad eandem virtutem velle facere aliquid, et promptam voluntatem habere ad illud faciendum: ergo male colligitur devotionem esse proprium actum religionis.

VI. Caeterum haec faciliora sunt, nam major illa propositio D. Thomae utroque modo verificatur. Oum enim dupliciter (ut diximus articulo praecedenti) possit haberi promptitudo, scilicet, vel ex parte subjecti secundum modum refusum a subjecto in actum, quia procedit actus a subjecto faciliter, et prompte disposito; vel ex parte objecti, quia offert ad faciendum aliquid voluntatem promptam. et expeditam, utroque modo verificamus propositionem D. Thomae. Primo modo respectu omnium virtutum, et habituum, quia in omni actu procedente a virtute, seu habitu potest inveniri iste modus, quod prompte, et faciliter fiat. Et sic manifestum est, quod pertinet ad eamdem virtutem vel habitum ad quem pertinet velle operari id quod est talis virtutis. quia ille modus non variat speciem virtutis, cujus est modus.

VII. Secundo vero modo, promptitudo est oblatio voluntatis expeditae, et prom-Quod autem dicantur aliqui devote obptae ad serviendum, et sic non pertinet ad ommes virtutes, sed ad illam ad quam pertinet servire, et offerre aliquid in obsequium alterius. It sic ad eandem virtutem pertinet, ad quam pertinet velle servire Deo, quae est religio. Et licet materia, quam talis promptitudo offert sit distincta ab aliis materiis. quae offeruntur per alios actus religionis, tamen objectum formale est idem, quia ut sache diximus, objectum formale religionis, quod est cultus divinus, non variatur ex diversitate materiae, qua colitur Deus. Et ita licet devotio ha-

beat pro materia oblata voluntatem promptam, tamen quia offert illam in obsequium, et cultum Dei, habet objectum Stat ergo solida propositio S. nis. Thomae, quod velle facere aliquid, et habere promptam voluntatem ad illud, pertinet ad eamdem virtutem, quia habet idem objectum formale. Sive enim promptitudo accipiatur pro modo, sive pro actu offerente voluntarem somper pertinet ad eamdem virtutem, cujus est modus, vel cujus est actus, applicando mingula singulis.

VIII. Ad id guod objicitur contra consequentiam D. Thomas patet ex (732) dictis, quod devotio sumpte pro actus solum invenitur in religione (et loquimur de devotione serviendi Deo; ad serviendum enim hominibua agnoscit D. Thomas ad tertium devotionem alterius generis) sumpta vero pro rpromptitudine, quae est modus, sic inveniri potest in omni habitu producente faciliter, et exvedite actus. It ratio est, quia devotio non dicit actum promptum quomodocumque, sed oblationem, et exhibitionem promotae voluntatis. Oblatio autem est actus servitutis, et obsequii respectu ejus, cui offertur : devotio ergo pro actu, solum pertinet ad virtutem servientem, seu offerentem, quae respectu Dei est religio; ad cha ritatem autem solum potest pertinere imperative, sicut et actus aliarum virtutum; ad obedientiam vero prout est specialis virtus non pertinet ad offerre voluntatem expeditam ad obsequium, sed tantum habere observantiam ad praecepta superioris, quae est honorare, et revereri praecepta; et ita non respicit cultum, et reverentiam Dei, et obsequium ejus. dire, aut devote facere opera virtutum; vel accipitur devotio pro modo promptitudinis communi omni habitui, et virtuti, vel pro effectu devotionis, guatenus est actus roligionis imperans, et imprimens caeteris virtutibus, ut dicit D. Thomas ad primum at secundum.

IX. Circa solutionem ad primum D. Thomae notat ex magistro "orres hic, tres modos unionis ad Deum, scilicet, per charitatem, per sanctitatem, et per devo-Per charitatem unitur homo Deo tionem. quantum ad amorem, transformando se in Digitized by **GOO** 

DISPUTATIO XX. ARTICULUS II.

rem amatam, et introducendo in actu amatum ad se secundum affectum. Per sanctitatem unitur Deo, ut servus Domino, referendo, et applicando se ad illum, eo modo, quo servus debet ad dominum : per devotionem unitur Deo exhibendo, et offerendo ei promptam voluntatem. surpa vidimus, per referre se ad Deum, et per exhibere aliquid in recognitionem servitutis distinguitur a D. Thoma ratio religionis, et sanctitatis, quae sunt idem re, et differunt ratione.

X. Circa secundam conclusionem D. Thomae solum oportet advertere, quod devotio extenditur ad sanctos eo modo quo relitio; constat enim quod cultus debitus sanctis in se ipsis exhibetur non per latriam, et religionem, sed per duliam; et quia sancti sunt Deo conjuncti, et propinquissimi, possumus secundum eam rationem, quia in eis relucet divina majestas, colere, non quidem ipsos in se, sed ipsos, et in ipsis Deum, eo modo, quo offerimus cacrificium Deo in honorem martyrum, non autem ipsis martyribus. Et licet pos-am divinam, et sic ad ipsos exfenditur set etiam dici, quod ad sanctos habemus devotionem, sumendo ipsam pro aliquo effectu devotionis, scilicet pro suavitate spiritus, vel pro affectu ad ipsos; et similiter quod religiose colimus illos, quia potest immerari a religione eorum cultus : colimus enim ipsos dulia, quae tamen imperatur a religione, cuatenus ex cultu Dei movemur ad colendos sanctos. At tamen D. Thomas in sua solutione atgingit id in quo maxime est punctus controversiae inter catholicos, et haereticos circa cultum sanctorum. Non onim haoretici, praesertim nostri temporis, negant posse coli sanctos, ut viros praeditos dignitate, et sabientia eximia, sed dicunt hunc honorem esse humanum, et civilem, qualis habetur orga viros potentes : coli vero sanctos divinis honoribus, ita quod eis templa erigantur, religiosoque cultu honorentur in altaribus sacrificiis, etc. hoc catholicis objiciunt. ua ra-

tione etiam negant (733) senctarum imaginum cultus, quia non possunt intelligere quomodo imagines, aut sanctos propter Deum cultu divino, et religioso veneremur.

XI. Quod tamen D. Thomas hic unico verbo destruxit, distinguens inter devotionem, guan habemus ad sanctos, et quam habemus ad alios homines; ad hos enim sicut famulatus est longe inferior, quia tantum est civilis, et politicus, sic et devotio : ad sanctos vero quia non habemus communicationem politicam cum ipsis, sed sunt in statu superiori, ita et cultus superior ad politicum, et civilem esse debet; et quia dignitas ad quam sancti elevati sunt est ut sint uniti Deo, et in illis tanquam in supremis ministris psecialiter reluceat magnitudo divina; utpote quorum vita, ut ait apostolus ad Colossenses tertio abszondita est cum Christo in Deo, ideo non solum consideramus in illis particularem, et propriam dignitatem, sed etireligiose devotio, et actus religiosus, non quia ipsis in se religionem exhibeamus. sed Deo in honorem sanctorum quatemus specialiori modo est in illis, quam in aliis rebus. Itaque ipsis propter suam particularem reverentiam dulia debetur; propter conjunctionem autem specialem ad Doum etia m religione attinguntur, non in quantum sancti considerantur in se, sed ut aliquid Dei, quod in aliis rebus non ita specialiter invenitur, sicut in sanctis.

Digitized by Google

#### ARTICULUS III.

#### De causa, et effectu devotionis.

I. Asseruit S. Thomas contemplationem esse devotionis causam, et laetitiam esse devotionis effectum, quod ouidem etsi magis practicari oporteat quam speculari, illud tamen hic enodandum est ad intelligentiam scholasticam, videlicet, per motum timoris, aut spei excitare quo genere causae intelligat S. Thomas contemplationem esse causam devotionis, et quo etiam genere causae devotio sit causa lactitiae; ac denique, quae sit differentia inter effectum, et\_actum alicujus virtutis. It quidem D. Thomas posuit in articulo tertio contemplationem este causam devotionis eo modo, quo cognitio est causa voluntatis, scilicet, quia objectum cognitum, et apprehensum causat appetitum. Loquendo vero de causa extrinseca, inquit Deum esse causam extrinsecam devotionis quasi peculiaram, Suam doctrinam, ut expliet propriam. cet Suarez II tomo de religione, lib. II, cap. VIII, distinguit duplicem devotionem, seu delectationem : unam indeliberatam et antecedentem, quae est effectus aliquis, quem Spiritus sanctus causat in nobis sine nobis, et datur per modum auxilii operantis, et initium habet in aliqua sancta cogitatione, quae dicitur causari in nobis sine nobis, non quia fit sine nobis cogitantibus, sed quia fit sine nobis volentibus, quia voluntas nostra non est principium talis cogitationis, sed potius ipsa cogitatio praevenit omnem actum voluntatis, est tantum physice actus elicitus ab intellectu, quo vitaliter cogitat, ct cognoscit, ideoque non fit sine nobis cogitantibus. Ad istam vero cogitationem, sic praevenientem omnem motum voluntatis, sequitur indeliberatus aliquis affectus devotionis, et suavitatis ad res divinas operante Spiritu sancto, et tangente cor operatione sua.

II. Alia est deliberata devotio, quae est devotio substantialis, cum sit actus moralis, et voluntarius religionis, et nascitur ex illa indeliberata volitione cooperante gratia Dei; (734) illa enim excitans gratia causans indeliberatum motum voluntatis, si efficax est, per-

trahit hominem ad deliberatam devotionem. Licet auten, inquit Suarez, non sit simpliciter necessarium, quod ille indeliberatus motus, qui antecedit, sit delectatio, aut suavitas, quie potest etian Deus voluntatem, est tamen necessarium, quod praecedat aliqua sancta cogitatio, et inspiratio in voluntate, quia haec est initium omnis boni actus supernaturalis, ratione cujus initii, et adjutorii dicitur Deus peculiari modo causa totius devotionis perfectae. Ino, et a plerisque tota efficacia praeveniens, et praedeterminans nostram voluntatem ponitur in illa efficacia motus indeliberati trahente nos ad deliberatum.

III. Caeterum de his non vacat hic disputare, sed in materia de auxiliis, et gratia Dei disputantur ista late a doctoribus. Quantum autem attinet ad sensum S. Thomae ipse posuit Deum esse causam extrinsecam propriam, et peculiarem devotionis, eo modo quo dicitur Deus propria, et peculiaris causa rerum supernaturalium, si hic loquamur de de-Si autem extenvotione supernaturali. damus sensum istum, etiam ad actum devotionis naturalis, qualis elici potest a religione acquisita, dicitur Deus propria, et peculiaris causa illius; eo quod est proprium, et peculiare movens extrinsecum voluntatis creatae, eo guod solus Deus est causa generans, et efficiens voluntatis, ut late prosequitur a D. Thoma I part. quaest. CVI.

IV. Illud solum breviter adverto ad intelligendum modum, quo efficaciter Deus movet voluntatem per auxilium suum, sive in naturalibus, sive in supernaturalibus, quod licet quando procedit mens nostra de imperfecto ad perfectum, actus indeliberatus praecedat deliberatum, et devotio indeliberata praecedat deliberatam, tamen Deus non solum est causa efficax praeveniens physice nostram voluntatem, ratione efficaciae excitantis gratiae, quam in nobis sine nobis causat, sed rations peculiaris au-Digitized by

xilii, quod post excitantem gratiam, et ceusetum motum indeliberatum praevenit Deus voluntatem adjuvando illam concursu efficaci ad deliberate volendum. Itaque cogitatio illa, et motus indeliberatus, ut sit delectatio victriz, et convertat voluntatem, ac pertrahat ad motum liberum, et deliberatum, non sufficit efficacia excitans, et causens sine nobis id quod indeliberatum est : sed requiritur auxilium physicum dans efficaciam ad id quod deliberatum est; quod D. Augustimus vocat efficacissimas vires voluntatis, dicens in libro de gratia et libero arbitrio, capite VI : "Certum est nos facere, cum facimus; sed ille facit ut faciamus, praebendo efficacissimas vires voluntati, etc."

V. Et ratio hujus est, quia ex motu indeliberato non potest transiri ad deliberatum, nisi adsit nova advertentia, et nova motio voluntatis; si quidem deliberatum, et indeliberatum differunt penes majorem, et pleniorem advertentiam, cum perfectiori judicio, ad quod sequitur actio libera voluntatis. It plerumque fit, quod id quod voluntas motu indeliberato vult, deliberatio nolit. Igitur delectatio, quae proponitur, aut appetitur per motum indeliberatum, non habet vires efficaces ad vincendum, et trahendum voluntatem, nisi habeat efficaciam circa majorem advertentiam, et distinctum judicium, et motum liberum voluntatis : ista autem efficacia cum ordinetur ad distinctum actum voluntatis, si quidem actus deliberatus (735) differre debet ab indeliberato, quia requirit distinctam immutationem potentiae, et distinctum modum agendi, oportet, quod etiam habeat distinctam efficaciam, et distinctam reductionem, in causam primam, quia est distinctus effec-Et ideo tunc solum delectatio vintus. cit voluntatem, quando eam reluctantem, et resistentem consentientem facit. In hoc quippe praecipue ponitur efficacia gratiac a D. Augustino, et in hoc praecipue diffidebat a catholicis Pelagius, ut patet ex libro secundo contra duas epistolas Pelagianas capite V et VIII, et ex libro de gratia Christi contra Pelagium et Coelestium fere per tot. Igitur efficacia gratiae non in motu indeliberato. sed in faciendo consentientem voluntatem, quod ad motum deliberatum pertinet, ponenda est.

VI. Et quod ista delectatio victrin praeter excitationem factam motu indeliberato requirat efficaciam, ut faciat libere diligere, constat ex Augustino libro de spiritu et littera, capite III, tom. III : "Nos, inquit, dicimus humanam voluntatem sic divinitus adjuvari ad faciendam justitian, ut praeter quod creatus est homo cum libero arbitro voluntatis, praeter doctrinam, qua ei praecipitur quemadmodum vivere debeat, accipiat Spiritum sanctum, quo fiat in animo ejus delectatio, dilectioque illius summi, et incommutabilis boni :" et infra : "Oum id quod agendum, et quo nitendum est coeperit non latere, nisi etiam ametur, et delectet non agitur, non suscipitur, non bene vivitur. Ut autem diligatur, charitas Dei diffunditur in cordibus nostris." Ecce quomodo D. Augustimus praeter excitantem gratiam, quae est illa, per quam incipit non latere id quod agendum est, quando scilicet proponitur a Deo voluntati quid agat, ponit diffusionem Spiritus sancti, ut diligat, et delectetur, quod pertinet ad motum doliberatum, per illum chim diligit. Igitur agnoscimus non victricem delectationem, qua congrue, et efficaciter vocetur homo. Sed negatus victricem esse solum ratione indeliborati motus, et concursus Dei ad illum, sed ut includit alterum concursum physice efficacem, quo ex nolentibus faciat libere, et deliberate volentes.

VII. Circa modum, quo causa intrinseca ex parte nostra, id est, cognitio, et contemplatio divinorum, quia proponitur ut bonum habere devotionem, concurrat ad illam, solum observanda est generalis doctrina de modo, quo cognitio concurrit ad actus voluntatis. It nihi maxime arridet sententia Cajetani quam acute explicat I p. quaest. LXXX, artic. II, et 1-2, quaest. XXII, artic. II, videlicet, quod bomum apprehensum concurrit in triplici genere causae respectu appetitus, scilicet, objectivae, finalis, et effectivae. Ad cujus evidentiam considerandum est, quod appetitus, cum sit inclinatio quaedam, et habet respicere rem, in quam inclinatur, quae est objectum, quod appetit; et habet respicere rationem propter quam appetit, et formam, ex qua sequitur talis incli-Ratio autem propter quam aliquod natio.

Digitized by Google

bonum appetitur, est finis. Et haec est formalissima ratio boni, propter quam aliquid redditur appetibile, et est causalitas finalis, scilicet cujus gratia, quae dicitur motio meteohorica, quia movetur aliquid ab illo, non ut a principio incipiendi motum, sed ut a principio terminandi motum, quod metaphorice est principium, et in re finis; et dependentia a tali principio est realis causalitas, et realis dependentia : sed metaphorice est motio, quia finis realiter est causa, metaphorice principium, quia ab illo non incipit motus realiter, sed intentionaliter (736) : efet quia motus semper terminatur ad esse reale, ideo dicitur aliquid finalizare ratione ipsius esse realis, non prout realiter existit, sed prout realiter potest terminare motum, et apprehendi ab illo.

VIII. Forma autem ad quem sequitur inclinatio dicitur effective se habere ad talem inclinationem, et causare illam effective, quia omnis inclinatio sequitur ad aliquam naturam, seu formem ut effectus, et proprietas ejus. Est autem differentia inter inclinationem, seu appetitum naturalem, et elicitum, ut ait D. Thomas I part. quaestione XIX artic. I, quaestione LXXX, artic. I, quod appetitus naturalis sequitur ad formam naturales in quantum naturalis est, scilicet in quantum caret cognitione : forma autem in carentibus cognitione est determinata tantum ad u-Unde, et inclinatio quae telem n**um**. formam seguitur est determinata ad id quod sibi neturale est. Appetitus autem elicitus consequitur ad formam cognoscitivam, in quantum cognoscitiva est. Forma autem cognoscitiva in hoc elevatur supra non cognoscitivam, quod non solum habet suum esse proprium, sed etiam fit alia extra se per cognitionem. et receptionem specierum, quibus intentianaliter fit alia, ut ostendit <sup>D</sup>. Thomas I part. quaest. XIV, art. I. Igitur inclinatio, quae sequitur ad talem formam oportet, quod non solum sequatur entitative ad entitatem formae, sed etiam ad apprehensionem formarum, quas intentionaliter recipit. Et ideo talis appatitus non solum appetit aliquid determinatum, et quod pertineat ad proprium esse naturale, sed etiam ea,

Et ideo ut aliquid quae sunt extra se. extra se determinate appetat, debet consequi et nasci, non ex determinatione entitativa formae, seu naturae, cujus est appetitus, sed ex determinatione rei apprehensae, id est, non solum sequitur ex natura, in quantum est natura, et aliquid in se, sed in quantum est apprehendens, et intentionaliter aliud extra se.

IX. In quantum ergo forma apprehensa causat inclinationem ad seipsam ut est in re, dicimus objectum cognitum effective causare appetitum, seu actum voluntatis, non ut causa effectiva simpliciter, ficiens autem est id a quo incipit motus: sed ut ratio agendi, et forma ad quam sequitur appetitus elicitus; sicut ad formam naturalem, ut naturalis est seguitur appetitus naturalis. Ita tamen quod ad formam apprehensam potentialiter, id est, ad potencian apprehendendi sequitur appetitus elicitus potentialis, seu potentica appetendi : ad formam autem actualiter apprehensam seguitur actus appetendi. It ex hoc etiam matet differentia inter speciem impressam ad causendam intellectionem, et objectum aporchensum ad causandum appetitum; quod species impresse in quantum species, solum habet succedere loco objecti, et ejus vices genere, in quantum objectum est ; objectum autem, ut objectum est non dicit causam effecti-Et ideo neque species reduplicativam. ve, in quantum species importat efficientiam in intellectione; sicut neque signum ut signum, respectu signati. Af vero objectum apprehensum non solum habet rationem objecti, sed etiam principii respectu appetitus eliciti, quia prout elicitus non seguitur ad formam naturalem, ut naturalis est, sed ad apprehensam, et intentionalem. Videatur Cajetanus in locis citatis.

> X. Circa id quod dicitur articulu quarto de effectu devotionis, illud oportet explicare, quomodo distinguatur effectus, et actus, solet enim (737) ex uno actu, vel passione oriri alia, ut ex amore gaudium, et desiderium, et ex uno pecceto aliud, ut ex vitiis capitalibus oriuntur alia vitia, et similiter hic ex devotione dicit S. Thomas, ordri laetitiam, et etiam tristitiam, et supra quaest.XXVIII et quaest. XXIX posuit ex charitate oriri gaudium, et pacem tanquem effectus e-Quaerimus ergo, quid in istis fit jus. esse effectum alterius. et quo genere cau

sae efficiatur ab illis, verbi gratia gaudium ab amore, aut devotione, si quidem non est actus ejus.

XI. Respondetur, quod omnis effectus, qui in potentiis animae causatur, vel est habitus, vel actus, et ad habitum reducimus id, cuod habet rationem, et modum dispositionis habitualis, quae non pervenit ad perfectionem habitus. Causatio ergo habitus non pertinet ad praesens, guia constat fieri effective a potentia per iterationem actuum; de quo D. Thomas 1-2. quaest. LI, et sequentibus; actus autem causari potest, vel directe, et immediate seu elicitive, et sic procedit ab habitu, et notentia, a qua habet speciem, quia actus causatur ab habitu sibi simili, ut a superbia causatur actus superbiae, et ab humilitate actus humilitatis, et sic de singulis. Potest etiam oriri aliquis actus, sive in eadem, sive in distincta potentia ab aliquo habitu, aut actu, non cuia immediate causatur ab illo, sed quia causatur ab illo cognitio, et apprehensio alicujus objecti ad habendum alterum actum. It tunc iste dicitur effectus primi, et non actus ejus, verbi gratia, habet aliquis actum amoris, et hoc seguitur actus delectationis, aut desiderii, non quomodocumque tamquam actus elicitus ab amore, sed quia ex eo, quod aliquis amat, tanguam er dispositione qua afficitur ad illud objectum, sequitur, quod apprehendat illud ut conveniens, et conjunctum, et sic causat delectationem; vel ut absens, aliquam virtutem voluntatis, et ex illa et sic causat desiderium.

XII. Similiter vitiis capitalious si aliquis, verbi gratia amat gulam, ex hoc oritur guod apprehendat ut bonum scurrilitatem, immunditiam, etc. Et respectu illorum gula est vitium capitale, quatenus ex amore ad gulam disponitur homo, ut apprehendat illa tanquam bona; et non refugiat incurrere in illa propter gulam, tamquam propter rem magis amatam, et ut finem, sicut optime explicat Cajetanus infra, quaest. CXLVIII, art. V. Et eodem modo hic explicavit S. Thomas lactitiam, aut tristitiam esse effective devotionia tione quotenus ex

defectuum, et qua causatur devotio, resultat etiam gaudium, aut tristitia, secundum guod proponitur aliquid ut bonum conveniens, sut ut malum disconveniens, et hoc non solum in voluntate, sed etiam mediante cognitione phantasiae in appetitu sensitivo similes passiones causari possunt. Imo, et immutationes corporis, quae ex hujusmodi passionibus causari solent mediante apprehensione animae, qua commovetur appetitus, fieri docet S. Thomas I part. quaest. CXVII, art. III ad tertium. Itaque ex effectu seu actu ad unum objectum, manet homo dispositus, et proportionatus ad concipiendam convenientiam, vel disconvenientiam circa alium actum, aut objectum. It tunc si mediante tali apprehensione actus ille procedat dicitur effectus, non actus primi illius actus. Wua ratione explicavit egregie Cajetanus similitudinem esse causam amoris 1-2, quaest. XXVII, art. III.

37-738

XIII. Et similiter intelligimus, quomodo virtus aliqua existens in voluntate possit imperare aliis, cum temen imperium sit actus intellectus, ut cocet D. Thomas 1-2, quaest. XVII, ert. I (738) quia videlicet mediante apprehensione efficaciter ordinativa ejus quod faciendum est, imperat, et habet pro effectu aliquid imperatum. Quae tamen apprehensio ordinativa, quia oritur ex dispositione, qua aliquis est dispositus per habet efficaciem ad intimandum, dicitur imperium esse actus ejus. Ha quae pertinent ad modum habendi meditationen, et ouomodo ex illa ceusetur dulcedo, et lastitia in anima, aut aliquendo a Deo infundatur, videantur in megistro Torres, hic, et Suarez supra loco citato. cap. VIII et IX. Quae vero pertiment ad contemplationem ipsam prout coincidit cum oratione mentali; et quae sit in illa via purgativa, illumitativa, et uhitiva, cum non pertineant ai essentiam devotionis, sed oratizis, comus sequenti quaestione attizzane.

Digitized by Google

Digitized by Google

# DE ORATIONS

Expedito actu religionis, quo ipsa voluntas offertur Deo, qui est principalis actus ejus, utpote majorem includens causalitatem in reliquos, quia voluntas caetera omnia movet, et qui propinquior est religioni existenit in voluntate, transit S. Thomas ad actum religionis, quo offertur, et subjicitur intellectus Deo, et quo ascendit ad ipsum quasi oblatus, et subjectum ei, quod fit per orationem. De qua in praesenti quaestione decem et septem articulos concludit. In primo resolvit orationem esse actum appetitivae virtutis, seu cognoscitivae, quia de oratione loquinur in praesenti prout significat quendam deprecationem , et petitionem secundum quod dicit Augustimus, quod oratio petitio quaedam est; petere autem, sive deprecari ordinationem quandam importat, prout scilicet homo disponit aliquid per aliud esse faciendum : ergo pertinet ad rationem dujus est ordinare, propter quod philosophus dixit: " Quod ad optima deprecatur ratio, " et Cassiodorus : " Quod oratio dicitur quasi oris ratio."

In secundo articulo resolvit convenientissimum esse orare. Et refutatis erroribus quorundam dicentium hujusmodi exercitium vanum esse, eo quod res humanae divina providentia non reguntur : et aliorum utilitatem orationis excludentium, quia omnia in rebus humanis ex necessitate congingere dicebant, conclusionen suam prohat ex eo, quod Deus non solum disposuit, qui effectus in nobis fiant, sed etiam ex quibus causis, et quo ordine proveniant, Inter alias autem causas assignatur oratio. Non enim propter hoc oramus ut divinam dispositionem immutemus, sed ut impretremus, quod Deus disposuit per orationes sanctorum impleri, et juxta Gregorium : (ut homines postulando mercantur accipere, quod eis Deus omnipotens ante saecula disposuit donare) Oportet ergo orare, et non deficere, ne fructibus orationis careamus. In quo Cajetanus nostram miratur stultitiam, qui in casteris effectibus causas medias adhibemus, ne Yana reddatur expectatio nostra; in furctibus autem orationis somniamus tanquam si oratio non causa, vel causa valde remota esset, quod fit ut somniantes in causis nihil percipiamus in fructious.

In articulo tertio resolvit orationem esse actum religionis, quia per orationem homo exhibet reverentiam Deo (quod est proprium religionis) in quantum ei se subjicit, et profitetur orando se eo indigere; ergo ed religionem pertinet orare, per quod maxime Deus honoratur, cum ipsi subjiciamur petendo ut omnium creatori, provisori, ac redemptori.

In articulo quarto, resolvit solum Deum debere orari, quia omnes orationes nostrae ordinari depent ad gratiam, et gloriam consequendam, quam solus Deus dat, et sic ad eum quasi ad principium per quem deside ri e nostra sunt implenda dirigi debet oratio; licet etiam sanctos oremus, non ut per quos orationes nostras Deus cognoscat, sed ut eorum precibus, et meritas orationes nostrae sortiantur effectum.

In articulo quinto, resolvit aliquid determinatum debere in oratione a Deo peti, videlicet ea quae malum eventum habere non possint, et quae in beatitudinem secure nos perducant, ut patet ex eis quae in oratione Dominica discipulos suos docuit exposcere Matthaei sexto, et Lucae undocimo.

In articulo sexto resolvit temporalia posse a Deo petit in oratione, non quidem principaliter, et ut in eis finem constituamus, sed ut adminicula quaedam quibus ad beatitudinem adjuvemur, in quantum scilicet per ea vita corporalis sustentatur, et nobis deserviunt ad actus virtutum.

In articulo soptimo, resolvit pro aliis debere nos orare, quia non solum debenus nobis bona desiderare, sed aliis (hoc enim pertinet ad deleo-

Digitized by GOOSIC

cationem quam proximis impendere debemus) illud autem debemus orando petere quod debemus desiderare; ergo sicut pro nobis orare debemus, sic pro aliis.

In articulo octavo, resolvit debere nos pro nimicis orare, quia debenus inimicos diligere; a nostris ergo communibus orationibus, qua pro aliis facimus, inimicos non excludere necessitatis est, pro eis tamen specialiter erare perfectionis.

In articulo nono, resolvit convenienter esse designatas septem petitiones grationis Dominicae, quod praeter auctoritatem Christi instituentis, constat ex eo, quod in tali oratione omnia quae petere, et eo ordine quo petere debenus, assignantur ut videre est in littera, brevitatis causa hic omissa.

In articulo decimo, resolvit orare proprium esse creaturae rationalis, quia ut dictum est, oratio est actus rationis per quam aliquis superiorem deprecatur; ergo ei est proprium orare, cui convenit rationem habere, et superiorem quem deprecari possit. Divinis autem Personis nihil est superius; bruta rationem non habent; ergo proprium est creaturae rationalis orare.

In articulo undecimo, resolvit sanctos qui sunt in patria pro nobis orare, quia oratio pro aliis ex charitate provenit; ergo quanto sancti perfectioris sunt charitatis, tanto magis pro viatoribus orant: habet enim hoc divinus ordo ut ex superiorum excellentia in inferiora refundatur, sicut ex claritate solis in aerem.

In articulo deodecimo, resolvit orationem communem debere esse volalem, non singularem, quia communis est quae per ministros Ecclesiae in persona totius populi fidelis Deo offertur; ergo oportet quod innotescat populo pro quo profertur. Singularia autem vocem non petit, licet voce possit uti vel ad augendam, et excitandam devotionem, vel ut etiam vox Domino serviat, vel quia ex redundantia ab anima in corpus, et ex vehementi affectione resultat, secundum illud Psalmi XV : Laetatum est cor meum, et exaltavit lingua mea.

In articulo decimo tertio, resolvit attentionem esse in oratione nocessariam, necessitate secundum quid, seu ad melius esse. Ad merendum autem in oratione saltem in prima intentione, qua aliquis ad orandum accedit, est simpliciter necessaria, et similiter ad impetrandum id pro quo orat. Si autem prima intentio desit, oratio nec meritoria est, nec impetrativa.

In articulo decimo quarto, resolvit orationem diutrunam esse debere secundum causam suam, nempe desiderium charitatis a quo procedit, omnia enim in gloriam Dei facere debemus; non voro in se ipsa, quia oportet aliis operibus occupari.

In articulo decimo quinto, resolvit orationem esse meritoriam, sicut et quemlibet alium actum virtutis in quantum procedit ex radice charitatis.

In articulo decimo sexto, resolvit peccatores orando aliquid impetare a Deo, si enim peccatores non exaudiret, frustra dicerct publicanus : <u>Domine propitius esto mihi peccatori</u>.

In articulo decimo septimo resolvit, convenienter asssignari partes orationis, obsecrationes, orationes, postulationes, et ratiarum actiones, quia orans debet accedere ad Deum, quem orat (ecce orationem, quae est ascensus mentis in Deum) debet etiam petere, sive determinative (ecce postulationem) siva indeterminate quod nominant supplicationem. Item requiritur ratio impetrandi, et hoc si en parte Dei, est ejus sanctitas, secundum illud Daniel IX : <u>Propter temetipsum inclina Deus meus aurem tuam</u> (ecce obsecrationem) si vero en parte petentis, est gratiarum actio, quia de acceptis beneficiis gratias agentes meremur accipere potiora.

# DISPUTATIO XXI.

DE PERTINENTIBUS, ET REQUISITIS AD ORATIONEM.

### ARTICULUS I.

### Utrum oratio sit actus appetitivae virtutis ?

I. In titulo ly oratio sumitur prout comprehendit ormes partes orationis, scilicet, obsecrationem, postulationem, orationem, et gratiarum actionem quas . Thomas numerat in hac iosa quaestione art. XVII. Et de omnibus currit difficultas ut de partibus sub nomine orationis comprehensis, an pertineant ad actum appetitivae virtutis. Conclusio est affirmative, quem probat senctus doctor primo in argumento Sed contra auctoritate Isidori, quia : " Orare, inquit Isidorus, est idem quod dicere: " dictio autem pertinet ad intellectum, et est actus ejus: ergo et oratio. Posset tamen quis eludere vim argumenti explicando Isidorum de oratione vocali, non mentali. Sed est ridicula evasio, nam hoc modo nihil peculiare diceret Isidorus de oratione: nam etian imperare vocaliter, eligere vocaliter, concionari, syllogizari, et religua omnia vocalia sunt dicere. Si ergo sensus Isidori esset, quod orare vocaliter est dicere, nihil exolicaret de ratione ipsa orandi, sed de co, quod habet in quantum vocalis est. Dicere autem quod oratio, in quantum vocalis est, est quoddam dicere, est explicatio ridicula. Igitur loquitur Isidorus de oratione, quantum ad propriam rationem orationis, ut comprehendit interiorem et exteriorem. Unde ratio D. Thomae fundata in tali auctoritate efficar est. Quomodo autem oratio sit dictio, et an supponat pro dictione, seu conceptu vocis, vel pro conceptu rei, ut dicatur esse in intellectu; statim contra Suarez disputabimus.

II. In corpore articuli probat <sup>5</sup>. Thomas candem conclusionem praesupponendo tria, ex quibus pendet ejus ratio. Primum est, id quod dicit Cassiodorus explicando etymologiam orationis, quod oratio est cuasi oris ratio : secundum est, quasi subsumptum, quod ratio est duplex,: alia speculativa, alia practica; quarum prae-

cipua differentia est, quod ratio speculativa est pure apprehensiva rerum; ratio autem oractica non solum est apprehensiva, sed etiam causaliva : tertium est, alterius subsumendo, quod dupliciter aliquid est causa alterius, uno modo perfecte, alio modo imperfecte : verfecte quando effectus totaliter, et perfect subditur potestati causae, et ita potest imponere necessitatem; aut coactionem, vel moralem, vel physican, ut fiat talis effectus : imporfecte autem quando effectus non subditur totaliter, et perfecte potestati causae, et ideo solum imperfecte, et quasi dispositive potest illum causare, ouesi indigens altera causa, ut telis effectus exeat. Et sic cum ratio practica sit causa, (742) potest similiter esse pausa, vel perfecte, vel imperfecte. Perfecte quidem, quando totaliter yotest sibi subdere effectum, et quasi necessitatem, et coactionem moralem e imponere, et sic se habet quando imperat non solum aliis potentiis, sed etiam aliis hominibus sibi subditis. Imperfecte vero, quando affectus non subditur ei totaliter, sed disponit ad illum inducendo, persuadendo, aut petendo, etc.

III. Ex his ergo ostendit D. Thomas suam conclusionem : Utrumque istorum Iscilicet imperare, et petere ) importat ordinationem : ergo pertinet ad rationem seu modum causandi per rationem. Consequentia patet, quia proprius modus causandi per rationem est causare ordinando : ergo quod importat ordinationem, importat aliquid rationis; antecodens vero probatur, quia tam per imperium, quan per orationem disponit homo, quid sit faciendum per alium; ergo importat ordinationem. Et hinc elicit D. Thomas definitionem orationis traditam a D. A ugustino et Damasceno, guod Digitized by GOOGIE

scilicet, ratio est petitio quaedem, et cuod oratio ad Deum est petitio decentium a Deo; petitionem autem seu deprecationem philosophus in ratione posuit, di-

IV. Ex auctoribus, qui doctrinam D. Thomae non profitentur, quidem disconvoniunt in conclusione, negantes orationem esse actum intellectus, sed voluntatis, ut Joannes de Medina codice de poenitentia, tractatu de oratione, cap. II. Quidam vero non admittunt rationem D. Thomae positam in corpore, existimantes imperium esse actum voluntatis, et ordinationem illam, quam ponit S. Thomas pertinere ad voluntatem, inter quos enumerantur S. Bonaventura, Ocham, "Imainus. et alii; quidem dennque partim admittunt, partim rejiciunt illam S. Thomae conclusionem : existimant enim actum petitionis, in recto important actum voluntatis, et in quo praecipue consistit essentia orationis, posse fieri locutione quadam interiori, co modo, quo homo interius loquitur, et tunc consistere in actu intellectus, non quo concepimus res, sed quo concipimus voces, quasi per conceptus non ultimatos, guia hoc modo solum existimant, nos loqui ad Deum in hac vita, quasi imaginando voces, quibus interius loquemur Deo. Si autem removeantur conceptus non ultimati vocum, et solum concipiamus res dirigendo conceptum ad Deum; tunc dicunt orationem non esse actum intellectus, sed voluntatis, quia se habet tunc ad modum locutionis Angelorum, quae est actus voluntatis, quia consistit in directione unus conceptus ad alterum "ndelum, quod fit per voluntatem. Ita pater te, quia aliquid de utraque participat. Suarez II tomo de religione, lib. I, cap. III et IV. It mihi videtur Suarez procedere ex codem fundamento, quo illi qui negant ordinationem, et imperium esse ac- a liam : hoc enim ex dictis supra cuaestum intellectus; dicit enim ipse concoptum per locutionem interiorem ordinari ad Deum; hanc autem ordinationem fieri mer actum voluntatis. Unde et in tomo de legibus, lib. I, cap. V, licet probabilem judicet sententiam, quae dicit legem actum esse rationis magis autom se inclinat ad oppositam, quod scilicet con- ut docet S. Thomas quaest. XXII de verisistet in actu voluntatis.

V. Tota difficultas in hoc articulo reducitur ad duas propositiones D. Thomae. Prima est, quam saepissime repetit in aliis locis, scilicet, guod ordinatio est actus rationis. IN hac enim proposi-

tione fundet S. Thomas, guod imperium est actus rationis; et similiter lex, etoratio, et votum. It loqudando etiam de actibus Dei, in hoc fundat, quod cens : " Guod ad optima deprecatur ratio." praedestinatio sit actus intellectus, et (743) non voluntatis. Unde haec propositio est fundementalis in S. Thoma, et ejus resolutio velde necessaria, et difficilis satis ad intelligendum quia cum ordinatio pendeat a ratione proponente, et a voluntate movente, difficile est judicare quid importet in recto et formaliter, et praesuppositive, et quere potius dici debeat, guod substantialiter et in recto supponat pro intellectus, seu cognitionem praesupponendo motionem, quem pro motione praesupponendo judicium, sicut in aliis actibus, qui pendent etiam ab utraque potentia ut in electione, et intentione videmus quod praesuppositive ordinem rationis, Est ergo difficultas ad assignendem hujusmodi differentiam. Secunda etiam propositio, in qua difficultas est, de insa oratione, quia adhuc dato quod ordinatio sit actus rationis formaliter et in recto, restat videre an oratio essentialiter consistat in ordinatione, vel in aliquo actu antecedente, vel subsequen-In his duobus tota hujus articuli te. resolutio pendet.

> VI. Circa primam propositionem suppenimus tamouam certum ordinationem efficacem, et quemcumque actum, qui in ordinatione consistit, pendere a duplici potentia, scilicet ab intellectu, et volunta-It admittimus etiam tanquam probabilius, guod procedit elicitive ab utrague notentia, secundum quod una potentia agit in tione LXXXI, articulo IV, constare potest, ubi determinavisus posse actum unius potentiae elici etiam ab alio, verbi gratia, actus intellectus a voluntate, vel e contra, quia istae potentiae ita ad invicem movent se, quod una potest agere er virtute participata ab altera, tate, art. XIII. Et quando virtus illa participata ez motione alterius potentiae ita concurrit ad actum, quod tribuit illi aliquid formaliter pertinens ad suam specificationem, et essentiam, dicitur actus elicitive procedere a tali virtute participata, et consequenter a po-Digitized by

tentia participante, et simul etiem a motentia mota. Et hoc modo cum imperium in sua intrinseca specie dicat aliquid voluntatis, et aliquid intellectus, quia escentialiter dicit ordinationem cum motione, et idem habent alii actus supra numerati; ideo stat bene, quod isti actus elicitive procedant ab utraque potentia secundum diversas rationes, ut loco citato explicavimus. utraque potentia concurrit ad istos actus, dinis, habendo pro zatione formali, et et elicitive concurrit, quia id, quod habet actus ab utraque potentia pertinet ad ejus speciem, et essentiam : cum istae duae potentiae non possint ex aequo concurrere ad actum, sed una in virtute alterius, et ut mota ab altera, a qua participat virtuten.

VII. Difficultas restat in assignare in istis actibus, quae potentia se habeat ut movens, et quae se habeat ut mota, ut inde intelligamus, quie in actu se habeat tanquam materiale, et tanquam formale : semper enim potentia mota praebet actui id quod magis materiale est; votentie autem movens id quod magis formale: unumquodque enim movetur in quantum est in potentia, et movet in quantum est in actu. It ideo actus procedens a potentia mota, et movente correspondet potentiae motae, quantum ad id quod materialius, et potentialius est; potentiae autem moventi quoad id, quod est formalius. Actus autom simpliciter pertinet ad illam potentiam, a qua accipit entitatem materialem, et substantialem. Hac enim ratione posuit S. Thomas electionem esse (744) simpliciter actum voluntatis, et non intellectus; 1-2, quaest. XIII, art. I.

VIII. Ad hujus evidentiam considerandum est, guod ordinatio est duplex; altera activa altera passiva; passiva quidem est ordo ipse, prout invenitur in rebus ordinatis, sive inter se, sive ad unum tertium : activa autem ordinatio est actio procedens ad alterum ordinandum, et ponendum ordinem in rebus. Potest autem poni ordo in rebus dupliciter. Uno modo cuasi materialiter faciendo res, cuae suscipiunt ordinem, quod est ordinare ex parte materiae : Alio modo formalissime er parte ipsius ordinis; ita guod ordo iose sit primo, et per se intentus a tali agente. Non autem dicitur ordinare id guod facit ordinem primo modo, sed so intellectus in se primam radicem, et

cundo : quod mim habet ordinem a casu, et quasi materialiter non dicitur fieri ab agente erdinante, quia non fit sub ratione, et intentione ordinis, sed ex alia intentione processit res ipsas habere ordinem, sicut si ab aliquo agente naturali casu fieret aliouod artefactum, verbi gratia domus, vel statua. gitur certum esse debet, quod ordinare forma-Supposito ergo, cuod lissime loquendo, importat actionem orintenta ipsum ordinem : ad illam ergo potentiam primo, et per de pertinet ordinare ad quam primo, et per se pertinet habere pro formali objecto ordinem. Ordo autem, ut dicit S. Thomas supra quaest, XXVI, articulo primo, includit madum aliquem prioris, et posterioris secundum realtionem ad aliquod principium: relatio autem non potest primo, et per se intendi, nisi ab agente intellectuali, quia agens intendens relationem formaliter, oportet, quod formaliter sit comparativum, quia relatio nascitur in aliquo ex eo quod comparatur ad aliud extra se. Unde faciens relationem formaliter est agens comparativum unius ad alterum, quod nulli agenti naturali convenire potest : omne enim agens intendit producers rem in esse, ponendo illam extra causas; et ideo semper intendit esse in, nonvero esse ad. Qua ratione (ut dicitur in quinto physicorum' reCatio ut relatio, non est terminus primarius alicujus agentis; mullum ergo agens naturale est primo, et per se formaliter comparativum, et ordinarium, quod est directe intendere relationem et ordinem.

> IX. Similiter neque appetitus, et voluntas est primo, et per se agens comparativum, quia modus agendi per se appetitus est per ordinem ad res in se. Cum enim voluntas non trahat res ad se, sed potius trahatur ad res, non pertinet ad illam comparare unam rem ad alteram, sed inclinari ad res ipsas secundum bonitatem, qua sunt appetibiles. Et ita si modus ejus agendi est trahi a bonitate rei, non relinquitur ei locus, ut de una re faciat ordinationen ad alte-Intellectus autem oui trahit res ram. ed se, et ex une procedit ad alteram, potest comparare, et attingere formaliter habitudinem unius ad formaliter habitudinem unius ad alterum : habet ergo.

primam rationem ordinandi res; sicut, et comparandi, et instituendi habitudinem unius ad alteram. Appetitus autem non habet in se radicem comparandi, sed solum tendendi ad res, prout in se sunt per modum ponderis, et inclinationis ad bonitatem, guam habent. Unde nisi supponantur comparatae inter se, et habitudinem, habentes, appetitus non facit ipsam comparationem, et habitudinem, quia appetitus non facit sidi objectum, cum non habeat illud intre se, neque formet illud sicut intellectus, sed ab exteriore bonitate, et appetibilitate trahatur. Qua ratione appetitus in ordine, ad suum objectum est potentia magis passiva(745) quam intellectus, ut determinat D. Thomas 1-2, quaest. XXI, art. II.

X. Restat ergo, quod si appetitus fertur in res ordinatas, hanc ordinationem ipse appetitus non faciat, sed supponat; potentia autem primo, et per se ordinans, et faciens habitudinem ordinis est potentia intellectiva, quia haec habet in se radicem ordinandi, et compraadi, eo quod non fertur ad res, nec trahitur ab illis sed trahit eas ad se, et intra se format, et concipit, et comparat. Et inde est, quod etiam ipsa virtus charitatis, quae est suprema in voluntate, et attingens ultimum finem, non est primo, et per se ordinans, sed ordinata, juxta illud Cant. I : Ordinavit in me charitatem. Te: ouo colligit S. Thomas supra quaest. XXVI, art. I, quod charitas habet ordinem in objectis diligendis, non quasi ordinans, sed quasi ordinata, quia ordinare, inquit, tineat ad potentiam comparativam, et corationis est, charitas autem ordinata havet ordinare reliquas virtutes : e con- ticus formet hoc modo ordinem. et relatrario vero intellectui attribuitur ordi- tionem, patet ex eo, quia opus faciennare primo, et per se, juxta illud commune dictum philosophi : Sapientis est ordinare.

XI. Dices : Hasc habitudo, quam format intellectus intea se, solum est relatio ra tionis, quia est relatio facta ab intellectu : ergo ex hoc non poterit ratio practica causare ordinationem realem, tio.rationis. sed solum rationis; hoc autem est falsum, nam artificialia, quae procedunt a ratione practica per artem, important ordinationem realem in rebus ipsis existentem; sicut artefactum domus est aliquid realiter ordinatum secundum partes suas. Et similiter moralitas actuum, quae procedit a ra tione practica secundum regu-

las rationis, et prudentiae, dicit respectum realem ad regulas rationis.

XII. Respondetur, quod relatio dupliciter potest formari intra intellectum, uno modo in quentum est praecise cognita, alio modo ut intenta, et ut finis. Intellectus enim practicus, et speculativus differunt fine, quia speculativus est propter cognosci; practicus autem propter opus. It ideo potest aliqua relatio formari ab intellectu, vel propter cognosci tantum ipsius relationis, et sic solum acquirit relatio esse cognitum, et est relatio rationis : vel potest formare relationem intellectus propter operari ipsius relationis, intendendo illam exhibere in re, et sic non est relatio rationis, sed operabilis a ratione. Itaque relatio, seu habitudo ut intenta, non est relatio solum cognita, et consistens tantum in cognosci, sed derivabilis a cognitione ad rem : et ideo potest inveniri realiter, relatio autem quae solum cognoscitur, vel ex cognitione resultat, et non intenditur ut ponenda in re, est relatic rationis : ratio autem practica non solum format relationem, et ordinem, oraecise cognoscendo illum, sod tamquam opus faciendum, et ponendum in re. Et ideo bene stat, guod in artificialibus, et moralibus ordo descendens a ratione practica sit realis; sed quia formaliter non potest intendere istum ordinen, nisi comparando unum extremum ad alterum, ideo oportet, quod ordinare pergnoscitivam. Et quod intellectus pracdum verbi gratia, domus fabricanda formatur intra intellectum artificis, non tamen domus est aliquid retionis, sed aliquid factibile in re; sic etiam ordo ponendus inter ipsas partes domus, ut inter lapides et ligna, est ordo intentus ab artifice, et formalus ab intellectus practico; et ideo non est rela-

XIII. Stabilito ergo hoc principio, quod ordinare, formaliter loquendo, (746) est actus rationis, restat applicare illud ad actus particulares, et videre, an substantialiter sit formalis ordinatio. Ad hoc ergo cognoscendum in istis actibus, qui pendent a duplici no-

Digitized by GOOSIC

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS I.

-101-

tentia, mota et movente, elicienda est regula quaedam ex D. Thoma 1-2, quaest. XIII, articulo primo, quod semper id, in quo perficitur hujusmodi actus, est quod materialiter, et substantialiter a se habet in illo : et ideo ad illam potentiam pertinebit, ut ad motam, et directe, a qua habet id in quo perficitur talis actus; et ad illam potentiam pertinebit praesuppositive, et ut ad moventem a qua habet quasi inchoationem, et ordinem incipiendi, secundum quem ordinem fit talis actus. Hac regula utitur S. Thomas ad ostendendum, quod electio est actus voluntatis, et non rationis, loco proxime citato : " Quia, inquit, perficitur electio in motu quodam animae ad bonum, quod eligitur : et ideo electio actus est appetitivae potentiae." Quid sit autem id, in quo perficitur electio, explicavit idem sanctus doctor quaestione XXII de voritate, articulo XV, ubi inquit : " "uod ultima acceptio, qua aliquid accipitur ad prosequendum, est electio, quod quidem non est rationis, sed voluntatis, quia c quantumcumque ratio umum alteri praeferat. nondum unum est alteri praeacceptum ad o~ perandum, quousque voluntas inclinetur magis in unum, quam in aliud." Haec D. Thomas. It eamdem doctrinam insimuavit in II, dist. XXIV, quaest. I, art. III.

XIV. Itaque considerandum est, ouod actus, qui procedit ab aliqua potentia non absolute, sed prout movetur ab altera, et sic dependet a potentia mota et movente, talis actus procedit, ut motus quidam, cujus initium est in potentia movente, et exercitium est per potentiam motam, in que perficitur motus, quia in ea attingit rem, et objectum, quod intendit. Videmus enim in motu corporali, quod quando concurrit ad aliquem motum potentia movens, et potentia mota, ut manus, et baculus, motus non attingit lapidem. prout incipit a manu, sed prout exercetur in baculo : et ideo ibi perficitur ubi ultimate attingit lapidem. It similiter quando mare fluit, et refluit ex motu lunae, quia talis motus non perficitur in coclo, sed in mari, ideo pertinet ultimato ad mare, et in illo subjectatur, et illud denominat, non vero lumam.

XV. Sic ergo in istis actibus, qui non pertinent ad aliquam potentiam absolute, sed prout movetur ab altera, attendendum est id, in quo perficitur motus, et quod ultimate intenditur, et ad illam pertinebit substantialiter, et materialiter, et illam denominabit, et in illa erit subjective. Verbi gratia imperium dicimus, quod pertinet substantialiter ad intellectum, et subjectatur in illo; pzaesuppositive auten ad voluntatem, ut patet ex illa doctrina D. Thomae quaest. XXII de veritate supra citata, quia quantumcumque movet voluntas, non tamen habet in voluntate ultimum in quo imperium perficiatur, et quod intendit, quia cum imperium sit motio voluntatis ad alterum, ut moveat alterius voluntatem, vle potentiam ad exequendum, oportet quod non moveat illum motione caeca, sed manifestativa ejus, guod debet facere. Unde per manifestationem, quasi per haculum debet movere : si enim prius manifestaret, et deinde moveret, vel manifestaret ipsi voluntati moventi, ut moveret ; vel manifestaret Si ipsi voalteri, cui vult imperare. luntati moventi, restattunc hanc motionem, et manifestationem differre ad alterum, cui vult imperare : et hoc non potest facere voluntas per seipsom, sed indiget media manifestatione intellectus, (747) qua deferat ad alterum. Similiter si manifestatio illa inciperet fieri erga alterum deinde autem moveret voluntas, remanet eadem difficultas, quomodo possit ista motio voluntatis deferri ad alterum, ut moveatur ab illa, nisi manifestando illam alteri; quae manifestatio est actus intellectus. Quia ergo imperium est motio voluntatis delata ad alterum, quod voluntarie debet voluntarium mobile, indiget manifestatione, et directione, et ideo perfi-"lecci debet actu isto intellectus. tio autem, et intentio, quia non debet deferri ad alterum, sed in ipsa voluntate perfici tendendo in objectum collatum, et ordinatum, ideo inchoatur ab ordinatione, qua proponitur sibi objectum collatum, et perficitur motu voluntatis tendente ad tale objectum.

XVI. Neque obstat, quod voluntas etiam imperat sibi ipsi, aut etiam intellectui, et reliquis potentiis, respectu quarum non videtur indigere delatione suae motionis ad alterum per manifestationem. Respondetur enim, quod voluntas non imperat sibi ipsi secundum idem, sed ipsa, ut vult finem, movet seipsam per imperium ad volendum media: Digitized by

non potest autem velle media, nisi proponendo illa sibi, et ita habet locum, ut mediante ordinatione, et propositione intellectus moveat in seipsam, sicut expresse dicit S. Thomas 1-2, quaest. XVII, art. V. Hon enim motio imperii deferri debet solum ad alterum suppositum, quod extra nos est, sed etiam ad ipsam voluntatem, ut ex volitione unius moveatur per imperium ad volitionem alterius. Reliquas autem potentias solum movet voluntas per imperium, quantum ad exercitium actus; exercitium entem non subditur imperio, nisi quatenus voluntarium est. In his enim, quae voluntarie fiunt, usus, seu exercitium distinguitur ab actu: et ideo imperari potest a voluntate, quantum ad exercitium, et non quantum ad speciem actus, ut notavit optime Cajetamus 1-2, quaest. IX, articulo primo; actus autem non potest recipere rationem voluntarii, nisi ut ordinatus ad finem voluntatis. Quare neque imperare, et movere potest eos voluntas, nisi per ordinationem ad finem deferatur ad eos ratio voluntarii, et imperii. Et sic omnes actus imperati indigent actu intellectus deferente, et manifestante ordinationem, ut secundum voluntatem fiant, et si sunt actus sensibiles, ut imperentur, indigent manifestatione sensibili, qua moveatur appetitus, et membra ei subjecta. Et sic omnes virtutes existentes in voluntate, si imperant aliis, semper media ordinatione imverant.

XVII. Dices haec omnia vera esse de manifestatione imperii, non autem de essentiali, et intrinseca ejus ratione : non enim per delationem, et manifestationem imperii ejus essentia constituitur; si quidem manifestatio supponit id quod manifestatur : ergo essentia imperii non notest perfici, et consistere in actu intelle ctus ordinante, et deferente ad alterum isum imperium, et dico D. Thomam quodlibeto IX, articul. XII, expresse dixisse imperium esse actum voluntatis, Respondetur, quod essentia et rationis. imperii intrinsece includit intimationem rei faciendae ei, cui imperat, ut dixit S. Thomas 1-2, quaest. XVII, artic. I. Et ideo quamdiu motio voluntatis non habet modum, et medium intimandi alteri, et ordinandi id, quod debet facere (sive alteri supposito, sive alteri potentiae) munquam movet per modum imperii, loquendo de imperio proprie, et adaequate : aliguando enim quaecumque motio, et applicatio potenfiarum dicetur (748) imperium, ex eo solum quia habet motionem, cum tamen non sit imperium, sed ussus, qui est alius actus ab imperio. De quo D. Thomas 1-2, quaest. XVI, per totam. It ideo ante intimationem, et ordinationem ejus quod voluntas fieri vult, non datur imperium, neque manifestatio est delatio imperii, sed delatio motionis voluntatis, per quam constituitur imperium, quia non quaecumque motio, sed intimativa et ordinativa ejus, quod debet fieri, imperium est. D. Thomas autem seipsum explicat dicens, quod cum ad imperium concurrat voluntas, et intellectus : " Si istorum duorum ordo consideretur, primum est inclinatio voluntatis, et postea in principio executionis ordinatur, per quos debet fieri, quod electum est. It sic imperium non erit immediate actus rationis, sed voluntatis, quasi primo moventis." Sic S. Thomas, ubi sensus clarus est, quod imperium originaliter, et praesuppositive est a voluntate, ut a primo movente; formaliter autem ab intellectu, ut a perficiente, ita quod incipit a voluntate, et perficitur intimatione intellectus.

XVIII. En dictis colligitur primo evidentia utriusque propositionis D. Thomae in principio positae, scilicet : Ordinationem esse actum intellectus, et orationem perfici, et constitui ultimate per ordinationem ad superiorem, quae est petitio. Quod enim ordinatio sit actus intellectus, loquendo formeliter, et primarig de ordinatione, satis osten**uod etiam oratio** perficiatur sum est. ordinatione, quae sit petitio patet ex discursu facto, qui explicat rationem D. Thomae hic. Sicut enim se habet imperium respectu inferioris, sic oratio respectu superioris et aegualis, ad utrumque enim deferri debet desiderium, et intentio voluntatis intimando et ordinando id, guod volumus fieri. Voluntas autem quantum cumque desideret, non potest alteri deferre, et intimare hoc desiderium, nisi quando petit, et ordinat ad alterum id, guod desiderat. Et licet Deus non indigeat manifestatione desiderii nostri ex parte sua, et ut cognoscat illud; tamen ex parte nostra, ut modo nostro petamus aliquid a Deo, necesse est quod non solum voluntas desideret, sed etiam desiderium istud ele-Digitized by GOOXIC

DISPUTATIO XXI. ARTICLUS I.

vet ad Deum, non ut ipse cognoscat, sed ut circa nos faciat id, quod volumus, quasi desiderium insum exponendo ante Deum ver modum subjectionis, et recognitionis nostrae indigentiae, juxte illud Psalmi XXVII : Afflictus sum, et humiliatus sum nimis; rugiebam a genitu cor-Domine, ante te omne desideridis mei. um meum.

XIX. Et quod non perficiatur oratio in desiderio, et in omni actu voluntatis, patet ex eo, quod bene stat aliquem desiderare, vel intendere aliquid, non autem orare, aut petere auxilium, quia non vult ordinare, et subjicere se alteri, ut ei succurrat : igitur quamdiu non ordinat desiderium, vel amorem ad hoc, quod talis subjectio debet compleri per acab altero ei subveniatur, non dicitur orare, quantumcumque velit, et desideret. Et sic oratio non completur per volitionem, et efficatiam volendi aliquem finem aut media, sed per petitionem, quia oratio non est volitio medii ad aliquem finem, sed medium insum, quo ab altero obtinere volumus finem.

XX. Dices : Hac ratione omnes actus religionis erunt actus intellectus, et complebuntur per ordinationem, guia omnes actus religionis debent esse per subjectionem ad alterum; ergo quamdiu non ordinatur ad alterum, id est, ad Deum, quantumvis habeat quis voluntatem se subjiciendi, non erit actus religionis. Ordinatio autem ista per modum (749) subjectionis debet esse actus intellectus. quia solum ad intellectum pertinet ordinare, atque adeo omnes actus religionis erunt actus intellectus. Et confirmatur ex opposito, quia ex doctrina data sequitur quod praedestinatio non sit actus intellectus, sed voluntatis, contra D. Thoman I part. quaest. XXIII, artic. II, et de veritate quaest. VI, articulo primo. Sequela probatur, quia praedestinati ita moventur a Deo ad beatitudinem, quod illis non intimatur, neque ad eos defertur ordinatio praedestinationis: ergo non completur ordinatione intimativa ad alterum, quae sola est actus intellectus prac-re ex parte objecti eo quod voluntas intici. Et mimiliter lex licet requirat manifestationem, et promulgationem sui ad alterum, non tamen ejus essentia in promulgatione consistit : ergo neque perficitur essentialiter per delationem. et ordinationem manifestativam motionis ad alterum : et idem argumentum fieri potest tum, vel appetitum extra se, quos neces-

de imperio.

XXI. Respondetur ad argumentum, quod non omnis subjectio ad alterum est ordinatio intellectus, neque perficitur essentialiter per talem ordinationem intellectus. Si enim aliquis se solum subjicit, et recognoscit excellentiam alterius per modum servitutis, et inferioritatis ad illum, per hoc praecise non ordinat, nec disponit quid alter debeat facere erga se, sed solum movetur, et tendit per modum inferioris ad alterius excellentiam, honorando, et colendo ipsum : si autem subjiciat se alteri ordinando, et intimando illi, ut subveniat sibi, et faciat aliquid erga se, tum intellectus. It haec est ordinatio, per quam subjicimus nos alteri, non praecise cognoscendo ejus ecellentiam, sed exhibendo, et disponendo quid ab eo volimus obtinere, tamquam inferiores a superiore.

-109-

748-749

XII. Ad confirmationem respondetur, quod neque praedestinatio neque lez, neque imperium constituitur, aut perficitur per delationem et manifestationem insius praedestinationis, legis aut imperii: falsum enim esset dicere, quod manifestatio imperii, aut legis constituit ipsam legem, aut imperium, sed sup-Sed quod dicimus est, quod taponit les actus non possunt consistere, et ultimate perfici per motionem, et actum voluntatis : eo quod voluntas per se solam non potest movere alterum dirigendo, et ordinando illum ad aliquod objectum, sed indiget actu intellectus, medio quo ordinet, et dirigat. Ipsa autem actualis delatio, et manifestatio hujus directionis non constituit, sed supponit motum dirigentem.

XXIII. Itaque voluntes per modum inclinationis, et ex parte subjecti habet movere caeteras potentias, quantum ad exercitium, et usum voluntarium actio-Caeterum si oporteat etiam movenum. tendit, quod aliquod objectum intelligatur, vel appetatur ab altero intellectu, vel appetitu, necesse est, quod id faciat mediante actu intellectus; tum, quia movet ordinando, et gubernando finem, et media; tum, quia movet intelleo-

sario debet movere proponendo objectum: et hoc sola voluntas facere non potest, guia sola non potest intimare alteri objecto. Et ideo S. Thomas 1-2, quaest. XVII, artic. VII ostendit, quod ideo aliqua subsunt imperio nostro, quia moven- hoc reducitur, quod in omni locutione tur mediante apprehensione animae; quae autem noventur mediante dispositione corporali, non pendent ex nostro imperio; lex ergo non perficitur intrinsece secundum quod est in mente principis per promultationem, neque imperium per manifestationem, sed per actum ordinativum, (750) et intinativum, qui est actus intellectus praesupponens motionem, et efficaciam voluntatis. Et in universum omnis actus, qui non solum ordinatur ad volendum in se aliquod objectum, sed ut idem objectum sit volitum ab alio appetitu, necesse est, quod a voluntate incipiat, sed perficiatur per rationem, et intellectum, quia voluntas per se sola non potest ordinare, et dirigere, et intimare alteri appetitui objectum. It si- habitu loquitur sibi ipsi : ergo non militer praedestinatio, licet pro ea parte, qua dicit actum voluntatis divinae, cufficienter possit movere physice voluntation creatam ad beatitudinem; tamen pro ea parte, qua transmittit praedestinatum ad istum finem ordinando, et dirigendo illum per determinata media, actu intellectus perficitur. Includit etiam actum intimativum, et manifestativum, non guidem ipsius decreti praedestinationis, et assecutionis beatitudinis, sed ejus, quod habet facere praedestinatus tali modo, quo requiritur ad preedestinationem. Unde ex omni parte debet perfici actu intellectus.

XXIV. Secundo, colligitur ex dictis non subsistere fundamentum uares libro primo de oratione, capite III et IV, existimantis orationem interiorem et mentalem, si non fiat mediis conceptibus vocum, sed per monceptus ultimatos, non pertinere ad actum intellectus, sed voluntatis, quod probat ex D. Thoma, et ratione. Ex D. Thoma, quia tractans sanctus doctor de locutione Angelorum I part. quaest. CVII, artic. I, II et III ri debet ad illum. dicit umum Angelum loqui alteri ordinando per suam voluntatem conceptum ad alterum ; ergo similiter mi homo oratione interiori loguatur Deo ad modum locutionis angelicae, sufficit ordinatio, qua voluntes ordinet conceptum ad deum. Si eutem loqui velit per conceptus vocum,

id pertinebit ad ipsum intellectum, concipiendo se loqui ad Deum in aliquo idiomate verborum, ut saepe experimur.

XXV. Ratio autem ejusdem Suarez ad solum duo reperiuntur : unum quod in ipso loquente fit, sicut id quod formamus ad loquendum alteri: aliud ouod a loquente egreditur, id est, sigmum manifestativum ejus, quod formamus. Hoc secundum non reperitur in oratione nentali, aut locutione spirituali inter Angelos, vel ad Deun. Primum vero est actus immanens, qui, ut sit locutio ad alterum, debet ad alterum ordinare ordinatione pertinente ad voluntatem, et non ad cognitionem, quia quascumque cognitio, quamdiu homo sistit in illa, solum est locutio ad se, et non ad alterum, quia ut notavit D. Thomas loco citato primo, articulo primo. Quando mens considerat actu id quod habet in potest per cognitionem ordinare desiderium suum ad alterum, et consequenter munquam poterit consummari locutio ad alterum per cognitionem, quia eo ipso quod est cognitio, solum est locutio ad se, sed consummabitur per voluntatem, qua aliquis vult conceptum suum ad alterum ordinare, vel subjicere : posita autem hac voluntate quaecumque cognitio postea sequatur, non potest esse sine cognitione relexa, qua cognoscit se velle; quae cognitio neque ordinat ad alterum, neque constituit, sed supponit locutionem. It has practipue habent locum in locutione creaturae ad Deum: nam licet in locutione spirituali unius Angeli ad alterum possit dici, quod loquens debet aliquid imprimere et generare de novo in audiente mediante intellectu, quatenus reddit ei de novo intelligibile quod erat occultum, et ignotum, tamen in locutione ad Deum hoc (751) dici non potest, cum non indigeat, quod fiat ei intelligibile manifestum aliquod objectum, et consequenter neque per actum intellectus ordina-

XXVI. Haec gamen omnia ex dictis explicantur. It ad locum quidem S. Thomae respondetur, quod expresse doctor sanctus ponit locutionem Angelorum consistere in intellectuali operatione, sic enim dicit quaestione illa CVII, art.

Digitized by GOOSIC

IV., ostendens, quod distantia localis non impedit locutionem in Angelis. "Respondetur, inquit, dicendum, quod locutio Angeli in intellectuali operatione consistit, ut dictis patet (id est in articulo primo illius quaestionis) intellectualis autem operatio abstrahit a loco, et tempore :" ergo et locutio Angeli non impeditur per distantiam loci. Si ergo D. Thomas dicit, quod secundum dicta sua, locutio Angeli consistit in intellectuali operatione, quomodo intelligi potest D. Thomas sicut dicit Suarez quod consistit in actu voluntatis ? Et melius in II, dist. XI, quaest. I, artic. III, in fine corporis inquit, "Quando speciem conguod in Angelo : ceptam ordinat, ut manifestandam alteri, dicitur verbum cordis; quando vero ordinat eam alicui eorum, quae unus Angelus naturaliter videre potest, illud naturaliter videre potest, illud naturaliter cognoscibile fit signum expressivum interioris conceptus, et talis expressio vocatur locutio, non quidem vocalis, sed intellectualibus signis expressa, et virtus exprimendi dicitur lingua eorum." Haec D. Thomas : quando ergo dicit aliquando quod per voluntatem ordinantem conceptum ad alterum fit locutio Angeli, intelligendum est originaliter, et praesuppositive sicut imperium dicitur fieri a voluntate, ut a primo movente. Ipsa autem ordinatio conceptus ad alterum, et coordinatio per expressionem ad aliquid naturaliter cognoscibile, in quo formaliter perficitur locutio, evidens est esse actum intellectus.

XXVII. Ad rationem Suarez, respondetur ex dictis, quod oratio, et locutio interior virtualiter et originaliter est in voluntate, sed formaliter et directe in expressione intellectus ordinantis et coordinantis unum alteri, et negamus illam propositionem, in qua praecipue fundatur Suarez, quod omnis cognitio sit solum locutio ad seipsum, licet enim co gnitio, ut pure exit ab intellectu, sit locutio ad seipsum, tamen prout exiit supposita ordinatione voluntatis potest esse non solum locutio sibi ipsi, sed etiam in ordine ad alterum cui ordina-Itaque sicut actus iose cognoscentur. di, et loguendi interius, si voluntarie exerceatur pendet a voluntate solum quantum ad exercitium, ite solum quantum ed hoc habet occultationem a voluntate, eo

quod in eo, quod est voluntarium est ordinis moralis, et consequenter non est objectum proportionatum speciebus engelicis, quae solum repraesentant ca, quae sunt ordinis naturalis. Ut ergo tollatur hoc impedimentum, et ipse conceptus proportionetur speciei alterius Angeli, cui sit locutio, necesse est, quod ipse conceptus exeat a dicente, et ab intelligento, ut non impeditus impedimento isto morali, et consequenter non solum, ut ordinatus ad seipsum, sed etiam ad a-Noque enim Angelus audiens, et lium. percipiens locutionem alterius respicere potest immediate ad voluntatem alterius Angeli, quia quicumque voluntatis actus, quantumcumque sit ad alterum, eo inso, quo exiit libere a voluntate in se ipso moralis est, et consequenter improportionatus speciei angelicae. Igitur inpossibile est, quod incipiat proportionari cogitatio cordis Angeli loquentis respiciendo ad actum voluntatis in se ipso; et ita debet respicere ad ipsum actum intellectus, secundum quod praesupposita voluntate loquendi alteri non solum exiit ab intellectu, ut cognitio in ordine ad se, sed ut manifestativa in ordine ad alterum.

XXVIII. Et ideo D. Thomas quaestione IX de veritate, artic. IV ad dedimum tertium dicit, quod locutio est motus cognoscitivae potentiae, non quod sit ipsa cognitio, sed quia est manifestatio cognitionis, et ideo oportet quod sit ad aliud. Ex quo manet liquida nostra solutio, et explicatio illius dicti prima parte, quaestione CVII, quod consideratio in actu est locutio sibi ipsi, loquitur enim de consideratione ut procedit pure ab intellectu, non ut procedit supposita ordinatione intellectus ad aliud. Similiter negamus quod posita hac voluntate, qua aliquis vult conceptum suum ordinare ad alterum, solum sequatur cognitio reflexa, qua cognoscimus nos velle sed sequitur cognitio directa, qua cognoscimus exprimendo, et ordinando cognitionem ad alterum, cui manifestare intendi-Sicut enim posita voluntate, qua mus. volumus pro nobis cognoscere, seguitur locutio non ad alterum ordinata, sed ad nos; sic posite voluntate, qua volumus cognoscere, et dicere in ordine ad aliud, sequitur cognitio relata ad aliud. Ξt hunc sensum habes in D. Thoma I part. quaestione CVII, articulo primo, ubi ait. Digitized by

-<u>111</u>-751-752 <u>-112-</u> 52-753

quod intelligibile est in intellectu, et habitualiter, et actualiter, et relatum ad alterum, et de primo gradu ad secundum, et de secundo ad tertium transfertur per voluntatem. Igitur cognitionem esse ordinatam ad alterum, in intellectu consistit formaliter, quia est tamquam intelligibile in intellectu, licet a voluntate originetur haec ordinatio. Itaque non sufficit voluntatem velle manifestare, ut ex hoc praecise dicatur conceptus manifestatus, quia ista volitio solum ost applicatio intellectus, ut manifestet dirigendo conceptum suum ad alccrum; et ita nisi procedat conceptus ordinatus ad alterum, nunquam perficitur manifestatio, et locutio. Et hoc est quod nos dicimus, quod non sufficit actum exire a voluntate, ut ex hoc conceptus dicatur manifestus alteri, sed pracsupposito actu voluntatis debet procedere ab intellectu conceptus ordinatus ad alterum, et tunc est manifestatio.

XXIX Ad id quod ultimo dicit, quod non indiget Deus tali ordinatione, ut objectum fiat ei intelligibile, respondetur neque orationem, neque locutionem nostram fieri ad Deum ex indigentia Dei, et ut aliquid sibi manifestetur; sed ex alia parte habet oratio pertinere ad actum intellectus, quia scilicet non importat solam locutionem, sed ordinationem, et dispositionem ejus, quod per superiorem fieri volumus; sicut imperium non importat solam locutionem, sed dispositio-modo. nem ejus quod per inferiorem debet fieri, et exhibitio hujus dispositionis non fit formaliter per voluntatem, sed per intellectum, licet praesuppositive sit a voluntate. Et ideo a D. Damasceno dicitur oratio : "Ascensio mentis in Deum :" et D. Dionysio, quod : "Quando oramus revelata mente adsumus Deo." ut adducit D. Thomas in hoc articulo. His ergo patribus persuadeat Suarez orationem esse actum voluntatis.

XXX. Ultimo sequitur ex dictis solutio fundamenti, quod affert Suarez libro primo de praedestinatione, cap. XVII, et libro primo de legibus, cap. V, ad ostendendum, quod ordinare non sit actus intellectus : et summa rationis est, quia ordinare, licet pro ca parte, qua dicit cognitionem ordinis, et proportionis mediorum (753) cum fine, spectet ad intellectum; tamen pro ea parte, qua dicit or-

dinare efficaciter, ut media fiant propter finem pertinet ad voluntatem, quia hoc fit per electionem ex vi intentionis. Et ideo dixit Scotus in I, dist. VI, qu. I, quod ordo practicus pertinet ad voluntatem. Difficile enim explicatur, et judicatur, quis actus sit coordinatio ista praedestinationis, cum non sit imperium, nec manifestatio, aut cognitio : distinguitur enim praedestinatio a praescientia, et ideo debet addere supra praescientiam aliquid extra rationem scientiae, et intellectus, quod scilicet pertineat ad voluntatem. Et denique, quia actus, ad quem sequitur obligatio, qualis est actus legis, debet esse actus voluntatis imponentis et moventis alterum, et quasi ligantis; quod certe propositio intellectus non facit, sed voluntas, qua per manifestationem intellectus applicatur alteri.

XXXI. Caeterum fundamentum hoc ex dictis evertitur, et ideo aberrat a D. Thoma, quod ipse in prima secundae, quaest. XVII, art. I, ex eodem fundamento Sua rez, scilicet, quod actus imperii importat ordinationem efficacem, inferat oppositam consequentiam, quod talis actus debeat esse actus intellectus substantialiter, et formaliter, et praesuppositive actus solum voluntatis, illa enim efficacia non potest esse ultimum, quo perficiatur talis ordinativus, quod habetur et ex substantia actus ordinandi, et ex Ex substantia quidem, quia mulla voluntas creata potest movere alterum appetitum, et voluntatem extra se, nisi mediante apprehensione objecti, quod proponat tali appetitui, et ita licet ipsa sit primum movens, et origo talis motionis, non tamen potest esse modium, quo attingatur alter appetitus nisi mediante objecto. Et in hoc solum excipitur voluntas divina, quae quia est causa voluntatis creatae, potest per seipsam physice movere alias voluntates. Caeterum ex parte modi movendi adhuc voluntas divina requirit actum intellectus, quo compleatur ejus motio; quando scilicet ordinate, et quasi artificiose movet per directionem, et gubernationom alterius voluntatem in finem. Onnes ergo illae rationes sufficienter solvuntur per hoc, quod efficaciter ordinare pertinet solum praesuppositive ad voluntatem, a qua originatur omnis efficacia motionis : formaliter autem ad intellectum, ad quem

pertinet formalis comparatio unius ad alterum, et motio ex parte objecti, quo mediante debet moveri alter appetitus.

XXXII Ad id quod quaeritur, quid sit ille actus intellectus, in quo praedestinatio consistat, respondetur non esse praecisam praescientiam rerum, et quasi speculativam, sed judicium practicum et praescientiam practicam, qua modo ordinativo, et quasi artificioso transmittatur creatura rationalis ad Judicium autem practicum beatitudinem. ut sit efficar praesupponit voluntatem a qua habeat efficaciam motionis. Sicut etiam ars, et idea pertinent ad intellectum, non qui tantum cognoscat aut imperet, sed qui ordinet, ut causa efficar artificiatum, ad quod praesupponit actum voluntatis, et tamen ars consistit in actu intellectus.

XXXIII. Denique ad id, quod dicitur de obligatione legis, respondetur eam non sequi ad actum voluntatis praecise, sed ad actum intellectus, et ita D. Thomas infra quaest. LXXXVIII, art. I, dicit ex voto, qui est actus intellectus, sequi obligationem. Oujus ratio est, quia licet voluntas moveat applicando non tamen regulando; obligatio autem moralis ad faciendum aliquid sequitur

ad regulationem; ad hoc enim obligatur voluntas, ut sequatur regulam rationis, vel id quod sibi ut regula proponitur ad bene agendum. Non ergo obligatur voluntas ab altera voluntate, nisi quatenus regulativa ejus est, quia voluntas intra regulam tenetur habere actus suos, et ad hoc obligat lex, ut conformetur illi. Cum autem voluntas legislatoris non possit obligare physice voluntatem subditi, quia voluntas non potest physice cogi, aut ligari, solum moraliter illem obligat: moralitas autem consistit in conformitate voluntatis ad regulam rationis.  $\mathbf{It}$ ideo apponendo efficaciter illi determinatam regulam ad agendum dicitur lex moraliter ligare tali regula : regulare autem voluntatem est proprium intellectus. Obligatio ergo regulationis sequitur formaliter ad actum intellectus praesupposito actu voluntatis efficaciter apponente illam regulam. Haec pro natura voti observa.

## Articulus II.

## Utrum conveniens sit orare ?

I. In titulo ly conveniens non poni-• tur pro eo, quod est rectum rectitudine morali, nec pro co, quod est necessarium tur pro quacumque oratione erga Doun, ratione praecepti, sed pro eo quod est utile, et expediens ad obtinendum finem : licet enim soleat accipi ly conveniens pro bono morali, tamen in hoc articulo solum discutit D. Thomas, an oratio sit conveniens quasi medium utile ad obtinendum finem intentum, ut patet ex ipso contextu : sequenti vero articulo ubi inquirit, an sit actus religionis, consequenter etiam inquirit, an sit conveniens bonitate morali, quae est convenientia ad rationem; ibique argumento secundo tractat D. Thomas de necessitate orationis proveniente ex

ex praecepto, non vero hic, ut facit magister Torres. Similiter ly orare sumisive mentali, sive vocali. Unica conclusione satisfacit D. Thomas : Oratio ad Deum est conveniens. et utile medium ad aliquid obtinendum. Probat D. Thomas in argumento Sed contra ex illo Lucae XVIII: Oportet semper orare, et minguam deficere, ubi ly oportet est idem, quod conveniens, et ad litteram loguitur Christus Dominus de efficacia orationis ad aliquid impetrandum, ut patet ex conclusione totius parabolae in illis verbis : "Audite guid judex iniquitatis dicit : Deus autem non faciet vindictas electorum suorum clamantium ad se die ac nocte." Igitur oratio est maxime conveniens, et medium efficax ad impetrandum aliquid a Dec.

II. In corpore articuli ut probat 5. Thomas convenientiam, et utilitatem orationis praesupponit prius errores, qui circa orationis utilitatem fuerunt apud antiquos, dum alii nimium attribuebant orationi, alii nimium detrabebant. Quidam enim negabant res humanas subjici divinae providentiae, sicut et modo faciunt atheistae, ex quo consequebatur. nihil quod ad hominem pertinet, posse impetrari a Deo; alii vero putaverunt res humanas ex necessitate contingere, ac proinde nihil ad illas deservire orationem; ad quam etiam classem reducitur Lutherus, et alii haeretici nostri temporis, qui aestimant superfluam esse orationem in his quae ad justificationem nostram pertinent; eo quod existiment fieri sola fide, qua credimus dimissa esse nobis peccata, et Calvinus qui existimat necessitari voluntatem nostram ab auxilio divino; alii denique per aliud extremum nimis attribuentes orationi, existimabant ipsam (755) ita esse efficacem, ut posset mutare decreta divina. Haec autem omnia aut tollunt divinam providentiam (contra quod disputatum est prima parte quaestione XXII) aut tollunt modum divinae providentiae, quae ita gubernat omnia, ut mullius inferioris agentis modum tollat, sed potius praebeat, contra quod agit S. Thomas I part. quaestione XIX, articulo VIII, et quaestione CV, aut denique tollunt immutabilem Dei, contra quod agit doctor sanctus I part. quaestione IX. Quare oratio talem utilitatem, et convenientiam debet habere, ut neque ex illa in rebus humanis ulla necessitas ponatur, neque in Deo mutabilitas.

III. Haec autem omnia manifeste deducentur ex illo unico, et verissimo principio, quod ad divinam providentiam pertinet, non solum disponere, quod effectus fiat, sed ex quibus causis, et quo ordine, et modo fiat, quod constat ex eo, quod providentia divina est providentia causae primae, et universalissimae, cui necessario subjicitur omne id quod participat entitatem. Ex hoc principio infert D. Thomas, quod cum actus humani sint causae aliquorum effec- pectu personae, a qua petimus, sed secun-

tuum, oportet, quod tales effectus ordinentur a Deo ut implendi, et efficiendi per tales causas : oratio autem est quidam actus humanus, qui adhibetur ad aliquid obtinendum tanquam effectum suum : oportet ergo, quod aliqui effectus ordinentur a Deo ut implendi per orationem : igitur oratio est medium conveniens, non ad movendum et immutandum voluntati divinae, sed ut medium, quo disponit voluntas divina aliquos effectus efficere, et implere.

IV. In hac ratione D. Thomso ut exacte intelligatur, tria adverte. Primum est, quod cum ratio sit petitio quaedam, quae adhibetur tamguam causa seu medium ad aliquid obtinendum, potest habero rationem causae, et influxus in ordine ad duo videlicet, et respectu personae a qua petimus, et respectu objecti, seu rei, quam intendimus obtine-Et quidem respectu personae, a qua re. petimus, habet oratio rationem causae moralis, quatenus impellit, et excitat superiorem, ut inclinetur ad exhibendum, quod petimus : respectu vero objecti, vel rei, quam intendimus obtinere, habet oratio rationem causae dupliciter. Uno modo mediate, ct remote, scilicet mdiante excitatione, et motione superioris ad praebendum rem illam, ut dictum est : alio modo ut conditio, quam requirit superior in inferiore ad exhibendum id, quod petit, quia, etsi velit rem illam dare, non tamen nisi ab illo petatur, et inferior se illi subjiciat, et quasi hoc medio mereatur sibi rem aliquam praeberi, sicut contingit velle regen familiari suo aliquod beneficium exhibere, tamen ut ordine debito sibi conferatur,

monet illum, ut petat a se tale tenefi-cium : et sicut ille, qui vult dare praemium, non tamen nisi mediante merito illud dare vult. Ita contingit quod aliquando superior velit rem aliquam dare, non tamen nisi inferior a se petat et se illi subjiciat. Et consequenter illa petitio, et subjectio est causa, et medium assequendi rem, sicut meritum est causa assequendi praemium.

V. Igitur D. Thomas ut explicaret convenientiam, et utilitatem orationis, non consideravit illem primo modo, secundum quod se habet ut causa moralis res-

### DISPUTATIO XXI. ARTICULUS II.

do modo, ut est causa eorum, quae obti-Non enim potest oratio nere volumus. se habere respectu Dei ut causa movens, et excitans ipsum, quia Deus nihil extra se respicit ut causam etiam moralem, sed omnia ut effectus. Caeterum ex parte (756) objecti considerat Deus unum esse causam alterius, et disponit, quo ordine unum fiat propter aliud, et ex alio juxta illud Judith IX : Tu fecisti priora, et illa post illa cogitasti, et hoc factum est, quod ipse voluisti. Et sic oratio est conveniens, et utilis non tamquam causa movens et impellens Deum ad dandum, sed tamquam causa sub ipso ordinata ad obtinendum per illam aliquid, tanquam per conditionem, et medium dispositum a Deo, ut non aliter daretur nobis, quod volumus, nisi explicando ei nostrum desiderium petendo, et subjiciendo nos Et quia multi consideraverunt, ipsi. orationis tanquam causam moventem Deum, ideo erraverunt putantes, aut Deum mutare decreta, aut orationem esse superfluam tanguam non potentem aliquid obtinere, quia omnia ex immutabili ordinatione provenirent. D. Thomas autem salvat convenientiam orationis cum immutabilitate Dei, considerando, quod oratio non ad hoc statur, ut moveat Deum, sed ut causa, seu medium dispositum a Deo, et subordinatum ei ad praebendum mediante illa aliquem effectum; sicut disponit sua seu alias causas secundas naturales, aut morales, ut per illas, et non aliter, faciat aliguos effectus, ut quod mediante igne producatur calor, et mediante ordine judicis puniatur malefactor.

VI. Secundo adverte, quod ex hac admirabili, et solida sancti doctoris doctrina elevare debemus mentem nostram, ut consideremus convenientiam, et efficaciam omnium auxiliorum Dei, et cujuscumque medii, aut concursus ad actus nostros semper provenire ex subordinatione ad Deum, non ex nostra cooperatione, aut efficientia, quia quaecumque convenientia, aut efficacia in mediis, et causis secundis, quae adhibentur ad operandum, debet ex providentia divina originari, et descendere, quod totum radicaliter fundatur, et reducitur ad principium, quod hic ponit D. Thomas, quod ex providentia divina non solum disponitur, qui effectus fiant, sed etiam ex quibus causis, et quo ordine proveniant. Ex hoc

quippe principio infertur, quod quando Deus non disponit causas inferiores ut agant, et ordinem quo debent agere, munquam effectus intelligentur provenire; si quidem effectus, ut fiant, praerequirunt causas a quibus proveniant, et praesupponunt ordinem, a quo proveniant. Unde si ad solam providentiam divinam pertinet disponere ex quibus causis, et quo ordine proveniant effectus, antecedenter ad divinam providentiam nullus potest effectus relucere, nec aliquid, in quo fundetur efficacia aliqua effectus faciendi, quia omnis talis officacia est aliquid, ex quo provenit effectus, et consequenter vel causa effectus, vel ordo, quo fit effectus : et totum hoc ex dispositione divinae providentiae provenit.

VII. Et sicut nihil potest transire de possibilitate ad esse, nisi per voluntatem Dei causantem illum transitum, sic nihil est medium inter possibile, et inter futurum, seu esse absolute, quod independenter a voluntate sua Deus videat aut provideat, sed quidquid pertiret ad causam, aut ordinem, quo effectus debet provenire primario originatur ex voluntate, et providentia Dei. Et ita destruitur omnis positio, quae ad conciliandam nostram libertatem cum efficacia, et immutabilitate decretorum Dei recurrit ad aliquid extra Deum, quod nostra voluntas intelligatur cooperari, aut addere ad divinum influxum antecedentem ad voluntatem Dei absolute operantem, sed potius in ipsa operatione, (757) et absoluto influxu Dei concilianda est nostra libertas, quia non solum ex ipso descendit effectus liber, sed etiam modus libertatis, seu ordo, quo fit, et procedit a causa libera. Et vide quomodo hoc ipsum docuerit S. Augustimus, libro de praedestinatione sanctorum, capite XVII : "Hace est, inquit, immobilis veritas praedestinationis, et gratiae, nam quid est, quod ait Apostolus : Sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem, quod profecto si propterea dictum est, quia praescivit Deus credituros, non quia facturus fuerat ipse credentes, contra istam praescientiam loquitur Filius dicens : Non vos me elegistis, sed ego elegi vos." It subdit : "Electi sunt itaque ante mundi constitutionem ea praedestinatione, in qua Deus sua futura facta praescivit."

Digitized by Google

QUAESTIO LXXXIII. DE ORATIONE.

-115-7-758

Haec nota, et disce conciliare libertatem nostram in eo, quod Deus facit, et videt se facere, non in eo, quod praescit non facturos, aut cooperaturas antecedenter ad decretum Dei.

VIII. Tertio edvertendum est, quod D. Thomas hic solum ostendit directe orationem esse utilem, et convenientem, et ideo solum refert illos errores, qui absolute enervabant utilitatem, aut convenientiam orationis. Utilitas enim tollitur per hoc quod existimatur oratio tempuen aliquid superfluum, ut eristimant illi, qui subtrehunt res humenas : a providentia divina, aut ex necessoitate provenire dicunt. Tollitur vero convenientia orationis ab his, qui existimens illam esse aliquid disconveniens, ouia dicunt adversari immutabilitati Dei. De erroribus vero haereticorum non circa iosam utilitatem orationis, sed circa modum utilitatis, non curavit Thomas. Fuerunt autem duo : guidam enim nimis attribuentes orationi putabant ipsam solam sufficere ad salutem, ut de Messalianis refertur a Castro, haeresi Qui error va lde absurdus est, orima. cum tollat necessitatem sacramentorum, et virtutum theologicarum, aud impugnatione non indiget : alii vero utilem existimadant orationem; errabant tamen cir- est maxima utilitas orationis. ca ea. quae per orationem obtinentur, quia nolebant concedere, quod provenirent ex gratia, et beneficio Dei, sicut Pelagiani, qui ex una parte existimabant gratiam Dei esse utilem solum ad facilius implenda mandata, sed ad simpliciter, ut constat ex Augustino libro de haerosibus, haerosi LXXXVIII, et consequenter naque orationem esse simpliciter necessariam ad implenda mandata asserecant.

IX. En alia vero parte mullo modo concedebant esse utilem, aut necessariam gratiam divinam ad hoc, ut ex nolentibus, et invitis faceret volentes; in hoc enim puncto nunquam Pelatius, et ejus discipuli voluerunt cenere catholicis, licet admitterent gratiam Dei adjuvare nostrum bomum propositum, et ad hoc adjuvandum esse necessariam, ut constat ex codem Augustino libor decundo contra duas epistolas Pelagianorum capite V, et capite VIII et IX. Et ideo negabant etiam deservire orationem nostrem, ut Deus ex nolentibus faceret volentes. Unde valide eos arguit Augustinus epistola CVII ad Vitalan, at libro de praedes-

tinattione sanctorum, capite VIII : " Si non, inquit, facit volentes ex nolentibus Deus, quod orat Ecclesia socundum pracceptum Domini pro persecutorious suis ?" Fatendum est ergo orationem esse utilem, et necessariam ad omne bomum, quod a Deo nobis provenire potest, dummodo sit bonum, honestum, et decens. Quomodo vero sit necessaria necessitete medii, aut praecepti seguenti articulo discercus.

X. In calce hujus articuli libet notare, quod pater Suarez tomo secundo (758) de religione, lib. I, cepito VI, numero XI existimat, quod Daus in praccipuis effectibus gratiae, qui medicatibus orationibus executioni mandantur, habet efficacem preedcterminationem, et decretum praeordinativum illorum ente praevisas orationes, esse vero necessaries ad executionem praedefinitionis, et decreti efficacis ex alia posteriori dispositione. et decroto Dei. Our autem Dous postulet tales orationes, si anto pracvisionem illarum habet voluntatem efficacem faciendi tales effectus ? Respondet ie esse ex generali ratione, quia vult admittere nostrem cooperationem, uoi locum habere potest; et ut nobis detur occasio accedenti, et colloguendi cum illo, quee

XI. Henc doctrinam non vacat hic fusius discurrere, tractari enim solet prima parte, quaestione XXIII, et III parte, quaest. 1, art. III; solum adverte, quod in decretis divinis potest efficaciesttendi, vel ordine intentionis, et secundum voluntatem finis; vel ordine executionis, et secundum voluntatem, et dispositionem mediorum discernendo executionem effectus. Efficacia voluntatis circa finem antecedit efficaciam voluntatis circa media, guia efficacia executionis pendet ab efficacia intentionis. Casterum decretum effigan de executione, et futuritione rei implicat, quod sit efficar ea efficicia quae convenit Deo, quandiu non includit omnes circumstantias, et modum cuibus faciendum est, quia efficacia pracdefinitionis divinae est efficacia causae universalissimae attingentis omnes modos, et ordines, quibus effectus ponendus est in re; et ita implicat guod habeat hanc efficaciam universalissimam, si executio ejus pendet ab aliqua posteriori executione; antecedenter onim ad illemzoosterioren disposi-

### DISPUTATIO XXI. ARTICULUS II.

tionem intelligeretur decretum Dei efficar quasi suspensum, quod repugnat efficaciae divinae, juxta illud Rom. IX : Voluntati ejus quis resistit ? Et Isa. XIV: Dominus exercituum decrevit, et cuis poterit infirmare? Et manus ejus extenta, et quis avertet illam ? Universalissimum enim decretum divinum, mullum extra se relinquit ad effectum requisitum, qui possit illud avertere. <sup>1</sup>gitur decretum efficax in Deo nunquem habet integrum, et sufficiens motivum efficaciae, quousque respiciat, et attingat omnes modos, et circumstantias ut ponatur in re. Ex eo enim cuod divine est, est independens a cuocumque superiori, et universalissima respectu cujuscumque inferioris : ergo guousque intelligatur attingere omnes modos, quibus res ponetur in re, non intelligetur efficacia illa, ut divina, sed censebitur voluntas antecedens, et ineffican quae respicit rem non absolute, et secundum omnes modos, sed quantum ad ali-

quid tantum.

XII. Et illud argumentum, quod multos imperitos torquet, guod si Deus discernit aliquid mihi dare, vel me salvare infallibiliter dabitur, etiam si non petam ego, vel aliud aliquid agam, ex dootrina data solvitur clarius, quam ex doctrina Suarez, quia decretum Dei de dendo vel faciendo aliquid non est efficax, et infellibile, nisi quando includit omnes modos, et ordines requisitos ut res fiat, et consequenter sine illis nunquam ponetur in re; et quia Deus saepe determinat, ut per orationes aliquid nobis detur, et quod aliquid determinetur. vel praedestinetur faciendo talia opera, ideo sine telibus medilis non obtinebitur ille effectus, cuia antecedenter ad decretum de illis mediis non est in Deo efficait decretum de faciendo effectum. In sententia vero Suarez urget, quia antecedenter ad precvisionem orationis(7590 jam erat efficam decretum Dei faciendi id, quod petimus.

# QUAESTIO LXXXIII.

### ARTICULUS III.

## Utrum oratio sit actus religionis ?

I. Titulus clarus est, et ly actus ibi supponit pro actu proprio, et elicito, at praesupponere igenm, cui supernatur, ut patet in calce comports articuli. Noque enim D. Thomas agit hic de actious imperatis a religione, sed de propriis. Er articulo has quatuor conclusiones habes. Prima, quae directe respondet quaesito, scilicet quod oratio est proprie actus religionis, intellige in ly proprie e licitive, et quantum ed speciem actus: rea non dicitur dirigi ad odoratum, sed secunda conclusio solutione ad primum : Actus devotionis est praecipuus inter actus religionis, et post illum oratio : tertia conclusio solutione ad secundum : Oratio est in praecepto : guarta conclusio, solutione ad tertium : Materia, quae offertur in cultum Dei per orationem, est mens nostra quae praesentatur Deo.

II. Primam conclusionem, quae principalis est probat sanctus doctor primo in argumento Sed contra, quia dicitur in Psalmo CXL : Dirigatur orationmea sicut incensum in conspectu tuo : et gloss. dicit : " Quod incensum offerebatur in onrem suavem Domino in figuram orationis:" haec autem pertinet ad religionem; ergo oratio est actus religionis. Huic eutem consequentiae D. Thomae obstat, quod oratio non est formaliter et essentialiter oblatio, sed petitio, et elevatio mentis in Deum; ergo guando oratio comparatur incenso, et oblationi, non fit comparatio ut dicit Bernardus. in eo quod formale est in oratione: et consequenter neque ex hoc infertur quod essentialiter sit actus religionis, sicut neque essentialiter est oblatio.

III. Respondetur, quod oratio essentialiter est oblatio, ut dicitur solutione ad tertium, quia per illam offertur mens cum reverentia ad Deum, et ipsa peti- omne malum intuitu suo, et ideo oculi tio, seu elevatio mentis non repugnat quod Dei comparantur piscinae Cant. VI, quaetiam sit oblatio interior, et spiritualis, quia est subjectio petentis, et indi-modo oratio quando comparatir incenso, cantis necessitatem suam : sic enim exhibet, et praesentat mentem indigentem Deo; praesentere autem est offerre. Tu vero perspice altitudinem sensus sacrae Scripturae, dum orationem comparat incenso, et dicitur dirigi non ad odoratum, sed ad conspectum Dei, quia videlicet, licet in-

censum, ut possit fumum emittere, debetamen non ipsius ignis, sed incensi est fumus ille. Sic oratio licet pressponnat actum voluntatis, et desiderii quasi calorem, non tamen est actus voluntatis, sed intellectus, qui per fumum quasi per cognitionem necessitatis, et propriorum defectuum dirigitur ad Deum, et proptead conspectum Dei, quia non defert suevitatem, quae delectet, sed potius miseriam petentis, cui succurrat. 🗳 contra vero quando odor non a fumo incensi elevatur, sed en charitate, et lumilitate. non ad conspectum, sed ad accubitum Dei, quasi ad delectationem, et quietem dicitur ascendere, Cantic. I : Dum esset rex in accubitu suo nardus mez dedit odorem suum, quia humilitas cum calore charitetis, quod totum nardus designat teste Bernardo, quae est humilis, et calida herba, non ad conspectum Dei dirigitur, sed ac accubitum, quie charitas unione Dei fruitur. Et ite distingue cum D. Bernardo sermone XIII in Cantice. guod: " Est humilitas quam nobis veritas parit, et non habet calorem (750) §scilicet quando comoscimus defectus nostros, vel inviti) et est humilitas, quam charitas format, et inflammat, atque hacc quidem in affectu, illa in cognitione consistit."

IV. Subjectio ergo, et humilitas, quae provenit ex cognitione defectuum appropriatur orationi, guae dicitur dirigere miseriam propriam ad conspectum Dei : conspicere enim in Deo idem est, quod succurrere malo, juxta illud Proverbiorum : Rex qui sedet in solio dissipat si ipsis oculis Deus levet. Et vide quonon dicitur, quod ascendat sed dirigatur; guasi oratio non per se habeat ascendere ascensu voluntatis ad Deum, sed directione opus habeat cheritatis, guia oratio, ut praecise nascitur ex veritate intellectus cognoscentis defectus, et indigentias proprias, non per se ascen-

dit, sed dirigit ur a charitate. Denique habetur Apocal. VIII : <u>Quia data sunt Angelo incensa multa, ut imponeret aureo</u> thuribulo, et sic daret de orationibus <u>sanctorum</u>, quia incensum orationis per se non ascendit, sed mediante igne thuribuli, quod est in mamu Angeli. Unde Cant. III dicitur : <u>Quae est ista cuae ascendit</u> <u>sicut virgula fumi ?</u> Ascendit inquit, non dirigitur.

V. In corpore articuli probat S. Thomas conclusionem duplici enthymemate. Ad religionem proprie (intellige elicitive) pertinet reverentiam, et honorem Deo exhibere : ergo omnia illa, per quae exhibetur reverentia Deo pertinent ad religionem. Bursus : Per orationem homo echibet reverentiam Deo in quantum se illi subjicit, et profitetur orando se indigere illo, ut auctore omnium bonorum : ergo ratio est proprie actus religionis. Consequentiae istae, ut intelligantur procedere formaliter, intelligendae sunt omnes propositiones sub eadem formalitate, scilicet, cuod omnia per quae proprie et essentialiter exhibetur Deo reverentia proprie pertinent ad religionem; et similiter muod per orationem proprie, et essentialiter homo exhibet Deo reverentiam, cuasi in hoc consistat species orationis; et sic infertur evidenter, quod oratio ex sua specie est actus religionix. Haec de consequentiarum bonitate.

VI. Circa veritatem vero propositionum, duae sunt, quae indigent explicatione. Prima, ad religionem proprie pertinet exhibere Deo reverentiam, per quemcumque actum id fiat : secunda, per orationem proprie, et essentialiter exhibetur reverentia Deo, Circa primam propositionem multa diximus supra quaest. LXXXI, art. IV, quae hic repetenda non sunt :ut tamen illa melius intelligantur sequens proponitur dubium.

QUEMODO ORATIO, QUAE EST ACTUS INTEL-LECTUS SIT ELICITIVE PHYSICE AB HABI-TU RELIGIONIS EXISTENTE IN VOLUNTATE?

VII. In presenti articulo magister Torres disputatione unica, numero VIII, existimat orationem non elici physice a religione, sed moraliter, quod deducit ex quadam regula generali, quod quando actus,

et habitus habent eamdem materiam, et objectum, et temen sunt in diversis notentiis, actus ille dicitur elicitive esse a tali habitu, non physice, sed moraliter. Et consistit haec moralis elicientia in hoc, guod oratio versatur circa materiam propriam religionis exhibendo Deo subjectionem, et cuatum; et tota laudabilitas, et (751) regulatio: orationis ex regula religionis sumitur, quod sufficit ut dicatur elici moraliter a virtute religionis, quia scilicet oratio pendet in sua regulatione morali e religione; et hac ratione explicat rationem, et sensum Cajetani qui supra quaest. LXXI, art. IV, dixit posse actum unius potentiae elicitive procedere ad habtu alterius potentiae, non temen ab altera potentia, quia inquit potentia non causat nisi tamquam agens physicum, et naturale; habitus autem, maxime qui est virtus, potest ingredi genus agentis moralis, et sic morali causalitate bene potest causare artum pertinentem ad alteram potentiam.

-119

VIII. At vero pater Suarez II tomo, de religione, lib. I, cap, VII, mumer. VII, distinguit in oratione duo, scilicet affectum orandi, gui ad voluntatem pertinet, et petitionem, quae guando fit locutione vocali, aut mentali pertinet ad intellectum: et quantum ad affectum inquit immediate, et proprie elici orationem a religione; petitionem vero esse actum imperatum, licet in esde virtutis, et in esse morali possit dici, quod eliciatur a religione, ut loguamur cum multis. In hoc ergo conveniunt pater Suarez et magister Torres, guod oratio, ut pertinet ad intellectum, non elicitur physice a religione, sed moraliter, et ideo illa prima propositio S. Thomae, quod ad religionem pertinet proprie exhibere Deo reverentiam per quencumque actum fiat intelligenda est, quod pertinet ad religionem vel physice, vel moraliter.

IX. Caeterum nos loco supra citato controversiam hanc tractavimus, et ostendimus ex D. Thoma possé unum habitum existentem in una potentia extendi ad hoc ut physice operetur in alia, unamque potentiam posse physice aliam movere, et communicare ei virtutem suam ad agendum secundum modum potentiae moventis. Modo autem contra istos duos auc-

Digitized by GOOSIC

tores breviter ostendam implicare, guod oratio solum moraliter eliciatur a religione, sed vel debere elici physice, vel nullo modo. "tenim hoc quod est, orationen esse actum virtutis, et poni in specie, et essentia actus virtuosi, est aliquid reale physicum in tali actu: ergo physice, et realiter debet procedere a principio dante sibi istam speciem. Consequentia manifesta est, quia implicat speciem physicam, et realem non procedere a principio reali, et physico habente virtutem ad efficiendam illam physicam speciem; ergo cum oratio procedat realiter ab intellectu, et physice, necessa est aud ut intellectus producat talem actum, habeat virtutem physicam, et realem ad producendam omnem realitatem inven-moralem reluceat in actu orationis alitem in oratione : et consequenter si species, et ratio virtutis est aliqua perfectio realis, et physica in oratione, oportet ponere in intellectu virtutem physicam productivam talis speciei. Et ita si species illa est religionis, necesse est, quod a religione participet aliquid physicum intellectus ad producendam talem speciem. Antecedens vero probatur, nam actus orationis est actus intellectus practici bonus : ergo oportet, quod ponatur in aligua specie physica determinata actus practici. Non pertinet autem ad aliquem habitum intellectualem, quia habitus intellectuales practici solum sunt arc, et prudentia, ut constat ex prima secundae, quaest. LVII, oratio autem non est actus artis, neque prudentiaj : ergo species ejus physica, et realis non est alicujus virtutis intelleotualis practicae : ergo oportet ad aliquam speciem physicam bonae qualitatis, et dispositionis illam reducere; oratio autem physice, et essentialiter est qualitas, quae est (762) bona dispositio : igitur principium illud a quo habet rationem qualitatis bene dispositivae, phy-mentum positum, quia actus orationis est sice debet influere, et non moraliter in talem actum : hoc autem principium non est virtus intellectualis practica, ut vidimus : ergo debet esse virtus moralis: idtens extra voluntatem : ergo non debet neque assignabitur alia, quam religio.

quod quia habitus virtutis ingreditur or- sicut caeteri actus exteriores. Et ita dinem agentis moralis, morali causalitate Cajetanus logo citato primae secundae, nim causare moralitatem in actu, aliud causare moraliter actum; causare enim mo-re ra tionem bonitatis moralis, et liberralitatem est causare aliquam perfectio- tatis; et hoc est quod dicit Suarez, quod

nem realem in actu : patet enim manifeste, quod actus physice elicitus ab aliqua virtute in illa potentia, in qua est balis virtus, non habet aliam perfectionem physicam, quam bouitatem moralem, ouia haec est ratio constitutiva virtutis, ut suppono ex prime secundae, quaest. LV, art. I ; causare vero moraliter, est causare sine influm physico, vel mediante propositione objecti, vel per aliquam sympathiam, et conjunctionem extrinsecam potentiarum; hoc autem non sufficit ad efficiendem perfectionem realem. Et ita si religio manet in voluntate et intellectus non immutatur, et habet in se aliquid physicum derivatum a religione, impossibile est, quod per influxum qua moralitas et perfectio realis virtutis.

XI. Sed obstat huic rationi factae doctrina quaedam D. Thomas 1-2, quaestione XX, articulo III, praesertim solutione ad tertium, ubi inquit bonitatem aut malitiam solum formaliter inveniri in actu interiori, et in actu exteriori denominative, sicut sanitas invenitur formaliter in animali, et denominative in herba, vel urina, et propter hoc nor est alia sanitas, quae est in animali, et alia, quae est in herba; sed eadem mumoro, quae est in animali, denominat herbam extrinsece, et per extrinsecam denominationem derivatur ad issam; sicut est commune omnibus analogis per attributionem. Ergo actus exterior non habet intrinsece, et physice bonitatem moralem, sed solum per denominationem extrinsecan, et ita non indiget aliquo physico influru ad producendam hujusmodi bonitatem moralem in actu exteriori, neque enim denominatio extrinseca producitur aliquo physico influxu. Ruit ergo totum fundaactus exterior respectu voluntatis, et religionis, cum sit actus alterius potentiae, et consequenter exterior, seu exphysice, et realiter participare speciem, et bonitatem religionis, sed per extrin-X. Unde valde diminuta est illa ratio, secam denominationem participabit illem potest causare actum suum. Aliud est & et magister Tedina censent actum exterio-

Digitized by GOOGLE

rem solum extrinseca denominatione habe-

cere actum, qui sit affectus, et volitio orandi, aut colendi Deum, guia solum iste est actus interior; ipse vero actus orationis, qui est petitio. Vel quilibet cultus exterior solum moraliter, et imperative pendent a religione, quia dolum per denominationem extrinsecam participant bonitatem moralem illius.

XII. Respondetur, quod bonitas, et malitia, de qua loquitur D. Thomas loco ellegato, est bonitas proveniens ex fine, et intentione faciendi aliguod onus; non eutem bonitas, vel malitia ex objecto, et specie intrinseca, ut manifeste patet ex verbis ejuddem S. Thomae ibidem articulo, (753) quarto ad secundum, guod guando dicitur, quod est una, et eadem bonitas actus interioris, et exterioris, sermo est: " De bonitate actus exterioris, quam habet a bonitate finis; sed bonitas actus exterioris, quam habet ex materia, et cir-na, si solum mutetur intentio, et fiat cumstantiis est alia a bonitate voluntatis, quae est ex fine." Sic S. Thomas. Loquendo autem de hac bonitate, quae sumitur non ex fine, sed ex objecto, seu materia actus, dicit S. Thomas ibidem articulo primo, quod non derivatur a voluntate, sed magis a ratione, hoc est, ex conformitate ad regulas rationis; effective tamen, et in executione procedit, et ceusetur a voluntate. Quam doctrinam sic intelligere debemus, quod aliqui actus externi sunt, qui er objecto suo, et specie intrinseca sunt boni, aut mali, verbi gratia blasphemia, aut adultorium ex suo objecto sunt actus mali quacumque intentione, es voluntate fiant, seu ex quocumque fine fiant; idom enim est facere ex intentione, seu voluntate, vel facere er fine, cum intentio sit de fine.

to boni sunt ut dareeleemosynam, reddere debitum, temperante bibere, etc, licet possint fieri mali ex prava intentione aut alia mela circumstantia, quia malum ex quocumque defectu contingit. Et isti actus, qui sunt boni aut amli ex objecto, quaestione XX, articulo primo ad primum realiter, et physice habent bonitatem, autloquens de actu bono ex objecto dicit, malitiam, non minus quam actus interiores, quod in executione operis est affectus quia ordo ad objectum realiter convenit istis actious. rionibus invenitur realiter moralis boni- tinctam moralitatem, quia se habent ut tas, aut malitia, quia objectum actuum in-causa, et effectus. It 2-2, quaestione teriorum est finis bonus, vel melus, et

ad religionem solum pertinet physice eli- cus cuicumque actui. Similiter ergo quando actus exterior habet oro objecto aliquod bonum, aut malum, debet illi realiter convenire bonitas, aut malitia, sicut et ordo ad objectum.

XIV. Caeterum potest etiam considerari in activus bonitas, aut malitia, quam habent ex intentione, seu ex fine, propter quem fiunt a voluntate et haec bonitas, aut malitia est extra speciem actuum exteriorum, quia non vonvenit illis ex ordine ad objectum, ex quo tantum sumitur specificatio in actibus; et haec dicitur extringeca bonitas, aut malitia in actibus, et tantum denominative illis Cujus signum est, quia exteconveniens. rior actus intrińsece, et secundum speciem invariatus potest fieri de bono malus ex ista intentione, et voluntate; sicut oui facit eleemosynam propter vanam gloriam facit actum malum; et eadem eleemosyex bono fine, redditur bona. Ceterum habitudo, quam habet actus enterior ad suum objectum, quae est habitudo dans speciem actui, si sit ad objectum conforme rationi, reddit illum ex specie bonum, et consequenter intrinsece; si vero sit ad objectum difforme rationi, habet ex sua specie malitian;: si autem fit ad objectum indifferens en specie sua; id est, ex habitudine ad objectum, neque bonitatem habet, neque malitian. Sed quia voluntas est principium effective movens ad productionen, et exercitium actuum, ideo quando procedunt a voluntate, tamcuam ab effectivo principio, habent speciem suam et habitudinem ad objectum, et ulterius ordinationem ed finem voluntatis a qua procedunt. Et ita stat bene, quod actus, qui ex habitudine ad objectum est indifferens, quae est indifferentia quan-XIII. Similiter aliqui actus en objec-tum ad speciem, tamen ut procedit effective a voluntate tali, et subordinatur fini ejus, quod est quantum ad exercitium, nunquam potest esse indifferens. (734)

XV. Ex hoc autem cuod D. Thomas 1-2, voluntatis, et seguitur ad voluntatem sadeo enim in actibus inter tis, colligitur, cuod communicat illi dis-III, articulo primo ad tertium ait D. ordo ad objectum est realis, et intrinse- Thomas, quod fides producit tanguam pro-Digitized by **GOOS** 

-122-

prium actum confessionem exteriorem, nulla alia virtute mediante. Si producit, non ergo comparatur ad illam ut analogum minus principale ad magis principale, in hoc guod solum denominative habeat ab illo moralitatem; quantum ad moralitatem enim producitur a fide, non quantum ad entitatem materialem confessionis. Videantur ea, quae supra adduximus ex D. Thoma quaestione LXXXI, articulo IV. Oum ergo oratio habeat pro objecto aliquid conforme rationi, et pertinens ad genus virtutis, ut statim ostenderetur, oportet quod hoc conveniat orationi intrinsece, quia semper ordo ad objectum intrinsecus est actui, nec provenit ei ex denominatione extrinseca. Et ita sicut actus ipse intrinsece habet hanc speciem ex objecto, ita debet illi coorespondere habitus, a quo effective procedat secundum hanc speciem. Non est autem designare aliud principium, a quo oratio habeat hanc speciem quae sumitur ex cultu divino, nisi religionen, et consequenter ab illa debet effective procedere, sicut confessio fidei a fide.

XVI. Ad id quod opponebatur ex magistro Medina, et Cajetano, quod in actibus exterioribus solum invenitur per extrinsecam denominationem libertas, et moralitas, negatur id universaliter verum esse quia multae potentiae sunt extra voluntatem, quae formaliter, et intrinsece libertatem participant, in quartum moventur a voluntate; et moralitatem in quantum moventur a ratione. Est enim constans doctrina D. Thomae dari pasciones, quae exspecie sua, et ordine intrinseco ad objectum sunt bonae, vel malae moraliter, ut patet in prima secundae, quaest. XXIV artic. IV, et quaest. LXXIV, artic. II ad tertium, ubi Cajetamus advertit contra Scotum, peccatum non solum esse formaliter in voluntate, licet solum in ipsa primo sit, cuia ab ipsa primo originatur omnis ratio voluntarii; potest tamen in aliis potentiis a voluntate motis esse ratio peccati etiam formaliter,. Et est regula generalis, quod omnes potentiae, quae sunt principia actuum, et non moventur despotice, et organice a voluntate, participant aliquam libertatem, et actus ab eis procedentes possunt esse for-cultum divinum. maliter morales, et liberi. Illae autem potentiae, quae non sunt principia actumm sed organa, et instrumenta, sicut membra exteriora, non participant for-

maliter libertatem, ut est expressa doctrina D. Thomae loco citato ex prima secundae, quaest; LXXIV, artic. II ad tertium, quod maxime debet adverti, ut distinguamus in guibus potentiis formaliter inveniatur libertas, et peccatum, et in quibus non. Multae enim potentiae ex conjunctione ad superiorem, intrinsece, et realiter perficiuntur. Sicut phantesia in homine ex conjunctione ad intellectum participat nobiliorem modum agendi, et quemdem discursum circa singularia : et appetitus consitivus ex conjunctione ad voluntatem, et motione ipsius, guendam modum, libertatis, guia non tantum habet obedire, et agi ad mutum voluntatis, ut membra exteriora, sed etiam habet agere cum aliqua resistentia ad voluntatem. It sic supposita ista conjunctione, et motione voluntatis, non repugnat (755) multis potentiis elicere actus, qui formaliter, et non solum denominative sint liberi, et ex ordine ad suum objectum possint intrinsece participare moralitatem boni, eut mali. Et sulto minus id repugnat intellectui, qui est propinguissimus voluntati. Et sicut motione voluntatis physice perficitur intellectus, ita quod multi actus eliciuntur physice ab ipso ex subordinatione ad voluntatem, sicut credere, et imperare, etc. sic etiam ex eadem motione per virtutem religionis potest elicere actum orandi, sed de his latius agitur locis citatis exprima secundae. Haec circa primam propositionem S. Thomas.

# QUOMODO PETITIONI ESSENTIALITER CONVENTAT EXHIBERE CULTUM DEO?

XVII. Circa secundam propositionem scilicet, quod per rationem proprie et escentialiter exhibetur Deo cultus, et reverentia, restat probare quomodo hoc essentialiter conveniat orationi. Et tota difficultas reducitur ad ipsam petitionem, quae est actus intellectus, et distinguitur ab affectu, et desiderio orandi : petitio autem non videtur habere pro materia, neque pro motivo formali Materia enim petitionis est res, quan petimus, et ejus impetratio est finis intentus a petente : ergo pro hac parte non respicit cultum, quia cultus enhibetur, et offertur Ded; Digitized by **GOO** 

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS III.

offerre autem, et accipere oppomuntur. Ex parte etiam motivi, et objecti formalis patet, quod homo in petendo non semper movetur ex veneratione, et reverentia divina, sed sine hoc quod cogitet de reverentia <sup>D</sup>ei, et intendat ejus cultum potest petere id, quod desiderat : ergo non habet essentialiter petitio fieri ex motivo reverentiae divinae. Imo cum petitio sit expressio desiderii, et procuratio adicujus rei, quam volumus obtinere, ad eandem virtutem pertinet ad quam vertinet demiderare, et intendere, seu procurare aliquid. Et sic quando petimus temperantiam pertinebit ad virtutem temnerantiae hoc desiderium exprimere, et procurare. Et simile est de aliis virtutibus, quando eas petimus.

XVIII. Et confirmatur primo, quia petitio, ut tenet se ex parte intellectus, net ad determinatam virtutem, imo neque solum importat actum intellectus practici ordinativum ad alterum; hoc autem ex specie sua intrinseca non dicit cultum, et subjectionem ad Deum, sed solum exhibitionem, et propositionem ejus, quod debet facere : ergo ex intrinseca ratione ordinationis non habet petitio esse cultus, sed potius pertinere ad prudentiam, quae est virtus ordinativa. Et denique confirmatur, quia formalis actus colendi respicit pro objecto id quod objective; et naturaliter est cultus; petitio autem non respicit aliquod objectum guod sit cultus. Nam sine hoc guod aliquis offerat Deo aestimationem de ipso (quod a multis assignatur ut materia cultus oblata per orationem) notest insum orare, et sine hoc quod oret, potest ipsum aestimare. It simile est de quocumque alio, quod dicitur offerri per orationem : ergo ex propriis, et intrinsecis oratio non habet in quantum ei se subjicit." Ubi sanccultum pro objecto.

XIX. Propter hoc pater Suarez supra citatus censet affectum vetendi, seu orandi esse intrinsece, et ex specie sua actum religionis, et formalem cultum Dei; objectum autem hujus cultus formalis esse rem, quam ad rem desideratam : oratio epetitionem ipsam, quae est actus intellec-nim mediante superiore obtinet rem, quam tus, et imperatur ab illo affectu; iste autem affectus, ut sit actus religionis debet procedere ex reverentia Dei, et motivo colendi ipsam, (766) alias non erit formaliter cultus, sed si aliquis petat non ex hoc motivo, non erit formaliter actus colendi, sed materialiter, id est, materia referibilis in talem cultum. At

vero pater Lessius libro II de justitia cap. XXXVII, dubitatione II, numero VIII cesnset orationem formaliter et explicite esse actum spei, sed implicite, et interpretative esse actum religionis : eta ad orationem inquit necesse est, quod concurrat intermus actus spei, sed non religionis saltem explicite; per orationem enim expectamus aliquid ab eo, a quo petimus.

XX, Pro intelligentia tamen doctrinae S. Thomae et veritatis adverte, quod petitio habet duplicem ordinom. Primus est ad rem petitam, quam obtinere volumus : secundus ad personam a qua peti-Si attendamus ordinem petitionis mus. ad rem, sic consta t, quod oratio non importat cultum, quia non offert aliquid, sed potius accipere intendit, nec pertiad virtutem, quia, ut ait S. Thomas in IV, dist. XV, quaest. IV, artic. I, quaestiunc. II : " Oratio ex genere actus, quod genus est petitio, non importat aliquam rationem virtutis, sed absolute actum potentiae demonstrat, " id est, actum intellectus exprimentis desiderium. Si vero attendatur ordo petitionisad personam, a qua petimus, sic si illa persona sit Deus, additur petitionis differentia quaedam, qua pertinet ad rationem virtutis, et sic concludit ibi sanctus doctor: " Relinguitur ergo, guod ex hoc oratio speciem trahit, et ad rationem virtutis trahitur, quod est a Deo petitio; " et hoc modo essentialiter est cultus. Quod etian expressit D. Thamas in hoc articulo in illis verbis : " Per orationem homo reverentiam Deo exhibet, in homo reverentiam Deo exhibet, tus doctor ad colligendam speciem ora tionis solum consideravit respectum personae petentis ad personam, a qua petimus.

XXXI. Et ratio hujus est, quia ora tio prius, et directius tendit ad superioad ipso sidi dari petit : prius ergo tangit superiorem, quam rem obtinendam : respectu autem superioris oratio essentialiter est ordinatio quaedam, qua petens ordinat, et disponit superdori quid debeat facere (ut dizit S. Thomas, articulo primo.) Ex eo autem, quod ista ordinatio est inferioris ad superioren, ne-Digitized by VI

cessario importat subjectionem, quia inferior ut inferior se habet ad superiorem ut subjectus. S i ergo oratio essentialiter includit ordinationem inferioris ad superiorem, essentialiter quoque includit rationem subjectionis, et cultus, quia subjectio ad superiorem quaedam reverentia, et cultus est. Igitur talis ordo petentis ad superiorem, a quo petimus, essentialiter constituit petitionem, et ponit illam in ratione cultus, cujus materia non est res petita, sed res subjecta, scilicet ipse petens, aut intellectus petentis, qui subjicitur superiori.

XXII. Quod declaratur amplius, quia imperium, et oratio se habent ex opposito, a Deo. et consequenter habent eumdem modum constitutionis : imperium autem non habet pro objecto specificativo rem imperatam, sed pro fine; essentialiter autem est ordinatio, qua efficaciter movetur inferior ad finem, quem intendit imperans : igitur id quod essentialiter specificat imperio um est ordo ad inferiorem per modum moventis, cum efficaci intimatione, et exhihitione ejus, quod superiori fieri ju-Similiter ergo oratio, quae est orbet. dinatio inferioris ad superiorem (767) opposita imperio, non debet habere pro objecto essentiali rem petitam, sed pro fine; est enim res petita objectum desiderii : et quia illam desideramus obtinere, adhibemus orationem tamquam medium obtinendi, objectum ergo orationis non est res petita, sed exhibitio desiderii ipsius petantis ad superiorem per modum subjectionis, quia qui sic ordinat subjicit se alteri, et ostendit se indigentem, et alterum ut potentem sublevare : hic ergo respectus, seu ordo est, qui essentialiter constituit petitionem.

XXIII. Eabent se ergo imperium, et oratio sicut motus assensus, et descensus, quorum specificativum primo, et per se est sursum, et deorsum, non autem id quod consequitur ex esse sursum, et deorsum. Sic primo, et per se imperium respicit inferius quod movet, et oratio superius; res vero quam desiderat obtinere non est specificativum motus orationis, sed est objectum desiderii quod petitio per motum ad superiorem intendit obtinere. Unde divisio specifica, et essentialis prudentiae, quae est virtus intrinsece imperativa, cujus praocipuus actus est praecipere sumitur per ordinem ad diver-

sos subdițos, et inferiores, quibus imperatur. Ilia est enim prudentia regnativa, alia militaris, oeconomica, etc. ut constat ex D. Thoma supra quaestione L, per tot. Quae distinctio per ordinem ad diversos subditos accipitur. Igitur oratio est actus virtutis ex intrinseco ordine petentis ad superiorem, a quo petimus, in quantum est subjectio ad iosan, et protestatio quaedam excellentiae sibi debitae; guia tanen petimus in ordine ad aliquem finem, quem desideramus obtinere per orationem tanquam per medium, ideo oportet, quod oratio, ut sit actus virtutis, non petat indecentia, sed sit petitio dicentium

XXIV. Nec obstat, guod S. Thomas dicit loco citato ex guarto sententiarum, quod petere decentia non est de essentia orationis, guia etiam si a Deo indecentia petamus, oramus quidem, licet carnaliter : et sic magis pertinet ad bene esse orationis, quam ad rationem speciei. Respondetur enim, quod petere decentia non vertinet ad speciem orationis tampuam objectum, sed petitio a Deo constituit intrinsece objectum orationis, ut ibi dicit D. Thomas; propter quod etiam nos dicimus, quod res petita non est objectum orationis; est tamen circumstantia finis requisita ad bene esse orationis, et tamquam accidens illius : ita tomen quod si tollatur ista circumstantia, et ponatur contraria, scilicet petere indecentia reddatur actus, malus, et destruatur virtutis ratio : bene enim contigit actum bomum ex genere, seu ex objecto reddi malum ex circumstantia prava : sicut etiam homo, si tollatur ab eo aliquod accidens, verbi gratia calor naturalis, destructur.

XXV. Ex dictis patet, quomodo ratio secundum quod est petitio a Deo sit essentialiter actus virtutis dantis Deo subjectionem, et cultum, non autem actus alicujus doni, ut ostendit S. Thomas loco citato in quarto sententiarum; tum, quia dona Spiritus sancti solum sunt in habentibus gratiam, oratio autem potest convenire etiam peccatoribus; tum, quia ad mullum donum pertinet respicere Deum per subjectionem cultus, qualis est petentis a persona a qua petimus, licet possit convenire aliquibus donis facere id, quod viam praeparent ad Digitized by

orationem, sicut dono sapientiae contemplari divina per altissimas causas, id est, per unionem ad insum Deum; et (768) dono intellectus ascendere ad cognoscenda divina per modum simplisis intellectus; offert Deo menfem, quam ei praesentat, et dono scientiae ascendere ad Deum ex cognitione causarum inferiorum, et recognitione propriae miseriae, non tamen ascendere per modum subjicientis se ad superiorem; timor autem prius dicit resilientiam a magnitudine majestatis divinae, quam ascensum ad ipsum.

XXVI. Secundo patet, solutio difficultatis positae a principio. Negamus enim materiam orationis esse rem petitam, confunditur enim materia desiderata, et concupita cum materia subjectata Deo per Wuando enim desideramus rem, orationem. quam petimus, illa est materia, et objectum desiderii; ad obtinendum vero illam per orationemsubjicimus nos, et intellectum nostrum superiori; et haec est materia subjecta, et oblata in cultum Deo per orationem, ut D. Thomas dicit hic soluti-Similiter negamus, quod one ad tertium. formale motivum orationis non sit reveren-tus, considerandam esce ut ordinationem tia ad superiorem, licet aliguis non cogitet in actu signato, et quasi per refle- or ei subjicitur petendo, atque adeo rionem se velle colere Deum: hoc enim ip- intrinsece, et formaliter er sua essenso cuod accedit ad petendum aliquid inten-tiali ratione importare cultum, et redens illud obtinere per orationem consequenter intendit illud obtinere per subjectionem sui ad superiorem, et consequen-riori subjicit. Si enim petitio ipsa ter per reverentiam, et cultum superioris. sit vera petitio, et debito modo fiat, Idem est ergo moveri ex reverentia quod moveri dx subjectione sui ad superiorem. quia subjectio ad alterum reverentia quae- est colere, et venerari ipsum. Nec dam est. Et sicut est impossibile habere motum sursum, quin intendatur locus superior ex loco inferiori sic impossibile est habere motum orationis, quin procedat ex subjectione inferioris ad superiorem, quae subjectio est motivum reverentiae:

XXVII. Quod vero dicitur pertinere ad eandem virtutem velle aliquid, et exprime- speramus a Deo auxilium, ut oremus, et re desiderium ejus, ac procurare illud, expresse hic negatur a D. Thoma solutione ad secundum, dum dicit, guod desiderare cadit sub praccepto charitatis, petere autem sub praecepto religionis, et ratio est clara, quia vetere non importat vraecise exprimere desiderium, sed exprimere cum ordinatione inferioris ad superiorem, in quo imbibitur peculiaris ratio virtutis, quae non est in desiderio.

XXVIII. Ad secundum negatur, quod petitio non habeat pro materia alíquid quod offerat Dec; expresse enim ponit S. Thomas solutione ad tertium, quod oratio sicut per alios actus religionis offer rentur Deo membra, vel res exteriores: per hoc enim quod petitio est ordinatio inferioris ad superiorum, qua se subjicit illi, consequenter seipsum tamquam materiam subjectam offert in cultum Dei, solum enim per subjectionem ordinatur inferior ad superiorem, et.haec subjectio est materia oblata Deo per petitionem, non autem aestimatio aliqua de potentia, et majestate Dei. Unde constat in vanum loborare Suarez guando ponit, quod petitio ipsa, quae est actus intellectus, sit res oblata Deo per affectum orandi, et ipsum affectum esse formaliter actum religionis, quando procedit ex motivo colendi Deum, alias solum materialiter. Haec enim omnia procedunt ex inconsideratione profundae hujus doctrinae D. Thomae, qui posuit petitionem, seu orationem, prout est actus intellecinferioris ad superiorem, in qua inferiverentiam ad Deum, et habere (769) pro materia oblata ipsam mentem, quam supesemper includit hoc motivum, et hanc rationem formalem subjiciendi se Deo, quod oportet recurrere ad affectum orandi, quando procedit ex motivo colendi Deum, cum ex intrinseca ratione sua hoc habeat petitio. Similiter oratio non est essentialiter expectatio rei petitae, ut putavit pater Lessius, confundens orationem cum expectatione; non enim per orationem expectanus, scd prius sic virtus spei praecedit orationem; et iterum oramus ad obtinendum aliquid a Deo, et media oratione expectamus effectum orationis; ipsa ergo oratio est subjectio petentis, non expectatio, quia post petitionem expectamus consecutionem rei petitae, et sic se habet oratio, ut medium obtinendi id quod soeramus.

-126-

XXIX. In secunda conclusione D. Thomae solum adverte, quod licet intellectus sit nobilior voluntate, tamen devotio, quae est actus voluntatis, est principalior actus religionis simpliciter loquendo, quam oratio, quae est actus intellectus, quia in ratione cultus est melior, et perfectius attingit Deum in serviendo, et obsequendo voluntas, quam intellectus; cum enim voluntas sit potentia, quae reliquas movet ob libertatem suam, ideo subjectio hujus potentiae ad Deum est major et universalior subjectio, guia ratione ejus Deo reliquae potentiae subjiciuntur, etiam intellectus; movet enim voluntas intellectum, ut Deo subjiciatur, et ita ex hoc quod voluntas est principium subjiciendi intellectum Deo, principalior actus in ratione subjiciendi, et colendi est ille, quo offertur, et subjicitur Deo voluntas, quia ille actus, quo offertur intellectus pendet a voluntate, licet ex parte rei oblatae guasi materialiter, et entitative consideratae perfectior sit actus orationis, quo offertur intellectus, non tamen secundum proportionem, et ordinem ad obsequendum Deo.

#### QUID DE PRAECEPTO ORATIONIS.

XXX. Circa tertiam conclusionem oportet explicare obligationem orationis, quantum attinet ad praeceptum juris divini, aut naturalis, nam de ecclesiastico praecepto postea agemus in tractatu de horis canonicis. Oum autem sit duplex obligatio ad aliquid faciendum, alia secundum necessitatem medii; alia secundum necessitatem praecepti, utraque declaranda a nobis est in oratione. Supponendum est autem, guod necessitas medii differt a necessitate praecepti in hoc quod necessitas medii sumitur pure ex ordine ad finem, quem intendimus consequi, et quia beatitudo est finis ultimas, et finis simpliciter, ad quem omnes tendimus, necessitas medii dicitur, quando aliquid est medium necessarium, sine quo obtineri non potest talis finis, quod est esse medium necessarium ad salutem. Necessitas autem praecepti non sumitur ex fine, sed ex ordine ad praecipientem, qui per praeceptum, et imperium cogit inferiores sibi

obedire in aliqua materia, non tamen ab ipso pendet consecutio finis, quia si tollatur, vel excusetur quis a praecepto, admuc potest consequi finis; sublata autem medio necessario, non potest finis consequi.

XXXI. Secundo supponendum est, quod necessitas medii non est una, sed multiplex. et habet latitudinem, aliquando enim medium est necessarium ad finem ex ipsa natura finis, quae intrinsece postulat tale medium ad sui consecutionem, sicut gratia est necessaria ad gloriam, et sicut respirare ad vitam. Aliquando vero medium est necessarium ad finem non ex ipsa natura finis, sed ex determinatione dirigentis ad finem, sicut baptismus est necessarius ad salutem necessitate medii, non ex natura rei, sed ex institutione Christi. It hoc potest esse medium necessarium, vel simpliciter vel ad me-lius esse, quod idem est atque utile. Potest etiam dici medium necessarium, vel quoad omnes, sicut baptismus est necessarius pro parvulis, et edultis, vel pro aliquo statu solum hominun, sicut meritum, et observatio mandatorum est medium necessarium ad obtinendam salutem pro adultis, non pro parvulis.

XXXII. Ut ergo brevius, et clarius necessitatem orationis, tam necessitate medii, quam praecepti explicemus, id sine argumentis per quod quaestiones breviter expediemus. Quaeritur ergo primo :

# AN ORATIO SIT NECESSARIA NECESSITATE ME-DII PRO ADULTIS.

XXXIII. De parvulis nullum est dubium, unde respondetur ad quaesitum affirmati-Estque communis resolutio omnium 70. theologorum, et sumitur ex D. Thoma in IV, distint. XV, quaest. IV, articul. I, quaest. III, ubi inquit, quod : "Ad orationem indeterminate quilibet tenetur ex hoc ipso, quod tenetur ad bona spiritualia sic procuranda, quae non nisi divinitus dantur :" et solutione ad primum : "Hoc ipso, inquit, guod aliquid est voluntarium, excluditur necessitas absoluta, etiam coactionis, non tamen necessitas ex suppositione finis, quia amor qui maxime voluntarius est, necessarius est, si quis velit ad salutis finem pervenire, et hoc modo etiam oratio necessaria est,

et sub praecepto cadens respectu eorum, quorum voluntas sub necessitate praedicta cadit." Sic S. Thomas. Constat autem, quod amor necessarius sit necessitate medii. Rationem autem hujus difficile est reddere, quia neque ex natura rei praecise oratio est medium necessarium, cum sint alia multa media, per quae procuretur nostra salus; imo multa nobis dentur a Deo, etiam si non petamus, ex ordinatione etiam Dei, et Christi institutione non oritur ista necessitas, quia licet nobis constet orationem esse valde utilem, non tamen constat instituisse illem Christum, ut medium necessarium, sicut beptismum.

XXXIV. Dicendum tamen est hanc necessitatem medii in oratione sumi ex utroque capite. Et quidem ex natura rei sumitur hac necessitas attendendo ad nostram necessitatem, et excellentiam conorum spiritualium, quae a solo Deo dantur; est enim universaliter loquendo necessarium ex natura rei, quod in his, quibus indigenus, recurramus ad eos, qui possunt dare. Oum autem solus Deus possit dare salutem aeternam, et bona spiritualia necesse est quod quamdiu indigenus illis, recurramus ad Deum; et iste recursus semper est inferioris ad superiorem, qui non est aliud quam oratio, quia oratio est ipsa ordinatio ascensus, seu recursus mentis ad Deum pro his, quibus indigemus. Similiter ex ordinatione divina sumitur ista necessitas, quia Deus sua providentia ordinavit orationes, tamquam causas secundas, et media ad obtinenda aliqua bona praesertim spiritualia (ut diximus ex D. Thoma in praecedenti articulo.) Et hoc satis revelatum est in sacra Scriptura, ubi haec necessitas orationis (771) commendatur, ut Lucae XVIII : Oportet semper orare, et non deficere, ubi ly oportet necessitatem inducit, ut ait Chrysostomus homilia prima de Moyse, tomo, primo, et Matth. XXVI : Orate ne intretis in tentationem : et clarius Jacobi V : Orate pro invicem, ut salvemini. Et communiter patres hanc necessitatem orationis ad praeparationem mediorum ad salutem reducunt. Unde Augustinus libro de dono perseverantiae, capite XVI : "Cum constet, inquit, Deum alia danda, etiam non orantibus, sicut initium fidei, alia non nisi orantibus praeparasse sicut us-

que in finem perseverantiam : profecto qui ex ipso hanc se habere putat, non orat. ut habitat :" et libro de Ecclesiae Dogmatibus, capite LVI : "Nullum credimus ad salutem nisi Deo invitante venire; millum invitatum salutem suam, nisi Deo auxiliante operari; nullum nisi orantem auxilium promereri." Et loquitur Augustimus non de primo auxilio excitante, quia per hoc invitatur homo, et non datur per orationem, sed Dei auxilio ad postea operandum. Sic ergo oratio necessaria est non ad omnia beneficia Dei, quia aliqua sunt, quae praecedunt orationem, ut initium fidei, et auxilium invitans; alia etiam ultra guam petimus a Deo tribuuntur, sed necessaria est ad adaequatam, et ultimam consecutionem salutis, quia (ut dicit Augustinus) perseverantia non nisi orantibus a Deo praeparatur.

·127-

XXXV. Sed inquires, an quando dicitur oratio necessaria necessitate medii intelligatur de oratione formaliter accepta, ut est actus intellectus procedens a religione; an sufficiat oratio virtualiter, vel causaliter, verbi gratia desiderium obtinendi aliquid a Deo, vel amor Dei, in quibus tamquam in causa, et virtute continetur oratio. Magister Torres in ista quaestione LXXXIII, articulo II, disputatione III, dicit desiderium esse medium ad salutem, non tamen semper esse necessariam ipsam petitionem, absolute loquendo; neque semper esse decretum a Deo dandi salutem media petitione : explicatque auctoritates Augustini de oratione sumpta virtua liter pro desiderio, sicut ipse D. Augustimus dicit epistola CXXI ad Probandum, quod : "Sine intermissione orare, est sine intermissione vitam beatam desiderare."

XXXVI. Casterum haec doctrina indiget explicatione, nam D. Thomas supra citatus dicit, quem libet teneri ad orandum, sicut ad procuranda bona spiritualia : ergo non quodlibet desiderium sufficit nisi etiam addatur procuratio boni spiritualis : bene autem stat aliquem desiderare salutem, et tamen non procurare illam, sed negligere, imo nolle petere a superiore : ergo tunc non satisfacit necessitati orationis, quae est medium necessario requisitum ad pro-

curandam salutem. Est igitur attendendum id, quod supra dizimus de oratione, quod in ea est duplex respectus, scilicet ad rem obtinendam, quam desideramus, et ad superiorem ad quem tendit oratio pro re obtinenda. Desiderium ergo rei obtinendae, prout praecise habet respectum ad rem, non sufficit ad satisfaciondum necessitati orationis, quia hoc desiderium non apponit media ad rem obtinendem, sed solum desiderat illam. Oratio autem requiritur ut medium ad obtia nendam rem. Ino (ut diximus) bene stat eliquem desiderare rem, et nolle se appli-etiam est in praecepto, et ut importat care ad vetendum : desiderium autem tendendi ad superiorem, et subjiciendi se illi, ut a quo debeat res obtineri, hoc virtualiter continet petitionem, et ideo etiam si intellectus formaliter non metat, dant. In quo non possumus hic multum neque formaliter moveatur ascendendo ad Deum, si tamen virtualiter ascen-(778) dit faciendo aliquem acgum, qui non solum sit desiderium salutis, sed includat subjectionem, et ordinationem ad Deum virtualiter procurando ipsam salutem a Deo satisfacit necessitati orationis, licet vix possit contingere, quod sine assensu, petitioneque formali ad Deum, hoc faciat. Hoc tamen non tollet quin oratio simpliciter sit medium simpliciter necessarium ad salutem, sicut poenitentia est medium necessarium peccanti mortaliter, licet actus charitatis, qui eminenter virtualiter continet poenitentiam sufficiat loco illius ad justificandum; et baptismus est medium necessarium simpliciter ad salutem, licet deficiente opportunitate sufficiat votum.

XXXVII. Illud tamen adverte, quod quando dicitur orationem esse medium necessarium ad salutem, non intelligitur, quod sit necessarium nisi aliquando in vita. Quando autem occurrat praecisus articulus, quo quis obligatur ad orandum, statim dicemus.

ORATIO QUAE EST ACTUS RELIGIONIS CA. DIT SUB PRAECEPTO DIVINO? ET NATURA-LI.

XXXVIII. Expresse habetur hoc in D. Thoma in praesenti, dicit enim orationem esse sub praecepto religionis, quod explicatur Matthaei septimo ubi dicitur: Petite, et accipietis : et I ad Thessalon. V : Sine intermissione orate : et

Jacob. V: Orate pro invicem ut salvemini, et aliis multis locis, ubi per modun imperii, et praecepti commendatur orati-Quod videtur etiem intellexisse Ec-0. clesiam, quae ad recitandam orationem dominicam in canone missae praemisit illa verba : Preeceptis salutaribus moniti, etc.

XXXIX. Itague oratio non solum est medium necessarium ad salutem, secundum quod importat recursum inferioris ad superiorem pro his, quibus indiget, sed peculiarem cultum Dei per petitionem. Et hunc sensum sacrae Scripturae prosequantur sancti patres, qui passim utilitatem, et necessitatem orationis commenmorari. Advertantur tamen verba Chrysostomi pro his, qui negligunt orationem, libro primo de orando Deum : " Oum videro, inquit, quempiam non amantem orandi studium, neque hujus rei fervida, vehementique cura teneri, continuo mihi palam est cum nihil egregiae dotis in amimo possidere."

X.L. Sed inquires, an hoc praceptum obliget aliquando propter ipsum actum religionis, ita cuod ejus transgressio sit speciale peccatum contra religionem. Oum enim in oratione sint illi duo respectus saepe dictt, scilicet ad rem obtinendan, quan desideranus, et ad eun ad quem ascendit oratio propter rem obtinendam, tota difficultas est, an semper obligemur ad adhibendum hoc medium, guod est oratio, solum ex necessitate, et obligatione rei obtinendae, verbi gratia propger vincendam tentationem, aut obtinendam aliquam rem spiritualem; an etiam obligemur aliquando ad orandum propter ipsum actum orationis, et cultum, qui in illo exhibetur Deo. Hoc enim secundum difficile videtur, quia etsi obligemur colere ex praecepto religionis, non tamen constat, quod determinate obligemur ex vi praecepte naturalis, obligemur ex vi praecepti naturalis, aut divini ad hunc determinatum cultum, qui est oratio. Potest enim aliquis colere Deum aliis actibus, ut sacrificio, (773) sacrificio, devotione, etc. Et sic satiffacit praecepto de colendo Deum : ergo ex vi praecepti religionis non videtur teneri aliquem ad orandum, sed solum propter aliquam necessitatem occurrentem,

cui tenetur per orationem providere, qua cessante non curret speciale praeceptum orandi; praesertim cum oratio sit medium ad aliquid obtinendum, et cessante obligatione obtinendi aliquid, debet cessare obligatio adhibendi media ad obtinendum. Et ob hanc causam multi senserunt orationem propter seipsam munquam cadere sub praecepto.

XLI. Oppositum tamen dicendum est, sumiturque ex D. Thomae hic, ubi distinguit dupler praeceptum; alterum desiderandi. quod pertinet ad praeceptum charitatis; alterum petendi, quod pertinet ad pracceptum religionis significatum illis verbis Matthaei VI : Petite, et accipietis, et reducitur ad primum praeceptum decalogi. Ratio vero hujus(licet difficile reddatur a doctoribus) principaliter sumitur ex duobus. Primo, quia in Scriptura non solum imponitur praeceptum de cultu Dei in genere, sed etiam specialiter de actu orandi, et non solum propter aliquid obtinendum, sed etiam absolute propter se, ut II ad Thessalonicenses V : Sine inter-Secundo, quia oratio missione orate. non solum habet es e medium necessarium ad aliquid obtinendum a Deo, in quantum est recursus inferioris ad superiorem, et in quentum Deus decrevit non nisi ver orationem aliquid nobis elargiri ratione cujus necessitas orationes sumitur ex necessitate rei obtinendae, sicut necessitas mediorum ex necessitatefinis; sed etiam est actus bonus moralis includens in se precialem bonitatem. It hoc modo oratio ite ampla est, ut includet etiam gratiarum actiones, et laudes Dei, ut S. Thomas determinat infra articulo XVII. Negue enim ad alias virtutes pertinet laus Dei, et gratiarum actio cuam ad religionem, neque ad alium actum guam ad orationem, cum sint actus mentit colentis Deum. Et ideo dicitur Ecclesiastic, XXIV: In oratione fonfitebimir Domino, id est, gratias agemus. Constat autem orationem sic sumptem cadere sub preecepto ex natura sua, cum obligemur ad laudandum Deum, et gratias agendum pro omnibus beneficiis susceptis. Ex quo patet solutio rationum, et quod aliquando omissio orationis est peccatum contra religionem speciale.

XLII. Inquires adhuc utrum preasentum tenetur erit propter necessitatem insde oratione sit de mentali, aut vocali tantem, cui tenetur homo providere per determinta. Respondetur negative, sed quo-aliquod medium. Unde si sine oratione cumque modo oremus, sive mentaliter, sive haberet tunc aliquis contritionen. Taut

etiam vocaliter, dummodo oratio vera sit, satisfacimus praecepto. Ita communiter doctores, et sumitur er D. Thoma infra articulo XII, in corpore, ubi dicit, quod non est de necessitate orationis privatae, quod sit vožalis : et articulo XIV ad tertium, cuod Dominus non instituit orationem Dominicam, ut illis tantum verbis utamur, sed solum ut res in ea significatas petamus, qualitercunque ea proferamus, vel cogitemus : et in quarto sententiarum sunre citato, quod ed orationem quilibet tenetur indeterminate ex hoc, guod tenetur ad bona spiritualia procuranda. Ratio hujus est, quia non est aliquod praeceptum determinate postulans . orationem mentalem, aut vocalem.

XLIII. Inquires, quo tempore teneamur adimplere praeceptum orationis, quod obligat propter seinsam, non attendendo ad necessitatem oscurrentem. Respondetur, non esse aliquod tempus determinatum, sed tamen non pásse nos longo tempore tute sine ullo genere orationis vivere. In Scriptura enim injungitur (77<sup>1</sup>) frequentia orationis per modum praecepti ut est illud : Sine intermissione orate: ET Luc. XVIII: Oportet semper orarc, et non deficere. Unde Suarez loco citato, cap. XX, num. XXVI censet non esse permittendam dilationem unius anni, nec fortasse unius mensis. Et pater Lessius 115. II, cap, XXXVII, dun. III censet nos obligari hoc praecepto naturali, aut divino, ut non abstineamus ab oratione ad unum, aut alterum mendem. Et hoc satis rationabile videtur per se loquendo, nisi superveniat aliquod impedimentum, puta infirmitatis, aut immodici laboris, quo excusatur quis ab orando. Addit autem magister Torres articulo praecedenti. disput. II, numer. VII, guod in primo instanti usus rationis, et in mortis articulo currit obligatio hujus praecep-Sed licet verum sit anud S. Thoti. mem 1-2, quaest. LXXXIA articulo ultimo, quod in primo instanti usus rationis tenetur homo converti ad Deum, et procurare suam salutem, et similiter in mortis articulo propter extremem necessasatem illius temporis, non temen tenetur specialiter orare ex vi praecepti, quod propter ipsam orationem ponitur, sed si tenetur erit propter necessitatem instantem, cui tenetur homo providere per haberet tunc aliquis contritionen, aut

Digitized by GOOSIC

actum charitatis, non peccaret ex eo, quod et Lessius fatentur ab illo, qui singunon oraret. lis festis, aut etiam dingulis diebus

QUI RECITAT HORAS CANONICAS QUOTIDIE AUT DIREUS FESTIS ASSISTIT MISSAE, SA TISTACIT SUFFICIENTER PRAECEPTIO ORA-TIONIS.

XLIV. Ratio sumitur ex D. Thoma in IV, dist. XV, quaest. IV, artic. I, quaestiunc. III, ubi inquit, quod : " Omnibus etiam, qui Ecclesiae ministerio non funguntur, videtur ab Ecclesia determinatum tempus orandi statutum esse, cum ex canone statuto teneantur diebus festis divinis officiis interesse." Sic D. Thomas. Unde recte infertur, quod adimplendo hoc praeceptum Ecclesiae sufficienter adimpletur praeceptum divinum de oratione. Patet consequentia, quia quando praeceptum Ecclesiae determinat tempus adimplendi aliquod praeceptum divinum, si adimpletur praeceptum Ecclesiae, satisfacimus etiam divino, ut patet in praecepto de audienda missa, de communicando in paschate, de confitendo semel in anno : qui enim adimplet has prascepta, satisfacit prascepto divino de confitendo, communicando, etc. ergo similiter id dicendum est de oratione ob eamdem causam. Ita etiam sentit magister Torres loco citato.

XLV. Unde nescio quid in mentem venerit Suarez, lib. VII de oratione, capite XXX, mumero XII, qui phnit differentiam inter alia praecepta Ecclesiae, et praeceptum orandi, quod hoc nom imponitur ab Ecclesia ad determinandum tempus obligationis praecepti divini, prout datur ipsis privatis personis, quia communiter ab omnibus assiganantur alia tempora, quibus obligat hoc praeceptum extra tempus audiendi missam. Sed hoc est negare propositionem D. Thomae sine causa, et probatio illa futilis est, quia alia tempore, quae assitnantur ab auctoribus, quibus obligat praecontum orationis, vel sunt tempora, quae obligant propter aliquam necessitatem oreurrentem (de quo modo non agimus, sed loquimur de praecepto dato propter insam orationem) vel illa tempora includuntur a fortiori in tempore audiendi missam, aut recitandi horas, quia si ex vi praecepti divini homo obligatur, ut per unum, aut alterum emnsem non (prastermittat orationem, ut inse Suarez

et Lessius fatentur ab illo, qui singulis festis, aut etiam dingulis diebus vere, et proprie emerceat orationem, etiam ut persona privata, quid amplius quaeritur? Neque enim praedeptum divimum obligat nisi ut aliquendo oretur. Si ergo quis orat, et frequentius quam in mense, cur non satisfacit?

XEVI. Sed inquires guibus temporibus teneatur homo orate propter neccesitates occurrentes, vel proprias, vel proximorum, et quae necessitas judicetur ad hoc obligare, respondetur, guod quia subvenire necessitatious potius pertinet ad virtutem charitatis, aut misericordiae, ideo ut teneatur homo per orationem necessitatibus succurrere, talis exigitur necessitas, quae prudenter intelligatur vostulare speciale Dei auxilium, et recursum ad ipsum. It quanto plus necessitas, aut periculum cessit, tanto nos amplius tenemur ad orationem, quod intelligitur de necessitate spirituali, aut eorum quae ad spiritualia ordinantur, quia haec solum possunt postulari, ut dicetur infra.

XLVII. In particulari autem descendendo, tenetur homo orare quando urget gravis aligua tentatio, quae de facili expelli non potest aliis remediis, maximum enim remedium est oratio, juxta illud : Orate, ne intretis in tentationem : in hoc conveniunt omnes doctores: secundo, tenentur orare in evidenti, aut magno periculo mortis, ita "essius et Torres : tertio, quando tenetur praeparare se ad gratiam, ut quando quis ministrare, aut suscipere debet sacramentum, ita Lessius ubi supra : sed id negat Suarez ne tot obligationes facile multiplicentur, sufficit enim guod homo curet convertere se ad Deum, etiansi non oret formaliter : guarto, tenetur ad orationem, quae sit gratiarum actio, quoties aliquod insigne beneficium a Deo recepit : quinto, propter necessitatem proximorum. Sicut enim per alias eleemosyhas corporales tenetur homo subvenire necessitatibus corooralibus, quando aliquis est in extrema, aut gravi necessitate, sic quando urget alique gravis necessitas spiritualis, cui alio remedio de facili subvenire non potest (si enim alia remedia supersint, non urget necessitar pro isto determinate) orationibus adjuvare debemus. Aud pres-

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS III.

sertim est verum de necessitatibus communibus, ut si instat electio summi pontificis, celegratio concilii, aut imminet grave schisma, aut belleum. Sic sumitur ex D. Thoma in quarto sententiarum supra citato, et a magistro Torres, asseritur, Suarez et Lessio, et Navarro.

XLVIII. Caeterum hoc praeceptum orationis pro communibus necessitatibus magis obligat superiores, et praepositos communitatis, ut ipsei procurent fieri orationes, quam privatas personas quibus non incumbit cura reipublicae. Unde si superiores curent, ut oblationes fiant, et communitas ipsa ex magna parte orationi insistat, excusabitur particularis aliquis, quia satisfacit per orationem aliorum. Si quis autem advertat non ita curari necessitatem publicam, nec fieri communiter orationes pro illa, tunc ipse obligabitur ad orandum, quia obligatur curere de bono communi et ejus perículo, quando aò aliis id non curatur. Et pari ratione id judicandum est de necessitatibus privatis, quandiu enim illis non subvenitur per alios, nec per alia remedia, tunc solum determinate tenetur homo orare pro illis.

#### QUID DE ANIMABUS PURGATORII.

XLIX. Quas scimus esse in magna necessitate, tenebiturne aliquis ex praecepto orare pro illis? Non est facilis resolutio, neque ab auctoribus attingitur. Crediderim tamen, quod si quis sciret aliquem in particulari graviter indigere in purgatorio nostris orationibus, ex praecepto obligari ad orandum pro ipso, quia generale praeceptum est ut graviter egenti eleemosynam tribuamus, vel corporalem, vel spiritualem. Loquendo autem de generalibus necessitatibus purgatorii, non videtur aliquis peccare in particulari, si omitat orare pro ipsis quia applizantur istis necessitatibus generalibus genera-

lis oratio, et suffragia Ecclesiae, et sacrificia et eorum opera et orationes, qui quotidie orant pro defunctis, praeterquam quod homo non tenetur subvenire animabus purgatorii determinate per orationes; sed vel per orationes, vel per alia pietatis opera, quae sint suffragia ipsarum. Quod si haec opera non possit facere tunc tenebitur ad orationes, juxta resolutionem positam.

L. In omnibus casibus, quibus homo obligatur ad orationem ut homo peccet contra illam, necesse est quod advertat ad obligationem suam advertentia formali, vel virtuali. Et similiter ouod non sit alius modus subveniendi illi necessitati nisi per orationem, alias censebitur omissio involuntaria. Quandocumque autem omittit peccando contra illam, duplicem malitian habet illud neccatum, scilicet contra charitatem, aut misericordiam, qua tenetur subvenire peoximo, et contra religionem, quia supposita illa necessitate, non sola misericordia, sed etiam religo obligat ad actum suum. Sicut supposita necessitate fidei, non sola fides, sed etiam fortitudo obligat ad martyrium ( quod tamen solum probabile censet Suarez.) Et quando urget tentatio aliqua contra aliquam virtutem, verbi grația contra castitatem, vel fidem, si omittit quis orare, quando aliud remedium non suppetit, peccat contra castitatem, si tentationi cedat, et contra religionem, quia non orat : sufficit tamen in confessione explicare peccatum consensus in tentatione, quia hoc ipso manet explicata negligentia, seuomissio adhibendi media ad resistendum.

Digitized by Google

### ARTICULUS IV.

## Utrum solus Deus debeat orari ?

I. Praesens articulus est quasi appendix praecedentis, cum enim determinaverit sanctus doctor, orationem esse actum religionis, quae solum terminatur ad Deum, restat explicare quomodo soli Deo por-auctore rerum petatur : hoc enim modo rigatur oratio; vel si possit ad aliam personam dirigi, et hoc est quod S. Thomas quaerit in titulo. quatuor conclusiones. Prima. Ad solum Deum dirigitur oratio tamouam per ipsum implenda : secunda : Sanctis, sive Angelis, sive hominibus exhibemus orationem, seu orationes, ut intercessoribus, et impetrantibus id quod petimus : tertia in solutione ad secundum : Beati cognoscunt petitiones nostras, Deo manifestante illas in Verbo : quarta in solutione ad tertium : Ad animas purgatorii non dirigimus orationes nostras, nec petimus ab eis suf-verbo solvit hanc difficultatem dicens, fragia, bene tamen ea petimus a vivis.

Primam conclusionem probat <sup>5</sup>. Thomas in corpore articuli tali ratione : Omnes orationes nostrae, ordinari (777) debent ad gratiam, et gioriam consequendam; sed hanc solus Deus dare potest, juxta illud Psalm, LXXXIII : Gratian, et gloriam dabit Dominus : ergo orationes nostrae solum per Deum possunt impleri, et consequenter soli Deo porrigendae sunt, ut per ipsum adimplendae.

II. De bonitate consequentiae, et de veritate minoris mullum est dubium. Major vero propositio dubitationem habet, quomodo intelligendum sit, quod orationes nostrae solum ordinari debent ad gratiam, et gloriam consequendam cum multa possimus petere a Deo honeste, etiam non ordinando illa ad gratiam et gloriam, sed ad aliquam commoditatem naturalem consentaneam rationi. Neque in hoc assignatur a D. Thoma adaequata causa, cur solus Deus orari debeat, quia orationes pertinere ad Deum, non fundatur ex parte rerum, quaein peccato mortali, non esse actum relipostulantur per orationem, sed ex modo, quo pendent, et provenire possunt a Deo: nam easidem res possumus petere a Deo. et ab hominibus : a Deo ut a primo auctore omnium rerum; ab hominibus vero, ut a cau-quod bene potest peccator orare per ausis particularibus a quibus aliquae res

particulariter pendent. Igitut sine ordine ad gratian et glorian adhuc salvatur, quod solus Deus debeat orari, dummodo id, quod petitur tamquam a supermo Ino etiam si solus Deus orari potest. res aliquae ordinentur ad gratiam, et Ix articulo habes gloriam, adhuc possumus eas petere ab homine etsi gratiam, et gloriam dare non possit; sicut quando quis studet propter obtinendum beneficium, non repugnat petere auxilium ad studendum, etiam ab illo, qui beneficium dare non potest : male ergo reducitur tota ratio quare solus Deus orari debeat, ad hoc quod solus ipse dare potest gratiam et gloriam.

> III. Cajetanus in hoc articulo unico quod S. Thomas loquitur per se de oratione fidelium, id est, de oratione, quam faciunt fideles, in quantum fideles, quia fideles non petit aliquid a Deo ordinate, nisi ordinando illud ad finem suvernaturalem. Si enim petat aliquid non curando, an expediat, vel non expediat ad finem supernaturalem, talis oratio est communis fidèli et infideli, et per se loquendo non est simpliciter actus religionis, quia non simpliciter colit Deum, qui solum virtutibus colitur, et his, quae ad ipsum ordinantur; et multo minus si petat aliquid contrarium fini supernaturali, ut homidicium, adulterium etc. Relinquitur ergo quod solum est decens fideli, ut fidelis est, petere ea, quae ordinantur ad gratiam et gloriem, hoc enim peculiare est fideli, ut distinguitur ab infideli.

IV. At vero pater Suarez libro primo de oratione, capite IX, mumero VII rejicit expositionem Cajetani dicens, quod Cajetamus sentit orationem omnem factam gionis, quia non ordinatur ad finer charitatis; quae autem ex religione, et fide procedit, ordinari ad gratiam et gloriam. Hoc autem impugnat ipse ex eo, zilium divimum, etiamsi non habeat ha-

Digitized by

**T()()** 

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS IV.

vitum religionis infusae, qui solus est in habentibus gratiam : sicut patet, quando neccator netit a Deo gratiam, et remissionen peccatorum, potest etiam dari verus actus orationis, etiam si non ordinetur ex intentione orantis ad gloriam, cula iste finis est intrinsecus orationi, nec dat illi speciem essentialem. Ac denique; quia in ordine orationis naturalis, et acquisitae datur proprius, et peculiaris modus orandi Deum sine (778)ordine ad finem supernaturalem, petendo scilicet aliquid ab eo, ut a supremo auctore reum, quo pacto non potest peti ab aligua creatura: ergo adhuc non salvat Cajetanus adaequatam rationem, quare solus Deus orari debet.

V. Dicit ergo inse Suarez, quod ratio D. Thomae potest intelligi uno ex tribus modis. Primo, per ly gratiam intelligendo quodcumque beneficium Dei alias non debitum, sive naturale, sive supernaturale sit; hoc enim solus Deus potest dare simpliciter loquendo, id est, tamquam prima causa rerum. Sed hoc non est ad mentem D. Thomae, probat enim Deum solum dare gratiam ex illo Pselmo : Gratiam et <u>glorian dabit Dominu</u>s, ubi sermo est de gratia supernaturali. Secundo dicit, quod D. Thomas non curavit reddere rationem adaecuatam suae conclusionis, sed cuasi a proportione, quod sicut gratia à dolo Deo dari potest, ita cuodvis bonum a solo Deo dari notest, et singulari modo, quo Deus est primus auctor omnis boni, sicut est spiritualis auctor gratiae, Sed hoc est succumbere difficultati, et infirmstr, non replicare rationem D. Thomae. Tertio dicit, quod loguitur senctus doctor de oratione christiani divinae promissionis haec autem promissio non est facta nisi orationi petenti gratiam eg gloriam, et ideo qui aliter petit, efficaciter non petit; et e contra qui petit innixus promissioni divinae, petere debet propter gloriam, etiamsi de illa non co-Sed haec explicatio incidit in gitet. sensum Cajetani non quem Suarez fingit, sed quem posuit Cajetanus; neque enim dimit Cajetanus orationem factam a peccatore extra charitatem non esse actum religionis, sed quod ille, qui petit non curendo en expediat ad finem ultimum, non petit ut fidelis, sed est oratio communis fideli et infideli, neque ex se est actus religionis religione christiana, quia non est bene ordinatus. Idem est autom effi-

can oratio, atque bene ordinata, nulla enim bona oratio fraudatur desiderio suo, dicente Apostolo Jacobo in sua canonica, cap. IV : <u>Petitis, et non accipitis, eo ouod male petatis</u>. Si ergo non male petatur, sed sicut petit bona, et ordinata oratio, semper accipiet; idem est ergo orationem esse ordinatam, et esse efficacem; et ita si ad hoc, quod sit efficar, requirit Suarez ouod petat gratiam et glorien, cur non ut sit ordinata, sicut requirit Cajetarus?

VI, Igitur mens doctoris sencti sicut ipse se emplicat in IV, dist. XV, quaest. IV, art. V fundatur in doctrina D. Augustini, epistola CXXI, cap. IV, ubi dicit, solum-nos posse petere a Deo vitam beatam. Verba D. Augustini sunt : "Quoniam permovet te, quod ait Apostolus, quia oremus sicut oportet nescinus, et timuisti ne magis tibi obsit, non sicut oportet orare quam non prare, quod sic itaque breviter dici potest : Ora beatam vitam, hanc enim habere omnes homines volunt; guia ergo aliud te oportet orare nisi id, quod cupiunt et boni et mali, sed ad quod perveniunt nonfisi boni." It capite XII ostendens, quod nos solum possumus orare, quod continetur in oratione Dominica, sic ait : " Quisquis id dict, quod ad istam evangelicem precem pertinere non possit, etiam si non illicite orat, canaliter orat, quod nescio quemadmodum non dicetur illicite, quandoquidem Spiritu renatos non nisi spiritualiter decet orare : " et infra : " Liberum est aliis, atque aliis verbis eadem tamen (id est, contenta in oratione Dominica) in orando dicere, sed non debet esse liberum alia dicere." Quare liquet and Augustimum materiam, quam licite petimus (779) in oratione solum esse id, guod. continetur in oratione Dominica; omnia autem, quaelibet petuntur, aut sunt gratia et gloria, aut ordinata ad gratiam et gloriam. Assumpsit ergo S. homas pro antecedente doctrinam hanc Augustini, quia non licet nobis alia petere nisi ea, quae continentur in oratione Dominica secundum institutionem, et pracceptum Christi. guod totum pertinet ad grariam et gloriam. Ex quo optime intulit, quod solus Deus debeat orari, quia solue Deus dare potest gratiam et gloriam, et ea, quae ad illam ordinantur, prout subsunt tali ordinationi.

7-77%-770

VII. Ex qua doctrina facile apparet, quomodo ratio D. Thomae effican sit, et guomodo non possimus petere eliquid a Deo, guod non sit ordinatum ad gratiam et gloriam. Licet enim non ordinetur ex intentione petentis, si tamen conformamus intentionem nostram cum eo, quod Christus instituit, et praecepit orare in oratione Dominica, semper intendimus id, quod sive sit gratia vel gloria, etc. ordinatur ad gratiam et gloriam, licet de illa non cogitemus. Si vero intentionem nostram non conformamus institutioni Christi male petimus, licet res ordinatas ad gratiam et gloriam, non tamen prout sic ordinatas, sed prout respiciunt alium finem petamus, nisi forte petamus ea ab hominibus, aut ab intercessoribus, ut dicitur in secunda conclusione. Praetorea guando dicitur, quod adaequata ratio guare solus Deus debeat orari, non est, quia ab ipso solum debemus petere gratiam et gloriam, sed quia solum possumus a Deo petere aliquid, ut a supremo auctore rerum, respondetur quod licet nemo possit orari, ut supremus auctor, nisi solus Deus, tamen non pro omnibus, quorum Deus est auctor, possumus ipsum rogare, sed solum pro his, quae determinavit Christus in oratione Dominica. Nam ad entitatem peccati concurrit Deus, ut supremus auctor totius entis, et ad multa mala poenge, quae infligit hominibus, et temen non pos- tur. sumus illa petere a Deo. Ut ergo D. Thomas prudenter procederet, non debuit probare conclusionem suam ex eo solum, quod Deus est supremus auctor rerum, et solum. ut talis orari potest; sed etiam determinare materiam, ged etiam determinare materiam, quae solum peti potest a Deo, et ostendere illam a solo Deo dari posse.

VIII. Denique S. Thomas ostendebat in eo solum orari posse Deum, in quo ipse solus adimplet ea, quae petimus, ita quod reliqui, quos orare possumus, solum se habent, ut intercessores; hoc autem non habet verum nisi respectu gratiae et gloriae; in his enim, qua e naturalia sunt, etiam extra Deum invenientur gliquae causae, quae non solum sunt intercedentes, sed ctiam vere adimplentes, et facientes ea. Id ergo in quo solus Deus est dator, et reliqui omnes intercessores, solum est gratia et cloria, et res spirituales ad illam ordinatae.

IX. Alia levior difficultas proponitur a Suarez circa conclusionem, et rationem

D. Thomae, quia gratia et gloria datur ab omnibus personis divinis, et tamen est consuetudo Icclesiae, saepo dirigere orationes ad unam tantum personam, ut in litaniis, et in pluribus collec-Sed hoc parvi momenti est, et botis. ne expeditur a Suarez; habet enim locum in quacumque re, quam petere possiumis, Juidquid enim fiet ad extra, indivise fit ab omnitus Personis. Certum est ergo. ouod Ecclesia iose dicit in pracfatione Trinitatis : " Ut in Personis proprietas, et in essentia unitas, et in majes-tate adoretur acqualitas." Quando ergo oramus, vol adoramus Deum, totum hoc, et (780) Personas, et essentiam respicimus, ut causam adimpletionis orationum nostrarum, specialiter tamen mentionem facimus alicujus Personae, guasi ad ipsam orantes, vel propter commemorationem alicujus Seneficii, sicut in Filio respicimus incarnationem, et officium mediatoris; in Spiritu sancto rationem doni; in Patre missionem Filii et Spiritus sancti, et secundum has rationes commemoranus specialiter Personas; vel quia Patri convenit esse principium omnium Personarum, ideo ipsi potius appropriatur oratio, quam oliis, quia in ipso aliae Personae intelligune Et ideo Christus docuit nos orare ad Patrem in nomine suo, et ita Ecclesia petit per Christum, quae est doctrina S. Thomae in IV, dist. XV, quaest . IV, art. V, quaestiunc. III ad primum.

X. Secundam conclusionom, scilicet sanctos posse orari, ut intercessores ad obtinendum, guod petimus probat S. Thomas in argumento Sed contra ex illo Job V : Voca, si quis est, qui tibi respondeat, et ad alicuem sanctorum vonver-Qui locus exerte loguitur de otere. ratione ad sanctos, et sic exponitur a B. Gregorio, lib. V moralium, cap. XXX, in corpore articuli. Probat S. Thomas camdem conclusionem explicando priu s, quomodo oremus ad santtos, videlicet ut eorum precibus, et meritis orationes nostrae reddantur efficaces; hoc enim valde conforme est rationi, ut qui potit aliquid adhibeat intercessores ad obtinondum efficacius, quod petit; qui autem possunt esse intercessores apud Doun nisi sancti ? Probat deinde ex illo Apocal. VIII : Ascendit funus incensorum de orationibus sanctorum de menu

<u>Angeli Coran Deo</u> :ubi vides orationes sanctorum per manum <u>Angeli</u>, quasi per intercescorem offerri Deo. Denique id probat S. Thomas ex usu Ecclesiae, quae a sanctis petit, ut orent pro nobis. Unde cum is sit universalis usus, et Ecclesia universaliter errare non possit, manet firmum, et cerum sanctos posse orari.

XI. Caeterum haeretici, negue Ecclesiae acquiescunt, neque rationi, et ideo vehementer conclusionem istam destruere conantur. Est autem anticuissima haerosis haec, cum extet apud D. Hieronymum confutatio erroris Vigilantii, gui asserebat mortuos non orare pro nobis, ex quo inferebatur, neque eos orari posse a nobis. Postea alli aperte negaverunt sanctos esse invocandos, ut Cathari Patarenli, Waldenses, et Wiclefistae. Denique nostri temporis haeretici tamouam filii viperarum, impleverunt mensuram patrum suorum, imo et vicerunt illos addentes praevaricationem. Docent enim non solum esse inutile invocare sanctos sed etiam esse impium, quia contrariatur officio mediatoris, qui est <sup>O</sup>hristus; ita <sup>C</sup>alvimus, Lutherus, mologia confessionis ugustanae, qui ctiam addunt, quod si sencti orant, eostamen non orare pro isto. aut illo in speciali, sed pro "cclesia electorum in genere.

XXI. Praecipua haereticorum fundamenta ad tria, aut quatuor reducuntur. Primum, quia non extat in Scriptura sacra mandatum aut exemplum, aut permissio de invocatione sanctorum. Similiter neque constat sanctos aceepisse a Deo officium patrocinandi, nec id pertinet ad eorum meritum, quia pro meritis hujus vitae sufficientem remunerationem acceperunt; in coelo autem non amplius merentur. Et guod in risum vertunt haeretici, guod unum sanctum faciamus advocatum pro peste alium pro dolore dentium, alium pro dolore gutturis, etc. Item, quia invocando sanctos tribuinus eis cultum religionum, qualis est actus orationis faciendo illos patronos (781) apud Peus per se ipsum nos audiat. Unde dicit 5. Ambrosius in primo capite ad Romanos;: " Ad Deum promerendum, suffragatore non est opus, sed mente devota." Et D. Chryssostomus homilia de profectu evangelii, tomo tertio: " Non opus, inquit est tibi patronis apud Deum, neque multo discursu, ut blandiare aliis, sed solus licet sis, matronoque

careas, et per teipsum Deum precedis, omnino tamen voti compos eirs."

XIII. Praeterea, quia injuriam facimus mediatori, nam ut dicitur I ad Timoth. II : Unus est mediator Dei, et homimum Christus Jesus : ergo facere sanctos mediatores, et intercessores est in injuriam Christi. Unde dicit Augustinus libro secundo contra Parmeniamum, cap. VIII : " Si esset mediator paulus, essent utique et caeteri coapostoli ejus, ac sic multi mediatores essent, neque ipsius Pauli constaret ratio, qua dixerat : Unus Deus, unus mediator, etc." Et Theodoretus super illa verba D. Fauli ad Colossens. II : Nemo vos seducat, volens in humilitate angelorum, et religione, etc. Sic ait Synodus quoque quae convenit Laodiceae, quae est Phrygiae metropolis, lege prohibuit ne precarentur Angelos. Addit Oalvinus decretum Concilii Carthaginiensis III, cap. XXIII, uvi dicitur : " Oum ad altare assistitur semper ad Patrem dirigatur oratio." It quo colligit haereticus, prohiberi in eo Concilio ne publice in altari invocertur sancti, et ne mysterium coenae (sic ipse vocat missam) profanoretur in invocatione mortuorum.

XIV. Ultimum fundamentum est, quia sancti non possunt cognoscere ea, quae apud nos aguntur, et consequenter neque orationes nostras; dicitur enim Job. XIV : Sive fuerint filii ejus nobiles, sive ignobiles non intelligent : Et Eccles. IX : Mortui nihil noverunt amplius : et Isaiae LXIII : Abraham nescivit nos, et Israel ignofavit nos. Ex quibus locis'et aliis probat S. Augustimus libro de cura pro mortuis, cap. XIII, mortuos, etiam sanctas, ignorare, quae aguntur apud nos : " "uia alias, inquit, iose visitaretur, et consolaretur a matre sua, neque est probabile, quod sit facta vita feliciore crudelio or."

XV. Constans nihilominus est, et secundum fidem certa conclusio S. Thomae, dediciturque eisdem probationibus, quibus a doctore sancto, scilicet ex Scriptura, et usu Ecclesiae, per Concilia et sanctos patres approbato. Breviter, ex Scriptura sic deduci potest, quia saepe invenitur in sacris litteris sanc-1<u>30-</u>

tos homines, et Angelos intercedere, et orare pro nobis : ergo ipsos rogare possumus, ut intereessores, et suffragatores. Patet conseguentia, quia frustra ipsi orarent pro nobis si nescirent necessitates nostras : si ergo sciunt ipsas, et sunt intercessores, possumus ad eos dirigere intentionem nostram, ut nos adjuvent. Antecedens constat ex multis locis Cripturae, dicitur enim II Macchabaeorum ultimo de Jeremia propheta, qui multas ante annis obierat : Hic est qui multum o-Oui loco haeretici nil rat pro populo. aliud respondent, quam negare auctoritatem illius libri, sed ille admittitur a Concilio Carthaghiensi III, a Nicaeno, Tridentino et aliis. Item I Betr, II : Dabo operam, et frequenter habere vos post obitum meum, ut horum memoriam faciatis.

XVI. De sanctis Angelis, quod orent pro nobis, patet Tobiae XII, ubi dixit Angelus Raphael : Igo obtuli orationem tuam Domino : item Zachar. I : Et respondit Angelus Domini, et dixit : Domine exercituum, usquequo tu non misereberis Jerusatem, et urbium Judae, quibus iratus es ? Denique constat same poni sanctos (782) Mortuos, ut eorum meritis Deus placabilis reddatur, ut Exod. XXXII : Recordare Abraham, et Isaac, et Israel servorum tuorum : Daniel III : Neque auferas misericordiam tuam a nobis propter Abrahan dilectum tuum, et Isaac servum tuum, et Israel sanctum tuum : et Ps. CXXX I: Propter David servum tuum non avertas faciem Christi tui : ubi non solum interponitur pactum, quod fecerat Deus ad illos (ut ponit Calvinus) sed etiam petitur aliqua gratia, et beneficium per illorum intercessionem. Nam in Daniele petchatur misericordia : Non auferas misericordiam propter Abraham, etc. Et in loco Exodi Moyses netebat, ut dimitteretur populo peccatum, quod utique gratia erat, non justitia. Unde optime dixit D. Augustinus quaestione CXLIX in Exodo : " Admonemur cum merita nostra nos gravant, ne diligemur a Deo, relevari nos apud eum il. lorum meritis posse, quod Deus diligit. Idem habet Theodoretus quaest. LXVII in Exodo, et Chrystetomus homilia XLII in Venesi.

XVII. Ex Conciliis habetur haec veritas : in Concilio Chalcedonensi act. XI, ubi dicitur : "Flavianus post mortem vi-

vit martyr, oret pro nobis : " et in VII Synodo generali act. VI : " Oum timore omnia agamus postulantes intercessiones incontaminatae Deiparae, item sanctorum Angelorum et sanctorum omnium : " denigue in Concilio Tridentino sessione XXV, in principio determinatur impie sentire eos, qui negant senctos invocandos esse, aut pro hominibus etiam singulis orare, aut adversari honori mediatoris. Usus etian Ecclesiae, quem S. Thomas adductit ex litaniis antiquissimus est, nam in Concilio Aurelianensi primo tempore Hormisdae papae inducuntur litaniae, et habetur de consecratione, dist. III, capite Rogationes. Pro Hispania etiam ponuntur litaniae idibus decembris per tres dies in Concilio Toletano V, cap. I, et in Toletano VI, cap. II.

XVIII. Denique ratio manifesta est, quia sancti in hac vita possunt orare pro aliis, ut patet Job XLII : Job serfus meus orabit pro vobis, faciem ejus suscipiam. Et Apostolus saepissime in suis epistolis petit orationes fidelium, ut ad Ephesios VI, ad Colossesses IV? II ad Thessalonicenses III, et denique Jacobi V dicitur: <u>Orate pro invi-</u> <u>cem ut salvemini</u> : ergo etiam post mortem sancti possunt orare pro nobis. Quo argumento tuitur D. Hieronymus contra Vigilantium. Et consequentia patet, quia nec post mortem deest illis efficacia, cum sint magis conjuncti Deo; neque cognitio nostrarum orationum, quia sciunt illes Deo revelante, sicut etiam alia multa, quae illis manifestantur in gloria ut ostendit D. Thomas conclusione tertia : ergo nulla est causa, cur negetur eos pro nobis intercedere.

#### BOLVUNTUR ARGUMENTA.

XIX. Ad argumenta haeroticorum facile respondetur. Ad prinum, constat ex dictis inveniri in Scriptura, et usu Ecclesiae exemplum invocationes sanctorum; constat etiam eos accepisse a Deo dignitatem intercedenci eo ipso, quo facti sunt amici, et familiares Dei. Neque enim ut aliquis possit orare pro altero requiritur amplius, quam familiaritas amicitiae ad illum a quo petit; et hoc etiam pertinet ad sanctorum meri-

Digitized by GOOGLE

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS IV.

-137-782

tum; quando enim meruerunt Deo conjungi, et amici Dei esse per charitatem, et gra- non directe et primerio, sed ex quadam tiam consummatam, merierunt quoque ex con-redundantia, quendo cogitamus sanztos, sequenti posse orare pro nobis sicut ami- ut Dei ministros, et ut nobis repraesencus ad amicum. Quod vero irrident haeretici, unum sanctum orari oro una (783) necessitate, et alium pro alia, respondetur id non esse mirum, cum Deus soleat aliquem sanctum facere magis clarum in una virtute, quam in alia, et aliquam gratiam uni tribuere, et non alteri. It ideo egregie dicit D. Augustinus, epistola CXXXVII : " Numquid non Africa sanctorum martyrum corporibus plena est, et tamen nunquam hic scimus talia miracula fieri: sicut enim Apostolus dicit, non omnes sancti habent curationem doni; neque omnes habent dijudicationem spirituum, ita necue in omnibus memoriis sanctorum ista fieri voluit ille, qui dividit propria unicuique prout vult." Sic D. Augustinus.

XX. Ad secundum fundamentum haereticorum respondetur cum S. Thoma hic ad primum, quod solum colitur latria ille, ad quep oramus, ut ad auctorem gratiae et gloriae, quam petimus non vero quem ad-hibemus solum ut intercessorem. Quae solutio ab haereticis despicitur putantes, quod solum possumus sanctis tribuere honorem civilem, si vero sacrum, et religiosum exhibeamus colere eos est latria : unde et nobis objiciunt, quod Beatissimam Virginem deam appellamus. Caeterum longe differt, cultum aliquem, et orationem aliquam esse sacram et religiosam, ut dis-dine a civili; debetur ergo illis honor tinguitur a civili, et esse sacram, ut di-altior civili, et inferior divino, et cit cultum latriae. Quae acouivocatio ut tollatur, adverte quod cultus religiosus tripliciter sumitur. Uno modo stricte prout procedit a virtute religionis, et directe tendit ad Deum, et sic soli Deo exhiberi potest, quia ratione dixit Hieronymus libro primo contra Vigilantium : ui martyrem adoravit ? " Et tamen ipse se explicat dicens : "Quis hominem fecit deum ?" Quasi negans sanctis adorationem divinam. It S. Augustinus epistola XLIV: " He te hoc lateat, et in sacrilegia convivia imprudentem trahat, scias enim in Christianis catholicis nullum coli mortuorum." Qui tamen statim se exponit addenspolitur, eisdem servi ejus oblectentur, " Mihil denique, ut numen adorari, quod sit factum, et condictum a Deo." Negat ergo cultum mortuis sanctis temquam mumini, id est, tamouam divinitati.

XXI. Secundo modo, cultus religiosus

sumitur pro eo, qui procedit a religione, tantes Deum ; sic enim non repugnat eos scundario honorari per latriam propter ministerium, et repræsentationem. Qua ratione dixit S. Thomas quaestione praccedenti, articulo secundo nos habere actum devotionis ad sanctos, non qui terminetur in illis, sed qui transeat ad Deum. Et Ambrosius ermone primo de sanctis : " Quisquis honorat martyres, honorat et Christum. " Eieronymus epistola LIII : " Honoremus servos ut honor eorum redundet ad Dominum, qui dixit : " "ui vos suscipit me suscipit." It sic probabile est posse elici a virtute religionis, et latriae cultum erga senctos propter repraesentationem ministerii, quasi secundario, quanvis in prexi non sit consulendum propter periculum labendi in adorationem directam latriae, et immediate ad ipsos terminatan, sicut tradunt theologi III P. quaest. XXXV, art. V cum D. Thoma ibidem.

XXII. Tertio modo cultus dicitur religiosus et sacer, non quia fit a virtute latriae, sed quia fit supra modum civilem, id est, exhibetur personis conjunctis Deo, et supra humanam conversationem constitutis. Talis enim cultus non potest esse civilis, quia personae quibus ex hibetur, sunt in superiori ortalis elicitur a dulia; quia tamen imperatur (784) immediate a latria propter conjunctionem sanctorum ad Deum, dicitur devotio ad sanctos, vel oratio procedere a religione, non immediate, sed imperative. Quo sensu accipi potest id, quod dicit S. Thomas subra de devotione ad sanctos. Et telem cultum religiosum, qui excedat civilem agnovit D. Ambrosius sermone primo de sanctis citato : " In celebritate, inquit, martyrum practermissis omnibus saeculi activus reddamus illis honorificentiam." et D. Damascemus libro IV de fide : " Quibus rebus Deus quapropter humnis, et canticis spiritualibus sanctos colimus : " et Cyrillus H erosolymitanus catechesi ouinta mystagogica : "In sacrificio incruento mentionem facimus prophetarum. Apostolorum, et martyrum, ut Deus rationibus illorum,

al 70-

et deprecationibus suscipiat preces nostras." Unde patet quod licet colamus sanctos cultu sacro non tamen divino, neque etiam Beatissimam Virginem; quin potius S. Thomas et omnes theologi loco citato ex tertia parte illi negant latriam, neque a catholicis habetur pro dea. Verum est, quod D. Nazianzenus in tragoedia de Christo patiente, in fine, dixit de 3. Virgine, quod : " Est acternitatis pallio. ornata, ut dea habita, et senectae expers. Non tamen loguitur de vera divinitate, sed de participata; et ideo ponit illam particulam ut. Qua ratione etiam D. Thomas dixit super Psalmum XLIV, quod : " B. Virgo est deaurata divinitate, non quod sit Deus, sed quod sit mater Dei :" et Christus Dominus dixit Joan. X : Si illos divi deos, ad quos sermo Dei factus quod maxime convenit B. Virgini, est, in qua sermo, et Verbum caro factum est,

XXIII. Ad locum D. Ambrosii quem posuimus in fundamento haereticorum, respondetur logui Ambrosium de suffragatore ex parte Dei, quia non est opus suffragatore, qui intimet Deo, et cognitionem excitet de nostra necessitate, unde dicit : "Ad Deum promerendum( quem utique nihil latet) suffragatore non est opus." Loquendo autem de suffragatore requisito ex parte nostri ipse Ambrosius in libro de viduis, ultra medium dicit : " Non erubescamus eos, id est, martyres intercessores nostrae infirmitatis adhibere." Eodem modo inteligitur locus Chrysostomi, quod non est opus patronis, quantum est ex parte Dei, quasi Deus pauperes non audiat, sed aliis committat illorum negotia, ut solet fieri anud principes terrae. Non tamen negat opus esse patronis, quantum est ex parte nostrae necessitatis, et infirmitatis. Vel Chrysostomus arguit eos qui solum fidunt in alienis orationibus, et nolunt per se ipsos orare, qui sensus habetur ab ipso Chrysostomo hom. V in Mat-Non igitur, inquit, quasi oscitheeum: tantes, et desides ex aliorum meritis pendeamus, habet enim vim pro nobis, et guidem maximam orationes sanctorum, sed tunc profecto cum nos quoque ad ipsun per peenitentian postulanus." Sic D. Chrysostomus.

XXIV. Ad tertium respondetor, sanctos, non adhiberi ut mediatores eo modo, quia ut dicit S. Thomas III parte, quaestione XXVI, articulo primo sacerdotes, et pro-

phetae antiqui festamenti mediatores fuerunt inter Deum, et homines minstee rialiter, et dispositive, in quantum praefigurabant ve um, et principalem mediatorem, qui est Christus : sacerdotes vero novi testamenti dici possunt mediatores, quatenus sunt ministri principalis mediatoris, si ergo esse mediatores dispositive, et ministerialiter non obstat unitati mediatoris Christi. It eadem ratione (785) sanctis, et Angelis convenit ratio mediatoris, ut fatetur ibidem sanctus doctor solutione ad secundum an Dr. Dionysio capite IV de divinis nominibus. Et eandem colutionem docuit optime Cyrillus Alexandrinus XII thesaur. cap. X, ubi illud "postoli. Umus mediator Dei, et hominum, etc. exponit de uno mediatore substan-tialiter, et naturaliter : "liter, inquit, quomodo unum mediatorem- Christum Paulus dixisset, multi enim sancti mediationis officio usi sunt." Ad locum D. Augustini respondetur negare Augustinum Paulo officium, principalis mediatoris, non ministerialis. Qua ratione etiam libro IV de civitate Dei, capite XV, negat Angelos esse mediatoros; ex eo enim quod Paulus aliorum orationes postulabat, ut pro eo intercederent, colligit D. Augustinus ipsum non esse mediatorem, quod quidem optime concludit de supremo mediatore, quia hic tantum est unus, ille videlicet (ut ibi-dem dicit D. Augustinus) pro quo mullu ullus . 8658 interpellat, et inse pro omnibus let A autem mediatorem ministerialiter, ם. per modum intercedentis non negat ) Pidegustimus Peulo sicut neque illis : talalibus, quorum orationes Paulus nos bat.

XXV. Sed urget Calvinus : Si ille est t1verus mediator ex sententia D. Augus Re ni pro quo mullus interpellat, et i terpro omnibus : ergo cum modosancti in cedant pro omnibus, qui se eis conmendant, et pro sanctis mulhus intercedat cum sint in gloria, habebunt officium mediatoris eo modo quo Ohristus. Respondetur magnam esse disparitatem, quia pro Christo nullus intercedit, neque orando pro se, neque orando pro aliis, neque modo, neque antequam esset in coelo : sancti vero, quando erant in hac vita, indigebant mediatore ad orandum pro se, et modo in coelo indigent mediatore Christo ad orandum pro aliis, juxpa illud Joannis XVI : <u>Si quid petieritis</u> <u>Patrem in nomine meo dabit vobis</u> : unde non sunt supremi mediatores.

XXVI. Ad locum Theodoreti respondetur, ipsum logui de adoratione, latriae exhibita Angelis, hac enim prohibita fuit in illo Concilio Laodiceno, dicitur enim capite XXXV : " Non oportet adire et Angelos nominare : si quis inventus fuerit huic idololatriae vacans anathema.sit. quoniam derelinguens Dominum nostrum Jesum Christum accessit ad idola." Sic Concilium, (si tamen verum est ibi logui de Angelis, nam in alia editione, et in e-pitome Conciliorum non legitur Angelos, sed adire ad Angelos) ubi manifeste loquitur de cultu exhibito per modum latriae, quia aliqui dixerunt Angelos esse factores mundi, et quasi minores deos, et per nos reconciliari Deo, quod docuit Simon magus, ut refert Epiphanius haeresi XXI, et contra hoc loquitur Paulus ad Collossenses II, quando dicit : Memo vos seducat volens in humilitate, et religione Angelorum, qua non vidit ambulans, et non tenens caput ex quo totum corpus. etc. ubi D. Paulus non prohibet cultum Angelis debitum, cum constet Apocalypse ultimo Joannem cecidisse ut adoraret ante pedes Angeli, sed reprobat positionem eorum, qui existimabant nos reconciliari Deo per Angelos, et non per Christum, hoc enim sonat illud verbum non tenens caput, et ita exponit hunc locum D. Pauli Chrysostomus homilia VII in epistola ad Collossenses, OEcumenius et Theophylactus ibidem. Videtur etiam D. Thomas lect. IV super illud caput II ad Collossenses, ubi satis ad litteram Apostoli illud : In religione Angelorum, interpretatur in cultu legis veteris, quae ordinata est per Angelos in manu mediatoris, ut dicitur ad Galatas tertio. (786)

XXVII. Ad decretum Concilii Carthaginiensis III respondetur ibi solum dici, quod ad Deum debet dirigioratio, quod verissimum est, ut hic docet D. Thomas : non tamen negatur, quod ad sanctos, ut ad ministros, et intercessores mimus principaliter oratio dirigatur : ad litteram tamen id, quod dotet Concilium, id est, quod usque hodie servatur in Ecclesia, quod fere in omnibus collectis, et orationibus ad Personam Patris dirigitur oratio, et terminatur per Personam Filii, hoc enim sonat illud terbum Concilii,: Semper ad Patrem dirigatur oratio, id est, quod orationes fiant designando Personam Patris.

XXVIII. Ad ultimum respondetur illa loca ad summum concludere, quod mortui ex naturali eorum dispositione non cognoscunt orationes, et necessitates nostras; non tamen ex revelatione Dei, vel Angelorum, cum legatus II Macchab. ultimo Jeremiam multum orasse pro populo et consequenter cognovisse necessitatem ejus; locus ergo Job intelligitur de mortuis ex naturali eorum statu, non tamen de animabus beatis; has enim perpresse excipit S. Gregorius exponens illum locum XII moralium, cap. XIII, Ecclesiastes IX? quod mortui in quantum mortui nihil cognoscunt amplius; secus vero prout habent vitam acternae lucis. Ad locum Isaiae dicitur, quod Abraham nescivit nos, quantum est ex vi status sui naturalis, non tamen ex speciali Dei rovelatione, vel melius dicitur nescire. hoc est non approbare, nec diligere ut filios, sed potius reticere, jurta illud Matthaei XXV : Amen dico vobis. nes-<u>cio vos</u>.

XXIX. Ad D. Augustinum respondet S. Thomas I par. quaest. XCVIII, art.VIII ipsum in illo loco dubitative loqui, et disputando non determinando quanvis de fognitione orationum nostrarum, ut pro nobis sancti intercedant D. Augustimus non dubitaverit, sed eodem libro de cura pro mortuis, cap. XV et XVI late ostendit, quomodo sancti nostris necessitatibus opitulentur, unde dicit ibi, quod : " Per divinam potentiam martyres vivorum rebus intersunt, quoniam defuncti per naturam propriam defuncti per naturam peopriam vivorum rebus interesse non possunt."

QUOMODO SANCTI COGNOSCANT ORATIONES NOSTRAS DUAS AD IPSOS DIRIGIMUS.

XXX. Circa tertiam conclusionem S. Thomae difficile semper fuit explicare modum, quo sancti cognoscant nostras orationes, et nobis opitulentur, ita ut D. Augustinus loco citato capite XVI dixerit : "Res ista altior, et obstructior est, quam a me valeat perscrutari." Ut autem breviter tota difficul-

tas resolvatur, distinguenda est duplex cognitio in animabus sanctis, altera naturalis; altera supernaturalis : et de naturali quidem non est hic difficultas, quanvis aliqui existimaverint animas, aut ex narratione Angelorum frequenter ad nos venientium, aut ex ipsarum animarum discursu ad nos, orationes nostras cognoscere. Quod quidem licet de aliquibus orationibus vocalibus verificari posset, tamen nec de omnibus potest, quia ut ostenditur I part. quaest. LXXXIX, art. VIII anima separata naturali cognitione non potest cognoscere, quae apud nos aguntur : et de pure mentalibus constat non posse cognosci naturaliter nisi a solo Deo, juxta illud II Paralip. VI : Tu solus nosti corda filiorun hominum. Et quanvis per locutionem unius Angeli, vel animae ad alterum manifestentur cogitationes cordis, tamen (787) quandiu sumus in hac vita, naturaliter loguendo, non possumus logui animae separatae, alias posset animae existenti in inferno, aut in limbo innotescere nostra cogitatio, si vellemus illi manifestare, quod nullus admittit. Recurrendum est ergo ad cognitionem supernaturalem, quae fit per revelationem Dei : revelatio autem supernaturalis facta alicui particulari (ut omittamus eam, quae fit per fidelem, quia haec immediate fit communitati Ecclesiae, et non particulari) solum est duplex, alte ra corun, quae cognoscuntur in Verbo per ipsam formalem visionem beatam, et dicitur cognitio matutina; altera eorum, quae revelantur extra Verbum in proprio genere, et dicitur cognitio vespertina.

XXXI. It has adhic sumitur dupliciter, nam quaedam est quasi debita, et consecuta ex vi status beatifici, et visionis divinae, aut saltem derivatur a visione superioris beati, qui ea, quae cognoscit melius quam inferior, potest illi manifestare, qua ratione ponitur a D. Thoma in Angelis illuminatio, et in IV, dist. XLIX, quaest. II, art. V ad ultimum dicit sanctus doctor, quod anima Christi Domini post diem judicii illuminabit beatos omnes de his, quae pertinent ad scientiam visionis Dei, quae ipse videt in Verbo, et sic exponit illud Apocal. XX : Et lucerna ejus est Agmus, et talem revelationem vocavit Cajetamus III p. quaest. X, art. II visionem beatam causaliter, non formaliter. Alia

revelatio est, quae non habet connexionem, nec consequitur ex vi visionis beatae, sed fit eo modo, quo prophetis fiebat revelatio prophetica; et hoc ultimo modo censet D. Augustimus libro de cura pro mortuis, capite XV martyres cognoscere orationes, aut necessitates nostras.

XXII. Caeterum D. Thomas hic ex sententia D. Gregorii XII moralium, cap. XIII, expresse ponit, quod orationes nostras sancti cognoscunt in Verbo, et III p. quaest. X, art. II, ponit generalem regulam, quod nulli beato deest, quin cognoscat in Verbo ormia quae ad ipsum spectant : et expressius in IV, distinct. LV. guaest. III, art. V dicit, guod licet inferiores beati de quibusdam edoceantur, et illuminentur a superioribus, tamen quilibet beatus ea videt in essentia divina, quae ad ipsum pertinent et quia ad gloriam, et statum beatorum pertinet succurrere eis, qui petunt ab illis auxilium, deducit sanctus doctor, quod in Verbo cognoscunt orationes, et devotiones hominum, qui ad eorum auxilium confugiunt. Existimo autem neque S. Augustimum esse aliemum ab hac sententia, quando assertive loquitur, et non dubitative, nam in libro IX confessionum, cap. III, loguens de amico quodem defuncto sic dicit : "Jam non apponit aurem ad os meum, sed spirituale os ad fontem tuum, et bibit quantum potest sapientiam pro aviditate sua sine fine, felix, nec sic eum arbitror inebriari ex ea, ut obliviscatur mei, cum tu Domine, quem petat ille,, nostri sis memor," quae est eadem prorsus ratio, quae apud D. Gregorium loco citato et in quarto dialogorum habetur : "Quid est, quod ibi nesciant ubi scientem omnia sciunt ?"

XXXIII. Solum obstant duo contra hanc resolutionem S. Thomae. Primum est, quia si orationes videntur in Verbo non possunt videri successive, cum illa visio, utpote mensurata aeternitate in nullo admittat successionem, ut demonstrat D. Thomas in I part. quaest. XII, art. X. Dicere autem quod a principio beatitudinis quilibet beatus videt omnes orationes, quae ad ipsum effundentur successu temporis falsum est; tum, quia de Angelis detorminat (788) S. Thomas I part. quaest. LVII, art. V, quod successive cognoverunt mysteria gratiae quae aliquo modo ad eorum statum pertimebant; DISPUTATIO XXI. ARTICULUS IV.

tum, quia, ut objicit Cajetanus III part. quaest. X, art. II, Angeli custodes non vident a principio omnia, quae pertinent ad eos, qui suae curae committuntur, ut patet ex pugna duorum Angelorum Daniel. X, fundata in nescientia divinae voluntatis circa eos, quos custodiebant, ut emponit sanctus doctor I part. quaest. CXIII, art. VIII; tum, quia idem S. Thomas dicit I part. quaest. XII, art. VIII ad quartum, quod cognoscere singularia facta, et cogitata non est de perfectione intellectus, nec cognoscere illa, quae nondum sunt, et sic non oportet, quod videantur in essentia divina; denique, quia alias non repugnaret aliquem beatum modo videre in Verbo diem judicii, quia videre potest aliquam orationem, quae sibi in tali die fundetur, consequens est contra id, quod dicitur Matth. X : De die illa nemo scit, neque Angeli in coelo, neque Filius, etc.

XXIV. Secundum quod obstat est, quia beatus quanto perfectius videt Verbum, tento plura in eo videt, ut dicit S. Thomas III part. quaest. X, art. II : ergo qui plures orationes videt, perfectius videt Deum. Si ergo accipiantur duo sancti aequalis meriti, et quibus detur acquale lumen gloriae, tamen ad unum fundantur plures orationes, quam ad alium, ille ad quem pertinent plures orationes, videbit plura in Verbo, et consequenter perfectius videbit, cum tamen sit aequalis luminis, ac proinde non possit aliunde ille ad quem non pertinent tot orationes in aliis rebus videre Deum perfectius, nisi ponamus esse acqualis luminis.

XXXV. Ad primum multiplex est, et varia doctorum solutio, omnes tamen reducuntur ad tres. Prima Ferrariensis III contra gentiles, capite L, ubi probabiliter admittit quod orationes, quae successive funduntur ad beatum, successive quoque cognoscuntur ab eadem numero visione, qua videtur essentia divina. Sed haec est improbabilis ut constat ex D. Thoma loco citato I part. quaest. XII, art. X. Secunda est, quod ea, quae successive pertinent ad statum beati, cognoscuntur ab aliis per novas revelationes factas extra Verbum, causatas tamen, et debitas ex vi status beatifici, licet ea, quae usque ad instans mortis

pertinebant ad beatum, videantur in verbo. Hanc sequitur Cajetanus II<sup>I</sup> part. quaest. X, art. II. Et licet in hoc articulo ponat beatos videre formaliter in Verbo orationes quantum ad substantiam, tamen aliques circumstantias orationum, puta an sint implendae, an expediat illas petere, etc. dicit, quod novis illuminationibus cognoscuntur extra Verbum. Et idem videtur sequi magister Bagnez I part. quaest. XII, art. X.

-1//-

786 - 769

XXXVI. Haec solutio ut probabilis admittitur a doctoribus; est tamen in duobus contra D. Thomam. Primo, quia sanctus doctor locis supra citatis ex tertia parte, et quarto sententiarun expresse ponit beatos videre in Verbo ea, quae ad proprium statum pertinent, inter quae mumerat orationes, ut diximus : quod si ponamus orationes non videri in Verbo, non est cur ponenus videri in eo ea, quae in hoc mundo pertinent ad statum Secundo, ista solutio est conbeatum. tra D. Thomam, quia illuminationes, et revelationes extra Verbum semper derivantur ad inferiores mediantions superioribus, quod ita infallibile vult esse D. Thomas, ut minguam in hoc dispensationem admittat, ut patet I part. quaest. CVI, art. III, et quaest. CXII, (789) art. II. Et de revelatione prophetiae dicit, quod derivatur ad homines mediantibus Angelis quantum ad manifestationem rerum, et objectorum, quamvis non quantum ad luminis infusionem, quod a solo Deo derivatur, sicut fides, ut patet infra quaest. CLXXII, art. II : revelatio autem de orationibus, quae fiunt ad aliquem beatum, non potest fieri mediantibus Angelis superioribus, alias prius cognosceret orationem meam superior Angelus, quam beatus, ad quem illem dirigo, quod est inconveniens : ergo vel dicendum est, quod orationes nor cognoscuntur per revelationem extra Verbum, vel quod illae revelationes non fiunt mediantibus Angelis, sed immediate a Deo cuilibet beato, quod est contra ordinem a Deo positum, ut inferiores accipiant revelationes per superiores.

XXXVII. Quare tertia solutio eligenda est, quod orationes videntur in Verbo a beatis a principio suae beatitudinis, et non successive, quia hoc est contra naturam visionis beatificae.

Et ad impugnationes dicitur, quod Angeli cognoverunt ab initio suae beatitudinis mysteria gratiae, et incarnationis quantum ad substantiam, seu quantum ad id quod ad corum statum pertinebat : quantum vero ad particulares circumstantias, et alia, quae ad eorum statum non pertinebant successu temporis per revelationes superiorum cognoverunt : et hoc est, quod dicit D. Thomas prima parte, quaest. LVII, art. V, quod per visionem beatam cognoscunt mysteria gratiae, non quidem omnia, neque acqualiter omnes, sed secundum quod Deus voluit eis revelare, ita tamen quod superiores Angeli plura mysteria, et altiora in ipsa Dei visione cognoscunt, quae inferioribus manifestant cos illuminando, et horum mysteriorum (scilicet, quae a superioribus manifestantur, non quae in Verbo videntur ab inferioribus) quaedam a principio creationis cognoverunt, quaedam vero postmodum, secundum quod eorum officiis congruit, edocentur. It ibidem ad primum, et quaestione CVI, art. IV ad secundum ait, quod etiam inferiores Angeli cognoverunt mysterium incarnationis, quantum ad substantiam, sed non ita plene quoad omnes circumstantias, sicut superiores.

XXXVIII. Ad id quod dicitur de Angelis custodibus, respondetur aliud esse id, quod pertinet ad statum Angeli, vel beati; aliud quod pertinet ad officium : ad statum enim pertinet id, quod est do cujuscumque dignitate, aut merito, et quidquid ad ipsum dirigitur, et fit proprium ejus, et ideo quidquid ad Angelos dirigitur, scilicet orationes a principio suae beatitudinis cognoscunt. Ad officium vero Angelorum pertinet id, quod ratione ministerii, quod exhiberent Deo in gubernatione mundi eis convenit; hoc sutem non est necesse, quod a principio suae beatitudinis cognoscant, sed secundum quod recipiunt ordinationes Dei, sic cognoscunt ministeria, ad quae mittuntur, et ita non pertinet ad ipsos scire omnia, quae spectant ad eos, quos custodiunt, sed ea sibi revelantur, secundum quod congruit ministerio, ad quod mittuntur. Et quia aliguando consulunt divinam voluntatem de rebus contrariis, existimando aliquid expedire contra id, quod aliud existimat, ratione hujus inter eos dicitur esse pugna spiritualis, ut docet

S. Thomas I part. quaest. CXIII, art. VIII.

XXXIX. Quod vero opponebatur ex D Thoma, quod cognoscere singularia non est de perfectione intellectus, intelligi debet de perfectione intellectus speculativi, non practici, quia practicus versatur circa singularia, ut constat 2-2, quaestione XLVII (790) art. III, et alibi saepe. Vel dicendum, quod cognoscere singula non est de perfectione intellectus quasi substantiali et primaria, bene tamen accidentali et secundaria, et pertinente ad proprium statum, quia haec intelligi non possunt nisi singularia intelligantur. Et ideo D. Thomas III part. quaest. X, art. II posuit, quod quilibet beatus videt in essentia divina ea, quae pertinent ad statum suum, quod mullo modo negavit loco citato primae partis; quod autem ultimo opponitur beatum posse scire diem judicii, quod contradicit illi loco Matth. XXIV, negatur ista sequela, quia licet ad beatum pertineat scire ea, quee sunt status sui in illa dis, non tamen propter hoc debet scire illum diem esse ultimum diem mundi, posset enim ultra esse alius dies, in quo nihil ad statum talis beati pertineat; et ideo semper manebit incertus circa diem judicii deter-Vel secundum alios, quos refert minate. Cabrera III part. quaest. X, art. II, disput. III, mum. OXXI dici potest, quod non est inconveniens aliqua, quae pertinent ad statum beati ex rationabili causa divinae providentiae illi occultari. et in hoc posse numerari ea, quae concermunt statui beati quoad diem judicii.

XL. Ad secundum argumentum respondetur illum esse magis beatum, qui plura in Deo videt quasi intensive et formaliter, non autem quasi materialiter et extensive. Et dicinus ea videri formaliter, et intensive, quae videntur ex efficacia luminis, quod quanto magis penotrat divinam essentiam, tanto plures rationes in ea intelligit. Ha vero dicuntur videri materialiter, et quasi extensive, quae videntur rationes alicujus conditionis, seu status tenentis se ex parte subjecti videntis; quia enim status beatificus est omnium bonorum aggregatione perfectus, ex vi illius debet beatus scire ea, quae ad se perti-

Digitized by GOOGLE

nent, et quae naturaliter scire desiderat circa se, et hoc ei revelatur in ipsa essentia divina, quasi voluntaria revelatione Dei, non ex e fficacia luminis. Ideo enim essentia divina dicitur speculum voluntarium, quia manifestat ea, quae vult; et ideo stat bene, quod quilibet etiam minimus beatus videat in Verbo excellentissimum effectum Dei, qui est mysterium incarnationis, quia id pertinet ad statum redemptorum a Christo; et tamen si ex vi, et efficacia luminis posset penetrare divinam essentiam ita perfecte, quod perfectissimum effectum videret, requireret excellentissimam beatitudinem. Igitur ea quae videntur in essentia divina ex voluntaria manifestatione Dei, quia id exigit status beati, non facit aliquem magis beatum, et ita per hoc quod aliquis videat plures orationes, vel plura, quae pertinent ad proprium statum, non ideo est magis beatus, sed extensive, et quasi materialiter, et ratione subjecti, non formaliter ex vi luminis. Videatur Cabrera loco citato, numero XCI, et sequentibus.

XLI. De quarta conclusione D. Thomae non est cur immoremur hic; sed breviter dicimus, quod licet aliqui auctores admittant posse nos orationes fundere ad animas purgatorii, quia id videtur passim fieri a fidelious, et quia possunt orationes nostras per Angelos cognoscere, et Deum pro nobis implorare, quia petitio non fundatur in dignitate petentis, sed in misericordia Dei, qua ratione possum petere a peccatore ut oret pro me; tamen stat solidum fundamentum D. Thomae, quod quia illae animae non fruuntur visione Dei, non convenit eis per se, et ratione status cognoscere orationes nostras. It quod Angeli illis eas manifestent nullo modo constat, (791) quia non permittitur illis animabus, ut cognoscant ex revelatione Angelorum, nisi ea, quae divina justitia juxta mensuram poenae illis concedit. Unde per se loquendo ratione illius status, qui est status poenalis, non convenit illis omnes rationes cognoscere, nec semper familiariter conversari cum Angelis, orationes autem mentales neque ex narratione Angelorum cognoscere possunt, seu ex sola revelatione Dei, quam non constat semper fieri illis, nisi id aliquando exigat divina justitia : peccato-

res autem vivi possunt audire a nobis orationes, quas petimus. Denique usus fidelium ad hoc dumtaxat probare potest, non ut animae purgatorii pro illo statu acceptent orationes nostras, sed pro illo, quem habebunt post purgationem, tunc enim verisimile est (ut ait Suarez) manifestari eis in Verbo orationes quae ad ipsos fusae sunt, quia pertinuerunt ad eas, aut etiam modo Deus intuitu illarum nos juvat. Hadem doctrina extenditur ad patres, qui fuerunt in limbo per se loquendo, et ratione status, licet ex alíqua dispensatione Dei aliquando orationes, vel necessitates viventium eis manifestarentur ut orarent pro illis, sicut de Hieremia habetur II Macchabaeorum ultimo.

<u>-1,43</u> 790-7



## Articulus V.

# Quaenam res sint, quas possumus in orationes petere ?

I. Explicatis his, quae pertinent quasi ad formalem, et constitutivam rationem or ationis, scilicet, quod oratio sit actus pertinens ad intellectum, et in specie, seu motivo religionis et quod respiciat Deum per modum cultus, incipit S. Thomas explicare materiam, seu res, quas possumus petere a Deo, et quia per orationem exprimimus, et manifestamus desiderium nostrum, eadem est materia desiderata, et petita, et idem judicium ferendum est de eo, quod licite desideratur, et quod licite petitur. Desiderium autem, seu concupiscentia respicit duo, scilicet bomum cui appetit, et bonum quod appetit, concupisco enim bonum mihi vel alteri, et ideo distinguenda est res desiderata, et persona cui desideratur; ac proinde in petitione, in qua expriminus hoc desiderium, et est materia, seu res, quam petimus, et persona, pro qua petimus; utrumque ergo distinxit S. Thomas, nam in his duobus articulis inquisivit de rebus ipsis, quas petimus, vel licite petere possumus : in duobus vero sequentibus inquisivit de personis, pro quibus possumus, aut debenus petere : et denique in articulo nono utrumque explicavit, ut conjunctum in oratione Dominica.

II Circa materiam, quam possumus petere, in primis rejiciendum est malum culpas, quod nulla considerations habet rationem boni desiderabilis, ac proinde nec potest peti a Deo, et ideo de ipsis bonis, quomodo desiderari possint et peti, videndum est. Et pro clariori notitia distinguimus triplicem ordinem bonorum : quaedam sunt spiritualia, quae pertinent ad ordinem gratiae, et ad virtutes; quaedam vero sunt temporalia, ordinata tamen ad proprium, vel aliorum commodum, sicut divitiae, honores, valetudo, etc. Alia denique sunt, quae secum afferunt aliquod nocumentum, seu poenam sive pro se, sive pro aliis, et vocantur mala poenae, ut aegritudo, infortunia, etc. It quia bonum consurgit ex integra causa, et quod ex una parte est bonum, si apponatur aliqua mala circumstantia, aut conditio redditur malum, tota difficultas (792) in

istis bonis, seu in petenda materia consistit ut videamus, cum quibus conditionibus licite, et sine peccato desiderentur et petantur, et cum quibus non , quia semper regula illa salvanda est, quod eo ipso, quod aliquid redditur illicitum, non possumus illud petere, sicut nec desiderare.

III. Circa primum igitur genus bonorum, scilicet bona spiritualia, unum est certum, et aliud dubium. Certum est, quod bona spiritualia considerata secundum se, et quasi in generali, et quantum ad substantiam, ut sic dicam, sine ulla conditione peti possunt, et debent a Dec. Hoc determinat S. Thomas It constat ex mulin articulo guinto. tis orationibus, quibus in sacra Scriptura petuntur ista bona; et haec eadem expressius Dominus docuit in oratione Dominica nos petere; ibi enim continentur omnia petibilia. Unde dicit D. Augustimus sermone CLAXAII de tempore, haec oratio compendiosis verbis septem petitionibus omnes species orationis comprehendit; in illa autem oratione bona spiritualia petuntur absque ulla conditione. Dubium vero est, quando in particulari contrariatur voluntati divinae donatio, seu largitio alicujus boni spiritualis, aut quando in hobis potest esse occasio alicujus mali, verbi gratia superbias, ingratitudinis, aut majoris condemnationis, utrum possint tunc ista bona peti a Deo absolute; an vero cum aliqua conditione, aut limitatione.

IV. Et ut hoc magis in particulari manifestetur, potest esse dubium, an possimus petere determinate, et in particulari aliquem eximium gratiae, aut gloriae gradum, verbi gratia telem gratiam, qualem habuit D. Paulus, vel alii Apostoli. Et similiter, an possimus petere semper auxilium efficax ad omnes actus bonos, cum constet Daum saepe habere decretúm absolutum non dandi tale auxilium in particulari; an vero possimus aliquando petere suspensionem au xilii efficacis. Similiter auxilium sufficiens non est necesse quod petatur,

Digitized by GOOGLE

## DISPUTATIO XXI. ARTICULUS V.

quia Deus paratus est omnibus illud dare, et nemini negat; superflue ergo petitur. De his omnibus longam texit disputationem Suarez libro primo, capi te XX et XXI de oratione sed ; non est, quod in his multum morenur, quia fere ista pendent ex illa difficultate, quae tractatur 1-2, quaest. XIX, art. X, an homo in omnibus teneatur conformare voluntaten suam divinae voluntati.

V. Ad id ergo, quod primo dicitur, posse haec bona spiritualia aliquando esse occasionem mali in nobis, respondetur ex doctrina S. Thomae infra qu. LXXXVIII, art. IV ad secundum (quae est valde observanda pro casibus moralibus) quod periculum mali, seu peccati aliquendo nascitur ex ipso opere cuod facimus, aliguando ex hominis deficientia, et non ex ipso opere. Et quidem quando nascitur ex ipso opere, quia opus periculosum est, tunc non expedit illud facere, quia est occasio mali guasi proxima, sicut transire per pontem ruinosum ex ipso facto involvit periculum cadendi: et cohabitatio vel frequens familiaritas cum muliere est opus periculosum, et in universum quotiescumque ex ipso opere nascitur periculum peccandi, censenda est occasio proxima .peccati. Quando autem nascitur periculum ex deficientia hominis praecise. et non ex ipsa ratione operis, tunc non est propterea dimittendum, nec censenda est occasio promina, sed remota, sicut equitare non est periculosum, quan vis immineat periculum cadendi de equo, alias ab, omnibus bonis deberet homo cessare (793) ut ab audiendis confessionibus, et ab operibus studiosis, cuia per accidens possunt esse periculosa, unde dicitur Ecclesias. XI : Qui observat ventum non seminat, et qui considerat miles, nunquam metet : bona ergo spiritualia licet possent esse per accidens occasio ruinae ex deficientia hominis abutentis illis, non tamen id habent ex se, sed potius oppositum : et ideo semper desiderari, et peti debent.

VI. Ad secundum, an possimis petere determinate eximium gradum gloriae respondetur quod hoc potest peti dupliciter. Uno modo quantum ad tendentiam ad perfectissimum, et eximium gradum

gloriae, et cum tendamus ad illum per actus charitatis, et virtutum, heec perfectio seu tendentia, quantumcumque eximia, sine ullo termino postulanda est, unde et dicit Apostolus ad Philip. II : Oro ut charitas vestra magis, ac magis abundet : et Apocal. XXII : Qui justus est justificetur adhuc, et sanctus sanctificetur adhuc : alio modo potest desiderari eximius gradus gloriae, non ex parte tendentiae ad majorem gloriam, sed ex parte ipsius status, seu encellentiae, ad quam aliqui a Deo prae aliis praedestinati sunt, et hoc modo esset tenerarium petere a Deo excellentiam entraordinariam in genere gratiae aut gloriae, qualem habuit, verbi gratia B. Virgo, aut Apostoli quin potius, sicut Dominus docuit Eatth. X discipulis petentibus, ut unus sederet a dextris, et alius a sinistris, et respondit : <u>Nescitis quid</u> petatis, sic qui peteret a Deo absolute gloriam 3. Virginis, aut S. Petri, nesciret quid peteret, et esset temerarius praesumptor quanvis sub conditione desideraret illam gloriam, si esset possibile, nulla temeritas esset, et idem dicendum esset, si aliquis peteret a Deo aliquod extraordinarium genus gratiae, verbi gratia fieri sibi revelationes, aut patrare miracula, guando non conducunt ad bonum publicum, aut Ecclesiae.

VII. Ad tertium respondetur, quod possumus semper, et debemus petere a Deo auxilium efficax in ordine ad omnes actus virtutum, et munquam suspensionem ejus, qui enim peteret suspensionem ejus ad aliquem actum bonum, peteret determinate aliquid diminuens propriam perfectionem, et consequenter contra propriam salutem. Et licet Deus aliquando nolit dare auxilium efficax, tamen semper vult guod illud petamus, guia petitiones nostrae mensurandae, sunt cum voluntate Dei antecedente, seu voluntate signi, id est, per quam nobis significavit, quid debemus velle facere, et desiderare, non eutom cum illa voluntate ex qua efficaciter sequitur, quid de facto facienus, aut desideradimus; non enim quod de facto fit, sed quod debet fieri, est mensura nostrorum actuum. Et ita Christus Dominus instituit in oratione Dominica, ut somper peteremus liverationem a malo, et adventum regni ejus, quamvis secoe efficaciter discernat Deus, neque dare Digitized by GOOSIC

<u>-1<sup>1</sup>:6-</u> 79<sup>-</sup>-79<sup>1</sup>:-95

regnum, neque liberare a malo. Et ideo D. Thomas in articulo quinto ad secundum dicit, guod cum orando petimus aliqua, ouae ad nostram pertinent salutem, conformamus voluntatem nostram voluntati Dei, de qua dicitur I ad Timoth. II : Quod vult omnes homines salvos fieri, cuam constat esse voluntatem antecedentem, et non decretum efficax. It hujus ratio est, cuia aliud est non conformari voluntati divinae efficaci, etiam qua permittit nos cadere in peccatum, secundum quod talis voluntas procedit a Deo, aliud petere et desiderare ab ipso, ut talem voluntatem denegandi suzilium habeat erga nos, hoc enim petere non possumus nisi desiderando objectum (794) talis voluntatis. Conformeri vero possumus voluntati divinae, secundum guod ab eo procedit etiam si ejus objectum non demideremus; et ideo non regulatur voluntas nostra semper cum eo quod efficaciter Deus decernit, non guod ista voluntas in Deo mala sit, sed quod nos illius objectum velle non possumus, nisi ipsum peccetum velimus, quod Deus permittit per tale decretum : cum voluntate autem efficaci Dei ad bomum semper nos debemus conformare. De auxilio autem sufficienti constat semper posse peti, quia et si Deus sit paratus ex se dare illud, saepe tamen determinat dare mediante oratione, quanvis illud auxilium, quod antecedit orationem, et datur ut oremus, sub oratione non cadat.

VIII. Circa secundum genus bonorum, scilicat tomporelium, notandum est breviter, guod haec, et queecumque alia, quee ex se sunt indifferentia en adjunctis circumstantiis, et conditionibus in individuo possunt tripliciter modficari. Muacdam enim redduntur absolute mala, quaedam abcolute bona, quaedam periculosa. Absolute mala redduntur, si quis in ois, verbi gratia in divitiis constituat ultimum finem, aut ptopter malum finem illa velit; et tunc certum est, quod nullo modo licite desiderantur, aut petuntur : absolute vero redduntur bona quando considerantur ut adminicula beatitudinis, sic enim licet illa desiderare, ut ait D. Thomas articulo sexto; quia vero hoc ex sua praecisa natura non habent, sed potius indifferentiam, ut absolute, et sine conditione possint peti, considerandum est ad quem effectum per se considerantur, si onim solum important sustentationem, et consorvationem naturae juxta

deversos status hominum, sic nullam habent indifferentiam, sed bonitatem, et sic absolute possunt peti sine aliqua conditione; sic enim petimus quotidie in oratione Dominima absolute : <u>Panem</u> <u>nostrum quotidianum, etc.</u> et Proverb. XXX : <u>Tribue tantum victui meo necessaria</u>, et hoc pacto **Ecclesia** orat pro temporalibus.

IX. Si vero considerentur bona temporalia, secundum quod subsunt moderationi nostrae, et possumus ea dene, vel male expendere ultra conservationem, et sustentationem naturae, tunc non licet absolute ea petere, etiam in mediocri quantitate, sed sub conditione aliqua formaliter, aut virtueliter, que ordinar tur ad boatitudinem. Et ratio est, quia licet bona temporalia mediocria non multum periculum habeant contra salutem, adhuc tamen cx se sunt indifferentia ad bonum, et malum usum : ergo quamdiu manent sub ista indifferentia, et non trahuntur ad bonum finam, non licct absolute illa petere in individuo, cuia nec desiderarc possumus ca, quae sunt indifferentia nisi sub ordine sa bonum finem, alias daretur actus indifferens in exercitio, et secundum quod exit a volu: tate modo humano, quod est impossibile. Ficut ergo non possumus desiderare illa quandiu sunt indifferentia, sic noque peterc, sed solum ut trahuntur ad aliguam conditionem boni finis, quod ost non petere illa absolute, ut temporalia sunt, sed ut honesto fini subsunt.

🖾. Sunt autem bona ista temporalia periculosa, guando sunt ninia, vel superflua respectu naturae, vel status, quem decenter homo conservare debet, et sic desiderari non possunt absolute nec poti, quia sunt occasio proxima miltorum malorum, et nimii affectus ad res temporales, juxta illud I ad Thimoth. VI: Qui volunt divites dieri incidunt in te: tationem, et in laqueum diaboli, et in desideria multa et nociva, et inutilia. (795) Et in hoc distinguitur superfluitas horum bonorum ab excellentia bonorum spiritualium, quia bona spiritualia, quantumvis grandia, non sunt ex se cause ruinae, sed potius causa salutis, et solum per accidens ex hominum abusu possunt esse occasio mali, superflua autem temporalie ex objecto suo sunt tractive ad malum : unde nisi ad talem finem, vel sub tali conditione ordinentur, quoi DISPUTATIO XXI. ARTICULUS V.

respectu illius non maneant superflua sed utilia, peccatum erit illa desiderare, aut petere, saltem propter periculum, cui homo se exponit, pertinebitque illud peccatum, vel ad avaritiam, si superfluae divitiaa petantur; vel ad intemperantiam, si wuperfluae voluntates; vel ad ambitionem si superflui honores eritque mortale peccatum, si in illis desiderandis. aut petendis ponatur finis ultimus, aut desiderentur cum transgressione vel periculo promine transgressionis alicujus praecenti, alias erit veniale ex genere suo; ex fine autem operantis reducetur ad illam speciem peccati, ad quam pertinuerit talis finis.

XI. Solum potest esse dubitatio, quia per orationem semper debemus petere a Deo aliquid gratuitum, seu gratuite concedendum. Unde D. Agugustimus, et alii patres contra Pelatium aiunt nos indigere gratia Dei ad bona opera, quia petimus illa a Dep ; sed bona temporalia non dantur ex gratia, sed ex generali concursu Dei per causas naturales : non ergo possunt cadere sub oratione : sicut si aliquis peteret a Deo, ut cras oriretur sol.

XII. Respondetur bona temporalia saope posse peti ut gratuita, et non ut ex infallibili, aut solo generali concursu Primo, quando aliquid temporale danda. petitur, quod non misi miraculose dari potest, verbi gratia salus pro infirmo desperato, aut vita pro mortuo, etc. quia operari miracula est supra totum ordinem naturae : secundo, quando petuntur ista bona cum subordinatione formali, vel virtuali ad finem supernaturalem, quia licet talia bona temporalia fiant a Deo mediantibus cansis naturalibus, quantum ad eorum substantiam, tamen quantum ad illum modum, et ordinationem ad finem supernaturelem secundum auxilium ordinis supernaturalis preestari debent, et sic petuntur ordinarie ab Ecclesia : tertio, quando petuntur ista bona, ut pendent ex speciali providentia Dei, etiam intra ordi nem naturae, et non ex solo concursu generali. Sunt enim res aliquae, quae ita infallibiliter eveniunt, guod non requiritur ad ea nisi generalis providentia, sicut quod cras sol oriatur, ita quod non potest oppositum hujus contingere sine miraculo : et ista nullo modo peti possunt. Alia sunt, quae intra naturalem ordinem non habent infallibilem eventum, sed pos-

sunt a diversis causis impediri, et sine miraculo potest alterum illorum contingere: et circa haec potest peti a Deo specialis protectio, aut cura, etiam citra miratulum, quia ut sit miraculum, debet excedere ordinem omnium causarum naturalium : ut autem ex speciali cura Dei, ut auctor est naturae, proveniat, sufficit, guod Deus ita specialiter causas disponat, ut licet oppositum deberet, aut posset contingere, propter orationes tamen ita specialiter dirigantur causae, ut non contingent. It hoc gratuitum est, et indebitum intra ordinem naturae, quia posset oppositum contingere, et consequenter postulari potest, at non contingat; optime ergo patres intulerunt contra Pelagium, quod si pro aliqua re oramus Deum, illa debet esse gratuita, vel in ordine supernaturali, vel naturali (796)

XIII. Circa tertium genus temporalium, scilicet de malis poenae, breviter respondetur, quod mela poenae, vel possumus petere pro aliis, vel pro nobis; pro aliis quando, et quomodo liceat dicemus circa articulum octavum; pro nobis vero licet ea aliquando desiderare, et petere, guando scilicet deservire potest alicui fini honesto, alias non, verbi gratia licet desiderare egestatem, persecutiones, dolores, etc. at illis mereamur, vel ut illis auferatur a nobis occasio peccandi. Et eadem ratione notest ouis desiderare morten, aut accritudinem, sicut D. Peulus desiderabat dissolvi, et esse cum Christo, et Job desiderabat sibi mortem, aut mala. Et denique, quia potest quis petere, ut purgentur hic peccata sua per lobores, et opera poenalia. Munquam tamen licet nobis inferre mortem, aut aegritudinem, aut mutilationem propter quencumque finem; aliud enim est desiderare ista mala nobis propter aliquem finem virtutis; aliud non solum ea desiderare, sed etiam procurare, et velle nobis .ipsis ea inferre : hoc secundum non licet, quia nos non sumus domini corporis, aut vitae nostrae, et ita non possumus pro libito agere contra nos; sustinere vero mala, si nobis accidant, pertinet ad perfectionem, et ad patientiam, et Si tamen sub hac ratione peti possunt. quis infirmum se sentiat ad sustinendum, non expedit ea petere, sed solum fortitudinem, et patientian contra suas infir-Digitized by GOOXIC mitates.

## ARTICULUS VI.

## Pro quibus personis possimus licite prare ?

I. Expedito eo, quod pertinet ad materian, duam possumus desiderare et petere a Deo licite, restat explicare, pro quidus personis personis possimus petere, et desiderare aliqua bona, et quia littera D. Thomae clara est, solum breviter distinguemus status personarum, pro quibus licet, vel non licet orare, Su-ononendum est autem, quod totum fundamentum, unde sumitur quae materia licite peti possit in oratione, est quod idem licet petere, cuod licet desiderare, quia petitio est expressio desiderii, quod formaliter semper intelligendum est, scilicet sub ea ratione, et modo, quo licet desiderare: desiderium autem nascitur ex amore, et ideo id quod possumus, aut debemus diligere, possumus, aut debemus petere. Sicut autem diligimus res ita et personas, ergo eo modo quo diligere possumus, aut debemus personam, possumus, aut debemus desiderare, vel petere pro illa, si talis persona sit indigens ea re, quam petimus pro illa, et in statu sit illam accipiendi.

II. Ut ergo breviter ista emplicemus, distinguendus est duplex status hominum. Primus eorum, qui sunt extra viem : socundus eorum, qui adhuc vivunt in hoc mundo. It in primo statu sunt tres ordines, scilicet beati, damnati, et in purgatorio eristentes; in secundo statu sunt etiam tres ordines, de quibus potest esse aliqua dubitatio, scilicet peccatores, praesertim publici, et obstinati, reprobi, et inimici.

III. De beatis dico primo : Pro illis non est orandum, sumendo orationem pro medio ad obtinendum aliquid illis, bene tamen ut ex oratione consequatur aliqua cloria, vel gaudium accidentale sanctis, sicut ex aliis operibus bonis, quae facimus. Haec conclusio elicitur ex capite. Cum Marthae, de celebratione missarum, S. Tertio loco, ubi inquit Innocentius III : " Cum sacrae (797) Scripturae dicat auctoritas, quod injuriam facit martyri, qui orat pro martyre, idem est ratione consimili de sanctis aliis sentiendum,

quia orationibus nostris non indigent, pro eo quod cum sint perfecte beati, omnia eis ad votum succedunt, sed nos potius corum orationibus indigenus, unde quod in plerisque orationibus continetur, prosit vel proficiat luic sancto, vel illi, talis oblatio ad glorian, et honorem ita debet intelligi, ut ad hoc prosit, quod magis, ac magis glorificetur a fidelibus, licet plerique reputent non indigmum senctorum gloriam usque ad judicium augmentari, et ideo Ecclesia interim reputet same posse augmentum glorificationis corum optari. # Ita pontifex, ubi hanc secundam opinionem, licet expresse non refutet, non tamen sequitur illam.

IV. Et certe id convincere videtur ratio pontificis, quia ad statum beatificum pertinet, ut omnia eis pro voto succedant : ergo contra statum illum est ut aliquid eis succedat dependenter a nostris orationisbus, et nobis id procurantibus, et obtinentibus pro sanctis: esset enim quaedam imperfectio, et indigentia talis status; quia tamen de orationibus nostris insi gaudent, et de his, quae nobis bene accidunt, possunt orationes nostree service sanctis, non ut medium ad guadium obtinendum, sed ut materia, et occasio unde gaudeant. Unde miror magistum Torres artic. VIII, disp. IV, ita suimet oblitum, ut cum diceret, quod gloria accidentalis, quae connexionem habet cum essentiali, debita est beatis ratione suorum meritorum, et consequenter non danda per preces aliorum, in fine disputationis dicit non esse improbabile nos posse a Deo postulare pro beatis consummationem suae gloriae per corporum resurrectionen, et accelerationem ejusdem resurrectionis. Quomodo haec duo cohaerent? Cum consummatio gloriae, et resurrectio maxime connexa sit cum gloria essentiali, et debita ratione suorum meritorum. Nec refert, quod arguit Suarez libro primo de oratione, cap. XIV, quod possumus gratias agere Deo pro gloria sanctorum, et desiderare eam, quam modo non habent: Digitized by **GOO** 

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS VI.

ergo et petere. Hoc, inpuam, non refert, quia etiam possumus orare. Aliud est enim per orationem aliquid obtinere, aliud de habita, vel obtenta gratias agere; et similiter desiderare possumus ipsis gloriam, sicut et ipsi sibi desiderant, non tamen ut indigentibus ad id obtinendum nostris orationibus, et licet sancti pro se orent, vel pro aliis, non tamen decet illum statum, ut nos aliquid obtineamus pro ipsis.

V. De damnatis, dico secundo : Non debemus orare pro ipsis ad aliquod bonum obtinendum. Est communis omnium theologorum. Et ratio est; tum, quia cum damnatis non habemus charitatem, ut estendit S. Thomas 2-2, quaestione XXV, articul. XI : et consequenter non possumus desiderare eis aliquod bonum, quod per orationes peti possit; tum, quia poena corum est acterna, neque in aliquo admittit misericordiam, ut diminui: possit, quia in inferno nulla est redemptio : esset autem nonnulla redemptio; si aliqua posset esse in tormentis remissio. Itaque nullum genus poenae in damnatis est temporale. nisi sit aliqua vicissitudo poenarum, juxta illud Job : Ad nimium calorem transeat ab aquis nimium. Wuem locum exponit Hieronymus super caput XXIV Job his verbis : " Forte in ipsa gehenna talis sensuum curciatus fiet illis, qui in ea torquebuntur, ut nunc quasi ignem ardentem sentiant, nun minus ardoris incendium, et poenalis commutatio, nunc (798) frigus sentientibus, munc calor sit, ut quasi de loco ad locum transitum existiment." Et D. Thomas suora istum locum Job intelligit illa duo, scilicet nivem, et calo-rem de poenis inferni : "Quia nulla, inquit, ibi erit temperies, sed a summo frigore transitur ad summum calorem, et consequenter una poena non remittet alteram." Et ita licet sit commutatio in poenis. nulla tamen est relevatio, et ita orationes nostrae non possunt cos juvare.

VI: Statim vero occurrebant plura facta sanctorum, qui videntur impetrasse damnatis, aut liberationem, aut poenae remissionem. Extat celebre factum D. Gregorii, cui ut refert. S. Koannis Damascemus in sermone de mortuis adjuvandis liberavit animam Trajani in inferno damnatam. Pro cujus historiae veritate videri potest apologia Ziapoli, et Durandi libro quarto revelationum S. Brigitae, capite XII. Re-

fert etiam idem Damascenus ibi, Calvariem quandam sacerdotis gentilis in inferno damnati dixisse S. Macario, tam se, guam alios damnatos juvari ejus orati-Item Prudentius carmine de noonibus. vo lumine paschali, expressis verbis dicit, in die baschae cessare poenas damnatorum. Et D. Augustinus in enchiridio, cap. CXII, disputans contra eos, qui putabana finiri poenas inferni inquit, quod etsi existimant, quod certis temporum intervallis corum poenae mitigentur, tamon etiam intelligi motest manere in illis ira Dei, hoc est, iesa demnatio.

VII. Casterum S. Thomas in IV, dist. XLV, quaest. II, art. II, dicit esse praesumptuosam, et sanctorum distis contratiam, et nulla auctoritate fultam, et irmationalem opinionem eorum, qui dicunt posse animas, vel poenas damnatorum relevari, aut minui, quia recepta ultima, et finali retributione, non restat alia mutatio facienda in poenis, manente enim culpa non potest ordinari a divina justitia, nisi per poenem. Unde cum culpa acterna sit, et nullo modo minuatur post hanc vitam in damnatis, impossibile est minui poenam, nisi mutetur ordo divinae justitiae, relinquendo aliquid inordinatum.

VIII. Unde illud factum D. Gregorii si verum fuit (multi enim id merito in dubium revocant, propterea quod Trajanus tamouam impurissimus notatur etiam ab auctoribus gentilibus vel ad miraculum, et extraordinariam dispensationem Dei referendum est suspendentis poenas Trajani usque ad diem judicii, vel dicendum non fuisse simpliciter damnatum, sed longo tempore detentum, et precibus D. Gregorii resuscitatum, ut in hac vita consequentur remissionem peccatorum. Sic S. Thomas ibi ad ouintum. Similiter de illo sacerdote gentili respondet sanctus doctor ibi ad guartum, quod guadium, seu juvamen illud damnatorum non erat verum, sed phantasticum, scilicet ut mutuo se viderent, sicut daemones dicuntur gaudere de hoc quod homines tentando vincunt, quorum tamen poena nullatenus diminuitur. Dictum autem Prudentii accipiendum est per hyperbolem more poetico, vel intelligendum de his, qui sunt in purgatorio, qui miltoties a sanctis vatribus nomine dam-Digitized by

707.708

## <u>-150-</u> 798-799-800

natorum solent intelligi, ut S. Thomas advertit loco citato ad secundum. Ad Augustimum dicitur ipsum non admittere mitigationem poenatum in damnatis, sed dicere, quod dato hoc quod aliqualiter mitigarentur certis intervallis temporum, adhuc concedi deberet, quod ipza damnatio manet in illis, et non finitur. Quae doctrina verissima est, neque illa conditionalis aliquid ponit in esse.

IX. De his qui sunt in purgatorio, (799)dico tertio : Licite, et sancte pro eis potest orari, conclusio haec non indiget alia probatione quam quotidianus usus universalis Ecclesiae, et supposita doctrina catholica, quae purgatorium admittit, ut patet ex Concilio Tridentino sessione XXV, in principio, sequitur evidenter rogandum esse pro his, qui ibi detinentur, unde dicitur II Macchab. Sancta et selubris est cogitatio pro defunctis Quam auctoritatem ita horexorare etc. rent haeretici, ut propter illam negent illum librum esse canonicum : sed hoc est destruere ipsam regulam fidei, et idea non oportet immorari : et si quando patres dicunt, post hanc vitam millum posse pro alio orare, intelligendum est quantum ad remissionem peccati mortalis.

X. De peccatoribus viatoribus dico quarto : Pro quocumque viatore, quantumlibet sit obstinatus, et gravissimus peccator orare possumus. Pro excommunicatis tamen non possumus oratione publica, bene tamen privata. Prima pars constat ex ipso usu Ecclesiae, quae etiam pro paganis, haereticis, et Judaeis orat in die parasceves; et ex alio etiam principio fidei, quod millum est peccatum, quamvis grave, quod pemitti non possit in hac vita : ergo etiam possumus apponere media, ut alicui dimittatur : unum autem ex praecipuis mediis est oratio; si quidem remissio peccati a Deo expectanda est, et consequenter ab eo petanda; et ideo sine aliquo limite monet Paulus orationem fieri pro omnitus hominibus I ad Timotheum II, et Jacob. V : Orate pro invicem, ut salvemini.

XI. Solum obstat huic resolutioni id quod dicitur Iucae XII : <u>Qui peccaverit</u> <u>in Spiritum sanctum, non remittetur ei,</u> <u>neque in hoc saeculo, neque in futuro :</u> et I Joan. V : <u>Est peccatum ad mortem,</u> <u>non pro illo dico ut roget quis;</u> sed relictis pluribus expositionitus, quae videri

vossunt in magistro Torres hic artic. VIII, disput. I, nos ex doctrina S. Thomae 2-2, quaest. XIV, artic. III, ad quam omnes expositiones reducuntur, respondemus per peccatum ad mortem, aut peccatum irremissibile, solum duo posse intelligi, aut id, quod simpliciter et absolute est irremissibile, et hoc solum est peccatum finalis impoenitentiae, quod nomine peccati irremissibilis intelligit S. Augustinus sermone XI de verbis Domini, quia solum hoc peccatum propter conjunctionem cum ipsa damnatione non est remissibile, et consequenter nemo pro illo potest orare. Neque obstat replica magistri Torres, quia peccata cum quibus aliquis decedit vix a nobis cognoscuntur, Scriptura autem loquitur de peccato ad mortem, quod possumus cognoscere, ut pro illo non oremus; sed tamen constat haec peccata posse aliquando cognosci, prasertim quando sunt publica. Unde in Concilio Braccarensi, et refertur in capite Placuit XXIII, quaest. V, prohibetur fieri oblatio, et oratio pro his, qui se occidunt, et qui pro suis sceleribus moriuntur impoenitentes.

XII. Vel potest intelligi per peccatum ad mortem, et in Spiritum sanctum, non quidem peccatum absolute irremissibile, sed difficillimum ad remittendum, quia ex natura, et specie sua importat impedimentum, et resistentiam motioni Spiritus sancti. Et ideo dicitur peccatum in Spiritum sanctum, quia ponit obstaculum illis mediis et viis, quibus nos movet Spiritus sanctus, sicut peccatum praesumptionis, desperationis, blasphemiae, etc, quae D. Thomas citato loco articulo secundo mumerat; et tunc dicitur irremissibile, non absolute, sed propter difficultatem, et sicut indiget extraordinaria motione Spiritus sencti vincente (300) illam resitentiam, ita pro illo non potest rogare quis, quia ad impetrandum hanc effectum, non quaelibet oratio sufficit, sed quae a sanctioribus viris fiat. Videatur de hac disputatione Ambrosius lib, IV de poenitentia, cap. VIII et IX.

XIII. Secunda pare conclusionis probatur, quia ecommunicatio major privat communicatione in suffragilis spiritualibus, ut constat ex usu Ecclesiae, et

Digitized by **GOO** 

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS VI.

ex ipso jure in capite A nobis, et capite Sacris, de sententia excommunicationis, et in multus aliis textibus, qui habentur quaestione tertia et consequenter prohibetur illa oratio, quae talia suffragia applicat excommunicato ut membro Ecclasiae: in hoc enim differt communio sanctorum a communione ecclesiastica, quod communio sanctorum fundatur in charitate semper, nec pendet ex intentione applicantis, sed pertinet ad naturam, et consertium charitatis, et ad illam seguitur; communio vero ecclesiastica fundatur in applicatione Ecclesiae applicantis merita sua de congruo, ut satisfactiones, vel sacrificai pro membris suis. Et ideo excommunicatio non privat communione sanctorum, sed communione ecclesiastica, ut ait D. Thomas in IV, dist. XVIII, maesti.II, art. I, quaestiunc. I ad secundum. In quo fit, quod solum prohibetur illa oratio, quae applicat talia suffragia, et haec dicitur oratio publica, hoc est, quam facit aliquis ut minister publicus Ecclesiae; per hanc enim solum applicantur suffragia Ecclesiae : oratio autem privata, id est, quae procedit ab illo non ut a ministro non est prohibita ab Ecclesia : et ideo licet hoc modo orare pro excommunicato. Quare in missa si quis non ut minister, sed intentione privata oret Doum pro excommunicato etiam non tolerato, non peccat : quod verum est, non solum de illis partibus missae, in quibus secreto oratur, ut in memento, nam etiam tunc sacerdos se habet, ut minister, sed etiam de alie is, quia tam in his, quam in illis potest habere intentionem privatae personae. Et oratio non dicitur publica, aut privata ex eo, quod submisse, aut clara voce fiat, sed ex ipsa intentione, licet magis a doctoribus explicatur id fieri in memento, de quo videatur Suarez cum Navarro tomo V, III n. disp. IX, sect. V, mum.VI

XIV. Admie ait Torres artic. VII, disp. I, mum. XIII, cum Navarro, non esse improbabile, quod sacerdos pauper ad sui sustentationem poterit accipere dtipendium ab excommunicato tolerato, et pro co offerre missam, eo quod Concilium Constantiense in favorem fidelium concessit, ut possit communicare in spiritualibus cum quocumque excommunicato etiam publico, dummodo non sit nominatim excommunicatus, aut manifestus percursor clerici : tunc autem sacerdos in favorem suum communicat cum tali excommunicato offerendo

pro illo missem, scilicet ut sustentetur.

XV. Sed mihi non videtur hoc satis tutum, quia Concilium solum concedit fidelibus, ut ipsi possint in divinis communicare cum excommunicatis, non autem ut ipsa divina, seu suffragia possint active communicare et applicare exconmunicatis, quia expresse vult Concilium, ne insi encommunicati in aliquo releventur, aut eis illa constitutio suffragetur : ergo non vult, guod applicemus illis suffragia Ecclesiae, onia hoc esset concedere favorem excommunicatis, sed ut nos in faciendis rebus divinis propter ipsorum communicationem non abstineamus, quod tamen negat res ectu non toleratorum, alias propter sustemtationem ministri possent coleratis praeberi indulgentiae, et sacramenta. (801) Quapropter minister, aut quilibet fidelis poterit in favorem suum uti communicatione cum tali excommunicato, et in universum quaecumque prohibitio facta ipsis fidelibus, quantum ad consortium cum excommunicatis toleratis sublata est, et ideo possunt sepelire talem excommunicatum, quia prohibitio sepeliendi non fit ipsi mortuo, sed vivis ; at vero dare excommunicato suffragia Ecclesiae, aut indulgentias, aut suffragia missae hoc Ecclesia non concessit, quia per excommunicationem manet subjectum incapax recipiendi ea suffragia, et consequenter feustra, et male applicabit ea sacerdos, etiam propter sui sustentationem, quia propter sustentationem ministri non redditur subjectum capax.

XVI. De praescitis, et reprobis dico quinto : Si alicui fieret infallibilis, et absoluta revelatio de reprobatione alicujus, non posset pro ejus salute orare oratione absoluta. Et idem dicendum est de quacumque re circa quam reveletur alicui absolutum, et efficax decretum Dei, tunc enim non licet oppositum petere oratione absolute, :et intendente consecutionem ejus. Dico si fiat absoluta revelatio, quia si alicui fierst fevelatio quasi comminationis de sua condemnatione, adhuc posset sperare, et conari ad illam effugiendam. Dundamentum est, quia posita tali revelatione absoluta non potest apprehendi ut possibile contrarium ejus quod revelatur, quia certo constat de ejus impos<u>-152-</u> 801-**8**02

sibilitate : ergo neque potest deisderari ut obtinendum, atque adeo neque peti petitione, absoluta, et intendete consecutionem; sed solum poterit quodam simplici affectu vel conditionato desiderari, aut peti, eo moño, quo Christus Dominus petivit a Patre, ut si fieri posset transizet ab eo calix, quod non absoluta oratione. sed conditionata dixit, neque explicando absolutam voluntatem suam, sed affectum inferiorem, ut exacte docuit D. Thomas, iii p. quaestione XXI, artic. IV ad pri-'mum : et hoc ipsum insimuat in hoc articulo septimo ad secundum dicens, quod quia non distinguimus reprobos a praedestinatis, ideo pro omnibus debemus orare, significans in hoc, quod si distingueremus, non deberemus pro omnibus orare. Et eadem ratione ille, cui fieret absoluta revelatio de sua reprobatione, non posset illam sperare, quia spes est de possibili existimato, et apprehenso ut possibile : facta autem tali revelatione non potest practice apprehendi ut possibile ad assequendum, et consequenter neque intendi ejus assecutio. Ex quo ulterius sequitur non posse nos orare, neque sperare salutem omnium homimum collective, quia certo nobis constat, totam collectionem hominum non esse salvandam.

XVII. Dices : Non tenemur conformare voluntatem nostram cum decreto, et voluntate Dei efficaci. sed cum voluntate antécedenti, ut supra diximus, et ex D. Thoe ma 1-2, quaestione XIX, artic. X constat non teneri nos semper conformare voluntatem nostram cum divina in volito materiali : ergo possumus orare in tali casu pro reprobo, eo quod Deus voluntate antecedente non reprobat illum, sed efficaci: secundo, quia si Deus revelaret alicui esse reprobandum propter peccatum desperationis, adhuc teneretur sperare, alias non peccaret desperando si non teneretur, et consequenter non reprobaretur. Et similiter, si revelaret esse reprobandum propter peccatum non orandi, et petendi suam salutem, tunc teneretur illam petere : er o deficit doctrina data ; denique, quie iste momo, cui nota est sua reprobatio, vel cui revelatur (302)\_certe peccatum futurum, sicut Christus Dominus dixit Petro, adhuc tenetur non peccare, alias si non teneretur, non peccaret, et consequenter neque damaretur : ergo tenetur sperare, et a Deo orare auxilia supernaturalia, et gratiam, ut non peccet:

ergo etiam ut salvetur, quia gratia et non peccare dicit ordinem intrinsecum ad assocutionem salutis.

XVIII. Respondetur nos non teneri conformare semper voluntatem nostrom cum volito materiali divinae voluntati, hoc est cum materia volita, si secundum se consideratur, ut non possumus velle mala, quae Deus permittit ; bene tanen sub illo modo, quo procedit aliquid a voluntate divina, ut supra etiem diximus; nec debemus regulari per voluntatem efficacem secundum quod est in re, et ignota nobis in particulari; bene tamen secundum voluntatem, efficacem in particulari nobis revelata. Aliud est enim voluntas Dei efficar, prout est in re solum cognita a nobis in communi, et ignorata in particulari, sicut modo scimus in communi aliquos esse reprobatos efficaciter, nescimus tanen de isto, aut de illo in particulari, et ideo non possumus uti tali voluntate tamguam regula, cui in particulari conformetur. Aliud est voluntas efficar in particulari revelata nobis, cui necessario debemus conformari, non intendendo contrarium, quia redditur practice impossibile. Quia ergo modo non cognoscimus in particulari efficacia decreta Dei, cognoscimus autem in aprticulari voluntatem antecedentem, seu voluntatem signi. qua revelavit nobis velle omnes homines salvos fieri, ideo modo regulamur per hanc voluntatem, non per efficacem.

XIX. Ad secundum dicitur, quod desperatio sumitur tripliciter. Uno modo pure negative pro sola non elicientia actus spei : alio modo privative pro omise sione actus sperandi, quando quis debet: tertio modo positive contrarie pro actu desperationis. It primo modo non est Deccatum, sed secundo, et tertio. Si ergo fiat alicui revelatio, quod propter omissionem sperandi dampabitur, talis revelatio est implicatoria, quia posita illa revelatione, non remaret illa omissio privativa, et peccaminosa, si quidem tunc non potest sperare. Et ita non stat fieri revelationem absolute de condemnatione alicujus propter omissionem sperandi, sed tantum comminatorie. 'i autem reveletur alicui, quod condemnabitur propter desperationem positivam tertio modo acceptam, adhuc tenebitur non desperare; non temen tenebitur sperare, nec poterit. Aliud enim est non sperare aliud desperare: primum sine peccato fieri potest, sed non secundum, et in illo casu tollitur potestas sperandi propter impossibilitatem objecti, non tamen redditur licitum desperare, quia hoc est intrinsece malum; semper est enim injuriosum misericordiae divinae recedere ab illa, quasi non possit aalvare, quod est ei diffidere. It idem dicendum est de oratione, quod in casu posito esset implicatio revelare alicui reprobationem absolute propter solam omissionem orandi, et petendi salutem, quia facta tali revelatione, talis omissio non esset peccatum. Videatur Bagnez 2-2, quaest. XXII, art. I, dub. III ad secundum; et magister Torres hic art. VII, disp. II, num. XI.

XX. Ad tertium respondetur, guod ille, cui revelata est sua reprobatio, non potest illam sperare, potest tamen et tenetur vitare peccata, et sperare, ac petere auxilium ad illa vitanda, quia hoc remanet illi simpliciter possibile, licet antem gratia, (803) et vitatio peccati de se ordinentur ad gloriam, temen quia respectu istius non sunt efficaciter ad gloriam consequendam ordinata, ideo non niet ex malo affectu ad insum : quarto, potest eam intendere ut assequendam, unde nec ipsa auxilia potest sperare per virtutem spei, quia non possunt ista media sperari tunc, ut intendentia assecutionem beatitudinis, quod requiritur ad virtutem spei. Si autem alicui reveletur peccatum suum faciendum, absolute non potest sperare, aut petere auxilium Dei efficax ad evadendum illud, tenetur tamen ex auxilio sufficiednti facere quod in se est ad vitandum peccatum, quia auxilium sufficiens datur ad posse; et ita si peccaverit, ex culpa sua peccat, quia habuit auxilium sufficiens, et consequenter potentiam ad vitandum; non tamen potest sporare ut de facto viget. Et ita hic casus quasi implicationem, et perplexitatem moralem inducit. Petro autem non revelavit Ohristus absolute, quod sum negaret, sed

ipse accepit Christi revelationem comminatorie, nec intellexit illam, ut absolutam ut expresse inquit S. Thomas in II, quaest. I, dist. IV, art. II ad primum.

XAI. De inimicis dico ultimo, licitum esse pro illis orare, et in comuni, et in particulari, non tamen tenetur semper et in varticulari orare pro inimicis. Prima pars patet Matthaei V : 0rate pro persequentibus vos : secunda vero pars deducitur optime a D. Thoma his ex ipso praecepto charitatis, et explicatur a Cajetano supra quaest. XAV, art. VIII et IX. In summa tenevur homo de necessitate praecepti rempectu inimicorum ad ista sex. Primo, non habere odium ad inimicum : secundo, non excludere sum a communibus beneficiis, et orationidus, ut si oremus pro aliqua communitate in qua habeo inimicos, non possumus illos excludere a tali oratione : tertio, ut positive, et contrarie non excludam illos a particularibus orationibus, ut si petam aliquod bomum pro amico, non possum positive retere contrarium pro inimico; hoc enim provetenemur habere praeparationem animi ad incurrendum inimico in casu necessitatis : quinto, in ipso casu necessitatis tenemur ei succurrere, vel orando pro illo in particulari, si indiguerit oratione, fel aliud beneficium ei praestando : sexto, ut si seguatur scandalum ex eo, quod particularia signa dilectionis non exhibeantur inimico, tenemur ea exhibere signa, aut in particulari ei logui ad evitandum scandalum. Intra hos casus, et remoto odio, et scandalo, non tenetur aliquis loqui specialiter inimico, aut specialia signa dilectionis ei exhibere, vel in particulari pro ed orare, nec propterea est denograda alicui absolutio, ut notavit Cajetanus citatus. Videri potest magister Torres hic, et Suarez libro primo de oratione, capite XVI.

## ARTICULUS VII.

## Utrum convenienter septem petitiones orationis Dominicae assignentur?

I. Conclusio est affirmativa : quia vero non occurrit hic specialis difficultas circa textum S. Thomae omittimus hunc (inquit ipse) multo ante incepisse, et articulum. Qui voluerit ejus materiam adlongam percipere, ex modernis legat magistrum Torres hic, et Suarez 11b. III de oratione, cap. VIII; Azorium tom. I de institutionibus moralibus, lib. IX, cap. XXXVII. Ex antiquis plures citat Torres hic; inter alios videri poterunt Corianus in expositione orationis Dominicae, et omnium pulcherrime S. Thomas opusculo septimo. De (504) oratione vero angelica agit sanctus doctor opusculo octavo. Possumus autem tractare de illa formula orandi, quae ex utraque ista ora- Spiritu sencto, ut a principali auctore tione componitur, et vocatur rosarium, de quo agit Suarez citato loco, capite no-laude eum, quem tamquam ministrum hujus no. Caeterum quae ad theologicam difficul-formulae orandi Spiritus sanctus elegit, tatem pertinent circa hanc orationem in tractatu de oratione vocali nelius expedientur.

II. Solum hic adverte, quod agens ibi uarez de antiquitate rosarii refert

tanquam pium, et probabile illud incepisse a B. P. M. Dominico, licet alii dicant temporibus Bedae fuisse antiquam consuetudinem; imo ad tempora Apostolorum 11lem quidam referunt, sed nunc inquit Suarez sufficit nobis commemorare, ouod Pius V, in bulla guadam dicit inventum haec a Spiritu sancto fuisse. - Sed miror cum integra verba non retulerit ex Julla pontificis quando refert opinionem de inventione rosarii; dicit enim Pius, quod : " Spiritu sancto, ut pie creditur afflatus B. Dominicus P. N. modum lunc orandi excogitavit, " ac perinde si a inventum dicit pontifix, non privemus id est, beatissimum P. N. Dominicum, ut ille vontifex dicit.

Digitized by Google

## ARTICULUS VIII.

## Quibus personis conveniat orare ?

I. In his articulis expedito tractatu de materia, pro qua possumus orare agit S. Thomas de personis, quae possunt orare, et ideo in articulo decimo dicitur hoc esse proprium creatuae rationalis, et per ly creaturae excluditur Persona divine, quia non potest hebere superiorem, sancti non sunt in statu merendi in paa quo aliquid accipiat. Et ita recte S. Thomas hic intelligit id guod dicitur ad . Romanos VIII : Spiritus postulat pro nobis. etc. id est, postulare nos facit. per ly vero rationalis excluduntur omnia non intellectiva, quae proprie non possunt orare, sicut neque ordinare. Si quan-ati utroque modo possunt orare, scilicet do vero in Scriptura bruta dicuntur petere, intelligitur metaphorice pro naturali instinctu, ut hic explicat D. Thomas in articulo indecimo et supponenda to late tradidimus contra haereticos ostendendo, quod sancti orent pro nobis : et hoc est, quod praecipue decebat Vigilantius, scilicet mortuos non orare pro nobis, quod D. Hieronymus in libro contra Vigilantium improbat. Distinguendus est autem triplex status sanctorum post hanc vitam. Quidam enim sunt beati; quidam fue-se sibi dicuntur : unde si tunc peterent runt extra beatitudinem, et extra poenas, ut patres in limbo; quidam vero in purgatorio. De dannatis autem certum est non orare eos oratione religiosa, guidquidti, nec possunt in aliquo beati errare sit an diabolus possit aliquid petere a Deo sicut petivit ut extenderet meium in Job, et Lucae XVI dives ex inferno orabat.

II. DE beatis ergo solum duo sunt advertenda : primum pro quibus orent, secundum quomodo orent. Quoad primum orant beati non solum pro nobis, sed etiam pro se ipsis, non quidem quoad gloriam essentialem animae, sed quoad accidentalem tam corporis sui, quam exaltationis sui nominis, de quo S. Thomas hic ed primum. It colligitur ex Apocelyo. VI, ubi marty- II, conclusione prima. res sub throno Dei dicuntur clamare pro vindicta sui sanguinis, etc. Quoad secundum, modus orationis potest attendi quoad multa; scilicet quod orent mentaliter, aut vocaliter; quod orant formaliter per actum intellectus, (305) aut vir-ut Deus cognoscat eas, sed enhibere ut tualiter solum habendo desiderium, aut

etiam offerendo preces nostras, vel repraesentando merita sua quod orent merendo, vel non merendo; sciendo futurum eventum, vel non sciendo; absolute, vek conditionate. It omnes isti modi non repugnant beatis prester meritum, quia Est vero dubium in duobus. Primo, tria. an orent aliquando nesciendo eventum futurum : et secundo, quid sit offerre, et repraesantare preces nostras Deo.

III. Resolutio in istis est, quod becognoscendo futurum eventum, vel nesciendo. Primum patet in Christo Domino, qui multa hic petivit, et modo interpedlat pro nobis in coelo, qui tamen cognosest doctrina, quam supra in articulo quar-cit omnes eventus futuros : secundum colligitur exemplo pugnae, quae fuit inter Angelos Daniel X, circa liberationem populi Judaici, quae ut docet D. Thomas I part. quaest CXIII, artic. VIII, prdcessit ex nescientia divinae voluntatis circa illud negotium, unde cum uterque Angelus contraria existimaret, restidisaliquid circa talem liberationem, peterent nesciendo eventum futurum, sed quia in omnibus conformantur divinae voluntaaut exponere se periculo errandi, ideo si in tali casu orent, conditionate orabunt, si ita fuerit voluntas Dei. Caetorum, quia clare non constat in illo loco Angelos orasse stiam conditionate, quia non pugnabant orationibus, ideo nec omnino certum est orare sanctos, quando sibi non constat de eventu : non tamen videtur omnino repugnare statui Sestifico, quod aliqua circa nos nesciant, et oro illis conditionate orent. Ita teneat Suarez lib. I de oratione, cap. XI, nec omnino dissentit magister Torres hic disp.

> IV. Circa secundum, scilicet offerre, seu repraesentare preces nostras Deo, dico non esse idem quod orare, formaliter loquendo : nec solum exhibere illas, eas approbet, quia cum same procedant

<u>-156-</u> 505-506

a nobis orationes mimus purae, et dignae conspectui divino propter imperfectionem orantis, sancti sua intercessione quasi eas excusant, et valorem eis tribuint, suscipiendo ipsarum patrocinium, aut applicendo merita sua, ut sic Deo placeant, et approbentur.

V. De sanctis, qui fuerunt in limbo jam supra articulo quarto diximus co aliquando, saltem in generali, orasse pro necessitatibus vivorum, ut constat ex secundo Macchabacorum ultimo. In particulari autem non orabant ordinarie pro illis, quia ex vi talis status non poterant cas in particulari cognoscere, sed solum an dispensatione Dei.

VI. De animabus vero purgatorii Suarez loco citato, numer. XVI et XVII, ut probabile censet, quod orent pro nobis saltem in generali, scilicet orando pro benefactoribus suis, quicumque sint. Stando tamen in doctrina D. Thomae hic solutione ad tertium, existimo ut certum, eas non orare pro necessitatibus hostris in particulari, quantum est ex vi status sul, quia ex vi illius non possunt eas cognoscere, nisi aliud fiat ex Dei dispensatione. Secundo, ex ratione D. Thomae, scilicet, quia sunt nobis inferiores quantum ad poenas, existimo non von-

venire illi statui, ut orant pro nobis quasi offerendo Deo preces nostras, et edjuvando et dando eis valorem, et patrocinium, sicut faciunt beati, quae sunt in statu patiendi, et quasi incarceratae indigentes nostris suffragiis, unde non convenit insis orare, quasi orando pro aliis, et intercedendo. Tertio, dico quod si intelligatur animas illas pro se petere, sicut nammeres petunt elecmosymam, et quia indigent juvari a nobis, quod petant a Deo, ut nobis tribuat charitatem ad orandum, et satisfaciendum pro illis, et talibus bonefactorilmis dignetur retribuere, sic probabiliscimum est eas orare Deum, sicut multoties constat eas petiisse a sanctis suffragia. Si enim ut legimus Lucae XVI dives damnatus petebat refrigerari linguam suam et quod mitteretur Lazarus ad fratres suos viventes, cur non licebit animabus purgatorii petere refrigerium tormentorum? Et ut nobis concedet Deus charitatem, et ea, quae requiruntur, ut fructuose oremus pro illis, quod est petere nobis bona spiritualia. Idem sentit Torres hic disputatione quinta.

Digitized by Google

#### DISBUTATIO XXII.

DE QUIDDITATE ET SUBSTANTIA OFFICII DIVINI.

### ARTICULUS I.

## <u>Quid intelligatur nomine horae cano-</u> <u>nicae, et quid illae sint ?</u>

I. In ultimis articulis hujus quaestionis incipit tractare S. Thomas de oratione vocali, et conditionibus ad eam requisitis, et quia de oratione vocali, aut mentali, guatemus est in praecepto guasi naturali, aut juris divini, egimus supra articulo tertio de illa quatenus pertinet ad ecclesiasticum praeceptum, et invenitur in horis canonicis, agendum nobis est, ut sic tota materia de oratione, ac de religione, et de ejus interioribus actibus concludatur; et quia D. Thomas articulo duodecimo oramionem vocalem divisit in publicam et privatam, de utraque quatenus ex praecepto Ecclesiae debet fieri agemus. Ut ergo materiam hanc pertractare possimus ordine debito, primo agemus de iosa substantia, et quidditate hujus orationis, quae dicitur divinum officium : secundo, de personis, quibus competit eam in ecclesiis recitare : tertio. de ejus obligatione : quarto; de causis excusantious : quinto, de modo, et conditionibus ad eam recitandam requisitis, et denique de publica, et solemni recitatione, qualis est, quae fit in choro, et de obligatione ad illam.

C.

II. Multa hic doctores tractant, quae potius historiam videntur concernere. quam difficultatem aliguam theologicam, a quibus nos abstinere debemus, ne temmus difficultatibus expediendis concessum, longioribus historiis teramus. Igit ur in hoc termino complexo horae canonicae duo involvuntur, quae jam ex acceptatione, et usu Ecclesiae ad unam rem significandam usurpantur; quia enim ex antiquissimo usu Ecclesiae, ut mox ostendemus, per certas partes, et tempora diei solet Ecclesia certas ac determinatas preces offerrre Deo, ideo tales orationes, seu preces, quia certam, ac determinatam regulam ab Ecclesia habent canonicae di-

cuntur, et canon enim Graece iden est quod regula : quia vero certis dici temporibus, seu horis recitari debent, aut quia certis diei horis correspondere debent, vel illas repraesentare, ideo preces horariae, seu horae dicurtur. Extenso autem vocabulo, omne illud officium, quod pertinet ad laudem divinam in Ecclesia recitandam, vel quod aliquo modo ad ministros Ecclesiae spectat, et ad quod (807) tales ministri obligantur, secundum aliquam regulam determinatam ab Ecclesia, canonicum officium, vel canonicae preces dici possunt, sicut id ad quod tenetur pensionarius post bullam Pii V, in locis ubi recepta est, dici potest canonicum officium, seu preces, quia ex mandato Ecclesiae tenetur pensionarius certam, ac determinatam formam orandi recitare, scilicet officium parvum B. V. Mariae. It similiter ipsum officium missae, et litaniae, aliaeque preces, quae juxta certam, et determinatam formam Ecclesiae certis et temporibus dicuntur dici etiam possunt preces canonicaj, et nomine officii divini, seu officii canonici comprehendi. Usus tamen jam obtimuit, vel solum dicantur horae canonicae, orationes illae, quae a matutino usque ad completorium includuntur. Haec de nomine.

III. De quidditate autem, et substantia hujus orationis, quia cum uniuscujusque rei substantia, et quidditas, praesertim si physice consideretur, constat ex materia, et forma, ideo ad viderdum hujus orationis quidditatem et naturam, solum oportet videre quid sit ejus materia, et quid sit forma. Et quia res iste est aliquid pendens ex Ecclesiae insituto, et quasi artefactum in genere orationis, ideo forma hujus orationis debet esse, vel modus, vel ordo aliquis, seu significatio, aut dispositio aliqua orationum, qua ordinate, et debite aliqua recitantur ad laudandum, et orandum Deum.

IV. Circa materiam ergo, ex qua istae orationes ecclesiasticae debent componi fuerunt haeretici, qui rejiciebant ea, quae non erant de Scripturis canonicis, ut hymnos, aut cantica a piis viris composita, quam haeresim Suarez libro IV de oratione, cap. II dicit benuisse Paulum Samosatenum, ut refert Busebius. Quidam etiam, sup resso nomine, de hoc errore notantur in Concilio Toletano IV, cap. XII. Et videtur favere istis haereticis duplex canon. Primus est ex Concilio Laodiceno cep. LIX, et ultimo illius Concilii, ubi sic habetur : " Non oportet ab idiotis psalmos compositos, et vulgares `in ecclesiis dici, neque libros, qui sunt extra canones legi, nisi solos canonicos novi vel veteris testamenti. " Secundus est ex Concilio Bracharensi I, cap. XXX, ubi dicitur : "Extra psalmos veteris tes-etc. similiter et totum illud, quod setamenti nihil poetice compositum in Ecclesia psallatur : " ubi videntur omnes excludi hymni, et quidquid metrice canitur in officio divino.

V. Ratio quoque hoc videtur persuadore, quia materia, ex qua fit officium canonicum, talis debet esse ut careat omni errore, cum publice in ecclesia legendum proponatur, imo ex illo soleat duci argumentum irrefragabile ad aliquid probandum, fieri, atque hortatur Apostolus ad "imoeo quod sic Ecclesia canit, aut legit : ergo irrationabiliter sumitur hac materia aliunde, quam ex canonicis Scripturis, nes, gratiarum actiones, etc. excommunihistoriae enim humanae, ant hujusmodi aliquando erroribus non vacant, et per hoc plerumque indigent emendatione. Deinde etiam videtur ex hoc prolongari ipsa oratio multorum verborum repetitione, et con-a alias recicienda sunt etiam illa, quae tinuatione, contra id quod dicit Christus Dominus Matth. VI : In oratione nolite multum logui : et Ecclesiast. VII : Noli verbosus esse in multitudine presbyterorun, et ne iteres verbum in oratione tua. Atque ita videtur hic habere locun argumenti secundi D, Thomae in articulo duodecimo, scilicet, quod ex multitudine verborum tollitur attentio, et distrahitur mens a divina contemplatione, quod frequentissime accedit recitantious horas propter earum longam prolixitatem.

VI. Nihilominus ne confundamus quaestiones, aliud est logui de multitudine eorum, quae in divino officio (808) recitantur, aliud de qualitate materiae, an scilicet solum admitti possit ad componendum officium canonicum id, quod habetur in canonicis Scripturis, vel alia, quae componuntur ab ecclesiasticis doctoribus, possunt admitti; hoc enim secundum dicere, quod sit illicitum, insolens error est, cum sit contra universalem Ecclesiae consuetudinem, de qua, ut dicit Augustimus epistola CXVIII, capite V, disputare quid ita faciendum sit, insolentissimae insaniae est. Nobis ergo in confirmationem, et rationem hujus dicti sufficiat definitio, et decretum Concilii Toletani IV citati, ubi sic ait : Quidam specialiter reprobant hymnos, quos Hilarius, et Ambrosiud ediderunt, pro eo quod de Scripturis sanctorum canonum, vel apostolica traditione non existunt, respuant ergo illum hymnum ab hominibus compositum, quem in fine omnium psalmorum dicimus : Cloria, et honor Patri, quitur post angelicum hymnum Gloria in Excelsis Deo, etc. guod tamen ecclesiastici doctores composuerunt : ergo nec ipsi in ecclesiis canendi sunt, quia in sacrarum Scripturarum libris non inveni-Componuntur missae, sive preces. untur. vel orationes, sive commendationes, seu manus impositiones, ex quibus, si nulla decantentur in ecclesia, vacant omnia officia ecclesiastica; admonet enima haec theum dicens : Obsecro igitur, primum omnium fieri obsecrationes, postulatiocatione ergo plectendi sunt, qui hymnos rejicere fuerunt ausi, " Hucusque Concilium, ubi triplicem rationem hujus rei insimuat. Primam, ab inconvenienti, quiah antiquo tempore erant in Ecclesia recepta, scilicet, Gloria Patri, et hymnus angelicus : secundam ex eo, quod 61ficia ecclesiastica vacarent, id est, sine aliqua solemnitate celebrarentur, si non possent centari, aut recitari ez, quae ad Icclesiae ornatum, et officiorum cclesia constituit : cum enim haec officia sunt orationes publicae non selum debent habere id, guod ad orationem pertinet, sed etiam id, quod ad solemitetem, et publicitatem : tertiam, quia ha-

Digitized by Google

bent originem ab Apostolo praecipiente fieri orationes, postulationes, obsecrationes, etc.

VII. Ad objectiones respondetur. Ad Suarez loco citato, numero XXIII, orimam. respondet ex cardinali Baronio in appendice, tom. IV, illum canonem Laodicemum editum esse occasione abusus, quem ille haereticus inducere conabatur, idque tunc voluisse rejicere nam in capite XVII, fuisse expediens in illa provincia propter haereticorum turbationem : secundo, dicit illum canonem a provinciali Concilio editum munquam ab universali Ecclesia receptum fuisse. Neque obstat, quod Synodus Laodicena recepta sit in canone secundo sextae Synodi generalis, ut habe- mae antiquitatis hymnos, quos S. Dianytur in capite Quoniam, dist. XVI, nam canones illi, qui atribuuntur sextae Synodo in Trullo celebrata tamquam spurii rejiciuntur, ut multis probat Baronius anno Christi 692, et idem sentit magister Bagnez 2-2, quaest. I, art. X, dubio quin**ΰΟ**.

VIII. Tertio, dici potest et forte magis ad mentem Concilii, guod non prohibet absolute legi libros, qui sunt extra canonem, sed prohibet eos legi ut canoni- nit lectiones ex 3. Augustino. Extent cos, et in auctoritatem recipi, sic enim subdit : " Quae autem oporteat legi, et in auctoritatem recipi haec sunt, etc." Et numerat ibi libros sacrae Scripturae, quos ut canonicos modo habemus; solum ergo voluit Concilium determinare, qui libri essent in Ecclesia legendi, et haben- non requiri quod ea, quae in officio didi ut canonici, (809) et qui non debent legi recipiendo eos in auctoritate. Similiter prohibet psalmos vulgares in ecclesia ab idiotis dici, ingelligendo per : psalmos vulgares eos, qui aliquid profani habent, et apud vulgares homines versantur, tales enim non decet in ecclesia recitare; vel certe prohibuit non computari in pselmos, qui non sint de libro canonico psalmorum; sicut neque modo aliquos admittit Ecclesia. Et in hoc sensu etiam debet intelligi decretum Concilii Bracharensis, quod non prohibet absolute, ne aliquid poetice compositum recitetur, sed ne psallatur, hoc est, numero psalmorum admisceatur : intendebat enim Concilium ne privatae consustudines introdu- disputationibus, et probationibus, habet cerentur, quibus variaretur ordo psallendi, admittendo alios psalmos, guam qui sunt in veteri testamento, quod insimuat idem Concilium capite XIX, et refertur

quit, atque idem osallendi ordo in officiis teneatur, et non diverse, ac private. neque monasteriorum consuetudines cum ecclesiastica regula sint permixtae.

IX. Denique suspicor aliquos psalmos a Prizcilliano fuisse compositos, vel a Dictinio, quorum errores latissime damnat illud Concilium, et hos praecioue multa scripsisse hos haereticos sub nomine patriarcharum, prophetarum, et Apostolorum narrat, et dannat Ooncilium; hymni autem seu lectiones, etiam si ex libris canonicis non essent, semper ab Ecclesia sunt recepti; habemus enim sumsius de divinis nominious, capite III, lectione prima apud D. Thomam, commemorat composuisse S. Hierotheum in morte et exequiis Beatissimae. Virginis Deipa-In Concilio etiam Carthaginiensi rae. III, capite XLVII : " Liceat, inquit, legi passiones mart yrum cum anniversarii dies eorum celebrantur; " et in capite Sancta Romana, dist. XV, Gelasius I, ante annos mille et centum, in officio coenae Domini, et dierum sequentium podenique hymni ab Hilario, et Ambrosio compositi, guos Concilium Toletanum citatum jubet recipi, et usque hodie in Ecclesia leguntur.

X. Ad primam rationem rewpondetur vino recitantur, quantum ad omnes partes sint auctoritas infallibilis, neque ex illis deducitur ergumentum infallibile ex eo praecise, quod habentur in officio divino. Ut autem explicenus quem gradum certitudinis habeant, et quomodo ex illis possit deduci argumentum (quod vix ab anctoribus attingitur) est advertendum, quod approbatio pontificis, aut Ecclesiae non semper facit infallibilem certitudinem, nisi tantum in his, in quibus habet adjunctam assistentiam Spiritus sancti ne erret, sicut in definiendo ea, quae ad fidem spectant, aut in canonizatione santorum, in quibus practer humanam diligentiam, quae adhibetur in pontifex assistentiam piritus sancti, ut in eis determinandis non erret : in approbendo autem aut permittendo aliquod officium, aut etiam in componendo, non in capite Placuit, dist. XII : " Unus, in-utitur pontifex assistentia infallibili Digitized by

-150-809-510-811

Spiritus sancti. Unde sampe contingit, quod officia alias approbata mutentur, aut emendentur, unde non habent infallibilem veritatem, berbi gratia, licet a Gregorio XIII approbatum sit martyrologium Romanum, tamen in his, quae habet de anhis a creatione mundi usque ad Christum non habet firmam certitudinem. 'imiliter officium, quod fuit approbatum a Sixto IV, in extravaganti Cum prae excelsa, pro (810) conceptione B. Virginis 'non fuit admissum a Pio V in reformatione breviarii. Et quotidie videmus aliquid in illis reformari, et mutari, quod argumentum est ea solum approbari ab Moclesia, et pontifice ut probabilia, non ut certa : et quo colligimus, quod talis approbatio pontificis, et Ecclesiae non praebet majorem fidem istis rebus quam approbatio, qua Ecclesia approbat in generali doctrinam alicujus sancti, aut Audoctoris, sicut approbantur opera D. gustini, et aliorum doctorum in capite Sencta Romana, dist. XV, quas approbatio licet addat magnam probabilitatem, et auctoritatem eorum doctrinae, non tamen infallibilitatem ut sentiunt communiter doctores. It videri potest in Castro 115. I adversus haereses, capite VII, et Cano. Lib. VII de locis, cap. III.

XI. Et hoc est loquendo in generali de his, quae recitantur in officio divino ex eo praecise, quod ibi habentur ex approbatione Ecclesiae. In particulari autem, et ex aliis circumstantiis possunt habere majorem certitudinem, ut si in illis involvatur aliquid pertinens ad sacram Scripturam, vel ad aliquam traditionem Ecclesiae, vel quia proponit aliquid ad pietatem, et ad imitationem pertinens. Et ideo distinguendum est in officio divino, quod aliud est posse nos recitare, et loqui eo modo, quo Ecclesia loquitur in officio a se approbato; ad hoc enim sine dubio magnam habet auctoritatem approbatio Ecclesiae, ita quod licet orare, et loqui, sicut Ecclesia approbat in aliquo officio, et qui oppositum diceret esset plusquam temerarius negans probabilitatem ab Ecclesia approbatam : aliud est, quod omnia, quae ibi leguntur ex eo praecise, quod legatur in officio divino, habeant firmiorem veritatem, et in hoc dicimus, non importare plus certitudinis, quam alicujus auctoris approbati ab Ecclesia, nisi aliquid sacrae Scripturae, aut traditionis Ecclesiae, vela postolicae importent. Ecclesia enim legit sermones sanctorum, et gesta martyrum, quae ex eo, quod ibi legantur non habent majorem certitudinem, quam si alias citentur ex libro illius sancti. Diligentia autem, et approbatio Ecclesiae licet addat eis auctoritatem, et probabilitatem, non tamen indubitatam certitudinem; nec amplus requiritur ad divinum officium. De quo videatur Suarez lib. IV de oratione, cap. II, num. XXII, et cano lib. XI, cap. V ad argumentum XIII.

XII. Ad secundam rationem respondetur, quod ut D. Augustimus dicit epistola OXI. et refert S. Thomas art. XIV ad primum, aliud est in oratione sermo multus, aliud diutermis effectus, nem et ipse Dominus prolixius oravit Lucae XXII. Et ita concludit D. Augustinus: \* Absit ab oratione multa\_locutio, sed non desit multa precatio." Ex qua distinctione colligimus, guod multum orare vocaliter, quando id ordinatur ed laudem Dei, et excitationem affectus in Deum, non prohibetur a Christo Domino; sed solum multum loqui in oratione, quantum ad loquacitatem, et quasi pomendo fiduciam in multitudine locutionis: et praesertim, quia hoc genus orationis solum imponitur ministris Ecclesiae, qui plus temporis debent impendere orationi, et rebus divinis. Quod si attentionem emittant, id non est ex defectu orationis, quae potius excitat ad attendendum, sed ex defectu orantis, cui non admodum difficilis est attentio saltem virtualis, praeterquam quod, cum orationes istae fiant non in persona ipsius orantis, sed totius Ecclesiae, non tam attenditur devotio privata ministri, quam intentum commune Ecclesiae, ut (811) orationes communes abundent, et saepius fiant in die,

XIII. De forma hujus orationis breviter dicendum est, quod cum in artificialibus forma sumatur in ordine ad finem, sicut Ecclesia intendit per ministros duos istas orationes, tamquam communes totius Ecclesiae mittere ad Deum, ideo illa forma et modus orandi institutus est, qui convenipet huic fini, et consistit in duobus, scilicet in ordine, seu distributione officii, et in significatione. Est enim distributum officium in diversas partes, et horas diei, et componitur etiem ex variis partibus ordinatis in se, ut psalmis, hymno, oratione, etc. It similiter instituttur ad repraesentanda diversa mysteria vitae, et passionis Christi, de quibus aliquid

attingemus articulo tertio. Considerata ergo causa materiali, et formali, restat considerare efficientem.

### ARTICULUS II.

## Quo jure introductum sit in Ecclosia divimum officium ?

I. Duo in hoc articulo dubia videntur involvi. Primim de jure recitandi officium, et consequenter instituente illud, an sit jus divimum, vel humanum : secundum si sit juris humani, quam antiquum sit, et a quo sit institutum. Et quantum ad primum, aliqui distinguunt inter substantiam orationis pertinentis ad horas canonicas, et inter modum ipsum orandi, ut quod modo habeamus tot psalmos, orationes, etc. dicunt esse a jure divino, quod ab aliquibus personis, scilicet a clericis recitetur officium divimum quantum ad substantiam, neque in hoc posse papam dispensare, licet possit illud mutare, aut in alium modum orandi commutare ita abbas in capite primo De celebratione missarum. It citatur pro hac sen-ditio apostolica extat; (812) in Scriptentia Turrecremata in capite. Eleutherius, XCI distinct; ad quintam quaestignem. Angelus verbo hora, numer. VI ; "osela verbo hora, mimer. XIII; et Navarrus de oratione, capit. VII, mumer. II, qui omnes allegant illud Psalmi CXVIII : Septies in die laudem dixi tibi. Unde videntur teneri clerici ad recitandum aliquid quotidie in laudem Dei; et fundatur hoc in ipso statu clericali, gui status est deputatio ministrorum ad cultum Dei, et ad laudandum Deum; unde ex connaturali jure videntur obligari ad orandum. et recitandum aliquid quotidie in laudem

II. Caeterum ppposita sententia est communior et probabilior, ut tenet Sylves-liquod officium divinum determinate, nec ter, Tabiena, Armillus, Paludanus, S. An- obligant determinatam personam, sed ad tonius et alii, quos refert, et sequitur Suarez libr. IV de oratione, cap. VI; ma- autem rei, et status clericalis non est gister Torres tractatu dehoris canonicis, ratio cur magis teneatur aliquis singucontroversia II; Azorius libro X institu- lis diebus aliquod officium recitare, torum moralium, capite primo, paragrapha ultimo. Aliud enim est dari jure divino presceptum orandi, sicut supra articulo tertio late ostendimus; aliud tenere mi-

mistros Ecclesiae singulis diobus aliquid recitare ex vi juris divini; et breviter ostenditur ad hoc non teneri. Nam jus divimum vel est positivum, ut quando ponitur a Deo aliquod praeceptum circa aliquam materiam, vel est connaturale, ut quando ex natura rei, alicujusve status institui a Deo sequitur aliqua obligatio, sed nullo mododatur jus divimum ad officium recitandum quotidie : ergo. Minor, probatur, nam neque in traditions acostolica, neque in Scriptura invenitur praeceptum positivum de recitando officium : de traditione sufficit, avod nobis non constet de illa, sciàices quod a Deo praeceptum sit officium recitare; de hoc enim praecepto divino nulla tratura autem millum tale praeceptum invenitur, in lege enim veteri habemus alie qua exempla corum qui in die sacpius orabant ut David : Septies lauden, etc. et Daniel VI: Tribus temporibus in die flectebat genua : et II Esdrae VIII : Filii Israel guater in die confitebantur, et adorabant Deum. <sup>S</sup>ed in his exemplis nihil praecepti imponitur.

III. In lege autem nova solum ponitur praeceptum orandi in generali, ut Matth. VII : <u>Retite et accipietis</u> : et Apostolus : <u>ine intermissione orate</u>. Et solum a Christo Domino praescripta est forma orandi, quae continetur in oratione Tominica, quae praecepta non continent-aomnes generaliter dicuntur. Ex natura quam singulis mensious, vel hebdomadibus. Et potest fieri argumentum : "uia sacerdos non minus est minister deputatus ad sacrificandum, quam clericus ad orandum;

etenim ex hatura talis status, et sacerdotii non obligatur quotidie sacrificare, sed ut communiter dicunt doctores III p. in materia de sacrificio, si sacerdos celebret aliquoties in anno, ut in praecimuis solemnitatibus erit tutus in conscientia, quantum ad obligationem naturalem sui ministerii. Non est ergo de jure divino, neque posátivo, neque naturali introductum officium divimum quotidianum. Ex quo solvitur ratio adducta in contrarium.

officium divinum non incepisse a tempori- jubet Pelagius episcopo Eleutherio ut bus primitivae Ecclesiae, sed tempre S. Hieronymi, vel Pelagii I aut II. Sed in hac parts oportet cum distinctione procedere : aliud est enim quando inceperit ista forma in Ecclesia, et modus orandi Deun publico officio, quod dicitur horae canonicae : aliud quendo fuerit posita obligatio, et praeceptum illud persolvendi singulis diebus aliquibus personis. Primum invenitur esse in Ecclesia antiquissimum, et a temperibus Apostolorum, dicit enim S. Dionysius epistola ad Demophilum, circa finem, quod Carpus erat solitus media nocte ad divinos hymnos per se vigilare. et S. Clemens, lib. VIII constitutionum apostolicarum, capite XL : " Preces vestras facite diluculo, hora tertia, sexta, nona, vespere, et in galli cantu. Tertullianus capite secundo apologiae inquit tempore Trajani convenis-et praeceptum fuisse impositum. se Christianos convenire ante lucem, quod vocat coetus antelucanos, ai canendum de Christo, et Deo, et ejuséem coetus facit mentionem in capite XXXIX. Meminit stiam honatum istarum D. Opprianus in expo-

Dominicae prope fisitione orationis. nem. D. Athanasius libro de virginitate, seu de meditatione, et D. Basilius in regulis fusius disputatis interrogatione XXXVII, et sermone primo de institutione monachorum, qui omnes patres sunt antiquiores D. Hieronymo.

V. Secundum autem, scilicet quendo fuit imposita obligatio, et praeceptum persolvendi horas istas, vix constat apud auctores. Quidam enim probabiliter tribuunt\_Pelagio I vel II, eo quod in IV. Circa secundum aliqui existimarunt capite Eleutherius, XCI distinctione compellat clericos vacare vigiliis, et eadem obligatio ibidem imponitur in capite Presbyter, invenio tamen anto tempora Pelagii in Concilio Agathensi, capite XXI praecipi episcopis, et presbyteris, ut omnibus diebus disant psalmos, antiphonas, orationes, capitula, etc. quae omnia pertinent ad officium divinum. Et in Concilio Carthaginiensi IV (adhuc (S13)antiquiori) capite LII praecipitur ut clericus victum, et vestitum sibi praeparet artificiose, vel agricultura absque officii sui detrimento, quod plerique interpretantur de officio divino, et ita habetur in jure, XCI distinctione citata. It quia post illa tempora in Concillis invenitur frequens mentio de modo orandi et psallendi, signum est circa illa tempora hanc obligationem,

Digitized by Google

#### ARTICULUS III. DI SPUTATIO XXIII

## ARTICULUS III.

#### D e distributione officii divini. et numero horerum.

I. Forma officii divini maxime consistit in ordine, et distributione ejus, et ideo de hoc communiter tractatur a doc-inventa, ut scribit Valfridus in libro toribus in praesenti, praesertim propter hasreticos, qui vel impugnant vel fastidiunt hanc formam, et modum orandi. Potest ergo triplex ordo, seu distributio considerari in officio divino. Prima, quantum ad partes integrales cujuscumque horae, ut ouod constet osalmis, hymnis, etc. secunda, ratione temporis, quod alio ud nosturnum : tertia, ratione significationis, et diversarum horarum, ut quod dividatur in priman, tertiam, sextam et nonam. In his autem solum doctores laborant, ut ostendant hanc distributionem, et modum esse convenientissimum, et anti- mentio hujus alternationis in psalmis, cuissimum in Ecclesia.

II. Et quantum ad primum varietas ista partium, et quibus horae constant, sumitur ex antiquissimo ritu Ecclesiae; di- dam, inquit, vicenos, seu tricenos psalcit enim Apostolus ad Ephes. V: Lonuentes vobismetipsis in psalmis, et hymnis, et canticis spiritualibus, canentes, et psallentes in cordibus ventris, ubi tres partes dinumerat Apostolus ad orandum, psalmos, hymnos, et cantica. Et de hymnis, tiones ab episcopis, vel presbyteris etiam facit mentionem Dionysius et Tertul dicantur. Ultimo in fine cujusque horae lianus citati articulis praecedentibus, Ambrosius et Hilarius citati in Concilio Toletano quarto de electionibus sacris. Sumiturgue ex Apostolo I Corinth.XIV : Oum convenitis, unusquisque vestrum osalmum habet, doctrinam habet, apocalypsim habet, linguam habet, interpretationem habet, ubi per linguam intelligit S. Tho- ex quibus componuntur horae, quae emmia mas lectiones, domum linguarum, vel legen-sancta esse nemini dubium esse potest, di prophetias. Item S. Justinus qui paulo et eorum antiquissimum usum ostendimus bost tempora Apostolorum floruit, in apo- referendo solum auctores, qui ante millogia secunda dicit electiones ex prophe- le et ducentos annos floruerunt. In auctis, et Apostolis in conventu fidelium le-toribus autem posterioris temporis invegi solitas. Et in Concilio Carthaginien- niuntur integri libri de his ritibus, si III, cap. XIVII : " Liceat legi passi- et officiis divinis in bibliotheca veteones martyrum, cim anniversarii corum di- rum patrum, et apud malarium, Fortunaes celebrantur." Et Cassianus libro II tum, Alcuimum, Rabamam, Valfridum, et de institutione monachorum, capite VI po- ante hos S. Isidorus libro de divinis nit lectiones in officio divino, et deni- officiis. que Gelasius papa in capite Sancta Tomana. dist. XV ponit diversa officia cum lectionibus, ut habemus modo, qui floruit in diurnum, et nocturnum habetur in cacirca annum 490. De responsoriis agit

S. Isidorus libro I de officiis, capite VIII, intelligunturque a S. mbrosio de rebus Ecclesiae, Capite XXV, et tempore S. Benedicti erant in usu, ut constat ex ejus regula. De antiphonis est frequens mentio apud antiquos, sed nescio, an eo modo quo nunc sunt in usu. Nam cum antiphona significat vocem reciprocam, quidam accipiant ejus usum pro eo, quod est alternatim canere pselmos, qua ratione antiugissimus est in Ecclesia, et ut refert Socrates libro VI, capite VIII historiarum ex angelica edmonitione id didicit S. Ignatius, et in Tertulliano lib. II ad uxorem in fine, et hymnis habetur. Igitur antiquiorem usum antiphonae, eo modo quo nunc est, invenio apud Cassianum libro II de institutione monachorum, capite II : " Quimos, et hos ipsos antiphonarum protelatos melodiis, et adjunctione quarumdam modulationum debere dici consueverunt." It exinds in Concilio Agathensi capite XXI : " Post antiphones, inquit, collasolet dici oratio, seu collecta, de qua Cassianus citatus, capite VIII : finito, inquit, pselmo orationem succedere. etz." Et ejus etiam mentio habetur in oncilio Agathensi citato loco, et in capite Convenit, de consecratione, distinctione quinta. Haec sunt praecipua,

III. CIrca secundum, divisio officii pite Dolentes, de celebratione missarum, Digitized by **GOO** 

-164-

ubi praecipitur celebrati officium diurnum, et nocturmum. Multum entem aliqui labarant in exponendo, quid nomine diei, et noctis secundum morem "cclesiae in officio intelligatur, et quomodo olim ista tempore distribuerentur. De quo non est quod in praesenti immoremur; sufficit scire, quod ex usu Ecclesiae nomen officii nocturni solum accipitur pro officio ma tutinali, laudibus, et completorio, eo quod pro ingressu noctis ut completorium, et pro media nocte ut matutinae, et pro fine noctis ut laudes, decantentur, reliquae sutem horae pertinent ad officium diurnum. In utroque autem nihil indecentiae. aut inconvenientiae reperigur, sed multup pietatis, et religionis, cum omni tempore laudare Doum, et orare sit opus religiosum, dicente Apostolo : Sine intermissione orate, et ipse Dominus saepe erat pernoctans in oratione : et Psalm. LIV : Vespere, et mane, et meridie narrabo, et annuntiabo, etc. et Psal. CXVIII : Media nocte surgebem, etc. Quod si aliquod se quitur inconveniens ex convenientia populi ad vigilias et laudes noctis, id non tollit decentiam, et convenientiam officii nocturni, secundum quod a ministris ecclesiasticis recitatur sed quantum ad assistentiam populi, quae modo sublata est in Ecclesia. Neque ista ex se mala est, sed potius ad devotionem excitat. qu mvis ex abusu multorum possit ad malum usum retorqueri; nullum enim est opus bonum, in quo ex abasu utentium non possit sequi aliquod malum.

IV. Oirca tertium notanda est determinatio juris in capite Presbyter XCI distinctione, ubi ex Concilio Ananctensi, et ex dictis S. Benedicti numerantur septem horae a matutino usque ad completorium. De duobus autem non constat apud auctores. Primum est de antiquitate horae, quae dicitur prima, et de completorio, en scilicet cum aliis inceperint, vel postea invente sint : secundum, de ipsis matutinis, an omnes nocturni; et laudes sint horae distinctae, vel pro una hora omnes accipiendae sint, et consequenter si liceat eas separatim recipare, et etiam ununquodque nocturnum seorsum. It de primo dicimus, quod licet and antiquos patres non semper commemorentur simul omnes istae horae, et ideo probabile sit, quod aliqui (815) primam, et completam fuisdicunt, se postea caeteris horis adjectas, tamen probabilius est, etiam istae horas esse

valde antiquas, et etiam antem tempora Cassiani in usu fuisse, saltem in aliquibus Ecclesiis, quia apud D. Clenentem lib. VIII constitutionum apostolicarum, capite XL, distingui videtur ista hora, cum dicitur : " Preces vestras facite diluculo, hora tertia, sexta, nona, vespere, et in galli cantu." It ad eundem modum D. Hieronymus in epistola ad Eustochium de obitu Paulae : " Mane, inquit, hora tertia, sexta, nona, vesvere, noctis medio ver ordinem usalterium cantebant. " Ubi per mane, et diluculum, ut distinguitur ab aliis horis. non videtur posse intelligi nisi prima. De completorio etiam invenitur apud Basilium in regulis fusius disputatis, interrogatione XXVII, ubi in principio noctis ponit recitandam horam, in qua dicatur Pselmus Qui habitat. De guibus late videri potest Suarez libro IV de horis canonicis, capite V, et magister Torres de horis canonicis, controversia quinta.

V. Quantum ad secundum varie sentiunt suctores de numero horarum. Quidam judicant esse octo, fundanturque in capite primo De celebratione misserum, ubi post mumeratas septem horas dicitur : " Nam de nocturnis vigiliis idem ipse propheta ait : Media nocte surgebam, etc. " Ponendo ergo nocturnas vigilias separatim ab aliis septem horis, videntur octo horae esse : et praesertim, quia licet recitare laudes tamguam hoflii (et ram distinctam a matutinis. est opinio communior) tenent tantum sentem esse horas; ita enim videntur loqui jura in capite Presbyter, XCI distinctione, in capite prima de celebratione, missarum. Et videtur id testari usus Ecclesiae, qui pro una hora resutat matutinas laudesque. Denique alii pomunt olum fuisse distinctas horas matutinas, et laudes, sed postea in unum redactas, quod sentit Torres, et Azorius. Non refert autem sive uno modo, sive altero loquamur, videtur tamen guod attendendo ad modum, et usum, qui est nunc in Ecclesia, ut matutinas et landes, eddem oratione terminentur, unica hora censenda est, quidquid sit de antiqua consuetudine separandi matutinas a laudibus; de hoc enim pontifex in textu illo de celebratione missarum nihil determinat, sed tantum simpliciter dicit, nocturnas vigilias esse celebrandas, non tamen ut

Digitized by GOGIC

## DISPUTATIO XXII. ARTICULUS III.

distinctam horam a laudibus.

VI. Caeterum licet una hora sit propter unam terminationem, quae fit per eamdem orationem, guia tamen habet dis-Vinctum modum initiandi matutini et laudes, et olim videntur habuisse distinctas terminationes, ideo nunc sine ullo scrupulo possunt, quando privatim recitantur, separari et terminari, ut ait Navarrus citatus a Suarez libro IV, capite VI, numero IX, ubi etiam advertit, quod qui sic dividit matutinasa laudibus, debet cum matutinis dicere canticum Te Deum laudamus, guod ad matutinas pertinet, et in officio Romano habetur loco ultimi responsorii. In hooro tamen non licebit hoc facere, ut sentit idem warez, ne perturbetur publica consuetudo Ecclesiae. An vero sic liceat dividere nocturnos, quidam existimant olim fuisse morem in Ecclesia, ut quando propter solemnitatem tres nocturni dicebantur distinctis temporibus, fuisse dictos, ut sentit Isidorus, et Amalarius, et expresse D. Thomas I Corinth.XIV, lect.

.VI : " Antiguitus, inquit, dicebantur nocturna divisim secundum tres vigilias noctis, nunc vero dicuntur simul." Alii autem negant etiam antiquitus diverso tempore nocturnos recitari solitos. Guod (816) cum aliis seguitur Azorius libro X institutionum, capite II. Quidquid tamen sit de hoc, mihi certum videtur (ut etiam sentit Suarez loco proxime citato)nocturnos non posse dividi tamquam diversas horas, neque enim habent diversum modum initiandi, sicut laudes a matutinis, sed omnes tres censendos esse, ut unum officium matutinale, sicut quando dicitur tantum unum nocturnum, et ideo qui sine ceusa divideret, et interpolaret multum temporis nocturmum, et alterum nocturnum, idem esset ac si in una hora inter unum, et alterum psalmum, vel inter psalmos, et lectiones divideret, guod sine peccato saltem veniali fieri non potest; an vero absolute satisfaciat dicemus inferius.

Digitized by Google

ARTICULUS IV.

| De per: | sonis qua | e ob. | ligant | tur a | d of | ficiu | im d | 11- |
|---------|-----------|-------|--------|-------|------|-------|------|-----|
| vinum.  | Utrum of  | mnes  | cleri  | Lci,  | qui  | sunt  | in   | sa- |
| cris or | rdinibus, | obl:  | igentu | ir ad | rei  | itand | lum  | of- |
| ficium  | divinum;  | et    | quo ju | re ?  |      |       |      |     |

I. Solum tria genera personarum obligat Ecclesia ad officium, scilicet clericos, monachos, et beneficiatos, et ideo de illis sigillatim agendum est. In primis ergo loquimur de clericis, oui sunt in sacris constituti; qui enim solum minoribus ordinibus initiati sunt supponimus ut certum, eos non teneri ad divinum officium, quod saltem ex consuetudine, et usu Icclesiae apud omnes constat licet aliqui canonistae, et glossa in capite Si quis presbyter, XCI distinctione censeant de jure communi eos teneri ad divimum officium, eo quod ibi dicitur Si guia presbyter, aut diacomus, aut guilibet clericus ecclesiae deputatus non vonvenerit ad quotidianum psallendi officium, etc. ubi generaliter loquitur de quocumque clerico, etiam minorum ordinum. Caeterum per illam particulam ecclesiae deputatus constat non logui de clerico ratione clericatus, sed ratione beneficii: imo nec logui de recitatione horarum, sed de conveniendo ad ecclesiam ad psallendum in choro. Nec etiam obstat glossa Innocentii in capite primo De celebratione misserum dicentis, quod : " Quilibot clericus, etiam non sacris constitutus, omni dio dabet dicere officia divina, vel audire." Nam ly debet sumitur ibi pro eo quod est decet, non ut sit idem quod tenctur, quasi praeceptum imponetur, ut docet usus Ecclosias. It denique minus obstat textus in capite Dolcates, de colebratione missarun, ubi agendo de obligatione recitandi officium dicitur :" Dolentes referimus, quod non solum quidem minores clerici verum etiam aliqui Ecclesiarum praelati, etc." ibi enim per ly minores clerici non intelliguntur minoribus ordinibus initiati, sod minored resmoctu praelatorum, id est, non minores in cloricatu, sed in praelatione.

II. An vero tencantur qui sunt in miporibus ordinibus recitare aliquid loco officii en vi suae ordinationis, communis resolutio doctorum est cos ad id non tencri, ut tradit Sotus libro primo de justi-

titia et jure, quaestione V, erticulo III; et Medina in tractatu de oratione, quaestione II; Azorius libr. I, capit. V, aliique communiter, quia nullum tale extat praeceptum in jure, neque ex jure divino illud deducitur, ut quaestione praecedenti, articulo secundo ostendimus : idque satis constat ex consuctudine Ecclesiae. Imo addit Sotus non posse episcopum talibus clericis imponere hoc onus; guod tamen Azorius et Suarez sic intelligunt, quod non possit perpetuum onus (817) aliquid recitandi eis imponere, bene temen ad temmus, aut quod aliquibus vicibus aliquid recitent, et si fuerit alicubi introducta consuetudo, ut tales clerici aliquid recitent, ad id tenebuntur ratione consuetudinis, de qua eos poterit episcopus monere; negat tamen Sotus talem consuetudinem esse introductam.

III. Restat ergo de his, qui sunt in sacris ordinibus, guos ad recitandum officium teneri generalis Ecclesiae consuetudo ostendit idque satis congruenter, ut cui ad sacrum munus altaris oublice destinantur, publicas quoque Ecclesiae orationes teneantur recitere, et oui divino cultui consecrantur, principalem partem divini cultus, qui est officium divinum teneentur colere. Sed est dubium, an ad hoc obligentur sola consuctudine Ecclesiae, en ex precepto aliquo juris, co cuod non invenitur textus, qui efficaciter id judeat de diaconis, et subdiaconis, sed solum de presprieris praeter statutum Concilii Basileensis sessione XXI ubi dicitur: " Quoscumque benericiatos, seu in sacris constitutos cum ad horas canonicas teneantur admonet sancta Synodus, etc. " ubi supponitur cos teneri ad horas dicendas. In jure autom caput Si quis presbyter citatum non loquitur de subdiaconis, neque de aliis clericis, nisi qui sunt beneficati, seu Ecclesiae doouteti, nec de recitatione privata agit, sed de conveniendo ad ecclesian ad paal-Digitized by GOOSIC

-166-

| DISPUTATI | 0 | XXII. | ARTI | CULUS | IV. |
|-----------|---|-------|------|-------|-----|
|-----------|---|-------|------|-------|-----|

lendum. In reliquis vero juribus, quae citari solent ex distinctione XCI et ex titulo De celebratione missarum solum fit mentio de presbyteris, aut de clericis, ut sic; nusquam autem de diaconis, aut subdiaconis in particulari. Cum autem constet non omnes clericos ex vi clericatus obligari ad horas, relinquitur non cogi nos ex vi talium decretorum intelligere determinate diaconos, aut subdiaconos.

IV. Solum Panormitanus, et glossa, et alii canonistae dicunt nomine presbyteri in jure intelligi diaconum, et subdiacumum, argumento ex capite Si ouis sacerdotum, id est, presbyter, diaconus aut subdiaconus, etc. ubi nomine sacerdotis omnes sacri ordines intelliguntur. Et XV, quaestione V, capite primo in fine diaconus, quidam vocatur sacerdos. Caeterum non potest hunc certa regula colligi, nam licet in favorabilibus nomen sacerdotis, aut presbyteri ad reliquos sacros ordines extendi possit, non tamen in poenabibus, nisi jus id exprimat, sicut expressit in capite Si quis quam citato. Imo, quia ut ibi intelligeretur de omnibus, jus expressit nomine sacerdotis, intelligere diaconos, et subdiaconos, argumentum est quando id non exprimit, non debere sic intelligi. Et multo minus valet ratio Emmanuelis Roderici in summa, capite CCXXIV, numero II dicentis, quod eo ipso, quod ponitur in jure sacer-

dotibus obligatio recitandi officium, eo quod sunt in statu ecclesiastico irrevocabili, censentur etiam obligari diaconi, et subdiaconi, quia sunt in eodem statu; haec enim ratio munquam redditur in jure, neque est fundamentum hujus obligationis, nam etiam omnes religiosi sunt in statu irrevocabili, nec tamen omnes ex vi religionis tenentur recitare officium, ut secundo articulo dicemus, et patet in religione societatis.

V. Quapropter probabiliter Navarrus tractatu de oratione, cap. VII, num.II, censet diaconos, et subdiaconos en consuctudine generali Ecclesiae obligari ad recitandas horas, quae obligatio supponitur potius quan imponitur in Concilio Basileensi citato, et saltem oppositum non potest (513) aperte convinci en jure, ut testatur Azorius lub. X. cap. V. et Suarez lib. IV, cap. XVI, unde corriges Ledesmam in summa Hispalensi de religione, cap. IV, concl. V, qui dicit Innocentium extendissse praeceptum de recitandis horis ad diaconos, et subdiaconos in capite Dolentes, ibi enim solum facit pontifex mentionem de minoribus clericis, et Ecclesiarum praelatis, non autem constat intellexisse per minores clericas diaconos etiam, et subdiaconos, sicut neque clericos ordinum minorum.

Digitized by Google

## ARTICULUS V.

## <u>Utrum religiosae personae teneantur</u> ad recitandas horas, et quo jure?

I. Supponendum est ex doctrina S. Thomae 2-2, quaest. CLXXVIII, per totam, varia esse instituta religionum, eo quod diverso modo ordinantur ad tendendum in perfectionem : cum enim status religiosus primo, et per se sit status acquirendi, et ordinandi ad perfectionem propriam, in quo differt a Statu episcoporum, qui status est perficienci alios, quidquid sit an ipse persona sit in se perfec-etiam clerici majorum ordinum et ideo ta, vel non; perfectio autem ad guam tendimus, consistit in charitate, et charitatis sunt diversa opera, et diversi modi exercitiorum : ideo secundum diversa opera, quibus perfectio charitatis attincitur, et diversa exercitia, quae assumun-sistentiam chori, utrum teneantur ex vi tur nascitur diversitas religionum. Quare hujus, etiam extra chorun recitare. licet omnes conveniant in uno fine communi, scilicet tendere ad perfectionem charitatis, habet tamen diversos fines proximos, ad quos proxime ordinantur, verbi gratia, ad opera vitae activae, vel contemplativae, et respectu horum finium assumunt diversa media, verbi gratia, tantam abstinentiam, vel orationem, aut laborem manuum, etc. Ex quo fit, quod religiones illae, quae nec tanquam finem . proximum ad quem instituuntur, nec tanquem medium ad suum finem assequendum. assument officium divinum, vel publice et in communitate, vel privatim recitandum, ad illud non tenetur ex vi religionis; praecise enim ex vi status religionis ut sic non ordinatur aliquis nisi ad tendendum in perfectionem, quod autem per ista determinata media, scilicet orationem, vel lectionem, vel abstinentiam tendat ad perfectionem, non habet ex natura roligionis ut sic, sed ex particulari instituto, aut deputatione, quae juxta cujuscumque regulam, vol institutionem, obligationem inducit.

II. Unde constat neque ordines militares, neque quae solum ad laica ministorie ordinentur, teneri ad officium divinum, sed solum ad obligationes illas, quas to, seu lege; an vero in consuetudine, sua regula praescribit. Et similiter in zeligione, quae licet ordinetur ad aliquodobligatio. It de lege quidem, aut praeopus vitae contemplativae, non tamen assumit pro medio, aut fine suae instituti- tat in jure, in quo originetur hujusmo-

cas, non tenentur religiosi ex vi religionis ad officium divinum. Quare solum illi religiosi, qui chori assistentiam habent, et assumunt pro medio, aut fine suae religionis orationen vocalem, seu horas canonicas, ad eas recitandas tenebuntur. Et non est difficultas de religiosis ordinatis ordinibus scoris; qui enim non solum sunt religiosi, sed titulo talis clericatus tenebuntur. Similiter neque de his, quibus in sua regula praccipitur, ut horas recitent. Sed difficultas est de religiosis tantum praecise titulo religionis habentis as-

III. In qua re unum est certum, et (819) alterum dubium. Certum est de re ipsa, scilicet tales religiosos oub mortali teneri, etiam extra chorum recitare, licet Aragon 2-2, quaest. LINIII, art. XII dixerit, religiosos si semel recitare omitterent, non peccarent mortaliter; si vero per multum temporis omitterent, peccarent mortaliter. Ast tamen dictum hoc intolerabile, et communiter rejectum, cum omissio unius diei setis materia notebilis sit ad peccatum mortale in clerico, vel in beneficiato; cur ergo non erit in religioso, si constat ipsum teneri ad recitandum? icut omissio audiendae missae in uno die festo est sufficiens materia ad peccatum mortale; aut ergo neganda est toteliter obligatio in religioso ad recitandum, etiam per longum tempus, aut ea posita, unius diei omissio est notabilis materia.

IV. Dubium vero est de fundamento hujus obligationis, an scilicet fundetur in jure naturali, aut quasi connaturali ipsius religionis; an in aliquo praecepquia non est alius modus, unde nascatur cepto non constat, guia nullum tale exonis assistentiam chori, et horas canoni- di obligatio. Similiteroneque de jure

DISPUTATIO XXII. ARTI CULUS

naturali, aut connaturali, quia istud jus, vol est quia aluntur ab Ecclesia religiosi, eo pacto ut recitent, ut sentit Paludanus, vel ex eo quod deputantur ad arecitare officium divinum eodem modo, sequendum chorum, et consequenter in par- quo religiosi. Res pondetur affirmatiticulari guilibet manepit obligatus ad. recitandum. Non ex primo; tum, quia "cclesia non sutentat religionos ut minis- illa Clementis VIII, ubi pari modo loquitros cum pacto recitandi horas, alfas es tur de sororibus ordinis Praedicatorum. sent beneficiati, unde neque de justiție It ratio est, quia habent idem fundamensustentantur ab Ecclesia, sed ex eleemosynis, aut donationibus fidelium; tum, quia alias omnes religiones haberent hoc onus, cum omnes ab Ecclesia sustententur. -ec constat cum aliquibus fecisse pactum, et non cum aliis ad recitandum. Secundus etiam titulus non sufficit, quia obligatio recitandi in choro sufficienter immletur a communitati; unde si hoc munus impletur ab aliquibus, non est ratio cur illi, qui extra chorum sunt, ex vi hujus obligationis teneantur privatim recitare, 'sicut ez eo quod alique religio instituitur al praedicandum, vel militandum non .ex hoc guilibet in particulari tenetur "praedicare, vel militare, si per alios id munus impleretur.

V. Restat ergo recurrere ad consuetudinem immemorialem, et fortassis ipso initio fundationis religionum inchoatam: hanc enim consuctudinem monachos habuisese late refert Cassianus lib. II de institutione monachorum. Maxime enim decet, ut in talibus religionibus, non solum omnes, sed quilibet privatim recitet, cum sit praecipuum ad quod tales religiones obligantur, et in quo earum professores ab aliis distinguuntur. Haec autem consuetudo ex ipso usu, et praxi constat, et videtur etiam declarari a summis vontificibus, nam Pius V, in reformatione breviarii Romani jubet, ut juxta ejus ri- pondetur in primo casu non teneri, quia tum, etiam omnes religiosi teneentur recitare nisi qui a ducentis annis ex anprobate institutione alium ritum habuerint. Et pro ordine praedicatorum Clemens cultum divimum; idem enim operatur illa VIII jussit, ut justa reformationem broviarii tam in choro, quam extra tensantur sicut e contra laicus translatus ad starecitare. Sufficienter ergo declarata est haec consuetudo tamouam obligatoria, ac proinde licct sequamur Cajetanum in eo quod dicit, religioses ex consuetudine teneri ad recitandum extra chorum, non tamen in eo quod dicit, non constare an haec consuetudo obliget ad mortale. Sic etiam explicant hanc obligationem magister Torres, Suarez, Azorius Ledesma.

et alii. (820)

VI. Sed quaeres an moniales teneantur ve, quod constat ez eadem consuetudine, et declaratione pontificum, praesertim tum hujus obligationis, ac religiosi, quid ex vi professionis deputantur ad sequelam chori, et viget eadem consuctudo in illis, ac in religiosis. Nomine autem monialium intelligendae sunt omnes, quae sub voto solemni vivunt in congregatione, et habent ex vi constitutionis regulae, professionis, vel consuetudinis assistentiam chori. Ita communiter omnes doctores citati.

VII. Secundo, quaeritur an novitii, vel conversi teneantur ad officium divinum, vel saltem ad aliquas preces. Respondetur negative, novitii quidem, quia nondum sunt religiosi, quantum ad omus religionis, licet in aliquibus perticipent favorem religiosorum; conversi vero, quia non profitentur religionen, ut vacent divino cultui in laudibus divinis. sed in operibus laicalibus, et manuali-Quibus etiam favet consuetudo non bus. recitandi communiter acceptata. Tenebuntur tamen ad aliguas preces juxta tenorem, aut mandatum regulae, aut constitutionum. guas profitentur.

VIII. Tertio, quaeritur an si aliquis religiosus choro deputatus transferatur ad statum conversorum, vel ejiciatur a conventu ad saeculum, aut dannetur ad triremes, adhuc teneatur recitare. Restalia mutatio tollit fundamentum unde oritur obligatio, scilicet professionem per modum deputationis ad chorum, et ad mutatio, ac is ab initio esset laicus, tum clericorum tenetur recitare. Ita tenet S uarez, et Azorius. An vero hanc potestatem habeat praelatus inferior papa, prudenter dubitat Torres, neque enim facile dabitur casus, quo constet id factum a praelato inferiori, quamvis, e contra translatio laicorum ad clericos sae-Si tamen oraelatus inferior id pe fiat. possit facere, non inde sequitur, quod

Digitized by GOOSIC

possit eximere aliquem ab onere recitan-. di, sed solum quod possit auferre fundamentum unde nascitur illa obligatio. Sicut episcopus potest beneficiatum privare beneficio, et tunc ratione beneficii non tenebitur recitare; non tamen potest dispensare ut manente beneficio exonerctur ab onere recitandi. In secundo autem, et tertio casu, adhuc tenetur religiosus recitere per se loquendo, quia manet substantialiter religiosus, et professio sua non extinguitur, unde tenetur recitare, sigut sanetur substance, tialia, yota servare, et in hoc conveniunt, sacer, et clericatus deputatus ad reciauctores citati, alias ex sua iniguitate reportarent commodium, et alleviationem. Sidit and manente aligue in sacris, aut cum titulo beneficii; quantumcumque puniatur, tenetur recitare, dic ille, qui manet in professione religionis semek Secus est si professio omning suscepta. extinguatur, sicut fit in aliquibus ejectis a societatis religione. Qui tamen actu versatur in triremibus, plerumque excusatur propter labores, si tamen ei tempus supersit, et habeat breviarium, tenetur recitare id quod potest, et in quo superest facultas.

IX. Ultimo, quaeritur an religiosus dispensatus a papa, ut contrahat matrimonium, vel ut vivat perpetuo extra conventur, adhuc recitare teneatur. Respondetur in primo casu non teneri, ut bene probat Ledesma, quia talis dispensatio in religioso ad contrahendum in tantum (821) est valida, in quantum tollit ab

illa persona statum religiosi; nam manente tali statu, omnes fatentur non posse cadere dispensationem, ut religiosus contrahat; hoc enim ad minus determinatur in capite Oum ad monasterium, de statu monachorum. Sublato autem statu religionis, sollitur obligatio recitandi, et caetera.comia, quae in tali statu fundantur, Secus est si clericus in secris dispensetur ad contrahendum matrimonium, ut advertit Azorius 11b. I, cap. V. Hic enim non eo ipso liberatur a recitendis horis, so good non tollitur ab illo ordo tandam : unde nisi pontifex in hoc dispenset, ex vi prioris dispensationis non manet liber, quanvis juxta detur causa, ut cum eo dispensetur propter occupationes rei familiaris, ratione cujus dicitur etiam clericus uxoratus ineptus ad beneficia ecclesiastica, quia non potest vacare Deo, in capite Quod a te, et capite Diversis, de clericis conjugatis. In secundo autem casu constat, adhuc religiosum teneri ad recitandum ex opposito fundamento, quia talis disponsatio non tollit professionem, quas est fundamentum illius obligationis, neque en co quod pontifer dispenset in uno, spilicet quod vivat extra conventum, censetur in alio dispensare, scilicet, ut non reci-Et ita sentiunt Ledesma, Torres, tet. Suarez, guanvis oppositum immerito dicat Azorius loco citato, capite VI in fine, quando religiosus in perpetuum dispensatur ad manendum extra conventum.

## Articulus VI.

#### Utrun beneficiarii obligentur ad recitandas horas canonicas ?

L. Apud omnes indubitatum est beneficiarios obligari sub mortali ad recitandas horas; et solet ista obligatio probari ex capite Si quis presbyter XCII, dist. II, ubi dicitur : "Si guis presbyter, aut diacomus, vel quilibet clericus Ecclesiae deputatus, in quolibet loco fuerit, in quo ecclesia est, et ad quotidianum psallendi officium, tam matutinis, quam vespertinis horis non convenerit, deponatur a clero" ubi per ly clericus Ecclesiae deputatus communiter beneficiatos intelligunt interpretes, quos citat Azorius lib. X, cap. III. Ceeterum adhuc dato hoc, non expresse habetur

eo loco obligatio recitandi officium, sed tantum conveniendi ad ecclesiam illis horis in loco ubi ecclesia fuerit. Unde ergo probatur, quod extra illum locum adhuc privatim tenetur beneficiatus re-Similiter in capite Quod a citare ? te, et capite Diversis de clericis conjugatis dicitur clericum conjugatum esse spoliandum beneficio, eo quod divinis, et ecclesiasticis obsequiis vacare non valeat, ex quo tamen non colligitur evidenter ad recitandum teneri ex vi beneficii, sed solum teneri ad aliquod obsequium ecclesiasticum, cui inepti redduntur per conjugium. Dia Quodoventem ac hoc

170 820

determinatum obsequium, scilicet recitendi horas, non inde colligitur, quia jus solum locuitur in genere de ecclesiastico obseguio, non in specie de isto, praesertim cum clerici orientales in sacris constituti permitaantur manere in matrimonio ante contracto, ut dicitur in capite Oum olim, eodem titulo, et tamen officium recitant etiam uxorati.

II. Quare efficax probatio hujus obligationis reducitur quasi ad pactum justitiae simul cum declaratione Ecclesiae, quae declaravit sed are beneficium propter obligationem talis officii, quod est recitare horas, quanvis oppositum sentiat Azorius lib. X, cap. IV in fine, insufficienti (822) tamen ratione. Nostra igitur sententia est communis canonistarum, et declaratur sic : Nam beneficium datur propter officium, et tamquam stipendium pro aliqua actione facienda a beneficiato, ut constat ex capite Quia per ambitiosam de rescriptis in sexto. Neque enim Ecclesia tribuit beneficiato redditus gratis, et per modum eleemosynae, sed ut stipendium, quod debetur illi ut ministro; et consequenter ratione alicujus ministerii: omne autem stipendium quod datur alicui ministro, ut exerceat aliquam actionem obligat illum en pacto justitiae ad illam implendam : ergo si Ecclesia tribuit beneficiato ut ministro stipendium, et propter aliqued officium, seu actionen, ad illam tenebitur ex pacto justitiae.

III. Sed quia sunt plures actiones, ad quas Ecclesia potest obligare beneficium, restat probare quod Ecclesiae intentio sit illum obligare ad hanc determinatam actionem, quae est recitare horas. Hoc autem et ex consuetudine antiqua constat, quae sic semper intellecta, et practicata est, et ex declaratione Ecclesiae facta in Concilio Lateranensi sub Leone X, sessione IX, cap. IX, ubi dicitur, quod habens beneficium si non recitaverit horas post sex menses ab obtento beneficio privetur illo, quia beneficium datur propter officium. Ergo declaravit Ecclesia quod officium, seu ministerium propter quod datur beneficium, est recitatio horarum, et postea Pius V, in bulla quae incipit : Ex proximo, data anno 1572 confirmavit hanc constitutionem Concilii, et declaravit, quod ille, qui primis sex mensibus officium non dixerit, nisi legitimum impedimentum habuerit, grave peccatum ad-

miserit. Igitur satis declaravit Ecclesia quod tribuit beneficium in ponendo onus recitandi horas, tamquam officium, et actio propter quam dat tale stipendi-Tenetur ergo beneficiatus ex pacum. to justifiae ratione stimendii accepti ad recitandas hores.

IV. Sed cuaeres utrum habens plura beneficia satisfaciat recitando cemel in die. Respondet Navarrus negative, sed quod tenetur tot officia dicere, quot habet beneficia. Opposita tanen sententia est communis, de que videri potest Suarez lib. IV, c. XVIII ; Azorius lib. X, cap. IV; magister Torres de horis canonicis controversia VI, cap-IV. It guod magis est S. Thomas eam tenet expresse quodlibeto I, art. XIII. Est tamen valde difficile reddere hujus rei rationem, et in universali tradere aliquam regulam, qua possimus discernere quando satisfaciat homo duplici pracepto, seu obligationi per unam tentum actionem, et guando non. Videmus enim, quodqui accipit duas capellanias, aut duplex stipendium justum pro sacrificio non satisfacit dicendo tantum unam missam: et similiter cui injungitur pro poenitentia ut audiat unum sacrum, aut recitet psalmum, non satisfacit recitando, aut audiendo id quod alias tenebatur. E contra vero, si aliquis tenetur ex voto jejunare tali die, et ibi inciderit vigilia, satisfacit voto, et pracepto Ecclesiae unico jejunio. Et similiter qui est in sacris, et simul religiosus unica recitatione satisfacit suae obligationi. Unde ergo discerne mus inter hos casus ? Navarrus enim tuetur suem sententiem prieribus exemplis; sicut enim qui recipit duo stipendia pro duabus missis, ideo non satisfacit dicendo unam missam, quia recipit illam tampuam stivendium, sic cum beneficia se habeant ut stipendium propter beneficium, qui recepit duo beneficia, tenebitur ad duplex officium. Suarez vero, et alii posteriorious exemplis tenetur contrariam (823) sententiam, mulli tamen reddunt rationem disparitatis, sed in summa id reducunt ab consuctudinem Ecclesiae; ipse enim usus declarat, quo qui habet plura beneficia, setisfacit unico officio scientibus, et consentientibus praelatis.

V. Nihilominus tamen no omnis ad con-Digitized by **GOO** 

-172-827-824

suetudinem revocemus, advertendum est, quod onus est obligatio quae alicui personae imponitur, duplici ratione potest imponi; uno modo ratione rei, seu actionis faciendae primo et per se; alio modo. primo et per se ratione personae, et temporis, ita quod obligatio ad hoc respiciat, quod illa persona maneat deputata ad aliquam actionem, vel aliquod tempus ei deputetur ad aliquid faciendum, verbi gra-diem. tia, quando aliquis accipit obligationem dicendi duas missas, primo et per se obligatur ad exhibendam illam actionem, unde alium satisfacit obligationis. E contra vero obligatio recitandi ratione ordinis sacri, et similiter residentia episcoporum est obligatio personalis, ut advertit Cajetanus 2-2, guaest. CLXXXV, art. V, S. Ad secundum.

VI. Qui ergo primo modo obligatur ad aliquid faciendum, si habeat duplicem obligationem non satisfacit unica actione seu opere, quia quaclibet obligatio est distinctum omus positum ratione istiusactionis primo, et per se. Quando vero socundo modo concurrit multiplex obligatio, unica actione potest satisfieri, quia illae obligationes non sunt onera ad ipsam actionem primo, et per se, sed ut deputetur versona, vel tempus ad aliquam actionem faciendam. Unde in cadem persona, vel intra idem tempus illi plures tituli non exigunt distinctam actionem. It hanc rationem insimuat D. Thomas loco citato : " Quod qui habet plures praebendas debet laudes Deo quasi unus homo, " unde sufficit quod semel officium dicat, quia scilicet debet ut homo deputatum ad laudem Dei. Unde quantum cumque multiplicentur tituli, semper debet ut unus homo unice deputatus. Itaque recitatio officii est anus deputativum personae, et temporis; personae guidem, guia sicut homo constitutus in sacris obligatur ratione personae ad laudandum Deum, quia deputatur ab Ecclesia ut minister cultus divini, ita beneficiatus accipit ab Ecclosia stipendium. ut simile onus subeat, ac illi qui sunt

in sacris. Est etiam onus temporis, quia est occupatio totius diei, sicut jejunium est actus occupans totam diem: Qua ratione qui ex voto et praecepto Ecclesiae jejunat, unico actu jejunandi satisfacit. Sicut ergo in uno die non est nisi unica hora, tertia, aut sexta, etc. Sic officium occupans tertiam, aut sextem, non debet multiplicari intra sundem diem.

VII. Nec obstat, quod ad hoc accipit stipendium. Quando enim stipendium datur ut persona sit deputata ad aliquid, et ex deputatione sequitur obligatio, potest satisfacere unica actione, et unico opere, etiam si plura sint stipendia, quia non additur nova deputatio, sicut accipiens stipendium a civitate ut deoceat, aut curet aegrotos, etiam si a discipulis, aut aegrotis accipiat stipendia particularia, satisfacit unica actione curandi, aut docendi.

VIII. Er quo solvitur fundamentum Navarri : in illis enim casibus obligatur homo ex duplici obligatione ad duo opera facienda, jouia non est obligatio hominis deputativa, aut detorminativa temporis ad aliquam actionem faciendam, sed obligatur primo, et per se propter ipsum obus, non propter deputationem personae, aut temporis, et ideo accipiens pluza stipendia ad dicendum missam, (824) vel orandum pro alio, tenetur plures orationes, vel missas dicere, aut curare ut alius dicat; accipiens vero plura stipendia ut persona sua sit deputata ad officium dicendum quolibet die sicut minister, unico officio intra illum diem dioto, satisfacit.

### ARTICULUS VII.

<u>Utrum beneficiarius sit obnoxius resti-</u> tutioni si non recitet, et ouomodo ?

I. Supponendum est decretum Concilii Lateranensis sub Leone X, sess. IX, cap. IX, ubi praecipitur, quod quilibet habens beneficium cum cura, vel sine cura, si post sex menses ab obtento beneficio divinum officium non dixerit cessante legitimo impedimento beneficiorum suorum fructus non faciat suos pro rata omissionis officii, et temporis : ubi non est admittendum quod dicit magister Soto, et impugnatur a Torre controversia IX, mm. XXX, et a Suarez 11B. IV, cap. XXIX, num. IV, legendum esse in verbis Concilii : si per sex menses ab obtento beneficio, etc, sed legendum esse; Post sex menses, quod etiam declaravit statutum Pii V, citato praecedenti articulo, ubi dicit : " Si post sex menses quod illud obtimierit, etc." Declarans autem pontifex guomodo intelkigenda sit rata temporis secundum quam tenetur restituere, sic dicit :" Statuimus ut qui horas omnes canonicas uno, vel pluribus diebus intermiserit, omnes beneficii, seu beneficiorum suorum fructus, qui illi, vel illis diebus responderent, si quotidie dividerentur; qui vero matutimum tantum dimidium, aui caeteras omnes horas aliam dimidiam, qui harum singulas sextam partem fructuum ejudem diei amittat."

II. Circe haec autem decreta multiplex dubium occurit. Primum, an qui de facto non recitet primis sem mensious post obtentum beneficium, teneatur adhuc aliguam restitutionem facere. Videtur enim teneri, cum recipiat illis sex mensibus tipendium: ergo ex vacto justitiae tenetur recitare, atque adeo restituere si non recitet, quia hoc seguitur ex natura rei, quia leeditur pactum justitiae. Nec potest dici cum Sylvestro verbo Clericus IV, quaest. XXIII, num. XVI, guod beneficium non datur solum propter officium recitandum, sed etiam propter alia officia, ut propter administrationes sacramentorum, et ideo si omittatur recitatio, remanent aliae actiones, propter quas retineat fructus. Hoc inquam non valet; tum, quia non procedit haec responsio de beneficiis simplicibus, quae non dantur propter aliquam actionem circa populum, sed propter meram recitationem; tum, quia acque procedit ista ratio de primis sex mensibus, et de tempore post sex menses, et expresse pontifex obligat post sex menses ad restituendos fructus omnes : ergo ista solutio non valet : av denique, quia ad summum probat non esse restituendos omnes fructus in beneficiis curatis propter solam omissionem recitandi, non vero probat nihil esse restituendum.

III. Ex alia vero parte videtur fieri condonatio ab Ecclesia pro primis sex mensious. Declarat enim quod post sex menses, si non recitet, fructus non faciat suos : ergo supponit quod intra sez menses facit suos. Navarrus cap. XXI de oratione, num. LVI, censet non teneri benficiatos restituere pro illis primis sex mensibus, esto peccant mortaliter non recitando, ut declaravit ibidem Pius V. Pro contraria parte ditatur (S25) Sotus lio. X de justitia et jure, quaest. V, art. VI, et Covarrurias lib. III variarum, cap. XIII, mum. X. Utramque sententiam ut probabilem tenet magister Torres controversia IX, num. XXXII, et sequentibus. At vero Suarez lib. IV, cap. XXIX, novam excositavit sententiam, videlicet, beneficiarium primis sex mensibus non recitantem teneri ad aliquam restitutionem, eam vero non est necessario faciendam in aliquibus bonis, seu fructibus temporalibus beneficii, sed posse fieri in bonis spiritualious, quae fuerunt omissi, verbi gratia oratione.

IV. Haec sententia Suares videtur mihi parum conducens ad propositum. Nam talis beneficiatus vere, et in re facit fructus suos illis primis sex mensibus, sive ex indulgentia, et condonatione Ecclesiae, sive ex alia causa, vel non facit. Si non facit fructus suos, tenetur illos restituere, utpote rem (non suam, et non satisfacit restituendo solum bona spiritualia ut orationes, aut aliquid simile : si vero facit fructus suos, peccabit quidem non necitando prop-

ter declarationem pontificis. Caterrum non obligabitur aliquid restituere ex vi stipendii accenti ab Ecclesia, cuia etsi non recitet, facit suum illud stipendium. Remoto autem stipendio, non tenetur ad aliquid spirituale restituendum; tum, quia id Ecclesia non exigit; tum, quia ille, qui est in sacris, non tenetur aliquid spirituale restituere, si omittat recitare aliqua die : ergo neque beneficiatus, quia quoad restitutionem spiritualem veri modo obligatur; tum denique, quia recitatio horarum est onus pro quocumque die; ergo transacto die non tenetur illud recitare nec aliguid loco illius, guia Ecclesia non obligat beneficiatum ut oret pro se quomodocumque, sed pro quocumque die tamquam omus illius diei, et ite sicut qui mottit audire sacrum in die festo non tenetur alio die audire missam, quia est onus illius diei tantum, sic et qui omittit recitare sive primis sex mensibus, sive post. De reliquis autem sententiis quaelibet illarum est probabilis, et tute sequi potest dummodo intelligamus, quod si non tenetur restituere beneficierius non recitans primis sex mensibus, id erit ex condonatione, et benignitate Ecclesiae facta in illis decretis, non ex natura rei, nam secundum se tehebatur restituere ex vi pacti, et stipendii accepti, quod obligat ex justitia commutativa. De quo vide Suarez dicto capite IXIX, num. VII, et sequentibus.

V. Secundum dubium est, an teneantur restituere hos fructus ante sententiam judicis, videtur enim non teneri ante, quia haec lex est poenalis, et sic non tenetur ad illam ante sententiam judicis, sicut poena privationis Beneficii, quae imponitur in decreto Concilii non obligat ante sententiam judicis. De hac re ante Concilium Lateranense fuerunt contrariae opiniones. Quidam enim existimabant teneri beneficiarium ex pacto justitiae ad recitandum, et consequenter restituere debere si non recitaret : alii existimabant solum praecepto Ecclesiae ad id teneri, atque adeo non obligari ex vi justitiae ad restitutendum, sed solum restutionem fructuum accipiendam esse ut poenalem, id est, ut poenam impositam transgredienti illud praecentum, non ut debitem ex violatione pacti justitiae. Quem sententiem ut verioram fuetur Azorius lib. X, cap. XIV, Addit tamen, quod post Concilium Lateranense, et decretum Pii V, verior est sententia eorum, qui dicunt teneri in foro cons-

cientiae statim restituere, licet alii oppositum dicant etiam post tale decrotum.

VI. Nihilomimus tamen nullam (826) probabilitatem, aut apparentiam video, qua defendi possit post decreta Concilii, et Pii V, non teneri restituere illos fructus in foro conscientiae ante judicis condemnationem. Expresse nim in illis dicitur, quod fructus non faciant suos. It pontifex dicit, guod tanquam injuste perceptos, cos teneatur erogare, etc. ergo non potest licite eos retinere ante sententiam judicis. Patet, quia non sunt sui, sed injuste percepti; ergo non possunt illis uti ut rebus suis, atque adeo dominium corum amittit eo ipso, quod non recitat. Nec potest dici haec decreta non esse usu recepta, cum manifeste ostendat ipsa praxis, et usus non recitantem se sentire obligatum ad restituendum, etiemsi peccatum non recitandi non probetur in foro exteriori. Unde et in bulla cruciatae, quae dicitur compositionis, datur facultas ad componendum id quod beneficiarius debet ex non recitatione officii : ergo receptum est quod debeat. Nec est simile de privatione beneficii, quia privatio beneficii est poena imposita proster contumaciam non recitantis, st in foro exteriori deducende, et probanda per legitimam monitionem, ut expresse ponit Concilium, nec praecipitur ibi ut beneficium co inso vacare censeatur, sed ut privetur si contumaciter permanserit legitima monitione pracedente : quae verba manifeste loquuntur de privatione non ipso facto incurrenda, sed in foro exteriori facienda per judicis sententiam.

VII. Addo satis colligi ex verbis pontificis restitutionem ipsem fructuum faciendam fundari in laesione justitiae, dicit enim debere fructus restituere tanquam injuste perceptos : ergo aperte supponit injustitiam comitti in eo quod non recitando accinit fructus, atous adeo supponit fructus esse stipendium justitiae, et sub pacto justitiae datos Ex quo ulterius fit, pro recitatione. quod si vera esset sententia dicentium ante Concilium Lateranense non obligari beneficiatos restituere fructus ante sententiam judicis, oporteret fateri, guod ante Concilium non dabantur fructus ut stipendium ct ex pacto justitiae

#### DISPUTATIO XXII. ARTICULUS VII.

ad recitandum, neque fuisse injuste perceptos, licet peccaret in non recitando contra praeceptum Ecclesiae, atque adeo in decretis istis mutatam fuisse formam dandi beneficia ab Icclesia; cuia ante non dabantur per modum stipendii, et pac- beneficio cum cura, et dine cura, ut ibi citandi, modo qutem dantur cum pacto jus- retinere ? titiae, cum dicantur injuste percepti si non recitet.

VIII. Tertium dubium est, an beneficia, quae non dantur propter solam recitationem, sed etiam propter alia onera ut beneficia curata, si beneficiarius non recitet teneatur omnes fructus restitueres, sicut tenetur beneficiarius simplex; vel solum illos qui oneri recitationis correspondent. In hac difficultate communiter Thomistae magister Ledesma tractatu de religione, cap. IV, concludione X, dubio VI, dicit esse certum non tane-'ri restituere omnes fructus, propter solam omissionem recitandi, qui habet beneficium curatum, quia tale beneficium datur illi propter alia ministeria, ratione quorum potest stipendium accipore, et Idem tenst magister Torres retinere. controversia IX, num. XL, et citat pro se etiam beneficiarius curatus teneretur Aragon et Sotum, et similiter Ludovicum Lopez I p. Instructorii, cap. COXLV. Et citat pro se magistrum Medinam, oui id fundat in quadam acquitate, secundum ouam interpretata est extravagans Pii V. Allouum enim est ut si beneficium non solum datur propter officium recitandi, sed etiam propter alia officia, cuantum est ex vi justitiae, et pacti pro quocumque officio (827) accipiat aliquid stipendii. et consequenter non censeatur debere omnes fructus propter solam omissionem recitandi, quia manent alia officia propter quae etiam datur beneficium, et ratio-gregem. et de lacte gregis non manducat? ne illorum aliquid accipere. potest. si teneatur omnes restituere erit in poenam, et tamquam aliquid poenale accipiendum. Oppositum sentiunt, qui sunt extra scholam D. Thomae, Navarrus, Covarruvias, Durandus, Suarez lib, IV, cap. XXX, et A-zorius lib. X, cap. XIV, fundaturque haec sententia in ipsis verbis extravagantis, quae sine dubio maxime ponderant pro ista sententia. Expresse enim Concilium, et Pius V loquuntur de quocumque habente Beneficium cum cura, aut sine cu- endos, et faciendos fructus suos, etiam ra, de quo dicunt : " Quod si non recita- pro aliis ministeriis recitationem of-

uno die, aut pluribus omiserit, omnes beneficii, seu beneficiorum suorum fructus, qui illi, vel illis diebus corresponderent, si dividerentur, amittat. Ergo si omnes amittere debet loquendo de ti justitiae, sed solum cum praecepto re- loquitur pontifex, quomodo potest aliquid

> IX. Itacue in hac sontentia est dicendum, quod mens Concilii, et pontificis est, quod recitatio non solum sit efficium propter quod datur beneficium propter quod datur beneficium, sed etiam conditio, sins qua non faciat fructus suos, etiam si alia habeat officia. Quando autem ponitur aliquid in pacto tenquam conditio, sine qua fructus non faciat suos, si non impleatur conditio, obligatur ante sententiam judicis ad restitutionem illorum, quia non facit illos suos sine tali conditione. It quidem si in hac sententia posset probari, guod etiam in beneficiis curatis adaeouatum officium, propter quod datur beneficium, est recitare, religua autem onere non dantur ut officia, hujusmodi beneficium, sine dubio relingueretur ut certum quod restituere omnes fructus correspondentes illi diei, in quo non recitat, sicut beneficiarius simplex, quia officium per se, et adaequatum propter quod datur, Sed hoc non est verum, est recitatio. alias relinqueret Ecclesia sine stipendio laborem ministrandi sacramenta, et pascendi populum propter quod tamen maxime debetur pastori stipendium, juxta illud I ad Corinth. IX : Dominus ordinatit iis, qui evangelium annuntient, de evangelio vivere : et iterum : Quia militat suis stivendiis uncuam ? Quis pascit

QuodDebetur ergo propter annuntiationem evangelii, et pasturam gregis stipendium, et consequenter non sola recitatio est officium, propter quod datur beneficium. Si ergo est vere officium, et vere illi correspondet stipendium er vi justities faciendo, illud officium, potest accipere stipendium, etsi omittat recitationem, nisi recurratur, ut Suaroz recurrit, ad hoc quod Pius V, et Ecclesia posuerit tamguam conditionem ad percipiverit, fructus non faciat suos," et de eisficii, et ideo illa amissa nihil facit dem subdit pontifex, quod qui horas omnes suum.

**-175-**32**7-**828-829

X. Sed quia hoc non evidenter constat ex textu pontificis, sed solum probabiliter deducitur, et lex illa sit valde poenalis quae nullo modo amplianda est, ideo Thomistarum sententia semper mane: probabilis, et tute segui potest in praxi cum fundetur in magna acquitate, et conformitate ad illam extravagantem, ne fingamus ponere pro conditione recitationem officii, quod solum ponitur ut officium quoddam talis beneficii, adaequatum quidem respectu beneficii simplicis, et inadacquatum sou vertiale respectu curati. (828) Et hoc est quod pontifex et Ecclosia voluit declarare, scilicet, quod obligatio recitandi non solum in beneficio simplici, sed etiam in curato sit omus, et officium, quod si omittatur obligat ad restitutionem, ita tamen quod intelligatur secundum accommodum sensum, ut obliget ad adaequatam restitutionem in eo, in quo est adaequatum officium, ut in beneficio simplici; ad inadaequatam vero ubi est inadaequatum, ut in citato. It quod dicit omnes fructus debere restituere, sic habent verba pontificis :" Omnes fructus qui illi, vel illis diebus responderent si quotidie dividerentur amittat, "ubi illa restrictio : Qui illis diebus responderent, si quotidie dividerentur, aperte supponit, quod si non omnes dividi possunt ratione excrcitationis tantum, quia datur pars fructuum propter alia onera, non debet quoque omnes in integrum restituere, sed tantum qui correspondent recitationi, et juxta illam dividi possunt singulis diebus.

XI: Quartum dubium, an obligandus sit beneficiarius omitteus recitationem sub moreli restituere in integrum omnos dies, et omnes horas quas omittit, verbi gratia, si alias est diligens in recitandis horis, uno tamen, aut alio die in anno omittit recitationem, estne rigoròse cogendus restituere. In hoc dubio Sotus lib. X de justitia, quaest. V, art. VI, et magister Medina in instructione confessorum, pagina 15 et Ludovicus Lopez L p. instructorii, cep. CXLV, tenet quod si alias per totum annum quis explevit officium recitandi, si per octo aut decem dies defecit a recitatione non ideo cogendus est restituere, nec cum illo se debet gerere confessor sicut cul latrone, qui omnes quod abtulit tenetur restituere, sed sicut cum ministro alicujus optimatis, aut regis, qui etsi aliquando deficiat ab officio

suo, non ideo cogendus est partem stipendii restituere. Quod locum volunt habere etiam in beneficiato simplici, et qui solum habet onus recitandi propter beneficium.

XII. Oppositum tenet Sharez lib. IV, cap. III, num. IX; Azorius lib. X, cap. XIV, quaest. VII, in fine; magister Torres controversia IX, num. XXVIII et It sine dubio est oxpressa mens XXIX. pontificis, nec oppositum videtur segui: posse tuta conscientia, nam pontifex expresse dicit : " Quod pro rata omissionis officii fructus non facient suos, " et tamquam injuste perceptos teneantur restituere, et hanc ratem sic intelligit, quo qui omittit, uno die, teneatur fructus illi diei correspondentes amittere : qui vero matutinum, dimidiam partem fructuum, etc. ergo qui uno die omittit recitare non facit fructus suos, et consequenter non potest illos retinere; sicut non laborans uno die in vinea non potest illius diei stipendium retinere. Unde gerere se debet confessor cum tali omittente sicut cum eo, qui retinet rem alienam invite domino, et non facit illam suam, quia sic Ecclesia declaravit, ut pro unoquoque die recitandum sit, ut illo die lucretur fructus, non sicut minister regis, aut optimatis, a quo non exigitur quotidianum pensum, ut stipendium habe-Quod si exigeretur tamquam actio at. propter quam deberet accipere merceden, et stipendium non posset, si uno etiam die omitteret, retinere stipendium illius diei.

XIII. Quaeres quae conditiones reguiruntur ut omissio ista inducat otligationem restituendi. Respondetur, quod debet esse voluntaria, et talis quod sit peccatum mortale, et quod ad minus sit omisaio unius horae, et quod fructus illi omissioni correspondens, non sit ita levis materia, (829) quod ad peccatum mortale furti non sufficeret. De guibus conditionibus vide Suarez supra. It defectu primae conditionis qui totaliter obliviscitur horam, aut horas recitare, aut oblitus fuit librum secum adducere non tenetur resti-Ratio est quia omnia ista intuere. telliguntur esse legitima impedimenta, ita quod non peccat in non recitando; qui autem legitimo impedimento excusa-Digitized by **GOU** 

tur a recitando, excusatur et a restituendo. De his autem, et reliquis huc pertinentibus (quia temporis angustia pressi longius calamum extendere non valemus) horis canonicis Angelus, Tabiena, Roselvideri possunt Sotus lib. X de justitia et jure, quaest. V; Medina cap. de oratione Aragon; in praesenti quaestione IXXXIV, art. XII et XIII ; Valentia 2-2. disp. VI, quaest. II, pagina 10; Lessius 115. II de justitia, cap. XXXVII ; Toletana summa, lib. II, cap. X; Azorius part. Beneficium. It haec de hac materia. Ca-I, kib. X, cap. I, Bellarminus tom, IV, controversiarum lib. I de bonis operibus, in qua D. Thomas de voto agit, praeterecap, X; Suarez tom. II de religione, lib. IV; Vasquez opusculo de beneficio, cap. IV; Filiucius tom. II, tractatu XIII, et plerique alii cononistae in titulo de

celebratione missarum; summistae ut Navarrus in manuali, cap. XXV, a numero XCVII, et in enchiridio de oratione et la, Sylvester, Armilla, Lopez parte prima institutionum confessoris, cap. CIXIV, et parte secunda cap. CII; Rodriguez in summa parte prima cap. CXL; Vega parte prima cap. XXVIII, et multi alii, verbo Horae canonicae, et verbo etera enim usque ad quaestionem LXXXVIII, a quae in ejus littera continentur, ut de adoratione, de sacrificio, de oblationibus, et decimis, specialem difficultatem non habent ideoque ea omittimus in praesenti.



١ ,

•

#### QUAESTIO LXXXVIII.

## DE VOTO: PER QUOD ALIQUID

#### DEO PROMITTITUR.

In tractatu de religione numeravinus actus varios, et multiplicas, quibus religio cultum exhibet Deo, et inter eos qui exteriorem meteriam in cultum Dei offerunt, numeravimus illos, quibus Deo subjicinus res, possessas a nobis. vel nos ipsos, et ibi dictum est, quod si promittendo aliquid vel nos ipsos subjicimus Deo est votum, quod est actus religionis, de quo in praesenti est nobis tractandum. Dupliciter tamon fieri a nobis potest ista promissio, vel subjectio Deo, aut per modum nudae pomissionis tantum, et tunc est votum simplex; vel superaddondo traditionem, seu conservationem rei promissae cum acceptatione Ecclesiae Nomine Dei, et talis promissio consecrativa promissae dicitur votum solemne, eo quod tunc aliquid solemnizari postulat, quando consumatur, et completur : licet Ecclesia possit religiosum reddere, et pro statu religioso acceptare non stante traditione, et consecatione voventis, sed sola nuda promissione ex parte ipsius, et simplici voto. Do istis agimus in praesenti cum D. Thoma, qui quidem per duodecim articulos explicat guidquid ad essentiam, conditiones, et velorem voti pertinere videtur.

In primo inquirit, utrum votum consistat in solo proposito voluntatis, et respondet duplici conclusione, Prima : Tria requiruntur ad votum, deliberatio rationis, propositum voluntatis, et promissio in qua perficitur ratio voti : secunda, votum essentialiter consistit in promissione.

In articulo secundo inquirit, utrum volum semper debeat fieri de meliori bono. Respondet quadruplici conclusione. Prima : Votum non debet fieri de re illicite, neque de re indifferenti, quia cun votum sit promissio Deo facta, facere rem illicitam, seu peccatum quod, est contra Deum, et ei non acceptum, potius esset comminatio, quem promissio, quia potius esset contra Deum facere, quam pro illo : secunda : Votum non debet fieri de re necessaria simpliciter, vel de re impossibili, guia votum promissionem voluntariam importat, necessitas autem voluntatem excludit; ergo id, quod est absolute necessarium, non potest cadere sub voluntaria promissione, in qua ratio voti consummatur : tertia: Votum potest fieri de rebus, quae cadunt sub praecepto, quia istae non habent absolutam necessitatem, sed necessitatem finis, quatemus sine illis non potest esse salus; cadere ergo possunt sub voto, in quantum voluntarie fiunt, non autem in quantum necessitatem habent : quarta : Propria materia voti sunt res perfectioris virtutis, ad quas homo non tenetur ex praecepto, set ex consilio, quia istae sunt omnino voluntariae et ideo propriissime cadunt sub voto; unde sequitur, quod votum debet esse de moliori bono. In solutione ad primum asserit sanctus doctor sub voto baptizatirum cadere abremuntiare pompis diaboli, et fiden Christi servare, quia voluntarie fit, licet sit de necessitate salutis.

In articulo tertio inquirit, utrum onne votum obliget ad sui observationem. Respondot conclusione affirmative, quia ad fidelitaten hominis portinet, ut solvat, id, quod promisit; fides enim socundum Augustimum dicitur ex hoc, quod fiunt dicta : ratione autem cominii, et ratione beneficit suscepti maxime debet homo Deo fidelitatem ; ergo maxime obligatur homo ad implendum vota Deo facta. In solutione ad primum asscrit sanctus doctor, quod secundum honestatem ex qualibet promissione homo homini obligatur, et talis obligatio juris naturalis est. In solutione

-179-

ad secundum docet, quod si aliquis vovet religionem cum intentione se obligandi ad ingressum religionis principaliter, et en consequenti eligit hanc religionem, vel hunc locum, tamouam sibi magis congruentem, tonetur, si non recipiatur in has domo, vel religione aliam religionem intrare; si vero principaliter intendit se obligare ad hanc religionem. vel ad hunc locum propter specialem complacentiam hujus religionis, vel loci, non benetur aliam religionem intrare, si cum illi recipere nolunt. Si autem incidit in impossibilitatem implendi votum ex propria culpa. ut mulier, quae vovit virginitatem, et postea corrupte est, tenetur de propria culpa praeterita poenitentian agero, et servare quantum possit perpetuam continentiam. In solutions ad tertium agit doctor senctus de tempore, quo votum obligat, et resolvit quod obligatio voti ex propria voluntate, et intentum obligat, et resolvit quod obligatio voti ex propria voluntate, et intentione causatur, unde si vovens determinat tempus tenetur votum implere juxta determinationem propriae voluntatis; alias peccabit mortaliter.

In articulo quarto inquirit utrum expediat aliquid vovere. Respondet conclusiono affirmativa, videlicat expedire nobis emissionem voti; in maximamque cedere nostri utilitatem, in quantum vovendo voluntatem nostram immobiliter firmamus ad id, quod expedit facere. Unde promissionem voti non facimus Deo propter ejus utilitatem; sed propter nostram juxta quod dixit Augustimus : " Benigmus exactor est, et non egemus, et qui juxta quod dixit Augustimus : " Benigmus exactor est, et non egemus, et qui non crescat ex redditis, sed in se crescere faciat redditores."

In articulo quinto inquirit, utrum votum sit actus latriae, sive relitionis. Respondet S. Thomas conclusione affirmativa, quia votum est quaedam promissio Deo facta; promistio autem nihil est aligd quam ordinatio quaedam ejus, quod promittitur in eum, cui promittitur in eum, cui promittitur; ergo votum est ordinatio quaedam eorum, quae quis vovet in divinum vultum, seu obsequium; ergo vere, et proprie est actus latriae, seu religionis, quia ipsa ordinatio actuum cujuscumque virtutis in servitium Dei est proprius actus latriae.

In articulo sexto inquirit, utrum magis sit laudabile et meritorium facere aliquid ex voto, quam sine voto. Respondet sanctus doctor conclusione affirmativa; tum, quia vovere est actus latriae, quae est praecipua inter virtutes morales : nobilioris enten virtutis est opus melius, et magis meritorium : et inferior virtus in actu suo meliorizatur, si a superiore virtute imperatur; ergo melius est aliquid ex voto facere quam sine illo, quia sic jam pertinet ad divinum cultum, quasi quoddan Dei sacrificium, et sic jam pertinet ad divinum cultum, aquasi quoddam Dei sacrificium, et sic Augustimus libro de virginitate, dixit : " Quod neque ipsa virginitas est, sed quia Deo dedicata est, honoratur, quam fovet, et conservat continentia pietatis: " tum, quia ille, qui vovel aliquod, et facit, plus se Deo subjicit quam ille, qui solum facit, si quidem subjicit se Deo, non solum quantum ad actum, sed etiam quantum ad potestatem, quia de caetero non potest aliud facere : plus erim deret homini, qui daret ei arborem cum fructibus, quam qui daret ei fructus tantum; tum denique, quia per votum voluntas immobiliter firmatur in bonum, facere autem aliquid ex voluntate firmata in bonum pertinet ad perfectionem virtutis, sicut etiam peccare mente obstinata aggravat peccatum. Adeo certa est conclusio ista, et doctrina hic data, ut oppositum sit ad minus error, qui quidem habetur ab haereticis nostri temporis, et suo tempore etiam fuisse hunc errorem affirmat S. Thomas opusculo XVIII, capite XII. Videtur ibi. Circa solutionem ad secundum solet dubium moveri, quando sit peccatum poenitere de voto semel emisso, hoc tamen non discutienus. Vidctur in praesenti Cejetanus, Soto, et Aragon, qui clarissime quatuor dicits hoc dubium absolvit : caetera hujus articuli notiesima sunt.

In articulo septimo inquirit S. Thomas, utrum votum solemnizetur per susceptionem sacri ordinis, et per professionem ad certam regulam. Respondet duplici conclusione. Prima : Solemnitas voti consistit in quadam consecratione, vel benedictione spirituali : secunda, responsiva dubio proposito est affirmativa, quia solemnitates non consueverunt adhbieri, nisi quando aliquis totaliter mancipatur alicui rei, ut solemnitas suptialis non adhibetur, nisi in celebratione matrimonii, quando uterque conjugum sui corporis potestatem alteri tradit : ergo et voti solemnitas adhibetur, quando aliquis per susceptionem sacri ordinis divino ministerio applicatur, et in prefessione certae regulae, quando per abrenuntiationem saeculi, et propriae voluntatis aliquisstatum perfectionis assumit.

In articulo octavo inquirit, utrum illi, qui sunt alterius potestati subjecti impediantur a vovendo. Respondet unica conclusione : Hullus, qui alterius potestati subjectus est in illis, in quibus est subjectus potest se obligare firmiter sine alterius consensu, quia quicumque est subjectus alicui, quantum ad id, in quo est subjectus, non est suae potestatis facere quod vult, sed ex alterius voluntate dependet, hoc enim essentialiter importat subjectio; ergo non potest se per votum firmiter obligare in his, in quibus alteri subjicitur sine consensu sui superioris. Materia hujus articuli est maxime necessaria, viamque aperit ad multas difficultates onodandas, de quo in disputatione dicemus.

In articulo nono inquirit, utrum pueri possint voto se obligare ad religonis ingressum. Respondet triplici conclusione. Prima; Puer, qui vovit ante quatuordecim annos, et femina duodecim, votum tale est validum si ante istud tempus attingit usum rationis : poterit tamen a parentibus, et tutoribus irritari, quia pueri ante annos pubertatis (qui sunt quatuordecim, et feminis duodecim) patiuntur rationis defectum, ut in pluribus, et sunt naturaliter sub cura parentum, vel tutorum, qui sunt eis loco parentum, et ideo eorum vota ex duplici hac ceusa robur non habent, et defectu rationis, ut in pluribus, et ratione subjectionis in Secunda conclusio : Votum solemne a puero emissum ante annos omnibus. pubertatis non est validum, etiam si jam sit doli capax, et usum rationis attingat, qui in aliquibus accelerari solet, at hoc proptor Ecclesiae statutum, quod respicit id, quod in pluribus accidit. Tertia conclusio : Post annos pubertatis unusquisque se potest obligare, tam simplici, quam solemni voto religionis absque voluntate parentum.

In articulo decimo inquirit, utrum possit in voto dispensari. Respondet duplici conclusione. Prima est affirmativa, et responsiva dubio : secunda : Magis est votum dispensare, quam commutare : dispensare enim est absolute determinare aliquod votum non esse servandum; commutare vero pro hoc, quod servandum erat, aliquid aliud imponere.

In articulo undecimo inquirit, utrum in voto solemni continentiae possit fieri dispensatio. Respondet duplici conclusione. Prima : In voto solemni continentiae clericorum potest ab Ecclesia dispensari : secunda : In voto solemni continentiae religiosorum non potest ab Ecclesia dispensari.

In articulo duodecimo inquirit, utrum ad commutationem, vel dispensationem voti requiratur praelati auctoritas. Respondet conclusione affirmativa, quia praelatus in Coclesia vicem Dei gerit in cujus persona determinat, quod Deo acceptum sit, vel non.

Totam hanc de voto, quam praedictis duodecim articulis nobis tradidit S. Thomas brevi disputatione perstringemus, per aliqua dubia totam in hoc tractatu contentam doctrinam examinantes.

# DISPUTATIO XXIII.

DE PERTINENTIBUS AD ESSENTIAM VOTI.

## ARTICULUS I.

# Utrum sufficiat solum propositum volundatis ad rationem voti ?

I. Circa hoc dubium notandum est, quod ut id quod quaeratur intelligitur, necessarium est cognoscere orfinen, quem hic tradit S. Thomas in actious rationis practicae, qui antecedunt, et perficiunt ipsum votum ( de his enim agimus hic; de actibus enim intellectus pseculativi non est modo dicendum). Igitur circa actus rationis practicae notandum est ex D. Thoma, 1-2, quaest. LVII, artic. VI, quod virtuti prudentiae, cujus actus principalis est praecipere, adjunguntur eliae virtutes sibi subjectae, scilicet eubulia, quae est virtus bene conciliativa, sive inquisitiva; synesis, et gnome, quae sunt virtu tes bene judicativae : Iste autem ordo reperitur in istis actious. Postquam voluntas est jam rectificata secundum intentionem alicujus boni finis, movet intellectum, ut inquirat medie ad consequen- religionem, sic etian ante ipsam promisdum talen finem, verbi gratia, postquam, voluntas est inclinate ad Deum per charitatem, et tendit homo ad consequendam beatitudinem, mometur intellectus, ut inqui- tatis circa illum ex virtute religionis, rat media commodiora ad prosecutionem ... talis finis, et consilietur de illis, quis virtuton prudentiee, quod hic et munc scilicet status commodior sit, religionisne, an matrinonii, sive castitatis. Haec inquisitio fit per virtutem eubuli-Hac autem inquisitions semel facta, 80. judicat intellectus, quae media sint commodiora, et de quibus est habita consultatio, et quidem si hoc judicium ferendum est secundum regulas communes humanae vitae, pertinet ad synesim, si vero ferendum est secundum regulas, et rationes extraordinarias, pertinet ad gnome, et hacc dicitur deliberatio intellectus, qua suoposite, si judicavit intellectus medium religionis, verbi gratia, esse comodius ad Seatitudinen, vloluntas eligit tale medium per firmun propositum aplectendi ipsum, et ista electio appellatur propositum seu determinatio voluntatis, ex

qua rursus voluntas movet intellectum, a liguando guidem ut promittat executionem talis medii determinati et eleoti, verbi gratia, ut promittat ingressum religionis; aliquando autem movel intellectum ad simpler imperium ejusdem medii, verbi gratia, ingredere religionem; in quo actu consistit virtus praeceptiva prudentiae, qui est perfectus, et ultimus actus prudentiae. Itaque promissio, quae fit ab intellectu ex motione voluntatis jan detorminateo ad ingressum roligionis per electionem, non est actus prudentiae, nec tamen propter hoc deficit in intellectu actus prudentiae circa ipsam promissionen, nam sicut ante executionem promissionis debet praecedere imperium intellectus praecipientis, verbi gratia, ingredero sionom intellectus prescedit inquisitio, utrum sit conveniens deliberatio rationis circa ingressum, et electio volunqua supposita imperat intellectus per fiat promissio religionis.

-II. Sit ergd conclusio : Solum propositum religionis, verbi gratia, quentumcunque sit firmum et res sit jen incepta, non inducit obligationem voti, sed necessario requiritur (834) ad votun promissio rei, quee vovetur. Dixinus licet res sit jam incepta contra quosden juzistas, qui in capite Consulti de regula ri, tenent, quod quando res est jan incepta, solum propositum firmum inducit obligationen voti. Est etien contra Paludanum in IV, dist. XXXVIII, quaest. X; D.Antonimum II p. titulo XI, capite II, in principio. Sed nostra conclusio est communis sententia doctorum super capite ; Litterarum de voto; tet

Digitized by GOOSIC

in IV, dist. XXXVIII; Cajetani; hic et opuzculo XI magistri Soto libr. VII de justitia; quaest. I, artic. II; Navarri in manuali, capite XII, numero XXVI; Covarruviae et aliorum. Et probatur ex loco allegatioin argumento Sed contra. Item ex illo : " Melius est non vovere: gyan oist vityn orinussa bib reddere L et Keuteron. XXIII : Si votum voveris Domino Deo tuo, non tardes reddere, etc. Ecce ergo quomodo sacra Scriptura pro eodem accipit votum, et promissiones, et I ad Timoth. V Agostolus condemnat viduas volentes nubere, non quia habuerunt propositum castitatis, sed quia primam fidem irritam fecerunt.

III. Er quo probatur secunda conclusio: Ille est transgressor voti, qui non servat fidem datam, sed non datur fides in solo proposito, sed tantum in promissione, ubi explicatur; ergo. Ultimo probatur ratione D. Thomae quae est demonstratio theologica : Nemo obligatur ad alterum per solum propositum, etiam si manifestetur illi tale propositum; ergo nec etiam Deo, nam eodem modo homo se obligat Deo, et aliis hominibus. Antecedens probatur, quia mullus acquirit jus contra aliquem ex eo solum, quod propositum habuerit conferendi illi aliquid. Confirmatur : Ex solo proposito jejunandi non inducitur obligatio jejunii, et sic de omnious aliis. Tandem haec conclusio est definita in capite Litterarum de voto. et voti redemptione, et Gratiani capite Si bona, et concludit aliud esse bomum propositum mente concipere, et aliud sequenti obligatione se reum voti facere.

#### SOLUNTUR ARGUMENTA

IV. Primo arguitur contra nostram conclusionem ex capite Statuimus, et capite. Consulti de regularibus, ubi dicitur, quod novitii ante professionem ex solo proposito ingrediendi religionem obligantur permanere in religione. Et similiter in capite Consulti dicitur, quod si ille, qui convertitur, proposuerit absolute vitam mutare, sub habitu regulari Deo omnipotenti famuletur, ut regulariter vivat; ergo solum propositum voluntatis inducit obligationem voti. Confirmatur, et capite Magnas de voto, ubi quidam episcopus ex solo proposito peregrinandi Hierosolymam

declaratur fecisse votum, licet deobligetur ab impletione illius propter alias ceusas.

V. Ad hoc argumentum respondent quidam, quod ex solo proposito firmo obligatur homo perseverare sub culpa veniali, ne sit inconstans in activus virtutis, et pontifices sic declarant. Secundo, respondetur et melius, fuisse antiquam consuetudinem, quod illi, qui ingrediebantur religionem, emitterent votum simolex salten religionis in communi; in quo casu procedit determinatio capitis Consulti et capitis Statuimus; quare in capite Superiori de regularibus jubentur ingredi aliam lexiorem religionem, et ita non ex vi solius propositi, sed ex promissione obligantur ad religionem, et haec est communis explicatio, de\_qua legatur Covariuvia loco citato. Estque necessario amplectenda, ne sit, vel (835) appareat aliqua contradictio in decisionibus pontificum. Nam capite LItterarum de voto explicatur manifeste, quod ex solo proposito relinquendi saeculum non obligatur homo. Ad caput Magnae de voto respondetur, etiam ibi intervenisse promissionem, uti colligitur ex ipso textu, et est familiaris modus loquendi inter sanctos explicare obligationem, et promissionem voti nomine propositi, tunc autem nomine propositi intelligunt propositum firmatum promissione, quomodo intelligit pontifex in citato capite Magnae. Ut enim dictum est absque promissione non est votum, nec tamen requiritur, quod haec promissio fiat verbis, et signis externis, sed sufficit, si mentaliter fiat Deo, ut vatet ex D. Thoma quemvis oppositum sentiat Michael de Medina ex Hugone de Sancto Victore libro de sacramentis, part. XII, capite II. Caenerum si recte intelligatur Hugao ibi docet manifeste, quod ex sola promissione non nascitur obligatio voti hominibus, nisi explicatur, Deo autem interior sine verbis sufficit, et ita verba exteriora mullo modo pertinent ad substantiam voti, sed solum ad perfectionem accidentalem, ut docuit D. Thomas in corpore articuli. Verum est tamen quod ut votum sit solemne, non sufficit interior promissio, sed requiritur manifestatio exterior illius, sine qua non potest acceptari ab Ecclesia ut infra dicetur. Digitized by GOOSIC

VI. Secundo arguitur : Qui explicat hoc propositum ingrediendi religionem, si postea non ingrediatur, peccat; ergo, ex Antesolo propositio nascitur obligatio. cedans probatur, quia non ingrediendo men- vel negationem, si quidem sunt propotitur in re gravi; ergo peccat mortaliter. sitiones. Nec valet dicere, quod quia

minata verba exteriora ad promissionem voti, sed quibuscumque verbis explicatur vere promissio, explicatur similiter et Illa ergo verba Ingrediar religivotum. onem triplicem possunt sensum facere, ut optime notat Cajetanus, Primus est, ut sint praemuntiativa alicujus futuri eventus; sicut enim alter potest praemintiare de me, quod sim ingressurus religionem, sic et iose potero, licet modo non habeam propositum, nec promittam ingressum religionis, et tunc etiam si postea non ingrediar religionem, reddetur quidem propositio falsa, non tamen ero mendar, si ita re vera existimabam facturum, quando praemuntiabam; mentiri enim est ire con-Secundus sensus potest esse tra mentem. ita, quod illa verba explicent propositum, quod modo habet proferens ingrediendi religionem, et sic licet postea impediatur, et non intret religionem, adhuc non fuit mentitus, si tamen tempore probationis habuit tale propositum, quia sensus ests intendo ingredi religionem. Tertium possunt facere praedicta verba promissorium, quia in actu exercito promitto : nec enim oportet, quod promissio fiat semper per verba explicantia promissionem in actu signato, ut enim intelligat promittere, non est necessarium dicere : Promitto religionem, vel eleemosynam, sed sufficit explicare promissionem in actu exercito, dicendo : Dabo eleemosynam; et tunc acceptis verbis in isto sensu verum emittit votum, quia ibi est vera promissio : socundum quem modum legitur vovisse Jacob. Genes. XXVIII : Si Domimus Deus fuerit mecum, etc.

VIII. Ex qua solutione seguitur falsum esse, quod docet Aragon in hoc articulo ponendo differentiam inter propositum, et promissionem, dicit enim, quod propositum non est negatio, vel affirmatio, sed solum consensus voluntatis, qui potest exprimi per verbum faciam. Promissio (836) vero, inquit, importat affirmationem, vel negationem. Hoc inquam falsum est. Nam est implicatio dicere, quod sit propositio, et quod non sit affirmatio, vel nega-

gio alicujus rei. Propositum autem hoc dicit essentialiter (ut Aragon concedit) Faciam hoc, vel : Non intendo facere hoc; ista vero dicunt affirmationem, sunt actus voluntatis, ideo non impor-VII. Respondetur non dari aliqua deter- tent affirmationem, vel negationem, ut ait Aragon, quia isti actus duo habent, alterum est firma adhaesio, et intentio voluntatis ad rem faciendam, et hoc ad voluntatem pertinet; alterum vero ordinatio rei, quae fieri detet, et hoc spectat ad intellectum. Optimae ergo differentia est, quod propositum solum dicit id, quod intendit facere quis, a quo absque mendatio cesseare potest, quia sensus est : intendo hoc. in futurum facere, et si quando proponit ita est, dicit verum, licet postea non faciat. guia veritas illius propositionis ab intentione, quam tunc habet proponens regulanda est. Promissio vero dicit : Faciam hoc in quocumque eventu, et si postea non faciat, mentitur, quia non reddit verum promissum, quod tenetur semper facere verum.

> IX. Tertio arguitur : Votum essentialiter est actus religionis; sed solum propositum potest esse actus religionis, et nullo modo promissio : ergo votum non consistit in promissione. Probatur minor, quia promissio est actus intellectus, ut inquit D. Thomas in hoc articulo, in corpore, et in argumento secundo; religio vero est in voluntate.

X. Respondetur, ouod quanvis votum secundum suam substantiam sit actus intellectus, est nihilominus actus religionis, nec est inconveniens, quod actus unius potentiae secundum substantiam, sit ab altera potentia, et a virtute existente in altera potentia in esse virtutis, et moris elicitus. Sicut oratio, quae secundum substantiam est actus intellectus, cum sit locutio cum Deo in ratione virtutis est actus, religionis, quae est in voluntate, imo et in esse physico, ut supra diximus quaestione LXXXIII, articulo III. Actus etiam exteriores, qui secundum substantiam sunt in potentiis exterioribus, in esse moris pertinent ad virtutes interiores, a guibus imperantur, et regulantur. Sic ergo in proposito promissio, quae est in intellectu pertinet ad virtutem reli-Digitized by **GOO** 

gionis, quia intellectus promittit secundum hoc quod mevetur a voluntate disposita per religionem.

XI. Quarto et ultimo arguitur : Ex solo proposito alicujus boni manet homo obligatus ad executionem illius, et non

alia obligatione nisi voti : ergo in solo proposito perficitur votun. Ad hoc argumentum jam patet ex dictis, solum enim propositum non inducit obligationem, nisi sit promissione firmatum.

#### ARTICULUS II.

# Utrum ad votum requiratur necessario propositum faciendi rem quam promissit vovens ?

I. Pro explicatione potandum est fundamentum fere omnium doctorum in hoc articulo, quod vovens potest se habere quatuor modis in emittendo votum. Primo, ita guod intendat, et promittere, et oblivare se, et simul proponat servare id, quod promittit, et hoc est perfectissimum votum, de quo non est nostra disoutatio: secundo, se potest habere per oppositum, ita quod neque intendat promittere, neque se obligare, neque servare, quod promittit, (837) sed solis verbis fictis exterius promittit, nihil tamen habens in corde, et tunc etiam est certum millum intervenire votum, ut enim dicitur in capite primo, ff. de pollicitatione, ex verbis nudis nulla nascitur obligatio. In foro tamen exteriori, qui sic voverit, compelletur implere votum, nec enim Ecclesia crodit ipsi soli asserenti se non habuisse propositum, vel intentionem, sed cum judicat de exterioribus si in foro exteriori fuerit validum votum, compelletur servare illus, tenebituraie obedire Ecclesiae in foro conscientiae ex vi praecepti Ecclesiae, licet non ratione voti, propter scandalum, et bonam gubernationem, quae alias non posset vervari in Ecclesia.

II. Sed contra. intentionem ducendi uxorem, etiamsi judex imponat pracceptum, ut reddat debitum, et cohabitet cum illa, non tenetur reddere debitum, neque cohabitare, quia non fuit verum matrimonium; sed similiter non fuit in praesenti verum votum; ergo etiamsi Ecclesia imponat mihi praecoptum, ut servem illud, non teneor servare. Respondetur disparem esse rationem, cum enim redditio illa debiti, si non fuit verum

matrimonium, non fit reditio debiti, sed accessus ad illam sit intrinsece malus, non potest esse materia praecepti. At vero res promissa, si est materia voti non est intrinsece mala, sed debet esse bona, ac subinde tenebitur obedire Ecclesiae praecipienti, sibique debet hoc imputere, qui pro iniquitate in has augustias se projecerit : ubi obiter notandum est, guod Concilium Tridentimum sessione XXV, capite XIX statuit, quod si àliquis regularis velit contendere se non teneri voto propter defectum propositi, vel aliam similem causam debet intra quinquennium a die professionis proponere causam coram praelato, alias transacto quinquennio non admittetur in judicio, sed compelaetur perpetuo manere in religione, tenebitur que obedire, ut modo dicebamus.

III. Tertio modo potest taliter se habere vovens quod habeat intentionem vere promittendi, et obligandi se ad id, quod promittit, mon tamen habeat propositum servandi id, quod promittit; tunc etiam dico, quod ille facit votum verum, manetque obligatus ad illud servandum, non obstantibus aliquibus jurisperitis oppositum sentientibus in capi-Quando quis non habuit te Litterarum de voto, hoc enim docent universi theologi citati. Verum tamen est, quod istud votum (ut optime docet Cajetanus in hoc articulo) partim est verum, partim est mendax; verum, quia talem promissionem non concomitatur intentio faciendi, quod promittit; attamen est verum votum quantum ad substantiam, et essentiam, solumque deficit illi illa secunda veritas, quae illi est accidentalis (pertinet enim ad observan-Digitized by

-790

789

Et ad impugnationes dicitur, quod Angeli cognoverunt ab initio suae beatitudinis mysteria gratiae, et incarnationis quantum ad substantiam, seu quantum ad id guod ad eorum statum pertinebat : quantum vero ad particulares circumstantias, et alia, quae ad eorum statum non pertinebent successu temporis per revelationes superiorum cognoverunt : et hoc est, quod dicit D. Thomas prima parte, quaest. LVII, art. V, quod per visionem beatam cognoscunt mysteria gratiae, non quidem omnia, neque acqualiter omnes, sed secundum quod Deus voluit eis revelare, ita tamen quod superiores Angeli plura mysteria, et altiora in ipsa Dei visione cognoscunt, quae inferioribus manifestant cos illuminando, et horum mysteriorum (scilicet, quae a superioribus manifestantur, non quae in Verbo videntur ab inferioribus) quaedam a principio creationis cognoverunt, quaedam vero postmodum, secundum quod eorum officiis congruit, edocentur. Et ibidem ad primum, et quaestione CVI, art. IV ad secundum ait, quod etiam inferiores Angeli cognoverunt mysterium incarnationis, guantum ad substantiam, sed non ita plene quoad omnes circumstantias, sicut superiores.

XXXVIII. Ad id quod dicitur de Angelis custodibus, respondetur aliud esse id, quod pertinet ad statum Angeli, vel beati; aliud quod pertinet ad officium : ad statum enim pertinet id, quod est de cujuscumque dignitate, aut merito, et quidquid ad ipsum dirigitur, et fit proprium ejus, et ideo quidquid ad Angelos dirigitur, scilicet orationes a principio suae beatitudinis cognoscunt. Ad officium vero Angelorum pertinet id, quod ratione ministerii, quod exhiberent Deo in gubernatione mundi eis convenit; hoc autom non est necesse, quod a principio suae beatitudinis cognoscant, sed secundum quod recipiunt ordinationes Dei, sic cognoscunt ministeria, ad quae mittuntur, et ita non pertinet ad ipsos scire omnia, quae spectant ad eos, quos custodiunt, sed ea sibi revelantur, secundum quod congruit ministerio, ad quod mittuntur. Et quia aliquando consulunt divinam voluntatem de rebus contrariis, existimando aliquid expedire contra id, quod aliud existimat, ratione hujus inter eos dicitur esse pugna spiritualis, ut docet

S. Thomas I part. quaest. CXIII, art. VIII.

XXXIX. Quod vero opponebatur ex D Thoma, quod cognoscere singularia non est de perfectione intellectus, intelligi debet de perfectione intellectus speculativi, non practici, quia practicus versatur circa singularia, ut constat 2-2, quaestione XLVII (790) art. III, et alibi saepe. Vel dicendum, quod cognoscere singula non est de perfectione intellectus quasi substantiali et primaria, bene tamen accidentali et secundaria, et pertinente ad proprium statum, quia haec intelligi non possunt nisi singularia intelligantur. Et ideo D. Thomas III part. quaest. X, art. II posuit, quod quilibet beatus videt in essentia divina ea, quae pertinent ad statum suum, quod mullo modo negavit loco citato primae partis; quod autem ultimo opponitur beatum posse scire diem judicii, quod contradicit illi loco Matth. XXIV, negatur ista sequela, quia licet ad beatum pertineat scire ea, quee sunt status sui in illa die, non tamen propter hoc debet scire illum diem esse ultimum diem mundi, posset enim ultra esse alius dies, in quo nihil ad statum talis beati pertineat; et ideo semper manebit incertus circa diem judicii deter-Vel secundum alios, quos refert minate. Cabrera III part. quaest. X, art. II, disput. III, mum. OXXI dici potest, quod non est inconveniens aliqua, quae pertinent ad statum beati ex rationabili causa divinae providentiae illi occultari. et in hoc posse numerari ea, quae concermunt statui beati quoad diem judicii.

XL. Ad secundum argumentum respondetur illum esse magis beatum, qui plura in Deo videt quasi intensive et formaliter, non autem quasi materialiter et extensive. Et dicinus ea videri formaliter, et intensive, quae videntur ex efficacia luminis, quod quanto magis penotrat divinam essentiam, tanto plures rationes in ea intelligit. La vero dicuntur videri materialiter, et quasi extensive, quae videntur rationes alicujus conditionis, seu status tenentis se ex parte subjecti videntis; quia enim status beatificus est omnium bonorum aggregatione perfectus, ex vi illius debet beatus scire ea, quae ad se perti-

Digitized by GOOGLE

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS IV.

nent, et quae naturaliter scire desiderat circa se, et hoc ei revelatur in ipsa essentia divina, quasi voluntaria revelatione Dei, non ex e fficacia luminis. Ideo enim essentia divina dicitur speculum voluntarium, quia manifestat ea, quae vult; et ideo stat bene, quod quilibet etiam minimus beatus videat in Verbo excellentissimum effectum Dei, qui est mysterium incarnationis, quia id pertinet ad statum redemptorum a Christo; et tamen si ex vi, et efficacia luminis posset penetrare divinam essentiam ita perfecte, quod perfectissimum effectum videret, requireret excellentissimam beatitudinem. Igitur ea quae videntur in essentia divina er voluntaria manifestatione Dei, quia id exigit status beati, non facit aliquem magis beatum, et ita per hoc quod aliquis videat plures orationes, vel plura, quae pertinent ad proprium statum, non ideo est magis beatus, sed extensive, et quasi materialiter, et ratione subjecti, non formaliter ex vi luminis. Videatur Cabrera loco citato, numero XCI, et sequentibus.

XLI. De quarta conclusione D. Thomae non est cur immoremur hic; sed breviter dicimus, quod licet aliqui auctores admittant posse nos orationes fundere ad animas purgatorii, quia id videtur passim fieri a fidelious, et quia possunt orationes nostras per Angelos cognoscere, et Deum pro nobis implorare, quia petitio non fundatur in dignitate petentis, sed in misericordia Dei, qua ratione possum petere a peccatore ut oret pro me; tamen stat solidum fundamentum D. Thomae, quod quia illae animae non fruuntur visione Dei, non convenit eis per se, et ratione status cognoscere orationes nostras. It quod Angeli illis eas manifestent nullo modo constat, (791) quia non permittitur illis animabus, ut cognoscant ex revelatione Angelorum, nisi ea, quae divina justitia juxta mensuram poenae illis concedit. Unde per se loquendo ratione illius status, qui est status poenalis, non convenit illis omnes rationes cognoscere, nec semper familiariter conversari cum Angelis, orationes autem mentales neque ex narratione Angelorum cognoscere possunt, seu ex sola revelatione Dei, quam non constat semper fieri illis, nisi id aliquando exigat divina justitia : peccato-

res autem vivi possunt audire a nobis orationes, quas petimus. Denique usus fidelium ad hoc dumtaxat probare potest, non ut animae purgatorii pro illo statu acceptent orationes nostras, sed pro illo, quem habebunt post purgationem, tunc enim verisimile est (ut ait Suarez) manifestari eis in Verbo orationes quae ad ipsos fusae sunt, quia pertimerunt ad eas, aut etiam modo Deus intuitu illarum nos juvat. Eadem doctrina extenditur ad patres, qui fuerunt in limbo per se loquendo, et ratione status, licet ex alíqua dispensatione Dei aliquando orationes, vel necessitates viventium eis manifestarentur ut orarent pro illis, sicut de Hieremia habetur II Macchabaeorum ultimo.

## Articulus V.

# Quaenam res sint, quas possumus in orationes petere ?

I. Explicatis his, quae pertinent quasi ad formalem, et constitutivam rationem or ationis, scilicet, quod oratio sit actus pertinens ad intellectum, et in specie, seu motivo religionis, et quod respiciat Deum per modum cultus, incipit S. Thomas explicare materiam, seu res, quas possumus petere a Deo, et quia per orationem expriminus, et manifestamus desiderium nostrum, eadem est materia desiderata, et petita, et idem judicium ferendum est de eo, quod licite desideratur, et quod licite petitur. Desiderium autem, seu concupiscentia respicit duo, scilicet bomum cui appetit, et bonum quod appetit, concupisco enim bonum mihi vel alteri, et ideo distinguenda est res desiderata, et persona cui desideratur; ac proinde in petitione, in qua expriminus hoc desiderium, et est materia, seu res, quam petimus, et persona, pro qua petimus; utrumque ergo distinxit S. Thomas, nam in his duobus articulis inquisivit de rebus ipsis, quas petimus, vel licite petere possumus : in duobus vero sequentibus inquisivit de personis, pro quibus possumus, aut debenus petere : et denique in articulo nono utrumque explicavit, ut conjunctum in oratione Dominica.

II Circa materiam, quam possumus petere, in primis rejiciendum est malum culpas, quod nulla consideratione habet rationem boni desiderabilis, ac proinde nec potest peti a Deo, et ideo de ipsis bonis, quomodo desiderari possint et peti, videndum est. Et pro clariori notitia distinguimus triplicem ordinem bonorum : quaedam sunt spiritualia, quae pertinent ad ordinem gratiae, et ad virtutes; quaedam vero sunt temporalia, ordinata tamen ad proprium, vel aliorum commodum, sicut divitiae, honores, valetudo, etc. Alia denique sunt, quae secum afferunt aliquod nocumentum. seu poenam sive pro se, sive pro aliis, et vocantur mala poenae, ut aegritudo, infortunia, etc. Et quia bonum consurgit ex integra causa, et quod ex una parte est bonum, si apponatur aliqua mala circumstantia, ant conditio redditur malum, tota difficultas (792) in

istis bonis, seu in petenda materia consistit ut videamus, cum quibus conditionibus licite, et sine peccato desiderentur et petantur, et cum quibus non , quia semper regula illa salvanda est, quod eo ipso, quod aliquid redditur illicitum, non possumus illud petere, sicut nec desiderare.

III. Circa primum igitur genus bonorum, scilicet bona spiritualia, unum est certum, et alind dubium. Certum est, quod bona spiritualia considerata secundum se, et quasi in generali, et quantum ad substantiam, ut sic dicam, sine ulla conditione peti possunt, et Hoc determinat S. Thomas debent a Dec. It constat ex mulin articulo quinto. tis orationibus, quibus in sacra Scriptura petuntur ista bona; et haec eadem expressius Dominus docuit in oratione Dominica nos petere; ibi enim continentur omnia petibilia. Unde dicit D. Augustimus sermone CLAXAII de tempore, haec oratio compendiosis verbis septem petitionibus omnes species orationis comprehendit; in illa autem oratione bona spiritualia petuntur absque ulla conditione. Dubium vero est, quando in particulari contrariatur voluntati divinae donatio, seu largitio alicujus boni spiritualis, aut quando in hobis potest esse occasio alicujus mali, verbi gratia superbias, ingratitudinis, aut majoris condemnationis, utrum possint tunc ista bona peti a Deo absolute; an vero cum aliqua conditione, aut limitatione.

IV. Et ut hoc magis in particuleri manifestetur, potest esse dubium, an possimus petere determinate, et in particulari aliquem eximium gratiae, aut gloriae gradum, verbi gratia telem gratiam, qualem habuit D. Paulus, vel alii Apostoli. Et similiter, an possimus petere semper auxilium efficax ad omnes actus bonos, cum constet Deum saepe habere decretúm absolutum non dandi tale auxilium in particulari; an vero possimus aliquando petere suspensionem au xilii efficacis. Similiter auxilium sufficiens non est necesse quod petetur,

Digitized by GOOGLE

#### DISPUTATIO XXI. ARTICULUS V.

quia Deus paratus est omnibus illud dare, et nemini negat; superflue ergo petitur. De his omnibus longam texit disputationem Suarez libro primo, capi te XX et XXI de oratione sed ; non est, quod in his multum morenur, quia fere ista pendent ex illa difficultate, quae tractatur 1-2, quaest. XIX, art. X, an homo in omnibus teneatur conformare voluntatem suam divinae voluntati.

V. Ad id ergo, quod primo dicitur, posse haec bona spiritualia aliquando esse occasionem mali in nobis, respondetur ex doctrina S. Thomae infra qu. LXXXVIII, art. IV ad secundum (quae est valde observanda pro casibus moralibus) quod periculum mali, seu peccati aliquando nascitur ex ipso opere quod facimus, aliguando ex hominis deficientia, et non ex ipso opere. It quidem quando nascitur ex ipso opere, quia opus periculosum est, tunc non expedit illud facere, quia est occasio mali quasi proxima, sicut transire per pontem ruinosum ex ipso facto involvit periculum cadendi: et cohabitatio vel frequens familiaritas cum muliere est opus periculosum, et in universum quotiescumque ex ipso opere nascitur periculum peccandi, censenda est occasio proxima peccati. Quando autem nascitur periculum ex deficientia hominis praecise, et non ex ipsa ratione operis, tunc non est propterea dimittendum, nec censenda est occasio promina, sed remota, sicut equitare non est periculosum, quam vis immineat periculum cadendi de equo, alias ab, omnibus bonis deberet homo cessare (793) ut ab audiendis confessionibus, et ab operibus studiosis, cuia per accidens possunt esse periculosa, unde dicitur Ecclesias. XI : Qui observat ventum non seminat, et qui considerat mibes, munquam metet : bona ergo spiritualia licet possent esse per accidens occasio ruinae ex deficientia hominis abutentis illis, non tamen id habent ex se, sed potius oppositum : et ideo semper desiderari, et peti debent.

VI. Ad secundum, an possimis petere determinate eximium gradum gloriae respondetur quod hoc potest peti dupliciter. Uno modo quantum ad tendentiam ad perfectissimum, et eximium gradum

gloriae, et cum tendamus ad illum per actus charitatis, et virtutum, haec perfectio seu tendentia, quantumcumque eximia, sine ullo termino postulanda est, unde et dicit Apostolus ad Philip. II : Oro ut charitas vestra magis, ac magis abundet : et Apocal. XXII : Qui justus est justificetur adhuc, et sanctus sanctificetur adhuc : alio modo potest desiderari eximius gradus gloriae, non ex parte tendentiae ad majorem glorian, sed ex parte ipsius status, seu encellentiae, ad quam aliqui a Deo prae aliis preedestinati sunt, et hoc modo esset tenerarium petere a Deo excellentiam extraordinariam in genere gratiae aut gloriae, qualem habuit, verbi gratia B. Virgo, aut Apostoli quin potius, sicut Dominus docuit latth. XX discipulis petertibus, ut unus sederet a dextris, et alius a sinistris, et respondit : Nescitis guid petatis, sic qui peteret a Deo absolute gloriam 3. Virginis, aut S. Petri, nescirct quid peteret, et esset temerarius praesumptor quanvis sub conditione desideraret illam gloriam, si esset possibile, nulla temeritas esset, et idem dicendum esset, si aliquis peteret a Deo aliquod extraordinarium genus gratiae, verbi gratia fieri sibi revelationes, aut patrare miracula, quando non conducunt ad Sonum publicum, aut Ecclesiae.

VII. Ad tertium respondetur, guod possumus semper, et debemus petere a Deo auxilium efficax in ordine ad omnes actus virtutum, et munquam suspensionem ejus, qui enim peteret suspensionem ejus ad aliquem actum bonum, peteret determinate aliquid diminuens propriam perfectionem, et consequenter contra propriam salutem. Et licet Deus aliquando nolit dare auxilium efficax, tamen semper vult quod illud petamus, quia petitiones nostrae mensurandae, sunt cum voluntate Dei antecedente, seu voluntate signi, id est, per quam nobis significavit, quid debemus velle facere, et desiderare, non eutom cum illa voluntate ex qua efficaciter sequitur, quid de facto facienus, aut desiderabinus; mon enim quod de facto fit, sed quod debet fieri, est mensura nostrorum actuum. Et ita Christus Dominus instituit in oratione Dominica, ut somper peteremus liberationen a malo, et adventum regni ejus, quamvis secoe efficaciter discernat Deus, neque dare Digitized by GOOSIC

-1<sup>1</sup>:6-

regnum, neque liberare a malo. Et ideo D. Thomas in articulo quinto ad secundum dicit, cuod cum orando petimus aliqua, ouae ad nostram pertinent salutem, comformamus voluntatem nostram voluntati Dei, de qua dicitur I ad Timoth. II : Quod vult omnes homines salvos fieri cuam constat esse voluntatem antecedentem, et non decretum efficax. It hujus ratio est, quia aliud est non conformari voluntati divinae efficaci, etiam qua permittit nos cadere in peccatum, secundum quod talis voluntes procedit a Deo, aliud petere et desiderare ab ipso, ut talem voluntatem denegandi suzilium habeat erga nos, hoc enim petere non possumus nisi desiderando objectum (794) talis voluntatis. Conformeri vero possumus voluntati divinae, secundum quod ab eo procedit etiam si ejus objectum non demideremus; et ideo non regulatur voluntas nostra semper cum eo quod efficaciter Deus decernit, non quod ista voluntas in Deo mala sit, sed quod nos illius objectum velle non possumus, nisi ipsum peccetum velimus, quod Deus permittit per tale decretum : cum voluntate autem efficaci Dei ad bomum semper nos debenus conformare. De auxilio autem sufficienti constat semper posse peti, quia et si Deus sit paratus ex se dare illud, saene tamen determinat dare mediante oratione. quanvis illud auxilium, quod antecedit orationem, et datur ut oremus, sub oratione non cadat.

VIII. Circa secundum gomus bonorum, scilicat tomoorelium, notandum ost breviter, guod haec, et queecumque alia, quee ex se sunt indifferentia en adjunctis circumstantiis, et conditionibus in individuo possunt tripliciter modficari. Muaedam enim redduntur absolute mala, quaedam absolute bona, guaedam periculosa. Absolute mala redduntur, si quis in ois, verbi gratia in divitiis constituat ultimum finem, aut ptopter malum finem illa velit; et tunc certum est, quod nullo modo licite desiderantur, sut petuntur : absolute vero redduntur bona, quando considerantur ut adminicula beatitudinis. sic enim licet illa desiderare, ut ait D. Thomas articulo sexto; quia vero hoc ex sua praecisa natura non habent, sed potius indifferentiam, ut absolute, et sine conditione possint peti, considerandum est ad quem effectum per se considerentur, si onim solum importent sustentationem, et consorvationem naturae juxta

deversos status hominum, sic nullam habent indifferentiam, sed bonitaten, et sic absolute possunt peti sine aliqua conditione; sic enim petimus quotidie in oratione Dominima absolute : <u>Panem</u> <u>nostrum quotidianum, etc.</u> et Proverb. XXX : <u>Tribue tantum victui meo necessa-</u> <u>ria</u>, et hoc pacto **Ecclesia** orat pro temporalibus.

IX. Si vero considerentur bona temporalia, secundum quod subsunt moderationi nostrac, et possumus ea bene, vel male expendere ultra conservationem, et sustentationem naturae, tunc non licet absolute ea petere, etiam in mediocri quantitate, sed sub conditione aliqua formaliter, aut virtualiter, que ordinar tur ad beatitudinem. Et ratio est, quia licet bona temporalia mediocria non multum periculum habeant contra salutem, adhuc tamen cx se sunt indifferentia ad bonum, et malum usum : ergo quamdiu manent sub ista indifferentia, et non trahuntur ad bonum finem, non licct absolute illa petere in individuo, quia nec desiderarc possumus ea, quae sunt indifferentia nisi sub ordine ed bonum finem, alias darctur actus indifferens in exercitio, et secundum quod exit a volu: tate modo humano, quod est impossibile. ficut ergo non possumus desiderare illa quandiu sunt indifferentia, sic neque peterc, sed solum ut trahuntur ad aliquam conditionem boni finis, quod ost non petere illa absolute, ut temporalia sunt, sed ut honesto fini subsunt.

1. Sunt autem bona ista temporalia periculosa, quando sunt nimia, vol superflua respectu naturae, vel status, quem decenter homo conservare debet, et sic desiderari non possunt absolute nec peti, quia sunt occasio proxima miltorum malorum, et nimii affectus ad res temporales, juxta illud I ad Thimoth. VI: Qui volunt divites dieri incidunt in te: tationem, et in laqueum diabèli, et in desideria multa et nociva, et inutilia. (795) Et in hoc distinguitur superfluitas horum bonorum ab excellentia bonorum spiritualium, quia bona spiritualia, quantumvis grendia, non sunt ex se cause ruinae, sed potius causa salutis, et solum per accidens ex hominum abusu possunt esse occasio mali, superflua autem temporalie ex objecto suo sunt tractive ad malum : unde nist ad talem finem, vel sub tali conditione ordinentur, quoi

respectu illius non maneant superflua sed utilia, peccatum erit illa desiderare, aut petere, saltem propter periculum, cui homo se exponit, vertinebitque illud peccatum, vel ad avaritiam, si superfluae divitiaa petantur; vel ad intemperantiam, si wuperfluae voluntates; vel ad ambitionem si superflui honores efitque mortale peccatum, si in illis desiderandis. aut petendis ponatur finis ultimus, aut desiderentur cum transgressione vel periculo promima transgressionis alicujus praeconti, alias erit veniale ez genere suo; ex fine autem operantis reducetur ad illan speciem peccati, ad quam pertinuerit talis finis.

XI. Solum potest esse dubitatio, quia per orationem semper debemus petere a Deo aliquid gratuitum, seu gratuite concedendum. Unde D. Agugustimus, et alii patres contra Pelatium aiunt nos indigere gratia Dei ad bona opera, quia petimus illa a Dep ; sed bona temporalia non dantur ex gratia, sed ex generali concursu Dei per causas naturales : non ergo possunt cadere sub oratione : sicut si aliquis peteret a Deo, ut cras oriretur sol.

XII. Respondetur bona temporalia saope posse peti ut gratuita, et non ut ex infallioili, aut solo generali concursu danda. Primo, quando aliquid temporale petitur, quod non misi miraculose dari potest, verbi gratia salus pro infirmo desperato, aut vita pro mortuo, etc. guia operari miracula est supra totum ordinem naturae : secundo, quando petuntur ista bona cum subordinatione formali, yel virtuali ad finem supernaturalem, quia licet talia bona temporalia fiant a Deo mediantibus cansis naturalibus, quantum ad eorun substantiam, tamen quantum ad illum modum, et ordinationem ad finem supernaturalem secundum auxilium ordinis supernaturalis preestari debent, et sic petuntur ordinarie ab Ecclesia : tertio, quando petuntur ista bona, ut pendent ex speciali providentia Dei, etiam intra ordi nem naturae, et non ex solo concursu gene-Sunt enim res aliquae, quae ita inrali. fallibiliter eveniunt, guod non requiritur ad ea nisi generalis providentia, sicut quod cras sol oriatur, ita quod non potest oppositum hujus contingere sine miraculo : et ista nullo modo peti possunt. Alia sunt, quae intra naturalem ordinem non habent infallibilem eventum, sed pos-

sunt a diversis causis impediri, et sine miraculo potest alterum illouum contingere; et circa haec potest peti a Deo specialis protectio, aut cura, etiam citra miratulum, quia ut sit miraculum, debet excedere ordinem omnium causarum naturalium : ut autem ex speciali cura Dei, ut auctor est naturae, proveniat, sufficit, quod Deus ita specialiter causas disponat, ut licet oppositum deberet, aut posset contingere, propter orationes tamen ita specialiter dirigantur causae, ut non contingant. It hoc gratuitum est, et indebitum intra ordinem naturae, quia posset oppositum contingere, et consequenter postulari potest, at non contingat; optime ergo patres intulerunt contra lelagium, quod si pro aliqua re oramus Deum, illa debet esse gratuita, vel in ordine supernaturali, vel naturali (796)

XIII. Circa tertium genus temporalium, scilicet de malis poenae, breviter respondetur, quod mala poenae, vel possumus petere pro aliis, vel pro nobis; pro aliis quando, et quomodo liceat dicemus circa articulum octavum; pro nobis vero licet ea aliquando desiderare. et petere, quando scilicet deservire potest alicui fini honesto, alias non, verbi gratia licet desiderare egestatem, persecutiones, dolores, etc. at illis mereamur, vel ut illis auferatur a nobis occasio peccandi. Et eadem ratione notest quis desiderare morten, aut accritudinem, sicut D. Peulus desiderabat dissolvi, et esse cum Christo, et Job desiderabat sibi mortem, aut mala. Et denique, quia potest quis petere, ut purgentur hic peccata sua per lobores, et overe voenalia. Munquem tamen licet nobis inferre mortem, aut accritudinem, aut mutilationem propter quemcumque finem; aliud enim est desiderare ista mala nobis propter aliquem finem virtutis; aliud non solum ea desiderare, sed etiam procurare, et velle nobis .ipsis ea inferre : hoc secundum non licet, quia nos non sumus domini corporis, aut vitae nostrae, et ita non possumus pro libito agere contra nos; sustinere voro mala, si nobis accidant, pertinet ad perfectionem, et ad patientiam, et sub hac ratione peti possunt. Si tamen quis infirmum se sentiat ad sustinendum, non expedit ea petere, sed solum fortitudinem, et patientian contra suas infir-Digitized by GOOGIC mitates.

#### ARTICULUS VI.

### Pro quibus personis possimus licite prare ?

I. Expedito eo, quod pertinet ad materiam, quam possumus desiderare et petere a Deo licite, restat explicare, pro quidus personis personis possimus petere, et desiderare aliqua bona, et cuia littera D. Thomae clara est, solum breviter distinguemus status personarum, pro quibus licet, vel non licet orare, Sumonendum est autem, quod totum fundamentum, unde sumitur quae materia licite peti possit in oratione, est guod idem licet petere, quod licet desiderare, quia petitio est expressio desiderii, quod formaliter semper intelligendum est, scilicet sub ea ratione, et modo, quo licet desiderare; desiderium autem nascitur ex amore. et ideo id quod possumus, aut debemus diligere, possumus, aut debemus petere. Sicut autem diligimus res ita et personas, ergo eo modo quo diligere possumus, aut debemus personam, possumus, aut debemus desiderare, vel petere pro illa, si talis persona sit indigens ca re, quam petimus pro illa, et in statu sit illam acciniendi.

II. Ut ergo breviter ista emplicemus, distinguendus est duplex status hominum. Primus eorum, qui sunt extra viam : socundus eorum, qui adhuc vivunt in hoc mundo. Et in primo statu sunt tres ordines, scilicet beati, damnati, et in purgatorio eristentes; in secundo statu sunt etiam tres ordines, de quibus potest esse aliqua dubitatio, scilicet peccatores, praesertim publici, et obstinati, reprobi, et inimici.

III. De beatis dico primo : Pro illis non est orandum, sumendo orationem pro medio ad obtinendum aliquid illis, bene tamen ut ex oratione conseguatur aligua cloria, vel gaudium accidentale sanctis, sicut ex aliis operibus bonis, quae facimus. Haec conclusio elicitur ex capite. Cum Marthae, de celebratione missarum, Tertio loco, ubi inquit Innocentius III : " Oum sacrae (797) Scripturae dicat auctoritas, quod injuriam facit martyri, gui orat pro martyre, idem est ratione consimili de sanctis aliis sentiendum.

quia orationibus nostris non indigent, pro eo quod cum sint perfecte beati, omnia eis ad votum succedunt, sed nos potius corum orationibus indigenus, unde quod in plerisque orationibus continetur, prosit vel proficiat luic sancto, vel illi, talis oblatio ad glorian, et honorem its debet intelligi, ut ad hoc prosit, guod magis, ac magis glorificetur a fidelibus, licet plerique reputent non indigmum senctorum gloriam usque ad judicium augmentari, et ideo Ecclesia interim reputet same posse augmentum glorificationis corum optari. " Ita pontifex, ubi hanc secundam opinionem, licet expresse non refutet, non temen sequitur illam.

IV. Et certe id convincere videtur ratio pontificis, quia ad statum beatificum pertinet, ut omnia eis pro voto succedant : ergo contra statum illum est ut aliquid eis succedat dependenter a nostris orationisbus, et nobis id procurantibus, et obtinentibus pro sanctis: esset enim quaedam imperfectio, et indigentia talis status; quia tamen de orationibus nostris insi gaudent, et de his, quae nobis bene accidunt, possunt orationes nostree servire sanctis.non ut medium ad guadium obtinendum, sed ut materia, et occasio unde gaudeant. Unde miror magistum Torres artic. VIII, disp. IV, ita suimet oblitum, ut cum diceret, quod gloria accidentalis, quae connexionem habet cum essentiali, debita est beatis ratione suorum meritorum, et consequenter non danda per preces aliorum, in fine disputationis dicit non esse improbabile nos posse a Deo postulare pro beatis consummationem suae gloriae per corporum resurrectionem, et accelerationem ejusdem resurrectionis. Quomodo haec duo cohaerent? Cum consummatio gloriae, et resurrectio maxime connexa sit cum gloria essentiali, et Nec debita ratione suorum meritorum. refert, quod arguit Suarez libro primo de oratione, cap. XIV, quod possumus gratias agere Deo pro gloria sanctorum, et desiderare eam, quam modo non habent: Digitized by GOOSIC

DISPURATIO XXI. ARTICULUS VI.

ergo et petere. Hoc, inquam, non refert, quia etiam possumus orare. Aliud est enim per orationem aliquid obtinere, aliud de habita, vel obtenta gratias agere; et similiter desiderare possumus ipsis gloriam, sicut et ipsi sibi desiderant, non tamen ut indigentibus ad id obtinendum nostris orationibus, et licet sancti pro se orent, vel pro aliis, non tamen decet illum statum, ut nos aliquid obtineamus pro ipsis.

V. De damnatis, dico secundo : Non debenus orare pro ipsis ad aliquod bonum obtinendum. Est communis omnium theologorum. Et ratio est; tum, quia cum damnatis non habemus charitatem, ut estendit S. Thomas 2-2, quaestione XXV, articul. XI : et consequenter non possumus desiderare eis aliquod bonum, quod ver orationes peti possit; tum, quia poena corum est acterna, neque in aliquo admittit misericordiam, ut diminui: possit, quia in inferno nulla est redemptio : esset autem nonnulla redemptio; si aligua posset esse in tormentis remissio. Itaque nullum genus voenae in damnatis est temporale. nisi sit aliqua vicissitudo poenarum, juxta illud Job : Ad nimium calorem transeat ab aquis nimium. Wuem locum exponit Hieronymus super caput XXIV Job his verbis : " Forte in ipsa gehenna talis sensuum curciatus fiet illis, qui in ea torquebuntur, ut nunc quasi ignem ardentem sentiant, nun minus ardoris incendium, et poenalis commutatio, nunc (798) frigus sentientibus, munc calor sit, ut quasi de loco ad locum transitum eristiment." Et D. Thomas supra istum locum Job intelligit illa duo, scilicet nivem. et calorem de poenis inferni : "Quia nulla, inquit, ibi erit temperies, sed a summo frigore transitur ad summum calorem, et consequenter una poena non remittet alteram." Et ita licet sit commutatio in poenis. nulla tamen est relevatio, et ita orationes nostrae non possunt cos juvare.

VI: Statim vero occurrebant plura facta sanctorum, qui videntur impetrasse damnatis, aut liberationem, aut poenae remissionem. Extat celebre factum D. Gregorii, cui ut refert. S. Koannis Damascamus in sermone de mortuis adjuvandis liberavit animam Trajani in inferno damnatam. Pro cujus historiae veritate videri potest apologia Ziapoli, et Durandi libro quarto revelationum S. Brigitas, capite XII. Re-

fert etiam idem Damascenus ibi, Calvariem quandam sacerdotis gentilis in inferno damnati dixisse S. Macario, tam se, guam alios damnatos juvari ejus orati-Item Prudentius carmine de noonibus. vo lumine paschali, expressis verbis dicit, in die paschae cessare poenas damnatorum. Et D. Augustinus in enchiridio, cap. CAII, disputans contra eos, qui putabana finiri poenas inferni inquit, quod etsi existiment, quod certis temporum intervallis corum poenae mitigentur, tamon etiam intelligi motest manere in illis ira Dei, hoc est, tesa demnatio.

•140

VII. Caeterum S. Thomas in IV, dist. XLV, quaest. II, art. II, dicit esse praesumotuosam, et sanctorum distis contrabiam, et nulla auctoritate fultam, et irmationalem opinionem eorum, qui dicunt posse animas, vel poenas damnatorum relevari, aut minui, quia recepta ultima, et finali retributione, non restat alia mutatio facienda in poenis, manente enim culpa non potest ordinari a divina justitia, nisi per poenem. Unde cum culpa acterna sit, et nullo modo minuatur post hanc vitam in damnatis, impossibile est minui poenam, nisi mutetur ordo divinae justitiae. relinquendo aliquid inordinatum.

VIII. Unde illud factum D. Gregorii si verum fuit (multi enim id merito in dubium revocant, propterea quod Trajanus tamouam impurissimus notatur etiam ab auctoribus gentilibus vel ad miraculum, et extraordinariam dispensationem Dei referendum est suspendentis poenas Trajani usque ad diem judicii, vel dicendum non fuisse simoliciter damnatum, sed longo tempore detentum, et precibus D. Gregorii resuscitatum, ut in hac vita consequenctur remissionem peccatorum. Sic S. Thomas ibi ad ouintum. Similiter de illo sacerdote gentili respondet sanctus doctor ibi ad quartum, quod guadium, seu juvamen illud damnatorum non eret verum, sed phantasticum, scilicet ut mutuo se viderent, sicut daemones dicuntur gaudere de hoc quod homines tentando vincunt, quorum tamen poena nullatenus diminuitur. Dictum autem Prudentii accipiendum est per hyperbolem more poetico, vel intelligendum de his, qui sunt in purgatorio, qui multoties a sanctis patribus nomine dam-Digitized by

#### -150-798-799-800

natorum solent intelligi, ut S. "homas advertit loco citato ad secundum. Ad Augustimum dicitur ipsum non admittere mitigationem poenatum in damnatis, sed dicere, quod dato hoc quod aliqualiter mitigarentur certis intervallis temporum, adhuc concedi deberet, quod ipma damnatio manet in illis, et non finitur. Quae doctrina verissima est, neque illa conditionalis aliquid ponit in esse.

IX. De his qui sunt in purgatorio, (799) dico tertio : Licite. et sancte pro eis potest orari, conclusio haec non indiget alia probatione quam quotidianus usus universalis Ecclesiae, et supposita doctrina catholica, quae purgatorium admittit, ut patet ex Concilio Tridentino sessione XXV, in principio, sequitur evidenter rogandum esse pro his, qui ibi detinentur, unde dicitur II Macchab. Sancta et salubris est cogitatio pro defunctis Quam auctoritatem ita horexorare, etc. rent haeretici, ut propter illam negent illum librum esse canonicum : sed hoc est destruere ipsam regulam fidei, et idea non oportet immorari : et si guando patres dicunt, post hanc vitam millum posse pro alio orare, intelligendum est quantum ad remissionem peccati mortalis.

X. De peccatoribus viatoribus dico quarto : Pro quocumque viatore, quantumlibet sit obstinatus, et gravissimus peccator orare possumus. Pro excommunicatis tamen non possumus oratione publica, bene tamen privata. Prima pars constat ex ipso usu Ecclesiae, quae etiam pro paganis, haereticis, et Judaeis orat in die parasceves; et ex alio etiam principio fidei, quod nullum est peccatum, quamvis grave, quod pemitti non possit in hac vita : ergo etiam possumus apponere media, ut alicui dimittatur : unum autem ex praecipuis mediis est oratio; si quidem remissio peccati a Deo expectanda est, et consequenter ab eo petanda; et ideo sine aliguo limite monet Paulus orationem fieri pro omnitus hominibus I ad Timotheum II, et Jacob. V : Orate pro invicem, ut salvemini.

XI. Solum obstat huic resolutioni id quod dicitur Lucae XII : Qui peccaverit in Spiritum sanctum, non remittetur ei, neque in hoc saeculo, neque in futuro : et I Joan. V : Est peccatum ad mortem. non pro illo dico ut roget quis; sed relio- communicatione in suffragiis spirituatis pluribus expositionitus, quae videri

possunt in magistro Torres hic artic. VIII, disput. I, nos ex doctrina S. Thomae 2-2, quaest. XIV, artic. III, ad quam omnes expositiones reducuntur, respondemus per peccatum ad mortem, aut peccatum irremissibile, solum duo posse intelligi, aut id, quod simpliciter et absolute est irremissibile, et hoc solum est peccatum finalis impoenitentiae, quod nomine peccati irremissibilis intelligit S. Augustinus cermone XI de verbis Domini, quia solum hoc peccatum propter conjunctionem cum ipsa damnatione non est remissibile, et consequenter nemo pro illo potest ora-Neque obstat replica magistri Torre. res, quia peccata cum quibus aliquis decedit vix a nobis cognoscuntur, Scriptura autem loquitur de peccato ad mortem, quod possumus cognoscere, ut pro illo non oremus; sed tamen constat haec peccata posse aliquando cognosci, pracsertim quando sunt publica. Unde in Concilio Braccarensi, et refertur in capite Placuit XXIII, quaest. V, prohibetur fieri oblatio, et oratio pro his, qui se occidunt, et qui pro suis sceleribus moriuntur impoenitentes.

XII. Vel potest intelligi per peccatum ad mortem, et in Spiritum sanctum, non quidem peccatum absolute irremissibile, sed difficillimum ad remittendum, quia ex natura, et specie sua importat impedimentum, et resistentiam motioni Spiritus sancti. Et ideo dicitur peccatum in Spiritum sanctum, quia ponit obstaculum illis mediis et viis, quibus nos movet Spiritus sanctus, sicut peccatum praesumptionis, desperationis, blasphemiae, etc, quae D. Thomas citato loco articulo secundo mumerat; et tunc dicitur irremissibile, non absolute, sed propter difficultatem, et sicut indiget extraordinaria motione Spiritus sencti vincente (300) illam resitentiam, ita pro illo non potest rogare quis, quia ad impetrandum hanc effectum, non quaelibet oratio sufficit, sed quae a sanctioribus viris fiat. Videatur de hac disputatione Ambrosius lib, IV de poenitentia, cap. VIII et IX.

XIII. Secunda pare conclusionis probatur, quia ecommunicatio major privat libus, ut constat ex usu Ecclesiae, et

Digitized by **GOOS** 

DISPUTATIO XXI. ARTICULUS VI.

ex ipso jure in capite A nobis, et capite Sacris, de sententia excommunicationis, et in multus aliis textibus, qui habentur quaestione tertia et consequenter prohibetur illa oratio, quae talia suffragia applicat excommunicato ut membro Ecclasiae: in hoc enim differt communio sanctorum a communione ecclesiastica, quod communio sanctorum fundatur in charitate semper. nec nendet ex intentione applicantis, sed pertinet ad naturam, et consertium charitatis, et ad illam sequitur; communio vero ecclesiastica fundatur in applicatione Ecclesiae applicantis merita sua de congruo, ut satisfactiones, vel sacrificai pro membris suis. Et ideo excommunicatio non privat communione sanctorum, sed communione ecclesiastica, ut ait D. Thomas in IV, dist. XVIII, maesti.II, art. I, quaestiunc. I ad secundum. Hr quo fit. quod solum prohibetur illa oratio, quae applicat talia suffragia, et haec dicitur oratio publica, hoc est, quam facit aliquis ut minister publicus Ecclesiae; per hanc enim solum applicantur suffragia Ecclesiae ; oratio autem privata, id est. quae procedit ab illo non ut a ministro non est prohibita ab Ecclesia : et ideo licet hoc modo orare pro excompunicato. Quare in missa si quis non ut minister. sed intentione privata oret Doum pro excommunicato etiam non tolerato, non peccat : quod verum est, non solum de illis partibus missae, in quibus secreto oratur, ut in memento, nam etiam tunc sacerdos se habet, ut minister, sed etiam de alie is, quia tam in his, quam in illis potest habere intentionem privatae personae. It oratio non dicitur publica, aut privata ex eo, quod submisse, aut clara voce fiat, sed ex iosa intentione, licet magis a doctoribus explicatur id fieri in memento, de quo videatur Suarez cum Navarro tomo V, III p. disp. IX, sect. V, mim.VI

XIV. Admie ait Torres artic. VII, disp. I, mum. XIII, cum Navarro, non esse improbabile, quod sacerdos pauper ad sui sustentationem poterit accipere dipendium ab excommunicato tolerato, et pro co offerre missam, ec quod Concilium Constantiense in favorem fidelium concessit, ut possit communicare in spiritualibus cum quocumque excommunicato etiam publico, dummodo non sit nominatim excommunicatus, aut manifestus percursor clerici : tunc autem sacerdos in favorem suum communicat cum tali excommunicato offerendo

pro illo missem, scilicet ut sustentetur.

XV. Sed mihi non videtur hoc satis tutum, cuia Concilium solum concedit fi**de**libus, ut ipsi possint in divinis communicare cum excommunicatis, non autem ut ipsa divina, seu suffragia possint active communicare et applicare exconmunicatis, quia expresse vult Concilium, ne insi encommunicati in aliquo releventur, aut els illa constitutio suffragetur : ergo non vult, guod applicemus illis suffragia Ecclesiae, quia hoc esset concedere favorem excommunicatis, sed ut nos in faciendis rebus divinis propter ipsorum communicationem non abstineamus, quod tamen negat resgectu non toleratorum, alias propter sustemtationem ministri possent coleratis praeberi indulgentiae, et sacramenta. (801) Quapropter minister, aut quilibet fidelis poterit in favorem suum uti communicatione cum tali excommunicato, et in universum quaecumque prohibitio facta ipsis fidelibus, quantum ad consortium cum excommunicatis toleratissublata est, et ideo possunt sepelire talem excommunicatum, quia prohibitio sepeliendi non fit ipsi mortuo, sed vivis ; at vero dare excommunicato suffragia Ecclesiae, aut indulgentias, aut suffragia missae hoc Ecclesia non concessit, quia per excommunicationem manet subjectum incapax recipiendi ea suffragia, et consequenter feustra, et male applicabit ea sacerdos, etiam propter sui sustentationem, quia propter sustentationem ministri non redditur subjectum capax.

XVI. De praescitis, et reprobis dico quinto : Si alicui fieret infallibilis, et absoluta revelatio de reprobatione alicujus, non posset pro ejus salute orare oratione absoluta. Et idem dicendum est de quacumque re circa quam reveletur alicui absolutum, et efficar decretum Dei, tunc enim non licet oppositum petere oratione absolute, : et in-Dico si tendente consecutionem ejus. fiat absoluta revelatio, quia si alicui fieret fevelatio quasi comminationis de sua condemnatione, adhuc posset sperare, et conari ad illam effugiendam. Dundamentum est, quia posita tali revelatione absoluta non potest apprehendi ut possibile contrarium ejus quod revelatur, quia certo constat de ejus impos-

sibilitate : ergo neque potest deisderari ut obtinendum, atque adeo neque peti petitione, absoluta, et intendete consecutionem: sed solum poterit quodem simplici affectu vel conditionato desiderari, aut meti, eo moño, quo Christus Dominus metivit a Patre, ut si fieri posset transizet ab eo calix, quod non absolute oratione, sed conditionata dixit, neque explicando absolutam voluntatem suam, sed affectum inferiorem, ut exacte docuit D. Thomas, iii p. quaestione XXI, artic. IV ad pri-'mm : et hoc iosum insimuat in hoc articulo septimo ad secundum dicens, quod quia non distinguimus reprobos a praedestinatis, ideo pro omnibus debemus orare, significans in hoc, quod si distingueremis, non deberemis pro omnibus orare. Et eadem ratione ille, cui fieret absoluta revelatio de sua reprobatione, non posset illem sperare, quia spes est de possibili existimato, et apprehense ut possibile : facta autem tali revelatione non potest practice apprehendi ut possibile ad assequendum, et consequenter neque intendi ejus assecutio. Ex quo ulterius sequitur non posse nos orare, neque sperare salttem omnium homimum collective, quia certo nobis constat, totam collectionem hominum non esse salvandam.

XVII. Dices : Non tenemur conformare voluntatem nostram cum decreto, et voluntate Dei efficaci, sed cum voluntate antecedenti, ut supra diximus, et ex D. Thos ma 1-2, quaestione XIX, artic. X constat non teneri nos semper conformare voluntatem nostram cun divina in volito materiali : ergo possumus orare in tali casu pro reprobo. eo quod Deus voluntate antecedente non reprobat illum, sed efficaci: secundo. quia si Deus revelaret alicui esse reprobandum propter peccatum desperationis, adhuc teneretur sperare, alias non peccaret desperando si non teneretur, et consequenter non reprobaretur. Et similiter, si revelaret esse reprobandum propter peccatum non orandi, et petendi suam salutem, tunc teneretur illam petere : er o deficit doctrina data : denique, quia iste momo, cui nota est sua reprobatio, vel cui revelatur (802) certe peccatum futurum, sicut Christus Dominus dixit Petro, adhuc tenetur non peccare, alias si non teneretur, non peccaret, et consequenter neque damaretur : ergo tenetur sperare, et a Deo orare auxilia supernaturalia, et gratiam, ut non peccet:

ergo etiam ut salvetur, quia gratia et non peccare dicit ordinem intrinsecum ad assocutionem salutis.

XVIII. Respondetur nos non teneri conformare semper voluntatem nostram cum volito materiali divinae voluntati, hoc est cum materia volita, si secundum se consideratur, ut non possumus velle mala. quae Deus permittit ; bene tanen sub illo modo, quo procedit aliquid a voluntate divina, ut supra etiem diximus; nec debemus regulari per voluntatem efficacem secundum quod est in re, et ignota nobis in particulari; bene tamen secundum voluntatem, efficacem in particulari nobis revolata. Aliud est enim voluntas Dei efficar, prout est in re solum cognita a nobis in communi, et ignorata in particulari, sicut modo scimus in communi aliquos esse reprobatos efficaciter, nescimus tamen de isto, aut de illo in particulari, et ideo non possumus uti tali voluntate tamguam regula, cui in particulari conformetur. Aliud est voluntas efficar in particulari revelata nobis, cui necessario debemus conformari, non intendendo contrarium, quia redditur practice impossibile. Quia ergo modo non cognoscimus in particulari efficacia decreta Dei, comoscimus autem in aprticulari voluntatem antecedentem, seu voluntatem signi, qua revelavit nobis velle omnes homines salvos fieri, ideo modo regulamur per hanc voluntatem, non per efficacem.

XIX. Ad secundum dicitur, quod desperatio sumitur tripliciter. Uno modo pure negative pro sola non elicientia actus spei : alio modo privative pro omiso sione actus sperandi, quando quis debet: tertio modo positive contrarie pro actu desperationis. It primo modo non est peccatum, sed secundo, et sertio. Di ergo fiat alicui revelatio, quod propter omissionem sperandi dampabitur, talis revelatio est implicatoria, quia posita illa revelatione, non remanet illa omissio privativa, et peccaminosa, si quidem tunc non potest sperare. Et ita non stat fieri revelationem absolute de condemnatione alicujus propter omissiogem sperandi, sed tantum comminatorie. 'i autem reveletur alicui, quod condemnabitur propter desperationem positivam tertio modo acceptam, adhuc tenebitur non desperare; non tamen tenebitur sperare, nec poterit. Aliud enim est non sperare aliud desperare: primum sine peccato fieri notest, sed non secundum, et in illo casu tollitur potestas sperandi propter impossibilitatem objecti, non tamen redditur licitum desperare, quia hoc est intrinsece malum; semper est enim injuriosum misericordiae divinae recedere ab illa, quasi non possit aalvare, quod Et idem dicendum est est ei diffidere. de oratione, quod in casu posito esset implicatio revelare alicui reprobationem absolute propter dolam omissionem orandi, et petendi salutem, quia facta tali revelatione, talis omissio non esset peccatum. Videatur Bagnez 2-2, quaest. XXII, art. I, dub. III ad secundum; et magister Torres hic art. VII, disp. II, num. XI.

XX. Ad tertium respondetur, guod ille, cui revelata est sua reprobatio, non potest illam sperare, potest tamen et tenetur vitare peccata, et sperare, ac petere auxilium ad illa vitanda, quia hoc remanet illi simpliciter possibile, licet antem gratia, (803) et vitatio peccati de se ordinentur ad gloriam, tamen quia respectu istius non sunt efficaciter ad gloriam consequendam ordinata, ideo non niet ex malo affectu ad insum : quarto, potest eam intendere ut assequendam, unde nec ipsa auxilia potest sperare per virtutem spei, quia non possunt ista media sperari tunc, ut intendentia assecutionem beatitudinis, quod requiritur ad virtutem spei. Si autem alicui reveletur peccatum suum faciendum, absolute non potest sperare, aut petere auxilium Dei efficax ad evadendum illud, tenetur tamen ex auxilio sufficiednti facere quod in se est ad vitandum peccatum, quia auxilium sufficients datur ad posse; et ita si peccaverit, ex culpa sua peccat, quia habuit auxilium sufficiens, et consequenter potentiam ad vitandum; non tamen potest sporare ut de facto viget. Et ita hic casus quasi implicationem, et perplexitatem moralem inducit. Petro autem non revelavit Ohristus absolute, quod sum negaret, sed

ipse accepit Christi revelationem comminatorie, nec intellexit illam, ut absolutam ut expresse inquit S. Thomas in II. quaest. I, dist. IV, art. II ad primum.

XXI. De inimicis dico ultimo, licitum esse pro illis orare, et in comuni, et in particulari, non tamen tenetur semper et in particulari orare pro inimicis. Prima pars patet Matthaei V : Qrate pro perseguentibus vos : secunda vero pars deducitur optime a D. Thoma his ex ioso praecepto charitatis, et explicatur a Cajetano subra quaest. XAV, art. VIII et IX. In summa tenetur homo de necessitate praecepti respectu inimicorum ad ista sex. Primo, non habere odium ad inimicum : secundo, non excludere sum a communibus beneficiis, et orationious, ut si oremus pro aliqua communitate in qua habeo inimicos, non possumus illos excludere a tali oratione : tertio, ut positive, et contrarie non excludam illos a particularibus orationibus, ut si petam aliquod bomum pro amico, non possum positive retere contrarium pro inimico; hoc enim provetenemur habere praeparationem animi ad incurrendum inimico in casu necessitatis : quinto, in ipso casu necessitatis tenemur ei succurrere, vel orando pro illo in particulari, si indiguerit oratione, fel aliud beneficium ei praestando : sexto, ut si seguatur scandalum ex eo, quod particularia signa dilectionis non exhibeantur inimico, tenemur ea exhibere signa, aut in particulari ei logui ad evitandum scandalum. Extra hos casus, et remoto odio, et scandalo, non tenetur aliquis loqui specialiter inimico, aut specialia signa dilectionis ei exhibere, vel in particulari pro ed orare, noc propterea est denogenca alicui absolutio, ut notavit Cajetanus citatus. Videri potest magister Torres hic, et Suarez libro primo de oratione, capite XVI.

#### ARTICULUS VII.

# Utrum convenienter septem petitiones orationis Dominicae assignentur?

I. Conclusio est affirmativa : quia tas circa textum S. Thomae omittimus hunc (inquit ipse) multo ante incepisse, et articulum. Qui voluerit ejus materiam adlongam percipere, ex modernis legat magistrum Torres hic, et Suarez 11b. III de oratione, cap. VIII; Azorium tom. I de institutionibus moralibus, lib. IX, cap. XXVII. Ix antiquis plures citat Torres hic; inter alios videri poterunt O-priamus in expositione orationis Dominicae, et omnium pulcherrime S. Thomas opusculo septimo. De (504)oratione vero angelica agit sanctus doctor opusculo octavo. Possumis autem tractare de illa formula orandi, quae ex utraque ista oratione componitur, et vocatur rosarium, de quo agit Suarez citato loco, capite no-laude eum, quem tanquem ministrum hujus no. Casterum quas ad theologicam difficul-formulas orandi Spiritus sanctus elegit, tatem pertinent circa hanc orationem in tractatu de oratione vocali melius expedientur.

II. Solum hic adverte, quod agens ibi uarez de antiquitate rosarii refert

tanguam pium, et probabile illud incepisvero non occurrit hic specialis difficul- se a 3. P. F. Dominico, licet alii dicant temporibus Bedae fuisse antiquam consuetudinem; imo ad tempora Apostolorum illam quidam referunt, sed nunc inquit Suarez sufficit nobis commemorare, ouod Pius V, in bulla guadam dicit inventum haec a Spiritu sancto fuisse. - Sed miror cum integra verba non retulerit ex Julla pontificis quando refert opinionem de inventione rosarii; dicit enim Pius, quod : " Spiritu sancto, ut pie creditur afflatus B. Dominicus P. N. modum lunc orandi excogitavit, " ac perinde si a Spiritu sancto, ut a principali auctore inventum dicit pontifix, non privemus id est, beatissimum P. N. Dominicum, ut ille pontifex dicit.

#### ARTICULUS VIII.

# Quibus personis conveniat orare ?

I. In his articulis expedito tractatu de materia, pro qua possumus orare agit S. Thomas de personis, quae possunt orare, et ideo in articulo decimo dicitur hoc esse proprium creatuae rationalis, et per ly creaturae excluditur Persona divine, quia non potest hebere superiorem, sancti non sunt in statu merendi in paa quo aliquid accipiat. It ita recte S. Thomas hic intelligit id guod dicitur ad .Romanos VIII : Spiritus postulat pro nobis. etc. id est, postulare nos facit, per ly vero rationalis excluduntur omnia non intellectiva, quae proprie non possunt orare, sicut neque ordinare. Si quan-ati utroque modo possunt orare, scilicet do vero in Scriptura bruta dicuntur petere, intelligitur metaphorice pro naturali instinctu, ut hic explicat D. Thomas in articulo indecimo et supponenda to late tradidimus contra haereticos ostendendo, quod sancti orent pro nobis .: et hoc est, quod praecipue decebat Vigilantius, scilicet mortuos non orare pro nobis, quod D. Hieronymus in libro contra Vigilantium improbat. Distinguendus est autem triplex status sanctorum post hanc vitam. Quidam enim sunt beati; quidam fue-se sibi dicuntur : unde si tunc peterent runt extra beatitudinem, et extra poenas, ut patres in limbo; quidam vero in purgatorio. De dannatis autem certum est non orare eos oratione religiose, guidquidti, nec possunt in aliquo deati errare sit an diabolus possit aliquid petere a Deo sicut petivit ut extenderet metum in Job, et Lucae XVI dives ex inferno orabat.

II. DE beatis ergo solum duo sunt advertenda : primum pro quibus orent, secundum quomodo orent. Quoad primum orant beati non solum pro nobis, sed etiam pro se ipsis, non quidem quoad gloriam essentialem animae, sed quoad accidentalem tam corporis sui, quam exaltationis sui nominis, de quo S. Thomas hic ad primum. It colligitur ex Apocelyp. VI, ubi marty- II, conclusione prima. res sub throno Dei dicuntur clamare pro vindicta sui sanguinis, etc. Quoad secundum, modus orationis potest attendi quoad multa; scilicet quod orent mentaliter, aut vocaliter; quod orant formaliter per actum intellectus, (305) aut vir-ut Deus cognoscat eas, sed exhibere ut tualiter solum habendo desiderium, aut

etiam offerendo preces nostras, vel repraesentando merita sua quod orent merendo, vel non merendo; sciendo futurum eventum, vel non sciendo; absolute, vek conditionate. Et omnes isti nodi non repugnant beatis preeter meritum, quia Est vero dubium in duobus. Primo, tria. an orent aliquando nesciendo eventum futurum : et secundo, quid sit offerre, et repraesentare preces nostras Deo.

III. Resolutio in istis est, quod becognoscendo futurum eventum, vel nesciendo. Primum patet in Christo Domino, qui multa hic petivit, et modo interpetlat pro nobis in coelo, qui tamen cognosest doctrina, quam supra in articulo quar-cit omnes eventus futuros : secundum colligitur exemplo pugnae, quae fuit inter Angelos Daniel X, circa liberationem populi Judaici, quae ut docet D. Thomas I part. quaest CXIII, artic. VIII, prdcessit ex nescientia divinae voluntatis circa illud negotium, unde cum uterque Angelus contraria existimaret, restidisaliquid circa talem liberationem, peterent nesciendo eventum futurum, sed quia in omnibus conformantur divinae voluntaaut exponere se periculo errandi, ideo si in tali casu orent, conditionate orabunt, si ita fuerit voluntas Dei. Caetorum, quia clare non constat in illo loco Angelos orasse etiam conditionate, quia non pugnabant orationibus, ideo nec omnino certum est orare sanctos, quendo sibi non constat de eventu : non tamen videtur omnino repugnare statui Scetifico, quod aliqua circa nos nesciant, et oro illis conditionate orent. Ita teneat Suarez lib. I de oratione, cap. XI, nec omnino dissentit magister Torres hic disp.

> IV. Circa secundum, scilicet offerre, seu repraesentare preces nostras Deo, dico non esse idem quod orare, formaliter loquando : nec solum exhibere illas, eas approbet, quia cum same procedant

804-805

a nobis orationes minus purae, et dignae conspectui divino propter imperfectionem orantis, sancti sua intercessione quadi eas excusant, et valorem eis tribuunt, suscipiendo ipsarum patrocinium, aut applicendo merita sua, ut sic Deo placeant, et approbentur.

V. De senctis, qui fuerunt in limbo jam supra articulo quarto diximus eo aliquando, saltem in generali, orasse pro necessitatibus vivorum, ut constat ex secundo Macchabaeorum ultimo. In particulari autem non orabant ordinarie pro illis, quia ex vi talis status non poterant cas in particulari cognoscere, sed solum an dispensatione Dei.

VI. De animabus vero purgatorii Suarez loco citato, numer. XVI et XVII, ut probabile censet, quod orent pro nobis saltem in generali, scilicet orando pro benefactoribus suis, quicumque sint. Stando tamen in doctrina D. Thomae hic solutione ad tertium, existimo ut certum, eas non orare pro necessitatibus hostris in particulari, quantum est ex vi status sui, quia ex vi illius non possunt eas cognoscere, nisi aliud fiat ex Dei dispensatione. Secundo, ex ratione D. Thomae, scilicet, quia sunt nobis inferiores quantum ad poenas, existimo non von-

venire illi statui, ut orent pro nobis guasi offerendo Deo preces nostras, et edjuvando et dando eis valorem, et patrocinium, sicut faciunt beati, quae sunt in statu patiendi, et quasi incarceratae indigentes nostris suffragiis, unde non convenit insis prare, quasi prando pro aliis, et intercedendo. Tertio, dico quod si intelligatur animas illas pro se petere, sicut naumeres metunt elecmosymam, et quia indigent juvari a nobis, quod petant a Deo, ut nobis tribuat charitatem ad orandum, et satisfaciendum pro illis, et talibus bonefactorilms dignetur retribuere, sic probabiliscimum est eas orare Deum, sicut multoties constat eas petiisse a sanctis suffragia. Si enim ut legimus Lucae XVI dives damnatus petebat refrigerari linguam suam et quod mitteretur Lazarus ad fratres suos viventes, cur non licebit animabus purgatorii petere refrigerium tormentorum? Et ut nobis concedat Deus charitatem, et ea, quae requiruntur, ut fructuose oremus pro illis, quod est petere nobis bona spiritualia. Idem sentit Torres hic disputatione quinta.

#### DISBUTATIO XXII.

DE QUIDDITATE ET SUBSTANTIA OFFICII DIVINI.

#### ARTICULUS I.

## <u>Quid intelligatur nomine horae cano-</u> nicae, et quid illae sint ?

I. In ultimis articulis hujus quáestionis incipit tractare S. Thomas de oratione vocali, et conditionibus ad eam requisitis, et quia de oratione vocali, aut mentali, guatemus est in praecepto guasi naturali, aut juris divini, egimus supra articulo tertio de illa quatenus pertinet ad ecclesiasticum praeceptum, et invenitur in horis canonicis, agendum nobis est, ut sic tota materia de oratione, ac de religione, et de ejus interioribus actibus concludatur; et quia D. Thomas articulo duodecimo orazionem vocalem divisit in publicam et privatam, de utraque quatenus ex praecepto Ecclesiae debet fieri agemus. Ut ergo materiam hanc pertractare possimus ordine debito, primo agemus de iosa substantia, et quidditate hujus orationis, quae dicitur divinum officium : secundo, de personis, quibus competit eam in ecclesiis recitare : tertio. de ejus obligatione : quarto; de causis excusantibus : quinto, de modo, et conditionibus ad eam recitandam requisitis, et denique de publica, et solemni recitatione, qualis est, quae fit in choro, et de obligatione ad illam.

C

II. Multa hic doctores tractant, quae potius historiam videntur concernere. quam difficultatem aliquam theologicam, a quibus nos abstinere debemus, ne temnus difficultatibus expediendis concessum, longioribus historiis teramus. Igit ur in hoc termino comolexo horae canonicae duo involvuntur, quae jam ex acceptatione, et usu Ecclesiae ad unam rem simificandam usurpantur; quia enim ex antiquissimo usu Ecclesiae, ut mox ostendemus, per certas partes, et tempora dici solet Ecclesia certas ac determinatas preces offerrre Deo, ideo tales orationes. seu preces, quia certam, ac determinatam regulam ab Ecclesia habent canonicae di-

cuntur, et canon enim Graece iden est quod regula : quia vero certis dici temporibus, seu horis recitari debent, aut quia certis diei horis correspondere debent, vel illas repraesentare, ideo preces horariae, seu horae dicurtur. Extenso autem vocabulo, omne illud officium, quod pertinet ad laudem divinam in Ecclesia recitandam, vel quod aliquo modo ad ministros Ecclesiae spectat, et ad quod (807) tales ministri obligantur, secundum aliquam regulam determinatam ab Ecclesia, canonicum officium, vel canonicae preces dici possunt, sicut id ad quod tenetur pensionarius post bullam Pii V, in locis ubi recepta est, dici potest canonicum officium, seu preces, quia ex mandato Ecclesiae tenetur pensionarius certam, ac determinatam formam orandi recitare, scilicet officium parvum B. V. Mariae. Et similiter ipsum officium missae, et litaniae, aliaeque preces, quae juxta certam, et determinatam formam Ecclesiae certis et temporibus dicuntur dici etiam possunt preces canonicaë, et nomine officii divini, seu officii canonici comprehendi. Usus tamen jam obtinuit, vel solum dicantur horae canonicae, orationes illae, quae a matutino usque ad completorium includuntur. Haec de nomine.

III. De quidditate autem, et substantia hujus orationis, quia cum uniuscujusque rei substantia, et quidditas, praesertim si physice consideretur, constat ex materia, et forma, ideo ad vider dum hujus orationis quidditatem et naturam, solum oportet videre quid sit ejus materia, et quid sit forma. Et quia res ista est aliquid pendens ex Ecclesiae insituto, et quasi artefactum in genere orationis, ideo forma hujus orationis debet esse, vel modus, vel ordo aliquis, seu significatio, aut stiones, aliud est loqui de multitudin dispositio aliqua orationum, qua ordina- eorum, quae in divino officio (808) re to, et debite aliqua recitentur ad laudan-citantur, aliud de qualitate materiae, dum, et orandum Deum. an scilicet solum admitti possit ad co

IV. Circa materiam ergo, ex qua istae orationes ecclesiasticae debent componi fuerunt haeretici, qui rejiciebant ea, quae non erant de Scripturis canonicis, ut hymnos, aut cantica a piis viris composita, quam haeresim Suarez libro IV de oratione, cap. II dicit senuisse Paulum Samosatenum, ut refert Busebius. Quidam etiam, sup resso nomine, de hoc errore notantur in Concilio Toletano IV, cap. XII. Et videtur favere istis haereticis duplex canon. Primus est ex Concilio Leodiceno cap. LIX, et ultimo illius Concilii, ubi sic habetur : " Non oportet ab idiotis psalmos compositos, et vulgares `in ecclesiis dici, neque libros, qui sunt extra canones legi, nisi solos canonicos novi vel veteris testamenti. " Secundus est ex Concilio Bracharensi I, cap. XXX, ubi dicitur : " Extra psalmos veteris tes-etc. similiter et totum illud, quod setamenti nihil poetice compositum in Ecclesia psallatur : " ubi videntur omnes excludi hymni, et quidquid metrice canitur in officio divino.

V. Ratio quoque hoc videtur persuadere, quia materia, ex qua fit officium canonicum, talis debet esse ut careat omni errore, cum publice in ecclesia legendum proponatur, imo ex illo soleat duci argumentum irrefragabile ad aliquid probandum, fieri, atque hortatur Apostolus ad "imoeo quod sic Ecclesia canit, aut legit : ergo irrationabiliter sumitur hasc materia aliunde, quam ex canonicis Scripturis, nes, gratiarum actiones, etc. excommunihistoriac enim humanae, ant hujusmodi aliquando erroribus non vacant, et per hoc rejicere fuerunt ausi, " Hucusque Conplerumque indigent emendatione. Deinde etiam videtur ex hoc prolongari ipsa oratio multorum verborum repetitione, et con-a alias recicienda sunt etiam illa, quae timuatione, contra id quod dicit Christus Dominus Matth. VI : In oratione nolite multum locui : et Ecclesiast. VII : Noli verbosus esse in multitudine presbyterorun, et ne iteres verbum in oratione tua. Atqua ita videtur hic habere locum argumenti secundi D, Thomae in articulo duodecimo, scilicet, quod ex multitudine verborum tollitur attentio, et distrahitur mens a divina contemplatione, quod frequentissime accedit recitantious horas proster earum longam prolixitatem.

VI. Nihilominus ne confundamus quaestiones, aliua est logui de multitudine eorum, quae in divino officio (8083 rean scilicet solum admitti possit ad componendum officium canonicum id, quod habetur in canonicis Scripturis, vel alia, quae componuntur ab ecclesiasticis do ctoribus, possunt admitti; hoc enim secundum dicere, quod sit illicitum, insolens error est, cum sit contra universalem Ecclesiae consuetudinem, de qua, ut dicit Augustinus epistola CXVIII, capite V, disputare quid ita faciendum sit, insolentissimae insaniae est. Nobis ergo in confirmationem. et rationem hujus dicti sufficiat definitio, et decretum Concilii Toletani IV citati, ubi sic ait : Quidam specialiter reprobant hymnos, quos Hilarius, et Ambrosiud ediderunt, pro eo quod de Scripturis sanctorum canonum, vel apostolica traditions non existunt, respuant ergo illum hymnum ab hominibus compositum, quem in fine omnium pselmorum dicimus : Cloria, et honor Patri, quitur post angelicum hymnum Gloria in Excelsis Deo, etc. quod tamen ecclesiastici doctores composuerunt : ergo nec ipsi in ecclesiis canendi sunt, quia in sacrarum Scripturarum libris non inveni-Componuntur missae, sive preces, untur. vel orationes, sive commendationes, seu manus impositiones, ex quibus, si nulla decantentur in ecclesia, vacant omnia officia ecclesiastica; admonet enimanaec theum dicens : Obsecro igitur, primum omnium fieri obsecrationes, postulatiocatione ergo olectendi sunt, qui hymnos cilium, ubi triplicem rationem hujus rei insimuat. Primam, ab inconvenienti, quian antiquo tempore erant in Ecclesia recepta, scilicet, Gloria Patri, et hymnus angelicus : secundam ex eo, quod 61ficia ecclesiastica vacarent, id est, sine aliqua solemnitate celebrarentur, si non possent cantari, aut recitari ez, guae ad Ecclesiae ornatum, et officiorum cclesia constituit : cum enim haec officia sunt orationes publicae non selum debent habere id, quod ad orationem pertinet, sed etiam id, quod ad solemnitetem, et publicitatem : tertiam, quia ha-

-159-808-809

bent originem ab Apostolo praecipiente fieri orationes, postulationes, obsecrationes, etc.

VII. Ad objectiones respondetur. Ad Suarez loco citato, numero XXIII, orimam. respondet ex cardinali Baronio in appendice, tom. IV, illum canonem Laodicemum editum esse occasione abusus, quem ille haereticus inducere conabatur, idque tunc voluisse rejicere nam in capite XVII, fuisse expediens in illa provincia propter haereticorum turbationem : secundo, dicit illum canonem a provinciali <sup>C</sup>oncilio editum munquam ab universali Ecclesia receptum fuisse. Neque obstat, quod Synodus Laodicena recepta sit in canone secundo sextae Synodi generalis, ut habe- mae antiquitatis hymnos, quos S. Dianytur in capite Quoniam, dist. XVI, nam canones illi, qui atribuuntur sextae Synodo in Trullo celebrata tanquam spurii rejiciuntur, ut multis probat Baronius anno Christi 692, et idem sentit magister Bagnez 2-2, quaest. I, art. X, dubio quinto.

VIII. Tertio, dici potest et forte magis ad mentem Concilii, quod non prohibet absolute legi libros, qui sunt extra cenonem, sed prohibet cos legi ut canoni- nit lectiones ex 3. Augustino. Extent cos, et in auctoritatem recipi, sic enim subdit : " Quae autem oporteat legi, et in auctoritatem recipi haec sunt, etc." Et numerat ibi libros sacrae Scripturae. quos ut canonicos modo habemus; solum ergo voluit Concilium determinare, qui libri essent in Ecclesia legendi, et haden- non requiri quod ea, quae in officio didi ut canonici, (809) et qui non debent legi recipiendo eos in auctoritate. Simi- sint auctoritas infallibilis, neque ex liter prohibet psalmos vulgares in ecclesia ab idiotis dici, ingelligendo per · psalmos vulgares eos, qui aliquid profani habent, et apud vulgares homines versantur, tales enim non decet in ecclesia recitare; vel certe prohibuit non computari in pselmos, qui non sint de libro canonico psalmorum; sicut neque modo aliquos admittit Ecclesia. Et in hoc sensu etiam debet intelligi decretum Concilii Bracharensis, quod non prohibet absolute, tus sancti ne erret, sicut in definienne aliquid poetice compositum recitetur, sed ne psallatur, hoc est, numero psalmorum admisceatur : intendebat enim Concilium ne privatae consuetudines introdu- disputationibus, et prebationibus, habet cerentur, quibus variaretur ordo psallendi, admittendo alios psalmos, guam qui sunt in veteri testamento, quod insimuat idem Concilium capite XIX, et refertur

quit, atque idem psellendi ordo in officiis teneatur, et non diverse, ac private, neque monasteriorum consuetudines cum ecclesiastica regula sint permixtae.

IX. Denique suspicor aliquos psalmos a Prizcilliano fuisse compositos, vel a Dictinio, quorum errores latissime damnat illud Concilium, et hos praecioue multa scripsisse hos haereticos sub nomine patriarcharum, prophetarum, et A postolorum narrat, et damnat Ooncilium; hymni autem seu lectiones, etiam si ex libris canonicis non essent, semper ab Ecclesia sunt recepti; habemus enim sumsius de divinis nominious, capite III, lectione prima apud D. Thomam, commemorat composuisse S. Hierotheum in morte et exequiis Beatissimae. Virginis Deipa-In Concilio etiam Carthaginiensi rae. III, capite XLVII : " Liceat, inquit, legi passiones mart yrum cum anniversarii dies eorum celebrantur; " et in capite Sancta Romana, dist. XV, Gelasius I, ante annos mille et centum, in officio coense Domini, et dierum sequentium podenique hymni ab Hilario, et Ambrosio compositi, quos Concilium Toletanum citatum jubet recipi, et usque hodie in Ecclesia leguntur.

X. Ad primam rationem rewpondetur vino recitantur, quantum ad omnes partes illis deducitur argumentum infallibile ex eo praecise, quod habentur in officio divino. Ut autem explicenus quem gradum certitudinis habeant, et quomodo ex illis possit deduci argumentum (guod vix ab anctoribus attingitur) est advertendum, quod approbatio pontificis, aut Ecclesiae non semper facit infallibilem certitudinem, nisi tantum in his, in quibus habet adjunctam assistentiam Spirido ea, quae ad fidem spectant, aut in canonizatione santorum, in quibus practer humanam diligentiam, quae adhibetur in pontifex assistentiam piritus sancti, ut in eis determinandis non erret : in approbando autem aut permittendo aliquod officium, aut etiam in componendo, non in capite Placuit, dist. XII : " Unus, in-utitur pontifex assistentia infallibili

Poiritus sancti. Unde saepe contingit, quod officia alias approbata mutentur, aut emendentur, unde non habent infallibilem veritatem, berbi gratia, licet a Gregorio XIII approbatum sit martyrologium Romanum, tamen in his, quae habet de anhis a creatione mundi usque ad Christum non habet firmam certitudinem. imiliter officium, quod fuit approbatum a Sixto IV, in extravaganti Cum prae excelsa, pro (810) conceptione B. Virginis non fuit admissum a Pio V in reformatione breviarii. Et quotidie videmus aliquid in illis reformari, et mutari, quod argumentum est ea solum approbari ab Ecclesia, et pontifice ut probabilia, non ut certa : et quo colligimus, quod talis approbatio pontificis, et Ecclesiae non praebet majorem fidem istis rebus quam approbatio, qua Ecclesia approbat in generali doctrinam alicujus sancti, aut **A**u-doctoris, sicut approbantur opera D. gustini, et aliorum doctorum in capite Sancta Romana, dist. XV, quae approbatio licet addat magnam probabilitatem, et auctoritatem eorum doctrinae, non tamen infallibilitatem ut sentiunt communiter doctores. It videri potest in Castro lib. I adversus haereses, capite VII, et Cano. Lib. VII de locis, cap. III.

XI. Et hoc est loquendo in generali de his, quae recitantur in officio divino ex eo praecise, quod ibi habentur ex approbatione Ecclesiae. In particulari autem, et ex aliis circumstantiis possunt habere majorem certitudinem, ut si in illis involvatur aliquid pertinens ad sacram Scripturam, vel ad aliquam traditionem Ecclesiae, vel quia proponit aliquid ad pietatem, et ad imitationem pertinens. Et ideo distinguendum est in officio divino, quod aliud est posse nos recitare, et loqui eo modo, quo Ecclesia loquitur in officio a se approbato; ad hoc enim sine dubio magnam habet auctoritatem approbatio Ecclesiae, ita quod licet orare, et loqui, sicut Ecclesia approbat in aliquo officio, et qui oppositum dicerst esset plusquam temerarius negans probabilitatem ab Ecclesia approbatam : aliud est, quod omnia, quae ibi leguntur ex eo praecise, quod legatur in officio divino, habeant firmiorem veritatem, et in hoc dicimus, non importare plus certitudinis, quam alicujus auctoris approbati ab "cclesia, nisi aliquid sacrae Scripturae, aut traditionis Ecclesiae, vela postolicae importent. Ecclesia enim legit sermones sanctorum, et gesta martyrum, quae ex eo, quod ibi legantur non habent majorem certitudinem, quam si alias citentur ex libro illius sancti. Diligentia autem, et approbatio Ecclesiae licet addat eis auctoritatem, et probabilitatem, non tamen indubitatam certitudinem; nec amplus requiritur ad divinum officium. De quo videatur Suarez lib. IV de oratione cap. II, num. XXII, et cano lib. XI, cap. V ad argumentam XIII.

XII. Ad secundam rationem respondetur. quod ut D. Augustimus dicit epistola CXI, et refert S. Thomas art. XIV ad primum, aliud est in oratione sermo multus, aliud diutermis effectus, nem et ipse Dominus prolixius oravit Lucae XXII. Et ita concludit D. Augustinus: " Absit ab oratione multa\_locutio, sed non desit multa precatio." Ex qua distinctione colligimus, guod multum orare vocaliter, quando id ordinatur ed laudem Dei, et excitationem affectus in Deum, non prohibetur a Christo Domino; sed solum multum loqui in oratione, quantum ad loquacitatem, et quasi pomendo fiduciam in multitudine locutionis: et praesertim, quie hoc genus orationis solum imponitur ministris Ecclesiae, qui plus temporis debent impendere orationi, et rebus divinis. Quod si attentionem emittant, id non est ex defectu orationis, quae potius excitat ad attendendum, sed ex defectu orantis, cui non admodum difficilis est attentio saltem virtualis, praeterquam quod, cum orationes istae fiant non in persona ipsius orantis, sed totius Ecclesiae, non tam attenditur devotio privata ministri, quam intentum commune Ecclesiae. ut (811) orationes communes abundent, et saepius fiant in die,

XIII. De forma hujus orationis breviter dicendum est, quod cum in artificialibus forma sumatur in ordine ad finem, sicut Ecclesia intendit per ministros duos istas orationes, tamquam communes totius Ecclesiae mittere ad Deum, ideo illa forma et modus orandi institutus est, qui convenipet huic fini, et consistit in duobus, scilicet in ordine, seu distributione officii, et in significatione. Est enim distributum officium in diversas partes, et horas diei, et componitur etiam ex variis partibus

#### ARTICULUS II. DISPUTATIO XXII.

ordinatis in se, ut psalmis, hymno, oratione, etc. It similiter instituttur ad repraesentanda diversa mysteria vitae, et passionis Christi, de quibus aliquid

attingemus articulo tertio. Considerata ergo causa materiali, et formali, restat considerare efficientem.

#### ARTICULUS II.

# Quo jure introductum sit in Ecclesia divimum officium ?

I. Duo in hoc articulo dubia videntur involvi. Primim de jure recitandi officium, et consequenter instituente illud, an sit jus divimum, vel humanum : secundum si sit juris humani, quam antiquum sit, et a quo sit institutum. Et guantum ad primum, aliqui distinguunt inter substantiam orationis pertinentis ad horas canonicas, et inter modum ipsum orandi, ut quod modo habeamus tot psalmos, orationes, etc. dicunt esse a jure divino, quod ab aliquibus personis, scilicet a clericis recitetur officium divimum quantum ad substantiam, neque in hoc posse papam dispensare, licet possit illud mutare, aut in alium modum orandi commutare ita abbas in capite primo De celebratione missarum. It citatur pro hac sen-ditio apostolica extat; (812) in Scriptentia Turrecremata in capite. Meutherius, XCI distinct; ad quintam quaestignem. Angelus verbo hora, numer. VI ; Rosela verbo hora, mimer. XIII; et Navarrus de oratione, capit. VII, mumer. II, qui omnes allegant illud Psalmi CAVIII : Septies in die laudem dixi tibi. Unde videntur teneri clerici ad recitandum aliquid quotidie in laudem Dei; et fundatur hoc in ipso statu clericali, oui status est deputatio ministrorum ad cultum Dei, et ad laudandum Deum; unde ex connaturali jure videntur obligari ad orandum, et recitandum aliquid quotidie in laudem

II. Caeterum ppposita sententia est communior et probabilior, ut tenet Sylves-liquod officium divinum determinate, nec ter, Tabiena, Armilius, Paludanus, S. An- obligant determinatam personam, sed ad tonius et alii, quos refert, et sequitur Suarez libr. IV de oratione, cap. VI; ma- autem rei, et status clericalis non est gister Torres tractatu dehoris canonicis, controversia II; Azorius libro X institu- lis diebus aliquod officium recitare, torum moralium, capite primo, paragrapha ultimo. Aliud enim est dari jure divino preceptum orandi, sicut supra articulo tertio late ostendimus; aliud tenere mi-

mistros Ecclesiae singulis diobus aliquid recitare ex vi juris divini; et breviter ostenditur ad hoc non teneri. Nam jus divinum vel est positivum, ut quando ponitur a Deo aliquod praeceptum circa aliquam materiam, vel est connaturale, ut quando ex natura rei, alicujusve status institui a Deo sequitur aliqua obligatio, sed nullo mododatur jus divinum ad officium recitandum quotidie : ergo. Minor, probatur, nam neque in traditione acostolica, neque in Scriptura invenitur praeceptum positivum de recitando officium : de traditione sufficit, avod nobis non constet de illa, sciàicet quod a Deo praeceptum sit officium recitare; de hoc enim praecepto divino nulla tratura autem millum tale praeceptum invenitur, in lege enim veteri habemus alie qua exempla corum qui in die sacpius orabant ut David : Septies laudem. etc. et Daniel VI: Tribus temporibus in die flectebat genua : et II "sdrae VIII : Filii Israel quater in die confitebantur, et adorabant Deum. Sed in his exemplis nihil praecepti imponitur.

III. In lege autem nova solum ponitur praeceptum orandi in generali, ut Matth. VII : <u>Petite et accipietis</u> : et Apostolus : <u>Sine intermissione orate</u>. Et solum a Christo Domino praescripta est forma orandi, quae continetur in oratione minica, quae praecepta non continent aonnes generaliter dicuntur. Ex natura ratio cur magis teneatur aliquis singuquam singulis mensibus, vel hebdomadibus. Et potest fieri argumentum : "uia sacerdos non minus est minister deputatus ad sacrificandum, quam clericus ad orandum;

-152 812 -637

etenim ex natura talis status, et sacerdotii non obligatur quotidie sacrificare, sed ut communiter dicunt doctores III p. in materia de sacrificio, si sacerdos celebret aliquoties in anno, ut in praecipuis solemnitatibus erit tutus in conscientia, quantum ad obligationem naturalem sui ministerii. Non est ergo de jure divino, neque positivo, neque naturali introductum officium divinum quotidianum. Ex quo solvitur ratio adducta in contrarium.

officium divimum non incepisse a tempori- jubet Pelagius episcopo Eleutherio ut bus primitivae Ecclesiae, sed tempre S. Sed in Hieronymi, vel Pelagii I aut II. hac parte oportet cum distinctione procedere : aliud est enim quando inceperit ista forma in Ecclesia, et modus orandi Deum publico officio, quod dicitur horae canonicae : aliud quendo fuerit posita obligatio, et praeceptum illud persolvendi singulis diebus aliquibus personis. Primum invenitur esse in Ecclesia antiquissimum, et a temporibus Apostolorum, dicit enim <sup>S</sup>. Dionysius epistola ad Demophilum, circe finem, quod Carpus erat solitus media nocte ad divinos hymnos per se vigilare, et S. Clemens, lib. VIII constitutionum apostolicarum, capite XL : " Preces vestras facite diluculo, hora tertia, sëxta, nona, vespere, et in galli cantu. Tertullianus capite secundo apologiae inquit tempore Trajani convenis-et praeceptum fuisse impositum. se Christianos convenire ante lucem, quod vocat coetus antelucanos, at canendum de Christo, et Deo, et ejuséem coetus facit mentionem in capite XXXIX. Meminit otiam honatum istarum D. Ovorianus in expo-

Dominicae prope fisitione orationis. nem. D. Athanasius libro de virginitate, seu de meditatione, et D. Basilius in regulis fusius disputatis interrogatione XXXVII, et sermone primo de institutione monachorum, qui omnes patres sunt antiquiores D. Hieronymo.

V. Secundum autem, scilicet quando fuit imposita obligatio, et praeceptum persolvendi horas istas, vix constat apud auctores. Quidam enim probabiliter tribuunt\_Pelagio I vel II, eo quod in IV. Circa secundum aliqui existimarunt capite Eleutherius, XCI distinctione compellat clericos vacare vigiliis, et eadem obligatio ibidem imponitur in capite Presbyter, invenio tamen anto tempora Pelagii in Concilio Agathensi, capite XXI praecipi episcopis, et presbyteris, ut omnibus diebus dieant msalmos, antiphonas, orationes, capitula, etc. quae omnia pertinent ad officium divinum. Et in Concilio Carthaginiensi IV (adhuc (813) antiquiori) capite LII praecipitur ut clericus victum, et vestitum sibi praeparet artificiose, vel agricultura absque officii sui detrimento, quod plerique interpretantur de officio divino. et ita habetur in jure, XCI distinctione citata. It quia post illa tempora in Conciliis invenitur frequens mentio de modo orandi et psallendi, signum est circa illa tempora hanc obligationem,

#### DISPUTATIO XXII. ARTICULUS III

## ARTICULUS III.

# D e distributione officii divini, et numero horerum.

I. Forma officii divini maxime consistit in ordine, et distributione ejus, et ideo de hoc communiter tractatur a doc-inventa, ut scribit Valfridus in libro toribus in praesenti, praesertim propter haereticos, qui vel impugnant vel fastidiunt hanc formam, et modum orandi. Potest ergo triplex ordo, seu distributio considerari in officio divino. Prima, quantum ad partes integrales cumuscumque horae, ut ouod constet psalmis, hymnis, etc. secunda, ratione temporis, quod alio uc nosturnum : tertia, ratione significationis, et diversarum horarum, ut quod dividatur in primam, tertiam, sextam et nonam. In his autem solum doctores laborant, ut ostendant hanc distributionem, et modum esse convenientissimum, et anti- mentio hujus alternationis in psalmis. cuissimum in Ecclesia.

II. Et quantum ad primum varietas ista partium, et quibus horae constant, sumitur ex antiquissimo ritu Ecclesiae; di-·cit enim Apostolus ad Tohes. V: Lonuentes vobismetipsis in psalmis, et hymnis, et canticis spiritualibus, canentes, et ssellentes in cordibus vestrig, ubi tres partes dinumerat Apostolus ad orandum, psalmos, hymnos, et cantica. Et de hymnis, tiones ab episcopis, vel presbyteris etiam facit mentionem Dionysius et Tertul dicantur. Ultimo in fine cujusque horae lianus citati articulis praecedentibus, Ambrosius et Hilarius citati in Concilio Cassianus citatus, capite VIII : "Fini-Toletano cuarto de electionibus sacris. Sumiturque ex Anostolo I Corinth.XIV : Cum convenitis, unusquisque vestrum osalmum habet, doctrinam habet, apocalypsim habet, linguam habet, interpretationem habet, ubi per linguam intelligit S. Tho- ex quibus componuntur horae, quae annia mas lectiones, domum linguarum, vel legen-sancta esse nemini dubium esse potest, di prophetias. Item S. Justinus qui paulo et corum antiquissimum usum ostendimus most tempora Apostolorum floruit, in apo- referendo solum auctores, qui ante millogia secunda dicit electiones ex prophe- le et ducentos annos floruerunt. In auctis, et Apostolis in conventu fidelium le-toribus autem posterioris temporis invegi solitas. Et in Concilio Carthaginien- niuntur integri libri de his ritibus, si III, cap. XIVII : " Liceat legi passi- et officiis divinis in bibliotheca veteones martyrum, cim anniversarii eorum di- rum patrum, et apud malarium, Fortunaes celebrantur." Et Cassienus libro II tum, Alcuinum, Rabanam, Valfridum, et de institutione monachorum, capite VI po- ante hos S. Isidorus libro de divinis nit lectiones in officio divino, et deni- officiis. que Gelasius papa in capite Sancta Comana. dist. XV ponit diversa officia cum lectionibus, ut habemus modo, cui floruit in diurnum, et nocturnum habetur in cacirca annum 490. De responsoriis agit

S. Isidorus libro I de officiis, capite VIII, intelligunturque a S. Ambrosio de rebus Ecclesiae, Capite XXV, et temmore S. Benedicti erant in usu, ut constat ex ejus regula. De antiphonis est frequens mentio apud antiquos, sed nescio, an eo modo quo nunc sunt in usu. Nam cum antiphona significat vocem reciprocam, quidam accipiant ejus usum pro eo, quod est alternatim canere pselmos, gua ratione antiugissimus est in Ecclesia, et ut refert Socrates libro VI, capite VIII historiarum ex angelica admonitione id didicit S. Ignatius, et in Tertulliano lib. II ad uxorem in fine, et hymnis habetur. Igitur antiquiorem usum antiphonae, eo modo quo nunc est, invenio apud Cassianum libro II de institutione monachorum, capite II : "Quidam, inquit, vicenos, seu tricenos psalmos, et hos ipsos antiphonarum protelatos melodiis, et adjunctione quarumdam modulationum debere dici consueverunt." It exinds in Concilio Agathensi capite XAI : " Post antiphones, inquit, collasolet dici oratio, seu collecta, de qua to, inquit, pselmo orationem succedere, etz." Et ejus etiam mentio habetur in oncilio Agathensi citato loco, et in capite Convenit, de consecratione, distinctione quinta. Haec sunt praecipua,

III. CIrca secundum, divisio officii pite Dolentes, de celebratione missarum, Digitized by **GOO** 

-164-81<sup>1</sup>-815

ubi praecipitur celebrati officium diurnum, et nocturnum. Multum entem aliqui labarant in exponendo, guid nomine diei. et noctis secundum morem "cclesiae in officio intelligatur, et quomodo olim ista tempora distribuerentur. De quo non est quod in praesenti immoremur; sufficit scire, quod ex usu Ecclesiae nomen officii nocturni solum accipitur pro officio ma tutinali, laudibus, et completorio, eo quod pro ingressu noctis ut completerium, et pro media nocte ut matutinae, et pro fine noctis ut laudes, decantentur, reliquae • autom horae pertinent ad officium diurnum. In utroque autem nihil indecentiae. aut inconvenientiae reperigur, sed multup pietatis, et religionis, cum omni tempore laudare Deum, et orare sit opus religiosum, dicente Apostolo : Sine intermissione orate, et ipse Dominus saene erat pernoctans in oratione : et Psalm. LIV : Vespere, et mane, et meridie narrabo, et anmintiado, etc. et Psal. CAVIII : Media nocte surgebam, etc. Quod si aliquod sequitur inconveniens ex convenientia populi ad vigilias et landes noctis, id non tollit decentiam, et convenientiam officii nocturni, secundom quod a ministris ecclesiasticis recitatur sed quantum ad assistentiam populi, quae modo sublata est in Ecclesia. Neque ista ex se mala est, sed potius ad devotionem excitat. qu mvis ex abusu multorum possit ad malum usum retoroueri; nullum enim est opus bonum, in quo ex abasu utentium non possit sequi aliquod malum.

IV. Circa tertium notanda est determinatio juris in capite Presbyter XCI distinctione, ubi ex Concilio Ananctensi, et ex dictis S. Benedicti numerantur septem horae a matutino usque ad completorium. De duobus autem non constat apud auctores. Primum est de antiquitate horae, quae dicitur prima, et de completorio, en scilicet cum aliis inceperint, vel postea invente sint : secundum, de ipsis matutinis, an omnes nocturni; et laudes sint horae distinctae, vel pro una hora omnes accipiendae sint, et consequenter si liceat eas separatim recipare, et etiam umumquodque nocturnum seorsum, It de primo dicimus, quod licet and antiquos patres non semper commemorentur simul omnes istae horae, et ideo probabile sit, quod aliqui (815) primam, et completam fuisdicunt, se postea caeteris horis adjectas, tamen probabilius est, etiam istae horas esse

valde antiquas, et etiam antem tempora Cassiani in usu fuisse, saltem in aliquibus Ecclesiis, quia apud D. Clenentem lib. VIII constitutionum apostolicarum, capite XL, distingui videtur ista hora, cum dicitur : " Preces vestras facite diluculo, hora tertia, sexta, nona, vespere, et in galli cantu." It ad eundem modum D. Hieronymus in epistola ad Hustochium de obitu Paulae : " Mane, inquit, hora tertia, sexta, nona, vespere, noctis medio per ordinem pselterium cantebant. " Ubi per mane, et diluculum, ut distinguitur ab aliis horis, non videtur posse intelligi nisi prime. De completorio etiam invenitur apud Basilium in regulis fusius disputatis, interrogatione XXVII, ubi in principio noctis ponit recitandam horam, in qua dicatur Pselmus Qui habitat. De cuibus late videri potest Suarez libro IV de horis canonicis, capite V, et magister Torres de horis canonicis, controversia quinta.

V. Quantum ad secundum varie sentiunt suctores de numero horarum. Quidam judicant esse octo, fundanturque in capite primo De celebratione misserum, ubi post mimeratas septem horas dicitur : " Nam de nocturnis vigiliis idem ipse propheta ait : Media nocte surgebam, etc. " Ponendo ergo nocturnas vigilias separatim ab aliis septem horis, videntur octo horae esse : et praesertim, quia licet recitare laudes tanguam hoflii (et ram distinctam a matutinis. est opinio communior) tenent tantum sentem esse horas; ita enim videntur loqui jura in capite Presbyter, XCI distinctione, in capite prima he celebratione. missarum. It videtur id testari usus Ecclesiae, qui pro una hora resutat matutinas laudesque. Denique alii pomunt olum fuisse distinctas horas matutinas, et laudes, sed postea in unum redactas, quod sentit Torres, et Azorius. Non refert autem sive uno modo, sive altero loquamur, videtur tamen guod attendando ad modum, et usum, qui est munc in Ecclesia, ut matutinas et landes, eddem oratione terminentur, unica hora censenda est, quidquid sit de antiqua consuetudine separandi matutinas a laudibus; de hoc enim pontifex in textu illo de celebratione missarum nihil determinat, sed tantum simpliciter dicit, nocturnas vigilias esse celebrandas, non tamen ut

Digitized by GOO

210

distinctam horam a laudibus.

VI. Caeterum licet una hora sit propter unam terminationem, quae fit per eandem orationem, quia tamen habet distinctum modum initiandi matutini et laudes. et olim videntur habuisse distinctas terminationes, ideo nunc sine ullo scrupulo possunt, quando privatim recitantur, separari et terminari, ut ait Navarrus citatus a Suarez libro IV, capite VI, numero IX, ubi etiam advertit, quod qui sic dividit matutinasa laudibus, debet cum matutinis dicere canticum Te Deum laudamus, quod ad matutinas pertinet, et in officio Romano habetur loco ultimi responsorii. In hooro tamen non licebit hoc facere, ut sentit idem warez, ne perturbetur publica consuetudo Ecclesiae. An vero sic liceat dividere nocturnos, quidam existimant olim fuisse morem in Ecclesia, ut quando propter solemnitatem tres nocturni dicebantur distinctis temporibus, fuisse dictos, ut sentit Isidorus, et Amalarius, et expresse D. Thomas I Corinth.XIV, lect.

VI : " Antiguitus, inquit, dicebantur nocturna divisim secundum tres vigilias noctis, nunc vero dicuntur simul." Alii auten negant etiam antiquitus diverso tempore nocturnos recitari solitos. wod (816) cum aliis sequitur Azorius libro X institutionum, capite II. Quidquid tamen sit de hoc, mihi certum videtur (ut etiam sentit Suarez loco proxime citato)nocturnos non posse dividi tamquam diversas horas, neque enim habent diversum modum initiandi, sicut laudes a matutinis, sed omnes tres censendos esse, ut unum officium matutinale, sicut quando dicitur tantum unum nocturnum, et ideo qui sine causa divideret, et interpolaret miltum temporis nocturmum, et alterum nocturnum, idem esset ac si in una hora inter unum, et altorum psalmum, vel inter psalmos, et lectiones divideret, guod sine peccato saltem veniali fieri non potest; an vero absolute satisfaciat dicemus inferius.

ARTICULUS IV.

| De pers | sonis qua | e obli  | rantur | ad o  | ffici | am d | 1-  |
|---------|-----------|---------|--------|-------|-------|------|-----|
| vinum.  | Utrum or  | nnes c. | Lerici | , qui | sunt  | in   | sa- |
| cris or | dinibus,  | oblig   | entur  | ad re | citan | lum  | of- |
| ficium  | divinum;  | et que  | jure   | ?     |       |      |     |

I. Solum tria genera personarum obligat Ecclesia ad officium, scilicet clericos, monachos, et beneficiatos, et ideo de illis sigillatim agendum est. In primis ergo loquimur de clericis, oui sunt in sacris constituti; qui enim solum minoribus ordinibus initiati sunt supponimus ut certum, eos non teneri ad divinum officium, quod saltem ex consuetudine, et usu Icclesiae apud omnes constat licet aliqui canonistae, et glossa in capi-te Si quis presbyter, XCI distinctione censeant de jure communi eos teneri ad divinum officium, eo quod ibi dicitur Si guia presbyter, aut diaconus, aut guilibet clericus ecclesiae deputatus non vonvenerit ad cuotidianum psallendi officium, etc. ubi generaliter loquitur de quocumque clerico, etiam minorum ordinum. Casterum per illam particulam ecclesiae deputatus constat non logui de clerico ratione clericatus, sed ratione beneficii: imo nec logui de recitatione horarum, sed de conveniendo ad ecclesiam ad psallendum in choro. Nec etiam obstat glossa Innocentii in capite primo De celebratione misserum dicentis, quod : " Quilibot clericus, etiam non sacris constitutus, omni dio debet dicere officia divina, vel audire." Nam ly debet sumitur ibi pro eo quod est decet, non ut sit idem quod tenctur, quasi praeceptum imponetur, ut docet usus Mcclesiae. It denique minus obstat textus in capite Polentes, de colobratione missarun, ubi agendo de obligatione recitandi officium dicitur :" Dolentes referimus, quod non solum quidem minores clarici vorum etiam aliqui Ecclosiarum praelati, etc." ibi enim per ly minores clerici non intelliguntur minoribus ordinibus initiati, sed minored respoctu praelatorum, id est, non minores in cloricatu, sed in praelation.

-166

II. An vero tencantur qui sunt in minoribus ordinibus recitare aliquid loco officii en vi suae ordinationis, communis resolutio doctorum est cos ad id non teneri, ut tradit Sotus libro primo de justi-

titia et jure, quaestione V, erticulo III; et Medina in tractatu de oratione, quaestione II; Azorius libr. I, capit. V, aliique communiter, quia nullum tale extat praeceptum in jure, neque ex jure divino illud deducitur, ut quaestione praecedenti, articulo secundo ostendimus : idque satis constat ex consuetudine Ecclesiae. Imo addit Potus non posse episcopum talibus clericis imponere hoc onus; guod tamen Azorius et Suarez sic intelligunt, quod non possit perpetuum onus (817) aliquid recitandi eis imponere, bene temen ad tempus, aut quod aliquibus vicibus aliquid recitent, et si fuerit alicubi introducta consuetudo, ut tales clerici aliquid recitent, ad id tenebuntur rations consuetudinis, de qua eos poterit episcomus monere; negat tamen Sotus talem consuetudinem esse introductam.

III. Restat ergo de his, qui sunt in sacris ordinibus, quos ad recitendum officium teneri generalis Ecclesiae consuetudo ostendit idque satis congruenter, ut qui ad sacrum munus altaris publice destinantur, publicas quoque Ecclesiae orationes teneantur recitere, et oui divino cultui consecrantur, principalem partem divini cultus, qui est officium divinum teneentur colere. Sed est dubium, an ad hoc obligentur sola consuctudine Ecclesiae, an ex prescepto aliquo juris, eo quod non invenitur textus, qui efficaciter id jubeat de diaconis, et subdiaconis, sed solum de presprieris praeter statutum Concilii Basileensis sessione XXI ubi dicitur: " Quoscumque benericiatos, seu in sacris constitutos cum ad horas canonicas teneantur admonet sancta Synodus, etc. " ubi supponitur cos teneri ad horas dicendas. In jure autom caput Si quis presbyter citatum non loquitur de subdiaconis, neque de aliis clericis, nisi qui sunt benedicati, seu Ecclesiae doouteti, nec de recitatione privata agit, sed de conveniendo ad ecclosian ad paal-Digitized by GOOGIC

| DISPUTATIO XXII. | ARTI CULUS | IV. |
|------------------|------------|-----|
|------------------|------------|-----|

<u>-157-</u>

lendum. In reliquis vero juribus, quae citeri solent ex distinctione XCI, et ex titulo De celebratione missarum solum fit mentio de presbrteris, aut de clericis, ut sic; nusquam autem de diaconis, aut subdiaconis in particulari. Cum autem constet non omnes clericos ex vi clericatus obligari ad horas, relinquitur non cogi nos ex vi talium decretorum intelligere determinate diaconos, aut subdiaconos.

IV. Solum Panormitanus, et glossa, et alii canonistae dicunt nomine presbyteri in jure intelligi diaconum, et subdiacumum, argumento ex capite Si ouis sacerdotum, id est, presbyter, diaconus aut subdiaconus, etc. ubi nomine sacerdotis omnes sacri ordines intelliguntur. Et XV, quaestione V, capite primo in fine diaconus, quidam vocatur sacerdos. Caeterum non potest hinc certa regula colligi, nam licet in favorabilibus nomen sacerdotis, aut presbyteri ad reliquos sacros ordines extendi possit, non tamen in poenabibus, nisi jus id exprimat, sicut expressit in capite Si guis guam citato. Imo, quia ut ibi intelligeretur de omnibus, jus expressit nomine sacerdotis, intelligere diaconos, et subdiaconos, argumentum est quando id non exprimit, non debere sic intelligi. Et multo minus valet ratio Emmanuelis Roderici in summa, capite CCXXIV, numero II dicentis, guod eo ipso, quod ponitur in jure sacer-

dotibus obligatio recitandi officium, eo quod sunt in statu ecclesiastico irrevocabili, censentur etiam obligari diaconi, et subdiaconi, quia sunt in eodem statu; haec enim ratio nunquam redditur in jure, neque est fundamentum hujus obligationis, nam etiam omnes religiosi sunt in statu irrevocabili, nec tamen omnes ex vi religionis tenentur recitare officium, ut secundo articulo dicemus, et patet in religione societatis.

V. Quapropter probabiliter Navarrus tractatu de oratione, cap. VII, num. II, censet diaconos, et subdiaconos en consuetudine generali Ecclesiae obligari ad recitandas horas, quae obligatio supponitur potius quan imponitur in Concilio Basileensi citato, et saltem oppositum non potest (S13) amerte convinci en jure, ut testatur Azorius lub. X, cem. V, et Suarez lib. IV, cap. XVI, unde corriges Ledesmam in summa Hispalensi de religione, cap. IV, concl. V, qui dicit Innocentium extendissoe praeceptum de recitandis horis ad diaconos, et subdiaconos in capite Dolentes, ibi enim solum facit pontifer mentionem de minoribus clericis, et Ecclesiarum praelatis. non autem constat intellexisse per minores clericas diaconos etiam, et subdiaconos, sicut neque clericos ordinum ninorum.

## ARTICULUS V.

# Utrum religiosae personae teneantur ad recitandas horas, et quo jure?

I. Supponendum est ex doctrina S. Thomae 2-2, guaest. CIXXXVIII, per totam. varia esse instituta religionum, eo quod diverso modo ordinandur ad tendendum in perfectionem : cum enim status religiosus primo, et per se sit status acquirendi, et ordinandi ad perfectionem propriam, in quo differt a Statu enisconorum, gui status est perficienci alios, quidquid sit an ipsa persona sit in se perfec-etiam clerici majorum ordinum et ideo ta, vel non; perfectio autam ad quam tendinus, consistit in charitate, et charitatis sunt diversa opera, et diversi modi exercitiorum : ideo secundum diversa opera, quibus perfectio charitatis attincitur, et diversa exercitia, quae assumun-aistentiam chori, utrum teneantur ex vi tur nascitur diversitas religionum. Quare hujus, etiam extra chorun recitare. licet ownes conveniant in uno fine communi, scilicet tendere ad perfectionem charitatis, habet tamen diversos fines proximos, ad quos proxime ordinantur, verbi gratia, ad opera vitae activae, vel contemplativae, et respectu horum finium assumunt diversa media, verbi gratia, tantam abstinentiam, vel orationem, aut laborem manuum, etc. Ex ouo fit, quod religionex illae, quae nec tamquam finem . proximum ad ouem instituuntur, nec tamquem medium ad suum finem assequendum, assument officium divinum, vel publice et in communitate, vel privatim recitandum, ad illud non tenetur ex vi religionis; praecise enim ex vi status religionis ut sic non ordinatur aliquis nisi ad tendendum in perfectionem, quod autom per ista determinata media, scilicet orationem, vel lectionem, vel abstinentiam tendat ad perfectionem, non habet ex natura religionis ut sic, sed ex particulari instituto, aut deputatione, quae juxta cujuscumque regulam, vol institutionem, obligationem inducit.

II. Unde constat neque ordines militares, neque quae solum ad laica ministoria ordinentur, toneri ad officium divinum, sed solum ad obligationes illas, quas to, seu lege; an vero in consuetudine, sua regula praescribit. Et similiter in religione, quae licet ordinetur ad aliquodobligatio. It de lege quidem, aut praeopus vitae contemplativae, non tamen assumit pro medio, aut fine suae instituti- tat in jure, in quo originetur hujusmoonis assistentiam chori, et horas canoni- di obligatio. Similiter neque de jure

cas, non tenentur religiosi ex vi religionis ad officium divinum. Quare solum illi religiosi, qui chori assistentiam habent, et assument pro medio, aut fine suae religionis orationem vocalem, seu horas canonicas, ad eas recitandas tenebuntur. It non est difficultas de religiosis ordinatis ordinibus securis; qui enim non solum sunt religiosi, sed titulo talis clericatus tenebuntur. Similiter neque de his, quibus in sua regula praecipitur, ut horas recitent. Sed difficultas est de religiosis tentum praecise titulo religionis habentis as-

III. In qua re unum est certum, et (819) alterum dubium. Certum est de re ipsa, scilicet tales religiosos sub mortali teneri, etiam extra chorum recitare, licet Aragon 2-2, quaest. HINTH, art. XII dixerit, religiosos si senel recitare omitterent, non peccarent mortaliter; si vero per multum temporis omitterent, peccarent mortaliter. 4st tamen dictum hoc intolerabile, et communiter rejectum, cum omissio unius diei satis materia notebilis sit ad peccatum mortale in clerico, vel in beneficiato; cur ergo non erit in religioso, si constat ipsum teneri ad recitandum? icut omissio audiendae missae in uno die festo est sufficiens materia ad peccatum mortale; aut ergo neganda est totaliter obligatio in religioso ad recitendum, etiam per longum tempus, aut ea posita, unius diei omissio est notabilis materia.

IV. Dubium vero est de fundamento hujus obligationis, an scilicet fundetur in jure naturali, aut quasi connaturali ipsius religionis; an in aliquo praecepquia non est alius modus, unde nascatur cepto non constat, quia nullum tale ex-

-158

DISPUTATIO XXII. ARTI CULUS

naturali, aut connaturali, quia istud jus, vol est quia aluntur ab Ecclesia religiosi, eo pacto ut recitant, ut sentit Paludanus, vel ex eo quod de utantur ad recitare officium divimum eodem modo, sequendum chorum, et consequenter in par- quo religiosi. Res pondetur affirmatiticulari guilibet manebit obligatus ad. recitandum. Non ex primo; tum, quia Declesia non sutentat religionos ut minis- illa Clementis VIII, ubi pari modo loquitros cum pacto recitandi horas, alfas es tur de sororibus ordinis Praedicatorum. sent beneficiati, unde neque de justitie . It ratio est, quia habent idem fundamensustentantur ab Ecclesia, sed ex eleemosynis, aut donationibus fidelium; tum, quia alias omnes religiones haberent hoc onus, cum omnes ab Ecclesia sustententur. -ec constat cum aliquibus fecisse pactum, et non cum aliis ad recitandum. Secundus etiam titulus non sufficit, quia obligatio recitandi in choro sufficienter im-Dietur a communitati; unde si hoc munus impletur ab aliquibus, non est ratio cur illi, qui extra chorum sunt, ex vi hujus obligationis teneantur privatim cecitare, sicut ex eo quod alique religio institui- vel conversi teneantur ad officium divitur al praedicandum, vel militandum non ex hoc guilibet in particulari tenetur "praedicare, vel militare, si per alios · id munus impleretur.

V. Restat ergo recurrere ad consuetudinem immemorialem, et fortassis ipso initio fundationis religionum inchoatam; hanc enim consuetudinem monachos habuisese late refert Cassianus lib. II de ins-... titutione monachorum. Marime enim decet, ut in talibus religionious, non solum omnes, sed quilibet privatim recitet, cum sit praecipuum ad quod tales religiones obligantur, et in quo earum professores ab aliis distinguuntur. Haec autem consuetudo en ipso usu, et praxi constat, et videtur ctian declarari a summis vontificibus, nem Pius V, in reformatione breviarii Romani jubet, ut juxta ejus ri- pondetur in primo casu non teneri, quia tum, etiam omnes religiosi teneantur recitare nisi qui a ducentis annis ex approbate institutione alium ritum habuerint. Et pro ordine praedicatorum Clemens cultum divimum; idem enim operatur illa VIII jussit, ut justa reformationem broviarii tan in choro, quam extra tensentur sicut e contra laicus translatus ad starecitare. Sufficienter ergo declarata est haec consuetudo tamquam obligatoria, ac proinde licet sequamur Cajetanum in eo quod dicit, religioses ex consuetudine teneri ad recitandum extra chorum. non tamen in eo quod dicit, non constare an haec consustudo obliget ad mortale. tra trans Sic etiam explicant hanc obligationem ma- pe fiat. gister Torres, Suarez, Azorius Ledesma,

et alii. (520)

VI. Sed quaeres an moniales teneantur ve, quod constat ex eadem consuetudine, et declarations pontificum, praesertim tum hujus obligationis, ac religiosi, quid ex vi professionis deputantur ad sequelam chori, et viget eadem consuctudo in illis, ac in religiosis. Nomine autem monialium intelligendae sunt omnes, quae sub voto solemni vivunt in congregatione, et habent ex vi constitutionis regulae, professionis, vel consuetudinis assistentiam chori. Ita communiter omnes doctores citati.

-159

VII. Secundo, guaeritur an novitii, num, vel saltem ad aliquas preces. Respondetur negative, novitii quidem, quia nondum sunt religiosi, quantum ad omus religionis, licet in aliquibus perticipent favorem religiosorum; conversi vero, quia non profitentur religionen, ut vacent divino cultui in laudibus divinis. sed in operibus laicalibus, et manuali-Quibus etiam favet consuetudo non bus. recitandi communiter acceptata. Tenebuntur tamen ad aliquas preces juxta tenorem, aut mandatum regulae, aut constitutionum, cuas profitentur.

VIII. Tertio, quaeritur an si aliquis religiosus choro deputatus transferatur ad statum conversorum, vel ejiciatur a conventu ad saeculum, aut dannetur ad triremes, adhuc teneatur recitare. Restalia mutatio tollit fundamentum unde oritur obligatio, scilicet professionem per modum deputationis ad chorum, et ad mutatio, ac is ab initio esset laicus, tum clericorum tenetur recitare. Ita tenet Suarez, et Azorius. An vero hanc potestatem habeat praelatus inferior papa, prudenter dubitat Torres, neque enim facile dabitur casus, quo constet id factum a praelato inferiori, quemvis, e contra translatio laicorum ad clericos sae-Si tamen praelatus inferior id possit facere, non inde sequitur, joud

Digitized by GOOSIC

possit eximere aliquem ab onere recitan-. di, sed solum quod possit auferre fundamentum unde nascitur illa obligatio. Sicut episcopus potest beneficiatum privare beneficio, et tunc ratione beneficii non tenebitar recitare; non tamen potest dispensare ut manente beneficio do autem, et tertio pasu, adhuc tenetur religiosus registere per se loquendo, quia manet substantializer religiosus, et professio sua non extinguitur, unde tenetur regitare, sigut tenetur substant poris, so good non tollitur ab ille ordo tialia, yota servare, et in hoc conveniunt sacer, et clericatus deputatus ad reciauctores citati, alias ex sua iniguitate tandum : unde nisi pontifex in hoc disreportarent commodum, et alleviationam. Sidit and manente alique in sacris, aut cum titulo beneficii; quantum cumque puniatur, tenetur recitare, sic ille, qui manet in professione religionis semel suscepta. Secus est si professio omning extinguatur, sicut fit in aliquibus ofectis a societatis religione. Qui tamen actu versatur in triremibus, plerumque excusatur propter labores, si tamen ei tempus supersit, et habeat breviarium, tenetur recitare id quod potest, et in quo superest facultas.

IX. Ultimo, quaeritur an religiosus dispensatus a papa, ut contrahat matrimonium, vel ut vivat perpetuo extra conventur, adhuc recitare teneatur. Respondetur in primo casu non teneri, ut bene probat Ledesma, quia talis dispensatio in religioso ad contrahendum in tantum (821) est valida, in quantum tollit ab

illa persona statum religiosi, nam manente tali statu, omnes fatentur non posse caders dispensationem, ut religiosus contrahat; hoc enim ad minus determinatur in capite Oum ad monasterium, de statu monachorum. Sublato autem statu religionis, tollitur obligatio recitandi, et exoneretur ab onere repitandi. In secun- caetera, emia, quae in tali statu fundantur. Secus est si clericus in secris dispensetur ad contrahendum matrimonium, ut advertit Azorius 115. I, cap. V. Hic snim non so ipso liberatur a recitendis penset, ex vi prioris dispensationis non manet liber, quanvis juxta detur causa, ut cum eo dispensetur propter occupationes rei familiaris, ratione cujus dicitur etiam clericus uxoratus ineptus ad beneficia ecclesiastica, quia non potest vacare Deo, in capite Quod a te, et capite Diversis, de clericis conjugatis. In secundo autem casu constat, adhuc religiosum teneri ad recitandum ex opposito fundamento, quia talis dispensatio non tollit professionem, quas est fundamentum illius obligationis, neque ex co quod pontifer dispenset in uno, spilicet quod vivat extra conventum, consetur in alio dispensare, scilicet, ut non reci-Et ita sentiunt Ledesma, Torres, tet. Suarez, quanvis oppositum immerito dicat Azorius loco citato, capite VI in fine, quando religiosus in perpetuum dispensatur ad manendum extra conventum.

## Articulus VI.

#### Utitim beneficiarii obligentur ad recitandas horas canonicas ?

L. Apud omnes indubitatum est beneficiarios obligari sub mortali ad recitandas horas: et solet ista obligatio probari ex capite Si quis presbyter XCII, dist. II, ubi dicitur : "Si guis presbyter, aut diacomus, vel quilibet clericus Ncclesiae deputatus, in quolibet loco fuerit, in quo ecclesia est, et ad quotidianum psallendi officium, tam matutinis, quam vespertinis horis non convenerit, deponatur a clero" ubi per ly clericus Ecclesiae deputatus communiter beneficiatos intelligunt interpretes, quos citat Azorius lib. X, cap. III. Casterum adhuc dato hoc, non expresse habetur

eo loco obligatio recitandi officium, sed tantum conveniendi ad ecclesiam illis horis in loco ubi ecclesia fuerit. Unde ergo probatur, quod extra illum locum adhuc privatim tenetur beneficiatus recitare ? Similiter in capite Quod a te, et capite Diversis de clericis conjugatis dicitur clericum conjugatum esse spoliandum beneficio, eo quod divinis, et ecclesiasticis obsequiis vacare non valeat, ex quo tamen non colligitur evidenter ad recitandum teneri ex vi beneficii, sed solum teneri ad aliquod obsequium ecclesiasticum, cui inepti redduntur per conjugium. Dio Quod autem ac hoc

170

DISPUTATIO XXII. ARTICULUS T.

determinatum obsequium, scilicet recitandi horas, non inde colligitur, quia jus solum loguitur in genere de ecclesiastico obsequio, non in specie de isto, praesertim cum clerici orientales in sacris constituti permittantur manere in matrimonio ante contracto, ut dicitur in capite Oum olim, eodem titulo, et tamen officium recitant etiam uxorati.

II. Quare efficax probatio hujus obligationis reducitur quasi ad pactum justitiae simul cum declaratione Ecclesiae, quae declaravit sed are beneficium propter obligationem talis officii, quod est recitare horas, quanvis oppositum sentiat Azorius lib. X, cap. IV in fine, insufficienti (822) tamen ratione. Nostra igitur sententia est communis canonistarum. et declaratur sic : Nam beneficium datur propter officium, et tamquam stipendium pro aliqua actione facienda a beneficiato, ut constat ex capite Quia per ambitiosam de rescriptis in sexto. Neque enim Ecclesia tribuit beneficiato redditus gratis, et per modum elèemosynae, sed ut stipendium, quod debetur illi ut ministro; et consequenter ratione alicujus ministerii: omne autem stipendium quod datur alicui ministro, ut exerceat aliquam actionem obligat illum ex pacto justitiae ad illam implendam : ergo si Ecclesia tribuit beneficiato ut ministro stipendium, et propter aliqued officium, seu actionen, ad illam tenebitur ex pacto justitiae.

III. Sed quia sunt plures actiones, ad quas Ecclesia potest obligare beneficium, restat probare quod Ecclesiae intentio sit illum obligare ad hanc determinatam actionem, quae est recitare horas. Hoc autem et ex consuetudine antiqua constat. quae sic semper intellecta, et practicata est, et ex declaratione Ecclesiae facta in Concilio Lateranensi sub Leone X. sessione IX, cap. IX, ubi dicitur, quod habens beneficium si non recitaverit horas post sex menses ab obtento beneficio privetur illo, quia beneficium datur propter officium. Ergo declaravit Ecclesia quod officium, seu ministerium propter quod datur beneficium, est recitatio horarum, et postea Pius V, in bulla quae incipit : Ex proximo, data anno 1572 confirmavit hanc constitutionem Concilii, et declaravit, quod ille, qui primis sex mensibus officium non dixerit, nisi legitimum impedimentum habuerit, grave peccatum ad-

miserit. Igitur satis declaravit Ecclesia quod tribuit beneficium in ponendo onus recitandi horas, tamquam officium, et actio propter quam dat tale stipendium. Tenetur ergo beneficiatus ex pacto justitize ratione stipendii accepti ad recitandas horas.

IV. Sed cuaeres utrum habens plura beneficia satisfaciat recitando cenel in die. Respondet Navarrus negative, sed quod tenetur tot officia dicere, quot habet beneficia. Opposita tanen sententia est communis, de que videri potest Suarez lib. IV, c. XVIII ; Azorius lib. X, cap. IV; magister Torres de horis canonicis controversia VI, cap-IV. It quod magis est S. Thomas eam tenet expresse quodlibeto I, art. XIII. Est tamen valde difficile reddere hujus rei rationem, et in universali tradere aliquam regulam, qua possimus discernore guando satisfaciat homo duplici prascepto, seu obligationi per unam tentum actionem, et quando non. Videmus enim, quodqui accipit duas capellanias, aut duplex stipendium justum pro sacrificio non satisfacit dicendo tantum unam missam; et similiter cui injungitur pro poenitentia ut audiat umum sacrum, aut recitet psalmum, non satisfacit recitando, aut audiendo id quod alias tenebatur. E contra vero, si aliquis tenetur ex voto jejunare tali die, et ibi inciderit vigilia, satisfacit voto, et pracepto Ecclesiae unico jejunio. Et similiter qui est in sacris, et simul religiosus unica recitatione satisfacit suae obligationi. Unde ergo discernemus inter hos casus ? Navarrus enim tuetur suam sententiam priaribus exemplis; sicut enim qui recipit duo stipendia pro duabus missis, ideo non satisfacit dicendo unam missam, quia recipit illam tamguam stipendium, sic cum beneficia se habeant ut stipendium propter beneficium, qui recepit aus beneficia, tenebitur ad duolex officium. Suarez vero, et alii posteriorious exemplis tenetur contrariam (823) sententiam, mulli tamen reddunt rationem disparitatis. sed in summa id reducunt ab consuctudinem Ecclesiae; inse enim usus declarat, quo qui habet plura beneficia, satisfacit unico officio scientibus, et consentientibus praelatis.

V. Nihilominus tamen no ormis ad con-Digitized by

suetudinem revocemus, advertendum est, quod onus est obligatio quae alicui personae imponitur, duplici ratione potest imponi; uno modo ratione rei, seu actionis faciendae primo et per se; alio modo. primo et per se ratione personae, et temporis, its quod obligatio ad hoc respiciat, quod illa persona maneat deputata ad aliquam actionem, vel aliquod tempus ei deputetur ad aliquid faciendum, verbi gra-diem. tia, guando alicuis accipit obligationem dicendi dues misses, primo et per se obligatur ad exhibendam illam actionem, unde alium satisfacit obligationis. E-contra vero obligatio recitandi ratione ordinis sacri, et similiter residentia episcoporum est obligatio personalis, ut advertit Cajetanus 2-2, quaest. CLXXXV, art. 7, 5. Ad secundum.

VI. Qui ergo primo modo obligatur ad aliquid faciendum, si habeat duplicem obligationem non satisfacit unica actione seù overe, quia quaelibet obligatio est distinctum omus positum ratione istiusactionis primo, et per se. Quando vero socundo modo concurrit multiplex obligatio, unica actione potest satisfieri, quia illae obligationes non sunt onera ad insam actionem primo, et per se, sed ut deputetur persona, vel tempus ad aliquam actionom faciendam. Unde in cadem persona, vel sum opus, non propter deputationem perintra idem tempus illi plures tituli non exigunt distinctam actionem. It hanc rationem insimuat D. Thomas loco citato : " Quod qui habet plures praebendas debet landes Deo quasi unus homo, " unde sufficit quod semel officium dicat, quia scilicet debet ut homo deputatum ad laudem Dei. Unde quantumcunque multiplicentur tituli, semper debet ut unus hono unice deputatus. Itaque recitatio officii est anus deputativum personae, et temporis; personae guiden, guia sicut homo constitutus in sacris obligatur ratione personae ad laudandum Deum, quia deputatur ab Ecclesia ut minister cultus divini, ita beneficiatus accipit ab Ecclosia stipendium. ut simile onus subeat, az illi qui sunt

in sacris. Est etiam onus temporis, quia est occupatio totius diei, sicut jejunium est actus occupens totam diem: Qua ratione qui ex voto et praecepto Ecclesiae jejunat, unico actu jejunandi satisfacit. Sicut ergo in uno die non est nisi unica hora, tertia, aut sexta, etc. Sic officium occupens tertiam, aut sextem, non debet multiplicari intra sundem

VII. Nec obstat, quod ad hoc accipit stipendium. Quando enim stipendium datur ut persona sit deputata ad aliquid, et ex deputatione sequitur obligatio, potest satisfacere unica actione, et unico opere, etiam si plura sint stipendia, quia non additur nova deputatio, sicut accipiens stipendium a civitate ut deoceat, aut curet aegrotos, etiam si a discipulis, aut aegrotis accipiat stipendia particularia, satisfacit unica actione curandi, aut docendi.

VIII. Er quo solvitur fundamentum Navarri : in illis enim casibus obligatur homo ex duplici obligatione ad duo opera facienda, guia non est obligatio hominis deputativa, aut detorminativa temporis ad aliquam actionem faciendam, sed obligatur primo, et per se propter ipsonae, aut temporis, et ideo accipiens plura stipendia ad dicendum missam, (824) vel orandum pro alio, tenetur plures orationes, vel missas dicere, aut curare ut alius dicat; accipiens vero plura stipendia ut persona sua sit deputata ad officium dicendum quolibet die sicut minister, unico officio intra illum diem dioto, satisfacit.

<u>Utrum beneficiarius sit obnoxius resti-</u> tutioni si non recitet, et cuomodo ?

I. Supponendum est decretum Concilii Lateranensis sub Leone X, sess. IX, cap. IX, ubi praecipitur, quod quilibet habens beneficium cum cura, vel sine cura, si post sex menses ab obtento beneficio divinum officium non dixerit cessante legitimo impedimento beneficiorum suorum fructus non faciat suos pro rata omissionis officii, et temporis : ubi non est admittendum quod dicit magister Soto, et impugnatur a Torre controversia IX, mm. XXX, et a Suarez 11B. IV, cap. XXIX, num. IV, legendum esse in verbis Concilii : si per sex menses ab obtento beneficio, etc, sed legendum esse; Post sex menses, quod etiam declaravit statutum Pii V, citato praecedenti articulo, ubi dicit : " Si post sex menses quod illud obtimierit, etc." Declarans autem pontifex quomodo intelkigenda sit rata temporis secundum quam tenetur restituere, sic dicit :" Sta-•tuimus ut qui horas omnes canonicas uno. vel pluribus diebus intermiserit, omnes beneficii, seu beneficiorum suorum fructus, qui illi, vel illis diebus responderent, si quotidie dividerentur; qui vero matutimum tantum dimidium, qui caeteras omnes horas aliam dimidiam, gui harum singulas sextam partem fructuum ejudem diei amittat."

II. Circa haec autem decreta multiplex dubium occurit. Primum, an qui de facto non recitet primis seit mensibus post obtentum beneficium, teneatur adhuc aliguam restitutionem facere. Videtur enim teneri. cum recipiat illis sex mensibus tipendium: ergo ex pacto justitiae tenetur recitare, atque adeo restituere si non recitet, quia hoc seguitur ex natura rei, quia leeditur pactum justitiae. Nec potest dici cum Sylvestro verbo Clericus IV, quaest. XXIII, num. XVI, guod beneficium non datur solum propter officium recitandum, sed etiam propter alia officia. ut propter administrationes sacramentorum, et ideo si omittatur recitatio, remanent aliae actiones, propter quas retineat fructus. Hoc inquam non valet; tum, quia non procedit haec responsio de beneficiis simplicibus, quae non dantur propter aliquam actionem circa populum, sed propter meram recitationem; tum, quia aeque procedit ista ratio de primis sex mensibus, et de tempore post sex menses, et expresse pontifex obligat post sex menses ad restituendos fructus omnes : ergo ista solutio non valet : av denique, quia ad summum probat non esse restituendos omnes fructus in beneficiis curatis propter solam omissionem recitandi, non vero probat nihil esse restituendum.

III. Ex alia vero parte videtur fieri condonatio ab Ecclesia pro primis sex mensious. Declarat enim quod post sex menses, si non recitet, fructus non faciat suos : ergo supponit quod intra set menses facit suos. Navarrus cap. XXI de oratione, num. LVI, censet non teneri benficiatos restituere pro illis primis sex mensibus, esto peccant mortaliter non recitando, ut declaravit ibidem Pius V. Pro contraria parte ditatur (525) Sotus 110. X de justitia et jure, quaest. V, art. VI, et Covariurias lib. III variarum, cap. XIII, num. X. Utranque sententiam ut probabilem tenet magister Torres controversia IX, num. XXXII, et sequentibus. At vero Suarez lib. IV, cap. XXIX, novam excositavit sententiam, videlicet, beneficiarium primis sex mensibus non recitantem teneri ad aliguam restitutionem. eam vero non est necessario faciendam in aliquibus bonis, seu fructibus temporalibus beneficii, sed posse fieri in bonis spiritualibus, quae fuciunt omissi, verbi gratia oratione.

IV. Haec sententia Suares videtur mihi parum conducens ad propositum. Nem talis beneficiatus vere, et in re facit fructus suos illis primis sex mensibus, sive ex indulgentia, et condonatione Ecclesiae, sive ex alia causa, vel non facit. Si non facit fructus suos, tenetur illos restituere, utpote ren chon suam, et non satisfacit restituendo solum bona spiritualia ut orationes, aut aliquid simile : si vero facit fructus suos, peccabit quidem non recitando prop-

-173-

.826

ter declarationem montificis. Caterrum non obligabitur aliquid restituere ex vi stipendii accepti ab Ecclesia, quia etsi non recitet, facit suum illud stipendium. Remoto autem stipendio, non tenetur ad aliquid spirituale restituendum; tum, quia id Ecclesia non exigit; tum, quia ille, qui est in sacris, non tenetur aliquid spirituale restituere, si omittat recitare aliqua die : ergo neque beneficiatus, quia quoad restitutionem spiritualem pari modo obligatur; tum denique, quia recitatio horarum est onus pro quocumque die; ergo transacto die non tenetur illud recitare nec aliquid loco illius, quia Ecclesia non obligat beneficiatum ut oret pro se quomodocumque, sed pro quocumque die tamguam omus illius diei, et ite sicut qui mottit audire sacrum in die festo non tenetur alio die audire missam, quia est onus illius diei tantum, sic et qui omittit recitare sive primis sex mensibus, si-De reliquis autem sententiis ve post. quaelibet illarum est probabilis, et tute sequi potest dummodo intelligamus, quod si non tenetur restituere beneficiarius non recitans primis sex mensibus, id erit ex condonatione, et benignitate Ecclesiae facta in illis decretis, non ex natura rei, nam secundum se tehebatur restituere ex vi pacti, et stipendii accepti, quod obligat ex justitia commutativa. De quo vide Suarez dicto capite IXIX, num. VII, et sequentibus.

V. Secundum dubium est, an teneantur restituere hos fructus ante sententiam judicis, videtur enim non teneri ante, quia haec lex est poenalis, et sic non tenetur ad illam ante sententiam judicis, sicut poena privationis Beneficii, quae imponitur in decreto Concilii non obligat ante sententiam judicis. De hac re ante Concilium Lateranense fuerunt contrariae opi-Quidam enim existimabant teneri niones. beneficiarium ex pacto justitiae ad recitandum, et consequenter restituere debere si non recitaret : alii existimabant solum praecepto Ecclesiae ad id teneri, atque adeo non obligari ex vi justitiae ad restituendum, sed solum restutionem fructuum accipiendam esse ut poenalem, id est, ut poenam impositam transgredienti illud praeceptum, non ut debitem ex violatione pacti justitiae. Quem sententiem ut voriorem fuctur Azorius 115. X, cap. XIV, Addit tamen, guod post Concilium Lateranense, et decretum Pii V, verior est senten-

cientiae statim restituere, licot alii oppositum dicant etiam post tale decretum.

VI. Nihilominus tamen nullam (826) probabilitatem, aut apparentiam video, qua defendi possit post decreta Concilii, et Pii V, non teneri restituere illos fructus in foro conscientiae ante judicis condemnationem. Expresse enim in illis dicitur, quod fructus non faciant suos. It pontifex dicit, quod tamquam injuste perceptos, cos teneatur erogare, etc. ergo non potest licite eos retinere ante sententiam judicis. Patet, quia non sunt sui, sed injuste percepti; ergo non possunt illis uti ut rebus suis, atque adeo dominium corum amittit eo inso, quod non recitat. Nec potest dici haec decreta non esse usu recepta, cum manifeste ostendat insa praxis, et usus non recitantem se sentire obligatum ad restituendum, etiemsi peccatum non recitandi non probetur in foro exteriori. Unde et in bulla cruciatae, quae dicitur compositionis, datur facultas ad componendum id quod beneficiarius debet ex non recitatione officii : ergo receptum est quod debeat. Nec est simile de privatione beneficii. quia privatio beneficii est poena imposite proster contumaciam non recitantis. it in foro exteriori deducenda, et probanda per legitimem monitionem, ut expresse ponit Concilium, nec praecipitur ibi ut beneficium eo inso vacare censeatur, sed ut privetur si contumaciter permanserit legitima monitione pracedente : quae verba manifeste loguntur de privatione non ipso facto incurrenda, sed in foro exteriori facienda per judicis sententiam.

VII. Addo satis colligi ex verbis pontificis restitutionem ipsam fructuum faciendam fundari in laesione justitiae. dicit enim debere fructus restituere tanquam injuste perceptos : ergo aperte supponit injustitiam comitti in eo quod non recitando accimit fructus, atque adeo supponit fructus esse stipendium justitiae, et sub pacto justitiae datos Ex quo ulterius fit, pro recitatione. quod si vera esset sententia dicentium ante Concilium Lateranense non obligari beneficiatos restituere fructus ante sententiam judicis, oporteret fateri, guod ante Concilium non dabantur fructia eorum, qui dicunt teneri in foro cons- tus ut stinendium of ex nacto justitiae

#### DISPUTATIO XXII. ARTI CULUS VII.

ad recitandum, neque fuisse injuste perceptos, licet peccaret in non recitando contra praeceptum Ecclesiae, atoue adeo in decretis istis mutatam fuisse formam dandi beneficia ab Ecclesia; cuia ante non dabantur per modum stipendil, et pac- beneficio cum cura, et dine cura, ut ibi citandi, modo qutem dantur cum pacto jus- retinere ? titiae, cum dicantur injuste percepti si non recitet.

VIII. Tertium dubium est, an beneficia, quae non dantur propter solam racitationem, sed etiam propter alia onera ut beneficia curata, si beneficiarius non recitet teneatur omnes fructus restitueres, sicut tenetur beneficiarius simplex; vel solum illos qui oneri recitationis correspondent. In hac difficultate communiter Thomistae magister Ledesma tractatu de religione, cap. IV, conclusione X, dubio VI, dicit esse certum non taneri restituere omnes fructus, propter solam omissionem recitandi, qui habet beneficium curatum, quia tale beneficium datur illi propter alia ministeria, ratione quorum potest stipendium accipere, et retinere. Idem tenot magister Torres controversia IX, num. XL, et citat pro se etiam beneficiarius curatus teneretur Aragon et Sotum, et similiter Ludovicum Lopez I p. Instructorii, cap. COXLV. Et citat pro se magistrum Medinam, oui id fundat in guadam acquitate, secundum ouam interpretata est extravagans Pii V. Allouum enim est ut si beneficium non solum datur propter officium recitandi, sed etiam propter alia officia. cuantum est ex vi justitiae, et pacti pro cuocumque officio (827) accipiat aliguid stipendii, et consequenter non censeatur debere ornes fructus propter solam omissionem recitandi, quia manent alia officia propter quae etiam datur beneficium, et ratio-gregem, et de lacte gregis non manducat? ne illorum aliquid accipere. potest. si teneatur omnes restituere erit in poenam, et tamouam aliquid poenale accipiendum. Oppositum sentiunt, qui sunt extra scholam D. Thomae, Navarrus, Covarruvias, Durandus, Suarez lib, IV, cap. XXX, et A-zorius 115. X, cap. XIV, fundaturque haec sententia in ipsis verbis extravagantis, quae sine dubio maxime ponderant pro ista sententia. Expresse enim Concilium, et Pius V loquuntur de quocumque habente Beneficium cum cura, aut sine cu- endos, et faciendos fructus suos, etiam ra, de quo dicunt : " Quod si non recita- pro aliis ministeriis recitationem ofverit, fructus non faciat suos," et de eisficii, et ideo illa omissà nihil facit dem subdit pontifex, quod qui horas omnes suum,

uno die, aut pluribus omiserit, omnes beneficii, seu beneficiorum suorum fructus, qui illi, vel illis diebus corresponderent, si dividerentur, amittat. Ergo si omnes amittere debet loquendo de ti justitiae, sed solum cum praecepto re- loquitur pontifex, quomodo potest aliquid

> IX. Itacue in hac sontentia est dicendum, guod mens Concilii, et pontificis est, quod recitatio non solum sit efficium propter quod datur beneficium propter guod datur beneficium, sed etiam conditio, sine qua non faciat fructus suos, etiam si alia habeat officia. Quando autem ponitur aliquid in pacto temquam conditio, sine que fructus non feciat suos, si non impleatur conditio, obligatur ante sententiam judicis ad restitutionem illorum, guia non facit illos suos sine tali conditione. Et guidem si in hac sententia posset probari, guod etiam in beneficiis curatis adaeouatum officium, propter quod datur beneficium, est recitare, relique autem onere non dantur ut officia, hujusmodi beneficium, sine dubio relingueretur ut certum quod restituere omnes fructus correspondertes illi diei, in quo non recitat, sicut beneficiarius simplex, quia officium per se, et adaequatum propter quod datur, est recitatio. Sed hoc non est verum, alias relinqueret Ecclesia sine stipendio laborem ministrandi sacramenta, et pascendi populum propter quod tamen maxime debetur pastori stipendium, juxta illud I ad Corinth. IX : Dominus ordinatit iis, qui evangelium annuntient, de evangelio vivere : et iterum : Quia militat suis stivendiis uncuam ? Quis pascit

QuodDebetur ergo propter annuntiationem evangelii, et pasturam gregis stipendium, et consequenter non sola recitatio ost officium, propter quod datur beneficium. Si ergo est vere officium, et vere illi correspondet stipendium er vi justitiee faciendo, illud officium, potest accipere stipendium, etsi omittat recitationem, nisi recurratur, ut Suaroz recurrit, ad hoc guod Pius V, et Ecclesia posuerit tanguam conditionem ad percipi-

**-175-**827-828-829

X. Sed quia hoc non evidenter constat ex textu pontificis, sed solum probabiliter deducitur, et lex illa sit valde poenalis quae nullo modo amplianda est, ideo Thomistarum sententia semper manet probabilis, et tute segui potest in praxi cum fundetur in magna acquitate, et conformitate ad illam extravagantem, ne fingamus ponere pro conditione recitationem officii, quod solum ponitur ut officium quoddam talis beneficii, adaequatum quidem respectu beneficii simplicis, et inadacquatum sou partiale respectu curati. (828) It hoc est quod pontifer et Ecclosia voluit declarare, scilicet, quod obligatio recitandi non solum in beneficio simplici, sed etiam in curato sit omus. et officium, quod si omittatur obligat ad restitutionem, ita tamen quod intelligatur secundum accommodum sensum, ut obliget ad adaequatam restitutionem in eo, in quo est adaequatum officium, ut in beneficio simplici; ad inadaequatam vero ubi est inadaequatum, ut in citato. It quod dicit omnes fructus debere restituere. sic habent verba pontificis :" Omnes fructus qui illi, vel illis diebus responderent si quotidie dividerentur amittat, " ubi illa restrictio : Qui illis diebus responderent, si quotidie dividerentur, aperte supponit, quod si non omnes dividi possunt ratione excrcitationis tantum, quia datur pars fructuum propter alia onera, non debet quoque omnes in integrum restituere, sed tantum qui correspondent recitationi, et juxta illam dividi possunt singulis diebus.

XI: Quartum dubium, an obligandus sit beneficiarius omittens recitationem sub moreli restituere in integrum omnes dies, et omnes horas quas omittit, verbi gratia, si alias est diligens in recitandis horis, uno tamen, aut alio die in anno omittit recitationem, estne rigorose cogendus restituere. In hoc dubio Sotus lib. X de justitia, quaest. V, art. VI, et magister Medina in instructione confessorum. pagine 15 et Ludovicus Lopez L p. instructorii, cep. CXLV, tenet quod si alias per totum annum quis explevit officium recitandi, si per octo aut decem dies defecit a recitatione non ideo cogendus est restituere, nec cum illo se debet gerere confessor sicut cul latrone, qui omnes quod abtulit tenetur restituere, sed sicut cum ministro alicujus optimatis, aut regis, qui etsi aliquando deficiat ab officio

suo, non ideo cogendus est partem stipendii restituere. Quod locum volunt hadere etiam in beneficiato simplici, et qui solum habet onus recitandi propter beneficium.

XII. Oppositum tenet Suarez lib. IV, cap. III, num. IX; Azorius lib. X, cap. XIV, quaest. VII, in fine; magister Torres controversia IX, num. XXVIII et XXIX. It sine dubio est oxpressa mens pontificis, nec oppositum videtur secui: posse tuta conscientia, nam pontifex expresse dicit : " Quod pro rata omissionis officii fructus non facient suos, " et tamquam injuste perceptos teneantur remtituere, et hanc ratem sic intelligit, quo qui omittit, uno die, teneatur fructus illi diei correspondentes amittere : qui vero matutinum, dimidiam partem fructuum, etc. ergo qui uno die omittit recitare non facit fructus suos, et consequenter non potest illos retinere; sicut non laborans uno die in vinea non potest illius diei stipendium retinere. Unde gerere se debet confessor cum tali omittente sicut cum eo, qui retinet rem alienam invite domino, et non facit illam suam, quia sic Ecclesia declaravit, ut pro unoquoque die recitandum sit, ut illo die lucretur fructus, non sicut minister regis, aut optimatis, a quo non exigitur quotidianum pensum, ut stipendium habeat. Quod si exigeretur tamquam actio propter quan deberet accipere merceden, et stipendium non posset, si uno etiam die omitteret, retinere stipendium illius diei.

XIII. Quaeres quae conditiones requiruntur ut omissio ista inducat obligationem restituendi. Respondetur, quod debet esse voluntaria, et talis quod sit peccatum mortale, et quod ad minus sit omissio unius horae, et quod fructus illi omissioni correspondens, non sit ita levis materia, (829) quod ad peccatum mortale furti non sufficeret. De guibus conditionibus vide Suarez supra. Et defectu primae conditionis qui totaliter obliviscitur horam, aut horas recitare, aut oblitus fuit librum secum adducere non tenetur resti-Ratio est quia omnia ista intuere. telliguntur esse legitima impedimenta, ita quod non peccat in non recitando; qui autem legitimo impedimento excusa-Digitized by JUU

tur a recitando, excusatur et a restituendo. De his autem, et reliquis huc pertinentibus (quia temporis angustia pressi longius calamum extendere non valemus) videri possunt Sotus lib. X de justitia et jure, quaest. V; Medina cap. de oratione Aragon; in praesenti quaestione IXXXIV, art. XII et XIII ; Valentia 2-2, disp. VI, quaest. II, pagina 10; Lessius lib. II de justitia, cap. XXXVII ; Toletana summa, lib. II, cap. X; Azorius part. Beneficium. Et haec de hac materia. Ca-I, kib. X, cap. I, Bellarminus tom, IV, controversiarum lib. I de bonis operibus, in qua D. Thomas de voto agit, praeterecap. X: Suarez tom. II de religione, lib. IV; Vasquez opusculo de beneficio, cap. IV; Filiucius tom. II, tractatu XIII, et plerique alii cononistae in titulo de

celebratione missarum; summistae ut Navarrus in manuali, cap. XXV, a numero XCVII, et in enchiridio de oratione et horis canonicis Angelus, Tabiena, Rosella, Sylvester, Armilla, Lopez parte prima institutionum confessoris, cap. CIXIV, et parte secunda cap. CII; Rodriguez in summa parte prima cap. CXL; Vega parte prima cap. XXVIII, et multi alii, verbo Horae canonicae, et verbo etera enim usque ad quaestionem LXXXVIII, a quae in ejus littera continentur, ut de adoratione, de sacrificio, de oblationibus, et decimis, specialem difficultatem non habent ideoque ea omittimus in praesenti.

.

### QUAESTIO LXXXVIII.

## DE VOTO, PER QUOD ALIQUID

### DEO PROMITTITUR.

In tractatu de religione numeravimus actus varios, et multiplicas, quibus religio cultum exhibet Deo. et inter eos qui exteriorem metoriam in cultum Dei offerunt, mumeravimus illos, quibus Deo subjicinus res, possessas a nobis, vel nos ipsos, et ibi dictum est, quod si promittendo aliquid vel nos ipsos subjicimus Deo est votum, quod est actus reli-gionis, de quo in praesenti est nobis tractandum. Dupliciter tamen fieri a nobis potest ista promissio, vel subjectio Deo, aut per modum nudae pomissionis tantum, et tunc est votum simplex; vel superaddondo traditionem, seu conservationem rei promissae cum acceptatione Ecclesiae Nomine Dei, et talis promissio consecrativa promissae dicitur votum solenne, eo quod tunc aliquid solennizari postulat, quando consummatur, et completur : licet Ecclesia possit roligiosum roddere, et pro stata religioso acceptare non stante traditione, et consecatione voventis, sed sola nuda promissione ex parte ipsius, et simplici voto. Do istis agimus in praesenti cum D. Thoma, qui quidem per duodecim articulos explicat guidguid ad essentiam, conditiones, et velorem voti pertinere videtur.

In primo inquirit, utrum votum consistat in solo proposito voluntatis, et respondet duplici conclusione, Prima : Tria requiruntur ad votum, deliberatio rationis, propositum voluntatis, et promissio in qua perficitur ratio voti : secunda, votum essentialiter consistit in promissione.

In articulo secundo inquirit, utrum volum semper debeat fieri de meliori bono. Respondet quadruplici conclusione. Prima : Votum non debet fieri de re illicite, neque de re indifferenti, quia cun votum sit promissio Deo facta, facere rem illicitam, seu peccatum quod, est contra Deum, et ei non acceptum, potius esset comminatio, quam promissio, quia potius esset contra Deum facere, quam pro illo : secunda : Votum non debet fieri de re necessaria simpliciter, vel de re impossibili, quia votum promissionem voluntariam importat, necessitas autem voluntatem excludit: ergo id, quod est absolute necessarium, non potest cadere sub voluntaria promissione, in qua ratio voti consummatur : tertia: Votum potest fieri de rebus, quae cadunt sub praecepto, quia istae non habent absolutam necessitatem, sed necessitatem finis, quatenus sine illis non potest esse salus; cadere ergo possunt sub voto, in quantum voluntarie flunt, non autem in quantum necessitatem habent : quarta : Propria materia voti sunt res perfectioris virtutis, ad quas homo non tenetur ex praecepto, set ex consilio, quia istae sunt omnino voluntariae et ideo propriissime cadunt sub voto; unde sequitur, quod votum debet esse de meliori bono. In solutione ad primum asserit sanctus doctor sub voto beptizatirum cadere abremuntiare pompis diaboli, ot fidem Christi servare, quia voluntarie fit, licet sit de necessitate salutis.

In articulo tertio inquirit, utrum onne votum obliget ad sui observationem. Respondot conclusione affirmative, quia ad fidelitaton hominis pertinet, ut solvat, id, quod promisit; fides enim socundum Augustimum dicitur ex hoc, quod fiunt dicta : ratione auton dominii, et ratione beneficit suscepti maxime debet homo Deo fidelitatom ; ergo maxime obligatur homo ad implendum vota Deo facta. In solutione ad primum asscrit sanctus doctor, quod socundum homestatem em qualibet promissione homo homini obligatur, et talis obligatio juris naturalis est. In solutione Digitized by

ad secundum docet, quod si aliquis vovet religionem cum intentione se obligandi ad ingressum religionis principaliter, et en consequenti eligit hanc religionem, vel hunc locum, tamouam sibi magis congruentem, tonetur, si non recipiatur in has dono, vel religione aliam religionem intrare; si vero principaliter intendit se obligare ad hanc religionem. vel ad hunc locum propter specialem complacentiam hujus religionis, vel loci, non benetur aliam religionem intrare, si cum illi recipere nolunt. Si autem incidit in impossibilitatem implendi votum ex propria culpa. ut mulier, quae vovit virginitatem, et postea corrupta est, tenetur de propria culpa praeterita poenitentiam agero, et servare quantum possit perpetuam continentiam. In solutions ad tertium agit doctor sanctus de tempore, quo votum obligat, et resolvit quod obligatio voti ex propria voluntate, et intentum obligat, et resolvit quod obligatio voti ex propria voluntate, et intentione causatur, unde si vovens determinat tempus tenetur votum implere juxta determinationem propriae voluntatis; alias peccabit mortaliter.

In articulo quarto inquirit utrum expediat aliquid vovere. Respondet conclusiono affirmativa, videlicet expedire nobis emissionem voti; in maximamque cedere nostri utilitatem, in quantum vovendo voluntatem nostram immobiliter firmamus ad id, quod expedit facere. Unde promissionem voti non facimus Deo propter ejus utilitatem; sed propter nostram juxta quod dixit Augustimus : " Benignus exactor est, et non egemus, et qui juxta quod dixit Augustimus : " Benignus exactor est, et non egemus, et qui non crescat ex redditis, sed in se crescere faciat redditores."

In articulo quinto inquirit, utrum votum sit actus latriae, sive relitionis. Respondet S. Thomas conclusione affirmativa, quia votum est quaedam promissio Deo facta; promistio autem nihil est alivad quam ordinatio quaedam ejus, quod promittitur in eum, cui promittitur in eum, cui promittitur; ergo votum est ordinatio quaedam eorum, quae quis vovet in divinum vultum, seu obsequium; ergo vere, et proprie est actus latriae, seu religionis, quia ipsa ordinatio actuum cujuscumque virtutis in servitium Dei est proprius actus latriae.

In articulo sexto inquirit, utrum magis sit laudabile et meritorium facere aliquid ex voto, quam sine voto. Respondet sanctus doctor conclusione affirmativa; tum, quia vovere est actus latriae, quae est praecipua inter virtutes morales ; nobilioris euten virtutis est opus melius, et magis meritorium : et inferior virtus in actu suo meliorizatur, si a superiore virtute imperatur; ergo melius est aliquid ex voto facere quam sine illo, quia sic jam pertinet ad divinum cultum, quasi quoddam Dei sacrificium, et sic jam pertinet ad divinum cultum; uquasi quoddam Dei sacrificium, et sic Augustimus libro de virginitate, dixit : " Quod neque ipsa virginitas est, sed quia Deo dedicata est, honoratur, quam fovet, et conservat continentia pietatis:" tum, quia ille, qui vovel aliquod, et facit, plus se Deo subjicit quam ille, qui solum facit, si quidem subjicit se Deo, non solum quantum ad actum, sed etiam quantum ad potestatem, quia de castero non potest aliud facere : plus erim deret homini, qui daret ei arborem cum fructibus, quam qui daret ei fructus tantum; tum denique, quia per votum voluntas immobiliter firmatur in bonum, facere autem aliquid ex voluntate firmata in bonum pertinet ad perfectionem virtutis, sicut etiam peccare mente obstinata aggravat peccatum. Adeo certa est conclusio ista, et doctrina hic data, ut oppositum sit ad minus error, qui quidem habetur ab haereticis nostri temporis, et suo tempore etiam fuisse hunc errorem affirmat S. Thomas opusculo XVIII, capite XII. Videtur ibi. Circa solutionem ad secundum solet dubium moveri, quando sit peccatum poenitere de voto semel emisso, hoc tamen non discutienus. Videtur in praesenti Cajetanus, Soto, et Aragon, qui clarissime quetuor dicits hoc dubium absolvit ; caetera hujus articuli notissima sunt.

In articulo septimo inquirit S. Thomas, utrum votum solemnizetur per susceptionem sacri ordinis, et per professionem ad certam regulam. Respondet duplici conclusione. Prima : Solemnitas voti consistit in quadam consecratione, vel benedictione spirituali : secunda, responsiva dubio proposito est affirmativa, quia solemnitates non consueverunt adhbieri, nisi quando aliquis totaliter mancipatur alicui rei, ut solemnitas muptialis non adhibetur, nisi in celebratione matrimonii, quando uterque conjugum sui corporis potestatem alteri tradit : ergo et voti solemnitas adhibetur, quando aliquis per susceptionem sacri ordinis divino ministerio applicatur, et in prefessione certae regulae, quando per abrenuntiationem saeculi, et propriae voluntatis aliquisstatum perfectionis assumit.

In articulo octavo inquirit, utrum illi, qui sunt alterius potestati subjecti impediantur a vovendo. Respondet unica conclusione : Nullus, qui alterius potestati subjectus est in illis, in quibus est subjectus potest se obligare firmiter sine alterius consensu, quia quicumque est subjectus alicui, quantum ad id, in quo est subjectus, non est suae potestatis facere quod vult, sed ex alterius voluntate dependet, hoc enim essentialiter importat subjectio; ergo non potest se per votum firmiter obligare in his, in quibus alteri subjicitur sine consensu sui superioris. Materia hujus articuli est maxime necessaria, vianque aperit ad multas difficultates enodandas, de quo in disputatione dicemus.

In articulo nono inquirit, utrum pueri possint voto se obligare ad religonis ingressum. Respondet triplici conclusione. Prima; Puer, qui vovit ante quatuordecim annos, et femina duodecim, votum tale est validum si ante istud tempus attingit usum rationis : poterit tamen a parentibus, et tutoribus irritari, quia pueri ante annos pubertatis (qui sunt quatuordecim, et feminis duodecim) vatiuntur rationis defectum, ut in pluribus, et sunt naturaliter sub cura parentum, vel tutorum, qui sunt eis loco parentum, et ideo eorum vota ex duplici hac ceusa robur non habent, et defectu rationis, ut in pluribus, et ratione subjectionis in Secunda conclusio : Votrum solemne a puero emissum ante annos omnibus. pubertatis non est validum, etiam si jam sit doli canax, et usum rationis attingat, qui in aliquibus accelerari solet, at hoc proptor Ecclesiae statutum, quod respicit id, quod in pluribus accidit. Tertia conclusio : Post annos pubertatis unusquisque se potest obligare, tam simplici, quam solemni voto religionis absque voluntate parentum.

In articulo decimo inquirit, utrum possit in voto dispensari. Respondet duplici conclusione. Prima est affirmativa, et responsiva dubio : secunda : Magis est votum dispensare, quam commutare : dispensare enim est absolute determinare aliquod votum non esse servandum; commutare vero pro hoc, quod servandum erat, aliquid aliud imponere.

In articulo undecimo inquirit, utrum in voto solemni continentiae possit fieri dispensatio. Respondet duplici conclusione. Prima : In voto solemni continentiae clericorum potest ab Ecclesia dispensari : secunda : In voto solemni continentiae religiosorum non potest ab Ecclesia dispensari.

In articulo duodecimo inquirit, utrum ad commutationem, vel dispensationem voti requiratur praelati auctoritas. Respondet conclusione affirmativa, quia praelatus in Coclesia vicem Dei gerit in cujus persona determinat, quod Deo acceptum sit, vel non.

Totam hanc de voto, quam praedictis duodecim articulis nobis tradidit S. Thomas brevi disputatione perstringemus, per aliqua dubia totam in hoc tractatu contentam doctrinam examinantes.

## DISPUTATIO XXIII.

DE PERTINENTIBUS AD ESSENTIAM VOTI.

## ARTICULUS I.

# Utrum sufficiat solum propositum volundatis ad rationem voti ?

I. Circa hoc dubium notandum est, quod ut id guod guaeratur intelligitur, necessarium est cognoscere orfinen, quem hic tradit S. Thomas in actibus rationis practicae, qui antecedunt, et perficiunt ipsum votum ( de his enim agimus hic; de actibus enim intellectus pseculativi non est modo dicendum). Igitur circa actus rationis practicae notandum est ex D. Thoma, 1-2, quaest. LVII, artic. VI, quod virtuti prudentiae, cujus actus principalis est praecipere, adjunguntur aliae vir- ex motione voluntatis jan determinateo tutes sibi subjectae, scilicet eubulia, quae est virtus bene conciliativa, sive inquisitiva; synesis, et gnome, quae sunt virtu tes bene judicativae : Iste autem ordo reperitur in istis actious. Postquam voluntas est jam rectificata secundum intentionem alicujus boni finis, movet intellectum, ut inquirat medie ad consequen- religionem, sic etiam ante ipsam promisdum talen finem, verbi gratia, postquam, voluntas est inclinate ad Deum per charitatem, et tendit homo ad consequendam beatitudinem, movetur intellectus, ut inqui- tatis circa illum ex virtute religionis. rat media commodiora ad prosecutionem talis finis, et consilietur de illis, quis virtuten prudentiee, quod hic et munc scilicet status commodior sit, religionisne, an matrimonii, sive castitatis. Haec inquisitio fit per virtutem cubuliae. Eac autem inquisitione semel facta, judicat intellectus, quae media sint commodiora, et de quibus est habita consultatio, et quiden si hoc judicium ferendum est secundum regulas communes humanae vitae, pertinet ad synesim, si vero ferendum est secundum regulas, et rationes extraordinarias, pertinet ad gnome, et hacc dicitur deliberatio intellectus, qua suoposite, si judicavit intellectus medium religionis, verbi gratia, esse comodius ad Seatitudinen, vloluntas eligit tale medium per firmun propositum aplectendi ipsum, et ista electio appellatur propositum seu determinatio voluntatis, ex

qua rursus voluntas movet intellectum, a liguando guidem ut promittat executionem talis medii determinati et electi, verbi gratia, ut promittat ingressum religionis; aliquando autem novel intellectum ad simplex imperium ejusdem medii, verbi gratia, ingredere religionem; in quo actu consistit virtus praeceptiva prudentiae, qui est perfectus, et ultimus actus prudentiae. Itaque promissio, quae fit ab intellectu ad ingressum religionis per electionem, non est actus prudentiae, nec tanen propter hoc deficit in intellectu actus prudentiae circa ipsam promissionen, nam sicut ante executionem promissionis debet praecedere imperium intellectus praecipientis, verbi gratia, ingredero sionom intollectus preocedit inquisitio, utrun sit conveniens deliberatio rationis circa ingressum, et electio volunqua supposita imperat intellectus per fiat promissio religionis.

-II. Sit ergd conclusio : Solun propositum religionis, verbi gratia, quentumcunque sit firmum et res sit jen incepta, non inducit obligationem voti, sed necessario requiritur (834) ad votun promissio rei, quee vovetur. Dixinus licet res sit jam incepta contra quosden juristas, qui in capite Consulti de regula ri, tenent, quod quando res est jam incepta, solum propositum firmum inducit obligationen voti. Est etian contra Paludanum in IV, dist. XXXVIII, quaest. X; D.Antoniaua II\_p. titulo XI, capite II, in principio. Sed nostra conclusio est communis sententia doctorum super capite ; Litterarum de voto; ret

Digitized by GOOSIC

in IV, dist. XXXVIII; Cajetani; hic et opuxculo XI magistri Soto libr. VII de justitia; quaest. I, artic. II; Navarri in manuali, capite XII, numero XXVI; Covarruviae et aliorum. Et probatur ex loco allegatioin argumento Sed contra. Item ex illo : " Melius est non voveren gyan oist vityn orimussa bib reddere L et Keu-teron. XXIII : <u>Si votum voveris Domino</u> Deo tuo, non tardes reddere, etc. Ecce ergo quomodo sacra Scriptura pro eodem accipit votum, et promissiones, et I ad Timoth. V Apostolus condemnat viduas volentes nubere, non quia habuerunt propositum castitatis, sed quia primam fidem irritam fecerunt.

III. Er quo probatur secunda conclusio: Ille est transgressor voti, qui non servat fidem datam, sed non datur fides in solo proposito, sed tantum in promissione, ubi explicatur; ergo. Ultimo probatur ratione D. Thomae quae est demonstratio theologica : Nemo obligatur ad alterum per solum propositum, etiam si manifestetur illi tale propositum; ergo nec etiam Deo, nam eodem modo homo se obligat Deo, et aliis hominibus. Antecedens probatur, quie millus acquirit jus contra eliquem ex eo solum, quod propositum habuerit conferendi illi aliquid. Confirmatur : Ex solo proposito jejunandi non inducitur obligatio jejunii, et sic de omnious aliis. Tandem haec conclusio est definita in capite Litterarum de voto. et voti redemptione, et Gratiani capite Si bona, et concludit aliud esse bomm propositum mente concipere, et aliud sequenti obligatione se reum voti facere.

## SOLEUNTUR ARGUMENTA.

IV. Primo arguitur contra nostram conclusionem ex capite Statuimus, et capite. Consulti de regularibus, ubi dicitur, quod novitii ante professionem ex solo proposito ingrediendi religionem obligantur permanere in religione. Et similiter in capite Consulti dicitur, quod si ille, qui convertitur, proposuerit absolute vitam mutare, sub habitu regulari Deo omnipotenti famuletur, ut regulariter vivat; ergo solum propositum voluntatis inducit obligationem voti. Confirmatur, et capite Magnae de voto, ubi quidam episcopus ex solo proposito peregrinandi Hierosolymam declaratur fecisse votum, licet deobligetur ab impletione illius propter alias causas.

V. Ad hoc argumentum respondent guidam, quod ex solo proposito firmo obligatur homo perseverare sub culpa veniali, ne sit inconstans in actibus virtutis, et pontifices sic declarant. Secundo, respondetur et melius, fuisse antiquam consuetudinem, quod illi, qui ingrediebantur religionem, emitterent votum simplex saltem religionis in communi; in quo casu procedit determinatio capitis Consulti et cavitis Statuimus: quare in capite Superiori de regularibus jubentur ingredi aliam lexiorem religionem, et ita non ex vi solius propositi, sed ex promissione obligantur ad religionem, et haec est communis explicatio, de qua legatur Covariuvia loco citato. Estque necessario amplectenda, ne sit, vel (835) appareat aliqua contradictio in decisionibus pontificum. Nam capite LItterarum de voto explicatur manifeste, quod ex solo proposito relinquendi saeculum non obligatur homo. Ad caput Magnae de voto respondetur, etiam ibi intervenisse promissionem, uti colligitur ex ipso textu, et est familiaris modus loquendi inter sanctos explicare obligationem, et promissionem voti nomine propositi, tunc autem nomine propositi intelligunt propositum firmatum promissione, quomodo intelligit pontifex in citato capite Magnae. Ut enim dictum est absque promissione non est votum, nec tamen requiritur, guod haec promissio fiat verbis, et signis externis, sed sufficit, si mentaliter fiat Deo, ut patet ex D. Thoma quanvis oppositum sentiat Michael de Medina ex Hugone de Sancto Victore libro de sacramentis, part. XII, capite II. Caenerum si recte intelligatur Hugao ibi docet manifeste, quod ex sola promissione non nascitur obligatio voti hominibus, nisi explicetur, Deo autem interior sine verbis sufficit, et ita verba exteriora mullo modo pertinent ad substantiam voti, sed solum ad perfectionem accidentalem, ut docuit D. Thomas in corpore articuli. Verum est tamen quod ut votum sit solemne, non sufficit interior promissio, sed requiritur manifestatio exterior illius, sine qua non potest acceptari ab Ecclesia ut infra dicetur.

Digitized by GOOGIC

VI. Secundo arguitur : Qui explicat hoc propositum ingrediendi religionem, si postea non ingrediatur, peccat; ergo, ex ntesolo propositio nascitur obligatio. cedan's probatur, quia non ingrediendo men- vel negationem, si quidem sunt propotitur in re gravi; ergo peccat mortaliter. sitiones. Nec valet dicere, quod quia

VII. Respondetur non dari aliqua deter- tent affirmationem, vel negationem, ut minata verba exteriora ad promissionem voti, sed quibuscumque verbis explicatur vere promissio, explicatur similiter et Illa ergo verba Ingrediar religivotum. onem triplicem possunt sensum facere, ut optime notat Cajetanus, Primus est, ut sint praemuntiativa alicujus futuri eventus; sicut enim alter potest praemintiare de me, quod sim ingressurus religionem, sic et ipse potero, licet modo non habeam propositum, nec promittam ingressum religionis, et tunc etiam si postea non ingrediar religionem, reddetur quidem pro- ciat, quia veritas illius propositionis positio falsa, non tamen ero mendar, si ita re vera existimabam facturum, quando praemuntiabam; mentiri enim est ire con-Secundus sensus potest esse tra mentem. ita, quod illa verba explicent propositum. quod modo habet proferens ingrediendi religionem, et sic licet postea impediatur, et non intret religionem, adhuc non fuit mentitus, si tamen tempore probationis habiit tale propositum, quia sensus est: intendo ingredi religionem. Tertium possunt facere praedicta verba promissorium. quia in actu exercito promitto : nec enim oportet, quod promissio fiat semper per verba explicantia promissionem in actu si- ticulo, in corpore, et in argumento segnato, ut enim intelligat promittere, non est necessarium dicere : Promitto religionem, vel eleemosynem, sed sufficit explicare promissionem in actu exercito, dicendo : Dabo eleemosynam; et tunc acceptis verbis in isto sensu verum emittit votum, quia ibi est vera promissio : socundum quem modum legitur vovisse Jacob. Genes. XXVIII : Si Domimus Deus fuerit me-<u>cum, etc</u>.

VIII. Ex qua solutione seguitur falsum esse, quod docet Aragon in hoc articulo ponendo differentiam inter propositum, et promissionem, dicit enim, quod propositum non est negatio, vel affirmatio, sed solum consensus voluntatis, qui potest exprimi per verbum faciam. Promissio (836) vero, inquit, importat affirmationem, vel negationem. Hoc inquam falsum est. Nam est implicatio dicere, quod sit propositio, et quod non sit affirmatio, vel nega-

gio alicujus rei. Propositum autem hoc dicit essentialiter (ut Aregon concedit) Faciam hoc, vel : Non intendo facere hoc: ista vero dicunt affirmationem, sunt actus voluntatis, ideo non imporait Aragon, quia isti actus duo habent, alterum est firma adhaesio, et intentio voluntatis ad rem faciendam, et hoc ad voluntatem pertinet; alterum vero ordinatio rei, quae fieri detet, et hoc spectat ad intellectum. Optimae ergo differentia est, quod propositum solum dicit id, quod intendit facere quis, a quo absque mendadio cesssare potest, quia sensus est : intendo hoc. in futurum facere, et si quando proponit ita est, dicit verum, licet postea non faab intentione, quam tunc habet proponens regulanda est. Promissio vero dicit : Faciam hoc in cuocumque eventu, et si postea non faciat, mentitur, quia non reddit verum promissum, quod tenetur semper facere verum.

IX. Tertio arguitur : Votum essentialiter est actus religionis; sed solum propositum potest esse actus religionis, et nullo modo promissio : ergo votum non consistit in promissione. Probatur minor, quia promissio est actus intellectus, ut inquit D. Thomas in hoc arcundo; religio vero est in voluntate.

X. Respondetur, guod quanvis votum secundum suam substantiam sit actus intellectus, est nihilominus actus religionis, nec est inconveniens, quod actus unius potentiae secundum substantiam. sit ab altera potentia, et a virtute existente in altera potentia in esse virtutis, et moris elicitus. Sicut oratio, quae secundum substantiam est actus intellectus, cum sit locutio cum Deo in ratione virtutis est actus, religionis, quae est in voluntate, imo et in esse physico, ut subra diximus quaestione LXXXIII, articulo III. Actus etiam exteriores, qui secundum substantiam sunt in potentiis exterioribus, in esse moris pertinent ad virtutes interiores, a quibus imperantur, et regulantur. Sic ergo in proposito promissio, quae est in intellectu pertinet ad virtutem reli-Digitized by **GOU** 

gionis, quia intellectus promittit secundum hoc quod mevetur a voluntate disposita per religionem.

XI. Quarto et ultimo arguitur : Ex solo proposito alicujus boni manet homo obligatus ad executionem illius, et non

alia obligatione nisi voti : ergo in solo proposito perficitur votum. Ad hoc argumentum jam patet ex dictis, solum enim propositum non inducit obligationem, nisi sit promissione firmatum.

## ARTICULUS II.

# <u>Utrum ad votum requiratur necessario propo-</u> situm faciendi rem quam promissit vovens ?

I. Pro explicatione potandum est fundamentum fere omnium doctorum in hoc articulo, quod vovens potest se habere quatuor modis in emittendo votum. Primo, ita quod intendat, et promittere, et oblivare se, et simul proponat servare id. quod promittit, et hoc est perfectissimum votum, de quo non est nostra disputatio: secundo, se potest habere per oppositum, ita quod neque intendat promittere, neque se obligare, neque servare, quod promittit, (837) sed solis verbis fictis exterius promittit, nihil tamen habens in corde, et tunc etiam est certum millum intervenire votum, ut enim dizitur in capite primo, ff. de pollicitatione, ex verbis nudis nulla nascitur obligatio. In foro tamen exteriori, qui sic voverit, compelletur implere votun, nec enim Ecclesia credit ipsi soli asserenti se non habuisse propositum, vel intentionem, sed cum judicat de exterioribus si in foro exteriori faerit validum votum, compelletur servare illus, tenebituraie obedire Ecclesiae in foro conscientiae ex vi praecepti Ecclesiae, licet non ratione voti, propter scandalum, et bonam gubernationem. quae alias non posset vervari in Ecclesia.

II. Sed contra. intentionem ducendi uxorem, etiamsi judex imponat praeceptum, ut reddat debitum, et cohabitet cum illa, non tenetur reddere debitum, neque cohabitare, quia non fuit verum matrimonium; sed similiter non fuit in praesenti verum votum; ergo etiamsi Ecclesia imponat mihi praecoptum, ut servem illud, non teneor servare. Respondetur disnarem esse rationem, cum enim redditio illa debiti, si non fuit verum

matrimonium, non fit reditio debiti, sed accessus ad illam sit intrinsece malus, non potest esse materia praecepti. At vero res promissa, si est materia voti non est intrinsece mala, sed debet esse bona, ac subinde tenebitur obedire Ecclesiae praecipienti, sibique debet hoc imputare, gui pro iniquitate in has augustias se projecerit : ubi obiter notandum est, guod Concilium Tridentimum sessione XXV, capite XIX statuit, quod si aliquis regularis velit contendere se non teneri voto propter defectum propositi, vel aliam similem causam debet intra quinquennium a die professionis proponere causam coram praelato, alias transacto quinquennio non admittetur in judicio, sed compelatur perpetuo manere in religione, tenebitur que obedire, ut modo dicebamus.

III. Tertio modo potest taliter se habere vovens quod habeat intentionem vere promittendi, et obligandi se ad id, quod promittit, non tamen habeat propositum servandi id, quod promittit; tunc etiam dico, quod ille facit votum verum, manetque obligatus ad illud servandum, non obstantibus aliquibus jurisperitis oppositum sentientibus in capi-Quando quis non habuit te Litterarum de voto, hoc enim docent universi theologi citati. Verum tamen est, quod istud votum (ut optime docet Cajetanus in hoc articulo) partim est verum, partim est mendax; verum, quia telem promissionem non concomitatur intentio faciendi, quod promittit; attamen est verum votum quantum ad substantiam, et essentiam, solumque deficit illi illa secunda veritas, quae illi est accidentalis (pertinet enim ad observan-Digitized by

<u>-186-</u> 537-835-539

tiam voti, non ad essentiam.) Probatur ergo nostrum dictum. Primo, promissio obligat secundum naturam propriam, sed in isto casu est vera, et propria promissio facta Deo, quia sic vovens intendit simpliciter promittere; ergo est obligatio. Confirmatur : Si aliquid obstaret quonimus esset vera promissio, id esset, quia non intendit implere; sed hoc non obstat, quia stant simul ista duo, quod aliquis sit obligatus ad aliquid faciendum, et tamen quod non velit illud facere; ergo etiam in intellectu, et voluntate potest contingere, quod aliquis velit se obligare; et non velit facere id ad guod est obligatus. Antecedens patet clare in eo, qui emisit votum, et non vult illud implere, et in eo, qui habet praeceptum, et non adimplet illud. Consequentia autem probatur, quoniam facilius separantur. et distinguuntur res in intellectu quam a parte rei, si quidem intellectus etiam unita distinguit, considerando in illis diversas rationes. Ultimo probatur, quia gui habet intentionem faciendi aliguid. et jurat, manet obligatus, licet non haboat intentionem adimplendi juramentum, ut dicemus quaestione sequenti : ergo idem dici debet de voto.

IV. Sed contra hoc arguitur : Juramentum est actus religionis, sed telis promissio non est actus religionis; qui enim sic jurat sine intentione, peccat mortaliter ; ergo non est verum votum, Confirmatur : Promissio non obligat nisi accoptetur, sed Deus non acceptat talem promissionem, quia est peccatum. Respondetur, quod illa promissio est actus religionis quantum ad substantiam, et hoc sufficit. ut sit verum votum, quoniam secundum se est de re bona. Itaque virtualiter sunt ibi duo actus, alius quo promittit, alius quo non intendit servare promissum ; primus actus est religionis secundum se, licet per accidens; secundum quod conjungitur cum secundo, efficiatur malus. It per hoc respondetur ad confirmationem, primus enim actus acceptatur a Deo, non vero secundus.

V. Ultimo modo potest se habere ovens taliter, quod habeat intentionem promittendi, non tamen se obligandi. Et hoc dupliciter uno modo, quia ignorat substantiam, et effectum voti. Itaque existimat posse separari a voto obligationem, intelligens non esse intrinsecam ipsi, et ita

intendat promittere, non tamen se obligare; alio modo potest hoc contingere per quamdam crassem stultitiam, seu iniquitatem, ita quod sciens obligationem esse intrinsecam voto, et promissioni, velit adhuc promittere, et vovere, non tamen se obligare. Oirca quod sit

VI. Prima conclusio : Qui voveret non habens animum obligandi se, quia per ignorantiam existimat obligationem non esse intrinsecam voto non emitteret verum votum, nec maneret obligatus. Probatur primo : Iste in hoc casu habet ignofantiam circa substantiam voti; ergo est involuntarius circa substantiam, et effectum voti, ut enim dicit D. Thomas 1-2, quaest. VI, ignorantia causat involuntarium; ergo ubi intervenit ignorantia circa essentiam ipsiusmet 70ti, non erit obligatio. Secundo probatur : Haec est bona consequentia : iste vult promittere, ergo vult se obligare; ergo etiam erit bona ex op osito consequentis ad oppositum antwcedentis, scilicet : iste non vult se obligare, ergo non vult promittere; sed in tali casu iste non vult se obligare; ergo nec promittere; ergo nec facere votum. Tertio probatur : Si quis contraheret matrimonium ignoranter eristimens non esse vinculum indissolubile, non contraheret verum matrimonium, quia ignorantia circa substantiam matrimonii faceret involuntarium; ergo similiter hic. Confirmatur : Si quis voveret ex ignorantia alicujus gravissimae circumstantiae, quam si cognosceret non voveret, tale volum non obligaret, verbi gratia, si rusticus existimans Hierosolymam distare viginti leucas, emitteret votum peregrinationis ad illam, sine dubio postea quendo comosceret maximam distantiam itineris, non obligaretur voto, quia ignorantia gravissimae circumstantiae dedit ceusam voto, et ita existimaretur involuntarius circa votum; sed multo major ignorantia est illa, quae versatur circa substantiam, et oblationem voti; ergo ex illa vovens redditur involuntarius: ed contra. In secunda probatione dicebanus, quod haec est bona consequentia : Vult promittere, ergo vult se obligare, sed in nostro (839) casu promittens vult promittere, sic enim supponimus; ergo wilg se obligere salten

Digitized by GOOGLE

implicite. Respondetur consequentiam esse bonam; negatur tamen minor, scilicet, quod ille vult promittere, quia cum sit ignorantia circa substantiam voti, et promissionis, est etiam involuntarius circa promissionem, et ita non intendit promittere, sed tantum voce tenus promittit.

VII. Secunda conclusio : Qui sciens naturam promissionis, et obligationem esse inseparabilen ab illa, si intendit promittere, quantumvis alias non habeat propositum se obligandi per stultitiam, seu iniquitatem, vere et proprie manet obligatus. Probatur : Qui vult angecedens vult etiam consequens, maxime quando scit consequens necessario includi in antecedente: sed iste scit obligationem necessarie contineri in vera promissione; ergo si vere intendit promittere, vult seltem virtualiter, et implicite obligatio-Sicut qui sciret aliquam poenam imnem. positam esse a lege propter talem culpam, si vult committere culpam, vult etiam virtualiter se obligare ad poenam. Est itaque differentia inter istum et illum, de quo in praecedenti conclusione; ille enim proster ignorantiam circa substantiam promissionis censetur involuntarius, nec velle etiam virtualiter obligationem; iste vero, cum tali careat ingorantia, est voluntarius circa substantiam promissionis. et consequenter vult saltem virtueliter obligationem, quae voluntas semper manet, etiam si explicite proponat se non obligari, quia intrinsece in promissione includitur obligatio.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VIII. Arguitur primo contra nostram conclusionem : Multi vovent etiam solemniter castitatem, qui tamen non habent propositum servandi illam, et tamen vere manent obligati ad servandam castitatem;

ergo sola promissio sine proposito facit votum. Major patet in multis nobilitus, qui profitentur religiones militares, et nihilominus non habent in proposito servare castitatem, neque alicujus rei minus recordantur, quin potius solum intendunt ampliores redditus illa professione, forsitan ut luxuriosius vivant. Si dicatur, hos habere tunc propositum et animum obligandi se ad castitatem, et hoc sufficit. Contra hoc arguitur secundo : Leges obligant juxta voluntatem legislatoris ad culpam mortalem, vel menialem, vel ad nullam (supposita proportione materiae) ut patet in constitutionibus nostri ordinis, sed votum est oueedem lex particularis. quam sivi vovens imponit; ergo obligat juxta intentionem illius, et ita si non intendat servare cestitatem ad nihil manebit obligatus.

IX. Respondetur, quod ita voventes habent verum animum promitttendi, et obligandi se, qui sufficit ad verum votum; alias enim dicere teneremur, hujusmodi non esse commendatarios, nec frui aliis privilegiis, quod est falsum. Ad secundum respondetur, quod obligatio voti semel facti non pendet ex voluntate voventis, sed intrinsece sequitur ad naturam voti, et sic licet emissio voti sit voluntaria, semel tamen emissum obligat de jure naturali, et divino : sicut contractas matrimonii dependet ex voluntate contrahentium, semel tapen contracto indissolubilitas illius est omnino necessaria, sine dependentia a voluntate contrahentium. Similiter susceptio beptismi est voluntaria adulto, semel tamen baptizatus quantumcumque repugnet postea quam est voluntarie baptizatus, tenetur praeceptis aliorum sacramentorum, et obedire praeceptis Ecclesiae.

# ARTICULUS III.

# <u>Utrum ad votum requiratur deliberatio, et</u> quae sit sufficiens, ut votum obliget ?

I. Pro explicatione notandum est, quod deliberatio importat discursum, seu collationem inter multa, et determinationem ad unum; formaliter tamen importat determinationem voluntatis, non absolute, sed ut ex discursu origientur. Deliberatio autém dividitur in semiplenam, plenam, et plenissimam. Seimplena est ad quam sequitur motus secundo primus, qui nec est omnino naturalis, nec omnino liber, quia iosa, vel motus insurgens, licet non prae-stanti. Sit ergo. venit tamen judicium perfectum, et ita non potest ratio perfecte deliberare circa objectum talis motus. Quapropter actus ille non est perfecte humanus, nec potest habere perfectam rationem virtutis, vel vitii, sed solum potest ibi reperiri peccatum veniale. Deliberatio olena opponitur huic, et est guando ratio deliberat circa objectum, et ita intendit operari sciens, et prudens. It licet haec non fiat attendendo omnes circumstantias possibiles eventus, adhuc est perfecta deliberatio sufficiens ad rationem meriti, vel demeriti, imo ad omnem contractum humanum, et ad matrimonium, et ad bastismum. Plenissima, seu perfectissima deliberatio est, quando maturo consilio conferuntur in se media perfectissime in ordine ad finem, et attenduntur omnes circumstantiae circa rem deliberatam.

-188

II. Notandum est secundo, quod deliberatio alia est formalis, scilicet quando consideratur res in se ipsa; et non in aliquo principio, vel effectu, vel in alicuo alio communi, sicut quando quis considerat circa ingressum religionis. Alia est deliberatio virtualis, quando scilicet non deliberat quis circa rem ipsam in particulari, et explicite, sed in aliquo communi, vel causa ipsius, verbi gratia, si quis deliberat circa peregrinationem, et emittit votum illius, non est necessarium quod in particulari, et explicite deliberet circa sumptus itineris, et circa alia accidentia ejus, nam circa haec omnia censetur virtualiter deliberasse, quando ratio deliberavit circa votum peregrinationis. Idem est de illo qui de-

nec enim est necessarium, quoi in particulari deliberet circa omnia statuta religionis, sed consetur virtualiter deliberasse circa omnia ista, cum deliberavit vovere religionen, et obedientien. Item deliberatio alia est perceptibilis, illa scilicet quae fit successu temporis per discursum conferendo inter se media ; alia est imperceptibilis, quae fit brevissimo tempore, et quasi in in-

III. Prima conclusio : Semiplena deliberatio non suffficit ad votum. Ista conclusio est fere communis. Tenet eam Cajetanus hic; Soto ubi supra quaest. I. articul. II; Neverrus in manuali, capite XII, numero XXIV, et ita aliqui existimant veram hanc sententiam, quod oppositam judicent improbabilem. Et probatur primo : Semiplena deliberatio non est actas humanus simpliciter, sed secundum quid tantum, et ita non sufficiens ad aliguem contractum humamum; ergo neque ad votum. Antecedens patet ex D. Thoma 1-2, quaest. I, art. II, ubi eas solum docet esse actiones humanas, quae ex deliberata voluntate procedunt, et philosophus vocat illas actiones humanaz, (841)quae cum libertate fiunt, sed non operatur homo, quando est tantum semiplena deliberatio, cum consultatione, et libertate : ergo. Probatur secundo : Illa semiplena deliberatio non est sufficiens ad peccaium mortale, ergo nec ad votum, cum votum ex natura sua obliget ad mortale.

IV. Secunda conclusio : Non est necessaria plenissima deliberatio ad tohum, licet sit solemne religionis, sed sufficit plena deliberatio ad ejus obligationem. Haec conclusio est contra secundam sententiam, est tamen fere communis. Et probatur prima pars ex capite secundo De voto, ubi votum factum in actate puerili, et ex animi facilttate declaratur fuisse validum, et comemitatur in aliam faciliorem materiam. Secundo probatur : Ad quamlibet alium liberate vovit religionem, et obedientiem, contractum humanum sufficit plene deli-Digitized by **COU** 

## DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS III.

beratio, ergo ad votum. Antecedens probatur : In emptionibus, et venditionibus, in baptismo, et in matrimonio. Confirmatur : Plena deliberatio sufficit ad peocatum mortale : ergo ad votum. Probatur consequentia : Ubi potest esse ratio perfectae culpae, potest esse ratio perfecta virtutis; ergo et voti. Confirmatur secundo : Alias quilibet posset se excusare ab obligatione voti, pauci enim sunt, qui perfectissima diligentia, et plenissima deliberatione solemniter religionem voverint.

V. Secunda pars conclusionis patet ex multis capitulis maxime XVII et XIX, contra retrahentes homines ab ingressu religionis, et patet Matth. IV, ubi Petrus, et Andreas vocati a Domino continuo secuti sunt ipsum, super quae verba multa sanctorum patrum testimonia adducit D. Thomas quae poterunt videri in Aragon. Sed est insigne testimonium D. Hieronymi ad hoc probandum in epistola ad Heliodorum : " Licet parvulus a collo pendeat nepos, licet spraso crine, et scissis vestibus ubera, quibus te emutrierat mater ostendat, licet in limine taceat patet. calcato perge patre, etc. " Ultima pars conclusionis patet ex dictis.

VI. Tertia conclusio : Vota facta ex animi facilitate, facilius sunt dispensanda, quoniam experientia teste, homo imperfectus expositus est periculo illa frangendi; semper tamen requiritur causa nec sufficit, quod solum ex animi facilitate fuerint emissa. Dicuntur autem vota ex animi facilitate, quando ex aliquo metu, vel passione brevissimo tempore homo vovit, quenvis advertat ad id quod facit.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VII. Arguitur primo pro sententia aliquorum dicentium, quod ad verum votum sufficit semiplena deliberatio, quae sufficit ad peccatum veniale in motibus secundo primis, taliter tamen, quod votum cum tali deliberatione emissum non obligaret ad moratale, sed ad veniale. Haec sententia probatur primo : Ut promissio sit verum votum sufficit, quod sit actus humamus; sed promissio ex tali indeliberatione est actio humana, alias enim non esset peccatum, nec veniale quidem; ergo.

Confirmatur : <sup>M</sup>eritum, et demeritum solum reperiuntur in actibus humanis; sed in actione semiplene deliberata reperitur meritum, et demeritum, sum reperiatur peccatum veniale; ergo est actio humana. Secundo probatur : Talis promissio est actus virtutis religionis, et non nisi voti : ergo. Major de se patet, minor similiter constat; ergo.

VIII. Ad hoc argumentum patet solutio ex prima probatione primae conclusionis. Illa enim actio est humana tantum imperfecte, quod (842) quidem sufficit ad peccatum veniale (votum autem en natura sua obligat sub mortali). Ad confirmationem respondetur, quod in merito est latitudo, datur enim multum mereri. parum mereri, et mediociter mereri, et sic non est inconveniens, quod actio, quae aliqualiter est humana, aliqualiter sit meritoria; votum vero consistit in indivisibili quantum ad obligationem; non enim datur menere multum obligatum, et parum ad rem promissam, sed vovens vel totaliter deobligatus, et sic requirit actionem simpliciter humanam.

IX. Secundo arguitur pro sententia quorumdam jurisprudentium, quos refert Sylvester verbo Votum II, quaestione. XIII, et Aragon hic, et glossa capite II de voto, verbo Animi facilitate, quos sequitur Aggelus verbo Votum I, S. VI, ubi ponit regulam quod quando quis, post emissum votum statim poenitet de illo signum est, quod non habuit animum sufficienter deliberatum, et ita non est adstringendus voto. Itaque requiritur ad verum votum plenissima deliberatio in hac sententia, quae probatur primo: Votum (ut suora dicebamus)importat necessario inquisitionem mediorum, et consultationem, et discursem circa rem, quae vovetur: sed ista omnia non possunt haberi absque plenissima deliberatione; ergo. Probatur minor : In motibus primo primis ob hanc causam mullum est peccatum, quia mullus est discursus; et in motibus secundo primis tantum est peccatum veniale, quia ibi est imperfectissimus discursus, et multum deficiens deliberatio, atque consultatio; ergo si ante votum requiritur discursus, consultatio, etc. necessario requiretur plenissima deliberatio. Secundo : Votum (ut diximus) est actus religionis, sed si non praecedat hanc perfectissima de-Digitized by GOOXIC

<u>-189-</u> 841-84 QUAESTIO LAEAVIII. DE VOTO.

liberatio non erit actus religionis; ergo Brobatur minor : Actus religionis placet Deo, sed tale votum inconsideratum non placeret Deo, quia est stultum, Deo autem displicet stulta promissio, ut patet Mcclesiastici III. Confirmatur : Vota emisse ex animi facilitate facillime francuntur, existimant enim sic voventes, non teneri ad illa serganda. Tertio, votum debet esse voluntarium, sed si ignorentur plures circumstantiae non plene deliberando de illis non erit volunterium, cum ignorantie causet involuntarium; ergo.

-190-

X. Ad omnia ista argumenta, quae directe procedunt contra secundam conclusionem respondetur, ad primum negando minorem, et consequentiam probationis. Constat enim er dictis ad omnia illa sufficere plenam deliberationem, nec requiri plenissimam. Ad secundum negatur minor, et similiter ad probationem. Imo dato guod esset indiscreta promissio, sufficit, quod res promissa sit accepta Deo, et voluntarie promittatur, ut yotum sit obligatorium, quantis non sufficiat hoc, ut votum sit meritorium. Ad tertium respondetur, quod vovens juxta seriem secundae conclusionis, habet sufficientem scientiam circa substantiam voti, et circumstantias illi jejuniores, et its est simpliciter voluntarius, censeturque sufficienter deli-Si temon adesset iberasso, circa illam. gnorantia circa circumstantias gravissimas, in Angelum lucis respondetur, quod tunc quae merito impedirent votum, si non essont praecisae, nec deliberaret circa illas, vere esset involuntarius vovens ex tali decoptione, ut supra dictum est.

I. Quarto arguitur : Sunt guaedam Tota derebue arduis ad totam titem pertinentibus, ut est votum religionis; sed ad tan ardua aggredienda necessaria est plonissima deliberatio, quia nihil videtur magis (843) arduum, et difficile in rebus humanis, quem seinsum abnegare, et mundum deserere : ergo ad hoc necessaria est maturissima deliberatio. Item arguitur ex definitione voti : Votum est promissio melioris boni animi deliberatione firmata; ergo omre votum ex animi firmitate oriri debet, sed hanc animi firmitatem mullus habet, nisi plenissime deliberando; ergo. Nam arguitur ex primo Joannis IV, ubi dicitur : Folite omni spiritu credere. sed probate spiritus si en Deo sunt, quae quidem maxime in religionis ingressu verun habent; sed has probatio spiritum eget

diligentissimo examine, et plenissima deliberatione; ergo. Probatur minori: icitur enim II Corinth. XI, guod satan transfigurat se aliquando in Angelum lucis, qui sub specie doni fallit incautos.

XII. Ad ouertum respondetur ex D. Thema opusculo citato, ert. X, quod in rebus difficillimis, et maxime arduis sunt maxime consilia requirenda quando veritas non est manifesta. Id autom quod est melius et altiori consilio definitur. non est in dubium revocandum iterato consilia reguirando. Ad aliam probationem, admisso antecedenti cum consequentia, negatur consequens; omne enim quod ex electione agigur ex deliberatione vel consilio agitur, quia electio est appetitus praeconsiliati.

XIII. Ad ultimum respondetur, quod auctoritas, ibi adducta non est ad pro-vositum, ibi enim est necessaria probatio ubi non est certitudo, super illud enim primum ad Timoth, ultimo: Omnia probate, dicit glossa ; Certa non agent discussione, hoc autem, quod est certum respectu unius, potest esse incertum respectu alterius, cui incumbet admittere religionem, et hac de causa ad illos spectat, quo animo veniant inquirere. Ad illud vero, quod satan transfigurat se non est periculum assentiri, quando bomum opus suggeritur, ut ingressus religionis, migilanti taman animo reistendum est, quendo est aliquod opus non bonum inducimur. Propositum autem relicionis consendum est esse a Deo.

XIT. Quinto arguitur : 42, quae possunt habere malum ordtum, diligenti sunt prius consilio examinanda; sed ingreesus religionis in aliquibus, qui epostatae fiunt malum exitum habeat, ergo. Confirmatur primo ex illo Actorum T; 21 ex Deo est hoc consilium, aut obus, non poteritis dissolvere illud; sed in multis per epostasiam dissolvitur propositum, ergo non fuit a Deo. Confirmatur secundo : In ebrio quendo culpabiliter accidit est plena deliberatio saltem in sua causa, si guidem ei imputatur homicidium, et peccat mortaliter, et tamen non sufficit talis deliberatio ad votum, quoniam vota emisa ad ebrio sunt nulla: ergo non sufficit plena deliberatio.

Digitized by GOOGLE

DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS III.

XV. Respondetur, quod quando malus ex- in qua continetur irtualiter : votum itus potest evenire ex parte rei, quae assumitur, et tale periculum frequenter accidit, magna deliberatione opus est, ut imo etiam si esset praevisum, praevidepericulis obvietur, vel ut respenitus re-retur tantum secundum exteriorem prolalinguatur. Si vero ut in plurimum periculum non accidit, non est opus magna doliberatione, sed vigilantia et sautela, ne in periculum incidatur : aliocuin deretur occasio omnia studia humana praeter-tet an fuerit, vel non fuerit plene demittendi juxta illud Ecclesiastici II: Qui observat ventum, non seminat, et oui considerat nubes nuncuam metat. Quando vero res secundum se secura ost habet tamen malum exitum, presterea quod homo mutat propositum, vel ex alio accidenti, nonnon manet adstrictus voto : quod si facideo hac de causa necessaria est maxima deliberatio. Ad primam confirmationem (844) respondetur cavendam esse quorumdam cilis aditus ad praelatum, si autem sit haereticorum vosaniam asserentium, quod id, guod non perseverat a Deo non est. Unde dicebant, quod quia diabolus peccawit non fuit a Deo, et si Judas decidit a collegio Agostolorum, non fuit a Deo 🗕 jus electio, et tandem si quis non persoverat in charitate, et gratia, charitas ejus, et gratia a Deo non sunt. Quae omnia et his similia blasphema sunt; unde respondatur er D. Augustino libro primo contra Julianum, quod sicut Deus tribuit rebuscorruptibilious esse temporale, quibus sempernitatem non tribuit, ite quibusdam dat justitiam temporalem, quibus non largitur perseverantiae domum.

XVI. Ad secundam confirmationam respon-nio, et forsan alibi redibit sermo. detur disparem esse rationem, quoniem homicidium est praevisum, et deliberatum saltem in sua causa, scilicat obrietate

autem cum sit actus virtutis, non continetur virtualiter in vitio ebrietatis; tionem verborum, et ita judicandum est de illo ac si non fieret. Unde infertur, quod quando plena deliberatio est imperceptibilis, its ut homo bene dubiliberatio, debet viros doctos consulere narrando illis omnes rationes, et circumstantias, cuas habet ad dubitandum non fuisse plenam talem deliberationem. Et si illi arbitrentur non fuisse plenam, ta consultatione achuc menet dubium, tenetur petere dispensationem, si sit fadifficilis aditus, et sit pauper, et impeditus, si dubium manet aequale pro utraque parte non tenetur servare votum. quonian in dubiis (ut habet commune pro loquium) metior est conditio possidentis, sed jure naturae guilibet possidet suam libertatem in eo quod est esse legatum ad faciendum, vel non faciendum, vel omittendum votum, et ad id quod alias leges non obligant. Si auten declinent magis in partem affirmativam, menet obligatus ad servandum votum : sic enim fit in aliis contractibus. Poterat in hac articulo disputari cum Cajetano, utrum simplex promissio obliget in conscientia Sed de hoc agitur in materia de domi-

QUAESTIO LXXXVIII. DE VOTO

## ARTICULUS IV.

## Utrum vovere aliquid, guod sit peccatum veniale, sit peccatum mortale?

I. Pro explicatione sit prima conclusio : Per se loquendo votum peccandi venialiter est peccatum mortale. Haec est contra suctores infra citandos, et contra Navarrum in manuali, capite XII, mumero XV.II, sed probatur conclusio : Sic vovens facto illo protestatur talem culpan placere Deo, sed hoc est ingens blasphemia; ergo secundum se est mortale. Probatur minor : Quoniam iste in ipso operis exercitio protestatur Deum non esse infinitambonitatem, quoniam infinida bonitas excludit omnem rationem culpae etiam levissimae; non enim stat esse infinitam bonitatem, et quod placeat illi culpa etiam levissima. Confirmatur ex D. Thoma supra, quaestione XIII, articulo II affirmante quod in materia blaschemiae non datur culpa venialis ex levitate materiae. sed solum ex indeliberatione rationis; ergo si votum peccati venialis est mortale propter blasphemiam ibi inclusam (ut omnes fatentur) (345) etiam tale votum erit Secundo probatur conclusio: Gramortale. rius peccatum est tribuere Deo aliquid repugnans illi, ouem adducere eum in testem mondacii; sed qui vovet meccatum voniale trinuit Deo aliquid illi repugnans, stilicet malitian venialam; erro sicut unum est peccetum mortale, ite et alterum. Itaouc in hac parte mullam constituimus differentiam inter votum peccandi venieliter, et mortaliter ex parte materiae, dummodo in utroque inveniatur plena deliberatio sufficiens ad verum votum, utrumque ergo est peccatum mortale, si videns, et sciens, votum esse faciendum de re grata Deo, hoc non obstante vovet peccatum veniale, quoniam talis actio opponitur confessioni fidei dicenti Deum esse summan, et infinitam bonitatem, et quod illi est odio impius, et impietas ejus;

II. Secunda conclusio : aliquando hoc votum erit peccatum veniale ex inadvertantia, vel indeliberatione. Probatur : Quoniam isto modo guodcumque mortale fit veniale ex inconsideratione, et subreptione animi.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

III. Arguitur primo contra nostrem resolutionem : Mr vi talis voti, si quae consurgit obligatio ex illo, erit peccandi tantum venialiter, sed obligatio ad veniale non est culpa mortalis ut constat ergo. Secundo : Votum licet ex suo genere obliget ad mortale (ut dictum est) ex levitate tamen materiao potest esse tantum veniale; ergo votum peccandi venialiter, erit peccetum veniale ex levitate materia. Tertio : Juramentum promissorium de peccato veniali est peccatum veniale secundum multorum sententiam; ita Sylvester verbo Juramentum IV, §. I, et <sup>A</sup>arienus ab illo citatus: Soto VIII, de justitie, queestione II. articulo III et Aregon guaestione LXXXIX, erticul. III, et hic dubio I ad secundum : ergo votum neccandi venjaliter solum erit veniale. Quarto : Bonitas vel malitia alicujus actus sumitur ab objecto; ita D. Thomas 1-2, quaest. XVIII, sed objectum illius voti tantum est veniale, ergo et votum. Ultimo : Adimplere tele votum solum est beccatum veniale; ergo promittere illud.

IV. Respondetur ad primum, hoc votum non esse mortale propter obligationem. nullam enim inducit, sed ratione protestationis blasphemiae, quae fit in ipso exercitio promissionis, ut dictum est : ad secundum negatur antecedens, ut probatur quaest. LAXXIX, articul. VII : ad tertium, negatur antecedens, ut probatur queestione XCVIII, sod admisso antecedenti adhuc negatur consequentia. Nam veritas juramenti promissorii sufficienter salvatur, si modo quando juro, habeo propositum implandi quod juro, et ita non adduco Deum in testem falsitatis, licet adducam cum in testem alicujus veritatis, quae illi displicet, nec protestor in actu jurandi talem veritatem placere Deo; In vo-

## DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS IV.

to sutem sic : ad quartum, concedo majorem, et nego minorem; objectum enim illius actus est actus venialis, ut oblatus Deo, tamouam illi gratus, hoc autem est mortale propter rationem jam dictam : ad ultimum negatur antecedens, quia (ut constat ex dictis)adimolendo votum protestatur opere placere Deo ram malem, quod quidem esse mortale jam probatum est.

V. Inquires : Utrum res indifferentes possint asse materia voti. Pro cujus dilucidations notandum est, quod licet aliquae res ax genere, et objecto suo consideratae sint (846) indifferentes ad bonum, et ad malum, tamen in individuo semper sunt in altoram partem determinatae, sive ad bonum, sive ad malum. Videatur D. Thomas 1-2, quaest. XVIII, art. VIII et IX. Casterum ad hujusmodi determinationem faciendam in bonam partem necessarium est, quod ipsa operatio a parte rei habeat propositionem, et ordinem cum bono fine, alias manebit opus otiosum, ac subinde determinate malum. Itaque non sufficit. guod agens ex intentione sua ordinet tale opus in aliquem finem bomum, sed requiritur, quod ipsum opus ex natura sua reiosa, et in exercitio sit relatum ab bonum finem moralem, aut naturalem, verbi gratia, transire per hanc, vel illam viem est opus indifferens ex objecto, ut autem in singulari sit bonum non sufficit, ut transiens dicat : Volo transies per istam viam, ut placeam Dec.

VI. Prime conclusio : Votum de re im-

differenti ad bonum, vel malum morale non est votum. Probatur : votum debet esse de re, quac placeat Deo; ergo non de re indifferenti. Secundo, probatur conclusio ex D. Thoma expresse illam asserente.

VII. Secunde conclusio : Quando ea, quae in specie erant indifferentia in individuo determinantur ad bonum, tunc illa sic determinata possunt esse materia toti, verbi gratia, non ingredi talem, vel talem domum de se est indifferens, si autom ex ingressu sequatur huic occasio heccandi, jam habet ordinem cum bono fine illius non ingredi, quoniam evitatur occasio peccati. Item probatur, quia tale opus jam non manet indifferens, sed determinate bonum; ergo.

VIII. Tertia conclusio : Deficiente ratione boni in his operationibus alias indifferentibus continuo cessat obligatio voti, ita ut sine ulla dispensatione possit agere talem, vel talem rem, verbi gratia, in casu posito in praecedenti conclusione, si auferatur occasio peccandi, poterit ingredi domum. Probatur : Istae res indifferentes in tantum sunt materia voti, quatenus ordinantur ad bonum; ergo deficiente isto ordine ad bonum manent in sua indifferentia et consequenter, non sunt materia voti.

## ARTICULUS V.

# Utrum ea quae sunt necessaria ad salutem necessitate praecepti sint materia voti ?

I. Sit conclusio : Ea, quae sadunt sub praecepto possunt esse materia voti. Haec conclusio est proxima fidei, quam confirmat universalis Ecclesiae consensus; fideles enim saepissime vovent, quae alias sunt praecepta, accusantes, se de fractione voti, si aliquando contigerit; ergo. Secundo probatur : Votum emissum de istis rebus, est votum de placentibus Deo, ergo. Tertio : Juramento possumus confirmare res, quas alias tenebamur facere sub praecepto; ergo etiam voto. 4ntocodons patet ex illo Psalmo CXVIII: Juravi, et statui custodire judicia justitiae tuae. Ultimo probatur : Votum inducit novam obligationem supra illam, quae crat antca rationo praecepti; ergo est validum. Probatur antocedens, quia trahit rem, quam vovemus, ut sit materia virtutis religionis.

## SOLVUNTUR ARGUMENTA

II. Pars negativa probatur primo ex D. Thoma in IV, dist. XXVIII, quaest. I. articulo I, quaestiunc. II (847) dicente. quod votum talium rerum non est proprie votun : et art. II, quaestione prima docet esse votum analogice, per posterius, et incomplete, ergo. Secundo : Materia voti debet esse omnino voluntaria, et in consilio tentum, si quidem forma voti est hujusmodi ; sed res, quae in praecepto est non est voluntaria omnino sic, ergo Tertio : Totum de re, quae alias erat in praecepto, non inducit novam obligationem; ergo non est votum. Antecedens probatur: Lex ecclesiastica, vel civilis, quae prae-lidum votum de nunquam peccando mortacipit illud, quod alias erat in praecepto, liter, aut venialiter (quoniam sub nenon inducit novam obligationem; ergo nec votum, cum votum sit quaedam lex particularis humana, et positiva. Confirmatur : Supponanus quod aliquis vovet actum, qui alias crat in praecepto virtutis religionis, tunc in tali voto non potest esse nova obligatio, quia post promissionem actus ille non est in alia specie, quam antea erat, sed semper manet intra eamdem speciem virtutis religionis; ergo idem

ducendum est de aliis. Explicatur hoc. Voveat quis jejunium verbi gratia confirmat autom idem jejunium seene, sine dubio ista nova-confirmatio non inducit novam obligationem, ex eo guod non trahit actum vovendi ad eliem speciem virtutis : ergo idem erit in casu posito.

III. Respondetur ad testimonium D. Thomae, guod vocat votum illud votum non proprie sumendo proprie, ut distinguitur contra commune, et ut significat propriam materiam voti, et particularem, esse opus supererogationis, sicut dicit D. Thomas in hoc articulo, non tamen sumi improprium, ut est idem quod metaphoricum, quia revera est proprie votum. Ad aliud testimonium respondetur, quod licet D. Thomas vocet illud votum analogice, adhuc temen est dicendum proprie votum, sicut substantia dicitur analogice de Deo, et creaturis, et nihilomimis creatura est proprie substantia. Ad secundum respondetur, in tali voto reperiri rationem voluntarii; tum, quoniam absolute est liberum, licet ex suppositione sit necessarium servare praecepta; tum etiam, ouia omnino liberum est, et mullo modo necessarium quod illud quod alias erat in praecento sit materia voti, et ita materia praecepti, ut translata ad materiam voti est omnino voluntaria, et libera. Ad tertium dicitur infra articulo septimo.

IV. Secundo principaliter arguitur : Sequitur ex opposita sententia esse vacessariis ad salutem intelliginus modo non peccare mortaliter, vel venialiter) quôniam quanvis hoc non sit neessarium necessitate absolute ad consequendam salutem, est tamen utile, de utilibus autem bene potest emitti votum. Consequens est manifeste falsum, quoniam non peccare venialiter est impossibile; votum autem de impossibilibus non obligat, et munquam peccare mortaliter est dif-

Digitized by **GOOQIC** 

DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS

ficilimum, et quasi moraliter impossibile; ergo non est obligatorium.

V. Pro solutione hujus argumenti dicendum est primo, votum non peccandi mortaliter a quocumque fiat, esse validum, licet sit periculosum illud vovere. Haec conclusio est contra Navarrum in manuali, capite XII, numero V et VI, et contra aliquos, qui non improbabiliter affirmant tale votum emissum ab homine multum fragili, qui saepe solet peccare mortaliter non obligare. Sed nostra conclusio probatur : Tale votum est de re grata Deo, et possibili auxilio divino cuicumque homini, quantumris fragili; (848) Deus autem paratissimus est conferre nobis suam gratiam. Secunda pars probatur, quia pauci sunt, qui istud votum possint emittere propter varia pericula, quae hominibus accidunt, et ita se exponunt periculo sic voventes.

VI. Secundo dicendum est, votum de non peccando nullo modo, nec venialiter esse nullum, validum autem erit, si fiat de evitando aliquo veniali, si tale facile vitari possit. Prima pars probatur, quoniam impossibile est vitare omnia peccata venialia collective. Videatur Concilium Tridentinum sess. VI, can. XXIII. PRo intelligentia secundae partis conclusionis notandum est, esse quaedam peccata venialia, quae difficillime, et quasi impossibiliter vitari possunt. ut mentis evagatio, subreptio, et motus primi etiam circa materias gravissimas, quae peccata etiam sanctissimi patres committunt. Alia sunt, quae facilius vitari possunt, ut mendacium jocosum, furtum in materia levi. Asserimus autem in hac conclusione, quod votum de prioribus peccetis venialious non committendis est nullum, quia est impossibile : de secundis autem est validum, cuia est possibile. Tertio assero, quod volum de non peccando venialiter, nec mortaliter est nullum, cuia absolute est impossibile. Sed contra. Qui promittit centum, et non potest solvere nisi quinquaginta, tenetur solvere ginquaginta; ergo votum praedictum obligabit ad non peccandum mortaliter, quia est poscibile, quenvis non obligat ad non peocandum venialiter, quia est impossibile. Respondetur negando consequentiam, quia promissio (de qua in antecedente) habet materiam absolute possibilem; totum autem de quo in conclusione, habet materiam omnino impossibilem, quia tota materia illius est non peccare mortaliter, nec venialiter, quod quidem absolute est impossibile, et ita promissio illius est nulla; promissio autem antecedentis obligat in quantum potest per oppositan rationem.

Digitized by Google

-195-

## QUAESTIO LXXXVIII. DE TOTO.

### ARTICULUS VI.

# <u>Utrum votum factum propter malum finem de re</u> temen, quae est in consilio sit validum ?

I. Pro resolutione notandum est, tribus modis fieri posse hujusmodi votum propter malum finem. Primo, quando malus finis est res promissa, ut si quis voveat eleemosynam cum circumstantia vanae gloriae : et de hoc omnes convaniunt tale votum esse mullum cum sit clare de re mala : secundo, quando malus finis est insius voti, id est, quando ex intentione voventis votum refertur in malum finem, ut si quis voyeat mille aureos, verbi gratia propter injustam victoriam obtinendam; tertio modo, materiae voti, sed emoliatio voventis ad vovendum, ut si aliquis eques militaris profiteretur talem ordinem. motus desiderio habendi majores redditus, ut lumriosius vivat.

-196

g\_840

II. Prima conclusio : Votum tertio modo factum est validum. Probatur : Res promissa per tale votum est bona in se, et non ordinatur ad malum finem, finis enim operantis non viciat rem ipsam, sed tantum applicationem ad vovendum; ergo votum validum erit.

III. Secunda conclusio : Votum factum secundo modo est invalidum. Probatur primo : materia balis voti est mala, et peccatum, et relata in malum finem, ergo : secundo : Vovens sic facit Deum auctorem illius peccati, scilicet illius (849) victorias injustae, et ostendit facto ipso Deo placere injustam victoriam; utrumque

antem est blasphemum.

IV. Tertia conclusio : Quando votum est de re bona ordinatur tamen in poenam peccati, aut praeservationem illius, validum est verbi gratia, promittit quis peregrinationem, vel religionis ingressum si amplius furatus fuerit, valiga sunt ista vota. Probatur facile conclusio : Sunt de re bona relata in bomum finem, scilicet in vindictem criminis, vel ad praeservandum ab illo ; ergo.

V. Ultima conclusio : Quando votum est de re bona, quae conjuncta est cum peccato, non temen refertur ad illud peccatum, tale votum est validum, verbi gratia, vovet quis, qui alterum provocavit ad duellum, se daturum mille sureos, si salvus ex duello evaserit, aut ex alio belleo injusto; hoc votum factum pro sua incolumitate est validum, etsi sit conjuncta res promissa cum duello. Item vovet adulter aliquid si ex concubina habuerit orolem, vali dum est votum, quia susceptio liberorum bona est, etiansi seguatur ad illicitum concubi-Probatur : Vota ista sunt de re tum. bona et relata in aliquod bonum, quod potest optare vovens, ergo. Contra hic dicta nullum militare potest argumentum alicujus roboris, vel momenti, et sic ad sequentem articulum pergimus.

## ARTICULUS VII.

<u>Utrum vota facta de his. quae sunt</u> <u>opposita consiliis sint valida</u>?

I. Pro explicatione supponendum est tanquam certum, his non loqui de actionibus, quae praeceptis simul, et consiliis oppomintur, ut munquam dare eleemosgnam, nunquam mutuare, de his enim, ut oppomintur praeceptis, jam miximus, quod non possunt esse materia voti, quia sunt mala. Loquimur ergo hic de his tantum, quae ope

pomuntur consiliis praecise; quae quidem res sunt in triplici differentia; quaedam emim sunt, quae formaliter oppomuntur consiliis, ut non ingredi religionem, atc. aliae sunt, quae ipsae sunt consilia; caeterum sunt incompossibilia cum caeteris bonis perfectioribus, quae sunt magis in consilio, non

Digitized by GOOSIC

tamen sunt impedimenta ad ascendendum ad superiora, de quibus supra diximus : aliae sunt, quae apponunt impedimentum ascandendi in altiorem statum, quanvis sint opera virtutis, ut contrahero matrimonium.

II. His suppositis sit prima conclusio: Votum de actionibus primi generis est omnino in validum; istud onim votum non accoptatur a Deo, secueretur enim alias, quod Deus moveret hominem ad duo opposita contradictoria simul; ex una enim parte constat Deum movere, et inspirare ad evangelica consilia; ex alia autem parte, si acceptaret talia vota, accearet hominem ab illis consiliis trahendo ipsum ad opcosita. Secundo, tale votum monit obicem Spiritui sancto, qui semper procurat hominem ad altiora promovere, et ascensiones in cordibus nostris disponere; ergo. Antecedens probatur, quia per opera consilii ascendimus, et promovemur ad meliora, per opposita autem descendimus. -II timo, qui promisit de non ingressurum religionem recte facit si ingrediatur : ergo signum est quod illud votum non erat obligatorium, et talia vota cadere supra materiam indebitam, et propterea esse peccata venialia, non tamen mortalia, quia licet materia non sit grata Deo, non tamen est admodum ingrata. (850)

III. Secunda conclusio : Licite potest quis totere se non facturum deinceps aliquid, quod bonum sit, et sub consilio cadit, nisi certis adhibitis circumstantiis, ut si voveat quis se non mutuaturum, vel non fidejussurum quibuscumque. Probatur conclusio exolicando illam. Est quis facilis in vovendo, potest facere votum de non vovendo nisi adhibitis testibus. Similiter est quis facilis in fide jubendo pro omnibus indiscriminatim cum maxima propriae facultatis jactura; notest vovere se non deinceps pro omnibus indiseriminatim fidejussurum, quia isto pacto haec vota non oppomuntur consiliis; non enim adversatur illis non vovere, vel fidei non jubere imprudenter. Advertendum est autem, quod si post emissum votum de non vovendo nisi cum tali circumstantia. adhuc voveat praetermissa illa validum erit votum, quoniam votum obligat jure naturali, et divino : non potest autem quis sua voluntate derogare istis juridus, sicut si quis emittat votum de non ducenda uxore, si postea ducat, manet obligatus matrinonio, quia matrimonium obligat de

jure naturali, et divino, peccabit tamen vovens.

IV. Tertia conclusio : Vota de actionibus secundi generis sunt valida, quoniam sunt de re bona man impediente progressum vitae spiritualis, cum emittentes, illa possint ascendere ad vitam altiorem.

V. Quarta conclusio : Votum de contrahendo matrimomio absolute loquendo est mullum, etiam si fiat apimo non comsumandi illud. Haec conclusio est communis doctorum, excepto Cajetano hic, et Navarro capite XII, numero XLIII. Docet namque Cajetanus, quod quamvis votum de contrahendo matrimonio, secundum quod matrimonium ordinatur ad multiplicandam speciem humanem, non sit materia voti; secundum autem guod ordinatur in remedium concupiscentiae, erit materia voti in homine fragili, qui multum veratur concupiscentiis carnis. Sed probatur nostra conclusio : Tale votum ponit obicem Spiritui sancto ad meliora ascendendi, imo per illud descendit homo ad imperfectiorem statum, quoniam descendit a statu continentiae omnino ad statum incontinentiae conjugalis; ergo votum de contrahendo matrimonio est nullum.

VI. Ultima conclusio : Qui nimium tentatur a venereis, si emittat votum simplex religionis, non tenetur illud implere, si prudenter intelligat, religionem non sibi profecturam, sed potius nocituram. Explicatur conclusio. Dixi quod non tenetur implere, tenetur tamen petere dispensationem, quod est maxime securum. Haec conclusio colligitur ex D. Thoma ad tertium dicente. quod maceratio proprii corporis, in tentum est Deo accepta, in quantum est actus virtutis : est autem actus virtutis, in quantum prudenter fit, ut scilicet concupiscentia firmetur, et natura non nimis grevetur, et hac consideratione est materia voti, non alias. Subjicit tamen D. Thomas, quia in his, quae ad se pertinent de facili homo facit talia vota, congruentius secundum arbitrium superiorum sunt servanda vel non, ita tamen quod si ex observatione talis voti magnum gravamen sentiret, et non esset facultas recurrendi ad superiorem, non debet homo tale votum servare. Quae

Digitized by GOOGIC

-198-50-51-52

verba referens Cajetanus notat hic, non dixisse D. Thomam quod quando observatio voti nociva est notabiliter requiratur recursus ad superiorem, etiam in promptu habitum, sed dixit congruentius illud fi-Addit autem Cajetanus ex D. Thoma eri. ibi, guod in tali casu maceratio (851) carnis obest; ergo non est materia voti, quia deficit illi prudentia. Diximus, in conclusione, si emittat votum simplex, nam si emitteret solemne, teneret; sicut conjugi facta valida est, quamvis vita conjugalis alias sit incommoda contrahentibus, ita, imo et a fortiori, traditio per votum solemne religionis. Item, quia ex opposita sententia sequerentur multa inconvenientia, dum post votum solemne quis posset ellegare vitam religiosam sibi nocere referendo culpam propriam in suan fragilitatem, cum certum sit, et Doi auxilio, et aliorum juvamine posse omnis incommoda sustinere.

## SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VII. Arguitur primo : Votum de non mutuando, vel fidei non jubendo quibuscumque hominibus est validum mutuare enim. vel fidei jubere overa sunt consiliorum. et ita bene possunt praetermitti. Item, quia quod licet facere, licet votere, sed licet non mutuare, vel fidei jubere, ergo licet hoc vovere. Secundo : Aliguando ingredi religionem cognoscenti se esse nimis fragilem, nec posse ita rigide vivere, motest esse actus mirtutis; ergo motest vovere non ingredi religionem, si quidem de actu virtutis bene potest emitti votum. Tertio : Votum de ducenda uxore est validum, tamen est de operere opposito consiliis; ergo. Antecedens patet : Juramentum factum feminae de ipse in uxorem ducenda est obligatorium, ergo et votum. Confirmatur, quia respectu aliquorum est evangeliuum consilium uxorem ducere, ut patet I Corinth. VII : Qui non se continet mubat, melius est enim nubere quam Si respondeas, ista vota nullo mouri. do posse esse valida, quia sunt opposita cum operationibus perfectioribus, contra est. Si quis voveat religionem nimis strictam, aut se perpetuo serviturum hospitali, ista sunt vota valida, tamen sunt incompossibilie cum majoridus bonis, non enim poterit simul profiteri religionem arctiorem; ergo.

VIII. Ad primum patet ex secunda conclusione. Ad illud autem quod ibi subjungitur, videlicet, quia licet vovere, quod licet facere, respondetur ex dictis, si non sit impedititum alterius majoris boni. Ad secundum ex dictis in ultima conclusione patet. Ad tertium negatur antecedens, et ab probationem negatur consequentia. Est enim haec differentia, quia jurementum de matrimonio contrahendo est utile promimo, cui fit, et hac de causa est sermindum : votum ve mo fit Deo tantum, cui non est gratum votum, per guod non ascenditur in vitam spiritualem, et ita si juramentum fieret de aliquo, quod nullo modo esset utile proximo, sed praecise referretur in cultum Dei, tale juramentum non esset validum, si fieret de re opposita consiliis, sive formaliter, sive tanquam impedimentum consiliorum.

Ad confirmationem respondetur negando esse consilium evangelicum etiam homini fragili, qui uritur libidine, ducere uxorem, quia consilium ebergelicum semper respicit id, quod est melius secundum se, et absolute; est autem de fide, guod religio est quid excellentius matrimonio. Fateor tamen quod est consilium salutare secundum regulas prudentiae permissum in evangelio, et a D. Paulo, quod homo fragilis, qui elias uritur, ducat uxorem in remedium libidinis. Ad quartum respondetur, multum differre ista duo, scilicat esse aliquid incompos-(852) sibile cum perfectioribus bonis, et consiliis, et esse illis formaliter oppositum, aut illorum impeditivum. He enim quee sunt incompossibilia cum perfectioribus bonis non impediunt, quin fiet transitus ab illis ad perfectiors bona, unde (ut dizimus) possunt esse materia voti. Ex dictis colligitur non omnem actum virtutis esse materiam voti, sed illud dumterat. qui non est impeditivus perfectioris boni.

IX. Secundo, principaliterarguitur pro domino Cajetano contra quartam conclusionem : Matrimonium ratum non consummatum non ponit obicem religionis ingressui; ergo saltem erit licitum votum de contrahendo sine consummatione. Secundo, ex primo Corinth. VII : Qui matrimonio jungit virginem suam, benefacit : sed votum de re bona est validum, ergo. Tertio : Quantis vovere ab-Digitized by DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS VII.

solute matrimonium sit discedere a statu continentiae, et sub hac consideratione sit minus bonum, respectu tamen alicujus personae se non potentis continere majus bonum erit nubere, secundum consilium citatum **D**. Pauli, quod si non se cintinent nubant, ergo.

X. Nihilominus ad primum respondetur negando consequentiam : qui enim simpliciter vovet contrahere matrimonium, ex natura rei obligat se ad illud consummandum, alias enim fallax esset hujumodi matrimonium: quare dum absolute emittitur votum, est illicitum, quia ex natura sua est impeditivum majoris boni. Ad secundum patet ex dictis. Non enim sufficit. quod votum sit de re bona, sed requiritur uaterius, guod non sit impeditiva majoris boni. Ad testium respondetur, quod quamvis respectu non valentis se continere sit consilium, et melius mubere quam uri, tamen respectu ipsius est impeditivum majoris boni, et consequenter ad dicta non obligat.

XI. Dubitabis, circa solutionem. Primum D. Thomae, utrum in baptismo flat votum. Conclusio : In baptismo nullum fit Haec conclusio est communis, quam votum. tenet etiam hic Cajetanus. Et probatur : In baptismo nullum fit votum implicitum, vel explicitum, ergo : non explicitum. quia verba quae dicuntur a baptizato, sunt credo, volo, abrenuntio, sed verba ista non dicunt promissionem explicitam, ut de se patet, ergo. Quod non fiat implicitum probatur : Votum implicitum fit, vel conjunctum cum aliqua consustudine, vel statuto, vel cum altera re, quae fit, ut patet in suscipiente sacros ordines, qui saltem implicite voret castitatem, ex co cuod votum castitatis ex statuto <sup>E</sup>cclesias conjunctum est cum susceptione ordinis sacri: sed cum baptismo non est conjunctum votum ex statuto Ecclesiae, ut patet ex toto jure; ergo neque implicitum, neque explicitum votum fit in baptismo. Con-

firmatur, quia nullus fidelis censet cum peccat, se peccare duplex peccatum, alterum contra religionem ratione voti facti in baptismo, et alterum circa materiam illius peccati; ergo non fit tale votum : utrum autem gravius peccet in eodem peccato baptizatus, quam non baptizatus, disputatio est alterius loci.

XII. Arguitur primo pro parte affirmativa, ex D. Thoma ibidem dicente, quod sub voto baptizatorum cadit abrenuntiare pompis diaboli, et fidem servere Christi, et subdit rationem, quia voluntarie fit. Confirmatur ex D. Hieronymo Amos VI, circa finem, et D. Ambrosio lib. I de sacramentis, cap. II, et D. Augustino qui refertur de consecratione, dist. IV, canone Praeterea, in quo dicitur : " Neophytos in baptismo spondere, (853) et promittere: " sed in hoc diximus supra consistere essentiam voti; ergo. Item arguitur auctoritate magistri sententiarum in IV, dist. XXXVIII. idem affirmantis : ergo in baptismo fit vo tum.

XIII. Nihilominus respondetur. Ad primum D. Thomae solummodo velle, guod ibi admisso antecedenti, scilicet, in bastismo fit votum (quod revera non fit, ut diximus) solum id segueretur, guod de necessariis ad salutem potest fieri votum, quatenus sunt voluntaria, non tamen vult, ouod antecedens sit verum. Ad secundum respondetur, quod propositum firmum novae vitae solet dici votum a sanctis, ut supra vidimus et tale est illud, quod debet fieri a baptisa-Sic potest explicari tis in baptismo. magister vel dici, quod temuerit illam sententiam. Circa solutionem ad secundum poterat disputari de voto Jephtae, an scilicet occiderit filiam, vel an fuerit validum tale votum. Sed de hoc videantur expositores sacrae Scripturae Judae XI, et expositores D: Thomas in hoc articulo.

#### ARTICULUS VIII.

Utrum votum de re levi, verbi gratia de recitanda oratione dominica, obliget sub mortali?

I. Dubium istud movetur circa articulum tertium D. Thomae, in quo inquisivit, an votum semper obliget ad sui observantiam. Et respondit conclusione affirmativa, ut diximus supra, quae conclusio est certa secundum fidem, quam multis testimoniis sanctorum, et sacrae Scripturae probat Gratianus in decretis, XXVII dist. et D. Thomas in argumento. Sed contra. Insuper patet ex illo Psalmo LXXV : Vovete, et reddite Domino Deo vestro. Bt nota, guod observatio voti pertinet ad primum decalogi praeceptum de cultu Dei; est enim actus religionis, ut supra diximus. Insuper conclusio D. Thomas probatur : Major est obligatio religionis erga Deum, quam justitiae erga proximum; sed ea, quae constat in exemplo allato de voto recihomo debet proximo ex justitia tenetur reddere; ergo a fortiori tenetur reddere ea, quae per votum debet Deo. The quo colligitur, quod obligatio voti ex genere suo est sub mortali.

200 -85L

II. Sic arguas contra hoc : Ex ratione D. Thomae in corpore articuli, ubi affirmat obligationem voti pertinere ad fidelitatem, quam Deo servare tenemur; sed fidelitas solum obligat sub veniali, sicut veracitas, ad quam ipsa reducitur secundum D. Thomam infra quaest. CIX. De quo videndus est Cajetanus quaest. CIII, art. II, dub. IV, ergo non obligat sub mortali. Respondetur, quod illa, quae promittuntur Deo, consecrantur cultui divino ex vi promissionis, et ita fidelitas circa impletionem talis promissionis pertinet jam ad virtutem religionis, quae obligat sub mortali, et sic non manet praecise intra limites fideli-Quod ergo D. Thomas docet loco tatis. citato est, quod fidelitas, et veracitas, quando secundum se considerantur, non extractae ad alias virtutes, solum obligant sub veniali.

III. Ut id quod quaeritur intelligatur, supponendum est, quod illa levis materia potest dupliciter cadere sub voto. Primo, sicut pars alterius materiae majoris promissae, ut duo, vel tria Ave Maria ingrediuntur, quando quis promittit rosarium, sicut pars materiae promis-

In quo casu certum esse debet sosae. lum esse peccatum veniale, non recitare illa, quia non recitando illa irrofatur minima irreverentia. Secundo modo potest materia levis cadere (854) sub voto tanquam totale objectum voti, ut si quis voveat se facturum quotidie commemorationem alicujus sancti, in quo casa dubitatur utrum omittere illam uno, vel altero die sit peccatum mortale.

IV. Pro hujus explications not and um est, quod haec levis materia voti, vel ordinatur immediate ad cultum Dei, ita praecise, ut neque etiam secundario respiciat aliquam proximi utilitatem, ut tandi unum Ave Maria : vel potest talis materia levis promissa ordinari er vi voti in cultum Dei immediate, taliter tamen quod mediate, et secundario ordinetur in proximi utilitatem, ut si quis promittat se daturum peuperi unum denarium in elemosynam.

V. Sit prima conclusio : Votum circa materiam levem primi generis solum obligat sub veniali. Henc conclusionem tenent communiter doctores contra auctores infra citandos. De qua videatur Soto lib. VII de justitia et jure, quaest. II, art. I. Et probatur : Si talis levis materia esset pars alterius materiae majoris, solum esset peccatum veniale illam omittere, ut ipse Cajetanus concedit; ergo etiamsi sit materia totalis, tantum erit veniale. Probo consequentiam : In primo enim casu tantum est veniale, quia est parva irreverentia illam omittere, sed quando est materia totalis, non est major irreverentia, ergo. Confirmatur : Recitare illud Ave Maria est parva irreverentia, ergo omittere est parva irreverentia. Secundo : Acolythus deserviens altari in mortali, non peccat mortaliter, quia irreverentia est exigua propter levitatem materiae, et ministerii : ergo. Tertio : Amicitia humana non dissolveretur etiam si quis omitteret talem materian levem promissam: ergo multo minus amicitia divina. Ultimo probatur : Lex humana praecipiens ta-

#### ARTICULUS VIII DISPUTATIO XXIII.

lem materiam levem solum obligat sub veniali : ergo et totum etiansi vovens intendat se obligare ad mortale circa illam: adhuc enim non obligatur nisi ad veniale. Sola enim omissio voti dependet en ejus voluntate, obligatio vero ad mortale, vel veniale consequitur ex natura rei juxta proportionem materiae, poterit tamen ille aliquando peccare mortaliter, si ex conscientia erronea existimet se sub mortali obligari.

VI. Secunda conclusio : Si materia voti ordinetur secundario in utilitatem proximi, quantvis transgressio voti semel, ant iterum sit tantum venialis, si tamen multiplicetur, ita ut perveniatur ad materiam gravem ex multiplicatione omissiomim writ peccatum mortale. Probatur, quia quando devenitur ad materiam gravem, graviter laeditur proximus : ergo graviter laeditur proximus : ergo graviter offenditur Deus, quia ex vi voti obligatur colere Deum benefaciendo proximo; ergo qui graviter deficit in benefaciendo proximo, graviter etiam offendit Deum. Est tamen advertenda differentia inter materian levem primae et secundae conclusionis. In casu enim primae conclusionis, omissio primae non copulatur secundae: in casu sutem secundae secus se res habet; omnes enim illae omissiones inter se conjunguntur, prima videlicet secundae, secunda tertiae, etc. ita ut perveniatur ad magnam quantitatem cujus ratio est, quia qui promittit recitare quotidie unum Ave Maria, temporis determina to cadit per se sub voto, et ita altero die non tenetur omissam dicere. Qui vero venialiter, et voveat non ludere illos, promittit quotidie dare quandam parvam eleemosynam pauperi, per se tantum cadit sub voto res promissa, tempus vero secundario; qua de causa semper tenetur reddo- cendo, quod quando materia est levis, non re quod promisit, quanvis tempus (855) mutetur, et ita si multiplicat omissiones potest pervenire ad materiam gravem, sicut contingit in furto levis rei; toties enim potest multiplicari, ut jam sit peccatum mortale, licet Navarrus in manuali, cap. XVII, num. CIII dicat, quod taliter congerens materias parvas non peccat mortaliter. Casterum nostra sententia communis est, quam tenet Corduba quaest. III, art. III, et Soto in IV, dist. XXII, quaest. II. Et ratio est manifesta, quia septimo praecepto prohibetur furtum : Non furtum facies, id est,

non apprehendes bona aliena; ergo qui illa apprehendit in magna quantitate, etiansi milli in particulari notabile nocumentum faciat, peccat mortaliter. Nullus enim dicet, quod si in aliquo communi loco cives posuerint magnam pecuniae quantitates furaretur, taliter tamen, quod cives in particulari leve nocumentum acciperent, quod talis fur non peccaret mortaliter. Videatur Soto loco citato, et Salon quaest. LXVI, art. VI, controversia VI.

201.

854-855

# SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VII. Partem affirmativam tenet Cajetamus quaest. LIXXIX, art. VII, et Navarrus loco citato ab Aragon, qui pro sententia istorum doctorum solum adducit umum argumentum, cujus solutio mihi non satisfa-It argumentum est : Quaecumque cit. transgressio praecepti divini, aut naturalis est peccatum mortale. Sed ille qui totam rem promissem non reddit Deo, transgreditur presceptum divinum, et naturale de reddendo voto ; ergo peccat mortaliter. Sed nos pro ista parte arguimas secundo : Juramentum promissorium etiam de re levissima obligat sub mortali, sed non est minor obligatio voti, Probatur antecequam juramenti, ergo dens; quia si juramentum non impleatur, redditur falsum, sed juramentum falsum etiam de re levi obligat sub peccato mortali, ergo. Tertio : Si quis ludendo, verbi gratia, decem aureos tantum peccet tenetur sub mortali non ludere : ergo

VIII. Ad primin respondetur Aragon ditransgreditur perfecte praeceptum divimum, et naturale de reddendo voto qui illud non implet, sicut neque perfecte transgreditur praeceptum de non furando qui rem levem furatur. Sed haec solutio tantom currit quando levis materia est tentum partialis, non vero totalis. Unde respondetur negando majorem absolute, constat enim esse praeceptum divinum naturale de non mentiendo, et qui mentitur, totaliter transgreditur illud, et tamen tantum peccat venialiter, quia solum obligat illud praeceptum sub veniali. Similiter fit hic, quia hoc votum solum obli-Digitized by GOOGIE

gat illud pracceptum sub veniali. Similiter fit hic, quia hoc votum solum obligat sub veniali, etiamsi totaliter frangatur tantum peccatur venialiter, clarum est autem totaliter frangere votum illum, qui non recitat orationem dominicam, quam vovit. Unde non placet solutio Aragon.

IX. Ad secundum negatur antecedens, secundum sententiam marime probabilem asserentem juramentum promissorium materiee levis tantum obligare sub venia-11. Sed secundo respondetur juxta oppositam sententiam, negando consequen-Ratio differentiae est, quia in tiam. juramento promissorio etiam rei lavissimae, si non impleatur promissum reperitur verum mendacium, et consequenter vera ratio perjurii, quod quidem semper et in quacumque materia est peccatum mortale; et ita quando D. Thomas dicit, majus (855) esse vinculum voti, quam juramenti, intelligitur de voto, quod habet perfectan rationem voti. Ad tertium respondetur, quod sine dubio sacpe contingit aliquid ante votum esse tantum peccatum veniale; ino millum peccatun quod quidam post votum sit mortale; ut petet in illo, qui cum possit mube-Solum ergo dicire, vovit castitaten. mus, quod quando materia est levis, obligat solum ad veniale. Ludere autem decem argenteos respectu voti sine dubio non est materia levis. Prodigali tas autem circa decem argenteos tantum est veniale, non quidem ex levitate ma teriae, quia etiam si prodigeret centum, peccaret solum venialiter, sed quia prodigalitas ex propria specie obligat etiam in gravi materia sub veniali per se loquendo.

X. Quarto principaliter arguitur : Qui vovit se non dicturum mendacium officiosum, si postea mentiatur, peccat mortaliter, et tamen votum cadit supra materiam levem; ergo. Major probatur : Gravius peccat mentiendo officiose post votum emissum, quam antea, ut de se patet, sed antea peccabit venialiter solum; ergo modo peccat mortaliter. Quinto : Qui mentitur in confessione fingendo aliquod peccatum veniale, quod faciat materiam totalem sacramenti, peccat mortaliter; ergo etiam qui non adimplet, quod promisit, quia est totalis materia voti, quia sicut ille facit, quod sacramentum sit millum, ita iste facit millum votum. Ultimo : Praeceptum praelati supra materiam levem obligat sub mortali : ergo et votum. Antecedens patet, ex miltorum sententia. Consequentia probatur, quia votum magis videtur obligare, quam praeceptum humamum; habet enim obligationem ex praecepto divino.

DE VOTO

XI. Respondetur ad hoc argumentum omissa aliorum solutione, quam ego sufficientem non existimo, quod qui vovit non mentiri, si postea mentiatur non peccat mortaliter. Ad probationen in contrarium respondetur, tantum probare, quod gravius peccat post votum e issum, quia peccat contra religionem : utraque tamen difformitas est peccatum veniale, quanvis una sit gravior altera. Ad guintum respondetur, quod cum sacraventum poenitentiae sit quoddam artificiatum constans ex materia, et forma, ille qui mentitur in casu argumenti, fingit matorian falsan, et est causa, quod forma non cadat subre materiam debitam, atque adeo est irrisio sacramenti, quod est gravissimum peccatum. In voto autem non currit haec ratio, nec similitudo. Ad ultimum posset disputeri, quando lex praelati obliget sub mortali, vel nor. Sed de hoc videatur Medina 1-2, quaest. XCVI, artic. IV. Quod autem ad nos pertinet dicimus, quod praeceptum praelati cadens supra materiam levem non potest obligare sub mortali; si tamen materia levis sit levis tam in se, quam in ordine ab bonam gubernationem, praelatus namque non accipit potestatem in destructionem, sed in addificationem Ecclesiae, esset namque incomportabile quod praelatus pro suo libito posset ad mortale obligare. Sed advertendum est posse contingere, quod materia, quae alias est levis, in ordine ad bonam gubernationem reputetur gravis, cujus judicium relinquendum est arbitrio prudentis viri. In dubiis vero semper judicandum est in favorem praecipientis, et quanvis praelati potestas immediate sit a Deo, non tamen inde infertur, quod statim possit obligare ad mortale in quacumque materia, " sed attenta quantitate ipsius materiae; Deus autem non contulit praelato potes tatem excellentiae.

Digitized by Google

# Articulus IX.

# Utrum promissio facta homini praesenti, et acceptanti obliget sub mortali ?

I. In hoc difficili dubio supponenda sunt aliqua, in quibus omnes conveniunt. Primum est, quod omnis simplex promissio obligat, sive sub mortali, sive sub ve-niali. Ita definitur in capite primo et capite IV Qualiter, et capite Juramentum XXII, quaest. V, et lege prima, ff. de pactis, ubi ait Ulpianus ratione naturali exigi, ut promissa impleantur, et alias, qui promittit est infidelis. et perfidus non implendo, quia peccat contra virtutem veracitatis, et fidelitatis. Secundo supponendum est, quod licet promissio simplex non obliget ad mortale, ut postea dicemus ex suo genere, potest tamen contingere, quod aliquando in individuo sit mortale non servare promissum, quando scilicet est contra charitatem Dei, aut proximi, ut docet Cajstamus quaest. CXIII, dubio ultimo; tunc enim est mendacium perniciosum. Idem docet D. Thomas quaest. C, art. IV, in Corpore, ut si medicus promittat infirmo, quod veniet ad curandum sum, et non veniat, et propter hoc patiatur infirmus magnum detrimentum salutis, tunc Medicus peccat mortaliter. Idem dicendum est de advocato, qui promisit patrocinari in re gravi, quoniam in istis, et consimilibus casibus non servare fidem, est perniciosum.

II. Tertio supponendum est, quod ut promissio sit obligatoria sub aliquo peccato, necessarium est, quod verbis exterioribus proferatur, ut communiter dicitur in materia de translatione dominii, estque sententia D. Thomas articulo primo hujus quaestionis. Item est necessarium, quod acceptetur ab altero; nullus enim cogendus est, ut domum alterius suscipiat invitus; debet etiam esse de re grata proximo, sicut votum de re grata Deo : item quod sit rei possibilis, et quod non sit peccatum, alias non est obligatoria. Ideo D. Isidorus docebat in malis promissis scindere fidem, habeturque 2-2, quaest. XIV, capite in manus. Est etiam necessarium, quod promissio non sit rerum inutilium.

Ac tandem requiritur, quod non sit in rebus ipsis facta talis mutatio, quod si illa adesset tempore promissionis, nequaquan fieret; vulgatum est enim illud proloquium Senecae : Fac tu res esse easdem, et ego ero idem. Quo fit, quod si res promissa tempore, quo adimplenda est cedat in malus detrimentum dantis, quam sit commodum recipientis, non tenetur homo stare promissis. Verbi gratia promisit quis cras patrocinari alteri in sua causa, accidit autem, quod filius promittentis aegrotat illa die, estque necessarium, quod pater ejus domi remaneat ad illum curandum, non tenetur exire ad patrocinandum, ut adimpleat promissum.

·203·

857-858

III. Ultimo supponendum est, quod hic tentum loquimur de simplici promissione, si enim non sit simplex, est alia ratio. Simplex autem est illa, quae excludit juris solemnitatem, neque coram testibus, aut tabellione fit, et sine proprii nominis inscriptione, neque cum juramento, ac tandem fit taliter, quod in judicio probari non potest. Secundo, dicitur simplex quando non est reciproca ex parte promittentis, et illius, cui fit promissio; tunc enim non erit simplex promissio, sed pactum, et hoc sine dubio obligat sub justitia, scilicet do ut des, facio ut facias, do ut facias, etc. Non tamen requiritur, ut promissio sit simpler, quod non fuerit postulata ab alio, (858) nam licet tunc peculiari nomine dicatur adstipulatio, ut dicitur institutione de verborum obligationibus, tamen quia illa potitio non addit novam juris solemnitatem, ideo adstipulatio comprehenditur sub simplici promissione. Est ergo simplex promissio, dé qua hic, pollicitatio voluntaria alteri facta sine juris solemnitate. His suppositis sit.

IV. Conclusio : Promissio simplex non obligat sub mortali ex genere suo. Haec est contra auctores citatos; est tamen Cajetani. Et probatur prime ex -20---

# QUARSTIO LXXXVIII. DE VOTO.

D. Thoma solutione ad primum, ubi dicit hujusmodi promissionem solum ex honestate obligare; ea vero, ad quas, quis ex sola honestate tenetur non obligatur gd morta-Nec valet solutio magistri Soto udi le. supra, explicantis, hoc testimonium D. Thomae scilicet, cuod non accipiat honestatem, ut excludat justitiam, sed tantum ut excludat civile forum, ut patet ex contextu ipsius solutionis ad primum. Dicit itaque Soto sensisse D. Thoman, quod non compelletur in foro civili, qui facit simplicem promissionemp ut illam adimpleat. Caeterum in interiori obligabitur sub morteli, nem subdit D. Thomas, quod illa simplex promissio non inducit obligationem civilem, ergo distinguebat D. Thomas hic honestatem contra civile forum, non autem contra obligationem ex justitia. Sed haec solutio non videtur ad mentem D. Thomae, gui expresse supra quaest. LXX honestatem distinguit contra justitiam, et ita dicens sic obligari tantum ex honestate, intelligendus est excludere justitiam.

V. Secundo probatur cohclusio : Fides pertinet ad veritatem, idem enim est in genere moris dicere verum, et facere verum; sed primum pertinet ad veritatem; ergo et secundum. Confirmatur, nam Gicero definit fidem per veritatem affirmans primo libro officiorum : " Fides est dictorum constantia, et veritas." Et D. Thomas quaestione LXXX citate dicit, fides qua fiunt dicta includitur in veritate quantum ad observantiam promissorum; ergo fides pertinet ad veritatem : ergo tantum obligat sub veniali. Tertio probatur : Non servare fidem in simplici promissione solum est mendacium; sed mendacium ex genere suo solum est veniale; ergo similiter non servare fidem. Confirmatur : Non est mendacium perniciosum, sed officiosum tatum, ergo non est mortale.

VI. Respondent contrarii, quod non servare promissum non est quomodocumque mendacium, et infidelitas, sed est perficia cum injuria tertii; illi enim cui frangitur fides, fit gravis injuria, unde solet procurare vindictam. Sed contra hoc est, quia si homines contristantur non sibi servata fide, non est quia illis gravis irrogatur injuria, sed quia non est conforme amicitiae promittere, et non implere : et item, quia vident se privatos ape sua, quam conceperant ex promissione. "st

exemplum : Si quis dicat patri filii absentis, quod ejus filius venit en India ditissimus, et mentiatur, certe pater contristabitur postea sciens esse mendacium, non autem propter injuriam, quae illi irrogatur a mentiente, sed guia videt se esse illusum, non guia mentiens peccavit contra justitiem. Ultimo probatur, ex communi sensu magnatorum, qui saepe res magnas promittunt, et non adimplent, et propter hoc non se existimant peccare mortaliter; nec rationi consonum est tot reos peccati Dicere auten (nt dimortalis facere. cunt auctores oppositae sententice) quod praedicti magnates promittunt sine animo se obligandi, hoc est divinare sorum mentes, non dignas (859) quidem sunt hujusmodi divinatione.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VII. Partem affirmativam tenet Panormitanus 2-2, quaest. V, capite Juramentum, et cap. I de pactis; Navarus in manuali, cap. XVIII; D. Antonius II par. tit. X. mum. IV; magister Victori-Fertur fuisse ejusdem sententiae, a. Sylvester verbo Pactum, quaest. III, et IV; magister Soto VII de justitia, quaest. II, articulo primo; Aragon in hoc articulo et Salon in materia de dominio, quaest. V, art. II. St probatur primo haec sententia ex capite Juramentum citato, ubi dicit Chrysostomus: "A\_ pud Deum mulla est differentia juramenti, et simplicis dicti; " sed qui jurat, tenetur sub mortali implere ex genere suo; ergo eadem obligatione tenebitur adimplere, qui simpliciter promittit. Secundo : Sicut veritas respicit promissionem, ita fides executionem illius, et sicut obligat verites ad non decipiendum fratrem in promissione, ita obligat fides ad implendum promissum, sed decipere fratrem in re gravi est peccatum mortale, ut constat; ergo non implere promissum etiam erit mortale. Major patei2 ex Cajetano, qui in summa verbo Perfidia affirmat, perfidiam esse vitium contra fidem datam in promissis. Minor autem probatur : Si quis verbi gratia promittat patri alicujus puellae, quod dotabit illam, cui fidens pater non quaerit dotem, si non impleat promissum mentitur perniciose, sicut men-Digitized by GOO

titur ille, qui promisit se auxilium praestiturum alicui in bello, quod postea non adimplet; ergo. Tertio : Promittere non significat dicere verum quomodocumque, sed dicere illud obligando se illi, cui dicitur ad illud servandum, unde transit in naturam justitiae : sed justitia ex genere suo obligat sub mortali; ergo et simplex promissum.

VIII. Quarto : Omnis injuria per quam inter prudentes juste dissolveretur amicitia, est mortale contra charitatem, sed omnium sepientium judicio prudenter, et juste amicitia sua privabit sum quis, qui in re gravi violat sibi fidem datam, tamquam perfidum; ergo. Quinto : Promissio legalis, quae fit coram testibus, ettabellione, licet in judicio forensi habeat maximam vim, tamen a parte rei ideo pertinet ad justitiam, quia est fides data fratri, sed similiter in promissione simplici, quae non fit cum hac solemnitate datur fides fratri; ergo. Major patet, quia solemnitas illa juris non mutat naturam contractus, sed tantum reddit illum validum in judicio forensi. Sexto : Ad hominem contra Cajetanum tenentem oppositum: inse enim articulo primo hujus quaestionis dixit, quod vialare promissionem aliquando, id est, in materia levi erat veniale; aliquando autem, id est, in materia gravi erat mortale. Ex qua doctrina colligitur, quod ex genere suo est mortale, quia illud, quod ex genere suo est veniale, non fit mortale nisi transeat in aliam speciem peccati, quod ex genere suo fit mortale. Septimo : Sponsalia de futuro sunt promissiones simplices, et tamen obligant sub mortali, ut patet ex D. Thoma in IV; dist. XXVII, quaest. II; ergo et promissio simplex.

IX. Octavo : Votum Deo factum obligat sub mortali ex genere suo, ut diximus, non solum en parte, qua est actus religionis, sed qua parte pertinet ad justitiam; med promissio simplex pertinet ad justitiam, sicut et votum; quemadmodum enim votum pertinet ad justitiam tanquam pars potentialis illius, ita fides est pars potentialis justitiae. Nono : Juramentum (860) non transfert promissionem in materiam justitiae, et tamen si juramento firmetur illa promissio obligat ex justitia; ergo etiam antea ex justitia obligabat. Major patet, nam juramentum tantum pertinet ad religionem. Minor probatur, quita

si talis promissio juramento firmata non pertineret ad justitiam, sufficeret guidem guod poeniteret de peccato si non adimpleret promissum, et non toneretur restituere; sed certe ista non sufficiunt nisi reddatur promissum; ergo. Ultimo : Si quis probat in judicio, quod aliquis animo se obligandi promisit illi aliquam rem, compelletur talis ad implendum promissum; ergo tenebitur ante sententiam ex justitia illud implere; sententia enim, quae non est poenalis, neque fundata in falsa praesumptione non confert novum jus, sed illud declarat, quod antea homo haberet. Antecedens patet ex lege tertia ordinamenti, et ex lege prima, titulo VIII, ubi dicitur, quod si constet, quod ille, qui promisit, voluit se obligare, damaetur, et compellatur in judicio implere promissum.

X. Ad primum argumentum a principio factum respondetur D. Chrysostomum loqui de mendacio pernicioso; adducit enim in confirmationem sui dicti illud Sapientiae;: Os guod mentitur occidit Quem locum D. Thomam infra animam. quaest. CX. art. IV ad primum explicat de mendacio pernicioso, ex mente glossae in illud Psal. Pedes omnes qui lo-Secundo respondeouuntur mendacium. tur, quod loquebatur de mendacio in judicio. Quae intelligentia colligitur er alio loco, quem adducit ipga Chrysostomus Proverbiorum XIV : "mestis fi-<u>delis non mentietur</u>, non auten loquitur de fractione simplicis promissio-Ad secundum respondetur, quod sinis. cut mendacium verniciosum est cavendum sub peccato mortali, ita perficidia perniciosa, sed quod dicimus est, quod ex genere suo non habet, quod sit perniciosa, sicut neque mendacium; unde neque est contra charitatem. Est autem perniciosa in exemplis ibi allatis, de qua non loquimur modo, ut patet ex his, quae supposuimus. Ad tertium respondetur, quod, qui promittit aliquid alteri, obligat se illi non ex justitia, sed ex fidelitate, vel veracitate, quae (ut jam diximus' solum obligat sub veniali.

XI. Ad quartum patet ex dictis inter probandam conclusionem; rationabiliter enim recellet aliquis a sua amicitia mendacem, non procter injuriam illatam Digitized by -200-50 551

illi contra justitiam, sed quia mendax est; amicitia anim politica maximum fundamentum habet in veritate anicorum : homo vero mendax execrabilis est. Ad quintum respondetur ex ultimo, quod supponebamus ante conclusionem, quod illa promissio non est simplex, quae fit coram testibus, etc. Nem licet stando in jure natureli praesentia testium, tabellio, etc. non reponant promissionem in materia justitiae, et ex consequenti non obligaret sub mortali, tamen quia princeps habet potestatem designandi quasdam solemnitates, cuidus adhibitis jam promissio pertineat ad justitian, quod factum est in regno Castellae, hac de causa promissio habens praedictas conditiones, quas leges deposcunt, jam pertinebit ad justitiam ex jure civili. It its ad argumentum negatur major. It ad probationem negatur antecedens, quod si promissio habuerit tales conditiones obligabit sub mortali; est itaque implenda ante judicis sententi-In hoc enim casu sententia judicis an. tantum est declaratoria juris, quod antoa habebat petens. Ad sextum respondetur ex ipso Cajetano, vocat enim materiam (861) levem owne illud, guod non infert proximo grave nocumentum, non vocat autem illud materiam gravem, quod notabile nocumentum proximo non infert, ut patet ex secundo notabili. Ad septimum respondetur, quod sponsalia de futuro sunt mutuae promissiones, et reciprocae, ac per consequens pertinent ad justitiam formaliter et proprie, quia non sunt simplices promissiones.

XII. Ad octevum respondetur, quod aliter religio, ad quam partinet votum, est pars potentialis justitiae, aliter vo-

ro fidelitas, ad quam pertinet promissum implere. Religio namque non ideo vocatur pars potentialis justitiae, quia deficiat a ratione debiti, sicut neque pietas erga parentes dicitur pars potentialis justitiae, guia illi deficiat ratio debiti; imo multo magis est debitus Deo, honor, et reverentia ab homine propter dominium, quod supra nos habet, et propter beneficia ut dicit hic D. Thomas, quam debeatur Petro ab alio; sed deficit a ratione justitiae, propterea quod non poscumus Deo acquale reddere, sicut neque parentilus per pietatem, secundum commune prologium diis, parentibus, et megistris, etc. Et ideo votum, qua parte pertinet ad justitiam, habet rationem perfectissimam debiti et obligat ex genere suo ad mortale, sicut et pietas circa parentes. Fidelitas autem ideo est pars potentialis justitiae, quia deficit a ratione debiti, quia debitum justitiae est debitum çivile, et legele, ut patet ex D. Thoma quaest. LXXX; debitum vero fidelitatis est debitum morale, et ex honestate, et hac ratione non obligat sub morali. Ad nonum respondetur, guod licet juramentum non transferret promissionem in materiam justitiae, adhuc tamen promissio jurementa firmata non est simplex, et ideo obligat sub morta-Ad ultimum sicut ad sectum conce**li.** do, quod in Hispania, si potest probari, aliquem promisisse animo se obligandi, manere obligatum sub mortali ad servandum ex justitia promissionem ante condemnationem.

Digitized by Google

### ARTICULUS X.

Utrum sit verum, ouod ille, oui vovet religionem in communi, teneatur adire omnes religiones in particulari, quoadusque inveniat aliquam in qua recipiatur ?

I. Pro solutione notandum est, primo, votum hoc dupliciter fieri posse. Primo, cum intentione expressa adcundi omnem religionem vel domum etiam ad partes remotissimas, et quoadusque admittatur in aliqua religione : secundo modo potest fieri votum intrandi religionem absolute relinguendo votum suae naturae. Secundo notandum est, quod impedimentum, propter quod aliquis non admittitur in una vel eliquibus religionibus, potest esse perpotuum ea parto ipsius, ut si sit nimis debilis, vel inops mentis; vel impedimentum potest esse temporale, ut si nesciat grammaticam, vel non sit necessariae actatis. Potest etiam ex parte monasterii, ut si non habeat commoditatem, ut illum de praesanti recipiat. His suppositis sit.

II. Prima conclusio : Si ille, qui vovit religionem, habeat intentionem expressam adcundi omnes religiones, quoadusque recipiatur in aliqua etiam quoad partes remotissimas, tenetur ita facere per se loquendo; neque satisfacit petendo habitum in omnibus religionidus quas inse cognovit. Probatur, guoniam intentio taliter voventis fertur expresse (562) in omnem religionem, etiam ad partes remotissimas; ergo obligatur junta praedictam intentionem. Diximus per se loquendo, quia aliquando per accidens potest contincere istum non obligari adire partes remotissimas, ut si impedimentum, propter cuod non admittitur in religionibus, videatur militare in omnibus aliis : tunc enim votum censetur moraliter impossibile. Similiter si sit mulier, quae non possit adire partes remotissimas, hadet immotentiam moralem.

III. Secunda conclusio : Si votum fuit emissum secundum communem modum vovendi, non tenetur vovens adire omnes religiones possibiles metaphysice, neque ad partes remotissimas, sed satisfaciet si petat habitum in religionibus, quas prae manibus habet, et in aliqua, quae non sit multum distans. Probatur primo . Bbligatio voti semper explicanda est secundum pruden-

tem intentionem voventis, sed quae habetur in conclusione est prudentis intentio; ergo. Secundo : Probatur Vovens satisfacit voto, faciens quod sibi est moraliter, et regulariter possibile secundum communem, et regularem diligentiam, nisi forte voluerit se obligare per expressam intentionem ad raram, et extraordinariam diligentiam; sed regularis, et ordinaria est illa, quam explicuimus in conclusione; ergo illa sufficiet. Confirmatur : lex humana regulariter loquendo non obligat nisi praedicto modo, neque enim qui tenetur audire missam, tenetur apponere extraordinariam diligentiam, ut inveniat illam: ergo similiter in voto. Quia tamen non potest indivisibiliter explicari, quas religiones, et quae monasteria toneatur adire sic vovens, et ad quan distantiam, id relinguendum est prudentis arbitrio, qui attenta qualitato, et conditione personae judicet, quae diligentia sit sufficiens, ita tamen quod obliget voventon, ut cum aliqua etiam difficultate impleat votum.

IV. Tertia conclusio : Si ille, qui vovit habeat impedimentum perpetuum ad religionem, scilicet si sit senex, vel infirmus, consendus est excusari ab obligatione voti, quoniam moraliter loquendo impossibile est illi illud adimplere. Ubi notanda est regula quam ponit D. Thomas in IV, dist. XXVIII, quaest. I, art. III, guod id, guod impediret votum anteguam fieret, impedit etiam, id est, deobligat ab ejus executione, si inveniatur postea. Quae regula intelligi debet de eo, quod tolleret obligationem voti, non autem de eo, quod impediret anumum vovendi, verbi gratia, si quis haberet infirmitatem perpetuam, propter quam censetur inhabilis ad religionem, et emittat votum illius, sine dubio non obligatur voto. Unde si postquam vovit, incidat in similem infirmitatem, deobligatur etiam ab executione voti secundum regulam D; Si tamen impedimentum tolleret homae.

Digitized by GOOGIE

#### QUAESTIO LXXXVIII. DE VOTO.

solum ante votum rationem vovendi, etiam- voluisse se obligare huic religioni, udi superveniat facto voto, semper manet obligatio illius : ut si quis existimans se esse pauperem, voveat religionem, vel sacerdotium, quod si non existimaret, sed te anno probationis prudenter judicasciret se esse divitem, non emitteret, sicut nostea sciat, manet obligatus voto.

V. Quarta conclusio : Si impedimentum est temoorale, tenetur ille, gui vovit exvectare, et facere quod est sibi possibile, ut tollatur tale impedimentum, si pro-nes duae quae fieri solent contra nosveniat ex parte sua. Probatur, quia reli- tram resolutionem, nempe : Iste sic gio moraliter est illi possibilis secundum communem diligentiam; ergo tenetur implere. Confirmatur. Vovens tenetur facere, quod in se est, etiam cum difficultate aliqua ut impleat votum ergo iste manet obligatus. (953)

VI. Ex quo sequitur primo, quod iste peccabit mortaliter, si in tali casu apponat impedimentum executioni voti, verbi gratia, si ducat uxorem; secundo sequi-intendat explicanda est prudentar secuntur, guod tenetur adhibere diligentiam ex parte sua, ut tollat hoc impedimentum, verbi gratia, si est necescaria cognitio gramaticae, propter cujus ignorantiam non admittitur : tertio sequitur, quod si sic vovens religionem non admittitur, in illis religionibus, ubi viget observantia regularis, licet admittatur in aliqua valde laxa, ita quod in illa non sit observantia, neque quantum ad substan-recipitur, non tenetur amplius facere, tialia vota, neque quantum ad graves cae- movetur articulus sequens. remonias (si talis inveniri possibile sit) non tenetur intrare talem religionem, sed tunc censetur impletio voti moraliter impossibilis, ex eo quod non est censendus

bi fere nullum Deo exhibetur obseguium: ultimo seguitur, cuod si iste bona fide est ingressus religionem, et duranvit se non esse aptum religioni, excusandus est ab impletione voti, quia jam religio reputatur huic impossibilis, et inconveniens.

VII. Ex dictis solvuntur objectiovovens tenetur facere, quantum in se est ut impleat votum; sed si non adeat onnem religionem in particulari, non facit quod in se est; ergo transgreditur votum. Secundo : Qui intendit religionem in communi comprehendit omnem in particulari; ergo tenetur ommem religionem in particulari inquirere. Respondetur ad primam ex dictis, guod intentio vorentis, nisi ipse expresse aliud dum communem modum vovendi. Ad secundam, quod diligentia, guam debet apponere debet esse regularis, et communis, etiam cum alique difficultate, non tamen debet esse extraordinaria. Circa id, quod dicit D. Thomas in solutione ad secundum, quod qui vovit religionem cum determinata intentione ad hanc vel illam domum in particulari, si ibi non

Digitized by Google

#### ARTICULUS XI.

Utrum ille, qui vovit religionem, et ex aliqua causa non potest in illa recipi. teneatur servare castitatem ?

I. In hac quaestione Innocentius capi- jectum primarium voti, promittit etiam te Prrectum de regularibus dicit, quod sic vovens si non admittatur in aliqua religione, tenetur facere professionem in manibus episcopi, et in hoc saeculo vivere caste. Quae sententia rejicitur optime infra quaest. CLXXXIX, art. III. Alii jurisperiti, ut refert Sylvester verbo Votum II, quaest. II (quos ipse videtur segui) affirmant, quod si ille, qui vovit non admittatur absque culpa sua in aliqua religione, ad nihil manet obligatus; si autem ob culpam suam non recipitur, quia inse voluntarie apposuit impedimentum, tenebitur castitatem servare, quia fraus, et dolus mulli debent patrocinari.

II. Pro resolutione notandum est primo, quod quando quis promittit aliquem statum, ea, quae intrinsece pertinent ad illum, cadunt etiam sub tali voto secundario et mediate, et qui promisit sacerdotium, promisit etiam secundario recitare horas canonicas mediante tamen illo statu, et etiam qui promisit matrimonium promisit etiam consequenter chhabitare cum uxore, eam sustentare, et alia onera matrimonii, mediante tamen statu matrimonii, ita tamen, quod ante suceptionem talis status, non obligatur ad alia consequentia.

III. Secundo notandum est, quod votum simplex, et solemne quantum ad praesens attinet, differunt inter se. Primo, quia votum solemne constituit actualiter hominem in statu religionis, et ita includit intrinsece promissionem actualem castitetis, quia illa promissio pertinet intrinsece ad substantiam status religionis: caeterum votum simplex non constituit hominem in statu religionis, sed obligat ipsum ad suscipiendum postea talem statum, quod intelligendum est conformiter ad ea quae in roimo tomo dicta sunt. Itaque per votum simplex promittit homo se postea solemniter promissurum castitatem, religionem, etc. It eo modo, quo promittit religionem primario sicut ob-

secundario castitatem, secundum quod pertinet ad statum religionis suscipiendae. Secundo differunt, quia in voto simplici includitur saltem virtueliter quaedam conditionalis, scilicet si admissus fuero in aliqua religione; est enim quasi cuidam contractus civilis, quo homo obligatur religioni, wt religio homini, ex quo convincitur falsitatis sententia citata Innocentii; si onim intervenit haec conditio, et alter non admittitur in religione, sine dubio mulla manet obligatio voti simplicis. Votum autem solemne mullam includit conditionem, sed est actualis, et totalis traditio ex parte voventis, et actualis Ecclesiae susceptio traditionis ejus.

IV. Ultimo notandum est, quod votum religionis, et votum perseverandi in religione sunt idem omnino, licet verbis videantur differre, quia ex vitvoti religionis non solum tenetur quis religionem ingredi, sed in illa perseverare, itaque si absque causa rationali dimittat habitum ante professionem, peccabit mortaliter, manetque adhuc obligatus voto. Si autem (ut diximus) prudenter judicaverit in anno probationis, se non esse aptum religioni, poterit habitum dimittere, etiam si voverit perseverare in religione. Sit ergo

V. Conclusio : Qui vovit religionem, illam tamen non potest ingredi ob aliquod impedimentum, non tenetur ex vi voti servare castitatem. Itaque quandiu actu non suscipit statum religionis quacumque causa illum non suscipiat, non tenetur ex vi voti servare castitatem, et si fornicetur peccabit mortaliter, non tamen contra religionem voti. Probatur primo conclusio : Castitas non includitur actu in voto simplici religionis, nisi ut promittenda solemniter; ergo quousque promittatur non tenetur illam servare. Secundo : Quando quis obligatur ad aliquem statum, non obligatur ad ea, quae pertinent ad illum statum nisi mediante actuQUAISTIO LXXXVIII. DE VOTO.

ali susceptione talis status; non enim intendit se obligare ex vi promissionis talis status, nisi ad illum statum primo et per se, ad ca autem quae consequentur statum, solum intendit se obligare secunderio, mediante scilicet tali statu, et non alias; ergo usque ad susceptionsm status non obligabitur ad castitatem, quia ubi deficit objectum primarium alicujus habitus, deficiunt consequenter, quae secundario pertinent ad illud. Ultimo : Sequeretur enim alias, quod talis deberet in saeculo observare paupertatem, et obsdientiam, etc. consequente est falsum; ergo.

VI. Ex his secuitur contra Sylvestrum et juristes, quod etiam si quis propria culpa post emissum votum apposuerit impodimentum impletioni illius, illo tamen semel apposito (865) non manet obligatus voto, verbi gratia, post emissum votum religionis contrahit quis matrimonium, et consummavit, iste peccabit mortaliter cons tra obligationem voti apponens impedimentum impletioni illius; semel tamen consummato matrimonio in nullo menet obligetus ad castitatem, quia culpa subsequens non variat intentionem presedentem, qua votum est factum, neque etiam variat naturam voti jam emissi. Ostendinus autem quod in intentione voti, et illius natura solum includitur castitas, ut servanda mediante statu religionis, et quacumque de causa impediatur talis status, tollitur objectum primarium, ac per consequens obligatio ad castitatem.

VII. Secundo sequitur, quod etiam si ille, qui emisit votum religionis exolicite promiserit se perseveraturum in illa, si semel consummavit matrimonium, non tenetur servare castitatem ex vi voti, licet oppositum videatur sentire Cajetanus hic, et Navarrus in manuali, capite XII, numer. XLVII. Sed nostra sententia est macistri Soto VII de justitia, quaest. II, articulo primo. Estque communis fere omnium Thomistarum, nam votum perseverandi in religione, et votum ingrediendi religionem sunt omnino idem, ut diximus; imo licet non essent idem, temen votum perseverendi in religione jam factum est impossibile, et sic vovens solum intendit se obligare ad castitatem mediante persoverantia in religione, undo cum jam sit impossibile ad nihil manet obligatus.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

VIII. Arguitur primo contra nostram resolutionem : Quia facit votum solemne religionis, quamvis votum sit irritum propter aliquod impedimentum juris, verbi gratia, quia erat uxoratus, manet tamen obligatus en vi voti ad servendam castitatem, quantum potuerit, its quod licet possit reddere debitum unori petenti, non tamen potest petere, ut cicitur in capite Quidam et capite Placet: ergo etiam ille, qui vovit reli ionem, si non potest illam intrare, tenetur servare castitatem. Secundo : Voium solemme, et simplex religionis sunt ejusdem speciei, et versantur circa eandem materiam; ergo ad quod obligat unum, obligat et alterum. Sed constat, quod votum solemne religionis obligat ad castitatem; ergo et simplex. Tertio : Qui vult et pronittit antecedens, vult et promittit etiam consequens illi necessario inclusum; sed in voto religionis includitur necessario votum cestitatis: ergo qui vult et promittit unum, vult et alterum. Warto : Qui pomittit mille, et non potest dare omnia, tenetur dare possibilem sibi partem : ergo qui promittit religionem, si non potest illam intrare, tenetur saltem servare castitatem, guam potest. Quinto : Mulier, quae promisit virginitatem, tenetur servare castitaten, ctiam si fuerit corrupta, quia castites includitur in voto virginitatis; sod etiam includitur castitas in voto religionis; ergo licet nequeat intrare religionen, tenebitur servaro castitation.

IX. Ad primum argumentum (quentum attinet ad praceens) negatur consequentia, quia votum solemme includit ectum promissorium cestitatis, en tune servendae, et ita somper hono manet obligatus ad servendam illam, quia illam promisit actu hic et nunc. At votum simplex religionie includit castitatom in futurum servandum, et mediante illo statu. Ad secundum, admisto pro nunc antecedenti, negatur consequentia, quia licet versentur circa eandem matcriam solemne votum, et simplex, non tamen respiciunt illam eodem modo, quia voium solomne constituit hominem actu religiosum, et profitentem castitatem. At vero

Digitized by Google

votum simplex solum respicit castitatem, ut promittendam postea mediante voto solemni. Ad tertium patet ex dicfis, qui enim vult antecedens, vult etiam consequens in ipso antecedenti, secundum quod conjungitur cum ipso antecedente. Si autem antecedens fiat impossibile, mulla manet voluntas erga consequens; castitas autem in nostro casu tantum respicitur a vovente, secundum quod pertinet ad religionem : unde si religio facta fuit impossibilis, nulla manet obligatio ad servandum castitatem.

X. Ad guartum respondetur, guod quando aliquid comparatur ad materiam voti sicut pars ad suum totum, qui non potest implee re totum, tenetur saltem ad partem sibi possibilem. Verbi gratia centum promissa Deo continent decem sicut partem, et qui promittit dare centum intendit etiam actu dare decem, nec enim potest aliter dare centum nisi dando actuales partes, ex quibus totum componitur. In nostro vero casu castitas non comparatur ad religionem promissam sicut pars ad totum actuale, sed tamouam objectum secundarium in Sublata autem ratione ordine ad primim. objecti primarii alicujus actus, tollitur omnino actus circa secundarium, et consequenter etiam tollitur tota vis, et essentia illius actus etiam in ordine ad objectum secundarium.

XI. Ad ultimum respondetur, guod regulariter qui vovit perpetuam virginitatem, vovit eam ex affect u ad perpetuam castitatem, et promissit etiam perpetuam castitatem, quia sine perpetua castita te virginitas servari non potest, et ita ut optime docet D. Thomas etiamsi virginitas facta sit impossibilis, quia semel est amissa, menet tamen obligatus ad castitatem, quia fuit illa actu promissa; qui enim promittit virginitatem perpetuam, promittit etiam se non habiturum actum venereum in perpetuum. It iste est communis modus\_vovendi, juxta quem intelligitur D. <sup>T</sup>homas, ut explicat Cajetanus in hoc articulo. Si tamen daretur quod mulier voveret virginitationem servandi castigatem, quandum ad hoc, quod tantum intenderet vitare primum congressum ad virum, tunc si semel amitteret virginitatem, ad nikil maneret obligata, semel amissa, nec teneretur ex vi voti servare castitatem. Iste autem modus vovendi tamguam moraliter impossibilis relictus fuit a D. Thoma.

#### ARTICULUS XII.

## Utrun votum non nubendi sit votum castitatis, obligetque ad illam?

I. Cajetamis hic, et opusculo de voto, dicit haec vota esse omnino idem, et quod votum non nubendi est verum castitatis votum, a solo papa dispensabile. Idem tenet Navarrus in manuali, cap. XII, num. LXXVI. Oppositam sententiam tenet D. Antonimus II part. titul. XI, cap. II; Sylvester verbo Votum IV, quaest. IV, et volumine primo, quaest. V; Angelus verbo votum, cap. IV, quaest. IX; Soto VII de justitia, quaest. II, art. I ad tertium, et communiter tenent Thomistae hanc sententiam.

II. Conclusio : Votum non nubendi, et votum castitatis sunt omnino distincta, sic adeo, ut ex vi voti non nubendi, non

teneatur homo servare castitatem. Probatur, ouia licet votum castitatis includat voum non (807) nubendi, non tamen a contra votum non nubendi adaequat votum castitatis, nec certe, si recte attenditur Cajetanus, quantum ad hoc nobis adversatur, nam id, quod est minus, non includit id, quod est majus: votum autem non nubendi minus est, quam votum castitatis, et ita non quicumque facit contra castitatem. facit contra votum non nubendi. Si enim ille, qui vovit non nubere fornicetur, non est sacrilegus, ut etiam admittit Cajetanus; nec etiam est transgressor voti, quoniam objectum voti non nubendi tantum est non ducere uxorem; ergo. Ex quo seguitur Digitized by contra Cajetanum, quod etiam quantum ad dispensationem non acquivalent ista duo vota, scilicet non nubere, et servare castitatem; votum enim servandi castitatem solum reservatur papae; at vero votum non mibendi, cum non sit votum castitatis, nec includat illud, ab episcopis est dispensabile.

#### SOLVUNTUR ARGUMELTA.

III. Arguitur primo : Votum castitatis respicit per se materiam, quae est in comsilio, non autem castitatem, quae est in praecepto; sed non muberc est in consilio; omnis enim alia castitas est in praecepto; ergo votum castitatis in re est votum non nubendi, et qui vovit non nubere, vovit etiam illam castitatem, quae per se pertinet ad votum castitatis. Secundo : Qui dispensat in voto castitatis, non dispensat ut possit vivere luxuriose, sed praecise ut possit nubere; ergo er vi voti solum ad hoc obligabatur, ut non possit nubere; omnis enim obligatio voti tollitur per dispensationem. Ad primum respondetur, quod licet propriissima materia voti castitatis sit castitas, quae est in consilio, absolute tamen omnis castitas cadit sub tali voto, et ita qui supposito voto fornicatur, non solum est fornicarius, sed etiam sacrilo-Eus. Ad secundum respondetur, quod qui dispensat in voto castitatis, non dispensat ut possit vivere luxuriose, sed in hoc preceise, ut possit nubere. It rursus, qui sic ctiam fornicaverit, non peccat contra votum, nec duplici peccato, sed uno tantum.

IV. Ultimo : Circa istam solutionem dubitat Cajetanus, utrum mulier, quae vovit non nubero, ut placeat lenoni, vel ut facilius scortetur, sit validum. Resmondetur tele votum esse nullum, cuia est de re mala, non enim non habet pro fine non ducere maritum utcumque, sed non ducere ut facilius scortetur. Si enim finis voti non sit placere lenoni, sed finis applicationis ad vovendum, ita quod intendat se obligare eo modo, quo obligantur aliae, in tali casu manet obligata ad votum.

V. In solutione ad tertium argumentum

cat. It quidem si vovens determinet tempus, tenetur implere illud juxta de-

terminationem propriae voluntatis, alias peccabit mortaliter. Difficultas tamen est, utrum supposito illo peccato maneat adhuc obligatus ad implendum votum. Quod ut plenius intelligatur notandum est dupliciter se posse habere voventem. Primo, ita quod respiciat tempus, et propter illud, et senctitatem illius facit tale votum, verbi gratia, si quis promittat se jejuneturum die veneris, aut alio die in honorem alicujus sancti, tunc si semel transgrodiatur votum, peccabit guidem mortaliter, ad nihil tamen manet deincers obligatus; transacto enim jam illo die votum factum est impossibile, et etiam quia intentio sic voventis est tantum se obligare pro illo die, et illud jejunium fuit onus solius illius (365) diei. Secundo modo potest vovens respicere tempus tampuan mensuram actionis exercendae, utsi quis voveat se intra mensem daturum elecnosynam, vel intraturum religionen, tune votum non respicit ipsam sanctitatem temporis, et sic si non impleverit illud intra mensem, manet obligatus, quia manet votum possibile, et intentio illius non fuit limitata ad illud solum tempus. Si tandem vovens non determinaverit tempus, tunc votum, vel est conditionale, vel absolutum : si primum, non obligat quousque impleatur conditio, quae si nunquam fuerit impleta, nunquam tenetur; peccabit tamen mortaliter si conditio dependeat ab ejus voluntate, et ipse voluntarie apponat impedimentum conditionis impletioni, vel non faciat quod in se est, ut impleatur. Quando autem votum est absolutum, ut si quis voveat se ingressurum religionem non determinando tempus, tunc non solum tenetur implere illud in articulo necessitatis, sed etiam ante illum. Cajetanus hic, quem sequitur Navarrus in manuali, cap. XII, mum. XLI, ponit regulam ; Quod guando vovens judicat se esse obligatum voto, et ut statim impleatur, tenetur illud implere, alias peccabit mortaliter. Sed certe ista rogula est nimium fallaz; scrupulosus enim judicaret so statim teneri, alius autom latiorom habens conscientiam, per longum tompus non judicaret hoc. Unde in hac marte non motest aliqua indivisibilis constitui regula, agit D. Thomas de tempore, que votum obli- sed solum qued non tardet reddere votum. Digitized by **GOC** 

Quando autem judicatur tardare reddere, prudentis arbitrio relinquendum est, attenta tamon qualitate personae, et aliis circumstantiss, et certe quandiu sine aliqua causa impletionem voti differret, jam conservetur tardare; maxime si ex deliboratione redditur difficilior impletio voti.

VI. Dubitatur ultimo in hoc articulo, utrum votum ubius personae possit aliam obligare. It pro explicatione notandum est, quod ista vota, vel sunt personalia, ut votum orationis, jejunii, etc.vel sunt realia, ut votum eleomosynae; vel sunt mixta, ut votum peregirnationis, in quo et est actio peregrinandi, et est sumptus faciendus.

VII. Prima conclusio : Votum personale non transit per se loquando in alian personam; tale enim votum respicit praecise personam, et voluntatem voventis; ergo solus vovens tenetur implere. Diximus per se loquendo, quoniam in aliquo casi tenebitur filius implere votum parentis, non ouidem ex vi voti, sed ex pietate, verbi gratia, si fiat votum praesentandi filium alicui imagini, vel de alia simili re. si non sit multum gravis. Similiter si aliqua communitas vovit jejunium aliquod, vel observationem festi, sine dubio ex vi votum solum obligantur ipsi voventes, non autem successores. Si tamen juveteravit consuetudo, vel observantia talis festi, tenebuntur illud facere successores ratione consuetudinis, quae habet vin legis.

VIII. Secunda conclusio : Vota realia transcunt in successores, verbi gratia, votum dandi centum aureos pauperibus. Nec solum hoc habet verum, quando testator. expresse obligat hacreden in ea parte, qua potest, ut impleatur tale totum; sed ctiam si testator nihil exprimat. Ita tenet Sylvester verbo Votum II, quaest. XI. Cujus ratio est, quia talis obligatio fundatur super res testatoris, et ita transit cum ipsis rebus, in quoscumque illae transierint.

IX. Ultima conclusio : In votis mixtis attendendum est ad id, quod est principalius in ipsis; et quidem si principalis ratio fuerit personalis, ut in voto peregrinationis, idem dicendum (869) est ac de votis ipsis personatious. Si autem

principalis ratio voti fuerit realis, ut si promittat se iturum ad D. Jacobum, et ibi erecturum hospitale, vel daturum magnam eleemosynam, tunc idem dicendum erit, ac dictum est de votis realibus: ea enim, quae sunt accessoria, et minoris momenti, seguuntur naturam principalis. Ex dictis seguitur, quod si votum defuncti fuerit partim personale, et partim reale, ea parte, qua est personale, non obligat haeredes; obligabit tamen pro ea parte, qua est reale, ut in casibus propositis, in quibus tenebuntur haeredes addificare hospitale, seu conferre illam eleemogram. Si tamen defunctus ille facturus erat in itinere maximas expensas, non tenentur haeredes illas erogare, licet enim in hac parte votum videatur reale; tamen expensae non sunt principale respectu voti, sed accessorium itineri. Est optimum exemplum in eo, qui vovit religionem, et non est illam ingressus, certe haeredes non tenentur ingredi religionem, nec conferre illi haereditatem defuncti, quia haereditas erat accessoria ingressui religionis. Ita Sylvester loco citato et Paludanus in IV, dist. XXXVIII, quaest. III, art. III, et est communis Tandem advertendum est, quod sententia. ille, qui temporo, quo vovet aliquis, intelligit se nunguam posse implere promissum, tenetur votum implere per alium, nisi exprimat aliud in sua intentione; tunc enim intelligitur habere intentionem virtualiter saltem adimpendi votum per alium cum promittat videns, et sciens, quod nunquam per se poterit implere. Ita Sylvester verbo Votum II, quaest. X, et Navarrus in manuali, cap. XII, num. LIII, intelligit hoc de voto reali, sicut ab omnibus est intelligendum, ut si vovissem ire ad D. Jacobum, et ibi aedificare ecclesiam si ipse non potest, tenetur alium mittere, qui ibi ecclesiam, aedificet, nisi aliam oppo sitam intentionem habuerit.



#### ARTICULUS XIII.

# Utrum expediat aliquid vovere ?

I. Conclusio est affirmativa. Ab hac conclusione recedunt haeretici Intherus, et Wicleph; et Erasmus videtur idem sentire diversis in locis, quae ex decreto inquisitorum sunt ab ejus operibus explosa. Videatur Thomas Waldensis libro de sacramentis, tractatu V, tit. IX; Soto VII de justitia, quaest. I, articulo primo, et laius quaest. V, art. VI.

II. Conclusio : Utile est emittere vo-Haec conclusio est de fide, ut matum. tot Genesis XXVIII, numer. XXI, et I Beg. I Anna cmisit votum; et Beatissima Virgo Maria, juxta communiorem sententiam vovit castitatem, quod colligunt doctores ex illo Incae I : Quomodo fiet istud. quia virum non cognosco, id est, vovi non cognoscere virum. Cujus rei sunt varia loca in D. Grogorio Nyssono, Beda, et Bernardo quae adducit Medina III part. quaest. XXVIII, art. IV. Item probatur, quia Apostoli ctiam emiserunt vota perfectionis, joannem, et lib. XIII de Trinitate, cap. maxime paupertatix, ut colligunt doctores XIV, et quaest. LV super Deuter, onomiex capite quinto Actorum. Et ita a temporibus Apostolorum consueverunt emittere vota fidelos, ut refert Busebius libro primo historias ecclesiasticas, cap.XXIV, potuit habere votum. Tertio : Votum deet alii. Pontifices etiam approbent hujusmodi vota tamquam rom maxime laudabilom. Ex quibus multa testimonia collicuntur in decretis XXVII, quaest, I, ot in titulo de voyo, et novissime Concilium Tridentimum soss. VII, can. IX, et sess. XXV, in decreto de regularibus]cap. vent, consequens est falsum, cum sint I, II et V, et aliis. It (870) ratio D. multi indiscrete voventes, ergo. Ultimo: Thomas in hoc articulo est evidens in the Multoties non possumus servare progissum; ologia, quie scilicat homo per votum magis firmatur in hanc respectu illius, ct magis moretur. Articulo etiam sequenti ostendit votum esse actum religionis, et tolus ibi loquebatur de libertate ab oarticulo sexto dicit esse magis laudebile nere veteris legis in tempore legis graoperari aliquid ex voto, quam sinc illo, tiae. Secundo, respondetur ex D. Thoma ouae omnia intelliguntur per se loquendo, ad primum, quod votum non minuit liberouia aliquando per accidens ex indiscro- tatem, sed potius perficit firmando eam tions voventie, vol imperfectione illius, in ordine ad bomum. Ad confirmationem non erit illi utile vovere, et ite in Con-respondetur, quod ille, qui operatur ex cilio Arausicano, cap. II dicitur : "No- necessitate coactionis, non operatur hino quidquam recto vovit, nisi quod a Do- lariter : at qui operatur ex voto, non mino accipit, quod voveat, " et D. A ugus- operatur ex tristitia, vel coactione, timus lib. XVII de civitate Dei idem do- sed potius ex maxima liberalitate, ipse cet cap. IV.

III. Argues primo : Justi maxime in lege gratiae debent esse liberi juxta dictum Apostoli ad Galatas IV, sed votum tollit istem libertatem, cum inducat necessitatem, ergo. Confirmatur ex primo Corinth. IX : Hilarem datorem diligit Deus, sed quae homo vovet operatur ext tristitia, et necessitate, ergo. Secundo : Christus Dominus nunquam votum facit: ergo nec Christiani. Nec sufficit dicere cum D. Thoma ad tertium, quod. Christus non fecit votum quia habit voluntatem firmatam in bono, erat enim comprehensor. Contra hoc est, quia etiam erat viator; tum etiam, cuia hoc non obstante potuit firmari ejus voluntes, imo et de facto fuit firmata praecepto, ut patet Joannis X : Hoc mandatum accepi a Patre ; et cap. XIV ; Sicut mandatum dedit mihi Pater, etc. et can. AV dicit se servasse praecepta Patris, quae loca D. Augustimus tract. LXXIX in um intelligit proprie, non abusive : et D. Thomas III part. quaest. XLVII, artic. I et II part. quaest. XLI, art.\_VI; ergo bet esse de re, quae alias non debetur, sed omnia quaecumque possumus facere sunt debita Deo, et titulo creationis, et dominii, et beneficiorum, quae indesinenter in nos confert; ergo. onfirmatur, quia alias recte facerent omnes cui voergo non est tutum promittere.

IV. Respondetur ad primum, guod "posenim voluntarie vovit. Si tanen aliquando semel emisso voto, poeniteat de illo, illud erit per accidens ex malitia subjecti, nec propterea erit deobligandus ab illius impletione, A d secundum negatur conseguentia : voluntas enim Christi Domini, ut docet D. Thomas erat omnino firmata in bono ex vi comprehensionis, quae confirmatio nulla ratione minuebatur, ex eo quod alias erat viator. Praeceptum antem non ordinatur per se loquendo ad firmandam voluntatem in bono, sed ut subditus recognoscat obedientiam superiori.

V. Ad tertium respondetur, quod fe rebus alias debitis potest fieri votum, ut patuit supra articulo secundo. Vel secundo respondetur, negando quod omnia, quae cadunt sub voto sunt alias debita; opera enim consilii non sunt debita, cum millum sit peccatum illa omittere, sed potius ex supererogatione fiant, vel certe si sint debita tantum sunt ex honestate,

(871) et decentia. Est autem opus maxime laudabile obligare se ad istam supererogationem per votum. Ad quartum respondotur, quod per se loquendo est utile vovers, potest autom per accidens esse nocivum, ut diximus ex malitia subjecti. Ubi notandum est, quod sicut in juramento, ut sit licitum requiruntur tres conditiones : veritas, justitia, et judicium, ita voto possunt assignari tres conditiones, ut sit opus virtutis, ut qui promisit sit fidelis in reddendo, et hoc est veritas : justitia, ut sit justum, et Deo placens quod promittitur : judicium autem, ut discrete promittat, attendendo ad suas vires, an scilicet sufficiat ad votum implendum. Et per hoc vetet ad ultimum, debet enim homo promittere rem, quam judicet sibi esse possibilem.

#### ARTICULUS XIV.

#### <u>Utrum votum sit actus latriae, sive religionis.</u>

I. Conclusio est affirmativa. Dubium est circa istam conclusionem D. Thomae, utrum ratio, qua illum probat sit bona, et etiam utrum ille, qui transgreditur votum, peccet semper duplici peccato. Et ut certa aò incertis separamis, supponen-vera, et transgrediens votum tantum pecdum est, nos non loqui de illo, qui promisit facere aliquid, vel non facere, quodgionem. Unde solum tenetur jejunare ex alias erat in praecepto; certissimum enim vi voti, et in ordine ad finem illius; est, quod qui transgreditur tale votum, peccat duplici peccato, cum talis actus habeat duplicem deformitatem, scilicet 🥟 contra religionem, et contra praeceptum prohibens, vel imperans talem actum, ut si quis voveat se non furaturum, vel auditurum missam, quando tenetur. Solum ergo loquimur de illo, qui promisit rem, cuze tantum erat in consilio. Et videtur etiam, quod peccat duplici peccato, quia tus ab aliqua virtute extrinsece tantum lex praccipiens aliquem actum consitituit pertinet ad illam, et proprie loquendo illum in illa virtute, ad guam pertinet finis talis actus, verbi gratia, lec praccipiens jejunium sonstituit ipsum in ratione temperantiae; sed votum est quaodam lex particularis, et quae constituit jejunium in virtute termerantiae, cum jo- implere promissum; sed implere votum non junans ex voto, et religiosus sit, et

temperatus; ergo ille, qui transgreditur votum, peccat contra religionem, et contra temperantism.

II. Conclusio tamen D. Thomae est cat unico peccata, scilicet contra reliergo si non jejunat, solum deficit ab una obligatione. Hujus conclusionis veritas quoad utranque partem ex argumentorum solutione patebit.

III. Arguitur primo : Charitas magis respicit Deum, quam religio, ergo votum potius est actus charitatis, quam religionis. Confirmatur : Actus imperanon est actus illius, sed votum imperatur a virtute religionis, ut videtur docere D. Thomas in prioribus verbis corporis articuli, ergo. Secundo : Ad eemdem virtutem pertinet promittere, et pertinet ad religionem : ergo. Propatur Digitized by **GOC** 

minor: Implere juramentum promissiorum non pertinet ad religionem, sed ad veritatem; tum etian, quia si quis promittat jejunium, ut servet castitatem, tale jejunium pertinebit ad temperantiam, et virtualiter votum pertinet ad illam virtutem, ad quam pertinet res promissa : ergo.

IV. Tertio : Promissio facta homini non ordinatur in cultum hominis; ergo nec promissio facta (872)Deo in cultum Dei. Quarto : Si votum esset actus religionis, tantum posset fieri Deo cujus cultum, et recerentiam solum respicit religio; sed votum non tantum fit Deo, sed etiam sanctis, ut patet Proverb. XX : Ruina est homini devorare sanctos, et post vota retraet etiam, quia multa vota fiunt Ctare : Beatissimae Virgini. Ujtimo : Quoniam alias si votum esset actus religionis, mequeretur, quod qui transprederetur illud, peccaret duplici peccato ; contra religionem scilicet, et contra virtutem illam, cujus actus erat votum : consequens cum votum soli Deo fiat; poterit vero est falsum, qui enim non implet jejunium, quod promisit, tantum peccat unico peccato : ergo.

V. Respondetur ad primum, ex D. Thoma supra quaest. LXXXI, art. V, quod religio non habet Deum pro objecto, cun hoc sit proprium virtutum theologicarum, ut ibi dicitur : habet tamen pro objecto aliquid Dei, scilicet cultum, et reverentiam ejus propter guod praestantior est inter omnes virtutes moralex, et in ordine ad istum finem refert actus aliarum virtutum. Oharitas autem non respicit cultum Dei, sed ipsum Deum; unde votum non potest esse actus elicitus a charitate, quoniam cer illud colitur Deus. Ad confirmationem respondetur, quod quia religio imperat alios actus aliarum virtutum in cultum Dei, satis probat D. Thomas, quod religio habeat pro objecto cultum Dei, et ita votum, per quod colitur Deus, pertinet ad religi- in sanctis. onem etiam elicitive. Ipsum vero votum licet secundum substantiam materialem actus pertineat ad intellectum, et secundum istam rationem imperetur a religione, in esse tamen moris, et virtutis non imperatur, sed elicitur a religione. Ad secundum negatur minor, et ad probationem de juremento promissorio respondetur negendo artecedens, sicut enim frangere juramentum promissorium, et votum solum est differentia exparte materiae, scilicet, quia materia promissa per juramentum ordina-

tur in cultum Dei, sicut órdinatur per votum; caeterum implere juramentum etiam ordinatur in cultum Dei, quonian exhibetur reverentia ipsi Deo implendo juramentum. Ad secundam probationem respondetur, quod quando quis vovet jejunium propter castitatem servandem, ipsum jejunium, et castitatem, quam intendit per illud, ordinat in cultum Dei, qui finis licet sit extrinsecus castitati, et jejunio, est tamen intrinsecus religioni.

VI. Ad tertium respondetur negendo consequentiam; tum, quia promiscio facta homini non respicit reverentiam, sed utilitatem ipsius; tum etiam, quia promissio facta homini non dicit per se, quod fiat superiori. Votum autem per se dicit, quod fiat superiori, et ordinetur in reverentiam ipsius. Ad quartum respondet D. Thomas, quod hominibus fit promissio, non temen votum, humana promissio voto confirmari, ut si promittat Beatissimae Virgini aliquid possum promittere Deo, quod servalo hoc promissum. Quae solutio, ut clarius intelligatur, notendum est, quod sencti dupliciter possat considerari. Primo, ut sunt hominos, et creaturae Dei, et isto pacto promissio illis facta non est magis votum, quam promissio, quae fit caeteris hominibus. Et D. Thomas in praedicta solutione loquitur de sanotis sub hac consideratione, cum dicit promissiones illis factas non esse vota, et consequenter illas non servare non erit mortele. Secundo modo considerantur sancti, ut Deus peculiari modo habitat in illis, et ut sunt (873) quodam modo Deus participative, promissio autem facta sanctis sub hac consideratione est verum votum, neque illa fit principaliter sanctis, sed Dec, qui habitat

VII. Ad ultimum respondetur negando consequentiam, est enim differentia inter legem superioris, et votum. Lex enim praecipiens aliquem actum, per se respicit, et determinat finem virtutis, ad quam pertinet talis actus, et ita determinate ordinatur homo ad jejunime, verbi gratia praeceptum per legem, quod mutari non potest propria auctoritate in evidenter melius, quia lex per se respicit finem temperantiae; promittens Digitized by

sutem jejunium respicit per se finem religionis, et non temperantiam, hunc enim tantum respicit materialiter et per accidens, et ita in ordine ad finem religionis potest commutari jejunium, promissum in evidenter melius propria auctoritate. ut infra dicetur. Secundo, respondetur et melius, concedendo quod peccet contra duoas virtutes, atque adeo contra duo praecepta; nihilominus non peccat duplici peccato, quoniam una virtus, scilicet temperantia non habet obligare nisi ratione alterius, scilicet religionis : ubi autem unum est propter aliud, ibi tantum est umum. Unde sit regula : Quotiescumque quis peccat contra duas virtutes, quarum altera obligat sine altera, committit dua peccata : quando autem peccat contra duas virtutes, quarum altera tantum habet obligare ratione alterius, solum peccat unum peccatum, ut si coenans in die jejunii non excedat in quantitate cibi, solum peccat unum peccatum, si vero excedat duplex.

VIII. Ex dictis segutitur decisio alterius dubii, quod monet Cajetanus, utrum religiosus, qui transgreditur praeceptum praelati, peccet duplici peccato, altero contra obedientiam promissam, altero contra religionem voti. Cajetanus hic censet esse veram partem affirmativam. Pro veritatis tamen explicatione notandum est, quod transgrediens votum naupertatis peccat duplex peccatum, alterum contra votum, alterum contra justitiam. Contra votum est manifestum, contra justitiam autem, quoniam ex vi voti factus est incapar dominii, et ita ai det rem aliquam contra voluntatem praelati, dat rem alienam invito donino. Similiter etiam transgrediens votum castitatis peccat duplici- obligatio, et promissio voti : ad terter, quia alias tenebatur ad castitatem. Tota ergo difficultas est guando facit contra praeceptum rei, ad quem alias non tenebatur. In qua re dicendum est, quod tantum peccat unicum peccatum. Haec sententia est communis, quam tenet Soto libro VII de justitia, quaest. II, art. III. Probatur primo, quia religiosus mulla ratione tenetur obedire praelato nisi ex vi voti, neque aliter intendit se subjicere

praelato nisi per votum, ita quod si per impossibile tolleretur votum, nulla ratione teneretur obedire praelato: ergo tunc tantum faceret contra votum;

In. Confirmatur : Si quis faciat votum simplex obediendi homini, et postea non obediret, tantum peccaret unico peccato: ergo etiam in nostro casu. Secundo probatur : Qui ex consensu uxoris ingreditur religionem, et postea accederet ad illam, non peccaret contra castitatem, ut docet hic Cajetenus, quia non tenetur servare castitatem nisi solum ex vi voti; unde tantum esset transgressio voti; ergo pari modo in nostro casu.

X. Per hoc patet ad aliquas objectiones Cajetani. Objicit enim primo, quoniam si obediat praelato (374) praecipienti, ut jejunet, est ibi duplex ratio virtutis; ergo si non obediat duplex deformitas. Secundo : Si quis promitteret alicui centum, et eamdem promissionem voto confirmaret, sine dubio peccaret duplici peccato, non implendo progissum; ergo idem erit in nostro casu. Ultimo: Contemnens praeceptum praelati peccat duplici peccato; ergo et in casu praesenti. Ad primum respondetur negando consequentiam, quoniam qui implet praeceptum, vere exercet actum obedientiae, et temperentiae, ad actum autem temperantiae non tenetur nisi solum ex obedientia, et ita si non jejunat, solum fecit contra obedientiam. Ad secundum respondetur, quod in casu antecedentis est promis io distincta a voto, quae obligat sub veniali, ut supra diximus; in nostro tamen casu tantum est unica tium negando antecedens, livet enim gravius peccet transgrediens praeceptum ex contemptu, nihilominus temen tentum peccat unico peccato.

#### ARTICULUS XV.

# Utrum solemnizetur votum per susceptionem sacri ordinis, vel professionem ad certam regulam L

· I. Circa istum articulum est duoium. utrum solemnitas voti consistat in aliqua traditione, vel consecratione voventis. Pro cujus explicatione notandum est. duplicem esse solemnitatem voti, alteram accidentalem, quae non convenit per se voto, sed potest variari, imo et omnino tolli, quales sunt benedictiones externae, et aliae cacremoniae, quae solent in professione adhiberi; alia solemnitas est essentialis, quae inseparabilis est ab ipso voto, sicut etiam in matrimonio est hoc duplex genus solemnitatis, alia est enim accidentalis, sicut apparatus convivii, etc. quae omnia non sunt essentialia matrinomio; alia autem solemnitas est essentialis, et inseparabilis, quae consistit in mutua traditione corporum.

JI. Prima conclusio : Solemnitas voti non consistit in aliqua benedictione, seu traditione externa. Probatur, quoniam in professione tacita nulla intervenit benedcitio, et tamen qui ita professus est, est incapex matrimonii : ergo. Item, quia istae benedictiones sunt variae in diversis religionibus, imo in nostre non invenitur telis benedictio, vel consecratio, cum post emissam profescionen tentummodo benedicantur vestes, circa profitentem sutem nulla fit benedictio, vel consecratio ; ergo istae benedictiones tentum sunt quaedam caeremoniae exteriores adormantes voti solemnitatem.

III. Secunda conclusio : Solennites voti non consistit in hoc, quod impediat matrimonium contrahendum, et dirimat contractum. Haec conclusio est contra Cajetanum. Et probatur : Impedire matrimonium contrahendum, et dirimere contractum est effectus, seu proprietas voti solemnis : ergo in illo non potest consistere ejus essentia, cum potius illam praesupponat jam constitutam, id enim quod est poterius, non constituit illud quod est prius, sed constitutum supponit.

IV. Tertia conclusio : Solemnitas voti consistit in traditione, vel omnimoda, vel saltem in aliquem specialem cultum.

Ita D. Thomas hic, et communiter doctores, de quo videatur Soto VII de justitia, quaest. II, art. T. . . Et probatur: In illa traditione mutatur status, et homo specialiter consecatur "eo per internam voluntatem; iosa enim-traditio sui, seu dedicatio ad cultum Dei est interna quaedem consecratio, sive benedictio, et in es solemnizatur voium. Unde cuando D. Thomas docet hic, et infra articulo nono, guod solemnitas voti consistit in guadem benedictione, sive consecratione, si escet intelligendus de benedictione, et consecratione enterna, esset intelligendus de solermitate accidentali, ut dictum est. Sed revera loquitur de consecratione interiori, de qua modo dicebanus, ut constat ex contextu; ait enim, quod tunc solemnie. zatur votum, quando se consecrat Deo per abrenuntiationem saeculi, et propriae voluntatis : et ad primum docet, guod istam consecrationem causat Deus interius in anima. licet minsterialiter ad illam concurrent homines.

V. Contra arguitur primo : Mutatio status, et consecratio, sine traditio hominis ad cultum Dei petest stare cum solo voto simplici; ergo non consistit ista solemnitas in traditiono. Probetur antecedens : Icclesia potuit statuere guod in susceptione sacri ordinis solum amitteretur votum simplex, ita quod impodiret matrimonium contrahendum, non temen dirimeret contractum; et temen sic vovens simpliciter maneret consecratus perpetuo cultui divino, sicut modo; er-Imo absque aliquo voto potes: maneĝ**o.** re acqualiter obligatus cultui divino. ut modo de facto fit in sacerdotibus. et episcopis Graecorum. Secundo : Quamvis vovens so tradat Deo, si tamen Ecclesia non acceptat istem traditionem. non solemnizatur votum; ergo ista solemnitas voti in acceptatione potius quem in traditions consistit.

VI. Ad primum respondetur, quod votum clericale solum est solem est solemne extrinsece, et ex statuto Icclesiae, Digitized by

-210-

et ita potuit Ecclesia praecipere, quod non fieret tale votum, supposito tamen hoc praecepto Ecclesias, qui suscipit sacros ordines in ipsa susceptione se offert, dictione, seu consecratione interna. et consecrat Deo speciali quadam ratione omnino abrenuntiando venereis, et in hac consecratione consistit solemnitas voti clericalis. Quia tamen non est omnimoda traditio sui, non est adeo perfecta ista solemnitas, sicut in votis religiosorum. Ad secundum respondetur, quod si Ecclesia non acceptaret aliqued votum, sine du-

bio mullum esset votum solemne, semel tamen supposite ejus acceptatione, solemnitas voti consistit in illa bene-Qualiter haec intelligenda sint, et de differentia voti simplicis, et solemnis, vide in tomo primo tractatu de approbatione doctrinae D. Thomae, folio 230 et 241.

#### ARTICULUS XVI.

# <u>Utrum vota emissa a religioso sine sui</u> superioris voluntate sint valida ?

I. Prime conclusio : Si monachus votum de re non prohibita emittat, tele votum erit velidum, quoadusque praelatus non contradicat. Antequam haec conclusio probetur supponendum est, quod opera, quae monahcus potest vovere, alia sunt prohibita, alia vero non : et prohibita alia prohibentur in genere, ut percgrinatio, ct exitus a monasterio; alia vero in particulari, ut verbi gratia quod non jejunot, nec disciplinam sumat. Tandem ex non prohibitis, quaedam sunt necessaria ad salutem, ut praccepta decalogi, et haec materia non est subjecta praelatis; alia etiam sunt, ad quae monachus ex professione (876) tenetur expresse, ut caeremoniac, jejunium, etc. in quibus pracletus dispensare potest; alia stiam sunt, quae praelatus non potest ptohibore, ut transitus ad perfectiorem, et strictiorem -religionem; tendem; alia sunt opera voluntaria, quac subjiciuntur preelato, ut orare, abstinere, etc. His suppositis probatur conclusio primo : Illud votum est de re bona, et clauditur in illo virtualiter conditio ista : Nisi praelatus contra dicet; ergo non contradicente illo votum erit validum. Secundo : Illa materia est sufficiens ad votum, quae practer rectitudinem, quam habet, potest vovens de illa disponere; sod ita so habet hic, ergo. Probatur minor, nam licet actiones subditi, et illius opera subjecta sint superiori, tamen si ipse non impedit, estvoluntarius interpretativo, et videtur voluntarie potostatem concedere, eo ouod materia illa, et objectum est bonum.

II. The dictis sequitur, guod si subditus voveat rem in religione prohibitam, tale votum non erit validum; nam regulariter ea prohibentur in religione, vel quae sunt mala, vel ad minus inferunt nocumentum religioni. Si roges, quid dicendur est, quando subditus vovet rem, quam nesciebat esse prohibitam postea tamen scit, respondetur quod nec etiam tunc votum est validum, eo quod praesum debet subdivum noluisse facere contra prohibitionem praelati, praeterquam quodignorantia, ut communiter dicunt theologi, tollit rationem voluntarii: cum ergo ignoraverit talem rem esse prohibitam praesumendum est fuisse involuntariam. Unde non est necessarium petere irritationem talis voti. Si autem suferatur postea talis prohibitio, incipiet votum obligere, quia per prohibitionem non est factum irritum motum, sed solum suspensum. Ratio est, quoniam votum illud ex natura sua erat obligatorium, si non intervenisset prohibitio; ergo illa sublata manet votum in sua vi. Ex quo infert Aragon, quod si ille religiosus mutet domicilium, et in illa domo, ad quam pervenit non est talis prohibitio, tenebitur illud votum servare propter rationem factem.

III. Secunda conclusio : Quaecumque. vota de rebus voluntariis a monacho emissa possunt a praelato irritari, verbi gratia de orando, jejunando, etc. Probatur conclusio : Omnia illa subjecent potestati praelati; ergo poterit

-220-

Difficultas autem major illa irritare. est, an voirum de rebus necessariiis ad salutem, ut de non mentiendo, de non furando possit a praelato dispensari. Communiter doctores tenent partem affirmati-Sed utrum in tali voto possit intervam. venire irritatio superioris, non convenit inter doctores. Caeterum sententia affirmativa wst longe probabilior, quem tenet Soto libro VII de justitia, quaest. III, art. I. Et probatur, quoniam licet illa materia, ut modo diximus, non sit subjecta praelato absolute, est tamen subjecta quaterus cadit sub libertate voti. Secundo probatur, quoniam illa nova obligatio, cuae oritur ex voto, non est quare eximatur a potestate praelati, est enim libera, et libere fecit votum, cum ergo possit subditus consequi vitam aeternam absque ista nova obligatione voti, et ex alia parte haec nova obligatio sit posita in consilio, poterit per superiorem irritari.

IV. Ultima conclusio : Votum subditi de transsundo ad strictiorem religionem potest praelatus dispensare, non tamen irritare. Probatur quia quando subditus fecit tale votum, ita erat constituens sub potestate praelati, ut teneretur implere ejus voluntatem: ergo. Secunda vero pars probatur, nam materia illius voti (677) est res, quam debet subditus implere, quando fuerit extra potestatem istius prae-ditione, ut patet in illo, qui promisit lati; ergo illam non potest irritare. Probatur consequentia, quia materia illa, prout exercenda tempore promisso, non subjacet potestati istius superioris. IV. Ultima conclusio : Votum subditi timo : In omni voto religiosorum semper includitur haec conditio : Si praelato placuerit, alias enim faceret contra obedientiam promissam; ergo quandiu illi non constiterit hanc esse voluntatem praelati, tale votum emissum non erit validum. Probatur consequentia, nam quaecumque promissio conditionata non sortitur effectu non adimpleta conderet, quod petebat. VII. Ad primum respondetur, quod li-

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

V. Partem negativam tenet Richardus in IV, dist. XXXVIII, quaest. IV, quem videtur sequi Angelus, et Rossella verbo Votum monachi, videturque favere D. Thomae dum dicit in hoc articulo, non esse firmum votum sine consensu praelati, quae sententia probatur primo : Quidquid religiosus est, totum est praelati, non solum quantum ad rem quam habet, verum etiam quantum ad omnia opera, quae exercere potest; ergo non adveniente consensu superioris quaecumque vota de istis rebus emissa sunt invalida. Patef consequentia, nam de re, quae ad alterum pertinet nemo potest disponere sine ipsius voluntate. Confirmatur primo, nam in aliis rebus quando rem alienam promittit, talis promis: io est inanis, ct frustranea, sed

subditus vovens sine licentia sui praelati promittit rem alienam; ergo. Sonfirmatur secundo : Monachus, qui vovet dare rem aliquam sibi ad usum applicatam, si hoc fiat sine voluntate praelati, tale votum non habet firmitatem secundum communem sententiam : ergo neque etiam respectu aliorum operum, si quidem etiam omnia illa praelati voluntati subduntur.

VI. Secundo : Ad vovendum requiritur libertas: henc non habet monachus sine devendentie sui praelati respectu cujuscumque rei : ergo. Probatur minor, nam si alicujus est proprie dominus, ergo non transtulit se, et quidquid habere potuit in manus praelati, quod est contra fotalem traditionem, quae exhibetur in religiosorum voto. Confirmatur, quia omnis materia voti a religioso emissi est subjecta preelato; ergo sine illius consensu nullam habebit firmitatem. Ultimo : In omni voto religiosorum semper includitur haec conditio : Si praelato placuerit, alias enim faceret contra obedientiam promissam; ergo quamdiu illi non constiterit hanc esse voluntatem praelati, tale votum emissum non erit validum. Probatur consequentia, nam quaecumque promissio conditionata non sortitur effectu non adimpleta conderet, quod netebat.

711. Ad primum respondetur, quod licet religiosus se, et omnia sua transtulerit in manus praelati, potest temen de rebus non prohibitis a praelato emittere votum, quoniam in illis omnibus promissionijus subintelligitur talis conditio : Misi praelatus aliter disposuerit : haec enim est subjectio, quam subditus habet per professionem respectu praelati. Oum ergo haec materia promissa a subdito non sit prohibita, validum erit votum de ille emissum. Et haec solutio est notanda, per quam patet ad duas confirmationes. Ad secundum respondetur libertatem per se requisitam ad vovendum eam esse, quod sit de materia, vel de objecto non prohibito a praelato, non enim monachus ita transtulit suam libertatem, ut censeatur servus, sed liber : et per hoc patet ad confir-Ad ultimum respondetur verum mationem. esse quod in voto religiosorum includitur illa conditionze Casterun rationabiliter est praesumendum, praelatum voluntarium esse interpretative, si quidem ille non impedivit, et ex alia parte est de materia bona. Quod si D. Thomas (78) inveniatur oppositum harum conclusionum tenuisse, explicandus est, quod vota religiosorum non habent firmitatem absolutam, eo quod praelatus potest illa vel irritare, vel dispensare, etiamsi subditus renitatur in ordine ad talem dispensationem, vel irritationem.

VIII. Ex dictis oritur breve dubium, utrum vota facta de licentia praelati possint postea ab ipso dispensari, vel irritari. Richardus ubi supra tenet partem negativam, nam ut ipse existimat ad firmitatem voti sufficit sola voluntas praelati, et consensus illius: ergo postquam illa accessit jam erit ita firmum, ut postea ab ipso dispensari non possit. Et confirmatur, nam per hoc, quod praelatus dedit facultatem subdito vovendi, videtur a se abdicasse potestatem, quam habet ad irritandum illud; er-S<sup>O</sup>.

IX. Opposita tamen sententia est verior, et tenenda. Itaque licet praelatus talem facultatem dederit, potest nihilominus in illo voto dispensare, et aliquando irritare, quod patet evidenter : nam licet monachus ex facultate sui praelati voverit, adhuc tamen manet illi subjectus, illa enim facultas non extramit voluntatem subditi, et omnes ejus actiones a potestate praelati; ergo fa cultas manet in superiori dispensandi illud votum, vel irritandi. Confirmatur : Nam facultas, quam tribuit praelatus nunquam fuit ordinata, ut subditus a sua potestate eximeretur, sed voluit quod.meneret sicut erat antea; ergo. Quod si aliquando praelatus irritaverit vota sine causa, peccapit quidem, quia est infidelis Deo in re gravi, irritatio tamen illa valida erit, multa enim male fiunt, quae tamen facta tenent.

X. Ad rationem sutem dubitandi respondetur, quod wotum illud emissum post licentiam praelati dicitur validum et firmum, quia est obligatorium, eo quod habeat jam secum adjunctam superioris facultatem, et sine rationabili causa illud irritari non potest. Caeterum cum praelatus samper maneat dominus actionum subditorum, potest post datam facultatem illud annullare. Et per hoc patet ad confirmationem. Dicimus enim, quod non fuit voluntas superioris cedere juri, quod habebat, sed solum, quod haberet majorem firmitatem, quam antea habebat votum, nihilomimus tamen dependenter a suo beneplacito, ut quando sibi visum fuerit expedire tale votum dispensere, vel irritare possit.

XI. Sed adhuc videtur urgere difficultas, quia promissio facta homini a religioso, uxore, vel servo ex licentia superioris, mariti, et domini de reddenda aligua re. non potest irritari; ergo similiter dicendum est de voto, et promis-Respondetur negendo sione facta Dec. consequentiam, nam quando praedicti dant facultatem, ut promissionem faciant de danda aliqua re, et acceptatur ab aliquo. acquisivit jam dominium illius rei; unde sine praejudicio, et injuria alterius talia vota irritari non possunt. Caeterum respectu voti facti Deo, hoc non reperitur. Unde quando in bulla cruciatae conceditur facultas relaxandi juramenta, vel vota commutandi, intelligitur de illis juramentis et votis, quae non vergunt in detrimentum tertii. Secundo, potest responderi, quod si entequam promissionem implement, etiam de licentia suorum superiorum vellent mutare sententiam, non tenebuntur adimplere, si superioribus id placuerit, quoniam nondum habent alii jus acquisitum in re, sed jus ad rem. Ita Cajetanus in hoc articulo et Soto VII de justitia, quaest. III, art. I. Subditus autem non peccat sequendo voluntatem praelati, quando non (79) est error menifestus, nam munus illius est obedire, et non exeminare jura majorum in his, quae non sunt per se mala. Sit exemplum in illo, qui reddit pecunias domino illarum, etiam si sciat, quod prodige consumpturus est illas, nam alius utitur jure suo, licet in illo usu peccet.

XII. Hic solet disputari, quis posset vota irritare, quae, et quomodo, et explicare, quae sit differentia inter irritationem, et dispensationem; sed quia horum omnium est differentia communis, quam optime in hoc articulo explicat Aragon, modo ab his hic supersedemus, videantur omnia in illo. Solum dubitandum est, utrum uxores possint irritare vota virorum. In quo dubio non est concors sententia doctorum Alii enim sic, alii autem aliter tenent. Aragon

# 879-880

# QUAESTIO LXXXVIII. DE VOTO.

in hoc articulo dicto primo, tamquam probabilius aestimat uxores posse irritare vota illa, quae impediunt actum matrimonialem, ipse enim, et auctores, quos pro hac sententia adducit, existimant, quod quantum ad hoc sunt aequales uxor, et maritus: ergo qua ratione potest maritus vota uxoris irritare, quae impediunt actum matrimonialem, poterit etiam uxor si milia vota irritare, excepto voto peregrinationis terrae sanctae in subsidium ejus. Oppositam tamen sententiam censeo probabiliorem. Et dico, quod uxor non potest aliquod viri votum irritum facere. Probatur; tum, quia uxor non est superior respectu viri, sed absolute inferior : ergo; tum ex usu, in hujusmodi enim votis semper petitur a praelatis dispensatio, quod est signum vota valida fuisse, et uxorem non posse irritare.

# Articulus XVII.

# <u>Utrum votum emissum a filio dum crat sub potestate patris, possit a patre irritari dum est extra curam illius ?</u>

I. Circa hunc articulum, ut doctrina ejus recte intelligatur, notanda est differentia status, et sciendum est, qui sint anni pubertatis, vel impubertatis : quibus scitis, facile erit cognoscere, quae vota sint valida, et quae non, quae irritabilia, quae vero mulla. Anni autem pubertatis in pueris est quatuordecim, in feminis duodecim de quo fusius videatur Aragon. Partem negativam tenet magister Soto lib. VII de justitia, quaest. III, articul. II, et Aragon in hoc articulo.

II. Oppositam tamen sententiam, scilicet, quod parentes parentes possunt irritare omnia vota filiorum sive realia, sive personalia emissa ante pubertatis annos, etiam post impletum tale tempus, tenet Cajetamus infra quaest. CLXXXIX, art. V, vovit, verbi gratia, filius castitatem, jejunium, aut religionem ante annos pubertatis, et post dictos annos incepit tale votum explere, forte existimens se non habere remedium, imo vero nec pater irritavit existimans se non posse irritare tale votum, dicit, quod pater potest irritare talia vota, et hanc sententiam Cajetani existimo probabiliorem. Et probatur ejus ratione, nam votum filiorum emissum ante annos pubertatis est conditionale dependens a consensu parentum tampuam a conditione necessaria : sed post impletos etiam annos pupertatis adhic remanet votum conditionale, et non redditur absolutum : ergo si parentes contradicant, votum annullatur, quoniam in voto conditionali ablata conditione (880) tollitur vis voti. Secundo probatur : Parentibus concessa est potestas ad cassanda filiorum vota ante annos pubertatis, ut prospicerent temeritatibus, et imprudentiis filiorum, quas saepissime committunt in illa aetate; sed ex eo quod postea filii impleverint annos pubertatis non desinit esse imprudens, et temerarium votum, quod emiserint ante annos pubertatis, ergo.

#### SOLVUNTUR ARGUMENTA.

III. Arguitur fundamento magistri Soto, quia potestas ad annullanda filiorum vota non est in parentibus, nisi usque ad tempus praefinitum loge, sed tempus lege praefinitum est annus pubertatis; ergo transacto tali tempore, parentes carent tali facultate. Confirmatur a simili : Si mancipium dum esset sub heri potestate, aliquid vovit, herus autem toto tempore servitutis non irritaverit votum, si postea herus manumittat mancipium, non poterit postquam mamumisit irritum facere tale votum sui liberti; ergo.

IV. Respondetur, quod tempus praefinitum a lege ad irritanda filiorum vota <u>-223-</u> 280**-281** 

determinatum est tantum quantum ad vota, ouae post tale tempus emissa fuerunt. Caeterum quantum ad vota facta ante tale temous perseverat potestas in parentibus ad irritende illa toto vitae tempore.Ad confirmationem respondetur negando consequentiam, quoniam filiorum vota facta ante annos pubertatis idcirco possunt a parentibus irritari, quoniam filii carent usu rationis perfecto, qui requiritur ad vovondum, et ideo talia vota censentur non prudenter facta. Caeterum mancipiorum vote potest herus irritare, ob id tentum, quod sunt de re insius heri, post manumissionem vero jam libertus est sui juris, ac propterea tenetur sum votum implere etiam domino priore contradicente.

V. Sed dubitabis, utrum perentes possint alique vote personalia filiorum post quartum et decimum annum facta irritare sed de hoc videatur Aragon, cujus sententiam existimo esse veram. Dubitatur etiam breviter, utrum votum solemne, quod emittitur in sacri ordinis susceptione, si fiat a puero habente usum rationis, etiam ante annos pubertatis sit validum, et videtur quod non, quia votum solemne religiosorum inducit multo majorem obligationem, quem votum solemne clericele; sed votum solemne religionis non est alicui statui adjunctum ante annos pubertatis, et si fait, potest cassari a parentibus; ergo a fortiori votum elericale potest a narentibus cassari.

VI. Mihilomimus tamen pars affirmativa est vera, et sententia Cajetani hic, et magistri Soto ubi supra, scilicet, quod tale votum non potest a parentibus irritari : et probatur ratione Cajetani. Ordo sacer est status erimens eos, qui initiantur sacris a patria potestate : sed votum solemne continentiae clericorum seguitur ad novum statum ex Ecclesiae statuto : ergo tale votum est omnino exemptum a paterna potestate, exemptum inquam per accidens. sive per aliud, scilicet ratione ordinis sacri. Quare bane Cajetamus philosophatur in hoc loco dicens, quod id, quod est absolute inconveniens, scilicet filium eximi a patria potestete, non est inconveniens per accidens, sive Confirmatur : Puer ille post per aliud. receptum ordinam sacrhm cogitur ex declesiae statuto perseverare in tali ordine: sed votum continentiae est conjunctum ordini sacro ex statuto Ecclesiee; ergo compelletur perseverare in tali vota etiam invitis parentious. Ad argumentum nego consequentiam, quie votun (331) solemne religionis non est adjunctum alicui statui, sed est ipsamet assumptio status quocirca si eximeretur a patria potestate, ratione sui eximeretur, quod est magunum inconveniens, At vero votum clericale, ut dicebanus, eximit ratione alterius, scilicet ordinis sacri.

Digitized by Google

. •. . . . ì .

Digitized by Google

•

# Utrum possit in voto absolute, sive in voto solemni continentiae fieri dispensatio ?

I. Primae parti articuli respondetur affirmative, scilicet quod in voto potest fieri dispensatio. Haec conclusio est de fide, Et probatur ex communi traditione Ecclesiae a tempre Apostolorum usque ad nostra tempora derivata. In qua re cum gravissima sit, non potuit errere Eccle-Constat autem de multis commutatiosia. nicus, dispensationibus, irritationicus, et interpretationitus votorum a summis pontificious factis. Colligitur etiam haec conclusio ex illo Matth. XVIII : Otiodcunque ligaveris super terram. etc. praeterquan quod cum respublica sit perfecta, debet habere potestatem condendi leges, et eas quando báno communi expedierit, abrogandi; ergo haec auctoritas etiam in ecclesiastica republica debet residere, cum sit omnium perfectissima.

II. Secunda conclusio : Clerici solum obligantur ad castitatem servandam jure humano pontificio, et consequenter votum. quod in susceptione sacri ordinis emittunt, potest dispenseri. Haec conclusio est certissima, et communis sententia doctorum endentis Waldonsi libro de sacramentis, cap. CXXVIII, et CXXIX, et de sacrementatibus, cap. LXVI, et Olitoveo libro de controversia sacerdotii, capit. XIII. It probatur prima pars conclusionis dispensare. Antecedens patet, nam post (nam secunda pars ex primee partis probatione dependet) sacerdotium secundum se non exposcit castitatem, cum possit dari sine illa, ut patet in sacerdotibus Graecorum, et legis autiquae; ergo non est de jure divino. Patet consequentia, nam jus divimum in omni lege deberet servari, ubi curreret eadem ratio sacerdotii. **S**1 dicas, quod daltem sacerdotes legis gratiae propter excellentissimum munus, scilicet propter ministrationem corporis, et sanguknis Christi, tenebuntur de jure divino ad castitatem servandam, licet in aliis sacerdotibus hoc non inveniatur, contra : ergo jam sacerdotium non habet annexam castitatem secundum se de jure divino, si quidem in multis singularibus

oppositum reperitur. Deinde etiam, nam sacerdotes Graecorum verum administrant .. corous, et senguinem Domini, et nihilomi-

mus uxores habere permittuntur. It tandem licet mjor perfectio reperiatur in ordine ad ministerium in sacerdotibus legis gratiae, quam in antiquis propter excellentissimum munus, hoc tauen non probat, quod castitatem servere sit de jure divino, sed sufficit, quod sit de jure positivo. Probatur secundo, nam clericus ex vi voti solemnis solum se obligavit ad vocandum rebus divinis, et ut interesset divinis officiis; itaque hoc est objectum sacerdotii secundum se, ergo caetera alia non includit de jure divino, sed solum ex determinatione juris positivi. Si dicas, quod esse uppratum est impeditium hujus quod est Deo vacare, contra, quia licet non ita perfecte hoc munus exerceretur a sacerdote uxorato, non tamen probat, simpliciter asse necessarium illud scilicet esse sine uxore ad illum dinem obtinendum. (882)

#### SOLVUNTUR ARHUMELITA

III. Contra primem conclusionem sunt duo argumenta difficilia. Primum est: "dimpletio voti est de jure divino naturali; ergo non potest summis pontifex emissum voium manet homo adstrictus de jure divino ad illius abservantiam. Consequens vero probatur, nam in his, quae sunt de jurc divino, et naturali non potest summus pontifex dispensere. Secundum argumentum est : Nam in promissione facta, et acceptata ab aliquo non potest dispensari a pontifice sine alterius consensu, cui facta fuit promissio; ergo neque in promissione facta Deo, si quidem illam acceptavit. Confirmatur: Illud, quod per votum promittitur, jam est ipsius Dei per particularem promiscionem, ergo non potest tollere illud pontifex, si quiden est jam sub potestate Dei.

IV. Ad primum multas solutiones adducit, et refellit Aragon. Ipse tamen quasi ex propria sententia respondet,

### QUAESTIC LXXXVIII. DE VOTO.

quod licet imple tio voti sit de jure divino, et naturali, in dispensatione superioris nihil circa ipsum votum fit, sed tantum tollitur jus illius, dum superior judicat non debere in tali casu, et respectu talis personae ligare cum istis circumstantiis. Unde licet stante lege omnes ad illius observationem teneantur, potest tamen abrogari lex per quius ablationem tollitur talis obligatio, sic in proposito dicendum est respectu voti. Solutio ista non est propria istius auctoris, ut ipse putat, sed ex expressa D. Thomae solutione ad secundum, licet sit magis extensa, et explicata.

V. Ad secundum cum sua confirmatione respondetur, quod promissio alteri facta non potest tolli, nec in ea dispensari, cuia jam alter acceptavit, et accuisivit dominium in re, vel jus ad rem: unde fieret illi injuria, si ipso invito alter ab illius promissione eximeretur. Caeterum vota, quae respectu Dei considerantur, determinantur jam ipso Deo sic ordinante, juxta voluntatem superiorum, quibus dedit facultatem, ut quando sibi visum fuerit expedire, talem voti obligationem tollant, aut dispensent; diximus enim supra, quod effectus istorum inferiorum etiam in moralibus gubernat Deus mediis causis secundis. Une ipse dixit de hujusmodi monistris : Qui vos audit. me audit.

VI. Si quis quaerat, utrum quando commutatur aliquod votum in aliquam aliam materiam sequivalentem, tenetur qui emisit votum, servare illam materiam ex vi voti, an solum ex praecepto commutantis votum, respondetur teneri ex vi voti, quod ergo. antea emisit ad observantiam illius materiae. Itaque si talem materiam frangat, tenebitur explicare circumstantiam sacrilegii, nam commutatio hoc dicit ex natura sua, quod obligatio antiqua, licet non jam coarctata ad materiam promissam, sed extensam ad acquivalentem. Itaque tollitur materia, non tamen obligatio voti respectu alterius acquivalentis.

VII. Sed est argumentum contra hoc : Nam per commutationem videtur votum tolli absolute, licet determinetur al era natoria a confessore. Quod probatur, quia iste noluit se obligare nisi ad istam materiam solum, quando emisit votum; ergo ad alteram materiam tantum tenebitur

ex determinatione confessoris, et non ex vi voti. It confirmatur : OBligatio voti requirit necessario actum voluntarium respectu materiae praemissae, sed iste, qui (883) emisit votum nunquam talem materiam promiserat, ergo ad illam non tenebitur ex vi voti. Respondetur, quod quanvis formaliter, et explicite actus voluntatis ejus non fuisset circa istam materiam commutationis, virtualiter tames, et implicite quam confessarius vellet votum illud commutare; unde eo ipso, quod ille sit voluntarius, ut sidi tari obligationem antiquam ad materiam designadam per confessarium,

VIII. Secundo principaliter arguitur contra secundam conclusionen, ad probandum guod votum solemne sit adjuntum ordini sacro de jure divino, in quo consistit tota difficultas. Non est magis de essentia religionis castitas, quam ordinis, nec e converso; ergo qua ratione jure divino tenetur religiosus observare castitatem, et clericus. Probatur antecedens, nam in utroque statu, scilicet religioso, et clericali castitas solemniter profietetur. Confirmatur; Cum sacerdos rebus divinis debeat intendere, et in illis occupari, si esset uxoratus distenderetur ad ea, quae uxoris sunt, quomodo placeat uxori, et divisus esset, ut dicit D. Paulus; ergo his, qui sacris rebus intendunt, praccipitur de jure divino castitas. Secundo : Namisi sacerdotes filios haberent, fieret ut jure haereditario parentibus succederent in beneficiis, quod in maggnam permiciem, et confusionem cederet, Tertio : Tractatio corporis, et sanguinis Ohristi, quae est materia circa quam exercetur ministerium clericorum requirit munditiam maximam, et honestatem; ergo ad istud munus obeundum praecipitur eastitas de jure divino. Confirmatur : Sacerdotes in lege veteri, quando per suum tempus erviebant templo, abstinebant ab urbribus, ergo in lege gratiae major abstinentia in ipsis requiritur.

IX. Respondetur, quod licet quantum ad aliqua acquiparentur vota clericorum, et religiosorum, scilicet, quantum ad solemnitatem, et quantum ad hoc, quod est impedire matrimonium, non tamen acquiparantur quantum ad hoc, quod est es-

#### DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS XIX.

se dispensabilia, vel non dispensabilia. Ad alia argumenta, quae pro contraria sententia feruntur, respondetur, quod sunt quaedam conjecturae piae, et rationes probantes conmonum esse, quod castitas praeciperetur clericis a pontificibus, non tamen esse praeceptam de jure divino. Sed in fine hujus dubii notandum est, quod si clericus per falsum relationem dispensationem obtineret, talis dispensatio es-

set nulla, et matrimonium, quod contraheret non esset validum, quia summus pontifer respectu talis dispensationis censeretur involuntarius. Caetera ad istum articulum pertinentia, scilicet, quid sit votum irritare, dispensare, commutare, interpretari, videantur in Aragon in hoc articulo.

#### ARTICULUS XIX.

Utrum in voto solemni religionis a monacho emisso possit summus pontifex dispensare ?

I. Dubium hoc grave, et difficillimum est inter scholam theologorum, et jusperitorum agitatum; est enim scitu dignissimum, an sit in Ecclesia Dei potestas ad hujuscenodi rem : in qua quaestione tota juristarum copia tenet partem affirmativan, cujus auctores adducit Soto ubi supra, et Aragon in hoc articulo, et sunt pro hac parte valida (884) argumenta, quae infra sunt adducenda.

II. Sententia tamen theologorum probatur primo ; Matrigonium ratum non consummatum dissolvitur jure divino per professionem solemmen; sed papa non potest dispensare in matrimonio rato non consummato: ergo neque etiem in voto solemni continentiae. Consequentia patet evidenter a fortiori, nam si in id, quod est minoris vinculi, non potest cadere pontificis dispensatio, ergo neque etiam in id, quod est majoris, Minor vero probatur, nam si in matrimonio rato non consummato posset dispensare, sequeretur, quod vir vivente priori uxore posset aliam ducere: quod apparet falsum, nam indissolubilitas est de ratione matrimonii: matrimonium autem ratum etiam non consummatum est vere, proprie, ac simpliciter matrimonium. Explicatur vis hujus rationis : et supponamus, quod ille qui matrimonium contra -'xit profiteatur solemniter, jam dissolvitur primum matrimonium; supponanus etiam, quod post professionem pontifex cum illo dispensat, jam ille manebat liber a sua professione: ergo poterat postea matrimonium contrehere : ergo vivente priori u-

xore poterit alian ducere.

III. Respondent canonistae huic rationi, quod pontifex dispensare potest in matrimonio rato non consumpato, et adducunt aliquale exemplum ad hoc explicandum : nam sicut si moriatur vir, postquam contraxit matrimonium, et postea resurgat, potest aliam uxorem ducere, guia primum matrimonium jam fuit norte terminatum, ita poterit ille dispensatus ducere aliam uxorem, quia prinum matrimonium fuit terminatum in morte, qua iste est mortuus saeculo religionem solemmiter profitendo. Huic solutioni consentit Cajetanus in hoc articulo. Caeterum falsum communiter reputatur etiam a majori parte juristarum, quod montifex in matrimonio rato non consumato possit dispensare. Et habet maximum fundamentum in Scriptura sacra, praecipte ex illo Marci X, ubi referens Christus verba Adam dicit : Quos Deus conjunxit, homo nor separet. Et certum est, quod loquebatur de matrimonio rato non consummato, quia 🕰 dam nondum noverat uxorem suan, ut pabet ex Genesis secundo, et etiam infra refert sacra Scriptura : Cognovit er-20 Adam moren suam Evan. Praeter, quan quod non salvant qualiter sit de intrinseca ratione matrimonii indissolubilitas. Et licet verum sit, quod in morte naturali terninatur prinum natrimonium, temen ante illam quotiescunque vir sit exemptus a voto continentiae, reputabitur maritus priopis uxoris.

Digitized by **GOO** 

-228

IV. Secundo probatur theologorum sententia : Monachus per professionem solemnem totaliter se Deo tradit, et religioni: itaque non dicitur esse suus, sed totaliter Dei, et religionis; ergo non potest per dispensationem aliquam ab illo auferri res, cui facta est totalis traditio. Si repondeas, quod etiam per vota clericorum est totalis traditio, et hoc non obstante possunt dispensari, contra, nem illa traditio non est totalis, et absoluta sicut religiosorum; tum, quia cloricus solum se tradit respectu illius ministerii, ad quod assumitur, scilicet, vacare Deo, et rebus incumbere divinis, at vero religiosus in omnibus se totaliter tradit Deo; tum etiam, quia licet esset. omnimoda traditio in clericis, tamen comtinentia in illis, sicut diximus, est de jure pontificio, in quo pontifex dispensare potest. Confirmatur : Nam religiosus de jure divino, et naturali est Jam Deo traditus (885) totaliter per professionem; ergo religio acquisivit jam verum dominium circa illud : ergo irrogabitur injuria religioni, et Deo, si dispensatur cum illo.

V. Tertio probatur ex capite Monasterium, adducto a D. Thoma, qui quidem locus efficacissimus est pro hac teholo orum sententia; expresse enim habetur ibidem, quod jus bonum est bonum totius reipublicae, sicut portifer in habenda proprietate cum aliquo monacho dispensare non potest, sic etiam nec in voto continentiae solemniter Nec valet respondere, quod licet emisso. de potestate ordinarie non possit, potest taman de potentia absoluta. In ordine ad hoc explicandum sunt multa exempla in theologia. Haec inquam solutio non valet. Nam certissimum est inter omnes doctores nunquam pontificem dispensare regulariter in voto solemni continentiae, sed solum quando concurrunt gravissimae. et urgentissimae causae; de hoc sensu loquitur pontifer in capite adducto.

VI. Quarto probatur ex illa historia de Matthaei quae solet adduci, qui noluit dispensare cum Iphigenia moniali, ut nuberet, quemvis rem promitteret se, et suos conversuros esse ad fidem. Et licet Cajetanus rejiciat istam historian tanguam non authenticam tamen refert illam Abdias. oui fuit coasteneus temporibus Apostolorum, ad istud medium prescise. Contra hanc recipiturque communiter eb Ecclesia univer-solutionem (886) replicatur sic, et supsali. Ex quo facto tale conficio argumentum : Nam si alique ratio maxime urgeret in ordine ad dispensandum, maxime conver-

sio totius regni, sed adhuc non obstante noluit Amostolus dispensare; ergo. Ultimo probatur : Si tantum esset umus homo conjugatus in mundo, cujus conjux esset sterilis, non posset dispenseri cum isto, ut duceret aliam, eo quod esset contra jus divinum naturale; ergo neque etiam propter aliquam causam quantunvisgrevissimam in voto solemni con-Quae enim major ratio potinentiae. test esse, quam bonum totius mundi? Consequentia probatur, nam utrumque est de jure divino naturali. Propter haec argumenta sententia theologorum sine dubio est certa, vel saltem probabilior.

#### SOLVUNTUR ARGUMETTA.

VII. Pro juristarum sententia arguitur primo : Illud guod est majoris boni impeditivum habet sufficientem causam, ut in illo dispensetur: sed tale est votum continentiae religiosorum;: ergo. Major manifestissima, est, quoniam cum votum extendatur ad ea, quae sunt magis Deo accepta, non debet esse de his, quae sunt majoris boni impeditiva, nec in hoc debet censeri voluntaria divina voluntes. Minor vero probatur, nem mavel regni, quam bonum particulare istius religionis et monachi; ergo quando continget similis necessitas, et non. possit aliter illi subveniri, quan perhoc medium, scilicet, ut dispensetur in voto solamni continentiae, tunc erit dispensabile concurrente hujusmodi necessitate. Mcolicatur vis argumenti.In casu, quo si dispensetur cum religioso ut nubet considerantur duo regna inter se maxime distantia, et restringamus casum ad has angustias, ut nisi dispensetur cum religioso regnum devolvetur in potestatem haeretici, am quo quantae clades, quantaque mala, tam in spritualibus, quam in temporalibus regno contingers possunt nemo est qui dubitet.

VIII. Dupliciter poterat ad hoc responderi. Primo, cum D. Thoma, quod pax illorum regnorum potest per alia media firmari: unde non est restringenda res ponamus, quod fuerint attentata alia media, quae humano modo possunt inveniri, et nihilominus nullum sortita sunt

#### DISPUTATIO XXIII. ARTICULUS XIX.

effectum, et non est aliud, nisi ut conjungatur successor unius regni cum filia alterius regis, tunc enim non currit solutio D. Thomae, quoniam jam humano modo de hac re tractatum est, et nihil in ea profeserunt. Deinde etiam ex natura rei nullum medium est adeo efficax ad pacandos, et confoederandos animos quam conjunctio consanguinitatis inter duo regna; ergo cum hoc sit efficacissimum medium, et alia non multum habeant firmitatis, eligendum est, ut dispensetur cum religioso, ut possit matrimonium contrahere.

IX. Secundo, potest responderi ad argumentum D. Thomae, guod in illo casu per accidens poterit dispensari in voto continentiae ratione illius gravissimae necessitatis, ver se autem, et ex natura sua votum solemne continentiae est indispensabile, Esse autem per se indispensabile, et per accident dispensabile non sunt opposita. Contra : nam opposite sententia non dicit, quod votum solemne continentiae religiosorum est dispensabile per se, sed solum quo in aliquibus casibus propter urgentissimas causas alicujus regni, vel magni boni communis: ergo solutio ista incidit in opinionem contrariam.

X. Respondetur solutionem D; Thomae esset sufficientissimam. Ad primem imougnationem respondetur, quod de illo, qui professionem facit debemus procedere guasi si re vera esset mortuus, cum sit jam mortuus saeculo. Unde in ordine ad quaerenda media, sic se debent gerere homines, ac si non essent in mundo. Et cum arguitur, quod nullum aliud remedium est practer istud, respondetur, quod sicut pro salute totius mundi non potest pontifex dispensare in praceptis decalogi, co quod sunt de jure naturae, et divino, sic etiam nec in voto religiosorum. Per haec patet ad secundam impugnationem.

XI. Sed ut magis explicatur has solutio, at doctrina totius dubiit, arguitur sic : Status monachalis non ast intrinsoco conjunctus, imo neque tancuam propria passio cum isto homine, sed est accidens commune quinti praedicabilis illius; hacc enim propositio : Petrus est monachus, est sicut ista : Petrus est albus; ergo potest separari status monachalis ab isto homine, sicut albedo a Petro . Pro-

batur consequentia, nam accidentia quinti praedicabilis non habent necessariam connexionem cum subjecto. Respondetur primo, quod albedo respectu nivis est accidens quinti praedicabilis, et tamen non est in rerum natura potentia, ut soparetur a nivo. Secundo, respondetur et melius, quod licet religio, vel monachatus accidat huic homini absolute considerato, et cuentum ad hoc nulla sit differentia inter ipsun, et subjectum respectu abledinis, tamen si consideretur iste homo, ut traditus totaliter Deo per professionen, jam dicit necessariam connexionem illud praedicatum cum hoc subjecto. Unde respondetur in forma : Monachatus est accidens istius, distinguoantecedens; istius absolute considerati, concedo; istius jam traditi Deo per professionem, nego. Et sic est inseparabilis.

XII. Si auten dicas : Haec propositio : Iste homo est religiosus, est absolute accidentalis; ergo praedicatum illud nullam connexionem necessariam habet cum subjecto, respondetur distinguendo antecedens; si enim consideretur ists homo absolute, transeat entecedens; si autem consideretur, quatenus ex parte subjecti (887) includitur haec conditio, scilicet, totaliter Deo traditus, sic constituit praedicationem necessa-Ist duplex exemplum hujus, alteriam. rum in logica; alterum in theologia ut hoc explicatur. In logica hasc praedicatio : Homo est species, si ly homo absolute consideretur, est accidentalis; si autem consideretur ex parte subjecti iste modus, scilicet conceptus conceptu communi, sic erit praedicatio necessaria, et essentialis. In theologia ista praedicatio : Deus est homo, si attendemus vi significationis terminorum est in materia remote; at vero supposito incarnationis mysterio est in materia naturali, quoniam ex parte subjecti importatur ouldem modus, scilicet : Deus incarnatus est homo, et haec est ratio, propter quan exparte subjecti solum Filium concipinus, eo quod solus Filius fuit incarnetus.

XIII. Secundo, principaliter arguitur : Lumine naturali dictante didicimis bonum commune esse praeferendum bono particulari, quoniam illud est majus, et excellentius, sed dispensare in voto

Digitized by GOOSIC

<u>-230-</u> 887-888

solemni alicujus religiosi cedit in bomum commune, non autem dispensare cedit in bomm particulare; ergo. Minor probatur nam ex discendatione oritur pax, et tranquillitas reioublicae; ex eo autem, quod non dispensetur, solum oritur bomm particulare istius religiosi; ergo. Si regpondeas, quod etiam pertinet ad bonum commune, cuod non dispensetur in voto religiosorum propter bonum religionum, quae per omnie regna sunt sparsae; unde hoc majus bonum est, quam bonum istius regni, et illius, contra, nem religio nullum patitur detrimentum saltem notabile ex eo, quod cum isto religiose dispensetur in voto continentiae, at vero regnum sentit maximam commoditatem : ergo praeferenda est dispensatio. Antecedens patet. Nam incommodum, quod religio potest sentire solum est carentia istius religiosi, hoc autem incommodum non debet dici tale resmectu eorum, quae sequerentur, și non esset successor, vel non foederarentur duo reine.

XIV. Confirmatur argumentum primo : Nullus se potest eximere obligatione juris naturalis; sed jure naturali tenetur homo pro bono communi matrimonium contrahere, ne deficiat bonum commune; ergo eadem ratione poterit pontifex dispensare in voto solemni religiosi. Confirmatur socundo : Et supponenus, quod aliquis immipenti gravi periculo regni velit emitterc votum, iste talis potius teneretur matrimonium contrahere, quam vovere; ergo etiam post emissum votum manente eodem periculo, et causa potorit pontifex dispensare, Probatur consequentia, nam si commune bonum fuit causa, ut iste non vovevert, sed nuberet, eadem ratione erit sufficiens causa, ut possit pontifex dispensare.

XV. Respondetur esso majus borum, ne violetur jus divinum, quam quodlibet aliud bonum creatum, sicut est majus malum violatio juris divini, quam ruina, vel perditio totius mundi, illud enim est bonum infinitum, hoc vero finitum. Itaque Deus omni genere, et secundum quamcumque rationem continent totam essentiam bonitatis, pax autem, et tranquillitas alicujus regni, imo totius mundi huic non valent comparari. Itaque non debemus respicere (in quo falluntur multi)hoc quod est, quod isto religiosus scrvet continentiam; sed inspicere jus divinum, qued vielaretur, si dispensatio esset in voto illius. Unde contra oppositem mententiam possumus retorquere argumentum, nam lumen naturale dictat bonum commune (388)

praeferendum esse bono particulari, et majus bonum minori, sed sorvare jus divinum est bonum magis universale, et majus quam omnia bona creata: ergo propter ista non debet jus divinum violari.

XVI. Ad confirmationem respondetur, quod mullus potest eximi a juris naturalis obligatione; caeterum hoc debet esse per media licita, et proportionata fini, non est autem medium proportionatum violatio juris divini, ut conservetur regnum : In quo fallitur mexime opposita sententia, tenetur ergo quis, magis consulere bono communi, quam privato. Veruntamen si in respiciendo bonum commune includatur aliquid ex sua ratione malum, non tenenitur per illud medium talem finem consequi, sic enim posset es e licita fractio praeceptorum decalogi ad consulendum bono communi, quod est absurdum Sit exemplum : De jure naturae tenetur cuis consulere propriae vitee caeterum si ad conservandam illam proponatur illi hoc medium, guod abneget fidem, vel quod furetur, non poterit per haec media illi fini consulore, imo in illo casu tenebitur pétius nortem optare, quam illud medium assumere.

XVII. Ad secundam confirmationem respondetur cum Aragon hic, quod illa major intelligitur in votis simplicibus, quae tantum sunt promissiones, non sutem voto solemni, quod est totalis traditio; multa anim sufficiunt ad rescindendam promissionem, quae non possunt totalem traditionem rescindere, ut patet in sponselibus, et in matrimonio, unde dicimus, quod sicut non posset ille contrahere matrimonium, si sciret ex eo periclitaturum bomum commune, et tamen si contraheret, factum teneret, et dissolvi non posset; sic etiam in casu confirmationis non posset ille vovers castitatem, si sciret periclitaturum bomum commune: si tamen illam vovisset, illo non obstante, factum teneret et dispensari non posset.

XVIII. Tertio erguitur : In omni voto

Digitized by Google

etiam solemni intelligitur haec conditio: Nisi pontifex dispensaverit ergo in omni voto etiam solemni potest pontifex dispen-Consequentia patet et antecedens sare. probatur: Votum est lex quaedam particularis, quam sibi homo particulariter praescribit; sed in omni lege, ut juste sit, intelligitur haec conditio. Si non obstat bono communi; ergo in omni voto intellicitur. Nisi pontifed dispensaverit. Patet consequentia, nam ad insum mxime spectat providere bono communi. Confirmaturé Votum continentiae clericorum, et religiosorum sunt ejus dem speciei, sicut supra dictum est; ergo habent eamdem rationen: et consequenter, vel utrunque est indispensabile, vel neutrum.

XIX. Respondetur negando, quod intelligatur illa conditio in voto solemni religiosorum, scilicet. Nisi papa dispensaverit, nam sicut potest quis contrahere matrimonium, etiamsi damnum sequatur reipublicae, et tunc non includitur in eo ista conditio : Nisi papa dispensaverit; sic etiam poterit solemniter castitatem vovere, et tamen quod in includatur illa conditio, quoniam utrobique est totalis traditio. Argumentem auten probat. quod ille vovens potuisset apponere talem conditionem, non tamen probat guod necessario in voto solemni continentiae talis conditio intelligatur, imo oppositum videtur includi, cum enim inse ex vi actus voluntatis promittat castitatem usque ad mortem, ejus mens, et intentio potius est, quod non dispensetur cum illo. neque apponatur talis conditio.

XX. Ad confirmationen respondetur concedendo votum clericorum et (389) religiosorum esse ejusdam speciei, negatur tamen quod sit eadem ratio dispensabilitatis in uno, atque in altero, dispensabilitas enim in voto attenditur penes ordinon ad testatem superioris, unde stante eadem unitate specifica, poterit reperiri haec distinctio numeralis in ordine ad insam Our ergo votum solemne continentiae clericorum respiciat pontificem tamguam causam, ex qua dimanavit obligatio ad continenter vivendun; votum vero religiosorum non respiciat pontificem tanquam auctorem, et sed solum Deum, cum sit de juse divino, inde fit ut pontifex possit dispensare in voto clericorum non autom in voto religiosorun.

XXI. Quarto arguit : Latria est excellentior virtue quan castitas, sed votum solemme continentiae. Probatur major, nam latria respicit immediate Doum; castitas autom immediate solum continenter vivere; ergo; Confirmatur : Supra votum continenties clericorum potest fieri dispensatio; ergo etian supra votum continentiae religiosorum. Si dicas, guod continentia in religioso est de jure divino, non autem in clerico, contra, nam in similibus casibus, quos inter arguendum proponebamus, videtur, quod fiat exceptio ipso jure divino dictante, vel salten debeat interpretari jus divinum, quod non so extendat ad similes casus.

XXII: Ultimo arguitur : Nom licet existenti statu monachali, nequeat intelligi, quod non teneatur iste ad cestitasem servandan, potest tanen pontifex facere, quod iste non sit nonachus; ergo tunc deobligabitur a voto continentiae. Quod autem hoc possit fieri, patet, nan iste libere se, voluit obligare ad statum monachalen; ergo. Confirmatur, nam hoc ipsum reperitur in vasis, quae sunt Deo consecrata, nanentibus enin i sis non possutn non esse consecrate, poterunt tamen anittere vasis, et sic onittunt consecrationem; ergo similiter in monachis, etsi non possit dispensari manente monachatu, poterit tamen dissolvi.

XXIII. Respondetur, guod licet in voyo orationis, aut sacrificii pontifex dispensare, et etiam in voto simplici continentiae, ino et in solemni, si fit de jure positivo, non autem in voto solemni monachorum; non quia sit de meliori, et praestantiori abjecto, sed quia includit totalem traditionem de jure divino, et quidem si argumentum aliquid probaret efficeret etiam ut votum de diligendo Deo non esset disponsabile, quod est falsum, nam illa materia quatemus subjacet liberae voluntati ipsius subditi, poterit per praelatum auferri, vel dispensari. Quod ve ro hoc seguatur patet, nam objectum charitatis est praestantius inter omnia objecta virtutun; si ergo dignitas objecti attenderetur, hoc esset indispen sabile, solum ergo debenus considerare, an includat totalem traditionen, et hanc de jure divino.

Digitized by Google

Ad confirmationem respondetur, guod jus divinum est interpretandum sicut sonat, nisi iose Deus aliter declaraverit, sicut fecit respectu matrimonii rati non consummati, quod explicatum est a Conciliis dirimi per votum solemne religionis.

XXIV. Ad ultimum respondetur, quod sicut stante calice non potest fieri, quod non sit consecratus, sic etiam post emissam professionem non potest religiosus deobligari a tribus votis religionis. Probat autem argumentum, quod sicut per desi- propter bonum particulare regni vel totionem calicis desinit consecratio, sic etiam per desitionem hominis, (890)ut fit in morte desinit status religiosus; viven- habet minimam entitatem. te autem ipso, qui promisit, cum totaliter tradiderit scipsum secundum quancum-

que rationem, quae ex ejus voluntate, et libertate pendebat, et hoc sit de jure divino, non poterit admitti dispensatio. Ad confirmationem patet ex dictis: concludimus ergo, quod cum magis in decorom reipublicae christianae codat non dispensari in voto solemni religiosi, quam o contra, sententia theologorum, quae partem tustur negativem probabilior erit, et securior, praesertim cum ipsa attendat id, quod est de jurc naturali, et divino, ne scilicet tius mundi violetur illud jus naturale. respoctu cujus quodcumque bonum creatum

Digitized by Google

Quaestiones sequentes quodlibeticas, quae pro academiae more, doctorali lauro praemitti solent, auctor recitandas a discipuldis composuit. Placuit vero eas huic tomo inserere; tum ut multorum votis copia fieret eam enim dum recitabantur fecerunt sitim, quee uno audiendi haustu expleri non potuit, et oculi in voluptatis, et disciplinae consortium hac preli arte vacarentur; tum praecipue ut non sine admiratione constet, virum tot seriis, et rigidis occupatum amanioribus istis non defuisse, et illud opus per indulgantiam, et remissionem licuisse, quod cum alias satis esset virtuti, etiam virtuti otium subtraheret. Pouro quoad opus ipsum attinet, nostrum in primis esto judicium auctorem redolere, non suppositum, et adulterimun, sed legitimum esce, casterum tumultuario compositum, et non ultima menu perpolitum. Sic vero nos imperfectum relinguinus, quie preestat sincero calamo tanti magistri ultroneas, et primas cogitationes ministrare, quam et nostra tenuitate aliquid etsi meditatum addidisse.

#### QUAESTIO PRIMA EXPOSITIVA.

#### AD ILLA VERBA :

Ecce mille argenteos dedi fratri zuo, hoc erit tili in velenen ocilorum ad omnes, cui tecum sunt, Genes. XX.

Our Saram tanto argenti pondere ad velamen oculorum uti Abimelech voluerit.

I. Magna consuetutinis vis, magna tenporum, successionumque elabentium firmitas. En ipsa antiquitatis auctoritas, nihil majus in sui probationem sistit, quam seinsam, inconsultum est quidquid veterum fundamento stabilitur, de de de-La coltéa, et sine periculo, quae multorum attrita pedibus, pulverem potius guam bollutum exhibet, nitidumque aspectum, visui magis, quam incessui profuturum. Non potest humana mediocritas omnia simul camere, et ideo maulatim dirigi, et ordinari, et ad perfectum perduci debuit discipline, ut quae prioribus saeculis inculta, et vix barbariae disposita, hirsuta, adhuc et spinosa videbantur, successu tenmorum eliquente, cultu redderentur, et polita, Pulchre Tertulianus cap. I de velandis virginibus : "Nihil, inquit, sine actate est, et omnia tempus expectant. Denique Ecclesiastes, tempus incuit omni rsi : aspice ipsam creaturam, paulatim ad fructum promavori : granum est primo, et de greno frutex oritur, et de fructu erbuscula emittitur, deinde remi, st frondes invalescunt, et totum arboris nomen expanditur, inde germinis tumor, et flos de germine volvitur, et de flore fructus aperitur, is quoque rucis aliquando, et informis baulatim actatem suam dirigens eruditur in emnsuetudinem secoris; sic et justitia, ham idem Deus justitiae, et creaturae, primo fuit in rudimentis natura Deum metuens, dehinc per legem, et prophetas promovit in infantiam, dehinc per evangelium efferbuit in juventutem, munc per Paraclitum componitur in maturitaten." Huc usque Tertullianus.

II. Ex cujus verbis eam mini in vestro conspectu (amplissimi patres) mentem constituo, quam scilicet infirma, impotensque sit naturae nostrae progressio; quam robusta consuetudinis vis, quae natura altera appellari solet. Sed revera, non tam aemula naturae, quam illius robur, et firmamentum appellanda videtur: natura e-

nim inchoat, usus confirmat, illa prioribus actious aevi infontilibus quibusdam institis, panisque obvolvitur, et ut temuis arbuscula vix tenera olantatione germinat, et innescitur; ista quasi robusta arbor amplificatis radicibus. neque coelestibus inclementiis infirmatur. Ecce pras manibus nobis est prasclaris imum sacrae Abrahami patrierenae uxoris exemplum, quod in difficilimi libri Genesis textu expendendum in hac praesenti oratione proponimus. Oum illi in oculorum velamen mille argentei a rege A bimelecho consignentur, ut veleta facic deberet incedere non ad extraneos tantum, sed etiam ad omnes domesticos, seu : Ad omnes, inquit facer textus, <u>qui tecum sunt</u>, quasi velamen Sulchritudinis, as decoris, cum in usu; et consuetudine non virginum tentum, sed et matrona rum futurum sit, ut neque domi ed horam illo carere faeminarum pudicitiae concedatur. It quia verbe nostri textus magnis, et illustribus interpretibus difficilia valde visa sunt, placet totam facti speciem, quae in illo capite XX Genesis narratur, breviter expendere, ut inde tam illius textus intelligentiam, quam quaestionis totius summan evidentius exprimentus.

III. Bost eversam incendio coelesti Sodomorum religionem, et terribilem illam in peccatores divinae enima adversionis censuram, cum jam nonaginta novem annorum aetatem patriarcha Abraham compleviseet, decrevit ab illo loco, sive propter nefandam tenti sceleris memoriam, sive propter gravem, et inselubrem religionis temperiem, sulphurei cineris teterrimum adhuc spirantis ardorem, alio commigrare cum Sara uxore sua decennio minori, id est octoginta et novem annorum, et versus sustralem plagam iter colliniens, ut a mari mortuo recederet, ubi guondam nefandae illae civitates sitae fuerant anud Gerarae urbem

Digitized by GOOSIC

202

Abimelecho regi subjectem peregrinari constituit. Oumque tanti viri fama non inter vulgares solum, sed etiam inter regni primores, atque adeo goud insum regem percrebuisset, etiam de ipse Sare in palatio nuntiatum est, quam sororis nomine Abrahamus inse inter exteros degens occultam, matrinonii causa, indigitare solebat. Multus de illa sermo inter proceres, magna apud regem commendatio, confabulatio multa, ille pulchritudinem, venustatemque summa admiratione excolit, alius modestian, totiusque corporis, etiam ad miraculum uscue compositionem, et gratiam; alius prudentiam, discretionisque sensum, et verborum gravitatem commendat; alius urbanitetem, et morum omnium suavitatem. Denique incomparabilis feminae speciem immensis laudibus accumulat : non est talis mudier. inguiunt, ut alli de Judith. super terram in aspectu, in pulchritudine, et in sen-Quid plura ? Instigat fama, su verborum. remat, et quan nondum visam mens rumoris tantum panicillo adumbratam hauserat, sensus in visione obstupescit, haeret in vultu, vincitur in praesentia, plus in Sara quam in magnitudinem venustatis species, ct corporis veritas.

IV. Denique : Misit Abimetech rax Gorarac, at tulit eem. Ecce tidi per noctem ultor ille divinitatis oculus, et aeterna divini Muminis censure Abimelechum urget. et facti rationem exposcit, neque minori supplicio, quam morte plectendum pronuntiat, nisi intactam adhuc, ot incognitam a se alieni tori ucorem patriarchae resignct: fuerit accita ? In, inquit, morieris propter mulierem, quam tulisti, habet enim virum. Felix rex, quem somnium correxit, non haesitatit, curiae deputaverit, quod involatam eam non distulit, non amor, non ardens hiantis flamma cupidinis of caecavit, et tenuit. neque saltom disputare permisit, an somnio dissuadenti crederet, quod tem bona fide videns spoponderat, Consurgit iose nocte, moras omnes objicit, torperem, discutit, praesertim ante nuptias, aliquando quoet vocatis servis suis omnibus, verba divina refert, oracula exponit. Timent omnes, et urgentem desuper divinae executionis vindictam serja retractatione satagunt quo morem istum, consuctudinemque, non inflectore, et emollire, et vocato Abrahamo, dataque satisfactione, variisque cumulatis munoribus, tantum ad insam Saram. cujus venustate, et gratia fuerat (893) captus, seria si quidem, sed non facilibus mysteriis obstrusa, et recondita admonitiohis verba profert : Icce, inquit, mille argenteos dedi fratri tuo, hoc erit tibi

in velamen oculorum ad omnes qui tecum sunt, et quocumque perrexeris, mementoque te deprehensam. Sic rex ille jam tomocrans, jam Doi flagello monitus, et abstinons, ad Saram non jam pulchritudine sua vulnerantem, sed castitato sanantem, sed Dei gratia fulgurantem.

QUAESTIO I.

V. Difficultas autom hujus textus nascitur ex duplici principio, primo quia illud pronomen hoc, quod in nostra oditione vulgata habetur, et referro videtur argentum datum Abrahamo, ex quo deberet Sara cibi velamen facieni comparare, si Hebraicam originam consulamus, non refert argentum, sed ipsummet A braham, redditcue hunc sensum. Mille argenteos dedi fratri tuo, ecce inse, scilicot Abraham, erit tibi in velenen oculorum. Secundo oritur alia difficultas ex ill: verbo mementoque te deprehensam, pro quo in Hebraco habetur, et increpata est, quia videlicet his verbis, non tam consolationem, quam roorohensionem Abimelech insi Sarae induxorit. Utrumcue valde difficile est, qua videlicet rationa voluerit tantum vecuniae Abihelech rex Abrahamo slargiri, ut insemet pro velamine oculorum uxori suae deserviret, quam adeo sibi fidolem, et temperantem fuerat semper exvertus ? Neque minori caret difficultate, quomodo Abimelechus Saram increpari jure potuerit, cum ipsa in culpa non fuerit, quod ab ipso adamata et sollicitata, et ad proprii tori vinculum Certe totum orationis pondus eo devergit, quod in solum Abimelech in Sara negligentiac, atque invidisset, et solemnem hunc anud omnes gentes morem, et consuetudinem faminas velandi, in domo tanti prophetae, in tam prudenti ac modestissima femina desideraverit. Hinc de velamine mulicrum que in Ecclesia agitatum est, quod Tertullianum compulit ut de virginibus volandis tractatum integrum serioeret, in Ecclosia tantum, sed etiam inter nationes, et gentium regnis usitatum, abundantissime demonstrat. Sed quid si tantae antiquitatis consuetudo ista sit. ut etiam in Sara a Palaestino rege fuerit vindicata, certe in Scriptura prinum velaminis nomen sic dedicatum invonimus, neque hoc in virgine, sed in

Digitized by GOOGLE

nuota, et uxore, eaque longaeva, sed et exemplum habemus in Rebecca, sed desponsata, quae cum ad sponsum perfuceretur, viso adhuc a longe Isaac in agrum ad meditandum egresso, tollens cito pallium, operait se, itaque simul ac ipsum cognowit esse quem de longinguo perspexerat, inquit Tertullianus de velandis viginibus, cap. XI : " Non sustimuit deuterae colluctationem, neque osculi congressionem, necue salutationis communicationem, sed confessa quod senseret, id est, Spiritu nuptan, negevit virginom volata : ibidem ostendit etiem nuptias de aspeztu, et animo fieri quemadmodum stuorum." Haec sunt antiquissima, quae reperiri possunt velationis exempla. Sed in desponsatis, et uxoribus tantum. Inde etiam abud ethnicos, et barbaros consuetudo inolevit, ut velatae mulicres ed virum ducantur dum maritantur, quod usque adco verum est, ut nuptiae inde nominentur, scilicet a nubendo, aut velando, guia dum matrimonio virgines traduntur quasi in signum pudicitiae falmneo alicuo, aut volo guasi nube overiebantur. Hinc illud Varro 115. IV de lingua Latina : Meptunus quod mare (894) terras obrubat, ut nubes coelum, a nuptis, id est, opertione, ut antiqui; a quo muptu, nuptiae dictee: quo etiam illud poetae alludit :

Lutea demisso sui lavit flammae vultus.

VI. Altius tamen Apostolus velamenti hujus originem repentens, ad iosa prima naturae jura eam revocare videtur consuetudinem, dum sic Corinthios alloquitur cap. XI, I ad Corinth : Vos. inquit, ipsi judicate decet mulierem non velatam orare Deum ? Neque ipsa natura docet vos. quod vir quidem si comam nutriat, ignominia est illi: mulier vero, si comem nutriat, gloria est illi, quoniam capilli por velamine ei dati sunt. Ecce totius velamenti in mulieribus origo, nempe ipsa naturae institutio, ut illi cedat in gloriam si caput suum veletum habeat, quoniam ipsamet capillorum densitas, et comae diffusio quanti decoris sit ac gratiae velamantum capitis in muliere apertissime demonstrat. Nam ut recte Clemens "lexandrinus inquit in suo paedagogo, lib. III, cap. III : " Deus voluit feminam guidem esse glabram, ac levem, sola coma, sicut rum autem, cum sicut leones barba ornasset, virilem etiam fecit hirsuto pectore.

quod quidem est roboris, ac imperii indicium: " guanque ut ipsius naturae lege mulier subjecte viro create est, ita in subjectionis signum caput ei a natura tam officiosa capillorum paratura velatum est, ut quasi dimisso capite incederet. quae supra caput suum impositam potestatem ipso naturali velamine profiteretur; quia ratione difficilis Pauli locus in plano sensu venit intelligendus, cum de muliere dicit : deo debet mulier potestatem habere supra caput propter angelus, quasi dicat, voleri debet mulier, et ab ipsa ei natura capillamentum in velamen capitis datum est, ut cognoscat potestatem supra caput suum habere, idque propter angelos, id est, propter superiores, quibus gubernanda, et erudienda traditur mulier, neque enim ipsam dicerc, aut gubernare docet, quod angelorum munus ost, sed discere, ab aliis, et gubernari. Quamquam etian opportune Olemens "lexandrinus non improbante Theophylacto super caput XI primi ad Corinthios intellexerit praecipi ab Apostolo ut mulier potestatem, hoc est, velamen habeat super caput propter justos, et Ecclesiae ministros, ne hos ad fornicationem al liciat, et scandali-Sed et nervosius Tertullienus lizet. bro de velandis girginibus, cap. VII : " Adumbrari, inquit, debet facies tam periculosa, quae usque ad coelum scandala jaculata est, ut cum Deo existens, qui rea est angelorum exterminatorum. caeteris quoque Angelis erubescat, et malam illam aliquando libertatem capitis, cui comorimat, jam nec oculis homi-num offerendam." Eam quippe aliquorum sui temporis opinionem, Tertullianus hic prosequitur, qui locum illum Genes. VI: Cum vidžssent filii Dei filias homimum auod pulchrae essent, acceperunt sibi uxores ex omnibus quas elegerant, de Angelis intellexerunt quod in feminerum pulchritudinem exarserint, et ob peccatum illud de coelo exterminati sint. Itaque et in subjectionis signum, et pudicitiae insigne velamen mulieris oculis, et capiti ipsa naturae providentia elargita est, unde neque ab ipso primordio nativitatis vestitur pudor, sed cum incipit concupiscentiae tributum pendere, et pati quod alterius aetatis est: " Ex quo se intelligere comperit, inquit Tertullianus relatus, et sensum naturae suae intrare, et de virgine exire, et pati novum illud, quod alterius actatis est, nam et principes generis Adam, et

|    | -2 | 35 | -  |    |   |
|----|----|----|----|----|---|
| 89 | 4- | 89 | 5- | go | 6 |

Eva quandiu intellectus carebant mudi agebant, (895) at ubi de arbore agnitionis gustaverunt, nihil orimum senserunt, quam crubescendum, itaque sui quique sexus intellectum tegmine notaverunt, sed etsi propter angelos velanda est, sine dubio ab aa actate lex velaminis operabitur, a qua potuerunt filiae hominum concupiscontiam sui adducere, et nuptias pati." Ita Tertullianus loco citato, capite undecimo.

VII. Habemus igitur velaminis originem. in mulieribas tantae antiquitatis censeri, quantes et ipsa institutio naturas, neque ab illius usu, et consuetudine potuerunt divertere, nisi quae ab ipsius naturae logibus aberraverunt, et impositam supra caput suum potestatem, subjectionemque naturae, et omnem pudicitiae decorem in 1psa oris compositione refulgentem detegendo prostituerint. Neque hoc solius aposto- ri, quam adamare feminae possint. lici praecepti vigor est, sed cruditio consuetudinis, et natureo, cum etiam ante Christi advontum, tam Judaeorum, quam gentilium feminas velates incedere consuevisse exploratissimum sit. De Judacis fidem facit Tertullianus libro de corona militis, et naturae origine, et elterius naturae, cap. IV : " Apud Judaeos, inquit, tem solomne ost fominis earum velamem capitis, ut inde noscentur." De gentilibus in primis nobile exemplum refort ex Homero Clemens Alexandrinus lib. III paedagogi de Crousa Alleee uxore, quae ob insignem ho-nestatem, neque cum Troia quidem caperotur, perterrita se ut lumine dotexerit, sed etiam dum ab incendio fugeret velo tecta permansit. De mulierious Romanis id asque docot Valorius Maximus 115. VI cap. III, dum refert horridum Caii Sulpitii Gallii maritalo supercilium, nam uxorem dimisit, quia eam capite aperto foris vor-Tacitus quoque libro satam cognoverat. XIV de Popaea Sabina inquit : / Rari in publicum gressus, idque velata parte oris, no satiaret aspectum, vol quia sic dece-.bat." De graecis mulieribus testis est Apaleius in illis verbis cuae refert libro XI de asino aureo : " Mulieres candido splendontes amicimine, etc." De Laconis omnium feminarum laudatissimis illud a Plutarcho litteris mandatum est in apophthegmatibus Laconicis : " Virgines La coniaas operte facie, maritatias vero volates prodire solitas, ea nimirum rationo. ut illae sic maritos invenirent, istae vero jam maritos habentes aliis placere non curarent." Sed tamen ista Lacaenerum

virginum consuetudo, neque laudari potest, neque probari, sed ut paedegogus Christianus inquit lib. II, cap. XX : " Sicut probro datur Lacaenis virginibus quod subra genua vestes coarctarent ita neque laudatur quod sic detecta, et invelata facie virgineus pudor, quasi vaenalis emponeratur vel potius perderetur." Denique de Arabibus mulieribus Tertullianus in capite XVII de velandis virginibus ita inquit : " Judicabunt vox Arabiae feminae ethnicae, quae non caput, sed faciem quoque ite totam tegunt, ut uno oculo liberato contentae sint dimidian frui lucen, quan totem faciem prostituere, quas propterea infelicissimas ait regina quaedam Romana; quaeruntur adamare, magis quam ademari pos-Ourassent vel ex alterius infesint. licitatis, et quidem frequentioris immunitate felices, quia facilius adama-

VIII. Praescripsimus hucusque quaestionis nostrae, atque orationis fundamenta, geminato praesidio, eoque indissolubili, et inconcusso firmata, nempe id est, consuetudinis vigore roborata. Restat ad principalem scopum difficultatis, quae in propositis verbis excitata est, achem intendere disputationis : (896) Our ad velamen oculorum Sarae tentum argenti pondus Abimelech expenderit, dum inquit : <u>Icce mille argenteos dedi</u> fratri tuo, hoc erit tibi in velamen oculorum : vel si Hebreicam originem sequamur, quod non argentum illud, sed inse Abraham deberet esse in velamen oculorum ips i Sarae, quid consequentiae est mille argenteos ei donari a rege, ut deinceps ipsemet serviat pro velamine oculorum uxori suae.

IX. Sed forte curiosus aliquis in ipso difficultatis limine, inquiret quantam pecuniae summam juxta Scripturae veriorem computationem existimandum sit in illis mille argenteis comprehendi, ut eam in oculorum velamina a Sara compafanda Abimelechus destinaret. Sane enim exiguam, aut mediocrem summam non ruisse, pronum est existimare cum regia manu, et quidem munificentissima elargirttur, et tantae feminae, quae in regium thalamım mıper sublimatam regianam effecerat bimelech. Qui putant argenteos significare regales nostros, longe

a vero errant, quippe regales nostri drachmae sunt, cum octo es illis uniciam unam argenti officiant, uncia autem octo drachnis constat, non enim recte compomintur multa, quae in Scriptura significantur argentei nomine, si solum regeles nostros nomine argentei intelligamus, verbi gratia, cum dicitur Judam accepisse triginta argenteos pro ChristiDomini proditione, cuos cum postea in templum ante sacerdotum oculos projecisset : <u>Emerunt ex</u> illis agrum figuli in sepulturam peregrinorum, qui utique suburbanus erat, et proximus urbi Hierosolymae. Quis autem Doterit dicere agrum tantae capacitatis ut pro omnium peregrinorum sepultura posset inservire, et tantae existimationis, quia suburbanus erat, triginta regalibus emi Sed quid adhuc neque potest diposse ? ci emptum fuisse agrum ex illis Judae argenteis, sod non ex illis solis, sed protio quod deerat suppleto ab insis principijus sacerdotum; nam Lucas Actorum primo plano insinuat, non nisi ex illa pecunia agrum fuisse emptum, cum inquit : Et hic guidem possedit agrum ex mercede inicuitatis, quasi nullo alio protio, quam iniquitatis mercede, in illam emptionem exponsio.

L Similiter cum dicitur II Paralipomenon primo capite, quod negotiatores Salomonis emebant quadrigam equorum sexcentis argenteis, et equim centum quinquaginta, cuis credat regios equos, et quadricis ejus destinatos tam marvo emi mretio, ut ecuus centum quinquaginta regalibus constarct, praesertim temporibus illis cum tanta esset argenti comia ut guasi lapides aestimarentur. Imo ipsenet Scriptura explicat quae III Reg. I id quod dicitur in Paralipomenon : Quadrigam ex Aesypto emi sexcentis argenteis, et equum centum guinguaginta. Emonitur ibi, guod egrediebatur quadriga ex Aegupto sexcentis siclis, et equus centum quinquaginta. Siclus ergo et argenteus pro codem reputatur, est autem siclus dimidium unciae. atoue adeo quatuor regalium nostrorum continet pondus. Quod etiam manifesteapparet in monetis illius temporis, quae adhuc durant, et servatur Hebraicus siclus argenteus in bibliotheca regia sancti Laurentii Ad Alscurialem, necnon apud D. Laurentium Ramirum de Prado, ubi pondus sicli quasi quatuor regalium nostrorum apparet. Sed quid adhuc egemns testibus, dum re a me ipso vina, veritatem hanc tes-

tificari zaleam, cum multis enim ah hinc annis. Hispania nostra a <sup>S</sup>arracenis satis foret devastata, eximiae aestimationis, et in magno numero sanctorum reliquiae, quae jam huc, (897) jam illuc jactabantur, tandem ex antiquissima noblissimaque civitate Toletana in civitatem Overensem Hispaniae nostrae restauratricem, in ecclesiam cathedralem, quae vulgo ecclesiam cathedralen, quae vulgo dicitur S. Salvador, magno cum incolarum felicitate attulerunt, inter quas umus est en illis argenteis, quibus Ohristus Dominus venditus fuit, quem cum ergo dum vidi, attente considerarem, figura, magnitudine, et aliis maxime similem esse monetae, quae in nostra Hispania dicitur real de a guatro, accuratissime observavi.

X. Quapropter si hanc sequenur regulam suprutationis argenteorum, tantumdem erit dedisse Abimelechum mille argenteos Abrahamo in velamen oculorum Sarae, ac dedisse illi mille siclos, hoc est, quatuor millia regalium nostrorum, praesertim si aliquorum rabbinorum sententiam sequemur, quam recitat, et probat Benedictus Arias Montanus in dictionario Syro Chaldaico in verbo cheseph. Et plane ex majorum suorum diligentia, et observantia describit Elias levita in libro cujus titulus est Tisebi, qui inquit hanc vocem argenteus, si posita reperiatur in pentateucho, significare sicium unum; si vero reperiatur in prophetis, libram debere intelligi] si voro in hagiographis exprimi illa voce talentum, seu cantarum, quam etiam distinctionem approbat cardinalis Baronius, tomo primo annalium anno Christi 34, num. XVI. Ex illa colligit triginta argenteos, quibus Judas vendidit Christum, triginta fuisse libras ergenti, hoc est, nostro Ejspano computu, sexcanta marcos de plata 480 reales de a ocho. eo quod argentei isti reperiuntur in libris prophetarum, ex quibus Matthazus capite XXVII citat vaticinium agens de hoc pretio Judge : Tunc, inquit, imple-<u>tum est, auod dictum est per Hieremian</u> prophetam dicentom : Et acceperunt triginte argenteos pretium appretiati, quem appretiaverunt a filiis Isbael, et dederunt cos in agrum figuli. Et ex eadem doctrina nos colligimus, mille illos argenteos, quos dedit Abimelech in velamen oculorum Saree, cum inveniatur Digitized by **GOC** 

hoc nomen positum in pentateucho, hoc est, in libro Genesis, non libras significare argenti, sed siclos, hoc est, semiunciam, et in Hispano computu esse 1000 reales de a guatro.

XI. His itaque de valore illius regiae largitionis disputatis, ut ad rem quaestionis nostrae devenianus, certe si tanto pretio velamen oculorum Sarae comparandum erat, non tam velum, aut simplex linteum quem pretiosissimum ornamentum capiti tegendo, sut scricum, sut sursum ab 🚣 bimelecho illi destinatum videtur, dum tantum argenti pro velamino expendendum offertur, quo sane facto non tam pudicitiae defensionem, quam irritationen libidinis in volando capite procurasset, cum ex flammeo illo, seu velo tentas aestimationis, sou pretii, omnium in se oculos excitaret, sive efforescentis purpurae vivacitate, sine flammantis serici decore, sive effulgentis auri irradiatione. It quis sic regia manu ornatam, ac velatam Saram aspiceret, qui non proniori judicio in Abimelechi amoros, quam in Sarae pudicitiam propenderot ? Sanc tentumabest Saram sibi tam grandis protii velamontum, aut ornamentum capitis voluisse comparare, ut illius potius exemplo Petrus Apostolus Christianas mulieres ad mogestiam cultus exhortetur I Petri III : uarum inouit, non sit extrinsecus capillatura aut circumdatio auri, aut indumenti vestimentorum cultus, sed qui abs conditus est cordis homo in incorruptibilitate aui- conunt, aut exornant, solum velandis oeti, et modesti spiritus, (898) qui est, in conspectu Dei locuples: sic enim alicuando et sanctae mulieres sperantes in Deo ornabant se subjectae propriis viris. sicut Sara obedieba, Abrahae dominum cum vocans. wuo loco Apostolus ornatum sanctarum mulierum, praesertim Sarae, in exemplum proponit Christianis feminis ad cultum, et mundum muliebrem, ne videlicet aurei velamneti circundatione, aut cultioris indumenti amictu, pompem ostentent, sed interioris modestiae incorruptibilitate, quasi ditiori, ac locupletiori cultu Dei oculis appareant, quem cultum in Sara Juisse subjectionem ad proprium virum demonstrat, ut plane respectisse videatur Apostolus ad locum istum, ouem in praesenti explicatione versamus. In quo juxta Hebraicam originem non ipsum argentum in velamen oculorum comparandum, sed ipsum Abrahamum velaminis loco, deinceps futurum Abimelech designat, quippe cum

subjectio tanta Sarae ad proprium virum, quasi sub ejus patrocinio, et custodia fertam velatamque, ac securam deinceps redditura sit.

XII. Sed tamen, quia defendenda nobis est lectio vulgatae, qua Ecclesia utitur, in qua etiam post emendam factam a Sixto V et Clemente VIII habetur pronomen hoc, referens non ipsum Abraham, sed illud argentum quod ei conatum fuit a rege, scilicet mille siclorum pondus in oculorum velamen, altius oportet tanti pretii valorem velo capitis destinatum examinare, ac discutere. Et erit profecto aliquis, qui rem superficialiter tangens, a difficultate se immunem putet respondendo non decuisse munificentiam regiam id solum argenti, et pecuniae praebere quod tenui linteo. aut velo comparando sufficeret, sed occasione flammei conquirendi in largitatem ampliorem esse effudisse. Sed hoc ut generali tentum sermone difficultatem expedit, ita minus plane, et adaequate satisfacit : eadem quippe ratione posset largioris hujus muneris occasionem rex sumere ex aliis naeniis, aut xeniolis, quae feminarum solent ornatibus destinari, puta pro annullis, fasciolis, pectoralibus, calceolis, linteeminibus. theristeis, acubus, et mille aliis hujusnem posset Abimelech suem Sarras enhibere munificantiam. Sed hic omnibus emissis, quae muliebrem mundum aut comculis, et tegendo capiti, potius quam ditando, valorem illum consignat. It hic est praesentis concertationis scopus, aut potius nodus, cur solis mulierum oculis velandis tantum argenti licet expendere, aut donare, oun expriandis non liceat ?

XIII. Recte igitur locus iste nos docet, et sapienter admodum Abimelech admonuit sic Abrahamum muneribus cumulatum dimittere, ut nihil de fantis facultatibus, et divitiis, quibus ipsum, et Saram locupletabat, ad oculorum lanocinia, ad luxum, ornatumque vestium deserviret, sed ozcultandum potius, et velandum esse oculis quidquid pretiosum esset, aut solendidum, neque excusari nobiliores, et divites feminas si majorum divitiarum titulo uti rebus suis ad ostentationem cultus, non ad occultandum se, et peuperibus elargiendum per-

mittant, Pulchre Opprianus in libro de disciplina et habitu virginum, ad medium: " Locupletem, inquit, te dicis, et divitem, sed non omne quod potest, debet et fieri, neque desideria proliza, et de sae- minarum cap. II nos admonet Tertullianus: culi ambitione nascentia ultra honorem, ac pudorem virginitatis extendi, cum scri- sa versatur in studio periculosissimi ptum sit, omnia licent, sed non omnia acdificant. Caeterum si tu te sumptuosius comas, et per publicum notabiliter incodas. (899) oculos in te juventutis illicias, suspiria adolescentium post te trahas, concupiscendi libidinem nutrias, suspirandi fomenta succendas, ut et si ipsa non pereas, alios tamen perdas, et velut gladium te, et venemum videntibus praebeas, excusari non potes, quasi mente casta sis, propter injuriam, et violentiam spectaet pudica. Redarguit te cultus improbus, et impudicus ornatus, neque computari jam potes'inter puellas, et virgines Christi, quae sic vivis ut possis adamari." Et pau-redemit." Sane vix dici potest quantum lo infra : " Divitem to sentiant pauperes, ad ostentationem decoris exardescat folocupletem sentiant indigentes, patrimoni- minarum cupiditas, cum tamen ut ibi Terum tuum Deo foenera, Christum ciba ut vir- tullianus subdit, proprie usus, et frucginitatis perferre gloriam liceat, ut ad Domini praemia venire contingat, multorum oracibus exora. Commenda illic thesauros tuos, ubi fur nullus effodiat, quo mullus insidians grassator irrumpat. Possessiones no corporis gloriari quaenam est (quantibi, sed coelestes magis compara, ubi fructus tuos, ac perennes, et ab omni contactu injuriae saecularis immunes, neque rubigo atterat, neque grando caedat, neque coris expansio lenocinia sibi de gemmasol urat, neque pluvia corrumpat." Hucus- rum fulgore, et vestium pompa depromit, que Ovprianus.

mento, ac vehementi stylo tritam Abimelech nia, et census latissimos in urna haec ad Saram apostrophem elucidamus, et pandi- ornamenta diffundant. Quod (900)iterum mis. Locupletabat rex ille Saram in tan- idem auctor in libro de habitu muliebri tis Abrahamo datis muneribus, sed et pudi- circa finem sic reprobat, et solita illa cam, continentemque inter divitias, et re- sua vivacitate sic exoungit : " Brevisrum omnium abundantiam fore cupiebat, rem simis loculis patrimonium grande proferdifficilem, et cunctis saeculis raram tan- tur (loquitur de ornatu, st jocalibus fetae feminae commendabat, illo igitur verborum circuitu ad ipsam usus est, quo non ipsam tantum, sedfrugales omnes, ac modes- graciles aurium cutes calendarium expentas doceret mulieres, qua ratione res ado- dunt, et sinistra per singulos digitos o dispares inter se maritarent, et conferrent, frugalitatem et divitias, pudicitiam et abundantiam, nimirum si scirent nihil sibi esse ostentandum, sed occultandum oculis, quidquid majoris pretii, et aestimationis videretur : Loc, inquit, tibi sit in velamen oculorum. Ut videlicet et ornata sis, et pudica, et pulchritudine decoris dives, et laude castitatis abundans, ut claudas oculos, ne videant va- jocalia sua mulieres reponunt, quae uti-

mitatem inter tanta divitiarum ornamenta, et tegas faciem, ne pulchritudo sit splendens, et scandalo possit esse, et periculop nam ut recte in libro de cultu fe-" Non tantum nostra, sed et aliorum ceudecoris, et ideo non tantum confictione, et elaboratae libidinis suggestu recusandum est, sed etiam naturalis speciositatis oblitterandum dissimulatione, et incuria, ut proinde oculorum incursibus molestum; nam et si accusandus decor non est, ut felicitas corporis, ut divinae plasticae accessio, ut animae aliqua ves-Timendum tamen est, vel tis urbaha. torum, quae etiam pater fidei Abraham in uxoris suae specie pertimuit, et sororem mentitus Saram salutem contumelia tus pulchritudinis corporis luxuria sit, sed tamen et si animi intemperantia, et prostitutio corporis castitate servatur. tamen laude sola formae frui, ut de botuncumque pudica) quae recuset ?

- 30,

898-899

XV. Haec nimirum venustatis, et deet ad gloriae, et ambitionis votum inflammata cupiditas, pretia etiam rebus ipsis XIV. Ecce tibi ex tam eloquenti argu- accendit, ita ut etiam integra patrimominarum), uno liho decies sestertium inseritur, saltus, et insulas cerviz fert, de saccis singulis ludit, hae sunt vires ambilitonis, tantarum usurarum substantiam, uno et muliebri corpusculo bajularé. 7 Ita Septimius, quem lucum satis alioquin obscurum ex Jacobi Pamelii, et Phenani annotationibus sic illustro : Brevissimis loculis patrimonium grande profertur, id est, scripiis, sou arculis, quibus qualis repositoriis monilia, et Digitized by

<u>- 740-</u> 900-901

QUAESTIO I.

que monilia tanti nonmunquam pretii sunt, ut magnum patrimonium adaequent, et millia multa denariorum. Uno lino decies sestertium inseritur, id est, in aliquo filo, vel lineo panno inseruntur gemmae, aut uniones decies sestertium pretium valentes. Quod pretium ad nostrum Hispenicum numerum, et modum deductum acquivalet viginți quinque aureorum millibus : quod imitatus D. Hieronymus in vita S. Hilarionis de sui temporis mulieribus dixit, quae uno filo, gel villarum inserunt pretia, id est, margaritas, aut uniones filo nectunt, quae pretia acquant, aut superant villarum. Noque mirum, cum apud Plinium legamus libro IX, capite XXXV unionem (vulgo perla) Cleopatrae tantae raritatis fuisse, ut centies sestertie aestimaretur, hoc est, ducentis quinquaginta aureorum millibus: ingens utique summa, et vix fidem factura. Idem Plinius eodem loco subdit de ornatu, et monilibus alterius feminae nomine Ollia, nimirum aestimata fuisse quadringenties sestertio, hoc tes, uno sureorum millione, ut proinde mirum non sit, quod idem auctor de expensis mulierum, pro gemmis, et ornatu, suo tempore factis, dixit libro XII, capite XVIII millies centena millia sestertium omnibus annis India et Seres, peninsulaque illa nostro imperio adimunt, hoc est, duos milliones sureorum cum dimidio.

XVI. Pergit Tertullianus : Saltus, et insulas tenera cervix fert; hoc tanti valet aliquando monilium collo, aut cervice pendentium pretium, ut insularum, et saltuum, id est. montium valori coaequetur. It graciles surium cutes calendarium expendunt, hoc est, insures, quae suricularum cuti inseruntur, tanti valoris sunt, ut etiam libros domesticarum expensarum, quae in singulix mensious fiunt exsumerent, hoc enim nomine calendarii intelligi, id est, liber ratiocinii, seu expensarum, quae singulig mensibus fiunt docet locus ille apud <sup>D</sup>enecam epistola LXXXVIII, ubi inquit: " Divitem illum putas, quia aurea suppellex etiam in via illum sequitur, quia in omnibus provinciis erat, quia magnus calendarii liber volvitur circa, " Denique concludit Tertullianus: Quia et sinistra per singulos digitos de saccis singulis ludit, hoc est, digiti talibus annulis ornantur. quod quilibet digitus in valore annuli saccum argento plenum circumducit, et quasi illo ludit. Quo etiam spectat illud S. Ovoriani libro de bono pudicitiae: " Quid cum digiti tali auro onerati, neque intro-

ire possunt, neque egredi, utrum usus exposcitur, an patrimonium inani pompa monstratur: " et Plinius de sui temporis moribus in istis inanibus ornamentis, lib. XXXIII, cap. II : " Manus, inquit, et prorsus sinistrae maximam auctoritatem conciliavere auro :" et infra : Multis hoc modis ut caetera omnia luxuria variavit, (901) gemmas addendo exquisiti fulgoris, censuque optimo digitos onerendo." Haec quae breviter de superfluo, et inani mulierum ornatu ex veterum monumentis deprompsimis, quantum divina consure praedamnentur ut Dei oculis sint invise, cum vix inter tot luxuriae faces, et ambitionis ardores castitas ipsa continere se possit, non semel divina Scriptura nos admonet, cum sicut optime idem Tertullianus advertit libro de cultu feminarum, capit XII : " Civitas illa valida quae super septem montes, et plurimas aquas praesidet, Apocalyp. XVII, cum prostitutae a Domino appellationem meruisset, quali habitu appellationi suae comparata est. Sedet certe in purpura cum coccino, et auro, et lapide pretioso, quae maledicta sunt, sine quibus non potuit maledicta, et prostituta describi. Thamar illa quia se expinxerat, et ornaverat, Genes. XXXVIII, idcirco Judae suspicioni visa est quaestii sedere, quia sub velamento latebat habitus qualitate, quaestuarium mentiente, et fecit ut quaestuariam, et voluit, et compellavit, et pastus est." Sic Tertullianus.

XVII. Sed quanto ponderosius Scriptura ipsa divina ornatum istum, et lenocinantis, atque irritantis luxus speciem, cum inquieta, et praecipiti feminarum libidine conjungit, cum Proverbiorum cap. VIII, sic inquit : Et ecce occurrit illi mulier ornatu meretricio presparata ad decipiendas animas, garrula, et vaga, quietis impatiens, neque valens in domo consistere, pedibus suis munc in plateis, nunc juxta angulos insidians, apprehensumque juvenem deosculatur, et procaci vultu blanditur dicens : Victimas pro salute devovi. hodie reddidi vota mea, idcirco aggressa sum in occursum tui desiderans te videre, et reperi, intexui funibus lectum meum, stravi tapetibus pictis ex Aegypto, aspersi cubile meum myrrha. aloe, et cinnamomo, veni inebriemur uberibus, fruamuigitueoibtis Janb Veribus.

Ecce in guen terminum et finem meretricius ille cultus, et nimium guaesita ornatus sollicitudo deducit, neque unquam facile dives, et ambitiosa vestium cultura, et varietas admittitur, nisi cum castitati bellum inducitur. Pulcre Ambrosius locum istum Proverbiorum amplificans, libro de Cain et Abel, capite IV, sic periculum blandientis hujus suavitatis, ac defluentis ornetus, ac decoris nobis insinuat : "Illa, inquit, meretricio promax metu, infracto per delicias incessu, nutantibus oculis, et ludentibus jaculans retia, quibus pretioses juvenum animas capit (oculus enim meretricis laqueus, est peccatoris) cuencunque viderit sensu dubio praetereunten in angulo transitus domus suae sermonibus adoritur gratiosis, faciens juvenum volare corda, domi inquieta, in plateis vaga, osculis prodiga, pudore vilis, anictu dives, genas picta, etenim quia verum decorem naturae habere non motest, adulterinis succis affectatae pulchritudinis lenocinatur speciem, non veritatem. Vitiorum succincta comitatu, necuitiarum choro circumfusa, dun criminun talibus verborum machinis, murum mentis aggreditur humanae; secrificium pacis est mihi; hodie reddo vota mea, etc." Ut ex verbis Proverbiorum retulimus, quomodo inter talia blandimenta, et mollia irritemente cupidinis aut vigorom, aut fortitudinem, aut soliditatem tenere mens Forreas mentes libido domat inpotest. quit Hieronymus, et solidissimes petres inundans ille lascivientium flammarun globus, ac depascens medullas ardor in cinorem, favillamque resolvit : Calix aureus Babylonis in manu mea ait prophete Jermias XV, inebrians omnem terram, (902) a vino meo biberunt omnes gentes, neque solum de vini mordacitate admiror, sed de eureo calice, quo propinetur omnino pertimesco. Quis onim corietatem horreat tam nitido, et solendenti celice probine-Quis fugiat vonenum, et excutiat autan? reo fulgore scintillens, et ementiti cultus pulchritudine allicions ? Quis avertet oculos a vanitate tanta cura ac sollicitudine dopicta, tanto luma composita variegata ?

XVIII.Prudenter sane Abimelechus noster, et magnifica argenti munora Abrahamo largitur, et velamen oculis inducit Sarae, no videlicet, tam splendido, divitegue amictu decorata facies, dum nitorem affectat, aculeos, spinasque intuen-

tium oculis sparget, et effundat. Hoc, inquit, sit tibi in volance oculorum ad omnes, qui tocum sunt, momentoque te deprohensam, ubi ita alionam ab ornatu solendentique velamine, et ab omni divite cultu vult Saram alienam, ut otiam velate facio inter suos procedat, ouibus ut familiarior est convictus, et frequentior risus, ita centior debet esse aspectus, vultusque omnis modestia, ct despicatior, ne inter contimos conspectus ctian oculorum tentamenta succedant, et fiat de visu, et aspectu crimen, quod de executione non potest; Jugienda est haec inter defecticos, et inter extremeos curiosa, et nimis aurata cultioris ornatus diligentia, quae dum frequentius aspicitur, vohementius adhaeret, et sordidat ubique. Inquit praeclare S. Wyprianus in libro de singularitate clericorum circa finem: " Gustanda est cum mulieribus, non continuanda praesentia, sed quasi transounter exhibenda est feminis accessio cuodanmodo fugitiva. Quam optime intimam nostree scripturae regulan verba iste doclarant, si enim transcuttor exhibenda est feminis accessio quodammodo fugitive, hoc issum est quod merine Abihelech in Sarae admonitione videtur intendere, ut in velamen oculorum sit, quidquid argenti, et divitis gazae illi erogadat, sic enim ad omnes etiam qui cum illa erant velata, et obtecta incodens quasi transcunter exhiberet sui praesentian, et coniam, festimanterque adesset dum conspici non posset, fieretque ad ean accessio quodannodo fugitiva, ita appropinquaret aliis quod prae festinatione fugere viderentur dum accederent. Hoc est sone Christianae securitas disciplinae, haec castitatis forma, haec communicationis censura, nec nos securitas incantos reddat, et signet, quia nulla est securitas, ubi inordinabilis feminae propinguitas jaculata, cujus vicinia est delictorum latrocinium. " Non despecta (adddit Vyorianus citato loco) non vetula sine affinitate peculiariter suspicienda ad domesticum obseguium, guia magis illicito delinquitur ubi sine suspicione suorum potest esse delictum, maxime quia cupidini nulla deformitas, nulla dospectio fastidii, vel vilis existit, sed diabolus pingens speciosum efficit quidquid focdum, vel horridum fuerit. Si cuis autem profections cogente apud Digitized by GOOXIC

902-90

QUAESTIO I.

fratres, vel apud extraneos hospitatursun coarctare, quod cultiori ornamento, et nulieres intersunt, omnino se arctet ne possibilitate aligua visietur, semotus ac secretus Deo vacet et sibi, ne intus capiatur a diabolo, ac qui foris capi non potuit apud suos cadat, qui hostes effugit ad tempus pro salutaribus causis procedat ad faciem, et iterum cito dicere de conspectu festinet, perditionis enin meditatio est frequentativum inter mulieres celebrare processum. " Haec Oppriamus.

XIX. Quibus verbis omnem disciplinae regulam, quam in velamine illo, oculis Sarae destinato desiderare possumus, luculentissime nobi commendat. (903) Nec enim aliud ad velamenti hujus mysterium, quam cauta imminentis periculi evitatio, et itdem sit velare oculos feminarum etiam ad suos, quod prospectum fugere, quod continuum, frequentemque cum illis inces-

solendidiori vestium apparatui oculos claudere, neque illo curas immittere, unde totius perditionis fax oritur, et inextinguibilis ignis accenditur. Neque ignorare decemus astutias diaboli, qui same millis aut fluctious cupiditatum inquietat, ut in medio mari minus cautis inducat relaxari vela, neque quaerere gubernacula, ut subita tempestate concitatos naufregos ex insperata commotione submergat; sic nimirum alicuando de simplici charitate emorem conflat illicitum, sic per sanctitatem inducit interitum, dum contentus est cedere, ut sic valeat occupare, et dum submissus patitur semetipsum praebere devictum, sic plenius dovincere gloriatur.

Digitized by Google

#### QUAESTIO SECUNDA

### AD ILLA VIRBA :

### Et concentum coeli quis dormire faciet. Job. XCVIII.

An ex voelorum motibus musicus aliquis somus resultet ?

I. Dum arcana, et inscrutabilia coelorum, aut irrumpere, aut reserare contendo ipso pene volatu, et retineor, et impellor, neque tam facile prosequimur iter absconditum, et invium, quam recidere in propriam cogimur infirmitatem. Ecce ipse veritatis spiritus, ipse totius auctor sermonis in propositie nostri problematis verbis, mene ad coelestem concentus suavitatem nos excitat, pene coercet, ac propulsat, dum coelorum indicat melodiam, quae unquam cessare non possit, et tam remotum a sensibus nostrissignificat, ut nulla ratione non dicam comprehendi, sed necue verbis dici, vel enarrari sufficiat : <u>Quis</u>, inquit, <u>narrabit coelorum ra-</u> <u>tionem ?</u> Ecce insuperabilom difficultatem: Et concentum coeli, guis dormire raciet? Ecco majoren humano sensu suavitatem. Quis non istam tota aviditate desideret: Quis non illam toto pavore desperet ? Sed vincit blane stuporem nostrum fei tantae desiderium, et impotenti flammantis cordis aestu percitus animus ad superna consurgit, ubi toto mentis ictu ineffabiles illos sonos, jucundissimos concentus, divina illa silontia, et venam coelestis susurrii, atque angelicas voces excipere feliciter possit, et frui. Sed quid ma-Enum est infimam hanc, abjectamque naturan ad tantae jucunditatis glorian suspirare, et contendere, cum summum illud divinitatis numen, qui totius lactitiae, ct exultationis, et pacis fons, et abyssus est mirifico canticis delectetur, denulceatur hymis, sacris spiritualibusque carminibus honoretur. Nonne Spiritus sancti vox illa est ad dilectam (904) sucm in Canticis canticorum : Quae habitas in hortis, amici oscultant te, fec me audire vocem tuem ? Sed et ipsi gloriae principes, ut dicitur Psalm. LXVII : Precvenerunt principes conjuncti psellentibus in medio juvencularum tympanistriarum. Cum intor ardontia, et cuiberantia desideria transirat anima in ljoum tebornaculi admirabilis usque ad domum Dei, in voce emultationis, et confossionis sonus coulantis. Donique tota cooli dispositio et u-

niversa haec mundi machina in ercelsis mundi canit, jubilat, laudat enctorem saum in Angelis, in virtutibus, in sole, in lune, in sideribus, ac luminaribus omnibus, ipsaeque omnes aquae, quae super coelos sunt, laudant nomen Domini.

II. Fulchre Ambrosius pracfectione in psalmos : " Delectant, inquit, opera sua Dominum; delectarumt prima naturae exordia. Laudant Angeli Dominum, psallunt ei Potestates, et ante ipsum initium mundi Cherubim, et Seraphin cum suavitate canores vocis suae dicunt Sanctus, senctus, innumera Angelorum millia assistunt, seniores, et turba magna sicut voces aquarum multarum concinunt alleluiz. Ipsum amen coeli fert expressior sormo cum quadam porpetui concentus suavitate versari; ut sensus ejus extremis terrarum partibus audiretur, ubi sunt quaedam secreta naturae. ec id ab usu naturae alienum videtur, quandoquidem vox missa gratiore plansu in montibus resultet, et suaviore sono reddant guod acceperint. In scopulis quoque ipsis, et la didibus reperit natura quod delecteret. Aliorum specula, aliorum visus delectat, aut gretia. Ferae insae, atoue aves loci amoenioris aut modulationis vocid delectatione mulcentur. Inse etiem Morses cum legem Domini legisset, quo ejus memoriam pectoribus affigeret audientium, per canticum locutus est dicens : Audi coelum, et loguar; expectetur sicut pluvia eloquium neum, et descendant sicut ros verba mea, sicut imber super gramen, sicut nix super foenum. " Hucusque Ambrosius. Quae omnia ad sublimoriom illum colei concentum, et ordinem contemplandum non leviter aminum elevant, ac jucunditatis locum, totius laetitiae, et jubilationis signa non dedeceant, inter quae praecipuum quod sures, mentemque demulcet, sit ipsa concentus modulatio, et per varios, atque ordinatos sonos mirifica musicorum accentuum dispositio.

Digitized by Google

III. Mirum est quantum magnorum, virorum auribus in antiquitate temporum insonuerit, et applauserit coelestis iste sonus, cantusque divinus; quam placide se mentibus infuderit inse sunernorum oribium rotatus, quem in musicae, ac melodiae modum dispositum tantorum auctoritas aut evulgavit, aut finxit, nam cum purae illae, ac limpidissimae siderum flammae, illa chrystallorum coelestium immensa rotatio, diffusissima spendentis machinae concitatio motu ordinatissimo cieatur, ac rotetur, ita admirabili suo ordine atque impulsu multorum ad se animos allexit, et consitavit, ut musicum somum, et concentum efficere omnino sibi persuaserint, praesertim illorum hominum mentes, qui musicae melodiae delectati dulcedine omnem ordinatum somum in musicum sonum reduxere. Fuit ex his praccipuus, et fortassis antesignanus omnium Pythagoras discipulorum suorum non minus taciturnitate, et silentio, quam doctrinae laudibus celebratus. Oum enim Phythagoras musicae admodum studiosus ad offocinam quamdam divertisset, ubi fabri ignitum ferrum ictibus molliebant, observavit ex ictu malleorum certam proportionem, et inservallis (905) repetito, comm positum quiddam, et consomum ad auditum, pervenire. Itaque rem diligentius considerans in ea sententia, quem didum agitabat animo confirmatus est ut crederet. doceretque ex astrorum circumductu, et rapido primo orbis caeterarumque subjacentium schaerarum impetu, admirabilem quem dam concentum, et plenum artis, ac suavitatis cantum effici: nec enim verisimile esse alebat tam vasta corpore. tam acri agitata motu, seque tanta vi col-se Plato in suo Jove corpus solis dixit lidentia nullum edere sonum, cum in aliis esse lyram Apollinis, ac denique comdem minutioribus, tardiorique motu agitatis corporibus id quotidie experiemur. Quod si sonum ex illo motu coelorum editur. addebat illum non fortuitum, aut inconditum, et asperum fore, sed ad totius har-feratur ambitu, etiam si nobis minus aumoniae rationem temperatum, cum mihil in coleo tumultuarium, nihil condusum, sed summo ordine, et ratione sit dispositum. Quin etiam, ut Gregorius Venetus in suis problematibus refert, sic harmoniam hanc. et musicae rationem quidam auctores en Pythagorae officinae dispensabant, videlicet Plinius., Censorinus et Fratosthenes, ut a terra usque ad orbem signorum dicerent esse harmoniam diapasonicam perfectam, a terra usque ad Junam tomum, a luna usque ad Mercurium, semitonum, a Mer-lis verbis : " Ince mundus quadem harmocurio usque ad Venerem tantumdem, a Ve-

901

nere usque ad solem, tonum et dimidium.

IV. Btythagorae assensus est Plato, qui musicam coali sirenarum nomine, quarum singulae singulis insiderent orbibus, introduxit, et Cicero Platonis imitator eadem guoque musica delectatus est in libello de somno Scipienis. Quae sententia deinceps magnis, et eminentissimis philosophis, et patribus arrisit, et placuit, nec mimus inter platonicos ab utroque hujus sectae principe Pythagora, et Platone derivatam auctor est Macrobius lib. II in somnium Scipionis, cap. I, ubi sic inquit : " Ex ipso circumductu orbis somum nasci necesse est, quia percussus aer ipso interventu ictus, vim de se fragoris emittit, ipsa cogente natura, ut in somum desinat duarum corporum violenta collisio. Ex his inexpuenabili ratione collectum est musicos sonos de sphaerezum coelestium conversione procedere, quia et sonum ex motu fieri necessum est, et ratio, quae in eis inest, fit sono causa modulaminis." Hoc Pythagoras primus omnium Graecae gentis hominum mente concepit, et intellezit compositum quiddam de sphaeris sonare propter necessitatem rationis, quae a moelestibus non recedit. It cap. III ejusdem libri : " Plato, thquit, in republica sua cum de sphaerarum coelestium volubilitate tractaret, singulas ait Sirenas singulis orbibus insidere, significans sphaerarum motu cantum numinibus exhiberi, nam Siren Deo canens Graeco intellectu valet." Heec ille.

V. Ad idem spectare videtur guod ipsententiam Platoni tribuit Coelius Rhodiginius lib. Y veriarum lectionum, cao. XXV. ubi ait : " Quo pacto fict ut tentorum orbium vortigo tacito silentique dientibus miranda sonorum tranceat jucunditas ? Hanc Plato asseruit, hunc consectati omnes approbarunt, nec Bostio dis plicuit, guod utique apud ipsum Boetium in libro primo de musica, capite primo, significari vadetur dum inquit : " Quia fieri potest ut tem velox coeli machina tacito silentio, cursuque moveatur, et si ad aures nostras sonum ille non verveniat." Ad idem alludit D. Isidorus lib. III etymologiarum, cap. XVI, in ilnia sono, (06) rum fertur esse dispositus,

et coelum insum sub harmoniae modulatione revolvi : " et D, Anselmus libro primo de imagine mundi ( si ejus est ille liber) " Septem, inquit, coelorum orbes cum dulcissima harmonia volvuntur, ac suavissimi concentus eorum circuitione efficiuntur, qui sonus ideo ad aures nostras non pervenit, guia ultra aerem fit, et ejus magnitudo nostrum angustum auditum excedit. " Omitto pro eadem sententia Plinium libr. II historias, cap. III, et cap. XX-II, alionque antiquiores, qui Pythagorae, et Platonis sententiam tenuere.

VI. Scio sententiam hanc ab Aristotele, et communi Peripatetica schola suggillari et regici, eamque concinne, et musice a Pythagora, sed non philosophice, et verre assertam. Aristoteles dixit lib. II de coelo, cap. IX, text. LIII, ubi D. Thomas, lect. XIV, et super cap. XLVIII Job eam impugnat; S. Basilius similiter homilia\_II in hemameron; D. Epiphanius lib. I Fanarii, eamque parum firmam tandem reputat S. Ambrosius in II hexameron, cap. II. Sed guid est guod tantos, talesque viros, et saeculi hujus sepientes in talem impulerit sententiam, remoue ab omni sensu remotissimam, nec ab ullo unquam perceptam, et auditam sic firmaro, et persuadere tentaverint? Certe si ratio aliqua, fundementumque rei tantae subesse potest, illud est quod cum coelos ordinatissime moveri oculis ipsis, experientiaque videanus, agitationen illam in sonitum alicuem erumpere, valde verisimile est, non quia ibi sit aer aliquis elementalis, cui modu illo concussus, ac disruptus sonitum edat, sicut anud nos generatur sonus; sed quia corpore illa coelestia talis qualitatis sunt ut etiem in eis sonus edi possit, sive runtione, ac divisione corporum fiat, sive collisione, et contactu solo, sicut fluctus maris, et nubes inter se collisae sonum edunt, et sicut corpora beatorum post resurrectionem rum corporum linguis voces attribuit in in inco coelo loguentur, et in Dei laudes jugiter erumpent, non facta coeli divisione. Si ergo vocalem illum sonitum intra coelum a beatorum corporibus efficiendum, non dubitamus, quid mirum videri debet, quod insa coelestia corpora tam vesta collisione, tam irrequieto motu, ac versigine, tam concitatu cursu, et ordinatissime acitatione motum, imo sonitum suavissi- corporibus, tenta se agitatione cientimum, atque jucundissimum efficient ?

VII. At enim dicet aliquis ea,

quae a bestorum corporibus in coelo facienda sunt non maturali efficientiae. sed divinae reservata sunt operationi. unde illa vocali laude, et sonitu constare nobis potest, nisiScripturae ipsius auctoritate; at naturali solum ducti ratione quomodo nec vocalem in coelis somum a beatis edendum intelligere possumus, nec ex motibus coelestium cororum sonitum elicere, quem nullatenus percipimus ? Caeterum si Scripturarum congressione certandum est, non minus coelorum vocem, et sonitum, ourn beatorum corporum vocales laudes credemus futuras. Si enim de beatorum corporibus dicitur Psalm. CXLIX : <u>Exaltationes Dei</u> in faucibus corum. Itiam de coelorum ratione, et motibus dicitur Job XXVIII: Concentum coeli, cuis dormire faciat ? Si de sanctorum vocibus dicitur Apocalvo. XIX : Audivi guesi vocem turbarum multarum, in coclo dicentium alleluia, salus, et gloria, et virtus Deo nostro Habemus etiam in Pselmo XVIII de est. ipsis coelestibus corporibus : Coeli enarrant gloriam Dei, et opera mannum ejus annuntiat firmamentum, dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiem, non suit locuelae, neque sermones, quorum non audiantur voces corum, ubi ad litteram locui (907) de coelis istis, quae videmus, licet in sensu sporituali etiam de Apostolis, apostolicisque viris possit intelligi, dubium non est. Denique si de illa gloriasa, ac beata civitate dicitur Isaieae II, guad gaudium, et lactitia invenietur in ea, gratiarum actia, et vox laudis, utique et de ista consona totius mundi harmonia de coelo continente, et ambiente universa haec, habetur Sapientiae I : It hoc quod continet omnia, scientiam habet vocis. Quod autem omnia continet coelum est, intra quod omnia continentur. Si ergo Scriptura ipsa, et beatococlo, et coelis insis vocem, somum, cur istum sonitum, et musicam ut improprii sensus dictum rejicimus, illud ut proprie dictum acceptamus ?

VIII. At nullus inquies est, qui talem audicrit, aut exceperit sonum, impossibile autem videtur a tam vastis bus, non esse vehementissimum somum, si efficerotur, qui utique aures nostras, aut pulsatione sua deliniret, aut obrue-Digitized by GOOSIC

907 -908

QUAESTIO II.

ret vehementia. Aut quis tantus ille sonus est, qui omnino inexpertus sit, et inauditus ? Sed amim, qui sumus nos, qui coelorum rationem possumus comprehendere, aut quomodo metiri possumus ignorantia nostra, tenebrisque crassissimis, quod super omnem mortalem sensum sic sublimiter natura ipsa elevavit ? Pulcherrime Philo libro supra citato de sonniis, argumentum hoc pertractans, quam rudi notitia de coelestidus mens nostra disputare, aut discerners praesumat, eleganti discursu concludit : " Coelum, inquit, naturam habet incomprehensibilem, nec ulla ejus notitia ce ta dimanat ad nos. Quod · enim possumus de hoc pronuntiare ? Isse concestam glaciem, ut quibusdam placuit, an ignem purissium, an quijtum quoddam corpus in orbem mobile, nulli affine ex elementas quatuor ? Quid illa extrema sphaera fixorum siderum? Habetne soliditatem, an superficiem tantum sine altitudine, figuris in plano pictis ? Quid stel-modo tanto motu orbium concrepante, cum lae ipsae ? Suntne terrae moles ignitae? An forte sunt densi quidam OEtheris globi non dissimiles? Sed animative, ac rationales, an ratione simul carentes, et anima ? Voluntariosne, an necessitate coactos motus habent? Quid luna naturaline, an mutuaticio lucet lumine suis radiis micans, an illustrata solaribus? An horum neutrum est, sed guiddem mixtum ex utroque igne, tum alieno, tum proprio? Nam haec, et hujusmodi omnia in praecinuo mundi corpore quarto, id est, coelo incerta, incomprehensibiliaque conjecturis verisimilibus magis quam certis, verisque rationious nituntur, ut jurare fas sit neminem mortalem posse uncuam cuidquam horum certo percipere. Haec est causa cur puteus quartus aridus juramontum nominatur, quod quarti lujus elementi, coeli videlicet inquisitio infinita est, et imperspicua." Hacusque Philo. Oujus verba, et argumenti vis co nos informat, ne temere guidguam in re tam occulta, aut statuenda, aut reprobanda proferamus, si enim terrena multa negue credimus, neque asseguimur, quomodo si dicantur nobis coelestia credemis.

IX. Ceterum si ex humanis rationibus, et momentis res ista libranda est, placet lum sonum, propter fragoris ejus veheomnino D. Ambrosii dictum in secundo, hexameron, capite II, de hac celoestium corporum musica, ac sonitu sic censentis, ouod nulla firma ratione, aut fundamento, a suis auctoribus stabilitur. Quod enim

rapiditas illa motus tenta sit, cum aerem non scindet, quia ibi eer non est, nullum sonum efficere comprobatur, quem (905) tamen orc, ac lingue beatorum efficiendum e contrario fundamento deducitur, quie in ore, et faucibus acrem deferent, nec onim in iis naturalibus instrumentis cacuum dabitur, ar repercussione autem aeris motu linguae offecto vox formari poterit, caque suavissi-Hoc autom fundamento in coelestium ma. corporum motu denegato, raunt omnium rationum pondera, quibus philosophi illi coelestem sonum, et musicam adstruere conati sunt. Unde Ambrosius citato loco : " Introdumerunt, inquit philosophi impulsu, et motu ipsorum ordium dulcem quemdam, et plenum suavitatis, atque artis et gratissimi modulaminis comum red-Hujus rei fidem, si requiras, atdi. que expetas, sensu nobis, et auditu probari haesitant, nam si vera forent quoille coelestis ordis, cui affixos ferunt stellerum cursus, qui sine intermissione volvuntur concitatiorem habeat conversionem, atque acutum sonum excitet, hic autem lunaris gravissimum, non audiretur a nobis cum leviora audire solcemus? Fidem ergo ejus disputationis si testimonio nostro, et auditus munere exigamus probari, referent obsurduisse aures nostras, et hebetiorem nobis sensum audiendi factum propter illam a principio nostrac generationis concepti sonitus consuetudinem. It exemplum afferunt ex eo quod Nilus fluviorum maximus, eo videlicet loco ubi se ex altissimis montibus praecipitat, magnitudine fragoris sui aures accolarum obstruat, ut sudiendi munere carere dicantur. Sed facile his ipsa respondet veritas. Nam qui tonitrua audimus nubium collisione generata, tantorum orbiùm concussiones, qui majori utique sicut motu ferri astimantur, ita vehementiores sonitus excitarent non audiremus ?" Hucusque Ambrosius.

X. Cujus etiam rationem prosequitur late D. Thomas supra libro II de coelo, lect. XIV, additgue solutionem dicentium non obsurduisse ad perciphendum ilmentiam, nullo modo posse subsistere, quia consuetudo audiendi magnos sonos, non solum aufert distinctionem illorum sonorum, sed etiam aliorum, sicut malleatores aeris, non possunt percipere ali-

os sonos minimos; unde si propter consuetudinem non possunt autire sonos colestium corporum, pari ratione nec alios sonos audire possumus.

XI. Sed relinouamus si placet, sonum coelestium motuum, quem nullus unquam eudivit, et vix nisi in somno Scipionis quasi somnia tam musicam Cicero percetum fuisse finxit. Accedamus ad altiora, quae magis interiorem excitant auditum, et ad coèlestes sonos, qui vere futuri sunt in coelo, animum disputationemque adjiciamus. Et ut omittamus spiritualem Angelorum hermoniam, quae solum metaphorice musica. aut concinnatus sonus appellari potest. sicut spiritualis, et intellectualis E lenier metaphorice appellatur lux; de illo -ero sono, ac reali disseramus, quem in corporibus gloriosis, etiam inter ipsos coelorum orbes, dum sublimia illa coelorum spatia, et splendentia lumina victrice pede, et triumphali pompa pensaverint, futurum esse non ambigimus. Quis enim aut mutos post reassumpta, et glorificata corpora beatos omnes futuros dicere audebit, cum hoc insum magnae infelicitatis esset dispendium, loqui in perpetuum non posse, aut si loguendi usum emis- tabant, et trahebant? De filiis Asaph, suri non sunt, quid suavitas illa vocis. et jucunditas summa, nisi Dei laudes, et cantica in illa lactissima festivitate depromet? It sicut in infernorum poenis, ettotius infelicitatis miseria, erit (969) et ad supernum, ac coeleste prochetiae stridor dentium, et horribilis gementium clamor, et confusio ululantium reorum, prae engustia, et magnitudine tormentorum; inquit, sacer textus, facta est super sic in totius jucunditatis felicitate, et cumulo canoro suavitatis jubilum, et melo-plicat, requievit suppe eum prophetia, dicam musicae voluptatem, civitatem illam Dei lactificaturam nullatenus ambigi, dubitarive potest.

XII: Nec assentiri debemus quibusdam haereticorum somniis, aut deliciis, qui canticorum compositionem et musicum scribendi genus, musicae deserviens molle, aut profanum esse putant, et ad fabulas dumtaxat componendas eptum, aut ad venos, et impuros affectus irae, vel amoris delineandos edinventum; unde nec possunt sibi persuadere sacros aliquos libros poe- ba illa geminare. Cantic. II: Ostende tice scriptos, et ad cantilenas efformatos. Cacterum inter tales homines plane squalidos, ac luctuosos, et omni flectu dignos, illud mihi sapientis usurpo dictum : Musica in luctu importune narratio. Quid enim corum marens diabolus acterno

luctu damnatus cum coelesti musica, et sacris canticis nisi perpetuum evomat odium, et bellum? Ululatum ipsius, et clamorem, et stridentia furiis ora, et peturbationem, et confusionem, et horrorem scimus; sic et ejus satellites, ac ministri diabolici spiritus vertigine rotati omnem ordinem, concentum, musicam suavitatem, Dei cantica externinant, contendunt, et juxta propheticam Isaiae vocem occurrunt daemonia onocentauris, et pilosus clamabit alter ad alterum, ibi cubalamia, et invenit sibi requiem, illuc congregavit sunt milvi alter ad alterum. Tales sunt haeroticorum voces, stridulae, confusae, inordinatae, musicam, et cantum omnem a piis auribus expungentes.

XIII. Certe gratissima Dei auribus coelestia esse cantica, diabolo odiossissima, et sacrae, et profanae historiae nos edocent, nam si virse illos sublimes, et gloriosos, atque a Deo afflatos in veteri testamento consideremus, nonne carminibus, citharis, et canticis ad insam prophetiae spiritum impellebantur, et quasi illum ad se invi-Heman, et Idithum legimus in libro primo Paralipomenon, cap. XXV, guod prophetabant in citharis, et psalteriis. Eliseus IV Reg. III ut vaticinari posset. lumen supra se rapi, jussit adduci sibi psaltem : <u>Oumque concret psaltes</u>, cum manus Domini, seu ut Chaldaicus exct ait : Haec dicit Dominus, facite alvoum torrentis hujus fossas, et fossas, etc. Et grax prophotarum I. Reg. I descondebat de excelso, ante cos psalterium, et tympanum, et tibia, et cithera, ipsique prophetantes, videtur enim divinus ille Spiritus ad suavitatem carnium, et interioris animae melodiae ex ista sensibili musicorum instrumentorum arte in semetiosam recollectae trahi, et quasi invitatus, et allectus judunditate animae voris ad sponsam suam vermihi faciem tuan, sonet vox tua in auribus meis, vox enim tua dulcis, et fa-<u>cies tua decora.</u> Pudet dicere quod et falsi dii (daemones scilicet) ut in hoc aliquam veri Dei quasi larvam, et similitudinom assumerent, etiam cammine de-Digitized by GOOSIC

mulceri, et placari canticis hominibus persuadebant, ut est illud quod Flaccus ad Augustum libro II, epistola prima dixit : " carmine dii superi placantur, carmine manes : " et Ovidius primo tristium :

" Exorant magnos carmine same deos."

XIV. Quod de illo celebratisssimo olim Orpheo dicam ? Oujus tantam (910) in vi musicae efficaciam finxit antiquitax, ut etiam feras, et maxsa, ac rupes insas, id est, saxeos, ac ferinos hominum animos cicurasse, ac delinisse referatur ? It Horatius inquit, sylvestres homines sacer, interpresque deorum, caedibus, et victu foedo deterruit Orpheus, dictus ob hoc lenire tigres, rapidosque leones. Sic honor et nomen divinis vatibus atque carminibus Quinimo neque preces olim ad divos venit. fundebantur soluta oratione, sed metrica, ut ex hymnis Pindari ad hoc efformatis constat. It Macrobius lib. II in sommum. Scipionis, capite III in sacrificiis, et deorum laudibus carmina olim adhiberi solita scripsit. Denique praeclarissimum hujusce rei argumentum est, quod diabolus vehementissimo odio musicam prosequitur, cum enim, ut dicitur I Reg. XVI spiritus nequam irrueret in Saul, ipsumque non solum aggravaret tristitia, nimiaque cordis angustia, sed etion quasi quibusdam furiis David carmine, et citharae exagitaret, suavitate daemonem effugabat, et Saulis animum exhilarabat. Quod non solius divinae modulationis, et verbi Dei virtute in illis carminibus, aut psalmis impressa. sed virtute etiam musicae factum dicit Josephus sexto libro antiquitatum, cap. IX. Et Burgensis in additionious supre citatum locum Regum inquit, quod: " Dicere, quod fieret ex merito David, seu per orationes ejus, alienum est a littera, quae solum facit mentionem de actu psallendi. Atque ita diabolus, qui ut dicitur Job. XLI : Reputat guasi paleas ferrum, et guasi lignum putridum aes, qui, quasi stibulam aestimat malleum, et deridet vibrantem hastam, ad sonitum citharae, et ad suavitatem divinae modulationis tremefactus recodit, et quem nulla potestas, aut vis terrena coercet, superat harmonia. Hinc militans Ecclesia quasi gratissimum, et gravissimum Deo munus offert Canticorum hymnos, psalmorum carmina, et vocum laudis, Psalm. CXLVI : Laudate Dominum, inquit pronheta, quoniam bonus est osalmus, Deo nostro sit jucunda, decoraque laudatio ;

et Apostolus ad Mohesios V: <u>Implemini</u>, inquit, S<u>piritu sancto</u>, <u>locuentes vobismetiosis in psalmis, et hymnis, et canticis spiritualibus cantantee, et psallentes in cordibus vestris Domino. Si ergo ex modulatione psalmorum, et spiritualium condicorum harmonia, ipso Spiritu sancho se infundente, corda replentur canentium, quid mirum tali cantu effugari, longeque arceri omne immundorum spirituum gemus nec tolerare posse ordinem melodiamque sanctam, illum qui in perpetuo horrore, atque confusione, et gemitu inhabitat?</u>

EV. Quibus fundamentis praesuppositis, ascendamus jam en tristitia vallis nostrae, et gementium incolarum ejus, ad illam triumphantis Jerusalem coelestem gloriam, ac lastitiam, in qua plane sicut lactantium omnium habitatio non secura tantum est, et certa, sed felicissima, sed lastissima, sed suavissime, ubi solum cantica, et gratiarum actio, et vox laudis per illos actermitatis montes resonat, et auditur, et per vicos ejus jucundum semper alleluia cantabitur. Quas voces, et canticorum melodias inter ipsos coelorum simuns, et stellatos illos, ac lucentes orbes etian corporaliter efformandos concors Scholasticorum doctorum admittit consensus. Sed qua ratione extra omnem aerem, et elementalia corpora in ipsis coelis, qui ut dicitur Job.XXXVII: Quasi ex aere solidissimi fusi sunt, et incorruptibilitatis suae privilegio. nec scindi possunt, nec dividi, corporalis vox a beatorum corporum lingua, et dentibus efformanda sit, (911)neque ingenium humanumcapit, nec terrena mens, aut sensus potest attingere. Nec enim negari potest ibi sensum auditus operaturum in beatis, nec omnino otiosum futurum, cum alii omnes sensus immensa quadam delectatione, et fruitione replendi mint. Porro sensus iose non phantastice, aut illusorie sonos percipiet, quasi efformante Deo species intentionales in auditu, exercere. Nec enim magis intelligibile est posse auditum speciebus in eo existentibus, sonos non existentes percipere, quam sensum visus non existentie videre speciebus visibilibus in eo positis, et dato quod hoc non sit impossibile, certe tantee illius gloriae veritati, et certitudini omnino indecens, et indecorum est sensus

#### EXPOSITIVA

illusorie moveri, et de sonis, aut musicis judicare, eisque delihiri, quae omnino non sunt. Quare si beatorum corporum auditus non otiosus, nec dormiens in coelo futurus est, sed operationes audiendi formaturus, utique et sonos vere, et non apparenter, ac delusorie auditurus est. Formabuntur ergo in coelo tales voces, aut sonitus.

XVI. Quibus omnino suffragatur Scriptura, voces istas, ac sonos in coelo factos contestans. Quod in sensu litterali, ac proprio intelligi debere ambigendum non est, nec in contrarium aliquid obsistit. Sic Apocalypsis XIV leginus : It audivi vocem de coelo tamcuam vocem aquarum multarum, et tamouam vocem tonitrui maeni. et vovem duam audivi sicut citharaedo rum citharizantium in citharis. Coelis sonitus, hae voces coelorum sunt. Quod iterum confirmans cap. XIX : Audivi, inquit, tamquam vocem turbae magnae, et sicut vocem aguarum multabum, et sicut vocem tonitruorum magnorum dicentium alleluia, cuoniam regnavit Dominus Deus noster omnipotens. Sic in coelo resonatur, sic auditur, non fragor sine voce, non vox sine fremitur, jon sine musica sonus, et tonitruum resonat, et auditur melodia, aquarum fragor ingens in citharae dulcedinem, et harmonici cantus suavitatem temperatur, ut sciamus nihil de acuto, nihil de grav, nihil de placido, ac tenui

in sonoris coelorcum oncentibus deesse. Omnex sonorum species ibi sunt, et aquarum multarum fremitus, et fragor, beatusque intonantis tonitrui, et modulata citharoedorum suavitas, et canentium jucunditas. Denique sicut laetantiam omhium, sic erit quidquid illud erit, quod inter coelestes illos vertices, §t spatia ampla sonabit.

XVII. Sed guis idoneus ad exprimendas illas tantae jucunditatis voces? Quis ascendet in coelum, et deducet eas ad nos? Quae auris nisi beatitudinis gloria erecta susurra illa venarum coeleatium percipget? Aut quis aestimare poterit guomodo tot sonitus sino corporum discissione, sine divisione aliqua, quae utique corruptio, aliqua est, efformabuntur ? Non decet autem aeterna illa corpora dissecatio, neque incorruptionem corruptela. Scio non deesse qui putent coelum empyreum non difficile ad dividendum ad modum mollis hujus aeris, et cedere, et scindi, atque adeo in sonitus converberari posse. Sed quomodo cum hoc incorruptibilites ejus componatur, quae divisione dissolvi in partes, quod integrum erat mecesse est, vix fingi, nedum credi potest. Et cum in modum aeris coeli illi solidissimi fusi sint, quomodo ad mollitudinem aeris tenta soliditas sine magna alteratione, aut corruptione poterit reduci ?

Digitized by Google

## QUAESTIO TERTIA.

### AD ILLA VERBA :

## Classem ouoque fecit rex Salomon in Asiongaber, etc. III Regum. IX.

An Salomon Hispanico auro ditior, quam Beleastino ?

I. Felicitatem Salomonis innumera prope illustrarunt monumenta, quae si expendi deberent universa, neque mihi ad dicendum verba sufficerent, neque vobis ad audiendum patientia superesset. Unum seligo e multis auctoritate gravius, enarratione jucundius, vestra denique spectatissima praesentia, ut spero, non indignius, ac in nostrae Hispaniae laudem et excellentiam magnificentius. Illa se mihi offert classis, quae divina testante Scriptura, singulis tribus annis navigabat in Ophir, etin Tharsis, unde praecipua auri, et argenti vis afferebatur Salomoni, et in varios, atoue incredibiles tanti regis epparetus, et deliciarum omnium exhuberantiam, pretiosissima ligna thvina, elephantorum denter, eburque candidissimum, denique pavones, et simiae, multaque id generis cuasi ed neturee lusum, et risum, efformate, ne quid in tantee fortunae splendore deesset, longingua illa, nec minus difficili navigatione edvehebantur. Sed certe quanta tunc arduae illius navigationis difficultas, quantique labores in ejus executione consumpti sunt, tanta nunc sacris interpretibus in illa explicanda, et intelligenda est caligo, et difficultatum procella dissonuit, ut non temere dizerim difficiliorem nunc ad explicandum navigationem illam esse redditam, quam tunc ad verificandum. Pendet fere tote guaestio, et controversiae nodus ex illa celebratissima disputatione, ubinam fuerit Ophir, et Tharsis, quo Salomonica classis ad navigabat ? Hoc enim si evicerimus, Hispaniam nostram fuisse, amooniro inde, et speciosior erit nevigatio ed plures alias quaestiones dissolvendes do magnitudine divitiarum, de auri multitudino, et genmarum pretio, quae Salomoni ex proventu tantae classis accrescebant, ut ostendamus majorem fere divitiarum ejus gloriam, et magnitudinem ex Hispania, ut ex communi divitiarum matre dimenasse.

**-**250-

II. Hujus igitur quaestionis illustratio, ut clarior, et explicatior reddi pos-

sit, et inter densiores obscuritatum nebulas irradiare, ad tria praecipua capita totam reduco. In prima parte statuam probabilissimam esse sententiam auctorum affirmantium Tharsis illud, quo Salomonica classis navigabat, fuisse antiquam Hispaniae Tartessum, celebrasissimum mercatorum, et auctorum abud veteres emporium. In secunda discutiemus quam probabilitatem habeat muperrima quaedam sententia affirmans regionem Ophir, etiam ad Hispaniam pertimuisse, quae fundamentum praecipuum accepit ex verbis Flavii Dextri, in chronico ad annum Christi 66, ubi inquit : " Ratem in Iusitania oppidum Bracharorum (913) esse in regione Ophirina a nepotibus Ophir illic appulsis nomen hoc obtinente." In tertia tandem magnitudinem divitiarum ex classibus istis a Salomone accumulatam excessisse eam, quae ex haereditarii regni tributis, et proventibus colligi poterat, perspicue ostendemus, unde tota controversiae resolutio manifeste poterit terminari.

III. Ante omnia ut primae quaestionis enodationem tradamus, verba ipsa Scripturae praemitto, guibus navigatio ista Salomonis, et in Ophir, et in Thersis enarratur deducta, ut exinde de utroque loco disputationis consurgat volitatio. Sic ergo de classe ista Salomonis habetur III Reg. IX, §. XXVI : Classem quoque facit rex Salomon in Asiongaber, quae est juxta Alathi in littorc maris rubri in terra Iduncae, etc. Qui cum venissent in Ophir, sumptum inde aurum quedringentorum viginti telentorum detulerunt ad regem Salomonem. Sequenti vero c.X sic dicitùr de abundantia auri, et argenti in regno Salomonis : Non erat argentum, nec alicujus pretii putabatur in diebus Salomonis, quia classis regis per mare cum classe Hiram semel per tres annos ibant in Tharsis, deferens inde aurum, et argentum, et dontes elephantorum, et si-

Digitized by Google

mias, et mavos. Bodem fere tempre verborum de classe ista locuitur liber secundus Paralipomenon, in uno loco, scilicet c. III dicens, quod : In Asiongaber ad aram maris rubri in terra Edon, classis Salomonis cum servis, et navious Hiram <u>navigabat in Ophir</u>. In alio autem loco, scilicet, c. IX dicitur, quod : Naves regis ibent in Tharsis cum servis Hiram semel in annis tribus, et deferebant inde aurum, et argentum, et ebur, et simias, et pavos. Nec dissimili modo loquitur Scriptura de classe Josaphas, qui eamdem Salomonis wavigationem tentavit, sed perfice e non potuit, nunc vocans Ophir, nunc Tharsis, locum quo classem mittendam paravit. Si enim inquit III Reg. XXII, S. XLIX : <u>Rex vero Josaphat fecerat clas-</u> ses in mari quae navigarent in Ophir propter aurum, et ire non potuerunt, quia confractae sunt in Asiongaber. At vero II Paralipomenon XXII, de eadem classe dicitur : Et particens fuit ut facerent naves, ouae irent in Tharsis, feceruntque classem in Asiongaber. Et infra: Contritaeque sunt naves, nec potubrunt ire in Tharsis.

IV. Qui verba ista attento pondere libraverit, non mediocriter sibi persuadere poterit Scripturam pro eadem reputasse navigationis, emporium, nunc Tharis, nunc Ophir appelatum. Permovit ea res nonnullos, nec infirmi subsellii auctores ad affirmandum re vera pro eadem accipi in his locis Scripturae, Tharsis, et Ophir; sed quia pro constanti reputant Ophirinam regionem in orientalem Indiam esse relegandam, eo quoque Tharsis collocandum esse decernunt. Hi sunt inter alios Barrorius in sua Ophira; Acosta lib. I, c. XIII; nec parum mihi fundata suspicio est cir-Barradas lib. V concordiae, cap. XI; Villalpando tom. II in Ezechielem; Malvenda lib. III de antichristo, c. XIX ; Bozius de signis Ecclesiae, lib. XX, c. III. Alii e contra, cum nomine Tharsis intelligant occidentalem regionem, sive African, sive Carbhaginen, sive Hispaniam, eo quoque tentant reducere Ophir, et ab orientali plaga in occidentalem transferre. Multos autem, et nobiles scriptores Tharsis in Hispania collocasse, statim recensebimus.

V. Alii utrumque suo loco reponunt, et Ophir in oriente, et Tharsis in occidente, sed ad salvendam veritatem (914) Scripturee, mirum quo circuitu, quo siderum afflatu, quo ventorum spiritu classem istam

deducant. Quidam incana navigatione orientem occidenti conjungunt, et a littore Arabici sinus, seu rubri maris solvisse naves Salomonis enarrant, et ad orientalem Ophir per oceanum Indicum, vel Althiopicum eppulisse, inde vero per promontorium Bonaespei toto Oceano Africano, et Atlantico emenso tandem in Hisvaniam advenisse, quae Tharisis nomine antiquem significat Tartessum nobile Booticae provinciae emporium, inde vero iterum auro, argentoque onustat, in Palaestinam remease. Ita Pineda lib. IV de rebus Salomonis, cap. V, VI, et XV, objectione III. Denique alii, tau longae, et inusitatee navigationis taedio convicti, in duas commodiori usu divisorunt, duasque classess Salomonem aedificasse existimarunt; alteram quae per mare Meditarraneum in occidentalem regionem, sive Carthaginem, sive HIspaniam navigaret, alteram quae ex mari Mubro in orientalem oceanum, et Indicas regiones, ad Ophir tandem deferretur, indeque aurum in magna comia effossum ad sumdem portum adveheret unde solverat. Ita Ribera super caput primum, Jonae, num. XIII discurrit, quem alii sequuntur.

VI. Ut antem in tam difficili, et longa navigatione portum aliquem disputatio nostra tenere possit, probabilissimum mihi videtur inter plures, ac dissidentes tam antiquorum patrum, quam recentiorum interpretum opiniones, Tharsis in Quam Salomonis classis navigabat, fuisse Hispaniae Tartessum, et jam ab illis antiquissimis temporibus ambiisse Selomonem Hispanicum aurum : vehenensque, ca tempora Salomonis, vel paulo ante coepiese Phoenices, et Tyrios navigationibus suis Hispaniam frequentare auro illius, ac metallorum feracitate illectos, indeque Salomonem regis Triorum Eiram amicissimum occasionem arripuisse praeparandi ac mittendi classem, quae tantam sibi auri, et argenti copiam in Hispania reveheret, quanta in nullis regnis visa sit. Et guidem apud antiquos patres de loco Tharsis, non modicam fuisse controversiam S. Augustinus enarratione in Psalmum XLVII, refert exponens illa verba psalmistae : 🚚 spiritu vehementi conteres naves -nar-: " Tharsis, inquit, vivitatem quasis esierunt docti, hoc est, quaenam civitas hoc nomine significare tur, et aliquibus

visum est Ciliciam dictam esse Tharsis, ex eo quod metropolis ejus Tharsis dicitur, de qua civitate erat etiam Paulus Apostolus natus in Tharso Ciliciae. Aliqui autem eam Carthaginem intellexerunt, fortassis aliquando ita nominatam, aut aliqua locutione ita significatam. Namque apud prophetam Isaiam sic invenitur : Ululate navis Carthaginis. Apud Ezechielem autem a diversis interpretibus, ab aliis Carthaga, ab aliis Tharsis interpretata est, et hoc diversitate interpretum positum potest intelligi hanc appellari Tharsum, quae Carthago dicebatur. Manifestum est autom ouod primordia regni Carthaginis, navibus floruerunt, et ita floruerunt ut inter caeteras gentes excel-quorum patrum dictis, manifeste constat Hucusque Augustimus.

911

VII. Eandem controversiam diversis locis versat S. Hieronymus, et de ea inteest coistola ejus CXXXIII, ubi vehementer Rhaeticium Augustudenensem episcopum virum eloquentem in commentariis ad Cantica canticorum Tharsis urbem putasse Tarsum, (915) in qua Paulus apostolus natus sit. Ad illam vero quaestionem sibi a Marcella propositam, si Tharsis lapis chrysolithus sit, aut hyacinthus, quare Jonas propheta Tharsis ire velle dicatur, et Selomon, et Josephat in Regnorum libris naves habuerint, quae de Tharsis solitae sint exercere commercia, respondet Hieronymus hononymum esse vocebulum Tharsis, seu acquivocum quod in Indiae regio ita appelletur, at ipsum mare, quia caeruleum sit et saepe solis radiis percussum, colorem supradictorum lapidum trahat.capite V, et II Paralipomenon II, et ex Casterum correxisse videtur Hieronymus ea, omnibus auctoribus, et geographis maniquae hic junior scripserat de significatione Tharsis pro Indiae regione, cum explanans verba illa capite II Isaiae : Et dies Domini super omnes naves Tharsis : " Josephus, inquit, Thersis, urbem Oiliciae Tharsum arbitratur; alii regionem putent Indiae ; et hoc nomen etiam de duo-sitata, et incognita, vel seltem non fredecim gemmis lapidem appellari, qui apud nos vocatur chrysolithus ob marini coloris similitudinem. Melius entem est Thar-circumnavigata per Bonze spei promontosis, vel mare, vel pelagus absolute acci- rium itcrum in Indiam tenderetur, quod pere, neque enim Jonas de Joppe navigans, certe illorum temporum neutis inauditum ed Indiam poterat pervenire ad quam illo mari non potest navigari. " Denique inferius illud capitis XXIII : Ulutate haves maris; vel ut legunt septuaginta : Naves Cartheginis, inquit idem Hieronymus pro

Carthagine in Hedraeo scribi Tharsos, quod omnes similiter transtulerunt. Et Theodoretus super caput XXVII Ezechielis absolute docet, quod agud Syros, et He-▲\_ bracos Tharsis Carthago sit.Denique nastasius Sihaita libro X hexameron ad illa verba Genesis III : Sed et serpens erat callidior cunctis animantibus terrae, meminit hujus Tharsis, quo Salomonis classis petebat, illamque docet esme . Hesperiam, seu Hispaniam : " In libris, inquit, Regum invenimus naves Saolomonis singulis gribus annis venire in Tharsis, quae est Hesperia regionis occidentalis.

VIII. Ex quibus sanctorum, et antilerent negotiationibus, et navigationibus. Pere omnes nomine Tharsis intelligere regionem aliquam, quae respectu Palaestinae, et Jerusalem, ubi Salomon regnabat, occidentalis sit. Nam sive Tharsum Ciliciae accipiamus, sive Carthaginem Afrigram epistolam scripsit ad Marcellam, quescae (nunc Tunez) sive Hesperian, aut Hisbenien, constat omnia ista loca pertinere ad mare Mediterraneum, quod respectu Palaestinae occidentale est, et a littore Joppe, et Tyri, at "scalonis usque ad fretum Gaditanum, et Herculis columnas protenditur. Nam quod nomine Tharsis Indica regio, quae orientalis est respectu Palaestinae intelligi nullo modo possit manifeste illa Hieronymi ratio evincit, quia invenimus apud Jonam prophetam, quod fugiens in Tharsis a facie Domini descendit in Joppen, et invenit navem cuntem in Tharsis, et descendit in eam ut iret cum eis in Tharsis. Constat autem Joppen portum esse maris Mediterranei, ut sumitur ex tertio libro Regum, festum est. Ergo si a Joppe navigabatur in Tharsis per mare Mediterreneum, non poterat Tharsis esse in regione Indiae, quia per illud mare in Indiam navigari non potest, nisi immensa quadam, et insana navigatione, illisque temporibus inucuentata per totum mare Mediterraneum in oceanum Allanticum, deinde tota Africa erat.

> IX. Minus etiam probendum est nomine Tharsis, ut aliqui Hebracorum autument solum intelligendum (915) esse mare, seu

pelagus insum absolute, et indefinite, non vero regionem aliquam, seu portum; nam cum expresse dicat Scriptura navigasse classem Salomonis in Tharsis, indecue sumpsisse auram, et argentum, et simias, et pavones, manifestum est regionem aliquam, et non solum mare designari, nec enim e mari simiae, et pavones aucupabentur, multo minus effodiebatur aurum, vel argentum e mari. Et navis illa, quam invenit Jonas cuntem in Tharsis, utique, portum aliquem petebat, etanon solum in mare navigabat : alioquin quo navigaret si solum mavigabat in mare, et non in portum aliquem ? Denique III Reg. X dicitur, quod classis regis per mare cum classe HI ram semet per tras annos ibat in Tharsis, ubi si nomen Tharsis significaret solum iosum mare, vel pelagus absolute, et non aliquem portum, sive regionem, sensus Scripturae esset. ouod : Classis regis per mare ibat in mare, quem battologiam in sacris litteris admittere nefas est. Quare licet verum sit and Hebraeos nominguam Tharsis pro. mare acccipi tamen ubi ponitur tamguam locus regionis, et portus, quo navigatio fit, insum mare significare non notest. sed determinatam aliquam regionem, uti necesse est accipere in hoc loco, ubi de classe Salomonis dicitur, quod: Per mare ibat in Tharsis.

X. Supposito ergo quod nomen Tharsis in praefata Salomonis navigatione, neque solum mare significat, neque Indicam, seu orientalem regionem, restat ex occidentalibus emporiis, quae nomine THarsis significari videntur, illud eligere, quod litterae nostri textus veriori convenientia eptari potest. Ut autem ex dictis constat, triplicem invenimus urbem, seu regionem nomine Tharsis apud veteres significatam. Primo, apud Josephum Rhaeticium, et Augustimum, aliosque ex antiquis Tarsum Ciliciae, quae in Asia est, unde ortus fuit Paulus : secundo, and Augustinum, Hieronymum, et Theodoretum, et communem sententiam intere pretum, Carthaginem nomine Tharsis intelligi vidimus, quae est in Africa ; tertio, apud Anastasium Sinaitam, nomine Tharsis Hesperiam, seu Hispaniam, quae est in Europa designari ostendinus. Et alii guidem patres loguuntur generaliter de hoc nomine Tharsis, ut in pluribus aliis Scripturae locis reperitur; solus vero Sinaita specialiter loquitur de

Tharsis illo Salomonicae classis, quod Hispaniam nominat, seu Hesperiam, et ideo illa nobis omnino praeferenda est, ouia aliis patribus non contradicit. Licet enim in aliis locis Scripturae Carthaginiensis civitas illo monine significetur, tamen in hoc loco ez libris Regum, et Paralipomenon, ubi agitur de Salomonis classe, neque Carthaginem, neque Viliciae significari posse, evi-Tarsum denti videtur ratione convinci. Etenim tempore Salomonis Carthago nondum condita erat, et probabile est quod neque Tharsus Ciliciae, et dato quod esset condite, non quadrat illi navigatio illa Tharsica, de que agimus.

XI. Utrumque non erit difficile demonstrare, nam guod attinet ad Carthaginem, a Didone illam conditam fuisse, sive in formam, et amplitudinem urbis provectam, antiqui omnes auctores conspirant, guidguid sit an oppidum aliquod eo loci antea fuerit Carchedon nominatum, quod postea Didonis opera, ac diligentia in Carthaginem exurrexit, de quo non nontendo; certum quippe est civitatis formam, et magnificentiam, a Didone Cara thaginem accepisse; Didonem autem Salomonis tempore, nulto inferiorem esse (917) liquet. Josephus contra Appionem centum quadraginta tribus annis post extructum Salomonis templum, conditam a Didone Carthaginem, narrat : Appianus, et Trogus Pompeius, ut in ejus epitome libro XVIII refert Justinus, septuaginta duobus annis ante urbem conditam, fuisse aedificatam a Didone Carthaginem fe-Constat auten Roman plusquam durunt. centis annis post Salomonem conditam fuisse, cum mille et triginta annis <sup>S</sup>alomon praecesserit Christi adventum, Romanae autem urbis fund atio septingentis quinquaginta uno. Quare nullo modo Salomonica classis, quae in Tharsis navigabat, Carthaginem petiisse credenda est, quae tanto post Salomonem tempore, vel aedificata, vel in civitatis, et emporii celebritatem est provecta.

XII. Quod attinet ad Tarsum Ciliciae, neque tempore Salomonis fuisse conditam, licet in tam longa antiquitate historia caliget, non levis tamen testis est Athenaeus, qui libro XII, ex Aristobuli testimonio docet a Sardanapalo fuisse aedificatam. Quod si verum est, manifeste deducitur longe post Salomonis Digitized by <u>-254-</u> 917-918

QUAISTIO III.

tempora Tersum istam exortem, cum Sardananalus tempore Ezechiae fuerit, quendo Dejoces, seu Arbaces ejus presfectus in . Medorum fegem ab ipso deficiens, et rebellans electus est. Et ut fuerit, certe in Tarsum Ciliciae non potuisse navigare classem illam, nec tento instrui apparatu, ut sembl in tribus annis eo tenderet, inde cuivis prudens conjectare merito potest, guod Scriptura Tharsicam nevigationem tamguam magnum aliquod, et inusitatum obus, et longo ac difficili mari emensam significat, mercesque non vulgares, nec ommunes, sed Palaestinae novas et inusitatas attulisse narrat : at si Tarsum Ciliciae navigaret, cum ad Palaestinae latus in ultimis Asiae minoris finibus site sit, et vix octo aut quindecim dierum cursu a littore Palaestinae • eo navigari possit, ut constat ex tabulis geographicis, quomodo persuaderi possumus ad tem breven navigationem classen trium annorum spatio indiguisse, aut inde merces aspartasse, quae Palaestinae essent incognitae, cum ita ipsi Palaestinae adjacens sit Oiliciae provincia, quantum nostrac huic regioni Boetica, vel Lusita-nica provincia propinqua est. Denique Tarsus Ciliciae nulla auri, aut argenti abundantia celebris apud antiquos scriptores habetur; unde omni destimuimur principio ad probabiliter fundandum Tharsis illud, quo Salomonis classis navigabat, fuisse Tarsum Ciliciae.

XIII. At fuisse Tartessum anticuem Eispaniae, ouot convenientiae, quam mirificee correspondentiae commendent, et evincunt ? In primis in hujus sententiae favorem pauris abhinc ennis vexillum crexit Goropius Becanus in\_septimo libro suorum Hispanicorum, de Hispaniac gloria in hac parts feliciter, et optime meritus. Securus est Ludovicus Nonius cap. XII Hispaniae; Joannes Bentista Suarez lib. I antiquitatum Gaditanarum, cap. IV; Fororius in illud Isaiae XXIII : Filia Tharsis non est cingulum ultre tibi; So to mejor in Cantica ad illa verba : Manus ejus tornatiles plonao hyacinthis, seu plenae Tharsis; Puento lib. III monerchiao, cap. VII ; Ribera in primum caput Jonae, num. XIII; Pineda lib. IV de rebus Salomonis per multa ampita ; Bozius lib. XV de signis Ecclesiae, cap. XVIII; Vivar in Flavium Dextrum circa annum Christi 65. Nec dissentit Ambrosius Morales, nobilis Hispanicorum historiarum indaga-

tor, qui in verbo Sagunto folio 73, scribit in ruinis veteris Sagunti, inventum lapidem (918) Hebraeum, ubi erat epitaphium ; Adoniram clientis Salomonis, cujus mentio fit III Reg. V. Hunc ferunt cum classe Salomonis in Hispaniam venisse, ibique defunctum sub hoc lapide conditum. Sed licet in tanta antiquitate non facile adducar hapidibus istis fidem dare; tamen haec tentorum auctorum in hanc sententiam conspiratio, sine dubio nutantis fidei eluit formidinem, elevatque probabilitatem.

XIV. Sed conjecturis, ac signis nec obscuris, nec vulgaribus res ista potissimum roboratur. Nam in primis navigatio ipsa a Syria in ultimas Herculei freti fauces, ubi Tartessus sita erat, pro illorum temporum antiquitate satis longa, et insolita videri potest, utpote quae totam Mediterranei maris longitudinem mille fere Gallicis milliaribus protensam emensa, non parvo tempore, nec exiguo apparatu indiguerit. It licet nunc totus ille maris tractus, duorum, aut trium mensium spatio navigari possit; tamen ut bene vidit Ribera, classis illa diversa littora legendo, et protus attingendo in quibus mercium commutationi insistera opus erat, longum illud tempus trium annorum potuit Fortasse nec illo tempore consumere. adhuc naves velis utebantur, nam carbasa anud Iusitanos primum reperta scribit Plinius, et ex eo Ortelius in <sup>S</sup>ua Hispania veteri. Navigatio mitem Lusitanorum non ita angiqua videtur sicut Tyriorum, et Phoenicum. Et apud Ezechielom XXVII, Tyrus sub forma navis pulcherrimae describitur, seu potius triremis, in qua vela, id est, carbasa non ponuntur, sed velum ex bysso suspenditur in stratum, ut vertunt septuaginta, et Hieronymus de velo, quod ponitur in operimentum ad solis caloren interpretatur, id est, toldo. Si ergo sine velis navigabatur tempore Salomonis, multo tempore ed mavigationem illam in Hispaniem indiguisse certum est. Addo in iosa Hispania effodiendis notalis, purgandis, atque prasparandis, mercibusque trensmitendis non immerito servos Salomonis totum illud tempus consumpsisse, nec nimis longum videri potest, ut auri, et argenti tenta vis quadraginta viginti telenta, hoc est, <u>Quatrocientos</u>, <u>y vointe quintales de oro</u>, ut antiqui

supputant Hebraei, ex ipsis mineralibus eruerentur, et usque ad liquidum tanti metalli purgatio conflari, et in naves posset inferti et addici.

XV. Accedit ipsa Tartessi nomenclatura, et situs regionis omnino cum occidenteli Tharsis conveniens. Fuit quondam in Boetica Hispaniae provincia celeberrimum Tertessi emporium, unde et tota ipsa provincia Tartessiaca aliquando eognominata est. Magnifica urbis hujus acud entiquos est mentio, unde notitiam illius hauserunt noviores Hispanicarum rerum tractatores. De ea agit Strabo libro tertio, et apud eum Eratosthenes : " Oum Boetis, inquit, dubbus ostiis in mare exeat, aiunt olim in medio horum fuisse urbem habitatam Tartessum fluvio cognomine, regionemque appellatam fuisse Tartassidem, quam nunc Turdulis incolunt, quin et Eretosthenes Calpa adjacentem regionem Tartessidem vocari tradit, et Britheam insulam fortunatam." Herodotus, quem Cicero historiae patrem merito vocat. meminit antiquissimae hujus urbis in libro quarto, ubi narrat Samios Herculeas transvehentes columnas pervenisse in Tartessum, pompam ferentes ad rem divinam. Erat ea tempestate id emporium, id est, nundine, intemeratum adeo, ut inde revertentes isti ex mercibus quaestum maximum fecerint inter omnes, quos nonimus Graecos. Addo et Aris, (919) to telem, vel si quis alius est auctor libri de mirabilibus auscultationibus ad finem, ubi inquit : " Primos Phoenices ferunt cum Tartessum navigassent Phoenices, seu Tyrii paulo post tempora tantam argenti vim, olco, aliisque nauticis sordibus commutatam esse ut neque capere naves, neque ferre possent, quocirca coactos sub discessum cum caetera quibus utobantur, tum anchoras etiam ex argento conflare." Longum esset multos alios ex antiquis recensere, qui Tartessi hujus meminerint, Plinium libro III, cep. I; Silium lib. III; Melam lib. II, cap. VI; D. Eleronymum in Procemic, 115. II commentariorum, ad Galatas; Livium lib. VIII, decadis III; Polybium lib. III; Volaterranum lib. VIII; Nebrisensem, Morales, Mariana, Florianum, Garibui, aldosque innumeros, qui nostris temporious res Hispanicas tractavore.

XVI. Ne vero testimonium illud Aristo-Lelis, ubi inquit : " Primos Phoenices cun in Tartessum navigassont, argento naves onerasse, " mentem excitat ad acsti-

mandum hanc Salomonicam naviagionem cum servis regis Tyrionum, ex nova illa, primaoue Phoenicum navigatione in Hispaniam originam traxisse. Poenices esse Tyrios, seu ejusdem regionas, nemo est qui ignofet, nisi historias omnes ignoret. Hos igitur Phoenices scribit Strabo libro tertio, navigationem suam paulo post tempore belli Trojani incospisse. Verbe ejus sunt : " Vulgatum est sermonibus Minois in mare imperium, et Phoenicum navigatio, qui extra columnas Herculis progressi sunt, ibique in media Africae ora maritima, urbes condiderunt paulo post Trojani belli tempora." Ita Strabo ubi verbum illud : Paulo nost tempera Trojani belli, praecisum tempus non indicat, sed aestimantis relinguit arbitrio, ut non longo post tempore ab exacto Trojano bello navigationem istam incoepisse intellisemus. Tempus autem ouod a Trojano bello usque ad Salomonem intercessit, ad centum quinquaginta annos ascendit, plus, minusve : nam a destructa Troja usque ad Romae fundationem intercedunt anhi 432, ut ex Solino, Livio, Dionysio Halicarnassaeo, aliisque probatissimis auctoribus constat. Ab urbe vero condita usque ad Christum 750, qui efficiunt summem annorum 1183, uno plus, vel mimus a Troja usque ad Christum. A Salomone autem usque ad adventum Christi mumerantur 1030, plus, minusve. Unde restant inter eversionem Trojae, et Salomonem 150, vel circiter. Oum ergo Trojani belli navigationen suam in Hispaniam, seu fretum Herculeum auspicati fuerint, recentioris memoriae tempore Salomonis erat illa navigatio, ex qua cum tantam argenti, et auri copiam hauserint, quantum ax Aristotelis historia vidimus, verosimile valde est enimum Salomonis excitasse ut navigationi illi sociato foedere cum rege Tyriorum incumberet, indeque maximam illam vim divitiarum attulisse, quam Scriptura narrat, ita ut argentum illis diebus millo fere pretio haberetur.

XVII. Concordat denique cum hac nostra sententia magna illa, et celebratissima argenti, aurique in Hispania abundantia, praesertim in tempestate, qua primum a Phoenicum navigationibus frequentari coepta est, nam iosos ita argento omistos recesisse ex Tartesso. Digitized by GOOSIC

919-920-921

QUAESTIO III.

Aristoteles ut vidimus refert. Quod tamen Diodorus, et Strabo, et ex eis Ortelius in sua veteri Hisoania, aliique auctores ex incendio Pyrinaei montis, quod tantum fuit ut venae ipsae argenti, aurique liquefactae (920) confluxerint, Phoenices adduxisse probabilius existimant. Ad haec si Straboni credimus, Turditabos, qui Boeticam olim incolebant provinciam praesepibus argenteis (vel ut Causabono placet lacunaribus) et argenteis dollis usos fuisse annotatum est. Idem Strabo refert anud novam Carthaginem, vulgo Carthagena, fodinam argenteam ita divitis, et exuberantis venae, ut populo Homano in singulos dies viginti quinque millia drachmarum penderet, hoc est, ultra tres mille uncias (nostra computatione : Cada dia tres mil reales do a ocho.) Lt Plinius ex aliorum fide refert Asturiam, Galliciam, et Lusitaniam praestitisse annis singulis vicena millia pondo, hoc ost, libras argenti, quae efficiunt in nostra computatione : Quarenta mil marcos de plata. Idem quoque memorat Annibali in Hispania solum unum puteum, seu argenti fodinam, nomine Bebelo, ministrasse in singuãos dies trecenta pondo, hoc est, libras argenti, id est : Seiscientos mar-COS.

XVIII. Quam immensam argenti vim Romano populo, et Carthaginiensibus ex Hispania provenientem non leviter Scriptura insinuat cum I Macchabaeorum VIII victo-Romanorum recensens, inquit audirias. visse inter alia Judan Macchabaeum quanta fecissent in regione Hispaniae; et quod in potestatem redegerunt metalla muri, et argenti, quae illic sunt. Quae verba mirifice concinmunt mum incredibili illa divitiarum magnitudine quam profani auctores de Hispania narrant. Multoque abundantius aureas istas venas, et argenteas ebulliisse credendum est tempore Phoeniciae navigationis, quae est Salomonis fuit, cum primum metalla ista scaturire visa sunt, unde non immerito dictum est a Scriptura, argentum illis temporibus nullius pretii fuisse, quia classis regis ibat in Tharsis, et afferebat inde aurum, et argentum. Quomodo enim argentum reputaretur illo tempore cum de ipsis Phoenicibus narret Aristoteles, et Diodorus, et Strabo adeo argenti pondere onerasse naves, ut etiam anchoras ex argento conflaverint? Mirifice ergo abundantiam

ut stian anchoras ex argento conflaverint, auri, et argenti Hispanici cum illius temporis navigationibus correspondere constat. Sed et gemmae illae, quae ex hac navigatione dicuntur allatae, et nomen ipsum Tharsis retinuerant agud Hebraeos, plane cum gemmis Hispanicis, quas turquesas vocent, et quarum E spania satis est ferax, omnino conveniunt; nam Tharsis dicuntur lapides illi qui caerulerum referunt colorem, et maris similitudinem, ut ex Hieronymo epistola XXXIII vidimus, et super coput primun Ezechielis, ad illa verba : Et asmectus rotarum, et opus sarum quasi visio maris, quod septuaginta habent : Quasi species Tharsis, pro quo Aquila hyacinthum posuit, inquit Hieronymus: Qui lapsis coeli habet similitudinem. Color ergo coeruleus sive quasi maris, ant coeli, apprime convenit gemmis istis Hispaniae, quae illo tempore tanto erant in pretio, ut manus, digitosque Salomonis ornarent. Qua ratione ad litteram intelligi potest illud Canticorum V: Manus ejus tornatilex aureae plenae hyacinthis, seu ut alia littera habet, plene Tharsis, id est, lapidibus caeruleum colorem referentibus ex quibus annuli gigitis Salomonis inserebantur. Quantum autem gemmis istis Hispania abundaverit, referent nobiles auctores, qui circa Zamoram hujusmodi lapides procreari dicunt, in tantum quod ad illorum copiam lingua Arabicum, civitas Zamorensis sit appellata : Ciudad de las turquesas, ut refert Puente lib. III; can. III

> XIX. Sed instat aliquis, aut fortasse (921) insultat deridendo : Esto tanto fuerit in Hispania auri, et argenti abundantia; demus etiam et gemmas; sed unde elephantorum dentes ? Unde simiae, et pevones? Quos expresse Scriptura e Tharsis classem Salomonis evenisse affirmat. Numquid etiam elephantes in Hispania procreatos dicemus, ut ab pania proceeatos dicemus, ut ab illis dentes revellerent Salomonicae classis nogotiatores. Aut ubinam simias in Hispania nasci cognovimus, etsi aliundē allatas conservari dubium non sit? Mimus de vavonious urget argumentum, nam hos Hispaniae regio non omnino adhorret, et si paucos, et pro raritate producat.

XX. Caeterum dentes ibi elephantorum plus timoris inderunt, quam vulneris, et Digitized by GOOGLE

eburnea ista tela megis sunt ponderosa Respondeo igitur potuisse quam fortia. elephantorum dentes ex Hispania deferri, sed non in Hispania nisci, sed ex Africa per fretum Gaditamum ad Tartessum totius Hispaniae, Africaeque emporium deferri. Annon modo in hac nostra actate ex Hispania dentes istos, et ebur in magan copia ad alias regiones deferri videmus, non quia in Hispania elephantes nascuntur, sed quia aliunde eorum dentes in Hispani-Quidni ergo idem in antiam advehuntur. ouissima illa Tartesso contigisse dubitamus ? Si quaeras unde et qua navigatione in Tartessum deferebantur ? Responêio est in promptu. Contigua est Hispania ipsi Africae solo freta Herculeo, quod vix quinque milliaria in latitudine habet disterminata : ipsa etiam Africae maritima in illo tractu Hispania Tingitana, seu Hispaniae transfretum ab antiquis dicebatur: Africam autem abundare elephantis, non tam antiquorum auctorum testimonio, quam oculari nostrae aetatis experimento comprobatur. Quin et Plato in Atlanticae insulae descriptione, guam insi Gaditano fiteto objectam fuisse narrat, multitudinem elephantorum agnoscit, cujus insulae ad Hispaniae oram propinquitas nisi fabulam redoleret, non parvam ad nos horum animalium mercaturam transmitteret. Sed non opus est insulae hujus stabilitaten fundare, cum ex ipsa Africa praesto nobis elephantorum apparatus suppeditari possit, ut dictum est.

XXI. Ex hac autem Tharsis derivatione in Hispaniam, ad eorum reges, opulentiamque non insuaviter propheticam cantilenam deducit Goropius, cum in Psalmo LAI legimus : Reges Tharsis, et insulae munera offerent, ouod utique de regibus occidentalis Hispaniae non absurde intelligendum videtur, tum propter ea quae de Tharsis hucusque dicta sunt, quae apprime Hispaniae nostrae conveniunt : tum proster Scripturee phrasim, quae nomine insularum eas regiones intelligere solet, ad quas non nisi nagigatione usquequaque perveniri poterat ex Palaestina, qualis maxime Hispania nostra est. Quae psalmistae interpretatio doctis quibusque hujus temporis non displicet. Addo et illud Psalmi XLIV vaticinium : Et filiae Tyri in muneribus vultum tuum deprecabuntur omnes divites plebis, de Hispania intelligi posse. Quod non inepte quidam ex eo affirmant, quia per filias Tyri, nullae melius

accipiuntur in phrasi Scripturae, quam urbes illae, seu coloniae, quae a Tyriis fundaoantur, et quasi ex eis originem ducentes nomine filiarum Tyri videntur gaudere. Plurimas autem a Tyriis, seu Phoenicibus in H spaniam deduco tas colonias cum navigationibus suis regionem ipsam frequentarent, manifestum est, et passim ex auctoribus, et historiographis habetur.

257-

XXII. Major certaminis pondus in Orphirina regione attingenda, et enaviganda nobis restat, quam Hispanice nostrae paucissimi sunt qui adscribant, sed sunt tamen. It quidem pro principali nostrae controversiae scopo, et Salomonis divitiis sufficiebant, quae pro explicatione regionis Tharsis hucusque allata sunt, cum totam rationem numerosissimi illius auri, argentique ponderis quod in tantum excrevit, ut argentum nullius esset pretii in illis diebus, ad Tharsicam navigationem Scriptura referat, non ad Ophirinam, ut ex ipsis verbis sacri texeus expresse deducitur : Non erat, incuit, argentum in pretio in diebus illis, quia classis regis ibat in Tharsis, et afferebat inde aurum, et argentum III Reg. IX. Si ergo, ut probatum est, Tharsis illud, quo Salomonica classis navigabat, fuit Hispania, et celeberrimum illorum temporum emporium Tartessus, manifeste ducitur maximam divitiarum Salomonis amplitudinem, e t affluentiam ex Hispaniae fontibus scaturiisse, si quidem Tharsica illa, seu Hispanica navigatio in causa fuit ut tanta vis extresceret argenti, quod quasi nullus pretii reputaretur. Sed tamen majus hic addetur pondus si evincere poterimus, aut quoquo modo declarare regionem Ophir in Hispania fuisse illo loco quo Flavius Dexter designat, scilicet in ora paritima Bracharensi, seu Galliciae. Nec me quidquam movet Ophir communiter videri orientalibus, seu Indicis regionibus attribui, valdeque novum videri, illam in occidentalem Hispaniae provinciam transferre. Hoc inquam parum movet, nec movere debet quemquam, qui vel modice advertat quanta inter auctores ciraa hujus regionis designationem versatur controversia, aliis in orienteli India, aliis in occidentali America, seu Peruana regione, aliis in medidionali Africa eam adscribentibus. Quidni ergo huic opunionum dissensioni repugnabit, Tet

Digitized by GOOSIC

aliam inducere opinionem, quae in occiden- esso poterat nevigatio e mari rubro in teli Buropae regione, scilicet in ultima Gades, et praesertim a Phoenicibus, cuu Hispaniae ora eam assignet ? Non ergo no- necessario Herculeas columnas, totiusvum censeri debet extra orientem colloca- que Gaditani freti pelegue deberent re Ophirinam regionem, et si novum sit transmittere? Hoc eutem sic affirmari Hispaniae eam attribuere. Eb his auctoribus videri potest in doc

IXIII. Ut autem difficillium totius hujus explicationis obicem primo agmine aggrediamur, illud est, quod in hac parte. omnes deterrret, omniumque ora videtur obstruere, cuod in inso Scripturae textu designatur portus unde classis Salomonis solvebat in Ophir, ex quo minime in Hismaniam matere motest navigatio. Classis enim Salomonis solvebat ex postu, qui erat in littore meris rubri, ex quo ad Hispaniam minime potest navigari, nisi tota Africe circumacta, et mari oceano emenso. Sic enim habet sacer textus III Reg. IX: Classem quoque fecit rex Salomon in Asiongaber, quae est juxta Ailath in littore maris rubri in terra Idumacac. Qui cum venissent in Ophir, sumptum inde aurum quadringentorum viginti talentorum detulerunt ad Salomonem. Idemque repetit Scriptura II Paralipomenon VIII. Quae difficultas, si camdem ponamus fuise navigationem in Tharsis, et in Ophir, acque urget opinionem supra a nobis stabilitam, quod Tharsis, in Hispania sita sit. Si enim unica illa navigatio fuit, utique ex eodem vortu solvebatur, qui eret Asiongaber in littore maris rubri, ex quo in Hispenian trajectio navium inusitata prorsus, et impossibilis illis temporibus fuisse videtur, imo et omnino superflue, cum ex portubus Palaestinae per Mediterraneum facilis, et tuta omnino navigatio in Hispaniam pateret.

MIT. Sunt qui difficultatis hujus pondus elevari existiment asserondo facil» limam, et frequentissimem fuisse nevigationem a mari rubro in fretum Gaditanum. et Hispaniae (923) portus, sicut nunc videmus cum quotannis ex Hispania waves solventes totius oceani vastitate emensa ad rubrum, et Indicum maro, et ultra, vela protendunt. Sed infida, ac parum tuta aura navigat haec opinio, imo contradictionis naufragium incurrunt, qui eam sustinent, cum fateentur ipsius freti Gaditeni navigationem, et transmissionem columnarum Herculis fuisse olim tem intentatam, et infrequentem quam periculosam. Si ergo tam infrequens, et periculosa fuit Gaditani freti transmissio, quomodo frequens

Gades, et praesertim a Phoenicibus, cum necessario Herculeas columnas, totiusque Gaditani freti pelegus deberent transmittere? Hoc eutem sic affirmari eb his auctoribus videri potest in doctissimo patre Pideda lib. IV de rebus Salomonis, cap. VI, num. IV, udi freti Gaditani navigationem fuisse olim infrequentem, et periculosam affirmat. Et capite XV, objectione III, num. II et III minus frequentes dicit fuisse navigationes per Meditarraneum ultra fretum Herculeum. Oum qua assertione nescio quomodo cohaerent quod capite VIII, num. V rursum affirmat frequentissimum, et usitatissimum fuisse apud Tyrios, et Phoenices, ut e mari rubro solventes navigarent ad Gades, rursusque Gaditanam navigationem frequentatam fuisse ad mare rubrum commercii gratia cum Phoenicibus. Sed ab his contradictionis fluctibus, imo et syrtibus quomodo peritissimus noster Palimurus navem expediat otiosus ero spectator, pogius quam insecutor.

XXV. Alia ergo tutiori via auctores alii discurrunt existimantes duplicem fuisse Salomonis classem, bipartitanque navigationem : aliam quae ex mari rubro, et portu Asiongaber in Ophirinam rogionem vela tenderet; aliam quae ex mari Mediterraneo in Tharsis, scu Hispaniam cursum dirigoret. Qaae navigetionis classisque duplicatio nullum ex Scriptura videtur fundamentum trahere, nisi quod ex locorum positione possumus suspicari, cum portus ex quo classis solvebat in Ophir, in ipso maris rubii littore designetur, ex quo in Mediterraneum pelagus navigatio patere non potest, cum tamen Tharsis in ipso Mediterraneo mari secundum communem opinionem designetur.

XXVI. Caeterum cun Scriptura adeo intente magnificentiam Salomonis nobis indicare curaverit, portunque unde classis solvebat, et quo etiam tendebat tam exacte descripserit, mirum est cur duas illas classos tacuerit, et unius tantum perpetuo meminerit. Rursus clare apparet Scripturam eidem classi, et navigationi attribuere, tam Ophir, quam Tharsis; ruit ergo totum fundamentum dividendi istas navigationes, et classes, si propter hoc solum duplicantur, ut u-

-259--924-925 927

na navigaret in ophir ad orientem, alia in Thersis ad occidentem. Hoc autem ex ipsis Scripturae verbis manifestum est. Nam in primi Hiram regem Tyriorum conjunxixse classen, et naves suas cum navibus Solomonis ut irent in Ophir, et in Tharsis, habetur II Paralipom. VIII : Abiit, inquit, Salomon in Asiongaber, etc. Misit autem Hiram per manus servorum suorum naves, et nautas, et abierunt cum servis Salomonis in Ophir. Ubi non solum dicitur misisme naves, et nautas, sed et simul cum servis Salomonis navigasse in Ophir. Erat ergo una classis, et navigatio ex navibus Salomonis, et Hiram. Et de eadem classe regis Tyrii, tanquam de una, et eadem cum classe Salomonis, dicitur III Reg. X : Chassis Hiram, quae portabat aurum de Ophir opitome refert Justimus, cujus verba attulit ex (924)Ophir ligna thyina multa nimis, fecitoue rex lignis thyinis fulcra domus Domini. Rursus eadem classis, quae navigabat in Ophir, dicitur navigasse in Tharsis semel in annis tribus II Paralipomemom IX, et III Reg. X. Et eodem modo loquitur Scriptura de classe facta a Josaphat, in eodemportu, quo Salomonis classis extructa est, scilicet in Asiongaber, et in uno loco, scilicet III Reg. XXII dicitur fecisse Josephat classem ut navigaret in Ophir, et in alio scilicet II Paralip. XX dicitur fecisse eam ut havigaret in Tharsis : Particeps, inquit, fuit ut facerent naves, quae irent in Tharsis, feceruntoue : classem in Asiongaber : et infra: Contritae que sunt naves, nec potucrunt ire in Tharsis. Si ergo ex Asiongaber navigabatur in Tharsis, et in Ophir, cessat totum fundamentum dividendi istas navigationes, et classes ex eo quod una navigebat per Mediterraneum in occidentam, alia per Arabicum simum, seu mare rubrum in oceamum Indicum, si quidem ex codem portu, id est, Asiongaber, ibant naves sive in Tharsis, sive in Ophir.

XXVII. Restat ergo unum ex duobus, eut si asserimus portum Asiongaber esse in littore maris rubri, quod est Arabicus sinus, navigasse classem Salomonis primo in Ophir sive illud sit in Indico tractatu, sive ad meridionalem Africae partem, indeque vastissimo occano emenso navigasse in Tharsis, quod diximus pertinuisse ad occidentalom partem Hispaniac : vel urbem illam, et portum Asiongaber pertinuisse ad littus maris Mediterranei in Idumaea inferiori, indeque navigasse classem Salomonis per totum Mediterraneum mare in Hispaniam quae

est Tharsis, et Ophir; Tharsis quidem in Boetica provincia ubi fuit Tartessus, Ophir vero juxta Bracharam, et Gallician, ubi Flavius Dexter affirmat fuisse terram, Ophir. Illud primum fieri potuisse, sentit Pinede ubi supra capite sexto. Hoc secundum de situ, et loco portus Asiongaber defendit Goropius, eumque seguitur Vivar annotationibus in Flavium Dextrum ad annum 56 Christi.

Et primo faciunt conjecturae ad hoc persuadendum non contemnendae, neque ihefficaces. In primis congruit regio ipsa Bracharensis, seu Galliciae auri feracissina praesertim illo tempore, cujus illustre testimonium habemus apud Trogum Pompeium libro XLIV, ut in ejus sunt : " Galliciae portio Amphilochi dicuntur. Regio tum aeris, ac plumbi uberrima, tum et minio, quod etiam vicino flumini nomen dedit. Auro quoque ditissima, adeo ut etiam frequenter aratro glebas aureas excindant. In hujus gentis finibus sacer mons est quem ferro violare nefas habetur. Sed si quando fulgure terra procissa est quae in his locis assidua res est, detectum, aurum velut Dei minus colligere permittitur. Hueusque Trogus. Quod si tanta fuit in Galliciana regione auri vis, eique nomen Ophir consentit, ut Flavius affirmat, quorsum putabimus navigationem in vastissimum oceanum, vix munc credibilem, cum temporibus istis beneficio acus nauticae tota oceani immensitas navigatur, tunc antem Salomonis temporibus propsus ignotam, ad inquirendas Indicas, vel Peruanas opes commississe, relicta illa auri copia in Hispania, commodiori navigatione exportabili, et expugnabili.

XXVIII. Ad haec rex Tyri Hiram dicitur missise ad regem Salomonem naves, et nautas gnaros maris eo ioso tempore, quo Salomon abiit in Asiongaber ad parandem classem. Sic enim habetur II Paralipom. VIII : Tunc abiit Salomon in Asiongaber, et in Ailath ad oram maris rubri, quae est in terra (925) Edom : misit autem ei Hiram per manus servorum suorum naves, et neutas gnaros maris, et abierunt cum servis Salomonis in O-<u>phir</u>. Si ergo ex Asiongaber, quae erat in Arabico simu solvebat classis ista, quomodo illuc rex Tyri mittere potuit naves ? Si quidem Tyrus in extremo lie-Digitized by GOOSIC

QUAESTIO III.

di terranei maris sita, non poterat naves transmittere in oram sinus Arabici interjacente terra, quae mare illud Arabicum a Mediterraneo dividit : ergo si naves a Tyro missae sunt Salomoni in Asiongader, utique portus iste non in simu Arabico, sed in Mediterraneo mari erat. Nisi forte dicamus Hiram non mississe naves ex Tyro, sed mississe viros in portum illum maris rubri, qui naves ibi construerent, easque Solomoni regis sui nomine offerrent. Quae guidem interpretatio ognino revinci non potest nisi quad vim facere videtur simolici Scripturae narrationi, quae misisse dicit Salomoni naves, quod non ita proprie dicitur si solum misit viros qui fabricarent naves in Asiongaber. Praesertim quia credibile non est, quod si misit viros, qui naves ipsas fabricarent eo loco in quo Salomon erat, quod naves illae usui Salomonis serviturae, expensis Hiram fabricarentur, sed ipsiusmet Salomonis, atque adeo non verificatur misisse naves, sed solum navium artifices, sicut non potest dici guod Hiram misit Salomoni lapides, et ornamenta templi, ouia misit argifices, qui ea fabricarunt, ut habetur II Baralipomenon II.

XXIX. Praeterea terra Edom negugguam attingit mare rubrum, quod est simus Arabicus, attingit autem ex parte occidentali iosa Idumaea littus maris Mediterranei, ut videre est in tabulis geographicis, convenientius ergo ibi ponitur Asiongaber, quam in sanu Arabico. Denique (quod in practicis, et moralibus non leve pondus habet ) Asiongaber illud, quod dicitur esse in mari rubro Arabici sinus nimis longe distabat ab Jerusalem, et aspero, atque inculto itinere disterminabatur, interiacent enim montes, ac solitudines vastissimae, et regio horrido, quem in illis quadraginta duabus mansionibus filii Israel perambulaverunt. Quod utique magnum erat impedimentum commercio tam frequenti, ouale classis illius apparatus postulabat, potest verbum Scripturae designantis loet ad tantam vim mercium, et auri copiam ex portu illo deducendam, quantam Scriptura narrat classem illam invenisse, in tantum ouod rex inse Salomon apparatui classis urgendo dicitur in Asiongaber esse profectum. Non autem facile putarim regem tam deliciosum, et magnificum, tam horridam eremum, et solitudinis incommoda, cus simus, sed etiam pro alio mari solet tamque longum iter pro paranda classe assumpsisse, atque extra proprium regnum, et in portu ita distanti, et alieno regl

subjecto, ad quem non facilis patebat transitus, tantas opes, et classem quasi evidenti periculo exposuisse. Quis enim non timeret regem, qui terrae illi circa mare rubrum dominabatur, in illas irruiturum opes, aurumque expilaturum, praesertim cum a tanta distantia, qualis est a Jerusalem in littus illud maris rubri vix succurri posset, et armari militia ad defendendum.

XXX. Haec omnia sine dubio probabilem reddunt opinionem, quae Asiongaber non in ipso sim Arabico, sed in mari Mediterraneo sitam docet illam (inquam) in quam Selomon abiit, et cui classes, opesque suas, et commercia omnia commisit, et in quam rex Tyri naves misit Salomonis, quae cum suis navigarent, nam aliam fuisse Asiongaber, quae inter mansiones filiorum Israel trigesima secunda ponitur, Numerorum XXIII, non abmuo. Et mihi (926) non levis suspicio mentem subit, Asiongaber nomen esse anpellativum, non proprium, applicarique Hebraeorum more non uni tantum urbi, sut portui, sed diversis, ubi similis invenitur significatio. Significat autem Asiongaber juxta interpretationem S. Hieronymi de locis Hebraicis lignationes viri; ubicumque ergo inveniretur portus caedendis lignis accommodatus. silvisque densioribus ferax, illum nomine Asiongaber designari posse non dubi-Et talis fortasse erat portus alito. quis circa Ascalonem, vel castra Gabriae in littore Mediterraneo, ubi silvas, et nemora lignorum non mediocria excrevisse auctores non desunt, qui referant. De quo videri potest Pineda ubi supra. a gens contra Goropium, qui acriter defendit Asiongaber in littore Mediterraneo fuisse, cunque seguitur Vivar super locum Flavii Dextri supra citatum.

XXXI. Sed guomodo, inquies, salvari cum ipsum Asiongaber in littore maris Quomodo ergo in Mediterraneo rubri ? mari illud ponimus, quod a mari rubro distinctum, nemo est qui ignoret ? Ad hoc facilis est responsio. Mare rubrum in Scriptura, non pro solo illo mari quod vulgo rubrum dicitur, et est Arabisumi, de quo in capite primo Deuteronomiil extat insignis locus ubi dicitur: Locutus est Moyses ad omnem Israel trans-

EXPOSITIVA.

926-52

Jordanem in solitudine campestri contra mare rubrum inter Pharan, et Hophel, etc. Constat autem guod in illo loco trans Jordanem non habetur ex adverso mare Eubrum, quod est simus Arabicus, cum inde longissime distet, nec contra illud sit, sed quasi ad latus. Erat ergo tunc Morses contra mare mortuum ubi Jordamus absumitur, et illud vocatur mare rubrum. Ratio autem cur nomen rubri maris etiam aliis maribus applicatur ea est quia mare rubrum in Hebraeo dicitur mare Suph. id est, mare terminatum, quale etiam est Mediterraneum, quod ab Herculeo freto ingrediens in Palaestinge littoribus terminatur. Unde et apud Jonam, quem constat ex loppe navigasse per mare Mediterraneum, invenimus nominasse ipsum mare Suph, cum in capite secundo orat in ventre ceti, et inquit : Abyssus vallavit me, pelagus operuit caput meum, ubi in Hebraco habetur mare Suph operuit caput meum : unde etiam quando dicitur Asiongaber esse in littore maris Buph, nihil prohibet intelligere nomine illo mare Mediterraneum, quod etiam mare terminatum est, et Suph nominari potest. Quod enim intelligit Pineda, Jonam, quando illa verba promuntiavit, non fuisse in mari Mediterraneo, sed belluam in cujus ventre orabat pervicacissimo decursutotum Mediterraneum, et oceanum Africum circumisse, et ad mare rubrum Arabici sinus, quod frequens balenarum est, pervenisse, ibique orasse Jonam cum dixit : Mare Suph operuit caput meum, omnino fabulosum redolet commentum, Quis enim credet spatium illud maris, tam Mediterranei,

quam oceani, quod nunc naves Indicae etiam foecundissimo vento flante vix quatuor mensibus enavigant, balaenam Jonae tribus diebus, et tribus noctibus enatasse, ut a Mediterraneo per oceanum per quatuor fere millia leucarum deveniret in Arabicum simum ? Ergo facilius dicendum est nomine maris Suph etiam Mediterraneum intelligi, per quod navigabat Jonas.

XXXII. Habemus ergo ex dictis supremam difficultatem debellatam, et stratam viam ad asserendum ex Asiongaber, qui erat portus aliquis maris Mediterranei densioribus silvis vestitus, et vocatur (927) Asiongaber, id est, lignationes viri, ad oram maris Suph terminati, Salomonis classem enavigasse tam in Tharsis, quam in Ophir. Unde non improbabile redditur quod sicut Tharsis erat occidentalis portus, et in ipso Hispaniae Boeticae littore insignis, ita Ophir in Hispania fuerit apud Bracharensem, seu Gallicianam regionem, quae Ophir dicta est ex nepotibus Ophir illic appulsis, ut Flavius Dexter affirmat. Unde manifestum relinquitur tantam auri vim, quae usque ad miraculum Salomini ex classibus proveniebat, Hispanica fuisse metalla, subministrasseque Hispaniam nostram magnificentiam illam, et opulentiam, qua mullus rex terranum, aut gloriosior inveniri potuit, aut sublimior.

Digitized by Google

### QUAESTIO QUARTA MORALIS.

# An Ecclesiasticum collegium conseatur extinctum, et ad saecularem principem redire per defectum omnium, qui de collegio sunt.

I. Nihil prorsus erravit, qui ecclesiasticas congregationes, et spirituales conventus non tantum quasdam paradisi emissiones, aut florentia prata, et hortorum Dei delicias, sed et coelestium astrorum speciem quandam, et veluti coronam multiplici radiorum densitate certantem affirmare contenderit : Quam pulchra tab<u>ernacula tua Jacob, et tentoria tua Is-</u> rael (dixit praesagus ille, et male sibi conscius vates Balaam, Mum. XXIV) utvallis nemorosae, ut horti juxta fluvios irrigui, ut tabernacula, quae fixit Dominus, quasi cedri prope aquas. Et erat carnelis adhuc ille Israel, et durae cervicis populus, temporibus intentus, vacens seecularibus. Oujus temen tentoria, et dispositiones castrorum, et universa opera, ac ministeria, quia Dei regebantur consilio, et ordine, sic admirabilia visa sunt, ac decoris plena, ut etiam superbientem, ac reluctantem animum prophetae in sui rapuerint admirationem, et laudem, nec aliquid floridioris amoenitatis prastermissum sit, cui tam pulchrae dispositionis ordinem non assimilaverit. Quid si darctur Caristi Mcclesias, ot spirituales coetus aspicere, et choros illos castrorum spiritualious neguitiis formidebiles, et mentes illas, quarum conversatio quotidiana in coelis est, propriis oculis intueri ? Nonne plusquam terrenac amoonitatis paradisum, aut irriguos hortos, et floridissima vireta congregationes hujusmodi censeret, astrisque fulgentissimis compararst, quas super ipsa sidera ahholanti desiderio conspiceret ambulantes ? Et cuidem inter omnia visibilia opera Doi, supremum obtinere locum illustre illud firmementum, quod stellis innumeris condo- eisdem tamen justos rectissime comparacoratum ex alto, ac summo totius universi vertice refulget, nemo est qui possit ignorare : Altitudinis firmementum (inquit sapiens Ecclosiast. XLIII) pulchritudo jus est species coeli in visione gloriae, Quid enim firmamento illo pulchrius, quid globosa illa chrystallo speciosius excogitari potest, cum coelum serena nocto suspicimus, illosque (928) scintillantes oculos identidem contemplamur, et admiramur ? Quandam etenim vitae similitudinem in se ipsis referent, dum praeter unifor-

mom, ot monsuratissimum vastae illius rotationis motum, ctiam perpeti quadam inctatione perennes excubiarum vigilies observare sc demonstrant. Unde non defuorunt olim, qui gyrum stellarum deos osso putavorunt, ut dicitur Sapientiae XIII, quasi quemdam luminosae coronae verticom, ot splendorem divinitatis insigne cxistimantos. It ut colligitur ox capite XVII Deuteronomii Amorrhaci etiam ante tempora Abrahae, solem, et lunam, et universam coeli militiam adoravare; eangue abominationem longo post tempore Manasses rex Juda cum ingenti scandalo totius populi legitur in Hierusalem induxisse, dum in ipsa sancta civitate extruxit eltaria in duobus atriis templi Domini, soli, et lunae, et duodecim signis, omnique militiae coeli. ut dicitur IV Reg. XXI. Quin et Plato philosophus ac sepientissimi guique Romanorum, ipsique etiam Pharisaei Judaoorum doctissimi, coeli sidera divinis mentibus animari putantes, iisdem Hebraica nomina indiderunt, eademque coluerunt, et Angelos esse putaverunt. Quin et de pluribus mortalium in sidera relatis plenae sunt ethinicorum fabulae, et monumenta. Quibus omnibus erroribus pulchritudo siderum materia, et occasio fuit, et si non sine grandi errantium culpa, quippe quos animo, et mente ultorius tendere, illiusque potentiam, et magnitudinem agnoscere oportebat : Qui numerat multitudinem stellarum, et omnibus eis nomina vocat.

II. Sed tamen etsi mutatos in sidera mortales, ethinicorum figmenta delirent. tos catholica veritas agnoscit. Unde Simon Oniae filius : Cuasi stella matutina in medio nebulae, commendatur, etc. Qui ad justitiam erudiunt multos, quasi stellae in perpetuas acternitates, futuri dicuntur; nec semel S. Gregorius in libris moralium Apostolos, et justos stellis designari significat, ipsi enim delici sidere nati, sua fata factis antevertunt, et superant, vereque sapientes effecti ea sapientia, quae desursum est, astris non immerito dominantur. Nec

Digitized by GOOSIC

minus ad rem hanc pertinet, eamque maxime illustrat magnum illud signum, quod in coelo apparuisse S. Joannes testatur : Mulier, inquit Apocalyps. XII, emicta sole et luna sub pedibus ejus, et in canite ejus corona stellarun duodecim : magnum revere signum tem fragilem naturem inter tot ardentia lumina non consumi. Sed quid miremur si Angelorum Reginem sidera coro-Si creatoris genitrici altiores, nant ? solendidioresque creaturae deserviunt? Si dominae suae stellae duodecim ancillan-Mirari potius debenus cuod illa, tur ? quae pulchra est ut luna, electe ut sol, stellarum pulchritudine cepta maris stella nominari vehementer delectetur : sed longe mirabilius quod ejusdem Virginis Filius, qui salutem mundi protestatus est. cujus facies inter propheterum, et Apostolorum vertices resplenduit sicut sol, jam nunc excelsior caelis factus, etiam stellem se gratulabunda voce nominat et glorietur : Ego, inquit sum radix. et gonus David, stella splendida et matutine. Quidni ergo magnae dignitatis esse dicamus, justorum animas stellis comparari, cuarum nomen, et titulum sol ipse justitiae non aspernatur, nec despicit? Sed quasi stella matutina oriens ex slto per eclipticam, et signum virginis, ad nos usque decurrit, sicut olim fuerat de ca prophetatum : Orietur stella ex Jacob. et consurget (929) virga de Israel. IUm. ANA.

III. Si ergo quaelibet anima hominis juste "iventis astro comparatur, si quilibet ad justitiam erudiens multoc, quesi stellas in perpetuas actornitates radiaturus promittitur, longo rectius ipses justorum fideliumque, et Ecclesiee congregationes astra nuncupabinus, et quemadmodum duo, vel tres, imo plures in Christi nomine congregati cor unum et animam unam in lumine charitatis constituunt. sic of astrum unum velut in unem facem pluribus luminarious confluentibus rectissime possint appellari, et sicut stella differt a stella in claritate, sic inter cas divisionos gratiarum sunt, idom autom Spiritus; et divisiones ministrationum sunt, idem autom Dominus ut non minori circundata veristate, quam coelum ipsum sancta mater Ecclosia stellarum suarum numero pariter, et differentia glorietur. Sed quo numero ? Innumero plane : Mumcuid est numerus militum ejus, inquit unus santorum, (Job. XXVO et super quem

non surget lumen illius ? wasi idem sit militum istorum numerus, et stellarum ipsarum multitudo, quas oriens illud super coeleste lumen tam splendide decorat, et illustrat. Sed et olim ad ipsum fidei patrem Abraham in persona credentium, et fidelium dictum est : Suscipe coelum, et numero stellas si potes : sic erit semen tuum, Genes. XIA . Quis enim hoc Ecclesiae coelum suspiciens plane non admiretur tot admirabilium sacerdotum congregationes, totrin negotiis fidei, et morum Concilia, tantem prosby terorum canitiem, tam sublimem cathodralium, collegiatorumque Ecclesiarum auctoritatem, et pondus ? Quid innumera religosorum agmine, et monastoria spiritualibus institutis, et disciplinis exculta cum ex solo S. 30nodicti ordine doceat Folengius referri in decretis contificum uno codem tempore supra septem et triginta millia coenobiorum, quas abbatias vocant, et extitisse. Qua ratione Beda in homilia de laudious sanctas Scholasticae, non immerito eundem sanctum Benedictum caout omnium monesteriorum, et omnium doctorum monachorum appollavit.

IV. Verumtamen cum tantam hanc stellarum, et siderum Ecclesiae varietatem. et ut Paulus loguitur tantem hanc impositum nobis nubem testium contemplor, non immerito eorum officium, mulusque admiror, quibus proprium est adunatis radiis et solendoribus conglorematis adversus hostes arma capessere, et quasi multitudinem milities coelestis ipsi Christo, ejusque fidei exhibere, etiam modo plusquam duodecim legiones Angelorum. Honne woud Jesum filium Sirach Ecclesiastici XLIII, versu IE scriptum reperimus, coelum ipsum vas esse castrorum in excelsis, in firmamento coeli resplendens gloriose ? De coelo dimicatum est contra eos inquit fortis illa, et invicta femina Debbora, Judicum V: Stellae manentes in ordine, et cursu suo adversus Sisaram ougnaverunt. O quam felici marte decertant gloriosa ista sidera, non excundo, non ambilando, sed manentes in ordine, et cursu suo, dum enim stellae istae ordinem suum, cursumque non tenuerint, Sisaran vincere impossibile est. Nec otiose divina lex cum de instituenda bellorum ratione disponit, primum fundamentum, et totius felicis eventus fiducian, in sacerdo-Digitized by **GOO** 

929. 07

tum tubis, et clangore ecclesiastico reponit, Num. X : Si exieritis, inquit, ad bellum contra hostes vestros, clangent sacerdotes ululantibus tubis, et erit recordatio vestri coram Deo. ut eruamini de manibus (930) inimicorum vestrorum. Nec fefellit eos divimum promissum. Nam Josue MI, cum populus Dei urbem Jericho circuiret, et sacerdotes clangerent tubis, muri illico corruerunt, et civites canta, et deleta fuit. Sic etiam II Paralipomen, XIII, in exercitu regis Juda, sacerdotes tubis canere coeperunt, et perterruit Dous Israelitas, et corruerunt ex ois quinginta millia. Et rursus in eodem libro cap: XX, cum cantores, inquit, Domini : Coepissent laudes canere, et voce consona dicere : Confitemini Domino quoniam bonus, quoniam in acternum misericordia ejus, vertit Deus insidias hostium populi sui, ut in se ipsos versi mutuis conciderent vulneribus.

V. Hinc illa praeclara imperatoris Justiniani vox : "Si sacerdotos, inquit, puris manibus pro republica supplicent Deo, manifestum est quod exercitus hene habebunt." Et de imbeciliori semu S, Gregorius magnus lib. VI registri, epist. XXIII, suo tempore Romae tria millia monialium fuisse dicit : " Quarun, inquit, vita talis est, atque in tentum lacrymis, et abstinentia districta, ut credenus, quia si ipsae non essent, millus nostrum jam per tot annos in loco hoc subsistere inter Longobardorum gladios potuisset." At (o infelicia tempora, et omnium lacrymarum flumine digna ) quid dicemus cum inter Longobardorum glaodios geminus, nec tubas, et clangorem sacerdotum audimus, non supplicationum frequentiam, non vitam lacrymis, et abstinentie districtam, non divitiarum contemptum, non voluptatem calcatam, non ambitionem extinctam :" Vae generationi huic (exclamat magna illa Ber- Lutherus, tunc plane omnia sursum, deornardi tuba sermone XXXIII in cantica ) vae, inquam, generationi huic a fermento Pharisaeorum, quod est hypocrisis, si tamen hypocrisis dici debet, quae jam latere prae abundantia non valet, et prae impudentia non quaerit, serpit hodie putida tabes per omne corpus Ecclesiae, et quo latius, eo desperatius, eo que periculosius quo interius. Omnes amici et omnes inimici, omnes necessarii et omnes adversarii, omnes domestici et mulli vacifici, omnes proximi et omnes quae sua sunt quaerunt. Honorati incedunt de bonis Domini,

qui Domino honorem non deferunt. Inde is guem quotidie vides meretricius nitor, histrionicus habitus, regius apparatus, inde aurum in fraenis, in sellis, in calcaribus, et plus calcaria, quem altaria fuigent. Inde splendidae mensae et cibis et scyphis; inde comessationes, et ebrietates inde cithara, et lyra, et tibia, inde redundantia torcularia, et promptuaria plena eructantia ex hoc in illud; inde dolia pigmentaria; inde referta marsupia. # Hucusque exclamatio Bernardi.

VI. Proh dolor 🖌 Quin potius praevidisse nostra haec tempora, quam planxisse sua, mihi videtur, cum quotidie de bonis Ecclesiae tam multos ditari, tam paucos in paupertate sua sustentari videamus. Ubi nunc frugalitas illa, et modestia antiqua in supellectili, in ornatu, in mense, in vestitu, in familitio domus, ut pauperes Christi, et membra illius fame non tabescant. Ubi zelus ecclesiasticae libertatis tuendae, ne exactionibus, et oneribus gravetur Ecclesia Dei, ne princeps provinciarum fiat sub tributo, cum de patrimonio Crucifixi militaria stipendia dispensentur, non viduae, et pupilli, et captivi, et carcerati, et nuli, atque omnino egentes provideantur. Quid insatiabilis illa Anglicana cupiditas, et auri sacra fames, cum in omnia Ecclesiae bona monasteria, Ecclesias, episcopatus, praebendas, ab Henrico VIII involatum est: Oum sancta in manu extraneorum (931) facta sunt, et templum Dei situt homo ignobilis, vasa gloriae ejus captiva abducta sunt, et omnis compositio ejus ablata est, quae erat libera, facta est encilla, I Macchab. II. Et cum primum in Germania revelatus est homo ille peccati, filius perditionis, impižssimus sumque venti coeperunt, facta sunt signa in sole, et luna, et stellis, et in terris pressura gentium, vere et adhuc prae confusione gementium. Nam et sol veritatis obscuratus est, et luna versa est in sanguinem bellantium, et imundaverunt super orbem mala: ipse etian draco trahebat post se blandiente voluptatum cauda tertiam partem stellarum, hoc est, monachorum et clericorum. Ingemuerunt desolata altaria, planxerunt viduata coenobia, plorvit omnis Ecclesiae facies, ct lacrymae ejus adhuc in maxil-

Digitized by GOOGIC

lis ejus, mutatus est color optimus, dispersi sunt lapides sanctuarii in capite omnium platearum, et sacerdotes ipsi in Babylonem abducti sunt.

VII. Denique infelix Germania, eu, ouondam felixissima, et abundantia pacis plena, hausto tot haeresum veneno in amentiam versa fusere coepit, ac diffuso per viscera malo cruentis ensibus in seipsam desaeviens, urbes, oppida, coenobia, uno impetu (onmunc patriae infelixis imago !) pervsit ac detotondit, eos soumenti ac rabido vultu praecipue designans, quos avigae religionis excellentia, vel monastici cultus observantia, Romano pontifici. Decque viciniores monstraverat. Nec potuit miserae nationi usquam praeteriterum poenitentia suaderi, aut remēdium efficax reperiri, ubique fugam meditante fortuna, cum ad tanti morbi pertinaciam molliendam praeter patientiam nihil superesse videretur, ut superavit tandem (ex parte saltem ) perseverantiae patientiaeque modestia, frontem duritiae, et pervicaciae insaniam cum recenti imperatoriae majestatis edicto decretum est pias locorum fundationes, bona et jura illis ecclesiasticis tatibus restitui debere, cuorum ante praedationem violentam fuerant, et in quorum steterant possesssione, proscriptis, et fugatis novatoribus, ne talibus vialentiis, et praedis amplius incumberent.

VIII. Ecce tibi post tam justum edictum mircoue plausu ab apostolico cardinalium senatu, ipsoque Ecclesiarum omnium vertice Romano pontifice exceptum, orta quaestio est, et in dubium, ac litem trahi coeptum, quod tanto pondere videbatur stabilitum. Jam plus a litteris, et probationibus, quam a praedonibus imminet timor; plus chartae, quam enses fervent in praedam; armatur disputatio cum deponitur ferrum, et mitescente indignationis furore in novetoribus, crescit in sepientibus, et prudentibus studium innovandi jura et immutandi decreta. Ad unam Caesaris vocom conversus est in vaginam gladius militaris, et stetit violentus ille persequentium, et insenientium furor : sed detineri non potuit liberae mentis ingenium, aut lingua coerceri, quin in dubitationem, molestiamque deduceret, quod e tanta bellantium fatigatione, quasi e naufragio videbatur ereptum. Volant non jam spicula, sed libri, imo et libelli, empanduntur jura, acuuntur argumenta, rationes undique conglobantur, et unum in hoc patitur caput, nempe desolata semel monasteria, Ecclesias, collegia excidisse a suae fundationis jure, nec illis restituenda, e quorum manibus violenter direpta, et ablata sunt, sed liberae principium, aut pontificis dispositioni: relingui, ut quibus (932)velint de novo applicent prout bono communi utilius viderint expedire, aut quomodo ipsi facerent si de novo es fundarent, et eztruerent. Hig quaestionis status, hic cardo difficultatis praesentis, cum hi ex una parte extincta coencia, sut collegia semel desolata propugnent, alii inextincta, et priorious debita possessoribus defendant.

-265

IX. Quod crgo collegia, et conventus sic desolati aut vi occupati censeantur extincti, et ad contificem, vel saecularem principem eorum bona devolvantur, ut applicet ea iis, quibus magis placuerit, in primis ex eo videtur deduci. quia Ecclesiae sive saeculares, sive rogulares, fundata jura, ac titulos habent, quae dicuntur praelaturae, pramositurae, prioratus, administrationes, officia, dignitates, canonicatus, beneficia, tum regularia, tum saecularia. Horum titulorum, jurium, ac beneficiorum collatio, institutio, ac possessio per ecclesiasticos praelatos fieri solet personis idoneis, et qualificatis. His sin-Eulis mortuis, aut cadentibus, jura ac tituli vacant, et manent in dominio Ecclesiae particularis cujus tituli sunt, ita ut alio transferri non possint spectato jure communi, sed intra tempus a sacris canonibus praescriptum, alteri conferuntur, vel collatio, et provisio ad superiorem devolvitur. Si vero teta congregatio, collegium, vel conventus penitus cessaverit, sive solutus sit, tunc consequenter praelaturae, administrationes, officia, et ubo verbo jura, ac tituli extincti sunt, id est, penitus cessant, atque adeo non ontis nullae sunt qualitates, sed monasteria, et bona eorum vacantia Romanus pontifex, et saecularis princeps assignare, et donare possunt quibus insi volunt. Nam jura omnia pontificia, et Caesarea, omnesque sepientes ita sentiunt quod congregationes istae extinctae sint: unde non iterum reviviscunt, et de jure nemini prorsus sunt debita eorum bona. Digitized by

-200-

QUAESTIO IV.

X. Item secundo, quod bona ista tamcuam vere vacantia, et nemimi debita censeri debeant, colligitur in primis ex quadam doctrina Bartholi communiterrecepta ab aliis doctoribus in lege ultime, num. XXII, ff. de collegiis illicitis, et lege ultime S. Sicut, ff. quod cujusque universitatis, etc. ubi sic inquit : "Si collegia sunt, quae possunt habere bona in communi, et nihil in particulari, uti sunt collegia religiosorum, in istis dissoluto collegio, remanent bona apud superiorem, vel cui ipse concesserit." It ita fuit observatum quando fuit destructum collegium Templariorum per summum pontificem, sunt enim bona vacantia, et ita debentur fisco, loge prima ff. de juro fisci. Mamdem doctrinam approbat inter alios abbas Panormitanus in capite Recolentes, de statu monachorum: Petrus Ancharamus in capito unico De religiosis domibus, quaest. IV. Et alii specifice loguentes de religiosorum collegiis, seu monasteriis, quod eis dissolutis bona, quae in communi, non particulari possidebantur, maneant apud superiorem, vel cui ipse commiserit. Constat autem morte, vel promoe tione omnium eorum, qui sunt de aliquo collegio vel conventu, talem communitatem, seu collegium omnino case dissolutum, et extinctum, quia omnia ejus menbra, ex quibus componebatur, jam non sunt: ergo bona, et jura eorum devolvuntur ad superiorem, scilicet Romanorum pontificom, gel saecularem principem, qui fundavit, aut donavit ea, ut de iis pro libito disponant.

XI. Moc potest dici quod in jus horum bonorum pro collegio extincto, succedunt aliae ejusdem ordinis (933) seu qualitatis personae, verbi gratia, si sint relia giosi, illi qui ejusdem possessionis, et ordinis sunt; si clerici, qui in codem loco, vel provincia clerici sunt. Nam contra hoc fortius instauratur argumentum, quia licet verum sit, quod ubi bona sunt communicabilia intra sumdem ordinom, seu religionem, etiam si extinguatur umus conventus, possint a superiore talis religionis ad alium transferri, sicut poterant ctiamsi conventus non esset extinctus, quia bona illa communicabilia erent; temen ubi bona sunt divisa, et independentia de uno conventu ad alium (ut in praesenti supponimus) non habet jus in talia bona quilibet alius conventus, vel collegium talis ordinis, aut clerici

illius loci, nem vere non sunt, nec aliquendo fuerunt membra talis collegii, noc habuerunt successionem in illo; ergo neque jus, cut titulum habent ad talia bone, imo licet non per mortem naturelom, aut promotionem esset extinctum tale collegium, sod per vim ossent mortui, aut mooliati, qui in illo vivebant, adhuc aliis clericis, vel religiosis ojusdom ordinis non poterat competere actio, sou interdictum illud possessionis recuperandae, et restitutionis bonorum quia interdictum, seu remedium possessorium, ut boncficium restitutionis, non datur nisi spoliatio injuste, aut haeredi, sou successori telis spoliati : logo prima, S. Dojicitur, et S. I dictum, ff. de vi, et vi armata, S. Inter-Non autom, versiculo de haeredibus, institutiono de perpetuis, et temporalibus actionibus : atqui religui religiosi, vol clerici, quantumcumque ad sumdom ordinem, cut provinciem, vel civitatem pertineent, munquam fuerunt spoliati, et vi dejecti, quia non crent de facto membra illius collegii, nec sunt haerodes, aut successores ipsorum, sed ad eliud collegium, vel conventum, seu gromium pertinent : ergo talia bona nec debentur ipsis, noc de jure possunt ab eis vindierri, atque adeo omnino debent censori extincta talia collegia, et corum bonorum dispositionem ad superiorem devotvi, id est, ad pointificem, vel principom secoularem.

XII. Addo tertio, non posse unum collegium, vel monesterium religiosorum in aliud succedendi haereditaria succescessiono potestatem habore. Hoc enim duobus modis fieri posset : primo, ut census, sou bona recuperati, et vindicati monasterii, in vetera monasteria transferantur : hoc autom fieri mullo modo potest, nem monasteria iosa scoarata sunt, et sicut canonicorum collegia mutuo haereditates non capiunt, ita ncc monastoria; nec majus vinculum est in unius ordinis regula, aut caeremoniis, quam in canonicorum, seu clericorum e odem saceriotio. Secundo, posset fieri per hoc quod unius monasterii praelatus, aut superior jus habeat in aliud, cui tamen obsistit decretum Innocentii III, in capito finali De religiosis domibus: WNec unus abbas, inquit, pluribus monasteriis praesidere praesumat. " Non ergo praelatus unius monastorii jus aliquod,

aut dominium habet in aliud : ergo nec in ejus bona : ergo si illis tale monasterium spolietur, vel vi, vel jure repetere ea nullo modo potest, cum non sit possessor, non possessoris haeres, non successor ab intestato. Quo ergo jure talia bona restituenda illis sunt, qui ad talem conventum nunquam pertimuerunt ? Quod si unus ex talix ordinis praelatis ea petere potest, cur magis iste, quam ille? Oum eaque omnes aut jus possint praetendere, aut jure ioso cadant, erit ergo bellum justum ex omni parte, aut sortiendum est de illis bonis si pro indiviso possidebantur, aut dividenda in partes, ut quis quid tollat. (934)

XIII. In contrarium nihilominus tamquam firmissimum resolutionis nostrae fundamentum accipimus, quod ex synodo Chalcedonensi cap. XXIV refertur in capite Quae somel XIX, quaest. III : " Quae semel dedicata sunt monasteria cum consilio episcoporum, perpetuo debent manere monasteria." Quo textu tanguam irrefragabili sanctione usus est Innocentius papa III, ih brovi quodam suo directo ad Guillelmum archieniscopum Themenseum anno Christi 1198, ubi sic inquit : " Nos ut in abbatia castri Mosobin enisconatum crigere valeas, vel si melueris in eodem castro cathedralem ecclesiam, cui praeficiatur episcopus, fabricare, liberam tibi concedimus facultatem, ita tamen guod ab eodem monasterio monachi, nullatenus excludentur, ne forte venire contra sanctiones canonicas videremir, quibus provida fuit deliberatione statutum, ut quae semel Deo dedicata sunt monasteria, semper maneant monasteria. cum et hodie generaliter statuatur ut ordo monasticus, qui in aliquo monasterio secundum Deum, et Beati Benedicti regulam dignoscitur institutus, perpetuis ibidem temporibus inviolabiliter observatur." Ubi sanctus pontifex non concedit indultum, sou privilegium aliquod contra jus commune, sed concedit privilegium ca-

nonis in ipso jure contentum, vel ex ipso jure deductum. Qudd cum alias non constet in communi fuisse revocatum, videtur sine dubio tribuere jus, et actionem ad repetanda dicta bona, acu conventus, aut collegia ejusdam qualitatis, et professionis personis, quibus antea competebant, ut ubicumque dignoscitur conventus aliquis fuisse institutus, et per fatales, vel fortuitos, casus spaliatus, vel defectus, remoto obice perpetuis ibidem temporibus

inviolabiliter obsevetur. Indultum enim a jure beneficium gon est auferendum, re regulis juris in sexto. Nec debet quisquam jure suo sine propria culpa fraudari capite Jordane de consanguinitate et affinitate, cum glossa, et doctoribus.

XIV. Sistamus pedem maulisper (gravissimi auditores) antequam excrescentes istas spinas, et horrentem silvam veritatis falce succidamus, at unde tanta potuerit emergere caligo, et tenebrarum densitas, quae meridianam obtegere, et offuscare conatur tam inculta, aculeata, et spinosa seges silvescere diligentius attendamus. Nempe non semel vox illa e serpentum cavea ab haereticorum caverne provumpens quasi inter sibilos gregum audita est, monalicos imutilia esse terrae pondera, vontres pigros, stupidas pecudes, oportere proinde amoveri cos de medio, nec suorum monasteriorum restaurationi deputari, utpote cum ex illorum doctrina, et morum observantia nec avita fides parentum restitui, nec religionis status ad quietum, et tranquillum ordinam, ac fundatam stabilitatem possit revocari. Voces sunt haereticorum. Cum ergo plano justitiae cursu in veberem possionem immitterentur, et edictó Caesaris, et approvatione pontificis, et sicut olim filii Israel edicto Ovri regis Persarum muniti ascenderent in Hierusalem civitatem sanctam postliminio reparaturi. factum est ut non inimici solum, et haoretici, sed et populus terrae, ut dicitur I Esdrae IV, impostiret manus populi Judaei, et turbaret cos in acdificando, ut conduceret adversus cos consiliatores, ut destruerent consilium eorum, illud ferme reclamantes, urbem illam, urbem esse rebellem, nocentem regibus, et provinciis, et concitari ex ca bella a diebus antiquis, et usque ad regem hanc noxam perventuram. Quid plura? Spargitur in vulgus in (935) ter plures aut oris dicteria, autmentis expurgamenta, et illud pessimum elogium, a nullo genere hominum majus Ecclesiae dammum illatum esse quam eb antiquis ordinibus, inde vires sumpsit confidentia, depulsus timor, audacia crevit, atque in lites controversiamque itum est. Videre jura, decretaque everti, verba privilegii canonis, et fundationis emplecti, et contra porundem vo-

Digitized by GOOS

luntatem cum praejudicio immunitatis ecclesiacticae commentarios sam contradictionem, seu contrarietatem vim inferri. Denique uno verbo coelum zelo destrui, grandi cum errore, majori fundamentorum injuria pontificum, imperatorum, ordinum Ecclesiae totius.

XV. Quod ergo collegia, communitates, monasteria, conventus, si spoliata, aut desolata sint debaant ejusdem professionis, et qualitatis personis restitui, non. vero ad arbitrium voluntatemque principum reduci, ut disponant pro voluntate sua. er variis canoncis juris textibus non erit difficile comprobare. It in primis ad hanc rem illustris textus est in capite Inter quatuor, de religiosis domibus, cui titulus, sou rubrica praefixe sit est: " Locus religiosus debet reformari de religiosis dumtaxat, non de saecularibus, nisi in defectum religiosorum." In contextu sic inquit pontifex : " Quandiu monasteria per regulares remanere potuerint ordinata, non sunt ad saeculares clericos transferenda, sed si regulares defuerint propter corum defectum in eis saeculares clerici poterunt ordinari.2 In quem locum glossa, et abbas Panorminanus dicunt, quod quaerebatur a domino papa utrum Ecclesiae regulares possant fieri saeculares, et nota, inquit glossa cum communi, ouod Ecclesia debet semper reformari per homines ejusdem professionis, et nomen reformationis significat institutionem, .provisionem, seu ordinationem, prout idem in eodem sensu usurpat abbas in capite Conquerente de officio judicis ordinarii sub numero secundo, et in capite Ecclesia, de electione, numero sexto. Et communiter ita intelligunt, canonistae, et glossa in capite Statuimus, verbo Quaeritur XIX, quaest. III. Pulchre ad rem nostram idem abbas super textum citatum, ex capite Inter quatuor, explicat guid faciendum sit antequam saeculares introducantur in Ecclesias regulares : " Oportet, inquit, prius servari certos gradus, cum ista littera indistincte dicat : "uamdiu per regulares, etc : ut reformetur prius locus de regularibus ejusdem monasterii: secundo, in defectum eorum de regularibas aliorum religiosorum ejusdem ordinis : tertio, deveniendum est ad regulares altorius ordinis : postremo, in defectum omnium regularium poterunt institui clerici Haec Panormitanus, et ibisaeculares. dem glossa Innocentii, et alii. Est enim

(ut inquit idem Panormitanus ibidem:) " Ambylandum in Ecclesia Dei, de virtuto in virtutem, ut sic potius sit ascensus, quam descensus." Qui adhuc clarius seipsum explicat ibi verbo regulares, cum ait : " Per idem verbum regulares, dicendum est textum habere locum in omnibus regularibus ejusdem ordinis, id est, quamdiu possunt inveniri regulares ojusdem ordinis, non esse ponendos alterius ordinis." Idem verbum regulares, codem modo explicat glossa in capite Statuimus XIX, quaest. III, in verbo Quaeritur.

XVI. Unde videas rom hanc habere quemdam similitudinom cum patrimoniis, ct haereditatibus in jure civili positis, et ordinatie, in quibus primo loco succedunt parenti defuncto filli, aut descendentes, his deficientibus, ascendontes, vel collaterales, provinquiores alii; ita ut e proximioribus in gradu somper remotiones excludantur. Ac proinde totum Panormitani sonsum male quidam invortunt, dum dicunt loqui in casu quo monasterium, existentibus in eo, imo ctiam manentibus quibusdam professis, reformandum est, cum tamen totum contrarium assorat Panormitanus explicans manifeste in ille textu quid faciondum sit in defectu regularium ejusdem monasterii, non manentibus, aut existentibus in co quibusdam professis. Quam abbatis doctrinam confirmat Agorius II parte moralium, lib. III, cap. XXVI, quaest. V, ubi videri potest, et alii recontiores.

XVII. Sed altius rem istam ordientes, videamus quid de hac ipsa quaestione, et controversia etiam suo tempore individualiter agitata, senserit sanctus ille, ac venerabilis Petrus Cluniacensis abbas libro II, epistola XI ad Matthaeum, s. r. e. cardinalem, episcopum Albanensem : " Quaeritur, inquit, totus monachicus ordo, et communem injuriam pari querela deplorat expulsos a dedibus suis monachos Virdunenses, clericos pro eis intrusos, sua deseruisse, aliena occupasse, sola vi, nullo judicio in messem proximorum falcem missse, et propriis cultoribus csurientibus, corum avidissime fruges devorasse. Et quod majus ostentum ? Quod detestabilius mons-Quod portentosius prodigium ? trum ? Quodque nec de furibus fit, ordo iste

Digitized by GOOGIC

antequam audiatur, condemnatur, antequam sub judice de culna agatur, proscribitur, ante reatum cognitum, ut reus addicitur. Sed ut adversarii aiunt, fuerint propter mala sua monachi expulsi, expellendi, arrogaverit sibi fama consentiens judiciale decretum; quid etiam personis peccantibus sanctus ordo peccevit ? Quid alis ur delinguentibus justitia promeruit ? rum reis innocentia condemnata est ? Cur malis monachis secundum quosdam expulsis, monastica institutio expulsa est? Ut quid saltem malis illis, boni monachi non An quia nusquam tales insuccedebant ? veniri Poterant ? O guan innumerabilis monarhorum turba, per supernam gratiam nostris maxime diebus, multiplicata universa bene Gallica rura operuit, urbes, castella, oppida implevit ! Quam varius vestibus, institutis, Domini sabaoth exercitus, sub una fide, et charitate in ejusdem monastici nominis secramenta juravit I Aut ergo omnes isti pro expulsis introducendi expulsoribus defuorunt, aut tanta multitudine eis in Mauseen versa, inopes eos, ut dicitur, cpia fecit." Eucusque venerabilis ille, ac sanctus abbas Petrus Cluniascensis, Ubi manifoste vir Dei totum ordinam de communi injuria morito conqueri dicit, si vel unun ax monas- pae electione, numero LXXIX, unde seguiteriis aliorum ab ordine trahetur, argumento capite Contingit extra, de sententie excommunicationis, et doctores ibidem, ct flosse : si ergo est communis injuria totius ordinis igitur totus ordo jus habet ad tale monasterium, quod insi per injuriem, et contre justitiam auferri conqueritur sanctus Petrus Oluniacensis. Et cuodnem illud nisi ut monasterium assumptis ex codem ordine monachis reformetur, ne innocentos cum nocentibus condemnentur, manis alligata esse debet. Itaque si ne quisquem sine culpa suo juro privotur?

XVIII. At reclamant adversarii Romamum pontificem hujusmodi legibus, et juri communi non esse alligatum. Recte : ergo provocant ad plenitudinem potestatis absolutae, quam nunquam negabinus, nec catholicus aliquis dubitare potest, quin papa pro sua suprema potestate non solum desolata, aut vacantia monasteria, sed etiam plena (937) et reformeta possit aut supprimere, aut ad alios transferre, cuia dispensator Dei est, et eoconomus supremus omnium, quae possidet Christus in Ecclesia sua. Sed in praesenti ed tribunal illud absolutae potestatis causa haoc non transfertur, sed de jure agimus,

et de lege positiva, non de absoluto illo, aut dominio, aut potestate quam Dominus capiti Ecclesiae suae tradidit non in destructionem, sed in aedificetionem. Nec falli debemus in eo quod auctores oppositi conantur duplicem plenitudinem potestatis in mana distinguore, alteram quee indemendens est fons, et origo aliarum inde derivatarum potestatum, diciturque ordinata, et canonibus conformis; qua ratione passim in jure dicitur pontifex habere plenam potestatem in boneficiis, quas tamen ex officio, et secundum canonum praescripta conferre debet : alteram quae dicitur plenitudo potestatis, id est, potestas absoluta, sou libera a lege positiva cum princeps legi non sit subjectus, sed subra logem. Sed hoc qua ratione constare possit, non apparet. Nam plenitudo potestatis est ea suma notestas recte gubernandi populum Christianum, cui nihil addi potest, ut habetur in capite Bene guidem, XCVI distinctione. Et plenitudine iste non utitur papa nisi quando transcendit jura, at tradit Hostiensis in capite Proposuit, ut ait Petrus Andreas Bononiensis in repetitione extrevagantis Julii II, de simoniaca patur non posse dici plonitudinem potestatis, quae est ordinaria, sive ordinata secundum jure positiva, et conformis sacris canonibus. Proinde neque verum est plonitudinempotestatis in summo pontifice illam dici, vi cujus beneficia secundum canonum praescripta conferre debet, quomodo enim ea potest esse plenitudo potestatis, quae in operendo a jure positivo dependens, ac legibus hupapa disponat aliguid ex ea plenitudine potestatis, quam habet in beneficia totius orbis, necessario transcendit aliqua jura positiva, vel per concursum, vel per praeventionem. Princeps enim legibus in jure expressis non alligatur. sed liber est, et absolutus. Si vero e contra conferat beneficia juxta praescripta secrorum cenomum per omnia, mullamque legem transcendat, tunc operabitur non ex plenitudine potestatis, sed ex potestate ordinaria legibus positivis ordinata, sive sacris canonibus conformi, non supra ipsos.

XIX. Et guiden verum est guod haec ipsa potestas absoluta, seu libera a le-Digitized by **GOU** 

-270-9374938

QUAESTIO IV.

ge, que princeps non est subjectus legi, sed subra legem, fons est, et origo aliarum inde derivatarum potestatum, ea tamen non tenetur canonibus esse conformis, ot alligete. Illa vero potestas amplissima in beneficiis, quam sibisemper reservat in canonibus ecclesiasticis apostolica sedes, quamque a se abdicare non potest, sonae similis professionis, vel ordinas supra leges positivas est, ut modo dictum fuit, adeoque non operatur ut alligatus legi positivae, vorbi gratia, lex est in capite primo de electione, ut mullus in Ecclesia dollegiata praelatus eligatur, nisi per canonicam electionem factam per insum collegium. Et capite Ne pro defectu, ibidem lex est, ut si illi ad quos spectat electio negligant eligere praelatum cathedralis, vel regularis Ecclesiae infra tres menses, ad proximum superiorem potestas eligendi devovatur. Jam ergo si pontifex maximus per plenissimem potestetom, quam habot in boneficia totius orbis praeveniat electores collegii, vel superiorem ad quem devolutio facta fuerat eligende unum er ipso collegio, quaeritur an operatur pontifex (938) ex potestate ordinaria ordinata, ot canonibus conformi; en expotestate absoluta, et ex ejus plonitudine, ques libere est a lege positiva. Et respondemus cum abbate Panormiteno suore citato in thesi singularis decisionis, eum non expriori, sed ex hac absoluta potestate operari. It ratio est, cuia secundum leges positivas penes collegium, aut immediatum superiorem deberet esse electio : ergo si lez ista a princine non servatur, opus est, ut id fiat per potestatem, quae est supre legem positivam cendi luminaria, fulgere lampades, acui princeps alligatus non est : ergo per potestatem absolutam, et liberam a lege. Et haec est potestatis plenitudo, ex qua si operetur pontifex, non solum desolata monasteria, sed et habitata poterit ad alios transferre, si urgens aliqua causa id postulaverit.

XX. At iterum tergiversantur monasterie, seu collegia, aut loca de quibus in controversia praesenti agitatur, non vacentia dici debere, sed extincta utpote deficientibus omnibus membris em quibus componebantur, et in tali casu non est opus ad plenitudihem potestatis, et ad absolutum tribunal recurrore, sed juxta ipsam potestatem ordinariam extincto illo jure collegii devolutio fit ad pontificen, vel principen, ut cui voluerit, gradat. Cactorum extinctio hacc plurima

extinguere vult lunina dum suae intentionis caligini immergitur. Etenim 11cet personae illae, quae individualiter et ut ita dicam, materialiter habitabant, et componebant collegium illud, seu conventum, vel violenter expulsae, vel morte sint extinctae, tamen jus quod perad talem restitutionem habent, et ex ipsa suorum fundatorum voluntate acquisitum est, qua voluerunt talis qualitatis, aut professionis hominibus locum illum tradere, extinctum nullo modo est. sed ut berva repetan venerabilis Petri Cluniaconsis supra relata :" Quid perdonis pecsantibus sanctus ordo pecca-Our malis monachis secundum quosvit ? dam expuisis institutio expulsa est ?" Si ergo expulsis immeritis, et delinquentibus, ordo non debuit expelli, sed in aliis subrogari; ergo in ipso ordine jus extinctum non fuit ad talem subrogationem : multo ergo minus potuit extingui ipsis non peccantibus, sed per vim expoliatis, aut per feritatem occisis.

XXI. Sed guid opus est ad jura provocarc humana, et leges, textusque jam prolatos reproducere, cum etiam ipsos violenta morte raptos, atque conventibus suis spoliatos, et vivere, et monasteriis suis assistere prodigia superna Quomodo enim desolata modemonstrent? nasteria possunt extincta muncupari, in cuibus totics intempesta nocte certis anni temporibus in hunc usque diem acdornari altaria, cereos ardere, processiones a beatis illis manibus, seu animabus institui, chorum frequentari, et illustrissima luce, cantiquo psalmodiae templa perfundi, complerique testes oculati, non Catholici tantum, sed etiam haeretici vigilantibus sensibus acceperint, et accipiant ? Certe S. Gregorius libro III dialogorum, capite XXI, memoriae prodidit duos monachos Longobardorum saevitia in unius arboris ramis suspensos ac mortuos, facto vespere, claris, apertisque vocibus psallere coepisse ita ut ipsi quoque, qui cos occiderant, cum voves psellentium audirent, mimium mirati terrerentur. Quod S. Gregorius signum fuisse, inquit, quod ii qui Deo servire student, post carnis mortem verius vivant. Quidam etiam sauctus monachus, nomine Basilius,

Digitized by **GOOQIC** 

#### MORALIS.

ut narrat Metaphrastes, et ex ipso affert Rodericus tomo (939) primo exercitationum, tractatu VIII, capite XXI, guadraginta continuis a morte diebus, quotidie ad vesperas veniebat, et cum aliis fratribus in choro canebat. Sed et Nicephorus lib. XIV historiae, capite LI : " In templo, inquit, sancti Simeonis monachi ad laevum columnae latus in uno cancellorum emican-· tem cernere est immensam guandam stellam per fenestrem discurrentem, et splendide coruscantem, et modo veluti cessantem, mox vero rursum de repente affulgentem. d quod eis tantum diebus fit, quibus memoria sencti viri colitur, sunt etiam qui memoriae prodiderunt insius guoque Simeonis faciem illam huc atque illuc volitantem ad columnam videri, barba sicut cam gestaverat domissiori, et cepite tiara tecto." Ita Licephorus.

XXII. Sed et illud obstupescendum miraculum quod nostra fere memoria in Hibernia contigit, narratur in fasciculo ordinis Cisterciensis libro II, dist. XXVII, cap. II. Oum enim quadraginta Cistercienses monachi per irruentes haereticos in choro sui monasturii Magiensis truncatis

cervicibus victimae pro Christi fide procumberent, a morte resurgentes, recollectis, et sibimet iterum positis capitibus ad subsellia consueta reversi, primas vesperas assumptionis Beatissimae Virginis ad finem usque clara voce ceninerunt. Quid ad haec dicemus ? An oblivis entur sua, etsi destructeo monasteria beatae animae, et luminosi e coelo ad suas cellas, et paupercula tuguria visitanda delapsi, Hi nimirum sunt custodes positi suore muros Hierusalem tota die, et tota nocte in perpetuum non tacentes, haec est jubilatio quam ne post mortem quidem omnino dimittere possunt perfectorum sacerdotum, et religiosorum animae, quin ctiam dosolatas ecclesias, non solum protectione. et sollicitudine, sed et praesentia sua, hymnisque et psalmis, ac spiritualibus canticis nonnunguam invisunt, et laudant circa illa Deum astra ista matutina, jubilantoue omnes filii Dei, ut benedicant stellae coeli Dominum, laudent, et superexaltent eum in saecula.

### Utrum in eligenda doctrinae forma, statutum, jusque academiae summae auctoritatis esse debeant.?

berrimoque certamini, ex sepientiae munere, egonem instituimus, et doctrinee meteriam, illustrisque academiae jure in obsequi gratulationisque occursum tota concertatione destinamus. Ut enim faventi coelo nil gratius remendere terra queat practer versicolores gratiarum apparatus, cum exhilarata praesertim natura, et in geudio renascentis anni varie ludens enodato sinu virentia laxat viscere, variaque, ac multiplici gemmantium eruptionem florum perturiens, totius in se osculantis coeli pulchritudinem terrestri quedan elegantia repraesantat; sic benigno huic sapientiae coelo, (940) huic (inquam) disciplinae coelestis censurae, quae variis scintillantium siderum afflatibus. quasi de acternis veritatis montibus totius Ecclesiae illuminat firmamentum, florentes refert terra nostra manipulos, quibus intextam sepientiae coronam pleno circumdet orbe, et selecta doctrinae forma, in totius maturitatis foecunditatem erumpat. Ut quondam mostica illa sacerdotalis virga, uno simul partu laeta gemmulis, amoena frondibus, fructu gravis secrum Aaronis consummavit honorem; sic sapientiae vertus in ipsa venustate florum, ubertate proventuum intumescit, et rosarum elegantia fructuum maturaitate casticatur. Nef enim oscitanter ipsa de se clamitet Sepientia : Flores mei fructus honoris et honestatis. Nihil videlicet in sepientia floridum nihil vernans solo infructuosi viroris lenocinio crispatur, sed vel ipsa pubescentis germinis tyrocinia greviori severitatis, auctoritatisque pondere incanescunt, et quod dignitatis, splondorisque deficit in discentibus ex tam praeclaro magistrorum lumine, et plenissima gravitate compensatur, et taneriores isti sapientiae nostrae flores immani frigoris rigentis, et oblatrantis inclementiae turbine concussi aspirare possent, nisi vitali aura singularis humanitatis vestrae non afflandi solum, sed aeterno vere extra omnem aleam, vel inicui solis, vel invidentis austri fortunandi venirent. Ergo quod in arenem producimus, jura sapientiae sunt, jura reverentiao magistralis, in doctrinarum dispunc-

-272-

I. Felici forte, gravissimo, isto, celetione, in eligenda forma disciplinae, rimoque certamini, ex sapientiae munoagonem instituimus, et doctrinae metigandae sapientiae dederunt nomen. Detigandae sapientiae dederunt nomen. Denique in statuenda, fundandaque academiae dignitate, quae in bene ordinata, sispositaque republica supremae auctoritatis, inconcussique jaris, praesertim in his, quae ad doctrinam pertinent, tim in his, quae ad doctrinam pertinent, tim in his, quae ad doctrinam pertinent, et disciplinae rationem esse, reputarique oportet.

> II. Loquitur ad nos sermo divinus in Ecclesiastico cap. VIII : Ne despicias narrationem presinterorum sapientium. et in proverbiis corum conversare: ab ipsis disces sapientiam, et doctrinam intellectus, et servire magnatis, sine guerela. Non te praetereat narratio seniorum: iosi enim didicerunt a patribus suis quoniam ab ipsis disces intellectum, et in tempore necossitatis daro Quid hac lege perfectius, responsum. aut absolutius inveniri-potest? Plena sunt omnia, et perfecta, ut a pleno, et perfecto. Ecce enim dives metalli vena nobis proponitur, argenti principia reserantur, et auri locus in quo conflatur, et auri locus in quo conflatur a-Denique sapientiae pretipertus est. um, quod testante Job, nescit homo, quae abscondita est ab oculis omnium viventium, et volucres quoque coeli, quae vario plurmarum suarum circuitu, et sinuosa elevatione inanem ventorum flatum tota libertatis expansione diverberant, latere solet in sepientium presbyterorum narratione, in corum proverbiis, in alligatione, et captivitate ad eorum dicta inveniri, asservarique conspicimus. Quid enim aliud preshyterorum sepientium enarrationem, a quibus discere debemus intellectum, et prudentiae responsa, quam doctorum conventum aestimare possumus, ipsamque academiae coronam, unde nobis doctrina omnis praesto est? Unde jura inveniendae disciplinae decermuntur, et ubi locus initiandae, conservandaeque sapientiae invenitur. Quid pervicibus alis fugientem quaerimus doctrinam, et tam -ariis opinionum anfractibus, tot inventionum nostrarum machinamentis, sepientiae thesauros sine cla-

> > Digitized by GOOGIC

ve irrumpimus, sine face tractamus? Non in nostra inventione fundamentum (941) veritatis est, sed in sapientium seniorum narratione, illis jus est praefigendae doctrinae, non nobis inveniendae, et propalandae : expectanda ab illis est, non a nobis renovanda. Denique sapientissimus legislator Moyses congregatis ad eum omnibus majoribus natu, atque doctoribus, ouasi universitate guadam circumvallatus: Audite, inquit, coeli, quae loguor, audiat terra verba oris mei, concrescat ut nluvia doctrina mea, fluat ut ros eloquium. Quam pulchre doctrinae incrementa pluviae comparat, et fluenta eloquii rori de coelo decidenti, quia videlicet non de nobis crescere debet doctrina, nec a nobis sapientiae provehenda est magnitudo, sed a nubibus desuper expectanda et corum erbitrio suscipienda. Nec otiose dictum est concrescat, quia simul cum alio quasi fulcimento alieno nixa, non solo et proprio crescere debet volatu doctrina, sed sapientium presbyterorum narratione, corumque jure commendate, et disnuncta concrescere aestimanda est, non crescerc. Pulchre Vincentius Liminensis libro advorsus hereses vere aureo, cap. XXVIII et XXIX : " Crescat, inquit, oportet, vehementerque proficiat tam singulorum, quam omnium tam unius hominis, quam totius Ecclesiae, aetatum, ac seeculorum gradibus intelligentia, scientia, sapientia, sed in suo dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eademque sententia, imitetur animarum religio rationem corporum, quae licet annorum processu numeros suos evolvant, et explicent, eadem tamen, quae prant permanent. Quot pargulorum artus, tot vivorum, et si qua illa sunt, quae aevi maturioris aetate pariuntur, jam in se minus ratione proserta sunt, ut nihil novum postea proferatur in senious, quod non pueris jam antea la-titaverit ." Sic Lirinensis.

III. Ergo adstringendae, eligendaeque certae, ac determinatae doctrinae jura firma et mata sunt, in illis videlicet, qui seniorum narrationem continent, qui a patribus acceperunt quod traderent, ubi sapientium presbyterorum narratio academiae conventum format, cui interest, quae vera sit sapientiae semitas nobis proponere, electionemque doctrinae propinare, qua solide, et fixe crescat in unitate sansus, uniformitatemque sententiae, quod propriae inventionis aura dilapsum inani-

ter subvolarct. Quam opportune sponsae labia laudaturus sponsus : Sicut vitta coccinea, inquit, labia tua, et clocuium tuum dulce. Magno sene mysterio dulccdo eloquii non misi a labiis, quae coccinea vitta ligata sunt, scaturire potuit, nam labia sponsae doctores esse quis abnuat, quis ignoret, quid autem dignitas eorum, quod jus, nisi ut vitta sint, quae vinculo alliget audientem, constringatque doctrinae formam secui, et modestiae captivari complexibus ? Audite Ambrosium florido illo, graviquo ingenii pondere sic disserentem octonario XV, supra Psalmum CXVIII : "Dentes, et genas, et sicut coccineum resticulum labia sponsae, intelligimus animae esse virtutes, doctorumque Diversitatos, qui vel spiritalem menti alimoniam dispensatione sedula subministrant, vel pracdicatione dominicae crusis, sive verbi quadam linea alligent audiontem, vel modestia verecundi, et juventutis flore gratissimi." Ergo labia sponsae non dulcedinem stillant libertatis, non vagum in docendo, an in periclitando sensum, sed dulcedinem eloquii a veritatis nexibus pronanantem, a vitta coccinea arctante, determinanteque viam, cui audientem alligent, non quae spatium tribuat evagandi. Eloquium a vitta coccinea derivatum suavit atem veritatis denotat, non libertatis. Veritas autem una est, quia in bene disposita multitudine. congregationeque sapientium commendatam intelligenus, cujus si auctoritas abscindatur, totus disciplinae vitor marcescat necesse est, sicut abscissis capillis Nazaraeus ille Samson totus elanguit. Nihil decoris absque capillamento humano capiti relinquitur. Nihil in republica pulchritudinis, si capita ejus, id est, doctores ejus auctoritate careant, si eorum de doctrina eligenda, de dispositione, formaque (943) instruendi disciplinam, negligantur censurae. Egregie Nyssenus homilia XV in Cantica, eundem versans locum, cum de sententia Pauli inquit : "Gloria mulieris sit coma, quippe quae per cincinnos caout exornet, docemur per hanc capillorum sponsae praedicationem, debere illos, qui in capite sponsae sunt, et per quos gloria Ecclesiae accedit, per sapientiam sensum occultare." Habemus ergo Ecclesiae gloriam in comae affluentia, nexuque capillorum expressam, sed id propsus admonemur, ne sen-

Digitized by GOOGIC

sur proprium diffusamque vagandilicentiam sequi velimus, sed sicut capilli absque sensu proprio crescunt, sic dootrina, quae est Ecclesiae gloria, non proprio, sed alieno sensu subsistit.

VI. Notavit pulchre Ambrosius libro VI hexameron, capite IX, fere omnem pulchritudinis, ac speciositatis formam a cepillorum ornamento derivari, et per variam ipsorum dispositionem componi: "Quam, inquit, speciosa, est caesaries? Quam reverenda in semioribus? Quem veneranda in sacerdotibus? Quam terribilis in bellatoribus? Quam decore in adolescentibus? Quam compta in mulieribus? Quam dulcis in pueris?" Ecce quot formas, varietatesque in ornamentum humani corporis, capillorum dispositio preebet. Quae amnia juxta eandem Ambrosii allegoriam ex doctorum sapientiumque universitatibus, toti Ecclesiae provenire, dubium non est. Si enim Ecclesiae crines disputatores sunt, et sepientes, omnem Ecclesiae formem, omne reinublicae ministerium, et dispositionem ab illis, ornamentum, modumque accipere dubitandum non est. Indo reverentia senum, qui in academiis nutriti senatorum amplissimum locum in republica obtinent: inde veneratio sacerdotum, qui ab scholis egressi, pastum, quem ovibus suis preestant ab uberrimus istis pascuis messuerunt: unde terribilitas bellaborum, qui in communibus periculis a sapientium consilio fortitudinis suae munimenta traxerunt. In cujus commendationem loquitur et Salomon in Ecclesiasten, cap. IX : Civitas parva, et pauci in ca viri, venit contra illam rex magnus, et sallavit eam, extruxitoue munitione per gyrum, et perfecta est obsidio, inventusque est in ea vir pauper, et sapiens, et liberavit urbem per sapientiam suam, ot nullus deinceps recordatus est hominis illius pauperis. Ecce quomodo caosaries nostra, id est, capillamentum doctorum, etiam in bellatorious terribilis apparet dum fortior sapientis viri dispositio omnibus magni bellatoris machinamentis praedicatur: ergo et id quod Salomon subdit, nostro adaptemus proposito : Et dicebam cro meliorem esse sapientiam fortitudine. Quomodo ergo sam pientia pauperis contempta est, et verba cius sunt audita ? Quod est dicere, si sepientia fortitudine praeest, si tanto malior, et praestantior forti sapiens est,

quanto caput manum praecellit, quomodo sapientium jura contemnuntur, fortium exaltantur. Quomodo sapienti affinis semper est pauperies, contemptus, oblivio ? Fortitudini, divitiae, honor, amplitudoque defertur. Has ergo sapientis, fortisque viri collatione, magnifice commendare nobis voluit Spiritus sanctus, quo loco in reipublicae dispositione collocandum sit sapientium, et doctorum ministerium, et quo loco fortium virorum aestimanda sit gloria, ut videlicet illi guasi capilli verticem capitis obtineent, unde omnibus aetatibus, omnibusque reipublicae officiis, et ordinibus decor, et pulchritudo conferatur, atque ex scholis, studiisque litterarum quasi ex caesarie, capillamentoque reipublicae corporis, reddatur insa (944) reverenda in senibus, et voneranda in sacordotibus, terribilis ib bellatoribus, decora in adolescentibus, dulcis in pueris.

VII. Vidimus doctorum scholas, sapientiumque conventum, capillamentum esse Ecclesiae, caesarienque reipublicae. Videamus quanto ampliori praeconio er sacri eloquii fontibus illorum dignitas caeteris adhuc ministeriis praeferatur, nimirum litterarum scholas, liberaliumque disciplinarum granasia, turres in Scriptura vocari non absurdo interpretandi genere cum plerisque existimare dobemus. Insignis est locus ille Canticorum IV, ubi illud toties decantatum, et ad miraculum usque laudatum sponsae collum comparatur turri : Sicut turris, inquit, David collum tuum, quae adificata est cum propugnaculis. Quod loco nomen illud cum propugnaculis Hebraice dicunt, in talpioth, quod nomen etiam ab Ambrosio Latino Stylo usurpatum : " Quae acdificata est, inquit, in talpio. " Significat entem talpioth Hebraice, idem guod disciplinae, et ita Hebraica habent exemplaria : Wuao aedificata ost ad disciplinas. Paginus : Quae aedificata est ad docendum transeuntes. Vatablus : Quae acdificata est ad usum dirigendi homines. Quod totum scholis, universitatibusque convenire mulli dudium est. Turres ergo scholas vocat Scriptura, coetusque doctorum. Quod non obscure paraphrasis Chaldaica expressit, dum locum istum Canticorum amplificans ad illa verba : Sicut turris David collum tuum, haec apponit t

Digitized by GOOSIC

" Et princeps scholae, oui erat magister tuus fortis in justitia, et magister operum bonorum, sicut David rex Israel, et per verbum oris ejus aedificatum est saeculum. " Quibus verbis ite interpretatio nostra commendata est, ut nihil possit significatius exprimi, cum idiosum quod nomini Turris David cum propugnaculis acdificata, vulgata habet editio, insa paraphrasis, scholae principem nominet, magistrumque bonorum operum, ac proinde turrim shcolam significare, doctorumque academiam, dubitari non potest.

VIII. Adjungam et alterum non minus firmum ez Isaia testimonium capite XMAIII. ubi locuens propheta de evacuatione vanae, terrestrisque semientiae a Deo facienda: <u>Ubi</u>, inquit, <u>nunc est litteratus ? Ubi</u> legis verbo ponderans ? Ubi doctor parvulorum ? Illud autem verbum docsor parvulorum, expresse sic habet textus Hebraeus, ut videri potest in bioliis regiis, ubi numerans, seu mumerator turrium, quasi idem sit doctor parvulorum, seu adolescentes disciplinis erudiens, atque in tur- Quod non est sic intelligendum quasi anribus docens id est, in gymnasiis, et scholis, ubi adolescentes erudiuntur, et quasi parvuli mutriuntur ubere doctrinae. Quod attendentes septuaginta, ut habet Hieronymus ad istum locum Isaiae, vertunt ubi numerans nutrientes parvum, et magnum? Doctorcs enim in scholis hoc prestant ministorium reipublicae, ut sint nutritii parvi, et magni, lac ministrantes parvulis, et rudioribus, cibum solidum majoribus, et perfectis, et junta Debodrae vaticinium in cantico Judicum V : Aouam vetenti lac dedit, et in phiala principum obtulit outprum. Adhuc petentibus escem, utpote parvulis, lac porrigunt, inquirentibus eutem, et suo jam studio nitentibus quasi in phiala principum solidum cibum, id est, butyrum meditationis offerunt denitbus ruminandum. Sunt ergo doctores parvulorum, seu numeratores turrium, nutrientes parvum, et magnum lacte, solidoque cibo pascentes, ut ex hoc jam nobis innotescat difficilis illa comparatio in verbis Sponsae, Gant. VIII : Ego murus, et ubera mea situt (945) turris. Ex quo facta sum coram eo quasi macem reneriens. "x adducta enim intelligentia clare datur intelligi Ecclesiae ubera ideo dici turres, quia in scholis, universitatibusque, quae turrium nomine designan-ri curavit per principes suos, per letur, coetus est, congregatioque doctoruma ubi Ecclesiae ubera doctrinae lacte eru-

diunt, nutriuntque parvulos, imo et fideles omnes in fide confirmant. Ubera enim, ut inquit D. Thomas Canticorum VIII, sunt qui alios nutrire possunt spirituali doctrina, sed et ubera ista facta sunt sicut turres, non ab initio: Sed ex quo, inquit, facta sum coram co pacem reperiens. Ex quo videlicet persecutionis furor deferbuit, a tempore Constantini, ut potat Lyra super istum locum, et optime D. Thomas opusc. XIX, cap. III. Loquens expresse de scholis, collegioque magistrorum in universitatibus, corum congrogationes comparat congregationibus episcoporum in Conciliis. quae solum permissae sunt post tempora persecutionis : " In decretis, inquit D. Thomas, dist. XV, capite Canones dicitur : Quod a temporibus Constantini Concilia inceperunt, in praecedentibus namque annis persecutione fervente, docendarum plebium minime dabatur facultas inde christianitas in diversas haereses scissa est, quia non erat episcovis licentia conveniendi in umam, etc. te tempora Constantini nulla fuerint Concilia, sed guod valde rara, et guasi furtive potius, quam pro dignitate permi saa.

IX. Patet ergo guod ex hoc tempore ex quo Icclosia facta est quasi pacem reperiens, persecutionis cessante rabie, ex tune ubera ejus facta sunt sicut turres, cum docendarum plenium toto erectae sunt academiae, tot scholae fundatas, quae quasi turres reddunt soonsae ubera. unde doctrinae nutrimentum omnibus irroratur. Quare ad illud quod legitur II Paralin. XVII de rege Josaphat, quod crevit, et magnificatus est in sublime, additionation domos ad instar turrium, ad hanc intelligentiam non absurde pertinere videtur, cum enim de inso praemiserit Scriptura, quod Josephat misit de principitus suis ut docerent in civitatibus Juda docebantque, inquit, populum in Juda habentes librum legis Domini, et circuibant cunctas urbes, Juda, abque erudiebant populum, non incongrue intelligimus ex iosa serie textus. cancatenationeque verborum, turres aedificatas, seu domos ad instar turrium ad hoc pertinuisse, quia populum erudivitas, et per sacerdotes, quorum domos instar turrium esse non dubitamus, quae

Digitized by GOOSIC

scholarum officio, magisterioque fungebantur. De quo et illud I Paralipom. XVI aliquale extat vestigium, ubi dicitur : " Quod Israelitis praerat Chonenias, et filii ejus ad opera forinsecuns super Israel ad docendum, et judicandum eos." Quod Nicolaus de Lyra expendit, quod aliqui de levitis scientes legem, ordinati sunt ad docendum populos in locis distantibus ad Jerusalem, et ad determinandum dubia in quibus simplices dubitabant. Fuit ergo etiam tunc in lege provisa forma, dispositioque academiae, et scholarum, in quibus dignitas, jusque doctorum sic eminebat, ut quasi reipublicae turres, tam quoad excellentiam, quam quoad fortitudinem, minimentumque omnium, dicerentur.

X. Nonne vidctis (praeclarissimi auditores) quid divina oracula de sapientum scholis, de doctorum academiis de cernunt? Quantum eorum ministerio censent deferendum ? Que amplitudine in republica collocari debent ? Qua veneratione (946) eorum decreta suscipienda sunt, quibus non uno tantum mysterio, non una tantum metaphora, ac circumlocutione designandis, amplificandis, commendandisque totus desudat Scripturarum apparatus? Et ne sacris tantum insistamus, quanto ardore gentium antiquitas, vel ipso naturae ductu rem hanc illustravit, promovit, observavit? Nihil illis antiquius, quam ut forma reipublicae a litterarum scholis datorem, ampl tudinemque susciperet, ab illis stabilitatem, firmitatemque regnorum postulantes. Domestica tantum exempla, quia abunde suppetunt, proferamus, nam ut optime Latinus Pacatus in panegyrico Theodosio Augusto dicto, de Hispania, annotavit, uni Hispaniae guidquid ubique laudatur, assurgit; haec durissimos milites, haec expertissimos duces haec facundissimos oratores, haec clarissimos vastes parit, haec judicum mater, haec principum est, nulla in toto orbe provincia Hispania nostra felicior in hac parte fuit, quae donec externis bellis conquassata, et a Poenicibus, Tyriis, Poenis, Romenisque quesi ad oraedam petita contabuit, litterarum studia nonremisit, quae longis, diuturnisque saeculis; vel ab ipsis entiquissimis regibus aliam pacem, firmamque, ac stabilem gubernationis formam observaverat. A Strabone memoriae proditum est, indeque a pluridus Hispanis scriptoridus usurpatum sapientissimos quondam Hispanorum Turduli in Boctica provincia ostendisse

Caesari leges a sex millibus annorum conservatas, quae cum ostensae fuerint co tempore, quo Caesar debellatis Pompei filiis nobili apud Mundum victoria illustratus est, subiit animum leges istas ab ipso Tubale fluxisse, qui duobus retro annorum millibus ante Caesarem Hispaniae jura fundavorat. Sunt enim illa sex annorum millia a Strabone memorata, supputatione quatuor mensium in quolibet anno numeranda, qua mensura annorum utitur Xanophon in aequivocis, unde Strabo desumpsit, proindeque sexannorum millia, duo millia ex nostris communibus conficiumt.

XI. Quare autem studia cum hac logum antiquitate in Hispania floruerint, vix dicam, solum poesis memoria a Strabone ex tanta temporum annositate eruitur, cum octingentis annis ante Hesiodum, et Homerum? Graecorum antiquissimos poetas in Hispania extitisse narrat, euorum poemata venerandae antiquitatis ad Augusti tempora pervenerunt. Poetas autom illo antiquissimo saeculo vocatos sapientes, seu theologos, qui divinarum rerum contemplationem carnimibus adumbrabant, auctor est Aristoteles primo metaphysicae, quem ibidem explanat S. Thomas lect. IV : " Sciendum, inquit, est, quod apud Graecos primi famosi in scientia fuerunt guidam poeta theologi, sic dicti, quia de divinis carmina faciebant, fuerunt autem tres, Orpheus, famosior fuit, fuerunt autem eo tempore quo judices grant in populo Judaeorum." Haec S. Thomas.

XII. Hos ergo ita antiquos poetas, id est, theologies deditas, Hispenia nostra superavit, et antiquitatis palmam eripuit, nam Hesiodum ange philosophorum tempora fuisse, et in numero poetarum theologizantium mumerandum, idem sanctus doctor asserit eodem loco lectione decima in fine. Si ergo octingentis annim ante Hesiodum florebant in Hispania litterae, et poetarum nomine theologica carmina pungebantur, manifestum est, dinter sepientum coetum, Hispaniae litteras, scholasque etiam ipsis antiquissimis Graecorum praluxisse; illis ergo tam dinturna, firmaque Hispaniaae reipublicae gubernatio, (947) jure optimo tribuenda est, qui per sapientes litteratosque viros, tem studiose, leges, et antiquitatis primae mommenta servabant.

Digitized by GOGLC

MORALIS.

De Gotthis, non leve est quod narrat. Ro- non solum municipia, sed integrae provindericus Toletanus antistes libro primo derebus Hispaniae, capite XV, quod Gotthi, quo tempore Sylla Romae principatum tenebat, a quodam Dicinaso docti sunt philosophiam, physicam, theoricam, practicam, logicam, etc. Gotthi autem hoc commodum, hoc salubre, hoc agendum in agendis, et in judiciis judicabant, quod Dicinaeus illorum consiliarius approbabat; inde elegit nobiliores, et prudentiores, fecitque sacerdotes, quos ad theologiam instituens, vocavit speciali nomine Piteatos, et tiaris capita palliabant usque adeo, et apud baroaros, aggrestesque tunc Gothorum genus obtinuerunt litterae jura principatus, et dominandi potestate in republica potiebentur, ut jam mirandum non sit quod de suis Athenis dixit Alexander, Athenas rogni sui esse theatrum, ut refert Nazianzemus epistola OXI scribens Justochio sophistee; hoc videlicot existimans magnus imperator, nihil tam illustre in republica sua, noc theatro digmum prodire posse in publicum, quod cum Athenarum scholis posset comparari, vel quod ab illarum examine, doctrinaquo approbatum non esset.

XIII. Exceptt Alexandri seu entitiam etiam in Hispania Sertorii magni, quondam Romanorum ducis judicium, qui, referento Plutarcho, ex quo Ludovicus Nonnius in sua Hispania capite LXXXIII in Osca (nunc vocatur Huesca) fundavit academian, quo nobilissimos Hispaniae adolcscentes eruditionis causa vocavit, re ipsa at obsides haberet orudiendi praeteetu, quos cum maturuisset aetas in partem administrationis, et imporii esset admissurus. Hic fuit Sertorio instituondae acadomiao finis, ut inde respublica moderatores accopusset, imperiique consortos, vere existimans regni theotram scholas esse, nec aliter posse publica jura, nisi per scholarum oculos lucem aspicere. Notum est in Romana historia, quo loco, et dignitate flamines sint habiti in ministerio jureque sacrorum, et sacerdotali scientia, inde jam a Numa Pompilio instituti, in quibus adeo scientiae, ingeniique acumen commendabatur, ut ob hoc fabarum esu sint prohibiti, ut Varro docet, et ex eo Plinius lib. XVIII, cap. XII eo quod faba apud Pythagoricos, habetes sensus facere dicebatur, lugubreque aliquid, et mortis simile repraesentare. Ampliesimum hoc sacerdotalis scientiae munus in Hispania avide arreptum est, usque adeo út feminis

ciae ad hujusmodi ministerium concederen-De Cordubensi Flàminica meminit tur. Ambrosius Morales in bello suo de Cor-Recendius libro IV antiquitatum du ba. inscriptionem antiquam refert, qua Flavia Rufina Flaminica totius provinciae Lusitaniae memoratur in Jovis feno antiquissimo Insitaniae templo, labentibus postea saeculis feliciori forte in sanctorum Justi, et Pastoris ecclesiem commutato, apud terrarum oppidum prope territorium Eborense, ubi in antiquo cippo marmoreo sanctorum Justi, et Pastoris nomine consecratum asdificium inscribitur, consummatumque era septignetisima viginima, hoc est, anno Christi 582. Quod tanto munc suavius meminisse juvat, quo praesentium temporum decus, et ornamentum, Completensem hanc nostrem academiam coramdem sactorum martyrum Justi. et Pastoris celeberrimo templo insignem omnium litterarum luce toti orbi radiare conspicimus, sicut (948) illud ouondam Jovis famum Maminicarum Lusitaniae nobilissimam sedem in ibsorum beatissimorum martyrum legimus aliquando permutatum.

XIV. Longum nimis esset, ac taedio propingumm per antiquissima retro seecula regnorum spatia decurrere, lustrare provincias, in quibus summum reipublicae jus litterarum scholae vindicarunt, qua nempe majestate, et splendoris gloria apud Assyrios Chaldaei habiti fuerint, apud Aegyptios prophetae et sacerdotes, apud Persas magi, apud Indos gymnosophistae, apud Gallos Drusidae, anud Bactrianos Sammanaei, apud Atheniunses Areopaginae, apud Hebraeos Esseni; apud Romanos augures, flamines, pontifices, caetaraque antiquorum sa ientum nomina, quibus fundata sunt regna, stabilitae monarchiae, humanarum rerum pondera sustentata, et ad reipublicae firmitatem summo semper jure praediti, nec violari, infringique eorum decreta, aut contemni permissa, nisi cum ad interitum, concissionemque inclinarent imperia, nec enim aliud est quod perennitatem, aevique longitudinem labenti fortunae designat, quem consilii, sapientiaeque vis, quae e scholarum scaturigine, quasi ax divite metalli fodina multo facilius rempublicam beat, locupletatquo, quam immensae thesaurorum opes e terrae viscoribus, tanta anxietate, ac Digitized by GOOSIC

multiplici cura in lucem depuratae. Bulchre Ambrosius II officiorum, cap. XV : " Quanto, inquit, utilius regem Pharaonem sanctus Joseph consilio providentiae juvit, guam si contulisset pecuniam. Pecunia enim unius civitatis non redemit ubertatem, prospicientia totius Aegroti per guinguennium famem depulit. Facile autem pecunia consumitur, consilia esthauriri nesciunt. Haec usu augentur, pecunia mi nuitur, et cito deficit, atque issam destiuit benignitatem, ut quo pluribus largi- na, doctrinaque tradenda, non unitatem ri volueris, eo pauciores adjuves. saepe tibi desit quod aliis conferendum putaveris. Consilii autem, operisque collatio, quo in plures diffunditur, co rodundantior manet, et in suum fontem recurrit; in so mim refluit ubertas prudentiae, et que pluribus fluxerit, co exercitius fit omne quod romanet." Sic Ambrosius.

XV. Quorsum haoc viri ornatissimi ? Et ad quem finem, nostza tandem collimat oratio, obvium id utique ot facile ox ma-...gna acadomiarum auctoritate summaquo doctrinarum cura in republica habenda ad oligendam unicam doctrinae viam, quam soquamur, derivatur sormo ? Id ex Aristotolo accipio, ejusque fidissimo interprote S. Thoma : disputat hic in initio libri VIII physicorum, de disciplinarum cura in republica instituenda ; " Guod, inquit, legislatori mamime vigilandum sit, circa juvenum disciplinam, mullus utique dubitarit, " ubi S. Thomas : " Magisterium, inquit, est quod bona dispositio, et consuctudo juvenum ad remoublican instimuit, et salvat ipsam." Verba sunt notanda, instituit, ot salvat ipsam. Inchoatio ergo, consummatioque reipublicae per scholas, disciplinasque formatur, ab illisque tota pendet, Quid autem ex hac assertione philosophis inforat, paulo inferius aperit : " Quoniam autem unus finis civitati omni manifestum quod et disciplinam unam, ot aamdom, necossarium essc omnium," Oui loco lucem efferens S. Thomas sic subdit : ." Probat prius quod oportot esse disciplinam, unam intendens rationem hanc : Quorumcumque.ost unus finis per se, corum est disciplina una de his quae ad finem ordinantur, quia ratio rcrum quae sunt ad finom, ex fine sumitur, et quorum est ratio uné, (949) et disciplina una socundum quod hujusmodi : omnium autem viventium in civitate secundum rompublicam unam, est unus finis, puta fi-

nis reinublicae, quare manifestum est quod omnium oportet esse unem et eamdem disciplinam de necessitate. " Sic D. Thomas syllogizans nervose more suo et politizans.

XVI. Si ergo de necessitate reipublicae unam oportat esse omnium disciplinam, peccat utique in rempublicam, ejusque dissolvit fundamenta, unitatemque enervat, et distrahit, qui in discipliobservandam putat, sed libertatem diversitatemque praeferendam. Videris quanto poriculo de unitate doctrinac non decernitur ? Quam nutat scholarum auctoritas, unde fontes derivantur sepientiae, nisi unitas subsistat disciplinae? Quid senctius ? Quid reipublicac utilius quam eruditioni omnium prospicere, quam certam, socuremque doctrinac viam demonstrare, et proponore, pericula praccipitiaque vitare, quae a trita semita declinantibus, et juxta veritam proprii sensus fluctuantibus, pene ad omnem progessum obvia sunt, et certa ?

XVII. Primus : " Discendi ardor (inquit Ambrosius II de virginibus) nobilitas ost magistri :" ergo nobilem magistrum eligero, illiusque vostigia sedulo imitari, tam nocessarium scholae, ouem in audientious ardor, desideriumque discendi. Multum interest providere, ec prospicere, quelis primo. audientium mentibus instillatur doctrine, cui veritatis inagandae studio primus animi dodicetur affectus; nam ut bene cecinit Lyricus :

Gao senci est induta recens servevit odorem, Texta diu.

Egregic D. Thomas orusculs de eruditiono principis, lib. 7, cap. IV : " Aptas hominis, inquit, cm Quintiliano, tunc maxime formanda ost, cum simulandi nescia est, ac praccipiontibus facilius cedit. francitur enim citius quam corrigat, qui in prevo induraverit. Hoennis ultimo monet bis Dominus ad pascendum agnos, somel monons ad pascendum oves; innuens multum esse intendendum juvenum eruditioni, et morum informationi. " Sic S. Thomas, Si ergo illa actas maxima est formanda, quando simulandi est nescia, quando precipientibus facile codit; ergo non ad hoc dirigenda est, ut pro libito seguatur quod velit, ut doc-

Digitized by GOOGLE

trinae addiscendae ipse non sit arbiter, sed ejus quae sibi praecipitur venerator, et cultor.

XVIII Certe si ad cujuscumque ingenii volubilitatem tradi, docerique veritatem videamus, quis inducetur, ut facile precipientious cedat, quomodo informatoitur ad solidiorem sapientiae viam, si tam diversae, dissedentesque ostendantur somitae quot sunt ingenia, mentesque docenti-Sollicite ergo curandum est, ut oum L ligatur unus, ut talem universo reipublicae corpori erudiendo seguenda proponatur doctrina, et magister, qualem unusquisque propriis filiis instituendis, educandisoue vellet invenire. Quis autem ille sit non difficulter conjicere poterimus ex conditionibus, quae in eligendo magistro requirendac sunt, quas summa eruditione divinaque sapientia tradit D. Thomas citato libro V de eruditione principum capite nono, nec alteri quam ipsi melius convenire constabit ? Apponanus ejus verba, quae multo felicius rem totam, et per- errores annexos, quia : Superbiam eretur suadere, et conficere possunt quam nostra. Sic ergo ait : " In magistro qui eligitur, quinque sunt requirenda; scilicet mens ingeniosa, vita honesta, humilis scientia, clocuentia docendi peritia." Mens ingeniosa, ut inter ea guae docori possunt, sciat eligere meliora, noc to-(950) tum ex alienis scriptis accipiet. sed aliqua inveniat sectors : illum cruditorem elige quem magis mireris in suic, quam in elienis; nihil magnificum doccbit, qui e se nihil didicit, falsoque magistri nuncumantur auditorum narratoros, ac sic audiendi sunt, ut qui recensont rumores. Requirenda est vita honesta, quia turpe est doctori cum culpa redarguit dicitur in prologo rhetoricae : " Sapiinsum, vita mala suspectam roddit doctri-Quis crodat diconti sibi cibum alinam. ouem esse venenatum, si co vidente sumat ipsum? Quis crodat alicui asserenti viam aliquam latronibus plenam, et transcuntes per cam spoliandos osso, et jugulendos, si post illam assortionem viem illam sibi cligat ? Sicut exemplum boni operis plus addificat, quam scrmo, sic exomplum mali operis corrumpit. Hieronymus : " Proclivis est malorum acmulatio." Unde Graeca historia narrat Alexandrum orbis dominatorem Leonidis paedagogi sui non potuisse vitiis carero in incessu, et moribus adhuc parvulus infectus fuerat. dignum est coelestem doctrinam in vase es-nihil quaerimus nisi patere quod clausum se immundo, in Psalm. XLIX : Poccatori

dixit Deus : Quare tu enarras justitias meas ? Parum profuit ejus doctrina cui repugnat vita, Augustinus libro de doctrina christiana : " Non obedienter auditur, qui seiosum non audit."

XIX. Requirenda est humilis sapientia: Hieronymus : " Multo tempore disce quod doceas." Idem super Ecclesiasten: " Pythagoricorum fuit disciplina tacere per quinquennium, et postea eruditos logui." Ecclesiastici cap. VIII: Antequam loquaris disce : ibidem XXXII : AUdi tacens, et pro reverentia accedat tibi aratia : Proverb. XXVIII : Qui respondet priusquam audiat stultum se esse demonstrat. Socrates cuidam interroganti quomodo posset optime discere : " Si nihil, inquit, dixerit nisi quod bene sciverit."

XX. Humilis debet esse in scientia, illa onim quae inflat, non est pura, nec vera scientia; habet enim miltos illud", ut ait Augustimus, sed scientia humilis vera est. Proverb. XI : Ubi humilitas, ibi sapientia, Superbus multa credit scire, quae nescit : I Corinth. VIII: Si quis existimat aliquid scire, nondum cognovit quemadmodum oporteat cum scire. Scientia inflans, scientia est diabolica, a qua etiam daemones nominantur, daemon enim sciens interpretatur. Qui de magnitudine scientiae inflatur, et gloriatur, fatuissime agit, cum glorietur de hoc, quod est magnus daemon, sive sciens.

XXI. Eloquentia requirenda est; unde entia sineelocuentia, parum prodest." Cicero : " Nihil est quod male narrando non possit depravari." Simplex debet esse eloquentia. Seneca : " Oratio quae veritati dat operam incomposita debet esse, et simplex : " Item : " Oratio quae in sanandis mentibus adhibetur, descendere in vos debet :" item : " Aliao artes ad ingenium pertinent, hic animi nogotium agitur, non quaerit abger medicum eloquentem, non ertt quare gratuletur si inciderit in medicum disertum." Augustinus in libro de doctrina christiana : "Quid profest clavis aurca, si In-aperire quod volumus non potest quando est ?" Peritia docendi requirenda est.

Digitized by GOC

ad quam quinque pertinwnr, scilicet apertio, brevitas, utilitas suavitas, et maturitas.

XXII. Aperta debet esso doctrina ut ab omnibus intelligatur. In libro Prosperi de vita contemplativa dicitur : "Tam apertus debet esso sermo docontis, ut intelligentia sua nualos quanvis imperitos excludat. Utondum (951) est plene sermone ut nummo, ubi est publica forma, usitatis citius utimur." Proverb. XXIX : Doctrina pradentium facilis : Ecclesiast. IV ; Ne <u>abscondas sacientiam tuam in decore ejus.</u> De his qui simplicibus ingerunt subtilia dicitur Isai. XIX : Confundantur gui onorabantur linum vectontes et retexentes subtilia. Laudabilis ost brevitas in docente, si sit moderata. Hieronymus super Jeromiam : " Nimia prolixitas onerat sensus legentium, c t immoderata brevitas preescindit studiorum desiderium." Est autem brevitas, ut dicitur in ipsa thetorica : " Cum millum, nisi necessarium assumitur verbum. " Undebene Eccli : XXXI: Verba sapientum statera ponderabuntur. Augustinus in libro de doctrina christiana : " Sicut ingratus est cui incognita obnubilat, sic onerasus est qui cognita inculcat." Utilitas requiritur in doctrina. Isat. XLVIII: Ego Deus tuus docens te utilia. Seneca : Non multis opus est, sed efficacibus, suavitas laudabilis est in doctrina. Eccli. IV : Tibiac ct psaltcrium suavem faciunt melodiam, et super utrumque lingua suavis. Ad suavitatem invat eloquentia, valet etiam ad eam doctorum bonitas, vel utilitas. Proverb. MII : Doctrina bona dabit gratiam, suople ipsi doctori et auditori. Maturitas, id est, mediocritas inter velocitatem, et tarditatem laudabilis est in doctrina. Seneca : " Inopia verborum, et exilitas minus intentum faciunt auditorem interruptae taedio terditatis, facilius temen incidet qui expectatur, quam qui praetervolat."

XXIII. Tria debet doctor in doctrina intendere, scilicet ut instruat, placeat, et ad bonum moveat. Augustinus in libro de doctrina dhristiana, dixit quidam eloquens, et verum dixit, ita debere dicere eloquentem ut doceat, ut delectet ut flectat; docere necessitatis est, delectare suavitatis, flectere victoriae, docendi necessitas in rebus est constituta, roligua duo in modo quo dicimus. Concludamis cum Augustino in eodem libro: " Quid audeat dicere adversus mendacium in defensoribus suis inernem debere consistere veritatem, ut scilicet illi, qui res falsas persuadere conantur, novorint auditorem vel benevolum, vel intentum, vel docilem procemio facere, isti autem non moveritt? Illi falsa aporte, breviter, verisimilitor; et isti vora sic narrent, ut audire taedeat, intelligere non pateat, credore postrono non libeat ? Illi fallacibus argumentis veritatem oppugnent, assorant falsitatem; illi nec vera dofendere, nec falsa valeant refutare?"

INIV. Haoc omnia ox D. Thoma captim, et quasi fostinanter depromsimus, ut ex illis veri, perspicuique doctoris imaginom eliciamus, veritatisquo magistrum qualis in expedienda doctrina scholis praoponendus est eligamus; talem onim oundem osse doctorem sanctum, ipsa doctrina, cujus perspicuitas, vividaque veritatis lux sic declarat, ut otiose in hujus probationis argumentum, momenta temporis erogemus. Non est qui vel a primo limine ejus salutaverit scripta, cui non statim effulgeat quidquid absolutissimi doctoris munus adimplet. Quanda in scientia humilitas, in dicendo gravitas, in docendo peritia, in tita puritas 1.0ui alii tanta insit apertio in sententiis, brevitas in dictis, utilitas in doctrina, suavitas in eloquentia, maturitas in electione ? Quid ergo minus audeanus nos illi dota securitate committere, cui tam amplum intelligentiae thesaurum commisit Deus, cui revelavit secreta, et occulta sapientiae suae ? Sui denique tam fiducialiter ipsa se credit Ecclesia, ut sine ullo prorsus errore omnia ipsius praedicat scripta, (952) nec unquam a veritatis tramite deviasse, qui ipsius tonuerit vestigia, secure promittat ? Ergo ut orationis nostrae finis in suum recurrat principium, tivinae ipsium sapientiae consilium totis oculis amplectendum proponamus, Ecclesiast. VI : In multitudine sapientium sta. et sapientiae illorum cx corde conjungere, ut omnem narrationom Dei possis audire, et proverbia laudis non effugiant a te; et si videris sensatum, evigila ad eum. et gradus ostiorum illius exterat pes tuus. Haec sollicitudo debet esse omnium, haec unica cura, et finis; stan-

Digitized by GOOGLE

dum nobis est in multitudine presbyterosapientum, id est, in schola, academiaque doctorum, et sapientiae eorum ex corde debemus conjungi, ut disciplinam intelligere possimus, et quidquid nobis de Deo per fidem, scientianque enarratur; sed inter haec si unum sensatum videmus, si tanti et tam divini sensus magistrum quem recte inter omnos sensatum expellare posdumus, qualis est Thomas, invenimus, quid

restat nisi ut ad eum vigilemus, et gradus ostiarum ejus exterat pes noster, ut in illos jugiter meditantes, et labore sedulo, sinceraque intentione intelligere cupientes, puram quoque, ac profundam ejus intelligentiam sinc erroris periculo videamus, sine jurgio defendamus, sine dissidio sectomur.

## <u>An in damnatorum spiritibus sit alternatio, et vicissitudo</u> tormentorum ?

I. Ultricem summae justitiae manum, et fulminantem divinitatis dexteren inter splendores gloriae, inter arcana, et abscondita a saeculis immensae suae lucis mysteria contemplamur, haud ignari praecipuam admirationis, et reverentiae vim in numine non tem a speciosissimis attbibutorum suorum luminibus, et gratiis, quam a terribili indignantis omnipotentiae severitate. et vindicantis fortitudine in humanis cordibus incitari. Et suggerit mihi nunc prudentissimae illius Esther regis sententia, non ignobilem ponderationem, quae cum in conspectum Assueri regis non vocata, nec invitata venisset, intuens fulgorem regiae majestatis, cultum vestium splendidissimum, solium magnip ficentissimum, ac sublime, in quo ùt inguit Scriptura, residebat ille indutus vestibus rogiis, auroque fulgens, et protiosis lapidibus, cratque terribilis aspectu, corruit regina pene exanimis ad tantao magnitudinis aspectum; causamquo pavoris, ac formidinis exprimens : Conturbatum, inquit, est cor moum prae timo-<u>re gloriae tuae, valde enim mirabilis es</u> domine, et facies plona est gratiarum. Nimirum inter tot glorias, et tot gratiarum admirationes, quibus regia facies plona videbetur, solus potestatis terror roginae animum invesit, et tem valido corripuit, ut pallenti vultu, et congelato spiritu cor ad deliquium usque (953) defecerit, et corruerit. Quid ergo mirum si ad excelsum illud, et elevatum summi verticis solium, in quo prophete sedentem Dominum aspexit, a cujus immensi luminis fulgore oculos suos velant, et obtegunt supremi Seraphinorum ignes, nos tantilli accedentes, et summae illius pulchritudinis splendores, ac divinorum attributorum scintillantia lumina, quasi regiam divinitatis faciem omnium gratiarum plenam per nostrae tenuitatis umbras, et aenigmata fidei speculantes, solus indignationis divinae, et punientis dexterae terror, quasi sagittae Domini soiritum ebibat. illudque de tot mirabilibus divinarum perfectionum varietatibus, sive ad summi decoris pulchritudinem, sive ad supremae majestatis sublimitatem certantibus, prae caeteris expendendum, proponendumque sumemus, quod ad aeternae severitatis for-

midinem commendandam terroremque potestatis illius concipiendum inducit? Qualis videlicet et quenta sit illa perpetui carceris, et supremae acerbitatis magnitudo, an mutationem aliquam alternationemque in poenis admittat; an vero omni simul irruentis vindictae, et to to tormentorum pondere, nisi miserabilis turba demnatorum spirituum sine ulle vicissitudinis alternatione obruatur.

II. It quidem omnie poenarum genera non alternatim, sed constipato impetu in actornis illis suppliciis miseros comprehendere, non modica Scripturae sacrae verba nobis significant, ut cum Apocalyps. XVIII, de damnatione impiae Babylonis, quo nomine reproborum omnium multitudinem contineri nemo ignorat sic dicitur : Ideo in una die venient plagao cjus, mors, luctus et fames, et igne comburctur : ubi, in una die, simultatem temporis satis insinuat, in qua non una plaga, sed multiplex Babylonem undique circumcinget, ignis comburens, mors occidens, luctus anxians, fames crucians. Nec minus acerbissimum illum calicem irae Dei, de quo bibent omnes peccatores terrae, et quanta poenarum misceatur varietate, cum propinandus inclinabitur ex hoc in hoc, nobis manifestant verba illa Psalmi X : <u>Pluet</u> super peccatores laqueos, ignis et sulphur, et spiritus procellarum pars caquasi dicat : Non totus licis eorum. calix continet diversas illas amaritudinum species, ut cuilibet suam alternando porrigat, sed pars quaelibet, unusquisque calicis illius haustus ignem, sulphurem, et procellam, id est, omnia simul poenarum genera ori ebibentis infundet. Et sicut laquei qui pomuntur super terram non simul quidem complicant, sed ab uno in alium inciditur, laquei tamen, qui sicut pluvia cadunt simul sine ulla vicissitudinis mora, in quos cadunt, irretiunt : sic infernorum laquei quasi pluvia desuper emissa peccatores comprehendent, ut nulla alternationis mutatione, sed to to invadentium peonarum concursu fatigentur.

III. Sed audianus quam graviter luc-

tuosum illum egredientis animae de corpore statum in cruciatus acternos abcuntis, Spiritus sanctus per os beati Job nobis describat, et in intima cordis viscera recludat : Omnis dolor, inquit capite XX? irruet super eum. Utinam impleatur venter ejus ut emittat in eum iram furoris sui, et pluat super illum bellum suum. Fugiet arma ferrea. et irruet in arcum aereum. Eductus et egrediens de vagina sua, et fulgurans in amaritudine sua, vadent, et venient super eum horribiles, omnes tenebrae absconditae sunt in occultis ejus, devorabit eum ignis, qui non succenditur, affligetur relictus in tabernaculo suo : ubi S. Thomas litteraliter locum istum (954) explicans lectione secunda in pracdictum caput Job:" Fugiet, inquit, arma ferrea, id est, poenas praesentis vitae, impatienter eas sustinendo, quae ad modum gledii ferrei feriunt de propinquo, et irruet in arcum aereum, id est, in poenas futurae vitae, quae quasi feriunt a remotis, ad modum arcus aerei, qui est infrangibilis, ut futurarum poenarum interminas bilites designetur. Exponit eutem consemi quenter hujus arcus processum dicens : E. ductus, et egrediens de vagina sua (supple est) arcus ille, quamdiu enim arcus est in vagina non percutit, et similiter ultio futurae damnationis quamdiu est in Dei oraesentia, quasi in quadam vagina non demnat, sod sducitur de hac vagina per malitiam provocantem Deum, et tunc ogreditur per dispositionen divinam, et ojus effectum ostendit subdens : It fulgurans in amaritudine sua. Sicut enim fulgur rum suppliciorum conducere invariabilide supernis subito, et cum violentia, et claritate venit, ita ultio illa infertur pecaatori a Deo ex improviso cum tanta violentia quod resisti non potorit, et cum tanta charitete justitiae, quod exmusationi locus non crit, et ex hoc poccator replective amaritudinc ." Ita D. Thomas.

IV. Si ergo educta anima de corpore omnis dolor supor eam irruet ; si pluct super illam bellum Dei; si in arcum acroum impinget, qui imfrangibili fortitudine in orbom curvatus interminabiles futurae vitae poonas designat; si inebriabuntur amaritudino fulgura sagittarum suarum; si omnes tenebrae abscondentur in occultis ejus; si denique horribiles daemonum larvae tota debaccharione miseram invadent, dinem expectet ? Oum circumdent undique, quid roliquum est, sut quis locus superesse potest poenarum alternationi, mutati-aerumnosam animam angustiae interminabi-

onique tormentorum ? Sed cuid in ipsa devorantis ignis viscera, et interiora infernorum claustra ingredi necesce est, guando inter sempiternos ardores omnis creatura armabitur contra insensatos. quando juxta prophetam congregabuntur omnes congregatione unius felcis in lecum, et claudentur ibi in carcere, si in ipsis etiam inferorum portis in ipso aditu tartareae regionis, et forali umbra horroris sempiterni omnis generis poenarum formido etiam a longe animum concutiat, ac dissolvat, ut vere de illo dictum sit Hob. XLI : Portas vultus ejus quis aperiet ? Per vrum dentium ejus formido. Quis revelabit faciem indumenti ejus, et medium oris ejus qui intrabit ? An immanitate illa oris tartarei, et sulphurei halitus fhamma se aperiente inter horrores dentium illorum, et ferrei vultus portas, unius vel alterius torturae formido monstrabitur. ot non potius omnes funestae acerbitatis poenae plene agmine obstinatum spisitum circumcingent. Itenim, at egregius etiem poeta cecinit, vestibulum ante ipsum, primisque in faucibus orci luctus, et ultrices posuere cubilia curae, pallentesque habitant morbi, tristisque senectus, et metus, et male suada fames, et turois egestas : terribiles visu formae, lethumque, laborque, multarum interea variarum monstra forarum.

05

V. Addo maxime ad acternitatem illotatem eorum sine ulla alternationis vicissitudine, eo quod aeternarum hoc proprium est, quod perpetuo citra aliquam novitatem, et mutationem durent codem statu, situ, modo, etc. Sic enim Threnorum tertio acerbissimam illam tormentorum congeriem luget propheta, cum inquit : In tenebrosis collocavit me quasi mortuos sempiternos, circuma cdificavit adversum me ut non agrediar; aggravavit compeden meum, replevit amaritudinibus, inebriavit me absinthio, et fregit, ad numerum dentes meos, vibavit me cinere, et dixi : Beriit finis meus, et spes mea a Domino. (955) Quid inter istas dolorum undas, et angustiarum circumdantium fluctus alternationem inveniat, aut succedentium poenarum vicissituet circumaedificent aeternitatis ambitu

Digitized by **COU** 

QUAESTIO VI.

les, -nec, una, sed omnibus repleant amari-<sup>2</sup> tudinibus, ita ut omnium oblita bonorum penitus ab omni sit pace repulsa. Denique ad iosam magnitudinen mali, et aggravationem torturae facit, quod haereant damnati poenis eidem sine intermissione affixi, et de uno in aliud minime commigrent; transmutatio enim peonarum licet in deterius sit, alig o modo levat, sic t e contra delectabile miltotics repetitum, et continuatione quadam sumptum, fastidium generat. Unde et de mana omne saporis delectamentum in se habente dicebant fastidiosi illi Israelitae : Anima nostra jam nauseat super ciba isto levissimo : et in Psalmo UVI : Omnem escem adominata Dicitur enim manna omest anima corum. nis esca, ut quidam volunt, quia vice omnium escarum, et omnigeni saporis praestaret. Ergo sicut ad acgravationem fastidii continuatio ipsa, licet in re tam delectabili degenerat, multo magis ad poenee cumulum pertinet ipsa tormenti continuitas, ct omnis alternationis denegatio. . **. .** 16 C ... 1.44 18 . A. 1993

955-

VI. Et sane vix potest explicari 'quo loco vel situ, aut quibus mediis illa frigoris, et caloris tormenta sint dispostta, et alternantium instrumenta poenarum, quomodo de una tortura in aliam damati transferantur inter tantam, quae futura est spissitudinem, et compressionem corporum damnatorum, quomodo qualitates illae succedentes sese expollant, et in insa expulsione non aliquid mitigationis, aut loveminis inferant frigore celorem extinguente, et calore frigus mitigante. quod totum vix sine alteratione potest contingere, quae tamen post diem judicii cessabit omni coeli motu quiescente. Sed de his vespertimm appello judicium, et suspensus haereo dum ad acriora argumentorum vestrorum judicie, congressusque attentionem animumque dispono.

VII. Quam graviter intonant divina judicia, quam profundae factae sunt vogitationes ejus, cum intueri licet faciem abyssi jacentis deorsum, cum illum carcerem mundi, totius horroris, et caliginis omnisque generis poenarum, et afflictionis plenum, omnium tormentorum credelitate, et immanitate terribilius contemplari datur, et eloqui. Non mihi si linguae contum sint, oraque contum, forrea vox, omnes scelerum comprehendere formas, omnia poenarum percurrere nomina possem, ut

gențilis cecinit poeta, sed vividius divinus vates : Justitiae tuae, incuit, sicut montes Dei, judicia tua abyssus multa : ubi enim laxaris habenis inter peccatores sempiternae illius justitiae, et interminabilis sententiae censura divina discurrit, ipseque ignis omnipotentis irac in furore successus ardet usque ad inferni novissima. Quis poterit cogitare diem torroris ejus, eut quis stabit ad videndum cum ? Quid cnim sunt singulae illao justitiae, et punitiones ardentis vindictae, nisi montos Dei sub actorno pondere infelicissimos spiritus obruentes, et gemitu, luctuquo incessabili aggravantes ? Ingo singulae poenae singuli montes, et judicia illa non unica, non pauca, sed plane abresus multa, quae cujuslibet quantumcumque acutissimi intollectus aciem, et praccipitio terrent, et caligino involgunt.

VIII. Certe duo sunt, quae maxime (956) in poenis illis considerari possunt, multitudo videlicet, et alternationis mutatio. Et multas, variasque ibi poenas esse, non obscure Scriptura sacra judicat, non solum quia diversis peccatorum meritis diversae taxari debent poenarum mensurae, id exigente totius justitiae ratione, sed etiam quia diversis poenis, et tormentis in unum, cundemque hominem animadversio divina procedit. It licet plura loca sint quae de poenalitatibus istis impiorum, loquantur, ut de igne ardente, de sulphure, de tenebris horribilibus, de foetore, et putredine, de verme rodente conscientias, de daemonum eruditissima tortura, quae passim in Sciptura obviari possunt, sufficit nobis locum illum Sapientiae quinto, in medium proferre, quo creatura omnis, totusque orbis terrarum contra impios pugnaturus describitur : Accipiet, inquit, armaturam zolus illius, et armabit creaturam ad ultionem inimicorum. Induct pro thoracc justitiam, acuet duram iram in lanceam, et pugnabit cum illo orbis terrarum contra insensatos. Iount directe emissiones fulgurum, et hanguam a bene curvato accu nubium exterminabuntur. It a petrosa ira plenae mittentur grandinos, excandescot in illos aqua maris, et flumina concurrent duriter. Contra illos stabit spiritus virtutis, et tamouan turbo venti dividet illos, etc. Ecce

Digitized by GOOGLE

quam variae poenae, quam multiplices angustiae, et afflictiones tormentorum ab omni creatura in impios grassabuntur, ita ut mullam respicere possint infelices illi creaturam, a qua non aliquid poenae, et efflictionis accipiant, sicut e converso beatis omnia creata servient ad ineffabile, et perenne gaudium accumulandum.

IX. Haec ergo cum ita sint, restat nobis praecipuum difficultatis scopum denudare, an videlicet tanta tormantorumvarietas, et multitudo, uno agmino, et ut ita dicam uno ictu damnatos afficient, ut simul ab omnibus torqueantur; an vero alternatione aliqua, et vicissitudine succedendo sempoterna tormenta, temporali aliqua mutatione distinguant. It in hoc aperta est D. Thomae sententia I part. quaest. X, art. V ad socundum, tbi inquit : "Yuod ignis inferni dicitur acternus propter in-Est tamen in torminabilitatem tantum. poenis eorum transmutatio secundum illud Job quarto : Ad nimium calorem transibunt að aguis nivium. Unde in inferno non est vera aeternitas, sed magis tempus secundum illud Psalmi LXXX: Erit tempus corum in saecula." Ad haec explicans D. Thomas illam quaestionem, an in demnatis futurus sit timor, sic loquitur in prima secundas, quaest. LXVII, artic. IV ad secundum :

" In damnatis magis potest esse timor poonae, quam in beatis spes glorico quia in damatis erit successio poenarum, et sic remanet ibi ratio futuri, quod est objectum timoris :" et subdit : " Et tamen nec in damnatis crit proprie timor, nem timor nunquam est sine aliqua spe evasionis, quae omnino in damnatis non erit, unde nec sunt, quae pure poenalia erunt in damnec timor nisi communiter loquendo secudum quod quaelibet expectatio mali futuri dicitur timor." Utrobique ergo S. Thomas futuritionem, et successionem in poenis illis admittit, secundum quarum variationem aliqualis temporum revolutio adhuc permanebit in damnatis, qui non vera aeternitate, sed aeterna poenarum alternantium interminabilitate affligentur. It videri potest in hand sententiam Abulonsis in repoticione de statu animarum, numero COCIX, ubi inquit : " Quod in poonis inferni nullus ordo in permanendo est, quia cum aliquis fuerit nunc in nimio calore, transferetur ad maximum frigus; cum autom in frigore, ad calorem." Et (957) er hoc induci potest fundamentum pro hac sontentia, quia in peenis illis optime verificatur illud Job : Ubi nullus ordo,

sed sempiternus horror inhabitat : supponitur ergo multa ibi esse poenalia, sed non ordinata, confusione vero plena.

X. Et certe non unam esse poenam, sed plures, nemo est qui negare audeat, cum tota creaturarum faex, etquidquid in hac superiori parte descendet cum damnatis in informum, quasi in totius mundi sentinam, et purgementum. Quod diserte explicat Basilius supra illud Psal. XXVIII, homilia prima : <u>Vox Domini in-</u> tercidentis flammam ignis, quia in fine mundi ignis dividetur, et alia elemente, et quidquid est in eis pulchrum, et clarum remanchit superius ad gloriam beatorum; ouod vero est in eis facculentum, et poenosum descendet in infernum ad poenam damnatorum : " Domini vox ignis continentes sibi unitam neturam intercidit : quoniam duo sunt in igne potissime, ustiva vis, et illustratoria : vis prior ignis, acerrima quidem ad peonas irrogandas reposita est his, qui ustione sunt digni; altera sui luminis diffúsiva succedet his, qui claritate perfruituri sunt gaudii perennis." Et specialiter dicitur, quod vox Domini intencidet ignom, ut quasi a fortiori discamus quantum reliqua elementa purgabuntur, quae grossiora sunt, cum etiam in tam subtili corpore qualis est ignis inveniat imperiosa illa Domini vox quid dividendum sit, ut de ejus facculentia segregatur quod in ipsam inferni colluviem emittatur. Jam vero si de omnibus mundi corporibus segreganda natorum torturam, et angustiam, quia justum est inquit D. Thomas, quodlibeto VIII, art. XVIII, utqui creatorem offendorunt, ab omni creatura puniantur; consegunter etiam rationabile est ut altornatione tormentorum vexentur, quia si omnibus simul, et collectione quadam confusis atterantur, non ita facile sin-Julorum vim, et acrimoniam darctur experiri, cum ex plurium objectorum occumatione, minus cujuslibut secundum se possit sensus percipere vehenentiam. Ut ergo cujuscumque tormenti totam, et acorriamem vim sentire possit damatus, conveniens est ut unumquodque in sua paritate experiatur, et non cum alterius mixtura, licct de omnious alternatim degustet. It sic verificari videtur illud Psol. XXXIV : Quie calix in manu Domini

Digitized by GOOGIC

<u>–28 –</u> 957–958

QUAESTIO VI.

<u>yini meri, plemus mixto</u> subi de divina punitione in peccatores agi, satis indicant sequentia verba : <u>Verumtamen faex</u> <u>ejus non est exinanita</u>, <u>bibent omnes peccatores terrae</u>. Hic ergo calix irae, ac furoris Dei, et vini meri micitur esse, et tamen plenus mixto, quia inferni poculum, et omnium termentorum, faecisque totius creaturae plenum erit, et tamen meram cujusque tormenti acerbitatem sine alterius mixtura, sed alternatione vicissitudinis succedente infelicia labia degustabunt.

XI. Nec vulgariter hoc confirmat vulgaris ille locus Job. XXIV : Ad wimium calorem transibunt ab aquis nivium, quod de perditorum cruciatibus communiter sancti exponunt, non quod ibi veras generari nives, aut sciamus, aut credamus, sed quia nivium terrae tota faeculantia, et poenalitas eo confluet, sicut et omnis ignis acrimonia, et horribilitas, ut alternando istas poenas, et de uno tormento ad aliud transeundo, et incessanter meram utriusque ebibendo amaritudinem, fiat ipsa successione, et cruciatus vehementior, et poena productior. Scio nonnullos locum Job ad alios sensus detorquere, (958) et ad Hebraicam confugere originem, ubi legitur : Siccitas, et ca-. lor inferunt aquas nivis, ut sit sensus quia scelerati sine angustiis, et cum suavitate ad sepulcrum doscendunt, sicut suaviter, et facile calor liquefacit nives. Sed tamen retenta vulgatee nostrae lectione, et communi expositione sanctorum, quod ibi est sermo de diversitate

poenarum inferni, alternationem ipsam poenarum satis illud verbum transcundi, demonstrat, dum dicit : Ad nimium calorem transibunt ab aguis nivium, quod id suo rigore, et proprietate sine poenarum successione explicari nequaquem potest. Nec ex ista poenarum variatione aliquód damnatis crit refrigerium, ut optime S. Thomas quodlibeto citato, advertit, quia ignis, et aqua, et hujusmodi. non agent in corpora damnatorum actione naturae, ita quod relinquant suas qualitates in corporibus damnatorum secundum esse naturale, sicut ignis relinquit calorem in lignis, quas facit esso calida; sed agunt in corpora damnatorum actione spirituali, imprimendo scilicet suas qualitates in corporibus damnetorum per modum quo species colorum est in aere. Unde corpora damatorum sentientafflictionem ignis, sinc hoc quod convertantir in naturam ignis, et ideo varietas poenarum non faciet eis aliquod refrigerium. Refrigerium enim nunc ex alternatione poenarum proveniess causatur ex transmutatione naturae, in quantum per frigus aquae, superfluitas caloris remittitur, et sic ad medium venitur quod est delectabile. Ita D. Thomas, cujus verbis, et explicatione quod huic quaestioni dissolvendae, setis pro nunc sufficiat.

#### QUAESTIO SEPTIMA.

## <u>Utrum cicuratio tauri in D. Marci solemniis fieri solita</u> <u>superstitione vacet?</u>

I. Felici forte inter ipsa erumoentis verni primordia, inter aspirantis florigegia, et virentia Cereris ac Florae dona. quae exhilarata nature in novo renascentis veris postiininio ludens plene spargit manum cum enodato sihu, variam illam, ac floridam erubescentis telluris purpuram effundens, qua nec Salamon in omni gloria sua coopertus est, totius in se osculantis coeli pulchritudinem terrestri quadam elegantia representat. Felici inquam forte ad festivam valaestram animus. exultat, dies ipse diei eructat verbum, atque inter tam praeclara divinae Sapientiae lumina, nostraeque celeberrimae universitatis sidera major rerum mihi nascitur ordo; major agit Deus, atque opera ad majora remittit, et invitat opportunum temous, cum beneficius ille totius orbis oculus, et radiatum solis jubar germinatis radiis aurea coelestis tauri cornua lustrans, post exactas hiemes, post sedatam tempestatum rabiem, et positos ventorum furores, opifices illos, lucis theseuros splendidiori diflundit lumine, terramque uberiori, ac divite vena foecundat, (959) et extinctum pene, ac funestatum mundi honorem, et horrescentem totius terrae faciem, non tam fulgoris plenitudine, quam disciplinae magisterio restaurat : " Quippe (ut Tertullianus inquit libro de resurrectione canis) etiam terrae de coelo disciplina est arbores vestire post spolia, flores denuo colorare, herbas rursus imponere, exhibere eadem, quae absumpta sunt semina, nec prius exhibere quam absumpta. Mira ratio de fraudatrice servatrix; ut custodiat, perdit; ut integret, vitiat; ut ampliet, prius decoquit, si quidem uberiora, et cultiora restituit, quam exterminavit." Inter tot ergo blandientis, ac faventis coeli munera, quae mundum ipsum recurrentis anni conversionis resuscitant nescio quo genio, aut mumine in novos quoque partus ingeniorum aspirant foeturae, luduntque palaestrae nostrae, et insolito nitore vernant academiae, coronatisque liminibus, ac foondenti cespite viridantes, toto quoque florum certatur honore, ac praeunte divinae sapientiae face, largior hic campos aether, dit arena. et lumine vestit purpureo, solumque suum

sua sidera novit. Ergo ad gramineos ludos juvat applicare animum, exercereque palaestram. Nec vestro gravissimi patres, conspectu indignum, aut immodestum censebitur, si trevi hac temporis periodo ad spectacula non indecora vos invitem, non quae circi inseniam, nec quae arenae saevitaam, nec quae theatricum luxum, sed quae ferocientis bestiaa, et immanissimi tauri mansuetudinem vene miraculo. naturam superante quotannis. in solemniori divo evangelistae Marci festo in media Hispania agit Solitam, in hunc litterarem omnium theatrum evidentius repraesentem. Vos ipsi gravissimi patres ludum judicate, spectacula attendite, religionem discutite; me interim faventibus animis quasi alterum Orphaeum auscultate, mulcentem tigres, et agentem carmine ouercus. Res igitur omnibus notissima, vir tamen hucusque nervose discussa, ita habet. Ab antiqua hominum memoria in oppido cuodam ulterioris Hispaniae ( de las Brozas vocantl confraternitas fundata est divo evangelistae Marco sacra, cui ut solemnem pompam, et celebriorem cultum sodales exhibeant, illud in more positum est, ut confraternitatis perfecti ex vario armentorum genere, quae tota illa regione uberrimis circumpascuis errant, truculentiorem taurum, quesi muncupatis suffragiis eligant, quis splendidum tantae festivitatis diem cicurationis suae admiratione cumulet et exornet. Electum bovem, Marci nomine insigniunt, ut patroni, atque advocati sui votis etiam ipso nomine obsecundet. Interim ab armentis, et montibus ferox animal non recedit, nec humanis usibus mansuescit, sed ferina specie indomitus. irarumque asperrimus inter dumeta, et silvas efferatur :

" Frondibus hirsutis, et carice pastus acuta

It tentat sese, atque irasci in cornua discit,

rboris obnixus trunco, ventosque lacessit

Ictibus, et sparsa ad pugnam proludit arena.

QUADSTIO VI.

-200 959-930-951

II. Illi dura, et hirsuta cervix pingui horrescit arvina, pedes modici, et breves, quasi pennigero volatu patentes transmittunt campos, frons cornibus asperata, in terrorem assurgit, narium oriscue halitus quasi lethiferi spiritus venena diffundit. Sicque illi corpori toto scintillae absistunt, oculis micat acrious ignem. Denique mugitu horribilis. ita fervidus, totus in truculentiam, totus in truculentiam, totus in saevitiam armatus, nihil nisi ferimum, nihil nisi bestiam repraesentat. Tantam belluam, per-priatur offigios ? Noc voro facile est gentes ad ipsos montes, ac pascua in divi pervilegio confraternitatis praefecti, detecto capite evocant nomine proprio, (960) atque ut se sequatur in nomine Domini, et D. Marci edicunt. Mira res J Et viz credibilis nisi tota in oculare testimonium Hispania consurgeret. Fera quasi depositis crudelitatis exuviis, oblita pascuae, armentorum immemor, caulas deserit, juvencos, vaccasque dimittit, et ad evocantium vocem festine procurrit, seguitur presuntes, nec jam taurina ferocia, sed vituli, aut ovis mansuetudine, sine ulla aut formidine ducitur, aut violentia. Quid non mirum in tam subita cicuratione? Quid non in tanta truculentiae, lenitatisque conversione? Parum est Silvestre animal, et rurale, solishoc. que montibus, et pascuis assuetum, non mansuescit solum, sed domesticum, ac sociale efficitur, ingreditur oppidum, turbamque ruentem, atquem circumdantem, nihil expavescens, usque ad ipsam ecclesiem, ductores suos seguitur, ubi numerosa ponuli multitudo festivis acclamationibus taurum excipit, armos, humerosque mul-partes effluxisse. Fuit olim Alexandricet, attrectat cornua, floribus ornat, atoue undique corollas suspendit; quin et pueri, inhuptaeque puellae, sacra canunt, fumemque manu contingere gaudent. Stat juxta templi altare dun divina celebrantur officia cicurata bestia, omnium manibus, omnium oculis, omnium attactibus patens, quousque solemniis divinis rite perfundctis dimittitur, et abire praecipitur ; tuncque ferocitate pristina quasi de novo revocata, toto impetu ruens, ed montes iterum, et nota pascua pervicis-et tu pro Deo portenta veneraris." Insimus evolat. Non illi obviare quisquam, non stare contra, nec ferinam speciem oculis attendere, aut expectare audet, tan-gyotios, et Alexandrinos Deum Serapidem tus ubique discurrit, et scintillante furoris igno quidquid obvium, guidquid obsistens fuerit proculcat, ventilat, dissipat, et evertit. Haec de tauro illo

celebris historia.

III. Hoc prodigium miratur natura, obstuposcit ingenium, haeret religio. Dei virtute atque miraculo hacc posse contingere nemo dubitat, sed quorsum miraculum hoc, et tam perenne inter fidelissimos populos, et religione ipsa jam diu firmata constantes ? Quid vero tauro cum divo evangelista Marco, cui a sacris doctoribus in mystice illa animelium distributione, leonis potius quem bovis approspiritui neguam totum hoc negotium attribuore, quippe cum in nomine Dei fiat, cum in honorem sancti, talisque evangelistee, cum religione publica praelatis non ignorantibus, Ecclesia non improbante, toto denique populo applaudente. Quid inter haec provida, ac vigilantissima religio, et christianae disciplinae sollicitudo dijudicet, ne forte letentiori aligua superstitione involvatur ? Multorum in hac parte haeret sententia, suspenditur judicium; nos pro tenui nostro ingenio dijudicandum vestro offerimus conspectui.

IV. Quod initium, quae origo fuerit magnum evangelistam taurino spectaculo celebrandi, nin invenio, qui edisserat. Res in obscuro mansit tot saeculorum aetatibus quasi ruderibus desuber aggestis obliterata. Mihi tamen non levis subit suspicio ab Aegrpti, et Alexandriae fontibus, ubi divus ille gloriosum agonem octavo Neronis consummavit, festivum hunc morem in reliquas orbis Christiani na civitas, ut multitudine populi, ac nobilitate clarissima, ita inanium deorum superstitione, ac vanitate cultus daemoniorum celeberrima. Extet illa magni Antonii vox apud Hieronymum in ejus vita, tantae civitatis impietatem ingeniscentis: " Vae tibi, inquit, Alexandria, quae pro Deo portenta veneraris ! Vae tibi civitas meretrix, in quam totius orbis daemonia confluxere ! (961) Quid nunc dictura es ? Bestiae Christum loquuntur, ter istas autem deorum umbras, et ficta divinitatis simulacra, maximum apud acfuisse, antiquorum consentit auctoritas. testaturque D. Augustinus XVIII de civitate, cap. V: "His, inquit, temporibus scilicet famis universalis, quam Joseph

Digitized by GOOGIC

Pharconi praedixerat rex Argivorum Apis Colebant um marimus Aegrotiorum deus. bant in honorem Serapidis bovem deliciis nae, de quibus Tertullianus in capite affluentibus, qui non Serapis, sed Apid vocabatur, Apis enim Graece, idem est, cuod bos Latine, quia rex ille dum vivebat, Anis, id est, bos appellabatur, mortuus autem, et in arca conditus, Serapis dictus est quasi Apis in soro, soros enim Graece, idem est quod arca, unde et sarcophaga, tumili, seu sepulcra dicuntur, in quee defuncti quasi in arcem inferuntur, ideo et bos ille Serapidi dicatus, Apis etiam dicebatur, quia eum ut vivum sine sarcenhago venerabantur. Quo bove mortuo, inquit Augustinus, quia quaerebatur, et reperiebatur vitulus coloris ejusdem, hoc est, albis guibusdam maculis similiter insignitus, mirum quiddam, et divinitus sibi procuratum esse credebant.

V. Luculentius de bove isto apud Ae-Evptos deo, ejusque in colendo superstitione, Alexander ab Alexanfro lib. VI, cap. II : " Corpore, inquit, erat niger, candida fronte, in tergo alba nota insignis, duplicibus pilis in cauda, et lingua, cantharo (id est, scarabaei figura) notatus, quem certos vitas annos excedere non licebat. Hunc in locum demersum, indicto institio, scissa veste, et laceratis crinibus defunctum plangebant, invento vero alio, mirifice lastabantur. Responsa autem dare, non ut reliqua oracula solitus, sed manu oblatum pabulum sumpsisset a consulentious, secundos eventus, et omnia prospera decernebat : si vero abjiceret, omnia sinistra portendo-Ideo cum a Germanico Caesare pebubat. lum oblatum renuisset, funestum omen, et indubiam mortem, quae paulo post secuta est praenuntiavit." Ita Alexander, Fuit itaque multa in hujus bovis superstitione Accyptus ad honorem Scrapidis consecrati, cui mortuo selemni planctu sacerdotes parentabant, aliumque in ejus locum inventum, et suffectum pari jucunditate, et laetitia venerabantur, quo illud "ibulli in primo elegiarum respexit :

" Te canit, atque suum pubes miratur Osirim

Barbara Memphitem plangere docta bovem."

VI. Porro sacra, quae huic bovi, seu

Api diebant, magnificentissimo luxu apud navibus transvectus in AEgyptum, cum ibi AEgyptios celebrebantur mense aprili, qui mortuus fuisset, factus est Serapis omni-apud eos pharmatius appellatur, atque ita splendidis conviviis epulabantur, ut in autem Algypti, vel ut Augustinus ait, alecommune proverdium abierint Serapicae coe-XXXIX apologetici : " Ad summum, inquit,

Serapicae coenae sparteoli excitabune tur." Quod Zephyrinus, et Pamelius roferunt ad Serapidis AEgyptiacae sacra, quae quanto luxu celebrarentur, ad monet vis illa sparteolorum, et fiscellarum, quae undique conrurrunt, erant enim in his sacris frequentes in usu sparteoli, et fiscellae in arcae formam, eo quod Serapis, ut ex Augustino diximus, ab arca in qua Apis conditus est, nomen accepit. Testatur autem Simeon Metaphrastes in vita et martyrio S. Marci evangelistae, quod cum eo anno sanctum pascha celebraretur octavo calendas maii, hoc est 24 aprilis, qui ab Accoptiis pharmutius vocatur, illo tempore (962) et Sepapidis illorum dei debacchatio celebrabatur. Et cum cam temporis nacti essent op ortunitatem, homines guosdam subornatos miserunt, qui Apostolum sanctae divinae oblectationis, pseces, et ministerium facientem invenerunt. Quem cum comprehendissent, fune in ejus collum injecto trahebant, ita dicentes : Trahimus bubalum hunc ad bubulei stabulum Ita Metanhrastes : Quae verba nlane suspicionem nostram confirmant, inde videlicet emanasse solemnem morem, bovem, seu taurum dedicandi divo evangelistae, quia ipsa in bovis A gyptii, hoc est, Serapidis festo, et debacchatione passus sit, et in bovis modum ab implis alligatus, et tractatus, bubalique nomine, et improperio ab ipsis tortoribus dehonestatus.

VII. Ex his antem ad antiquiore adhuc tempra retrocedens memoria, non leviter in hac ipsa praesumptione fundari videtur, quod nobilis hujus temporis auctor Benedictus Pereirius in capite XLVI Geneseos, annotans tempus praedictum, quo Apis Argivorum rex in Algyptum e Graecia navigavit, scilicet tempore famis a Joseph praenuntiatae Pharaoni, quomodo etiam ibi mortuus, et in arca clausus, Serapis dictus est, pro deo in similitudine bovis veneratus, addit, cuod quia recens erat cultus ejus in Egypto, ideo fortasse exiens Israeli-Digitized by GOOSIC

- 290-

QUAESTIO VII.

ticus populus de terra AEgypti in hanc eandem idololatriae speciem, tam facile impegit, ut vitulum sibi pro deo confingeret, atque infaustis illis vocious, vore autem horridis blasphemiis idolum salutaret dicens : Hi sunt dii tui Israel, oui te eduxerunt de terra Aleroti. Et fortasse si jam tunc illis antiquissimis tenporibus, Serabidis festa ab Algootiis eodem mense celebrabantur, quo postea tempore D. Marci, videlicet, in mense aprili, pronum est existimare totam Algyptum debacchationi, et celebritati maximi dei sui Sprapidis incubuisse, cum in manu excelsa, et potestate divina percussis ab erterminante Angelo primogenitis, egressi sunt filii Jacob de populo barbaro, ut videlicet inter infansa sacra, et inanis idoli solemnia, inter medios inimicos tam illustri victoria tentoque miraculorum splendore de tenebrosa illa superstitione fulgentissima veritas triumpharet, si quidem mense aprili filios Israel exiisse de AECypto, id est, primo mense Judaico, qui nisam appellatus est, et nunc in mensom aprilom incidit, tum ex Scriptura, tum ex retrocedentium annorum supputatione manifestissime demonstrari potest. In hujus ergo bovis memoriam, quem tanto cultu jam tunc venerabatur AEgyptus, sine dubio ingratus ille populus superstitionem aemulatus Argypti vitulum sibi in deum confinxit curvatus ante hovem, quem tam stolide viderat paulo ante ab Algyotiis venerari. Quo videtur alludere psalmista in verbis illis Psalmi CV : Et fecerunt vitulum in Horeb, et adoraverunt sculptile, et mutaverunt gloriam suam in similitudinem vituli comedentis foenum, quia enim AEgyptius ille bos, ut supra ex Alexandro retulimu s, response et orecula sicut caetera idola non reddebat. sed si pabulum de consulentium manibus recepisset, fausta omnia denuntiabat; ministra vero, et infausta si tiabat: sinistra vero, et infausta si renuisset, ideo vitulus ille in similitudinem Serepidis factus designatur, cum similitudinem comedentis foenum habuisse dicitur, quia non oraculis, sed populo vaticinia portendebat.

VIII. Haec mihi de bovis hujus, ac sacrorum ejus origine in suspicionem occurrunt, quae utique probabilem reddunt praesumptionem assertam, inde mmanasse morem (963) istum festa D. Marci mansuefacto teuro celebrandi. Sed an cicuratio ista ad operationem daemonis referenda sit

relioso fidelium cultui superstitionem hanc immiscentis, ut quasi satan inter filios Dei assistens latenti eos veneno decipere conetur; an vero divinae virtutis miraculum sit ad excitandos suorum animos in fidem, religiosamque pietatem erga tanti evengelistae venerationem, hic totius difficultatis cardo, hoc opus, et labor est. Et fortasse non deerit, qui mirabilem istam, insolitamoue circurationem. nec daemonis arti, nec divino miraculo consignet, sed natureli virtuti, aut lapidum, aut herbarum, aut alterius rei naturalis, quibus mansuefieri aut cicurari negari nequaquam potest. Nec enim alienum a veritate videri aebet, quod de Denhni suo tigres in jugum mittente princeps poetarum cecinit :

### " Daphnis et armenias cursu sublegere tigres, intituit."

IX. Certe AElianus narrat mansuescore taurum si dextrum ipsius genu fascia alligetur. Quod luculentius ita tradit Pierius Valerianus ad hieroglyphica, titulo bonorum obsequium, folio 23 : " aurum, inquit, si dextro alligaveris gemu, mensuetum, et vincula consequentem invenies." Hoc cum Romae Ulementis VII principatu Graeculus quidem effecisset, ducto sacoius ferocissicimo tauro per universam urbem, quem tenui admodum funiculo ita religarat a gemu, geritissimi magi nomen apud imperitos assecutus est. Hunc vero cumdem esse existimo, aut ei similen, quem Grillandus quaest. VIII refert se Romae vidisse quendam magum excellentissimum Greecum, tempore Hadriani sexti antequam ad urbem perveniret inse pontifex, qui solis verbis compresserat vires cujusdam ferocissimi tauri existentis in armento in loco silvestri, quem sic affixum, et humiliatum apprehendi per corrue, et cordula quadam satis debili, erte tamen magica fabricata, taurum ipsum, quo voluit adduxit. Ad haec scribunt alii ficum alligatam furentem taurum mansuefacere, ut videre est in Alexandro de Angelis, libello in astrologos conjectores, capite XVIII. Same mirum est quod plures (inter quos Plinius libro septimo, capitulo secundo) referunt de cuibusdam Lybiae populis, qui Psylli dicuntur a rege quodam Psyllo apud Garamantas, quorum corporibus (inquit Pli-

Digitized by GOOGLE

nius) ingenitum fuit exitiale virus serpentibus. Unde scribit Plutarchus in vita Catonis, Catonem ipsum iter per deserta Lybiae facientem secum Psyllos duxisse, qui morsibus serpentum mederentur, partim ore trahentes venenum, partiu serpentes cantibus medicantes. Addit Plinius morem illis fuisse liberos genitos protimus objiciendi serpentidus saevissimis, eoque genere pudicitiem conjugum experiendi, non profugientibus adulterino san-Eulne natos serpendibus. Eorum quoque me-minit Herodotus libr. IV, et Cornelius Celsus lib. V, cap. XXVII, addit istos nullam habere scientiam curandi venenum, sed audatiam ipso usu firmatam. Quo videtur illud Silii Italici resperisse dum libro II, inquit :

"Nection serpentes dico exarmare veneno doctus Atyo. Tactuque gravessopire vhelidros, Ac dubiam admota sobolem explorare ceraste."

Sed quid de cicuratione serpentum, ac ferarum. Jonne quod mirabilius est antiquitas credidit Lauri morsum, furorem, vaticiniumque inducere. Qua ratione vates olim lauro coronati oracula recensebant, cui illud Juvenalis satura VII alludit :

"Nectit quicumque canoris, Eloquium vocale modis, laurumque momordit!"

(964) Our ergo non similiter dicemus feras insas naturali herbarum, aut succorum, vel aliarum rerum naturalium virtute ita in amentiam, aut soporem verti, ut naturalis feritatis oblitae prorsus cicurentur, et mansuefiant. Sed quorsum plura jactamus ? Ecce de hoc ipso, quem prae manibus habemus D. Marci cicurato tauro extat narratio insignis Dioscoridis commentaroris laguna, qui ad caput CXIX, ubi agitur de onagra, folio 450, ita de tauro isto refert : " In aliquibus locis in pervigilio D. Marci evangelistae in more positum est ferocissimum taurum ad ebrietatem usque ingurgitare vino quam fortissimo, nihil aliud vel in pabulum vel in potum ei praebendo. Quo facto ad tentam reducitur mansuetudinem, ut sequenti die a pueris, et puellis, funiculis, ac resticulis usque ad templum deducatur, ubi ebrium animal dum officia divina peraguntur, somno, ac vino sepultum vix potest subsistere, illique inter cor-

nua, et in ipsa fronte candelae apponuntur ab adstantibus, quem duobus ante diebus prae ferocia nullus eorup auderet expectare, vel attendere, nec duabus post horis cum digesto vino, ac decocto tota illa ebrietas solvitur, atque in pristinam feritatem reducitur. Et hanc tentam ferae mansuetudinem, simplex et rudis populus quasi miraculum demiratur, cum revera naturalis causae, et ebrietatis effectus sit." Ita hic auctor. Quae si vera essent non tantae sollicitudinis scrupulus injiceretur nobis, sed solum instruendus esset populus nullum in bestiae cicuratione miraculum intervenire, sed ex mere naturali ceusa, eacue propreus ridicula accidere.

X. Caeterum de facto non ite contingere, nec in naturalem aliquam causam,, multoque minus in eam, quam Laguna proponit, hanc de qua in praesenti agimus tauri cicurationem reducendam esse, ipsa experientia satis edocet, et consuetudo inter illius regionis homines aperte demonstrat, quod et inforius manifestum fiet. Certe si naturalis illa causa tantam mansuefactionem induceret. non illa tantum die, nec peculiare illius solemnitatis festum tali cicuratione celebraretur, nec D. Marci nomine invocato, sed solius naturalis causae applicatione effectus idem sequeretur quoties talem causam vellent homines anplicare. At mirabilem illam, et subitam rauri cicurationem, nec aliis diebus fieri, nec talibus remediis procurari videmus; ergo illud ad naturales causas referre, commentitium propsus, atque incredibile apparet.

XI. Felicius aliquis ad divinae virtutis mireculum, et potentiae ipsius ostensionem erga religiosum cultum propagandum, atouc firmandum, totum hoc spectaculum referre non immerito conabitur. Plura enim exempla rem videntur persuadere, quibus Deus, vel in sanctorum honorem, vel in suae potentiae commendationem, aut ob alios providentiae suae fines, similia miracula supra solitum naturae cursum frequenter operatur. Et in primis dedisse Ecclesiae suae inter alias gratias gratis datas, et miraculorum dona, henc etiam domandi, ac cicurandi saevissimas bestias, ex ipso evengelii textu non obscure deducitur.

Digitized by GOOSIC

QUAESTIO VII.

cum Lucae X ad discipulos suos Salvator, inquit : Ecce dedi vobis potestatem calcandi super serpentes, et scorpiones, et super omnem virtutem inimici, et nihil vobis nocebit. Quod ad litteram de veris serpentibus, et scorpionibus accipi posse, docet venerabilis Beda super eundem locum exemplo Pauli, qui in unsula Melitensi naufragus, cum sarmenta ad ignem colligeret, invasus a vipera, (955) nihil damni passus est. Unde Tertulliaus in Scorpiaco, capite primo, eumdem sensum ab eodem exemplo confirmans : " Potestaten, inquit, calcandi super serpentes, et scoroiones Paulus hic dedicavit, cum morsum viperae sprevit. " Quod same Pauli miraculum in memoriam reducit id quod graves auctores referunt de eadem insula, ubi naufragium Pauli, et viperae morsus eccidit, quae vulto Malta dicitur, in tanti Apostoli honorem hoc privilegio a Deo fuisse donatam, ut noxia, et venenata animalia in ea amplius non inveniantur, ut videre est apud Lorinum in capite . XXVIII Actuum Apostolorum, versu VI. Imo addit Thomas Fazellus de rebus Siculis, decade I, libro I, capite I. Nec ab eo abhorret Alanus Copus dialogo III, capite XXVIII, quotquot nascuntur in die conversionis S. Pauli non abhorrere, nec formidare angui es. Quod quantae fidei, aut veritatis sit, nostra non interest enodare. In Britania insula postquam religionis christianae cultum emplexa est, neque venenatum gigni enimal, neque aliunde illatum in ea tolerari attestatur cardinalis Baronius tomo primo anno Christi 58, et Thomas Bozius, de signis Ecclesiae, signo LIXI, libr. XV, capite XV.

XII. Certe mirabilius est quod Rupertus libr. III de Trinitate, capite XX, exponens illa verba Genes. III : Inimicities ponam inter te, et mulierem, sic edisserit : " Si nuda mulieris planta dentem serpentis praevenerit, et vicacissinum caput ejus vel leviter presserit, statim totum cum capite corpus interit, ita ut omnino motus nullus, mullus sensus in aliqua parte residuus sit, quod non malleis, aut ictibus, aut certe gladiis concidentibus cito, aut leviter effici potest, si quiden abcissum caput cum duobus, aut bribus digitulis vivore, et abire perhibetur. Hoc quoque quod praedictum est ita esse, insorum qui per industriam exploreverunt, fide, et relatione comporimus." Ita Rupertus. Innumera sunt mi-

racula, ac stupenda, quae in bestiis domandis, aut cicurendis, aut eorum vulneribus medendis pene quotidiana frequentia facta in historiis ecclesiasticis legimus; nam praeter ea, quae in sanctorum martyrum actis passim narrantur, cum ad bestias damnati, postulatique ad leonem, corum pedibus naturalis crudelitatis oblitae prosternebantur ferae, guasi insum innocentiae statum in quo animalia omnia subjiciebantur homini, in illa vivida, ac victrice fide restauratum agnoscentes, ut haec inquem omittan, nonne quotidiane, ac perpetua quaedam miracula apud sepulcra martyrum circa noxia animalia fieri consueta leguntur ? Sicut de Phoca martyre Antiocheno in Romano martyrologio legitur 5 martii, quod si quispiam a serpente morsus fuerit, ut januam basilicae martyris credens attigerit, confestim evacuata virtute veneni sanatur. Oujus rei etiam meminit Gregorius Turonensis libro de gloria martyrum, capite XCIX; et de pulvere sepulcri Jeremiae prophetae idem proditur.

XIII. Denique in aliis rebus, etsi dissimilis materiae, non dissimilis temen admirationis miracula quaedam specialia quotannis a Deo fieri solita, sive in fidei confirmationem, sive in relitionis augementum, sive in suae providentiae ostensionem, quae nullo modo malignis spiritibus, sed divinis tribuenda sunt potestatibus a nullo negari potest, nisi fidem omnem historiarum exuat, omnisque pietatis se reddat extotrem. Certe olum cum Edhuc Hispania nostra Arianismi tenebris abvoluta caligaret, 'et rectae fidei splendore squaleret orbata, quota nis in sabbato sancto paschae fontes quosdam ad sanctum (966) baptisma ministrandum diumnitus repleri solitos narrat S. Gregorius Turonensis loco citato, capite XXIT et XXV : " Ist, inquit illustre miraculum de fontibus Hispaniae." Piscina namque est apud Osen campum antiquitus sculpta, et ex marmore vario in modum crucis miro composita opere, sed et aedes magnae claritatis ac celsitudinis desuper a Christianis confecta est. Igitur cum dies sacer, post curriculum anni antecedentis advenerit, quo Dominus confuso proditore mysticam discipulis praebuit coenam, conveniuntur in locum illum cum pontifice cives jam odorem sacri

praesentientes aromatis. Tunc data oratione sacerdos ostia templi simul jubet muniri signaculis, adventum virtutis dominicae praestolantes. Die autem tertia (quod est sabbati) convenientibus ad baptizandum populis, adveniens episcopus cum civibus suis, inspectis signaculis, ostia reserat classa, ac mirum dictum, piscinam, quam reliquerant vacuam, invoniunt plenem, sed ita cumulo altiore refertam ut solet supra era modiorum triticum aggregari, videasque huc, illucque latices fluctuare, nec parten ita diversam defluere. O quanta in uno miraculo divinae dezterae suscitantur portenta ! Quam immensae virtutis vestigia incomprehensidili potestate, de perenni illo acternitatis fonte salientibus undis scaturiunt!

XIV. Iterum (quam felici forte ! ) in Hispania nostra primordia nascentis mundi splendidissimi revocantur, cum Spiritus ille divinus super aquas elatus ruenti sonitu, et vehementis eurae concussione. jacentis elementi terga crispavit, nunc vero toto senctificationis genere, et guatiarum plenitudine Spiritus sanctus descendens, non fervidum exasperat mare, sed de paradisi coelestis thesauro venam acuarum viventium in perennem gratiae regerationem offundit. Iterum rubri maris fugientes unde in baptismi mysterium aguas accumulant in sublime, et quasi vitreis moenibus populum ereptum cingentes in ulteriorem ripam incolumi salute transmittunt. Denique iterum redundantes Jordanis gurgites ad tectum arcae foederis in cumulum suspendentur, chrystoli rupen in excelsa aquarum congerie repraesentant, et quae in tot mirabilibus olim factis obstupescimus, hic in Hispaniae fontibus possidebatur.

XV. Pergit de miraculo accumulatae aquae narrare Turonensis, Et cum exinde, inquit, multitudo amphorarum sinecollecto numero hauriatur, nunquam tamen, vel cumulum minuit ; licet ubi infens primo tinctus fuerit mox aqua reducitur, et baptizatis omnibus, lymphis in se reversis ut initio produntur nescio, ita et fine claudatur ignaro. Sed ne forsitan fides in aliquo de tanto miraculo vacillet, ecce quid in comprobationem ejus Gregorius adducat. Theodogisclus, inquit, hujus regionis rex, cum jam vidisset hoc miraculum, quod in his sacratis Deo fontibus ge-

rebatur, cogitavit intra se dicens, quia ingenium est Romanorum ( Romanos enim homines vocitant nostrae religionis) ut ita accidat, et non est Dei virtus. Veniens vero ad annum sequentem ostium cum sigillis suis, et cum episcopi sigillo munivit, posuitoue custodes in circuitu templi, si forte aliquem comprehendereposset fraudis alicujus conscium per cujus ingenium in fontibus aqua succresceret; similiter et alio fa-Tertio vero convocata homicit anno. num multitudine, fossas in circuitu hasilicae fieri jussit, ne forte locis occultis lymphae deducerentur in fonten, fueruntque fossae in profundum vicenium quinium, in latitudine vero (957) quindecim, sed nihil abditum potuit reperiri. Ita a superbo rege perscrutatum, et comprobatum miraculum fuit, sed felicius divino judicio comprobatum est, ut omnis imposturae fraus a tam illustri miraculo constaret abesse, nec nostrorum industriae, sed virtuti divinae adscribendum esse ipsa veritas testaretur. Juit anno 573, inter Francos, et Hispanos orborta contentio de die celebrationis paschatis, Hispanis 21 martii, Francis 18 aprilis celèbrantibus. Crescente lite, neutra parte cedente suspensis omnibus, ecce divini miratuli judicio tota causa discernitur, et ad Francorum sensum inclinavit sententia, nam fontes qui in sabbato sancto ad bantizandum sponde divinitus repleri solebat, non in die quo in Hispano sanctum pascha celebratum est, sed quo apud Francos, repleti sunt, ut narrat Sigebertus in chronico ad praefatum annum.

XVI. Sed haec, aliaque tam illustria, et singulis annis perennia miracula exolevisse jam, et inventa abiisse, vel pecatis nostris id exigentibus, vel fide ipsa non amplius talia signa postulante, alicuis instabit. Ecce sibi non minoris ponderis, sed majoris formidinis miraculum usque ad haec nostra tempora non sine multorum stupore protractum, illa nimirum formidabilis campanae de Velilla pulsatio, cum infaustum aliguid, et imminens reipublicae periculum denuntiatur. In tat triginta sex passuum millidus intra urbem caesaraugustanam oppidum Vellilae ad Iberi ripam situm, excelsae Romanorum in ILlergetibus coloniae ruinis constitutum, nullaque re hac tempestate, et avorum memoria mi-Digitized by GOOSIC

QUAESTIO VII.

rabilius, quam campana, cujus nullo moven- vel personis successione temporis perente insolito, insolentique pulsu nobilissimus in utramque partem eventus significari hominibus persuasum est. Cum itaque magnum aliquid, et insolitum imminet dampum, ferale illud elevatur sigmum quo omnium animi terrorè ioso, et horrore sespendente deficiunt. Videas vum moles illa metalli nullo tangente, nec movente nec movente concuti incipit, omnium oculos in eam converti, omnium arrigi aures, omnium pulsari corda, omnium denique intuentium dissolvi membra. Accuritur undique ad spectaculum, hi praevéniunt oculis, ille vidisse se negant, audisse se alii affirmant et inter discurrentes timores atque anxietates mali praesagas, intenti expectant signum, exultantiaque haurit corda pavore pulsans, jam circumducta gyratione incipit insolitus ille motus erumpere, jam in alternas partes ad pulsationem incitari conspicitur metallum, jam certi de portento avidius conspicantur. et in quam partem sors ipsa inclinet attonitis, et haerentibus animis suspenduntur. Cum ecce agglomeratis motibus funesta quaedam, et luctuosa auditur pulsatio, et confusa clarmoris vox, ipsoque rotatu etiam terribilis, audientium, intuentiumque animos terrore non modico implens. Crebrescente autem sonitu, iteratis pulsationibus perstrepente lingua, jam infolicitatis futurae praesacium ubique discurtit, concitantur populi, fervent unique nuntii, et miraculi novitate terrente, sub divini examinis lance librantur judicia hominum :

" Quem damnet labor, et que vergat pondere lethum."

XVII. In expulsione ultima Mahumetorum ex Hispanie pulsatam fuisse, pro certo proditur. De ea re frater Marcus Aavier II part. capite I, refert in illius ora campanac exaratas esse litteras, quoddam Sybillarum vaticinium in haec verba continentes : Christus rex venit in ma-(958) ce, et Deus homo factus est. Ix ouo fortasse non nemo sibi persuadeat, illorum virtute verborum illam etiam mirabilem virtutem campanae attributam. Cui non dissimile est quod idem auctor narrat de cquo ex metallo fabricato, qui Constantinopoli hinnitu edito, simile quoque sigmum ac portentum designare solet, quod Velillae campana. Quod si haec, aliaque ejusmodi miracula aliquibus vel religionibus,

nanda concessit Deus, vel in honorem alicujus sancti, vel in totius religionis christianae firmamentum, vel ad fidelium terrorem, et districti sui judicii significationem, quid mirum videri debet, si in tauri ferocia ademanda, atque in tanti evangelistae honorem cicuranda largiter divina sese virtus ostenderit, et cultores suos sic voluerit honorare ? Nimirum ut ait Apostolus, nunquam semetipsum sine testimonio relinquit, benefaciens omnibus, nec solum evangelico jam splendore radiante, sed olim etiam inter offusam veteris legis caliginem, quidam perpetuandi miracula coruscabat fulgor in populo Judaeorum, sicut illa mulieris adulterae probatio per aquam a sacerdotibus propinatam (cujus caeremoniae Numerorum XXI referuntur) non sine miraculo perennabat in gente ille, nec enim squae illae, quas malefictionis vocabant naturalem poterant sortiri virtutem ad tentum effectum ex illis consecutum, scilicet ut adulterae femus computresceret, sed potestate divina adulteria miraculo vindicante tantam vim ebibitae illeesquee sortiebantur.

XVIII. Ad haec cum summus sacerdos divina oracula consulebat, papides illos, qui in rationali insiti erant, insolitum quemdam solendorem ejaculatos cum benigna manu, et in faventibus oculis Deus consultis annuisset, Josephus testatur in historia antiquitatem. Quae omnia quasi perpetua quaedam miracula populum illum tamquam verae, et unicae religionis cultorem nibilitabant, et quousque consenescente jam illa lege, et ad interitum tota republica inclinante cessaverunt mirabilia illa, quibus notus erat in Judaea Deus, et in Israel magnum nomen ejus. Quid ergo mirum videri debet, si in Ecclesia catholica cui magestatis suae praesentiam, et singularissimam protectionem, assistentiamque usque ad finem mundi Salvator promsit, tam frequentia, et perennia miracula, quasi faces quaedam accensae, aut rutilantia sidera, tenebrosam caecitatis nostrae caliginem illustrent etiam nunc, et articua illa miracula guibus religionis nostrae primordia fundata, et stabilita sunt usque ad hujus aetatis vesperam sesse coruscando diffundant

MIX. Sed guis agimus ? Quid haeremus? Et inter disputationum turbines, et crispantes underum vortices, undique exasperatis fluctibus contundimur ? Quid naturali virtuti ? Quid supernaturali potestati prodigiosam hanc cicurationem adscribimus, et exasperata tantarum rationum mole haeret ratio ipsa suspense ? Incantationis effectus cicuratio illa est, superstitiosa religio, non probanda, sed rejicienda. Non est cultus vietatis christianae, sed execrendae superstitionis abusus, in eliquibus forsam prae ignorantia redimibilis; in iis vero, quidus ignogantia favere non potest, intolerabilis. Non diffitemur multoties feras divina potestate mansuefieri, et rabida ac frementia ora bestiarum, totacue immanitatis saevitia in praedam anhelantia coerceri, gemere sine vinculis repressos belluarum ungues, sine fraeno, et ferro retusos denses, sine viohentia exarmata cornua, (959) sine languare extenuatas vires, sine gladio, aut armis spiras evolvi. Nonne Danieli ipsam leonum causam divina dextera cicuravit ? Nonne draconum sinuosis orbibus circumgirantem, sibilantis ore frementem, ardentibus oculis evonentem. toto veneno tumidum, squamarum fulgore coruscum, cristata juba terbilem, sino fusto, sine lapide, sola medicatis frugibus objecta massa disrupit ? Quid David ? Nonne dimino scribente Spiritu cum leonibus lusit quasi cum agnis, et in ursis similiter fuit sicut in agnis ovium in juventute sua, ut dicitur Ecclesiastici XLVII? Denique et Paulus ad bestias pugnavit In phesi incolumis, et ad leonem postulati fortissimi martyres, ino et tenerae virgines calcaverunt leonem, et fraconem, et super aspidem, et basiliscum ambulavere. ut impleretur illa evangelici prochetae vox divinae gratiae redundantiam, et grandia divinae potentiae miracula pro logis novo tempore vaticinantis : Habibabit lupus cum agno, et pardus cum hoedo, accubabit vitulus, et leo, et ovis simul morabuntur, et puer parvulus minabit eos. Vitulus, et ursus pascentur, simul requiescent catuli corum, leo quasi bos comedet paleas. It delectabitur infans ab ubere super foranine aspidis, et in caverna reguli, et qui ablactatus fuerat, manum mittet. Quid tanto portento mirabilius ? Quid ad haec unius tauri cicuratio ad unius hominis visionem inter puerorum manus descendentis ? Cum totius Lybiae horror, et lethalis Africae pavor iosa deserti

monstra, et montium terror, ac formido, ferae omnes silvarum et nemorum inter mansuetos ovium greges, inter armentorum caulas, inter infantium manus omni deposita ferocia, omni exuta credelitate requiescant. Ergo resplenduisse in his, et resplendere etiam nunc divinae majestatem virtutis in rpodigiis hujusmodi, et signis frequentibus, diffiteri nemo potest, qui christianae pietatis est cultor.

XX. Caeterum in hanc quam narramus tauri cicurationem sicut fieri solita est, nihil accidere, quod divini miraculi vel tenuiter odoretur vestigia, sed guod superstitiosae maculae tingatur fuligine, hoc asserimus, hoc firmamus. Nec nos solum, sed testimonium perhibet de his sacrosencta Sedes apostolica, cujus oraculo, supremoque judicio inclinare caput cogimur, cum papa "lemens VIII Civitatensi episcopo, in cujus dioecesi ompidum illud huic prodigio vacans situm est, per suas litteras commisit at talem ab: usum quasi superstitiosum prorsus convelleret, et extirparet, nec amplius fieri pateretur. Sic ergo pontifex rescribit : " Venerabilis frater, exponi nobis nuper fecisti apud nonnulos istius dioecesis Civitatensis populos inclevise abusum quemdam in festo S. Marci evengelistae, quo die taurus quidam ferocissimus publice ad missam, et processionem a vicinis perducitur Marci nomine, candelam et panem in cornu gestans, magno sane cum divini honoris, et animarum periculo, cum ipsimet belluae a feminis praesertim, ac reliquo vulgi multitudine, cuasi e coelo a Deo, vel a S. Marco ad processionem missae veneratio, ac divinus cultus tribuatur. Ad quod periculum, quoniam haec scandala, atque incommoda accedunt, orimum gentilica illa superstitio affinis ac simillima idololatriae, deinde etiam mortis discrmen, tum divina virtutis, ac miraculi cujusdam efflagitatio in mansuefaciendo animali natura sua feroci, praeter foedissimas templorum consourcationes, turbarumque inter divina officia excitationes, et risus per omnia ecclesiarum loca dissolutos. Tu propterea pro tua in Deum pietate, ac (970) pastorali vigilantia abusum praedictum tamquam a religione christiana alienum tollere, atque abolere desideras. Sed cum homines illi plus nimio, Digitized by GOOXIC

QUAESTIO VII.

et contra quam Ohristianos decet, nefandae superstitioni suae indulgentes, appel-Multo minus ad Ecclesiae ipsius utilitalationibus et inhibitionibus vilenter se tugantur, ac defendant, nobis humiliter supplicari fecisti ut in praemissis providere de benignitate apostolica dignare- us Ecclesiae conspurcatione et labe, mur. tiam, et religionem summopere in Domino commendantes, de venerabilium fratrum nostrorum sanctae Romanae Ecclesiae cardinalium, congregationis sacrorum rituum sententia, supradictum abusum tamquam ecclesiasticae pietati, necnon etiam sacro ritui adversantem, et detestabilem iis in locis, in quae jousque irrepsit, funditus tollendum, atque abolendum esse statuimus et ordinamus, ac fraternitati tuae per praesentes committinus, ac mandamus, plenam, et amplam super hoc tibi facultatem concedentes, ut abusam praedic-atur, ac deinde denudato capite, in festum, ex omnibus, et quibuscumque locis tuae Civitatensis dioecesis, appositis juris, et facti remediis, aliisque eccle- ad veri miraculi patrationem conducunt? siasticis censuris, et poenis tollere, ac "ut quid ad sancti venerationem, cultumfunditus abolere, omni et quacumque oppo- que divinum? Ubi autem aliquid vanum, sitione, recursu et inhibitione postposi- et de se nihil conducens ad finem religitis, et rejectis auctoritate nostra cures, osi cultus adhibetur, ibi maxime superet cum effectu." Hucusque pontifex, ubi stitio (971) locum habet, et maxime timanifeste cernitur sacerdotalis pectoris menda est; tum etiam, quia stylus iste, robur, et nervosa veritatis censura, qua et forma cicurandi taurum nisi ab ipso tanquam ancipiti, et acuto coelestis auc- Deo, aut Ecclesia approbante praescripta toritatis gladio omnis superstitio conci- esset, sine dubio tamquam humanum invendit, omnis impostura detecitur, et falsae tum, aut inade commentum, et mera fictio vietatis umbrae penitus dissolvuntur.

XXI. Certe stylus inse cicurandi bellu- probata, non constat, imo oppositum ex am, longe a veri miraculi majestate, gra- relata pontificis sententia manifeste vitateque recedit. Miraculorum enim ful-. gor in eum finem collimare videtur. ut vel in fidei confirmationem, vel in commendationem sanctitatis alicujus personae, vel Ecclesiae fiant. Fides autem satis apud nos confirmata, et altis infix-ut ab aliquo pravo spiritu vim suam pacnon indiget ut firmetur, sed miraculorum loco, ipsa sine signis firma credulitas succedit, hoc enim mirabile in fide nostra est, ut semel fundata sine miraculorum radiis propria tantum luce splendeat, fortassis a daemone ad divinum cultum et firmitate sua stabilis, atque immobi- minuendum procurata, brutum animal, et lis obscuram caliginem sola collustret fa-ferocissimam belluam tanto strepitu, et ce certitudinis. Personae autem, quibus concursu, tantis clamoribus, tam profano superstitio ista peragitur, nullius sanc-ludo intra ipsam ecclesiam induci, ibititatis nota insignes habentur, ut mirased prout fortuito contingit praefectum solalitatis illo anno reperiri, ad tantae rum attentione, debitaque reverantia, et actionis solemnitatem cujuscumque vitae

ille fuerit acquis passibus animetur. tem, aut venerationem res ista conducit, cum potius, ut ipsius Ecclesiae universalis nastor nos admonet, non sine ipsi-Nos igitur fraternitatis tuae soler-non sine indecentia officiorum sacrorum, non sine populi dissolutione, risu, et inquietudine in totius Ecclesiae indignitatem spectacula ista celebrentur. Quorsum ergo hic miraculi vis, ac potestas, ubi tanti indique infunduntur abusus ?

XXII. Insa denique forma, et caeremoniae stylus inanitatem miraculi osten-Quid enim ad cicurationem istam dit. sollicitudo illa, et praeventio refert. ut prius suffragiis communibus eligatur taurus, et electus Marci nomine insigniti ipsius pervigilio, a sodelitatis praefectis dicto nomine evocetur ? Quid haec habendus est. Quod vero ab ipso Deo praescripta sit, aut annuente Ecclesia comcolligitur. Si vero ex hominum placito. et humana tantum voluntate res ista subsistit, cum ex sola sermonum, et vocum significatione, virtutem illam cicurationis sortiri nullo modo possit, festat, a radicibus, signis, et miraculis amplius to aliquo tacito, vel expresso verbis illis alligente, effectum istum procedere teneamus. It certe qualis nullus censori potest, et non potius irrisio, et maxima christianae religionis indecentia, que toto sacrae festivitatis tempore. culorum auctoritate indigeant commendari, quasi in stabulo immorari, omnium animos, et oculos ad se convertere, et a divinogravitate avertere, popularibus mentibus

Digitized by GOOGIC

### MORALIS.

quasi ludicrum reddere quidquid tunc in ecclesia geritur, ne videlicet ad Dei laudes, et religiosam modestiam animus erigatur, sed fota ecclesia confusa clamoribus irreverenter tractetur, puerorum, ac juvenum circa taurum discurrentium inquietudine ferveat; ubi nihil modestum, nihil religiosum, nihil ad pietatis, ac religionis augmentum, sed totum ad evagationem mentis, et jocularem tumultum compositum, efformatumque videatur.

XXIII. Quare res ista sine dubio ad speciem illam incantationis, et superstitionis spectat, quae verbis quibusdam de se nullem aliam virtutem habentibus, quam nudam significationem sine ullo Dei promisso, aut operatione, effectus aliquos mirabiles, vere tamen magicos circa animalia efficit, sicut est serpentum incantatio, quae daemone procurante ita illos stupefacere, et edomare solet, et magorum nutibus sine ulla resistentia obediant. Nec opponere aliquis nobis potest incentationem istam minusculos angues. aut bestiolas exagitare, ferociores autem, et majoris molis belluas, quales sunt tauri, elephantes, thinocerotes, leones haudquaquam movere. Nec enim aliquando auditum est leonem, aut elephantem magicis carminibus languescere, aut cicurari, si enim hoc magicis incantationibus fieri posset, non est dubium quod produratum fuisset a pluribus, qui exhaustis impensis feras ad spectacula exhibenda undique conducebant, ino ad demonstrationem insolitam grandes istas belluas ex remotissimis partibus adducerent ad quaestum sibi acquirendum, quod musquam fieri aut vidimus, aut legimus. Sed et hoc in divinae omnipotentiae signum destinari in Scriptura adnotamus, ut haec tantae molis animantia solo Dei praecepto mansuescere possint, sicut legimus in XXXIX capite Job: Mumouid vult rhinoceros servire tibi, aut morabitur ad praesepe tuum? Mumouid alligabis rhinocerota ad arandum loco tuo. aut confringet glebas vallium post te ? Quod certe si magicis incantationibus fieri posset, facilem haberet solutionem, si quidem responderi posset divinae interrogationi, posse ab homine carminibus maleficis alligari rhinocerotem, et ad preesepe vinculari, atque (972) ad serviendum homini mansuescere, sicque non posse inde ad omnipotentiae divinae admirationem sufficiens deduci argumentum. Addo, nec insos serpentes, qui prae aliis animantibus

incantationibus magicis subjiciuntur, et praesto sunt, si in vastam magnitudinem excrescant, et sinuosis orbibus spiras evolvant, indurentur squamis, cristis, jubisque emineant arrecti, sanguineisque, et igneis oculis terribiles spicula linguarum vibrent, ansi quaguam cedere carminibus incantantium, sed ipsos magos, eorumque praecepta contemnere. In notabili apud Splengerum, eoque non insulso exemplo confirmatur.

XXIV. Kerrat is parte II, quaestique II, capitulo VI, fuisse in civitate atemburgensi incantatorem quemdam, qui die quadam ut spectaculum lastum spectantibus praeberet, pollicitus est omnes serventes se adducturum ab spatio unius milliaris, et in foream inclusos necaturum. Congregatis ergo undique serpentibus, cum ipse in limine foveae staret, novissinc quidem ingens, annosus, et horribilis cerpens adveniens foveam intrare recusabat, et same motious quadi innuebat mago, ut se liberum abscedere permitteret; sed mago perseverante, ac sua carmina intonante, serpons stans ex adverso foveae, contra incantatorem ingenti saltu insiluit, et ipsum spiris suis cingens, in foreem secum demersit, atque interemit. Ita nebulo ille dignam suis meritis retributionem accepit inter serpentes occisus, qui sibi serpentes ad obediendum cogere praesumebat. Eo tanen evidenti exemplo comprobatur non ita posse magicis caruinibus grandiore subjici animantia, sicut minuscula, ideoque difficile creditu videtur taurum ferociae suae magnitudine terribilem posse superstitiosis cermonibus, et vocibus cicurari.

XXV. Caeterum resolutionem nostram nequaquam terrent ingentia ista corpofa, et majoris molis immnanitate frementes hestiae, quin insas quoque superstitiosis ritibus mansuescere daemone procurante, et ad nostram deceptionem ordinante dicamus. Nec enim daemoni difficile est etiam ingentium belluarum ferociam edomare, cum de eo scriptum sit : Quod non est super terran potestas quae comparetur ei, qui factus est ut nullum timeret, ut dicitur Job.XLI; ergo mires ejus, atque potestas nullis viribus fererum quantumcumque grandibus cedere potest, sed potius ei cedunt opnes, illique subjiciuntur, et que adeo Digitized by

edomare illas, et cicurare potest. Certe tauros nonnunquam arte daemonis mansuefieri ex subra relata historia a Grillando, et Pierio Valeriano constare potest, cum Clementis VII principatu Romae a Graeculo guodam, vere mago ferocissimus taurus per universam urbem funiculo religatus sine alicujus damno duceretur. Et in actis martyrum saepissime legimus cum multi sauctorum ad bestias damnati divina virtute servarentur illaesi, id gentiles magicae illusioni attribuere solitos, quasi pro certo habentes etiam majoris molis, ac magnitudinis feras posse daemonum arte cicurari. De Apollonio Thyanaeo, qui magicis artibus universi orbis oculos in se convertit, et quem diabolus ad mundi illusionem induxisse.videtur, ut veritatis verbo per evangelium seminato, zizania mendacii superseminaret, Apostolis actate supparem; falso miraculorum splendore fulgurantem, gloriae Christi aemulum, ite ut a plerisque tanquam deus coleretur, haéc inter alia scribit Anastasius Nicaenus libro quaestionum, quaestione XXIII: Apollonii (973) usque in hodiernum diem in nonnullis locis peraguntur sacra; alia quidem ad avertendas bestias quedrupedes, et volucres quee possunt homines laedere; alia autem ad sistendos fluxus fluminum, cuae cursu feruntur inordinato; alia autem ad avertenda illa, quae sunt in perniciem, et interitum hominum comparata. Non solum autem in vita ejus hacc per ip-

sum fecerunt deemones, sed etiam post ejus mortem ad ejus monumenta manentes.

XXVI. Ecce quomodo magus ille etian bestiarum quadrupedum detinuit impetus, et perniciem avertit, quod utique nisi cicuratione aliqua, et mansuefactione fieri poterat. Sed quid mirum magicis carminibus belluas quantumvis ingentes, et immanes edomari, ac fraenari, cum milto mirabiliora passim a daemone fieri indubitatum sit ? Recenset nonnulla ibidem Anastasius de Simone mago, cuae omni ferarum cicuratione majora sunt. Statuas, inquit, faciebat ambulare, et in igne volutatus non exurebatur: in aere volabat, et ex lapidibus panes faciebat : serpens fiebat, et in aliquas alias bestias transformabetur : duas habebat facies, in aurum convertebatur, fores clausas aperiebat, vincula ferrea solvebat, in conviviis exhibebat spectra formarum omnis generis, Vasa, ouae erant in aedibus, faciebat videri tamquam quae sua sponte moverentur ad mimisterium, iis qui portabant non visis. efficiebatque ut multae umbrae eum praecederent guas dicebat esse animas mor-Maneat ergo verbis pontificis tuorum. superstitio ista dannata. Religuum est ut veriori et religiosiori cultu in tanti evangelistae nomen assurgamus.

### INDEX EORUM QUAE IN HOC VOLUMINE CONTINENTUR

### IN SECUNDAM SECUNDAE D. THOMAE

## TRACTATUS DE RELIGIONE Quaestio LXXXI

| De religione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| DISPUTATIO XIX De essentia, et quidditate religionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3                                                                                          |
| Articulus I Utrum religio ordinet<br>hominem solum ad Deum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3                                                                                          |
| Dubium unicum Quomodo verificetur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                                                                          |
| quod religio est ad solum Deum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                            |
| cum injuria creaturae sit sacrile<br>gium contra religionem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - 4                                                                                        |
| Impugnatur sententia Vazquez ex jure                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | э –                                                                                        |
| canonico, et ratione D. Thomae.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6                                                                                          |
| Solvuntur argumenta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11                                                                                         |
| Articulus II Quid sit objectum for                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | r-                                                                                         |
| male, et materiale virtutis reli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                            |
| gion <b>is.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 27                                                                                         |
| Articulus III Unde sumatur, et que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0-                                                                                         |
| modo salvetur religionem esse una                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                            |
| virtutem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 31                                                                                         |
| Solvuntur argumenta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 37                                                                                         |
| Articulus IV Utrum religio sit sp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ə -                                                                                        |
| cialis virtus ab aliis distincta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                            |
| Dubium Utrum actus unius potentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                            |
| possit esse elicitive ab habitu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                                                                          |
| boggie offe elletette as maeina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                            |
| evistente in alia notentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 41                                                                                         |
| existente in alia potentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 41<br>45                                                                                   |
| Solvuntur argumenta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 45                                                                                         |
| Solvuntur arguments.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad tor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 45                                                                                         |
| Solvuntur arguments.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 45<br>-                                                                                    |
| Solvuntur argumento.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>45</b><br><b>47</b><br>50                                                               |
| Solvuntur argumenta.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.<br>Articulus V Utrum religio sit vir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>45</b><br><b>47</b><br>50                                                               |
| Solvuntur argumenta.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.<br>Articulus V Utrum religio sit vir<br>tus theologica, et quomedo virtus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>45</b><br><b>47</b><br>50                                                               |
| Solvuntur argumenta.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.<br>Articulus V Utrum religio sit vir<br>tus theologica, et quomodo virtus<br>theologica habeat pro objecto im-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>45</b><br><b>47</b><br>50                                                               |
| Solvuntur argumenta.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.<br>Articulus V Utrum religio sit vir<br>tus theologica, et quemedo virtus<br>theologica habeat pro objecto im-<br>mediato Deum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>45</b><br><b>47</b><br>50<br><b>52</b>                                                  |
| Solvuntur argumenta.<br>Expenditur solutio D. Thomae ad ter<br>tium argumentum.<br>Solvuntur argumenta.<br>Articulus V Utrum religio sit vir<br>tus theologica, et quemedo virtus<br>theologica habeat pro objecto im-<br>mediato Deum.<br>Solvuntur argumenta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 45<br>47<br>50<br>52<br>55                                                                 |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praes</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                            | 45<br>47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>e -                                                     |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                             | 45<br>-<br>47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>8-<br>s.61                                         |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu Expenditur prima ratio D. Thomae</li> </ul>                                                                                                                                                                                                              | 45<br>-<br>50<br>-<br>52<br>55<br>e-<br>s.61<br>61                                         |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quemede virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> </ul>                                                                                                                                                        | 45<br>-<br>50<br>-<br>52<br>55<br>e -<br>s.61<br>62                                        |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quemedo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu Expenditur prima ratio D. Thomae Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> </ul>                                                                                                                                                                        | 45<br>47<br>50<br>52<br>55<br>e -<br>s.61<br>62<br>.63                                     |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur religio justitiae legali</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> </ul>                                                                      | 45<br>-47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>e -<br>s.61<br>62<br>.63<br>66                         |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> </ul>                                                                                   | 45<br>47<br>50<br>52<br>55<br>8.61<br>62<br>.63<br>66<br>67                                |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad ter tium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit vir tus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> <li>Comparatur religio poenitentiae.</li> </ul>                                         | 45<br>-<br>47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>8 -<br>61<br>62<br>63<br>66<br>67<br>68            |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quemede virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> <li>Comparatur religio poenitentiae.</li> <li>Religio praefertur obedientiae.</li> </ul>  | 45<br>-<br>47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>e -<br>61<br>62<br>.63<br>66<br>67<br>68<br>71     |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> <li>Comparatur religio poenitentiae.</li> <li>Articulus VI Utrum religio habea</li> </ul> | 45<br>- 47<br>50<br>- 52<br>55<br>$e^{-}$<br>61<br>62<br>.63<br>66<br>67<br>68<br>71<br>t  |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quemede virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> <li>Comparatur religio poenitentiae.</li> <li>Religio praefertur obedientiae.</li> </ul>  | 45<br>-47<br>50<br>-<br>52<br>55<br>$e^{-}$<br>61<br>62<br>63<br>66<br>67<br>68<br>71<br>t |
| <ul> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Expenditur solutio D. Thomae ad tertium argumentum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus V Utrum religio sit virtus theologica, et quomodo virtus theologica habeat pro objecto immediato Deum.</li> <li>Solvuntur argumenta.</li> <li>Articulus VI. Utrum religio sit praferenda aliis virtutibus moralibu</li> <li>Expenditur prima ratio D. Thomae</li> <li>Expenditur secunda ratio D. Thomae.</li> <li>Praefertur misericordiae.</li> <li>Praefertur humilitati.</li> <li>Comparatur religio poenitentiae.</li> <li>Articulus VI Utrum religio habea</li> </ul> | 45<br>- 47<br>50<br>- 52<br>55<br>$e^{-}$<br>61<br>62<br>.63<br>66<br>67<br>68<br>71<br>t  |

| Utrum actus exteriores sint proprie |            |
|-------------------------------------|------------|
| et elicitive virtutis religionis.   | <b>7</b> 5 |
| Articulus VIII Utrum religio sit    |            |
| idom sanctitati.                    | 77         |
| Quomodo sanctitas importet mundi-   |            |
| tiam, et firmitatem.                | 78         |
| In quo consistat sanctitas.         | 80         |
| Quibus virtutibus imperet religio.  | 83         |

# TRACTATUS DE DEVOTIONE. Quaestio LXXXII.

| De devotione.                   | 87 |
|---------------------------------|----|
| DISPUTATIO XX De actu interiori |    |
| religionis, qui est devotio.    | 88 |
| Articulus I Utrum devotio sit   |    |
| specialis actus.                | 88 |
| Articulus II Utrum devotio sit  |    |
| actus religionis                | 93 |
| Articulus III De causa et effec |    |
| tu devotionis.                  | 96 |
|                                 |    |

# TRACTATUS DE ORATIOIE QQ.LXXXIII-LXXXVIII

| De oratione                                                                                                     | 101 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| DISPUTATIO XXI De pertinentibus                                                                                 |     |
| et requisitis ad orationem.                                                                                     | 103 |
| Articulus I Utrumoratio sit actus                                                                               |     |
| appetitivae virtutis.                                                                                           | 103 |
| Articulus II Utrum conveniens sit                                                                               |     |
| orare.                                                                                                          | 113 |
| Articulus III Utrum oratio sit ac-                                                                              |     |
| tus religionis.                                                                                                 | 118 |
| Quomodo oratio, quae est actus in-                                                                              |     |
| tellectus sit elicitive physice                                                                                 |     |
| ab habitu religionis existente in                                                                               |     |
| voluntate.                                                                                                      | 119 |
| Quomodo petitioni essentialiter con-                                                                            |     |
| veniat exhibere cultum Dec.                                                                                     | 120 |
| Quid de praecepto orationis.                                                                                    | 126 |
| An oratio sit necessaria necessitate                                                                            |     |
| medii pro adultis .                                                                                             | 126 |
| •                                                                                                               | 200 |
| Oratio, quae est actus religionis,                                                                              |     |
| cadit sub praecepto divino, et na-                                                                              |     |
| turali.                                                                                                         | 128 |
| Qui recitat horas canonicas quotidie                                                                            | ,   |
| aut diebus festis assistit missae,                                                                              |     |
| nother formation and the second se |     |

.

| satisfacit sufficienter praecepto orationis. | 130         |
|----------------------------------------------|-------------|
| Quid de animabus purgatorii.                 | 131         |
| Articulus IV Utrum solus Deus de-            |             |
| beat orari.                                  | 132         |
| .Solvuntur argumenta.                        | 136         |
| Quomodo sancti cognoscant orationes          |             |
| nostras quas ad ipsos dirigimus.             | 139         |
| Articulus V Quaenam res sint quas            |             |
| possumus in oratione petere.                 | 144         |
| Erticulus VI Pro quibus personis             |             |
| possumus licite orare.                       | 148         |
| Articulus VII Utrum convenienter             |             |
| septem petitiones orat ionis domi-           |             |
| nicae assignentur.                           | 154         |
| Articulus VIII Quibus personis con-          |             |
| veniat orare.                                | <b>15</b> 5 |
| DISPUTATIO XXII De quidditate, et            | <b>±</b> 00 |
| substantia officii divini.                   | 157         |
| Articulus I Quid intelligatur nomi           |             |
| . ne horae canonicae, et quid illae          | -           |
| sint.                                        |             |
| • === • •                                    | 157         |
| Articulus II Quo jur introductun             |             |
| sto in Ecolesia divinum officium.            | 161         |
| Articulus III Do distributione of-           |             |
|                                              | 163         |
| Articulus IV De personis quae o-             |             |
| bligantur ad officium divinum.               | 166         |
| Utrum omnes olerici, qui sunt in sa-         |             |
| cris ordinibus obligentur ad reci-           |             |
| tandum officium divinum, et quo ju           | -           |
| re.                                          | 166         |
| Articulus V Utrum religiosae por-            |             |
| sonae teneantur ad recitandas ho-            |             |
| ras, et quo jure.                            | 168         |
| Articulus VI Utrum beneficiari o-            |             |
| bligentur ad recitandas horas ca-            |             |
| nonicas.                                     | 170         |
| Articulus VII Utrum beneficiarius            |             |
| sit obnoxius restitutioni si non             |             |
| recitet, et quomodo.                         | 173         |
| reereet, et dremereet                        | 210         |
| Quaestio LXXXVIII.                           |             |
|                                              |             |
| De voto per quod aliquid Deo promit-         |             |
| titur.                                       | 179         |
| DISPUTATIO XXIII De pertinentibus            |             |
| ad essentiam voti.                           | 182         |
| Articulus I Utrum sufficiat solum            |             |
| propositum voluntatis ad rationem            |             |
| voti.                                        | 182         |
| Solvuntur argumenta.                         | 183         |
| Articulus II Utrum ad votum re-              |             |
|                                              |             |

•. .

| Articulus II Utrum ad votum re-    |     |
|------------------------------------|-----|
| quiratur necessario propositum fa- | -   |
| ciendi rem, quam promisit vovens.  | 185 |
| Solvuntur argumenta.               | 187 |

| Articulus III Utrum ad votum requi                                     | -        |
|------------------------------------------------------------------------|----------|
| ratur deliberatio, et quae sit suf                                     | -        |
| ficiens, ut votum obliget.                                             | 188      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 189      |
| Articulus IV Utrum vovere aliquid,                                     |          |
| quod sit peccatum veniale, sit                                         |          |
| peccatum mortale.                                                      | 192      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 192      |
| Articulus V Utrum ea quae sunt ne-                                     |          |
| cessaria ad salutem necessitate                                        | 104      |
| praecepti sint materia voti.                                           | 194      |
| Solventur argumenta.                                                   | 194      |
| Articulus VI Utrum votum factum                                        |          |
| propter malum finem, de re tamon,<br>quae est in consilio sit validum. | 196      |
| Articulus VII Utrum vota facta de                                      | 190      |
| his, quae sunt opposita consiliis                                      |          |
| sint valida.                                                           | 196      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 198      |
| Articulus VIII Utrum votum de ro                                       | 100      |
| levi, verbi gratia, de recitanda                                       |          |
| oratione dominica, obliget sub                                         |          |
| mortali.                                                               | 200      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 201      |
| Articulus IX Utrum promissio fac-                                      |          |
| ta homini praesenti, et acceptan-                                      |          |
| ti, obliget mub mortali.                                               | 203      |
| Solvuntur argumenta                                                    | 204      |
| Articulus X Utrum sit verum, quod                                      |          |
| ille, qui vovet religionem in commu-                                   |          |
| ni, teneatur adire omnes religio-                                      |          |
| nes in particulari, quoadusque in-                                     | •        |
|                                                                        | 207      |
| Articulus XI Utrum ille, qui vovit                                     |          |
| religionem, et ex aliqua causa non                                     |          |
| potest in illa rocipi, teneatur ser-                                   |          |
| vare castitatom.                                                       | 209      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 210      |
| Articulus XII Utrum votum non                                          |          |
| nubendi sit votum castitatis, o-                                       | ~ ~ ~    |
| bligetque ad illam.                                                    | 211      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 212      |
| Articulus XIII Utrum expediat ali-                                     | 214      |
| quid vovere.                                                           |          |
| Articulus XIV Utrum votum sit actu                                     | 8<br>215 |
| latriae, sive religionis.<br>Articulus XV Utrum solemnizetur           | 210      |
| votum per susceptionem sacri or-                                       |          |
| dinis, vel professionem ad certam                                      |          |
| rogulam.                                                               | 218      |
| Articulus XVI Utrum vota emissa a                                      | ~20      |
| religioso sine sui superioris vo-                                      |          |
| luntate sint valida.                                                   | 219      |
| Solvuntur argumenta.                                                   | 220      |
| Articulus XVII Utrum votum emissum                                     |          |
| a filio dum erat sub potestate                                         | 222      |
| Digitized by GOOGLE                                                    | >        |
|                                                                        | -        |

٠

-301-

patris, possit a patre irritari dum est extra curam illius. 222 Solvuntur argumenta. 222 Articulus XVIII.- Utrum possit in voto sive absolute, sive in voto solemni continentiae fieri dispensatio. 225 Solvuntur argumenta. 225 Articulus XIX .- Utrum in voto solemni religionis a monacho emisso, possit summus pontifex dispensare. 227 Solvuntur argumenta. 228

#### Quaestio I. Expositiva.

Ad illa verba: Ecce mille argenteos dedi fratrituo. Hoc erit tibi in velamen octuorum ad omnes qui teoum sunt, Genes. XX. Cur Saram tanto argenti pondere ad velamen oculorumuti Abimeleon voluerit. 233

#### Quaestio II.

Ad illa verba: Et concentum coeli quis dormire faciet, Job. XXXVIII. An ex caelorum motibus musicus aliquis sonus resultet. 243

#### Quaestio II

Ad illa verba: Classem quoque fecit rex Salomon in Asiongaber, etc. III Regum Ix. An Salomon Hispanico auro ditior, quam Palaestino. 250 Quaestio IV. Moralis.

An ecclesiasticum collegium censeatur extinctum, et ad saecularem principem redire per defectum omnium, qui de collegio sunt. 262

#### Quaestio V.

Utrum in eligenda doctrinae forma, statutum, jusque academiae summuae auctoritatis esse debeant. 272

#### Quaestio VI.

An in damnatorum mpiritibus sit alternatio, et vicissitudo tormentorum. 282

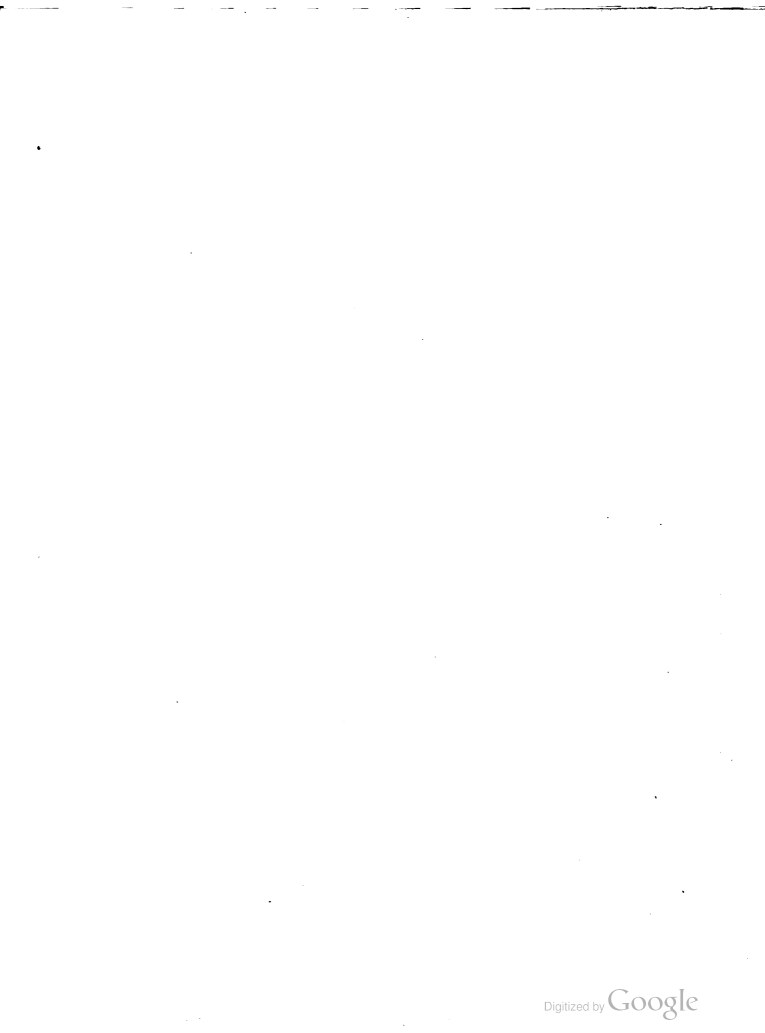
### Quaestio VII.

Utrum circuratio tauri in D. Marci solemniis fieri solita superstitione facet. 287



F3R29 .L3 v.7

•





|     |      | Date            | Due        |    |          |   |
|-----|------|-----------------|------------|----|----------|---|
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          | - |
|     |      |                 | · · · ·    |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     | Libr | rary Bureau Cat | - ng. 1187 |    | <i>'</i> | · |
|     |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |
| · · |      |                 |            |    |          |   |
|     |      |                 |            | •. |          |   |
|     |      |                 |            |    |          |   |

· ·

