
REVUE THOMISTE

L'ACTION INTELLECTUELLE

D'UN MAITRE

D'APRÈS SAINT THOMAS

Ce sont à la l'ois des vues générales sur l'éducation et des vues
particulières sur le développement de l'intelligence humaine qui
suggèrent à saint Thomas l'idée directrice de sa doctrine sur l'ac-
tion d'un maître. Si originale, si relevée que lui apparaisse l'in-
fluence d'un esprit cultivé sur la culture d'un autre esprit, il ne la
sépare point, dans sa pensée, de tout cet ensemble d'influences
physiques, morales, esthétiques, littéraires, scientifiques, dont se
compose une éducation achevée. Aussi, pour bien apprécier l'ac-
tion intellectuelle d'un maître, saint Thomas ne l'étudié pointa
part de ces autres influences qui travaillent, elles encore, à notre
formation d'hommes : influence d'un médecin qui nous soigne et
qui veille à notre hygiène, influencesde nos parents, de nos amis,
de tout notre entourage.

D'autre part,saint Thomas ne se dissimule pas qu'il serait insuf-
fisant d'étudier notre éducation intellectuelle à ce seul point de

vue général. Si un hygiéniste, un professeur et un père de famille
se ressemblent en ce qu'ils travaillent à faire d'un enfant un
homme, ils ont chacun sa façon d'y servir. De simples vues
d'ensemble sur leur influence éducative auront toujours l'incon-
vénient des vues d'ensemble : elles seront confuses quant au détail
des parties.Autant saint Thomas se méfie de l'étroitesse de ces phi-
losophes à oeillères qui ne voient rien au delà de leur objet spécial,
autant il se garde de ces généralités imprécises dont se contentent

REVUE THOMISTE. — 8e ANNÉE. — 17.



252 REVUE THOMISTE

certains rêveurs de la métaphysique. Il veut analyser à fond ce
qui constitue en propre l'influence d'un maître, et pourtant ne
point oublier l'unité foncière des lois de la vie humaine.

Cette méthode combinée d'analyse et de synthèse lui a toujours
servi dans toute question philosophique importante. Elle lui
semble répondre à la nature de notre esprit qui va des ensembles
aux parties et des parties aux ensembles. Elle lui semble exigée
aussi par la nature des choses. A tous degrés les êtres se ressem-
blent pour lui, quelles que soient leurs différences. De la matière
brute aux corps organisés, de la vie sensitive à la vie intelligente
et à la vie morale, il voit partout de profondes ressemblances.
Pour lui, l'univers est un en son infinie diversité. Sa philosophie
est à la fois unitaire et particulariste. Particulariste, elle recon-
naît les irréductibles originalités qui différencient l'esprit d'a-
vec la matière ; elle pense que dans la matière même il. faut dis-
tinguer une espèce d'une autre espèce, aussi nettement qu'un
nombre entier d'un autre nombre en lier. Unitaire, elle sait qu'une
universelle communauté de structure, de mouvement et de direc-
tion fait de tout quelque chose d'un. A tous ses degrés, l'être des
choses se ressemble et ne se confond point, car c'est une loi d'uni-
verselle analogie que saint Thomas arrive à reconnaître comme la
loi des lois (1).

Il demeure donc fidèle à cette philosophie de l'analogie univer-
selle, lorsque, cherchant à se définir l'action d'un maître, il déve-
loppe une double série de considérations générales d'abord, parti-
culières ensuite.

Ses considérations générales nous disent les lois d'ensemble de
l'éducation humaine, telles qu'elles lui apparaissent dans notre
formation intellectuelle, morale et physique. Ses considérations
particulières lui disent les lois originales de la collaboration de
nos maîtres et de notre esprit dans notre acheminement vers le
savoir (2).

On devine aisément la très simple observation qui justifie les
points de départ de ce parallèle : nos maîtres, quand ils nous
apprennent quelque chose, produisent en nous de réels change-
ments. Il serait naïf d'insister là-dessus, si nous ne savions com-

(1) Comment, «'» Libros Phytiewtim, I, Lee. 1, I» Pars, quEest. CIII, passim.
(2) I» Pars, quoest. OXVII, art. 1.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UiN MAÎTRE 253

Lien il importe en philosophie de solidement fixer les points de
départ. En classant donc l'action de nos maîtres parmi les
influences du dehors qui nous modifient au dedans, saint Thomas
veut nous faire entendre une fois pour toutes que ce n'est point
par métaphore, mais en réalité, que nous recevons quelque chose
de nos maîtres. Ils nous ont donné la connaissance d'un certain
nombre de faits, d'inductions, de principes, de démonstrations; ils
nous ont donné l'usage facile de certaines méthodes auxquelles ils
nous ont exercés; ils nous ont donné enfin le développement de
notre vigueur d'esprit.

Sans doute, ce terme « donner » renferme ici une part d'image.
La science n'est point une eau qui se transvase. Mais, quoi qu'il en
soit, au début de celte étude, de ce qu'il faut entendre en dernière
précision par donner de la science, un fait, déjà, est certain : nos
maîtres, réellement, agissent sur nous.La science apprise à l'école
rentre donc bien dans la catégorie de ces perfectionnements qui
nous adviennent comme l'effet de causes extérieures. Il est iuste,
alors, de commencer par reconnaître en nos maîtres les caractères
généraux de cette sorte d'agents.

I. — L'ACTION D'UN MAÎTRE ET LES LOIS GÉNÉRALES

DE L'EDUCATION

Si le savoir nous vient du dehors, nous en vient-il tout à fait ou
seulement en partie? Car il y a, dans cet univers dont nous
sommes une petite fraction, ces deux manières opposées de rece-
voir l'influence d'autrui : la pure passivité et la collaboration
active. Une masse de glaise demeure inerte sous le coup de pouce
de Michel-Ange qui en ébauche le Pensiere. Inertes également, tes
nuées qui semblent se poursuivre dans le ciel, comme un troupeau
fuyant en désordre. Toute la nature minérale, tous les produits
inanimés de notre art et de notre industrie, ne représentent donc,
dans l'univers, que des capacités inertes de changement. Ce sont,
aux yeux des philosophes, des puissances passives, des moteurs

mus (1).

(1) De Veritale, quaest. XI, art. 1, § Sciendum est tamen.



254 REVUE THOMISTE

II existe, au contraire, d'autres êtres, actifs collaborateurs des
influences qu'ils subissent. On ne les modifie point, si eux n'y tra-
vaillent. Au besoin même, certains d'entre eux, affranchis ou
privés de l'influence d'autrui, se transforment tout seuls. Saint
Thomas nous en donne cet exemple : il y a de vigoureux malades
qui se guérissent tout seuls, sans médecin ni régime ; et il y a de

pauvres patients qui se guérissent avec les secours de la Faculté.
L'exemple est bien simple ; mais ne voit-on pas que sa simpli-

cité même en garantit la valeur philosophique ? On lui retrouve
sans peine de nombreux analogues dans les divers ordres
d'influences que notre nature, raisonnable et animale, postule pour
son entier développement. Il y a des nageurs qui ont pris des
leçons méthodiques de natation ; et il y a de petits Bretons qui,
barbotant chaque jour, à marée basse, sur la plage, se sont mis
d'eux-mêmes à faire des brasses. Nous connaissons tous de ces
amateurs qui ont appris à laver une aquarelle d'après le profes-

seur X; et l'histoire nomme des artistes qui, à huit ou dix ans,
comme Giotto, comme Callot, ont ramassé le premier charbon
venu pour croquer un cyprès au tournant d'une route ou un gueux
tendant son vieux feutre. Dans la vie morale, n'avons-nous pas
rencontré, chez de pauvres gens sans grande éducation, de ces déli-
catesses de sentiment, de ces scrupules d'honneur, trouvailles
heureuses d'une âme naturellement élevée ? Cela ne nous a point
empêchés, cependant, de constater d'autre part l'empreinte réelle
du milieu sur le grand nombre des honnêtes gens de notre voisi-

nage. Ainsi, le fait du malade guéri par le médecin et celui du
malade qui se guérit tout seul,ne sont pas seulement de simples
exemples topiques : ce sont des faits d'induction.

Ces faits nous autorisent à induire que toutes nos facultés
humaines, — physiques, esthétiques, intellectuelles, morales; —
que nos qualités d'hommes de sport, d'hommes de lettres,
d'hommes de bien, se développent toutes, soit par l'action d'autrui,
soit par la nôtre. Nous sommes tout à la fois capables de nous per-
fectionner nous-mêmes et capables d'être perfectionnés par
autrui.

Nous pouvons dire qu'il y a là une loi de notre nature. On sait,
en effet, de quelle manière abrégée, symbolique, mais néanmoins
fondée et vraie, ces affirmations générales que nous appelons des



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 255

lois, expriment ce qu'il y a de durable, de fixe, d'essentiel, dans
toute une multitude de cas particuliers. Eh bien, pour autant
qu'une loi, formule mentale, peut traduire la réelle unité des faits
multiples où elle se fonde, ne tenons-nous pas ici une loi du déve-
loppement humain (1)? Ne devrions-nous môme pas ajouter que
c'est, à certains égards, une loi fondamentale de tout ce qui vil?
Un grain de blé qui germe dans un champ, et un gland qui pousse
dans la foret voisine, ne rapportent-ils pas chacun à sa structure
et à sa fonction propres les éléments hétérogènes dont ils se nour-
rissent? Ils sont, eux aussi, des êtres que leur milieu influence, et
des êtres qui travaillent de leur côté à s'assimiler chaque apport de
leur milieu. Mais, si cette loi biologique de l'assimilation active
parait également vraie des blés, des chênes et des hommes, elle
l'est pour nous d'une manière plus relevée et bien originale. Notre
vie se complique de pensée et de libre arbitre. Ce caractère supé-
rieur de l'action proprement humaine n'est point, assurément,
pour s'effacer dans l'initiation au savoir. Apprendre, c'est tou-
jours oeuvre de courage volontaire, puisqu'il y faut de l'attention
recueillie. — Et, pour le dire en passant, n'est-ce point avec ce
correctif de l'assimilation active qu'il serait sage d'accepter cette
loi du milieu, vérité de la science et vérité du bon sens, que Taine
défigura par la violence de sa logique outrancière ?

Il y a donc une action de l'élève qui doit collaborer à l'action du
maître. Sinon, l'enseignement n'est qu'un vain bruit de paroles.
Mais ces deux actions vont-elles de pair, ou bien, de l'une à l'autre,
y aurait-il quelque prépondérance ? Il y a prépondérance : après la
loi d'assimilation active vient une loi de hiérarchie, dont
saint Thomas va encore nous montrer la réalité dans tout dévelop-
pement de notre vie.

« Il faut observer — note saint Thomas — que le principe exté-
rieur de nos perfectionnements, l'art d'autrui, ne travaille point
sur nous comme l'agent principal de nos transformations ; mais
bien comme un aide de l'agent principal,qui est notre propre acti-

(1) On peut voir, pour le sons précis et vraiment critique de l'idée de loi dans la
philosophie de saint Thomas, Ia H*", quoest. XCIV, art. 1 et 2 et passim dans les ques-
tions générales sur la loi.



256 REVUE THOMISTE

vite. Il la fortifie, il lui présente des instruments d'action et des
secours, dont notre nature se sert à ses propres fins. C'est ainsi
qu'un médecin réconforte son malade, lui appliquant un régime
et des remèdes que son tempérament utilise pour la guérison
cherchée (1). »

Voici, de nouveau, dans l'exemple familier du médecin et du
malade, l'expressif raccourci d'une induction. Ce n'est pas la fré-
quentation des galeries, ni l'enseignementdes ateliei-s, qui forment
principalement les vrais peintres. Que serait l'artiste sans ce
génie et sans ce travail que secondent mais ne suppléent point
ateliers et musées? Ce n'est pas notre entourage, non plus, qui
fait notre valeur morale; c'est le travail intérieur de notre âme,
stimulé par les exemples et par les conseils de l'entourage. Tou-
jours et partout le principal de notre formation demeure notre
oeuvre. C'est par ses ressources du dedans qu'un homme se déve-
loppe ; les influences du dehors ne font que le seconder. Un maître
est toujours ce minister naturse dont saint Thomas nous parle à
propos du médecin. Telle est, dans notre formation à l'aide d'au-
trui, la loi de prépondérance de notre activité.

Il en résulte une troisième loi : simple auxiliaire de notre
nature, le secours d'autrui se trouve, parla, obligé d'en suivre et
d'en reproduire les procédés spontanés. Ainsi, loin de nuire à
l'harmonie entre nos éducateurs et nous, cette subordination de
leurs influences à notre activité propre rend cette harmonie plus
profonde, plus stable, plus intimement une ! L'inimitié et la mé-
fiance viendraient au contraire de la prétention à dominer notre
nature quand, pour la bien servir, il suffit de l'imiter dans la
marche naturelle de sa tendance au progrès.

L'expérience abonde encore pour justifier cette loi d'imitation.
« Si c'est le froid qui nous rend malades, nous nous guérissons
naturellement en nous réchauffant, et le médecin qui doit nous
guérir se met aussi à nous réchauffer... L'art imite la nature
dans son procédé; de môme donc que les guérisons naturelles se
produisent par altération, digestion, expulsion de la matière mor-
bide, de même les guérisons médicales (2) ».

(1) I' Pars, quoest. CXVII, art. 1.
(2) Contra Gentiles, lib. II, cap. 73, in fine. I» Pars, CXVII, art. 1,



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 257

On s'en voudrait d'ôter à cet exemple un certain air de moyen-
âge. Corrige-t-on Je dessin d'un primitif, sous prétexte que sa naï-
veté manque de science? Et d'ailleurs, quoi qu'il en soit de la
rigueur scientifique des termes, — cela date de six cents ans avant
Claude Bernard et la médecineexpérimentale,— le fond de l'exemple
n'est-il pas vrai ? Il nous semble que sa signification philoso-
phique dépasse même de beaucoup, ici encore, les horizons, pour-
tant vastes, d'une science particulière qui a marché depuis
Hippocrate. Quel est le vrai maître pour un artiste ? Est-ce celui
qui impose au débutant sa formule d'art, complexe et savante, sa
manière, ses sujets favoris, sans tenir compte de ce que le débu-
tant est un débutant? Est-ce, au contraire, ce guide docile aux
exigences naturelles d'une main, d'une oreille, d'un oeil, artisti-
ques sans doute, mais encore peu exercés, et qui ont besoin d'al-
ler du simple au composé, du facile au diflicile, comme par une
évolution progressive de quelques ébauches toutes spontanées ?

« Celui qui enseigne commence donc son enseignement comme
l'inventeur ses découvertes : il offre à la méditation de son
élève des principes familiers à celui-ci, toute éducation et
toute science ne pouvant se développer qu'à partir de choses préa-
lablement sues. De ces principes, le maître lire des applications

par voie de conséquence; il place sous les yeux de son élève des
exemples sensibles par où se forment, en l'âme de celui-ci, les
images dont il a besoin pour comprendre (I) ».

Celte loi d'imitation de notre naturelle croissance mentale par
l'art d'enseigner est-elle passée inaperçue des philosophes qui ont
suivi saint Thomas ? Nous ne le savons pas. Mais toujours est-il

qvie Spencer fait mérite à Pestalozzi de l'avoir proclamée, par un
de ces coups d'intuition où excellait cet instituteur de génie.
Spencer constate à son tour qu'une idée vague de cette vérité
commence à se répandre dans le monde des professeurs. Il se plaît
à enregistrer en sa faveur le témoignage des plus expérimentés.

« La méthode de la nature est l'archétype des méthodes. » —
« Dans son ordre comme dans ses méthodes, l'éducation doit se
conformer à la marche naturelle de l'évolution mentale. » —
Toutes ces observations sont très justes; mais ce n'est pas,

(1) Contra Gentiles, Inc. cit. — I" Pars, CXVII, 1!



258 REVUE TnOMISTE

croyons-nous, trop exiger que de réclamer ici pour saint Thomas
la priorité de la doctrine. JNous ne rêvons pas de faire surgir dans
un auteur du xm" siècle les découvertes du xix°; mais, du moins,
est-ce justice de reconnaître ce qu'il a su découvrir, ce que d'autres,
plus tard venus, ont pu encore redécouvrir. Le coeur humain est
oublieux, les philosophes le sont aussi. Les vérités se perdent et
se retrouvent au cours des âges ; surtout quand un intérêt matériel
n'est point là pour en fixer le souvenir dans l'usage commun (1).

Les procédés généraux de notre formation intellectuelle se
ramènent donc, en somme, pour saint Thomas, aux lois générales
de toute espèce d'éducation, physique, artistique ou morale.
Elles se fondent en premier lieu sur une loi d'assimilation active,
par où nous mettons en oeuvre les données du concours d'autrui.
De cette loi d'assimilation, résulte la loi de prépondérance effective
de notre action sur l'action d'autrui. A cette loi de prépondérance
suit enfin la loi d'imitation de nos procédés naturels de découverte
par les procédés savants de l'art d'enseigner.

Saint Thomas ne se contente pas de placer ainsi l'enseignement
dans l'ensemble naturel des conditions de notre vie. Il sait que ce
procédé de synthèse n'aboutit qu'à des généralités, puisqu'il pro-
cède tout entier de généralités : ex communibus, comme disent les
logiciens. Le procédé est scientifique, assurément ; il est de valeur
certaine par rapport aux caractères généraux de l'enseignement,
il ne démontre rien dans le détail propre du sujet. C'est pourquoi,
fidèle à une méthode dont il a magistralement critiqué la mar-
che (2), saint Thomas va joindre aux généralités synthétiques de
tout à l'heure l'analyse à part des données originales du problème
de l'enseignement.

De nouveau donc, mais sans se répéter, saint Thomas va nous
faire vérifier les trois grandes lois de l'éducation humaine dans
l'action intellectuelle de nos maîtres sur nous.

(1) SPENGEII, De l'Education intellectuelle, morale et physique, p. 103.
(2) Dans son Commentairesur les Seconds Analytiques d'Aristote, notamment.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 259

II. — LES LOIS INTELLECTUELLES PROPUES A L'ENSEIGNEMENT

C'est d'abord la loi d'assimilation active. Elle se manifeste par
des faits notoires. Le plus notoire de tous, c'est que, parmi « ceux
qui savent », — comme disait Dante, — il y a ceux qui ont appris
sous un maître et ceux qui se sont passés de maître. Il y a les
disciples et il y a les inventeurs.

Disciples et inventeurs ne sont point cependant deux races
d'hommes tellement tranchées que l'autodidacte n'aille jamais à
l'école et que le disciple n'invente jamais. Beaucoup d'inventeurs,
sinon tous, ont commencé par se trouver disciples. Dans la suite,
ils se sont refaits disciples pour ajouter à leurs découvertes le
contrôle de la critique, les apports des découvertes d'autrui, le
fini de la méthode régulièrement apprise. Voilà pourquoi, sans
doute, les vrais inventeurs sont si modestes en môme temps que si
hardis. Jamais ils ne se targuent de ne penser que de l'inouï. Ils
ont cette humilité et cette clairvoyance de s'avouer formés par
des maîtres; ils ne craignent pas que cet aveu diminue leur indé-
pendance. Saint Thomas ne rougit point d'Aristote ; ni Claude
Bernard, de Magendie. Leur génie saie ce qu'il vaut; il sait par là

sa dette envers les hommes dont les enseignements et les critiques
ont assuré son essor.

Ce qui est vrai des hommes de génie l'est aussi proportionnel-
lement de tous les autres. Si les enfants sont tant questionneurs,
c'est que, de tous côtés, leurs yeux et leurs oreilles trouvent
matière à des pourquoi et à des comment dont le jaillissement spon-
tané fait la meilleure force de nos réponses. Et nous, hommes
faits, sommes-nous si différents de ces petits? Nous nous reportons
sans cesse de nos auteurs, de notes prises, de cours entendus, à

nos observations, à nos expériences, à nos méditations person-
nelles; et, de celles-ci, nous revenons aux livres et aux savants.
Les deux types abstraits de l'inventeur et du disciple se fondent
ainsi dans la composition de notre vie. Nous sommes tous inven-
teurs, même pour des cuoses cent mille fois découvertes avant
nous ; nous sommes tous disciples, même quand nous croyons



260 REVUE THOMISTE

inventer. Qui donc n'aurait à profiter de cette pensée de Pascal :

« Certains auteurs, parlant de leurs ouvrages, disent : « Mon livre,

mon commentaire, mon histoire, etc. » Ils sentent leurs bourgeois
qui ont pignon sur rue et toujours un « chez moi » à la bouche. Ils
feraient mieux de dire : « Notre livre, notre commentaire, notre
histoire. » Mais, en revanche, Pascal est loin d'être seul à pouvoir
écrire : « Qu'on ne dise pas que je n'ai rien dit de nouveau : la
disposition des matières est nouvelle. Quand on joue à la paume,
c'est une même balle dont joue l'un et l'autre, mais l'un la place
mieux. J'aimerais autant qu'on me dît que je me suis servi des
mots anciens. Et comme si les mêmes pensées ne formaient pas
un autre corps de discours par une disposition différente, aussi
bien que les mômes mots forment d'autres pensées par leur diffé-
rente disposition (1) ! »

L'expérience de la vie intellectuelle nous fait donc vériiier aisé-
ment cette loi de l'assimilation active par laquelle toute science
s'acquiert.

Mais cette vérification expérimentale ne suffit pas à saint
Thomas. Du fait constaté, il remonte toujours, par analyse, à
l'explication de ses causes propres. Et, puisque le fait à expliquer,
c'est la genèse naturelle de nos idées, type premier de tout l'art
d'enseigner, il s'agit de se rendre premièrement compte de la
naissance dt nos idées en nous. Or, l'intelligence humaine exerce
deux fonctions capitales, toutes deux requises pour l'entier
achèvement de ses actes : concevoir et abstraire. Nous conce-
vons, par exemple, l'idée de ce qu'est un homme ou un chêne.
C'est-à-dire nous nous représentons par le moyen d'une notion
unifiée et unique ce en quoi d'innombrables chênes et d'innom-
brables hommes se ressemblent également tous et sont chacun
ce qu'il est : chêne et non point frêne, homme et non point
singe. Concevoir, c'est connaître l'universel ; c'est contempler
l'intelligible ; c'est se dire à soi-même cette parole mentale

— verlum mentis — qui témoigne à notre esprit de la fécon-
dité de sa vie reflétant le monde et lui-même. Mais, pour
concevoir, il faut, au préalable, se faire des concepts ; il faut

(1) PASCAL, édition Brunschwicg, Pensées, section I, nos 22 et 43.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 261
*

abstraire. L'universel n'existe pas hors de nous à l'état d'uni-
versel, ni l'intelligible à l'état d'intelligible. Ils sont notre oeuvre
mentale, mais une oeuvre fondée sur les ressemblances réelles de
la nature réelle qui s'individualise en chacune des choses. Aussi,
tandis que saint Thomas rapporte le concept achevé à l'intel-
ligence qui reçoit le branle pour penser, — intellectus possibilis,

— il rapporte ce branle lui-même à un premier acte intellectuel
qui élabore les idées, sur les données des sens retenues par la
mémoire. L'intellect élaborateur ou agissant, — intellectus agens, —
c'est la faculté d'abstraction d'où procèdent spontanément toutes
nos découvertes dans le monde de l'esprit. Il y a donc en toute âme
humaine un certain principe inné du savoir, comparable à une
lumière qui, se projetant au sein de l'âme, sur les images de la
mémoire sensible, y fait saillir les traits de l'universel et de
l'intelligible, par où s'impressionne l'intelligence qui conçoit.
L'idée n'est point de la sensation transformée: c'est de l'intelligence
éclairant la sensation, pour faire jaillir de celle-ci autre chose
qu'elle cache (1).

Ces considérations ne visent point à raconter l'histoire de nos
découvertes intellectuelles, depuis notre premier regard intel-
ligent de petit enfant. Autant de vies humaines, autant de chemins
particuliers et d'étapes progressives, selon les innombrables
variétés des expériences pour chaque tempérament et des réac-
tions pour chaque esprit. Egaux de nature, nous sommes tous
in.jgaux et dissemblables en facultés individuelles. Dieu seul, dans
le livre éternel de son omniscience, possède l'histoire complète des
pensées de tous les fils des hommes, qui sont aussi les enfants de

sa lumière. Nous resterons, nous, à jamais ignorants des faits
profonds de cette histoire, fût-ce même l'histoire d'un bébé
observé jour par jour dès le berceau. Est-il psychologie plus
mystérieuse et plus chargée d'hypothèses que celle où nous vou-
lons saisir l'âme de l'enfant? Aussi ne devons-nous demander à
saint Thomas qu'une sorte de schème logique ou de formule
générale des procédés concrets de la découverte intellectuelle.

(1) I" Pars, quoest. LXXIX, .-u\. 2; LXXXIV, art. 3. — De Veritate, qusest. X,
:irt. 4, corp. et ad 4™, 5m, 6m. — Cf. IV, art. I. Quasstiones quodlibetales V, art. 9.
In Libros Posteriorum Analyticorum Aristotelis, lili. II, lec. 20. etc.



262 REVUE THOMISTE

C'est peu, sans doute; mais c'est encore utile pour nous renseigner
en théorie, et môme pour nous guider dans l'action.

Notre première découverte, en importance fondamentale, c'est
la découverte des premiersprincipes. « Il y a en chaque homme un
certain principe du savoir, la lumière de l'intellect élaborateur,
par où, immédiatement et d'abord, sont connus certains principes
universels de toutes les sciences (1). » Un menuisier prenant
mesure d'un tiroir de commode ne s'est jamais dit en termes de
métaphysique : « Le tout est plus grand que la partie ». Mais,
essayez, ô philosophe, de lui commander un tiroir plus large que
la commode, et vous verrez si sa métaphysique instinctive n'est
pas aussi ferme que celle d'Aristote ! A la base de toutes les sciences,
comme à la base des notions usuelles du bon sens, il y a certaines
affirmations générales, d'une expérience si facile, d'une intelligi-
bilité si instantanée, d'une contexture logique si essentiellement
une et infrangible, qu'on les nomme — dit saint Thomas —
« axiomes ou propositions de soi évidentes pour tous. — Telles
sont ces propositions : Le tout est plus grand que la partie. —
Deux choses égales à une troisième sont égales entre elles (2) ».

Ces grands principes n'ont pas l'air de dire grand chose; et, en
effet, ils ne nous instruiraientguère, si notre intelligence, munie de
leur lumière, ne s'appliquait ensuite à en éclairer les nombreux
objets de notre expérience. Avecle principe delà communemesure :
«Deux choses égales », etc., combien de théorèmes particuliers
se démontrent sur les angles, les triangles, les solides! Si de
l'entente quantitative du principe nous passons, l'expérience
aidant, à son entente qualitative, voici toute la théorie du moyen
terme dans le syllogisme, voici la logique de la démonstration.
« 11 faut donc conclure — dit saint Thomas — qu'il préexiste en
nous certains germes des sciences — qusedam scientiarwm semiria ;
concepts premiers de l'intelligence qui, de suite, sous le coup de
lumière de l'intellect abslracteur, nous sont connus par les idées
tirées des données sensibles ; concepts simples, comme l'idée
d'être, d'unité, etc.; concepts-propositions, comme les axiomes.

(l)T'Pars, CXVII, art. 1.
(2) I" II»", quaest. XCIV, art. 2.

•



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 263

De ces principes universels, tous les autres principes sortent,
comme d'autant de germes : sicut ex quibusdam rationibus semina-
libus. Quand donc, à partir de ces notions universelles, notre
esprit est conduit à considérer actuellement des cas particuliers,
d'abord connus en puissance et dans l'universalité des principes,
alors nous pouvons dire que nous acquérons de la science (1). »

Telle est l'évolution de nos découvertes intellectuelles, dans la
formule générale de ses cas particuliers : 1° une force initiale,
génératrice de tout notre savoir : l'intellect élaboraleur qui, du
concret, tire l'abstrait; 2° des instrumentsgénéraux d'action : les
premiers principes, immédiatement abstraits de la plus simple
des expériences; 3° enlin des instruments particuliers : expé-
riences spéciales, idées spéciales, raisonnements spéciaux, d'où se
tirent nos connaissances les plus diverses.

C'est une pareille évolution que l'analyse de l'enseignement

reçu d'un maître va nous faire constater dans notre développe-
ment scolaire. « Le procédé est le même pour le maître qui com-
munique sa science à un ignorant et pour l'inventeur qui s'ache-
mine de lui-même à la découverte de l'inconnu. Le procédé de
l'inventeur, c'est d'arriver à connaître l'inconnu en appliquant les
principes généraux, de soi évidents, à des sujets déterminés, pour
en tirer des conclusions particulières, et, de celles-ci, en tirer
d'autres encore. D'où il suit qu'un homme s'appelle en vérité le
maître d'un autre homme, quand par des signes il manifeste à
ce!, homme ce discours naturel que sa raison se fait à elle-même

en découvrant la vérité. — Par exemple, il lui proposera des affir-
mations moins générales, dont l'élève peut se rendre compte par
ce qu'il sait déjà; il lui proposera quelques exemples sensibles,
soit de faits pareils, soit de faits opposés, soit d'autres analogues,

par où l'intelligence de celui qui apprend est menée comme par la
main à reconnaîre la vérité inconnue. —De la sorte, la raison
naturellede l'élève, aidée de ces signes qu'on lui propose, comme
d'autant d'instruments, parvient à connaître ce qu'elle ignorait.
De même donc que le médecin est dit cause de la santé rendue au
malade, parce qu'il se met à aider sa nature qui le guérit, de
même un homme est dit cause de la science chez un autre homme,

(1) De Veritate, qusest. XI, art. .



264 REVUE THOMISTE

par l'opération naturelle de la raison de celui-ci. Cela, c'est ensei-

gner; c'est par là qu'un homme est appelé un maître (1). »

Néanmoins, celle modeste fonction de proposer extérieurement
des expériences, des formules, des signes, ne s'exerce jamais sans
atteindre au vif l'intelligence qui s'éveille à l'aide de tous ces
secours. Le professeur rend forte l'intelligence de celui qui apprend

— dit saint Thomas —; etil faut dégager le sens profond de cette
parole : « Docens confortât intellectum addiscentis ».

Eh quoi! est-ce qu'un maître peut s'insinuer en la substance de
notre âme, pour lui infuser plus d'intelligence? Cela ne se conçoit
même pas. Dieu seul, intelligence et bonté créatrice, pourrait ainsi
retoucher son oeuvre. A défaut de Dieu, une intelligence de
nature supérieure à la nôtre pourrait, en nous révélant ce qu'il
lui est naturel de savoir, nous élever à hauteur de ses propres
vues (2). Mais toutes les intelligences humaines sont d'égale
nature; toutes, par nature, sont impuissantes à rien voir directe-
ment en dehors de ce qu'elles peuvent abstraire des données de
l'expérience sensible; toutes procèdent du connu à l'inconnu, par
voie d'abstraction, de raisonnement inductif, de déduction. Néan-
moins, dans ce pas à pas et dans ce terre à terre vers la lumière et
vers les sommets, quelques-unes sont plus promptes à l'abstrac-
tion, plus profondes dans la vue des principes induits, plus
larges dans l'étreinte des conséquences. Et, disant ce qu'elles ont
ainsi trouvé, elles font à l'humanité de royales et plus que royales

1 largesses. Les acquisitions des hommes de talent, les découvertes
du génie deviennent ainsi le patrimoine commun de ceux qui
savent. « Le maître propose à son élève des séries de conséquences
dont, livré à soi-même, l'élève n'aurait point la force de déduire
la suite. »

L'élève s'exerçant à les suivre devient lui-même « plus fort »,
comme il dit lui-même, et il dit bien. Un apprenti menuisier, qui,

sous l'oeilet sous la main du patron, s'exerce à raboter une planche,
acquiert peu à peu le maniement habile et vigoureux de son rabot.
Des actes imités, mais imités avec intelligence, sont comme des

(i) I* Pars, CXVII, art. 1 ;De Veritate, XI, art. 1.
(2) De Veritate, XI, art. 2.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 265

greffes qui perfectionnent le fruit naturel du sauvageon. Ceci est
encore une loi essentielle de (outêtre qui agit intelligemment, et
qui se développe avec l'aide d'autrui; et c'est, dès lors, une loi des
facultés humaines, c'est la loi de l'habitude, s'enracinant par les
actes répétées. L'intelligence se reporte spontanément, avec goût
et facilité, vers les objets qu'elle a souvent médités; la volonté
s'entraîne pour les efforts qu'elle s'est imposés de tout coeur; la
main devient peu à peu maîtresse des mouvements qu'elle a
commencé par reproduire avec gaucherie. Les sciences et les arts
dont un maître nous a lentement fait suivre la marche déposent
ainsi en tout homme qui a mis de sa vie à les apprendre une
facilité heureuse à les revivre tout seul. Il est capable de se ris-
quer pour son compte à faire oeuvre originale d'artiste ou de sa-
vant (1).

L'action d'un maître est donc profonde. Elle n'est pas simple-
ment comme le geste d'un guide soulignant quelque indication

« Veuillez regarder ici; tournez-vous de ce côté ». Elle ne serait
que cela si la science n'était qu'un regard de l'oeil sur son horizon
naturel ; et non un regard de l'intelligence. Notre oeil possède natu-
rellement une certaine portée visuelle : tout ce qui se trouve à point
dans le champ naturel de sa vision se laisse voir à lui sans inter-
médiaire ni instrument, il n'a qu'à s'ouvrir et à bien se tourner.
Pour notre intelligence, au contraire, il y a des principes visibles
de prime abord et des conclusions difficiles à poursuivre et à bien
voir. L'énoncé qui les indique ne suffit pas à les faire comprendre:
il y faut des explications et des preuves, instrumentsde la science.
Mais pour user de ces instruments, pour les retrouver aisément,
dans les réserves de la mémoire,pour en demeurermaître, ne faut-il

pas de l'habitude, c'est-à-dire une vive facilité à repenser par nous-
mêmes et à développer encore les connaissances qui nous furent
inculquées?Nos maîtres ne sont donc pas de simples guides qui

nous montrent la route sans pouvoir doubler nos forces par autre
chose que de bonnes paroles. Ils agissent au contraire sur ces
forces elles-mêmes, en prenant une part essentielle à la croissance
de notre esprit et de ses habitudes de pensée. De même qu'en
montagne on s'entraîne avec un guide et par son aide, et que par

(l) I" II"1', quoest. LI, art. 2.



266 REVUE THOMISTE

l'entraînement le jarret devient plus fort et le pied se fait monta-
gnard, de môme, avec un maître et par son aide, les notions
acquises deviennent des forces vives de l'intelligence. Un maître
est un guide qui nous fortifie par l'exercice; et non point ce
simple indicateur dont l'action est toute de surface et comme
occasionnelle. Un maître est une source de vie pour notre
esprit (1).

S'il est vrai d'un père, éducateur de son enfant, nue sa paternité
charnelle s'augmente d'une paternité plus haute, d'âme à âme,
d'homme fait à homme qui se fait, un vrai maître n'est-il pas,
après Dieu, pour notre esprit, un père? Saint Thomas, parlant de
la première éducation de l'enfance, la nomme une gestation spiri-
tuelle : « Sudparentum cura sicut sue quodam spirituali utero » (1).

Ne peut-on pas le dire aussi de tout enseignement qui nous forme
à penser? Un maître qui, d'un enfant, a su faire un viril penseur
n'est-il pas mieux son père que l'homme dont cet enfant tiendrait

sa seule vie physique? Où est le don le plus intime, le plus riche?
Est-il dans le corps ? Est-il dans l'âme? Est-il dans le sang et dans
le muscle ? Est-il dans le coeur et dans la pensée?

Cette paternité spirituelle de l'éducateur et du maître ne nous
donne de vie que ce que nous en voulons prendre. On ne nous
engendre nia la vie morale ni au savoir, sans notre libre concours.
Il faut que nous voulions nous élever; il faut que nous voulions
apprendre. Aussi saint Thomas veut-il qu'un vrai disciple travaille
à voir de ses propres yeux ce qu'on lui enseigne et pense par lui-
même la vérité qu'on lui livre sous des formules. Ou plutôt ce n'est
pas saint Thomas qui le veut; c'est notre nature bien comprise
qui impose à saint Thomas cet idéal de l'élève et de l'étudiant.
Voir par soi-même en apprenant par autrui, c'est l'autonomie non
seulement permise, mais nécessaire à toute éducation intellec-
tuelle. Tâchons donc ici de la bien comprendre.

(1) II" II" quoest. X, art. 12.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 267

III. VOIH PAU SOI-MÊME EN APPRENANT A L'AIDE D'AUTRUI

Et donc, saint Thomas exige que tout élève voie et pense
par lui-même à mesure qu'il écoute son professeur. Personne ne
sera plus opposé que lui au système des jugements tout faits et
des formules verbales simplement confiées à la mémoire : les
mots entendus, sans le travail de l'auditeur qui les interprète, ne
sont que des cadavres d'idées. Sous le mot entendu, il faut,de l'oeil
et de l'esprit, voir la chose signifiée. « La connaissance des choses
ne s'effectuepas en nous par la connaissance des mots, mais par la
connaissance de choses plus certaines, les principes qui nous sont
présentés au moyen de quelques mots... C'est la connaissance des
principes, non celle des mots, qui nous fait savoir les conclu-
sions (1). » A. quoi donc servent les formules ? A nous présenter
le moyen de penser, grâce aux idées et aux images que le maître y
attache et qu'il nous y fait voir. « Des mots, signes sensibles,
reçus dans la mémoire sensible, l'intelligence saisit les intentions
intellectuelles; et, de celles-ci, l'intelligence se sert pour faire en
soi-même sa propre science. L'agent immédiatde notre savoir, ce
ne sont point les mots : c'est la raison qui marche de la vue des
principes à celle des conclusions (2). »

Voilà, sans conteste, les principes de ce qu'on appelle aujour-
d'hui, dans les traités de pédagogie scolaire : la méthode intuitive.
Saint Thomas ramène son élève à des faits, c'est-à-dire à l'intui-
tion sensible; il le ramène à l'intuition intellectuelle, c'est-à-dire
aux principes ou axiomes de soi évidents. Qu'il le fasse procéder
par induction ou par syllogisme, c'est toujours à l'intuition qu'il
le ramène : pour lui, le syllogisme n'est scientifique que s'il pro-
cède de prémisses évidentes; et l'évidence des prémisses syllogis-
tiques se manifeste à son tour par l'induction. De l'intuition à
l'intuition, par le raisonnement, telle est la marche de sa méthode
pédagogique : dans les faits, voir les principes; dans les principes,
voir les conclusions.

(1) De Veritate, quoest. XI, art. 1, jd 2m.
(2) /4W.,ad 4™.

REVUE THOMISTE. — 8e ANNÉE. — 18.



268 REVUE THOMISTE

Ici encore, il serait puéril de vouloir attribuer à saint Thomas
quelque théorie formelle sur la méthode intuitive, dans le genre
de celles qu'on peut trouver dans les Dictionnaires pédagogiques

ou dans les traités spéciaux écrits de nos jours. Saint Thomas
était de son temps. Le temps de saint Thomas n'avait pas encore
dégagé la science pédagogique de la psychologie et de la morale.
Mais, du moins, est-ce encore justice de signaler ces profonds

aperçus de saint Thomas sur la nécessité de l'intuition dans l'ap-
prentissage de la science.

Et pourtant, il se garde bien d'exagérer cette nécessité. Il ne va
pas, comme Spencer(l),jusqu'à prétendre faire trouver àl'élève ce
qu'il veut lui apprendre, sans le lui dire, sans le lui expliquer,
mais en se bornant à des exposés de faits, à des leçons de choses,

dont c'est à l'enfant ou au jeune homme de découvrir le

sens.
Voilà qui est trop exiger, et de l'ignorance et de la jeunesse.

Les paroles de nos maîtres sont, comme le note saint Thomas,
des intermédiaires indispensables entre les choses et nous : d'elles-
mêmes les choses nous parlent peu et vaguement, ou, du moins,

nous ne savons pas interpréter leur trop riche langage. Qu'un
maître parle, il fait jaillir de tous ces bruits indistincts quelques
expressions bien nettes. Et, par lui, le monde nous parle en
termes intelligibles. « Ses propres paroles, entendues ou lues,
causent la science en nous, de la même manière que les
choses mêmes ; car, des unes et des autres, notre intelligence re-
çoit l'intelligible. Mais il y a cette différence que la parole du
maître nous est une cause plus proche de science que les faits
sensibles extérieurs à notre âme ; Ja parole étant le signe des

pensées qui expriment les choses (2). »
Ce sont donc les leçons parlées qui font valoir les leçons de

choses. L'ouïe demeure le sens éducatif par excellence, comme l'a
nommé saint Thomas : Auditus est sensus disciplinas (3). La vue,
qui interroge, qui scrute, qui dissèque et recompose après avoir
disséqué, la vue n'en demeure pas moins à son rang. Elle reste le

(1) L'Education, p. 132 et 136.
(2) De Veritate, qusest. XI, art. 1, ad 11m.

.
(3) In Libros Arist., De Anima, lib. II,. lec. 14; De Sensu et ssnsalo, lec. 2.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 269

sens de l'invention et de la découverte. C'est de tous nos sens, dit
encore saint Thomas, le plus spiritualisé, et celui qui nous montre
le plus de différences parmi les choses : Plurimas rerum differen-
tias ostendit (1). Bien expliquer et beaucoup, pour arriver ù bien
faire voir, tel est l'esprit de cette doctrine pédagogique; tandis
que Spencer dirait plutôt : « Avant tout, pousser à voir, et se faire
entendre le moins possible ». Il y a pourtant une manière de dire
les choses et de les montrer qui, loin de transformer l'enfant « en
un simple récipient des observations d'autrui », fortifie sa légi-
time et naturelle curiosité d'esprit.

Nous croyons reconnaître dans cette aversion de Spencer pour
les explications abondantes cet individualisme à outrance qui
n'est pas seulement la tendance foncière de la sociologie du phi-
losophe anglais, mais encore et surtout, peut-être, la marque,
accentuée à l'excès, d'un tempérament et d'une race. Nous recon-
naissons, par contre, dans la doctrine de saint Thomas l'empreinte
d'un génie mieux équilibré,parce que plus complet; plus humain,
parce que plus compréhensif des nécessités de la vie sociale et de
l'éducation.

Il nous semble impossible que l'on ne rende point hommage à
celte large et sûre entente de l'autonomie de tout disciple en face
de son maître. Les philosophes qui aiment le plus à parler des

« exigences de la pensée moderne » constatent à l'unanimitécette
déterminationde nos contemporains à ne rien recevoir du dehors,
par voie d'influence et d'enseignement, qui ne surgisse aussi du
plus profond des âmes, sous forme d'aspirations, de demandes,
de recherches. Ces philosophes insistent sur notre répugnance
aux Mtéronomies, c'est-à-dire à des lois et à des règles purement
imposées de l'extérieur. Ils ne se résolvent à consentir, en fait de
lois, que celles dont une autonomie bien entendue leur persuade
l'acceptation. En cela, ils n'ont pas tort. Mais peut-être oublient-ils
que si l'autonomie est une loi et un droit de nature pour nous, l'au-
torité, elle aussi, est pour cette même nature une loi et un droit.
Nous avons droit à des maîtres et à des éducateurs parce que nous
avons droit au développementde notre esprit et de notre vie, et

(1) In Libros Metaph., lib. I, lec. 1.
. . ,



270 RKVUiS THOMISTE

que nous sommes incapables de bien le réaliser tout seul. (Je
serait une étroite et courte philosophie, celle qui méconnaîtraitce
besoin de l'enseignement, non moins inné à l'homme que celui de
la découverte et de l'indépendance. Nous avons vu déjà que si
l'on apprend certaines choses sans maître, une science ne s'ap-
prend, une éducation ne s'achève qu'à l'aide de maîtres. Personne
n'est à soi-même son maître, quel que soit son génie : le génie
livré à soi-même est riche de défaillances autan! que de décou-
vertes. Au génie même, il faut des hommes sûrs de leur méthode
et des études méthodiquement conduites.il lui faut des maîtres
pour arriver à son plein épanouissement. Le principe d'autonomie
doit donc toujours se compléter par le principe d'autorité : cela
est nécessaire, cela est normal, dans l'apprentissage du savoir et
de l'art, comme dans la vie de famille ou dans l'Etat (1).

Or, où trouver meilleure synthèse de ces deux principes, en
matière d'éducation intellectuelle, que dans la doctrine thomiste
sur la primautédu travail de l'élève, cet inférieur destiné à devenir
l'égal du maître? Le maître qui enseigne reste un supérieur. Il le
reste par le droit naturel de sa science acquise et de son art d'en-
seigner; il le l'esté par le droit positif de sa délégation aux lieu et.
place du père qui lui confie son enfant; mais du moment qu'il
enseigne avec fruit, il est un supérieur qui travaille à se rendre
inutile. Il suscite la pensée propre de son élève ; et donc, ce n'est
pas son autorité qui fait toute seule la science de son élève; c'est
l'élève qui, par le secours de l'autorité, venant en aide aux trou-
vailles et aux vues de sa propre raison, se fait sa propre science.

Son autonomie lui est d'autant plus nécessaire qu'un maître n'est
pas, comme d'autres autorités, un pouvoir établi pour la vie, aussi
nécessaire à l'homme fait qu'à l'enfant. C'est un pouvoir tempo-
raire, dont l'acte suprême envers le sujet qu'il a peu à peu formé à
se passer de lui sans témérité est un acte d'émancipation. Il faut
donc qu'il l'y amène par degrés.

Un enseignement, bien conçu dans la pratique d'après ces vues
de prudente émancipation, éviterait sans peine la douloureuse et
funeste contradiction que signalent aujourd'hui tant de maîtres
expérimentés, entre nos prétentions à l'autonomie de l'esprit et

(1) De Veritate, quoest. XI, art. 2.



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAÎTRE 271

nos méhodes de gavage verbal, consacrées par les programmes.
Il n'y a pas de réforme pratique de l'enseignement, pas de progrès
réalisable, si l'on ne pose en principe et si l'on n'observe en pra-
tique, qu'à l'école, au lycée, et môme plus haut encore, il faut
surtout apprendre à apprendre. « 11 s'agit — dit M. Boutmy —
de rendre à la réflexion sa place dans l'ensemble de l'éducation;
mais ce n'est pas tant-la méditation solitaire qu'il convient d'en-
courager : il faut solliciter la réflexion, l'enhardir, la guider
comme par la main vers des fins supérieures (1). »

Apprendre, c'est donc, en somme, donner par soi-même de son
fruit, après avoir reçu la greffe; ce n'est point simplement recevoir
celle-ci. (le n'est point non plus être éclairé, comme sont éclairées
ces montagnes que le soleil couchant enveloppe d'une vapeur
bleutée : effet de la lumière qui se joue et qui passe, sans que rien
tressaille dans l'inerte granit. Apprendre, c'est s'éclairer soi-même
sous le rayonnement d'une autre lumière, comme s'éclaire un
regard, un sourire, un visage, sous le rayonnement d'un joyeux
soleil ou d'un visage ami. Un vrai maître, lui aussi, est comme un
ami qui rayonne sur notre vie. A son contact, notre esprit étin-
celle, notre âme s'emplit de lumière, un foyer intérieur rayonne,
d'où s'éclaire toute notre science. Développer des germes, voilà
l'oeuvre à deux, dont le maître est l'auxiliaire, et l'élève l'ouvrier
principal. « En celui qui est enseigné, la science préexistait, non
point à l'état complet et en acte, mais comme dans ses semences
rationnelles, puisque les premiers principes généraux dont la
connaissance nous est naturellement insérée sont comme les

germes de toutes nos connaissances subséquentes (2). »
Qui ne serait saisi de la grandeur de cette vue sur l'action

même d'un enfant qu'on instruit à l'école primaire? C'est une
grande vue libératrice. De l'enfant, elle dégage l'homme, avec
respect et sûreté. « Le maître ne produit directement dans son
élève ni de la lumière intellectuelle, ni des idées ; mais il meut
son élève à se faire lui-même, par sa propre force intellectuelle,

(1) Cité par M. RIDOT, La Réforme de l'enseignement secondaire, p. 232.
(2) De Veritate. XI, art. 1, ad 5m.



272 REVUE THOMISTE

les concepts intelligibles dont le cours lui formule extérieurement
l'expression (1). »

Ce n'est là ni la tyrannie révoltante d'une méthode purement
verbale et mnémonique ; ni l'individualisme abusivement libéral

qui voudrait tout faire découvrir à l'enfant, pour le plus grand

repos du maître, ("est une méthode aussi adéquate que possible

aux exigences de l'esprit humain ; une méthode vraiment inté-
grale.

Les vues pédagogiques de saint Thomas se rencontrent ici,

comme on a pu déjà le pressentir, avec ses vues sociologiques.

Nul, plus vigoureusement que lui, n'a marqué la nécessité du

concoursde la société et de ses pouvoirs diversau bien propre des

individus. Nul aussi n'a plus vigoureusement affirmé le but de ce

concours qui est de rendre chaque individu maître de ses actes,
promoteur de son bien et serviteur du bien commun, dans le plein

épanouissementd'une forte personnalité. La vie humaine est une,
dans la diversité de ses fonctions et de ses puissances; aussi, une
philosophie de l'enseignement comme celle dont saint Thomas

vient d'esquisser les principes fondamentaux a-t-elle une valeur

à la fois psychologique, morale et sociale.

Fr. M.-B. SCHWALM,

des Frères Prêcheurs.

(1) I» Pars, Quaest. CXVII, art. I, ad 3".


