e o

-t

.y

A

Al

. R hg" ¥ kY - r by il 1O - R Twry L
tertae DR O o T M vy Al T TR, bt

-

Y

Wmn .,

REVUE THOMISTE

[’ACTION INTELLECTUELLE
D’UN MAITRE

D’APRES SAINT THOMAS

Ce sont a la fois des vues générales sur I'éducation et des vues
particuliéres sur le développement de I'intelligence humaine qui
suggérent a saint Thomas 1'idée directrice de sa doctrine sur I'ac-
tion d’'un maifre. S1 originale, si relevée que lui apparaisse l'in-
fluence d’un esprit cultivé sur la culture d’un autre esprit, il ne la
sépare point, dans sa pensée, de tout cet ensemble d’influences
physiques, morales, esthétiques, littéraires, scientifiques, dont se
compose une éducation achevée. Aussi, pour bien apprécier 'ac-
tion intellectuelle d’'un maitre, saint Thomas ne 'étudie point &
part de ces autres influences qui travaillent, elles encore, & notre
farmation d’hommes : influence d’'un médecin qui nous soigne et
qui vellle & notre hygi¢ne, influences de nos parents, de nos amis,
de tout notre entourage.

D’autre part,saint Thomas ne se dissimule pas qu’il serait insuf-
fisant d’étudier notre éducation intellectueile & ce seul point de
vue général. Si un hygiéniste, un professeur et un pére de famille
se ressemblent en ce qa’ils {ravaillent & faire d’un enfantun
homme, ils ont chacun sa facon d’y servir. De simples vues
d’ensemble sur leur influence éducative auront toujours I’incon-
vénient des vues d’ensemble : elles seront confuses quant au détail
des parties.Autant saint Thomas se méfie de I'étroitesse de ces phi-
losophes & ceilléres qui ne voient rien au deld de leur objet spécial,
autant il se garde de ces généralités imprécises dont se contentent

REVUE THOMISTE, — 8¢ ANNEE. — 17.



252 REVUE THOMISTE

certains réveurs de la métaphysique. Il veut analyser a fond ce
qui constitue en propre l'influence d’un maitre, et pourtant ne
point oublier I'unité fonciére des lois de la vie humaine.

Cette méthode combinée d’analyse et de synthése lui a toujours
servi dans toute question philosophique importante. Elle lui
semble répondre & la nature de notre esprit qui va des ensembles
aux parties et des parties aux ensembles. Elle lui semble exigée
aussi par la nalure des choses. A tous degrés les élres se ressem-
blent pour lui, quelles que soient leurs différences. De la matiére
brutle aux corps organisés, de la vie sensitive & la vie intelligente
et & la vie morale, il voit partout de profondes ressemblances.
Pour lui, 'univers est un en son infinie diversité. Sa philosophie
est & la fois unitaire et particulariste. Particulariste, elle recon-
nait les irréductibles originalités qui diflérencient 'esprit d’a-
vee la matiére ; elle pense que dans la matiére méme il faut dis-
tinguer une espéce d'une autre espéce, aussi nettement qu'un
nombre entier d’'un autre nombre entier. Unitaire, elle sait qu'une
universelle communauté de structure, de mouvement et de direc-
tion fait de tout quelque chose d’'un. A tous ses degrés, 'dtre des
choses se ressemble et ne se confond point, car ¢’est une loi o’uni-
verselle analogie que saint Thomas arrive & reconnaitre comme la
loi des lois (1).

Il demeure donc fidéle a cette philosophie de I'analogie univer-
selle, lorsque, cherchant & se définir Vaction d’un maitre, il déve-

loppe une double série de considérations générales d’abord, parti-

culieres enscite.
Ses considérations générales nous disent les lois d’ensemble de

I’éducation humaine, telles qu’elles lui apparaissent dans notre
formation intellectuelle, morale et physique. Ses considérations
particuliéres lui disent les lois originales de la collaboration de
nos maitres et de notre esprit dans notre acheminement vers le
savolr (2).

On devine aisément la trés simple observation qui justifie les
points de départ de ce paralléle : nos maitres, quand ils nous
apprennent quelque chose, produisent en nous de réels change-
ments. Il serait naif d'insister la-dessus, si nous ne savions com-

(1) Comment, in Libros Physicorum, I, Lec. 1, Ia Pars, quest. CIII, passim.
(2) I» Pars, queest. CXVII, art. 1.

PR x LR



ol e,

o EDTR!

ey Ta, . N .
L N P T T R

rE Lt Lo .
W T P [T LN

i~
-

G b R e s st st oo
ST T A R Tl T O

A

L'ACTION INTELLECTUELLE D’UN MAITRE 233

ey i

bien il importe en philosophie de solidcment fixer les points de
départ. En classant donc laction de nos maitres parmi les
influences du dehors qui nous modifient au dedans, saint Thomas
veut nous faire entendre une fois pour toutes que ce n’est point
par métaphore, mais en réalité, que nous recevons quelque chose
de nos mailres. Ills nous ont donné la connaissance d'un certain
nombre de faits, d’'inductions, de principes, de démonstrations;ils
nous ont donné 'usage facile de certaines méthodes auxquelles ils
nous ont exercés; ils nous ont donné enfin le développement de

nctre vigueur d’esprit.

Sans doute, ce terme « donner » renferme ici une part d’image.
La science n'est point une eau qui se transvase. Mais, quoi qu’il en
soit, au début de celte étude, de ce qu’il faut entendre en derniére
précision par doaner de la science, un fait, déja, est certain : nos
maitres, réellement, agissent sur nous.La science apprise a I’école
rentre donc bien dans la catégorie de ces perfectionnements qui
nous adviennent comme Uellet de causes extérieures. Il est iuste,
alors, de commencer par reconnaitre en nos maitres les caraciéres

généraux de cette sorte d’agents.

1. — L’ActioN p’uN Martre T LES Lo0O1S GENERALES

pE L IUDUCATION

Si le savoir nous vient du dehors, nous en vient-1l tout a fait ou
seulement en partie? Car il y a, dans cet univers dont nous

sommes une petite fraction, ces deux maniéres opposées de rece-
voir V'influence d’autrui : la pure passivilé et la collaboration
active. Une masse de glaise demeure inerte sous le coup de pouce
de Michel-Ange qui en ébauche le Pensiere. Inertes également, les
nuées qui semblent se ponrsuivre dans leciel, comme un troupeau
fuyant en désordre. Toute la nature minérale, tous les produits
inanimés de notre art et de notre industrie, ne représentent donc,
dans l'univers, que des capacités inertes de changement. Ce sont,

aux yaux des philosophes, des puissances passives, des moteurs
mus (1).

(1) De Veritate, quaest. XI, art. 1, § Sciendum est tamen.



954 REVUE THOMISTE °

Il existe, au contraire, d’autres détres, actifs collaborateurs des
influences qu’ils subissenl. On ne les modifie point, s1 eux n’y tra-
valllent. Au besoin méme, certains d’entre eux, affranchis ou
privés de I'influence d’autrul, se transforment tout seuls. Saint
Thomas nous en donne cet exemple :1l y a de vigoureux malades
qui se guérissent tout sculs, sans médecin ni régime ; et il y a de
pauvres palients qui se guérissent avec les secours de la FFaculté.

L’exemple est bien simple ; mais ne voit-on pas que sa simpli-
cité méme en garantit la valeur philosophique ? Gn lui retrouve
sans peine de nombreux analogues dans les divers ordres
d’influences que notre nature, raisonnable et animale, postule pour
son entier développement. Il y a des mageurs qui ont pris des
lecons méthodiques de natation; et il ya de petits Bretons qui,
barbotant chaque jour, 3 marée basse, sur la plage, se sont mis
d’eux-mémes & faire des brasses. Nous connaissons tous de ces
amateurs qui ont appris a laver une aquarelle d’aprés le profes-
seur X ; el ’histoire nomme des artistes qui, & huit ou dix ans,
comme Giotto, comme Callot, ont ramassé le premier charbon
venu pour croquer un cyprés au tournant d’une route ou un gueux
tendant son vieux feutre. Dans la vie morale, n’avons-nous pas
rencontré, chez de pauvres gens sans grande éducation, de ces déli-
catesses de sentiment, de ces scrupules d’honneur, trouvailles
heureuses d’'une dme naturellement élevée? Cela ne nous a point
empéchés, cependant, de constater d’autre part 'empreinte réelle
du milieu sur le grand nombre des honnétes gens de notre voisi-
nage. Ainsi, le fait du malade guéri par le médecin et celur du
malade qui se guérit lout seul,ne sont pas seulement de simples
exemples topiques : ce sont des faits d’induction,

Ces faits nous autorisent & induire que toutes nos facultés
humaines, — physiques, esthétiques, intellectuelles, morales; —
que nos qualités d’hommes de sporl, d’hommes de Ilettres,
d’hommes de bien, se développent toutes, soit par 'action d’autrui,
soit par la notre. Nous sommes tout a la fois capables de nous per-
fectionner. nous-mémes et capables d’éire perfectionnés par
autrui. _,
 Nous pouvons dire qu’il y a la une loi de notre nature. On sait,
an effet, de quelle maniére abrégée, symbolique, mais néanmoins
fondée et vraie, ces affirmations générales que nous appelons des

LT B ST

O P YR U (T S IRIPT



(AT g T i

e M T L

ety g

- P
PER

B

V‘,",‘Tf'“"’\i}-r LT e el Y alt - L - r
w-.-‘:'e;rme:M.«-.\tra:r:tmmm';e,n“z:Iﬁmz%c—zzﬁsism;ﬁ&‘ézaf.-‘:

.
-
3

RIS

SR RS

S RS

T g

L'ACTION INTELLECTUELLE D UN MAITRE 9255

lois, expriment ce qu’il y a de durable, de fixe, d’essentiel, dans
toule une multitude de cas particuliers. I£h bien, pour autant
qu'une loi, formule mentale, peut traduire la réelle unilé des faits
multiples ou elle se fonde, ne tenons-nous pas ici une loi du déve-
loppement humain (1)? Ne devrions-nous méme pas ajouter que
c’est, & cerlains égards, une loi fondamentale de tout ce qui vil ?
Un grain de blé qui germe dans un champ, et un gland qui pousse
dans la forét voisine, ne rapporlent-ils pas chacun a sa structure
et & sa fonction propres les éléments hétérogenes dont ils se nour-
rissent ? Ils sont, eux aussi, des étres que leur milieu influence, et
des ¢tres qui travaillent de leur coté & s’assimiler chaque apport de
leur milieu. Mais, si cette loi biologique de I'assimilation active
parail également vraie des blés, des chénes et des hommes, elie
I'est pour nous d’une maniére plus relevée et bien originale. Notre
vie se complique de pensée et de libre arbitre. Ce caractére supé-
ricur de l'action proprement humaine n’est point, assurément,
pour s’effacer dans Pimtiation au savorr. Apprendre, c’est tou-
jours acuvre de courage volontaire, puisqi’il y faut de attention
recueillic. — KEt, pour le dire en passant, n’est-ce point avec ce
correctif de P'assimilation active qu’il serait sage d'accepter cette
loi du milien, vérilé de la science et vérité du bon sens, que Taine
défigura par la violence de sa logique outrancitre ?

- Il y a donc une action de 'éleéve qui doit collaborer a 'action du
mailre. Simon, I'enseignement n’est qu’un vain bruit de paroles.
Mais ces deux actions vont-elles de pair, ou bien, de'une & I'autre,
y aurait-il quelque prépondérance ? Il y a prépondérance : aprésla
loi d’assimilation active wvient une loi de hiérarchie, dont
saint Thomas va encore nous monlrer la réalité dans tout dévelop-
pement de notre vie.

« Il faut observer — note saint Thomas — que le principe exté-
rieur de nos perfectionnements, I'art d’autrui, ne travaille point
sur nous comme l'agent principal de nos transformations; mais
bien comme un aide de 'agent principal, qui est notre propre acti-

(1) On peut voir, pour le sens précis el vraiment critique de l'idée de loi dans la
philosophie de saint Thomas, Ia II*, quaest. XCIV, art. 1 ¢t 2 et passim dans les ques-

tions générales sur la loi.



256 REVUE THOMISTE

vité. 1l la fortifie, il lui présenle des instruments d’action et des
secours, dont notre nature se sert a ses propres fins. C’est ainsi
qu'un médecin réconforte son malade, Iui appliquant un régime
et des remédes que son fempérament ulilise pour la guérison
cherchée (1). »

Voici, de nouveau, dans l'exemple familier da médecin et du
malade, I'expressif raccourci d’'une induction. (e n’est pas la fré-
quenlation des galeries, ni 'enseignement des ateliers, qui forment
principalement les vrais peintres. Que serait Iartisle sans ce
génie el sans ce travail que secondent mais ne suppléent point
ateliers et musées? Ce n’est pas notre 'entourage, non plus, qui
fait notre valeur morale; c¢’est le travail intérieur de notre dme,
stimulé par les exemples et par les conseils de Pentourage. Tou-
Jours et partout le principal de nolre formation demcure notre
cuvre. G'est par ses ressources du dedans qu’un homme se déve-
loppe ; les influences du dehors ne font que le seconder. Un maitre
est toujours ce minister nature dont saint Thomas nous parle 2
propos du médecin. ‘T'elle est, dans notre formation & 'aide d’au-
trui, la lot de prépondérance de notre activité.

Il en résulte une troisitme loi: simple auxiliaire de notre
nature, le secours d’autrui se trouve, parla, obligé d’cn suivre et
d’en reproduire les procédés spontands. Ainsi, loin de nuire a
Iharmonie entre nos éducateurs et nous, cette subordinalion de
leurs influen<es & notre activité propre rend cette harmonie plus
profonde, plus stable, plus intimement une ! L’inimitié et la mé-
fiance viendraient au contraire de la prétention 3 dominer notre
nature quand, peur la bien servir, il suffit de I'imiter dans la
marche naturelle de sa tendance au progreés.

L’expérience abonde encore pour justifier cettc loi d’imitation.
« S1c’est le froid qui nous rend malades, nous nous guérissons
naturellement en nous réchauffant, et le médecin qui doit nous
guérir se met aussi & nous réchauffer... L’art imite la nature
dans son procédé; de méme donec que les guérisons naturelles se
produisent par altération, digestion, expulsion de la matiére mor-
bide, de méme les guérisons médicales (2) »,

(1) I* Pars, quaest. CXVII, art, 1.
(2) Contra Gentiles, lib. 1I, cap. 75, in fine. Ia Pars, CXVII, art. 1,

' [} a4 "
S she b RS TR



O R N AR S d AT o0

s

NN A G D T e vt ot Res e e e e .
_},h._‘,. " 2 e o o L I T 3 gl ATkl

A e A Fa e e e Dy v*\ir.d.?.:-?.’;'t.d"-':if-'ah'r:n,,u-;\P'?-—;-"-.“e"»“".:i’f,’;i'i-‘:‘iﬁu-'?' S Mrda teo

R R T Dt o F Mer, B

e AR P R e

L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 257

%

On s’en voudrait d’6ter & cet exemple un certain air de moyen-
age. Gorrige-t-on le dessin d’un primitif, sous prétexte que sa nai-
veté manque de science? Iit d’ailleurs, quoi qu’il en soit de la
rigueur scientifique des termes, — cela date de six centsans avant
Claude Bernard et la médecine expérimentale, — le fond de 'exemple
n’est-il pas vrai? Il nous semble que sa signification philoso-
phique dépasse méme de beaucoup, ici encore, les horizons, pour-
tant vastes, d'une science particuliére qui a marché depuis
Hippocrate. Quel estle vrai maitre pour un artiste ? Est-ce celui
qui impose au débutant sa formule d’art, complexe et savante, sa
manieére, scs sujets favoris, sans tenir compie de ce que le débu-
tant est up débutant? Iist-cc, au conlraire, ce guide docile aux
exigences naturelles d’une main, d’une orcille, d’'un ceil, artisti-
ques sans doute, mais encore peu exercés, et qui ont besoin d’al-
ler du simple au composé, du facile au difficile, comme par une
évolution progressive de quelques ébauches toutes spontanées ?
« Celur gqui enseigne commence donc son enseignement comme
i offre & ia méditation de son

I'invenicur ses découvertes
toute déducation et

éleve des principes familiers & celui-ci,
toute science ne pouvant se développer qu’a partir de choses préa-
lablement sues. De ces principes, le maitre lire des applications
par veoie de conséquence; il place sous les yeux de son éléeve des
cxemples sensibles par ol se forment, en 'dme de celui-ci, les
1mages dont i1l a besoin pour comprendre (1) ».

Cette lot d’imilation de nolre naturelle croissance mentale par
I’art d’enscigner est-clle passée inapercue des philosophes qui ont
suivi saint Thomas ? Nous ne le savons pas. Mais toujours est-il
que Spencer fait mérite a Pestalozzi de Pavoir proclamée, par un
de ces coups d’intuition ou excellait cet instituteur de génie.
Spencer constate & son tour qu'une idée vague de celte vdérité
commence i se répandre dans le monde des professeurs. 1l se plait
a enregistrer en sa faveur le témoignage des plus expérimentés.

« La méthode de la nature est 'archétype des mélhodes. » —
« Dans son ordre comme dans ses méthodes, 'éducation doit se

conformer 4 la marche naturelle de 1'évolution mentale. » —
Toutes ces observations sont trés justes; mais ce n'est pas,

(1) Contra Gentiles, loc. cit. — I* Pars, CXVII, 1!



258 REVUE THOMISTE

croyons-nous, trop exiger que de réclamer ici pour saint Thomas
la priorité de la doctrine. Nous ne révons pas de faire surgir dans
un auteur du xm* si¢cle les découvertes du x1x°; mais, du moins,
est-ce Justice de reconnaitre ce qu’il a sudécouvrir, ce que d’autres,
plus tard venus, ont pu encore redécouvrir. Le coeur humain est
oublieux, les philosophes le sont aussi. Les vérités se perdenl et
se retrouvent au cours des dges; surtout quand un intérét matériel
n’est point 1 pour en fixer le souvenir dans "'usage commun (1).

Les procédés généraux de notre formation intellectuelle se
raménent done, en somme, pour saint Thomas, aux lois générales

de toute espéce d’éducation, physique, artistique ou morale.
Elles se fondent en premier lieu sur une loi d’assimilation active,

par ou nous mettons en auvre les données du concours d’autrul.
De cette loi d’assimilation, résulte la loi de prépondérance effective
de notre action sur Uaction d’autrui. A cette loi de prépondérance
sult enfin la loi d’imitation de nos procédés naturels de découverle
par les procédés savants de 'art d’enseigner.

Saint Thomas ne se contente pas de placer ainsi I’enseignement
dans I’ensemble naturel des conditions de notre vie. Il sait que ce
procédé de synthése n’aboutit qu'a des généralités, puisqu’il pro-
céde tout entier de généralités : ex communibus, comme disent les
logiciens. Lie procédé est scientifique, assurément; il est de valeur
certaine par rapport aux caracléres généraux de l’enseignement,
il ne démontre rien dans le détail propre du sujet. C’est pourquoi,
fidéle & une méthode donf 1l a magistralement critiqué la mar-
che (2), saint Thomas va joindre aux généralités synthétiques de
tout & 'heure I'analyse & part des données originales du probléme
de ’enseignement.

De nouveau donc, mais sans se répéter, saint Thomas va nous
faire vérifier les trois grandes lois de I’éducation humaine dans

I’action intellectuelle de nos maitres sur nous.

(1) SeEncEr, De I'Education intellectuelle, morale et physique, p. 105,
(2) Dans son Commentaire sur les Seconds Analytiques d' Aristote, notamment.



L' ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 259

II. — Lis LolS INTELLECTUELLES PROPRES A L ENSEIGNEMENT

Cest d’abord la loi d’assimilation active. Elle se manifeste par
des faits notoires. Le plus noloire de tous, c’est que, parmi « ceux
qui savent », — comme disait Dante, — il y a ceux qui ont appris
sous un maitre et ceux qui se sont passés de maitre. Il y a les
disciples el 11 y a les dnventeurs.

Disciples el inventeurs ne sont point cependant deux races
d’hommes lellement tranchées que 'autodidacte n’aille jamais a
I’école et que le disciple n’invente jamais. Beaucoup d’inventeurs,
sinon tous, ont commencé par se trouver disciples. Dans la suite,
ils se sont refaits disciples pour ajouter & leurs découvertes le
controle de la critique, les apports des découvertes d’autrui, le
fini de la méthode régulierement apprise. Voila pourquo!, sans
doute, les vrais inventeurs sont si modestes en méme femps que si
hardis. Jamais ils ne se targuent de ne penser que de 'inoui. 1ls
onl cette humililé¢ et cette clairvoyance de s’avouer formés par
des maitres; 1ls ne craignent pas que cet aveu diminue leur indé-
pendance. Saint Thomas ne rougit point d’Aristote; ni Claude
Bernard, de Magendie. Leur génie sait ce qu'il vaut; il sait par Ia
sa delte envers les hommes dont les enseignements et les critiques
ont assuré son essor.

Ce qui est vrai des hommes de génie l'est aussi proportionnel-
lement de tous les autres. Si les enfants sont tant questionneurs,
c’est que, de tous cotés, leurs yeux et leurs oreilles trouvent
matieére & des pourquoi et & des comment dont le jaillissement spon--
tané fait la meilleure force de nos réponses. Et nous, hommes
faits, sommes-nous si différents de ces petits? Nous nous reportons
sans cesse de nos auteurs, de notes prises, de cours entendus, &
nos observalions, & nos expériences, & nos méditations person-
nelles; et, de celles-ci, nous revenons aux livres et aux savants.
Les deux types abstraits de inventeur et du disciple se fondent
ainsi dans la composition de noire vie. Nous sommes tous inven-
teurs, méme pour des caoses cent mille fois découvertes avant
nous; nous sommes tous disciples, méme quand nous croyons



260 REVUE THOMISTE

invenler. Qui donc n’aurait a profiter de cette pensée de Pascal :

« Certains auteurs, parlant de leurs ouvrages, disent : « Mon livre, -

mon commentaire, mon histoire, etc. » Ils sentent leurs bourgeois
qul ont pignon sur rue et toujoursun « chez moi » a la bouche. Ils
feraient mieax de dire : « Notre livre, notre commentaire, notre
histoire. » Mais, en revanche, Pascal est loin d’élre seul & pouvoir
écrire : « Qu'on ne dise pas que je n’at rien dit de nouvean: la
disposition des matiéres est nouvelle. Quand on joue & la paume,
¢'est une méme balle dont joue I'un et 'autre, mais 'un la place
mieux. J'aimerais autant qu'on me dit que je me suis servi des
mots anciens. Kt comme si les mémes pensées ne formaient pas
un autre corps de. discours par unc disposilion différente, aussi
bien que les mémes mots forment d’autres pensées par leur diffé-

rente disposilion (1) ! »

I’expérience de la vie intellectuelle nous fait donc vérilier aisé-
ment cette loi de l'assimilation active par laquelle toute science
s’acquiert.

Mais cette vérification expérimentale ne suffit pas a saint
Thomas. Du fait constaté, il remonte toujours, par analyse, 2
I’explication de ses causes propres. Kt, puisque le fait a expliquer,
c¢’est la genése naturelle de nos idées, type premier de tout ’art
d’enseigner, il s’agit de se rendre premiérement compte de la

naissance de nos idées en nous. Or, I'intelligence humaine exerce

deux fonctions capitales, foules deux requises pour l'entier
achévement de¢ ses actes : concevoir et absiraire. Nous conce-
vons, par exempie, I'idée de ce qu'est un homme ou un chéne.
(Z’est-a-dire nous nous représentons par le moyen d’une notion
unifiée et unique ce en quoi d’innombrables chénes et d’'innom-
brables hommes se ressemblent également tous et sont chacun
ce qu’il est : chéne et non point fréne, homme et non point
singe. Concevoir, c’est connaitre I'universel; c¢’est contempler
Pintelligible ; c’est se dire & sol-méme ceite parole mentale
— wverbum mentis — qui témoigne a notre esprit de la fécon-
dité de sa vie reflélant le monde et luil-méme. Mais, pour
concevoir, il faut, au préalable, se faire des concepts; il faut

(1) Pascar, ¢dition Brunschwicg, Pensées, seclion I, nes 22 el 43,

hyn sdere .2 - -

S v T SRS Y g e
o e e | Infaae it e e

- ‘I‘K}A: _u



RN R b A A T L

(5 T

BTN

KERLAPLLEE B BN U S MRS MR

- L T N oW

fu
E

T e AL e e T

ARpel,

L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 261
i

abstraire. L'universel n’existe pas hors de nous & l'état d’uni-
versel, ni I'intelligible & I'état d’intelligible. Ils sont notre ccuvre
mentale, mais une ceuvre fondée sur les ressemblances réelles de
la nature véelle qui s’individualise en chacune des choses. Aussi,
tandis que saint Thomas rapporte le concept achevé a l'intel-
ligence qui recoit le branle pour penser, — intellectus possibilis,
— il rapporte ce branle lui-méme & un premier acte intellectuel
qui ¢labore les 1dées, sur les données des sens retenues par la
mémoire. Lintellect élaborateur ou agissant, — intellectus agens, —
¢’est la faculté d’abstraction d’oit procédent spontanément toutes
nos découvertes dans le monde de 'esprit. Il y 2 donc en toute ime
humaine un certain principe inné du savoir, comparable a une
lumicre qui, se projetant au sein de I'Ame, sur les images de la
mémoire sensible, y fait saillir les traits de l'universel et de
Pintelligible, par ot s’impressionne Uintelligence qui concoit,
L’idée n'est point de la sensalion {ransformée: ¢’est de 'intelligence
éclairant la sensation, pour faire jaillir de celle-ci autre chose

qu’elle cache (1).
(ies considérations ne visent point & raconter 'histoire de nos

découverles intellectuelles, depuis notre premier regard intel-
ligent de petit enfant. Autant de vies humaines, autant de chemins
particuliers et d’étapes progressives, sclon les innombrables
variétés des expériences pour chaque tempérament et des réac-
tions pour chaque esprit. Egaux de nature, nous sommes tous
in.gaux et dissemblables en facultés individuelles. Dieu seul, dans
le livre éternel de son omniscience, posséde 1'histoire complete des
pensées de tous les fils des hommes, qui sont aussi les enfants de
sa lumiere. Nous resterons, nous, &4 jamais ignorants des fails
profonds de cette histoire, fat-ce méme I’histoire d’un béhé
observé jour par jour dés le berceau. Ist-il psychologie plus
mystérieuse et plus chargée d’hypothéses que celle o nous vou-
lons saisir 'aAme de 'enfant? Aussi ne devons-nous demander 2
saint Thomas qu'unc sorte de schéme logique ou de formule
générale des procédés concrets de la découverte intellectuelle.

(1) I* Pars, queest. LXXIX, ar.. 2; LXXXIV, art. 3. - De Veritate, quast. X,

art, &, corp. et ad 4m, §n 6m, — Cf. IV, art. 1. Quastiones uodlibetales V, art. 9.

In Libros Posteriorum Analyticorum Aristotelis, lib, II, lec, 20, cte.



262 REVUE THOMISTE

——

)
(Cest peu, sans doute; mais c¢’est encore utile pour nous renseigner

en théorie, et méme pour nous guider dans I’action.

Notre premiére découverte, en importance fondamentale, ¢’est
la découverte des premiers principes. « Il vy a en chaque homme un
certain principe du savoir, la lumigre de I'intellect élaborateur,
par ou, immédiatement et d’abord, sont connus certains principes
universels de foutes les sciences (1). » Un menuisier prenant
mesure d'un tiroir de commode ne s’est jamais dit en termes de
métaphysique : « Le tout est plus grand quela partic ». Mais,
essayez, 6 philosophe, de lui commander un tiroir plus large que
la commode, et vous verrez si sa métaphysique instinctive n’est
pasaussiferme que celled’Aristote! A la base de toutes les sciences,
comme & la base des notions usuclles du bon sens, il y a certaines
atfirmalions géndrales, d'une expérience si facile, d’une intelligi-
bilité si instantanée, d’'une contexture logique si essentiellement
une et infrangible, qu'on les nomme — dit saint Thomas —
« axiomes ou propositions de soi évidenles pour tous. — Telles
sont ces propositions : Le tout est plus grand que la partie. —
Deux choses égales & une troisiéme sont égales entre elles (2) ».

Ces grands principes n’ont pas 'air de dire grand chose; et, en
effet,1]s ne nous instruiraient gucre, si notre intelligence, munie de
leur lumidre, ne s’appliquait ensuite & en éclairer les nombreux
objets denotre expérience. Avecle principe de la commune mesure :
« Deux choses égales », etc., combien de théordmes particuliers
se démonirent sur les angles, les triangles, les solides! Si de
I’entente quantitative du principe mous passons, l’expérience
aidant, & son entente qualitative, voici toute la théoric du moyen
terme dans le syllogisme, voici la logique de la démonstration.
« 11 faut donc conclure — dit saint Thomas — qu’il préexiste en
nous certains germes des sciences — qu@dam scientiarum semina ;
concepts premiers de U'intelligence qui, de suite, sous le coup de
lumiere de I'intellect abstracteur, nous sont connus par les idées
tirées des données sensibles ; concepts simples, comme I'idée
d’étre, d'unité, ete.; concepts-propositions, comme les axiomes.

(1) T* Pars, CXVII, art. 1.
(2) I» IIae, quaest, XCIV, art. 2,

Mg L Wl CELY LT

RIS R TUN- I R



R N ] o R

D L B L TR LM T A LR Py b i ey o awen

P

L’ACTION INTELLECTUELLE D UN MAITRE 263

De ces principes universels, tous les autres principes sortent,
comme d'aulant de germes : sicut ex quibusdam rationibus semina-
libus. Quand donc¢, a partir de ces notions universelles, notre
esprit est conduit & considérer actuellement des cas particuliers,
d’abord connus en puissance et dans 'universalité des principes,
alors nous pouvons dire que nous acquérons de la science (1). »

Telle esl 'évolulion de nos découvertes intellectuelles, dans la
formule générale de seés cas particuliers : 1° une force initiale,
génératrice de tout notre savoir : l'intellect élaborateur qui, du
concret, tire 'abstrait; 2° des instruments généraux d’action : les
premiers principes, immédiatement abstraits de la plus simple
des expériecnces; 3" enfin des Instruments particuliers : cxpé-
ricnces spéciales, idées spéclales, raisonnements spéctaux, d’on se
tirent nos connaissances les plus diverses.

(’est une pareille évolution que 'analyse de I’enseigncment
recu d’un maitre va nous faire constater dans notre développe-
ment scolaire. « Le procédé est le méme pour le mailre qui com-
munique sa science a un ignorant et pour l'invenleur qui s'ache-
mine de lui-méme & la découverte de 'inconnu. Le procédé de
I'inventeur, ¢’est d’arriver & connaitre U'inconnu en appliquant les
principes généraux, de soi évidents, a des sujets délerminés, pour
en tirer des conclusions particulicres, et, de celles-ci, en tirer
d’autres encore. D’ott il suit qu'un homme s’appelle en vérité le
maitre d’un autre homme, quand par des signes il manifeste &
cel homme ce discours naturel que sa raison se fait & elle-méme
en découvrant la vérité. — Par exemple, 1l Iui proposera des affir-
mations moins générales, dont I'éléve peut se rendre compte par
ce qu’il sait déja; il lui proposera quelques exemples sensibles,
soit de faits pareils, soit de faits opposés, soit d’autres analogues,
par ol 'intelligence de celui qui apprend est menée comme par la
main 3 reconnaire la vérité inconnue. — De la sorte, la raison
naturclle de 1’éléve, aidée de ces signes qu’on lui propose, comme
d’autant d’instruments, parvient & connaiitre ce qu’elle ignorait.
De méme done que le médecin est dit cause de la santé rendue au
malade, parce qu’il se met & aider sa nature qui le guérit, de
méme un homme est dit cause de la science chezun autre homme,

(1) De Veritate, quaest, XI, art,



264 REVUE THOMISTE

par l'opération naturelle de la raison de celui-ci. Cela, ¢’est ensei-
gner; c’'est par la qu'un homme est appelé un maitre (1). »

Néanmoins, cetle modeste fonction de proposer extérieurement
des expériences, des formules, des signes, ne s’exerce jamais sans
atteindre au vif l'intelligence qui s’éveille & l'aide de tous ces
secours. Le professeur rend forte 'intelligence de celui qui apprend
— dit saint Thomas —; etil faut dégager le sens profond de cette
parole : « Docens confortat intellectum addiscentis ».

Eh quot! est-ce qu'un mailre peut s’insinuer en la substance de
notre 4me, pour lai infuser plus d’intelligence ? Cela ne se concoil
méme pas. Dieu seul, intelligence et bonlé créatrice, pourrait ainsi
retoucher son ceuvre. A défaut de Dieu, une intelligence de
nature supérieure & la noétre pourrait, en nous révélant ce qu’il
lut est naturel de savoir, nous élever 4 hauteur de ses propres
vues (2). Mais toutes les intelligences humaines sont d’égale
nature; foutes, par nature, sont impuissantes & rien voir directe-
ment en dehors de ce qu’elles peuvent abstraire des données de
I’expérience sensible; toutes procédent du connu & 'inconnu, par
vole d’abstraction, de raisonnement inductif, de déduction. Néan-
moins, dans ce pas a pas et dans ce terre & terre vers la lumiére et
vers les sommets, quelques-unes sont plus promptes & I'abstrac-
tion, plus profondes dans la vue des principes induits, plus
larges dans I'étreinte des conséquences. Et, disant ce qu’elles ont
ainsi.trouvé, elles font & 'humanilé de royales et plus que royales
largesses. Les acquisitions des hommes de talent, les découvertes
du génie deviennent ainsi le patrimoine commun de ceux qui

savent. « Le maiire propose & son éléve des séries de conséquences
dont, livré & soi-méme, 'éleve n’aurait point la force de déduire
la suite. »

L’éléve s’exercant & les suivre devient lui-méme « plus fort »,
comme 1] dit lui-méme, et i1l dit bien. Un apprenti menuisier, qui,
“sous l'eilet sous la main du patron, s’exerce 3 raboter une planche,
acquiert peu & peu le maniement habile et vigoureux de son rabot.
Des acles imités, mais imités avec intelligence, sont comme des

(1) 12 Pars, CXVII, art. 1 ; De Veritate, XI, art. 1.
(2) De Veritate, XI, art. 2.

[ VR RUTN A

I P T

b

: . .3 . -
Pt el DRt s s M eit-ediaonn Lotvmermiens,

] . . 2 s T
BT N T O

2= "':5"'-:2’.:.‘
. et



L’ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 265

greftes qui perfeclionnent le fruit naturel du sauvageon. Ceci est
encore unc lol essentielle de tout. élre qui agit intelligemment, et
qui se développe avec 'atde d’aulrui; et c’est, dés lors, unelot des
facultés humaines, c'est la loi de I’habitude, s’enracinant par les
actes répétées. L'intelligence se reporte spontanément, avec goft
el facilité, vers les objets gu’elle a souvent médités; la volonté
s’entraine pour les efforts qu’elle s’est imposés de tout cour; la
main devient peu & peu maitresse des mouvements u'elle a
commencé par reproduire avec gaucherie. Les sciences et les arts
dont un maitre nous a lentement fait suivre la marche déposent
ainsi en tout homme qui a mis de sa vie & les apprendre une
facilité heureuse & les revivre tout seul. Il est capable de se ris-
quer pour son compte & faire ceuvre originale d’artiste ou de sa-
vant (1).

L’action d’'un maitre est donc profonde. Klle n’est pas simple-
ment comme le geste d’un guide soulignant quelque indication -
« Yeulllez regarder ici; lournez-vous de ce c6té ». Elle ne serail
que cela si la science n’étail qu'un regard de ’cetl sur son horizon
naturel; et non un regard de 'intelligence. Nolre a:il posséde natu-
rellement une certaine portée visuelle : tout ce qui setrouve & point
dans le champ naturel de sa vision se laisse voir a lul sans inter-
médiaire ni instrument, il n’a qu’a s’ouvrir et & bien se tourner.
Pour notre intelligence, au contraire, il y a des principes visibles
de prime abord et des conclusions difficiles & poursuivre et a bien
voir. L’énoncé qui les indique ne suffit pas A les faire comprendre:
il y faul des explications et des preuves, instruments de la science.
Mais pour user de ces instruments, pour les retrouver aisément,
dans les réserves dela mémoire, pour en demeurer maitre, ne faut-il
pas de ’habitude, c’est-a-dire une vive facilité & repenser par nous-
mémes et 3 développer encore les connaissances qui nous furent
inculquées ? Nos maitres ne sont donc pas de simples guides qui
nous montrent la route sans pouvoir doubler nos forces par autre
chose que de bonnes paroles. Ils agissent au contraire sur ces
forces elles-mémes, en prenant une part essentielle & la croissance
de notre esprit et de ses habitudes de pensée. De méme qu'en
montagne on s’enlraine avec un guide et par son aide, et que par

(1) I* II*¢, queest. LI, art. 2,



260 REVUE THOMISTE

—

’entrainement le jarret devient plus fort et le pied se fait monta-
gnard, de méme, avec un maitre et par son aide, les nolions
acquises deviennent des forces vives de I'intelligence. Un maitre
est un guide qui nous fortifie par l'exercice; et non point ce
simple indicateur dont Vactlion est toute de surface et comme
occasionnelle. Un maitre est une source de vie pour nolre
esprit (1).

S’il est vrai d'un pére, édncateur de son enfant, cue sa paternité
charnelle s’augmente d’une paternité plus haute, d’ame a dme,
d’homme fait & homme qui se fait, un vrar maitre n'est-il pas,
aprés Dieu, pour notre esprit, un pére? Saint Thomas, parlant de
la premicre éducation de I'enfance, la nomme une geslalion spiri-
tuelle : « Sub parentum cura sicut sub quodam spirituali utero » (1),
Ne peut-on pas le dire aussi de tout enseignement qui nous forme
3 penser? Un maitre qui, d’'un enfant, a su faire un viril pensear
n’est-il pas mieux son pére que I'’homme dont cet enfant tiendrait
sa seule vie physique? Otu est le don le plusinlime, le plus riche?
Est-il dans le corps ? Est-il dans I'dme? Est-1l dans le sang et dans
le muscle ? Est-1l dans le ceeur et dans la pensée?

Cette paternité spirituelle de 1'éducateur et du maitre ne nous
donne de vie que ce que nous en voulons prendre. On ne nous
engendre ni 4 la vie morale ni au savoir, sans notre libre corcours.
Il faut que nous voulions nous élever; 1l faut que nous voulions
apprendre. Aussi saint Thomas veut-il qu'un vrai disciple travaille
a voir de ses propres yeux ce qu’on lui enseigne et pense par lui-
méme la vérité qu'on lui livre sous des formules. Ou plutot ce n'est
pas saint Thoras qui le veut; c’est notre nature bien comprise
qui impose & saint Thomas cet 1déal de I’éléve et de I'étudiant.
Voir par soi-méme en apprenant par autrui, ¢’est 'autonomie non
seulement permise, mais nécessaire a toute éducation intellec-

tuelle. Tachons donc ici de la bien comprendre.

(1) II* II* queest. X, art, 12.

Wil AiReototae el M L w

: At Tt -2 )
U T SR e i e, et s

Ly

L Hlhe o heariings

l':"!'l In-g.'%l‘



L'ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 267

II1. — VoikR PAR SOI-MEME IIN APPRENANT A I AIDE D AUGTRUL

Et donc, saint Thomas exige que tout éléve voie et pense
par lui-méme & mesure qu’il écoute son professeur. Personne ne
sera plus opposé que lul au sysieme des jugements tout faits et
des formules verbales simplement confiées a la mémoire : les
mots entendus, sans le travail de auditeur qui les interpréte, ne
sont que des cadavres d’idées. Sous le mot entendu, il faut, de ’ceil -
et de I'esprit, voir la chose signifiée. « La connaissance des choses
ne s’cllectue pas en nous par la connaissance des mots, mais par la
connaissance de choses plus certaines, les principes qui nous sont
présentés au moyen de quelques mots... C'est la connaissance des
principes, non celle des mols, qui nous fait savoir les conclu-
sions (1). » A quoi donc servent les formules? A nous présenter
le moyen de penser, grice aux idées et aux images que le maitre y
attache et qu’ll nous y fait voir. « Des mots, signes sensibles,
recus dansla mémoire sensible, 'intelligence saisit les intentions
intellectuelles ; et, de celles-ci, I'intelligence se sert pour faire en
sol-méme sa propre science. L’agent immédiat de nolre savoir, ce
ne sont point les mots : ¢’est la raison qui marche de la vue des
principes & celle des conclusions (2). »

Yoila, sans conteste, les principes de ce qu’on appelle aujour-
d'hui, dans les traités de pédagogie scolaire : la méthode intuitive.
Saint Thomas raméne son éleve a des faits, c’est-a-dire a I'intui-
tion sensible; il le raméne & Dintuition intellectuelle, ¢’est-a-dire
aux principes ou axiomes de soi évidents. Qu’il le fasse procéder
par induction ou par syllogisme, c’est toujours a I'intaition qu’il
le raméne : pour lui, le syliogisme n’est scientifique que s’il pro-
céde de prémisses évidentes; et I'évidence des prémisses syllogis-
tiques se manifeste & son tour par l'induction. De Pintuition &
I'intuition, par le raisonnement, telle est la marche de sa méthode
pédagogique : dans les fails, voir les principes; dans les principes,
voir les conclusions. |

(1) De Veritate, queest. XI, art, 1, ad 2m,
(2) Ibid.,ad 4w, ~ o
REVUE THOMISTE. == 8% ANNEE, == 18.



268 'REVUE TROMISTE

]

Ici encore, il serait puéril de vouloir atiribuer 2 saint Thomas
quelque théorie formelle sur la méthode intuitive, dans le genre
de celles qu’on peut trouver dans les Dictionnaires pédagogiques
ou dans les traités spéciaux écrils de nos jours. Saint Thomas
était de son temps. Le temps de saint Thomas n’avait pas encore
dégagé la science pédagogique de la psychologie et de la morale.
Mais, du moins, est-ce encore justice de signaler ces profonds
apercus de saint Thomuas sur la nécessité de l'intuition dans l’ap-—

prentissage de la science.

Et pourtant, il se garde bien d’exagérer cette nécessité. Il ne va

pas, comme Spencer (1), jusqu’a prélendre faire trouver al'éléve ce
qu’il veut lui apprendre, sans le lui dire, sans le lm expliquer,
mais en se bornant & des exposés de faits, a des legons de choses,
dont c’est & D’enfant ou au jeune homme de découvrir le
sens. .
Voila qui est trop exiger, et de I'ignorance et dc la jeunesse.
Les paroles de nos maitres sont, comme le note saint Thomas,
des intermédiaires indispensables entre les choses et nous : d’elles-
mémes les choses nous parlent peu et vaguement, ou, du moins,
nous ne savons pas interpréter leur trop riche langage. Qu'un
maitre parle, il fait jaillir de tous ces bruits indistincts quelques
expressions bien netles. KEt, par lui, le monde nous parle en
termes intelligibles. « Ses propres paroles, entendues ou lues,
causent la science en nous, de la méme maniére que les
choses mémes; car, des unes et des autres, notre intelligence re-
coit I'intelligible. Mais il y a cette différence que la parole du
maitre nous est une cause plus proche de science que les faits
sensibles extérieurs 3 notre ame; la parole étant le signe des
pensées qui expriment les choses (2). »

“Ce sont donc les lecons parlées qui font valoir les lecons de
choses. L'ouie demeure le sens éducatif par excellence, comme l'a
nommé saint Thomas : Auditus est sensus discipline (3). La vue,
qui inlerroge, qui scrute, qui disséque et recompose aprés avoir
disséqué, la vue n’en demeure pas moins a son rang. Elle reste le

(1} L'Education, p. 132 et 136.

(2) De Veritate, queest. XI, art. 1, ad 11™.
(3) In Libros Arist., De Anima, lib, 1L, lec. 14; De Semu et smsato, lec, 2.

L



' s s ' - !
L I G KT UL LV SN A

RN PRy R

A . ' "
s S

L’ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 269

-

sens de 'tnvention et de la découverte. C’est de tous nos sens, dit
encore saint Thomas, le plus spiritualisé, et celui qui nous montre
le plus de différences parmi les choses : Plurimas rerum differen-
tias ostendit (1). Bien expliquer ¢t beaucoup, pour arriver a bien
faire voir, tel est I'espril de cette doctrine pédagogique; tandis
que Spencer dirait plutdt : « Avant tout, pousser & voir, el se faire
entendre Ie moins possible ». 1l y a pourtant une manidre de dire
les choses ct de les montrer qui, loin de transformer 'enfant « en
un simple récipient des observations d’autrui », fortifie sa légi-
time ct naturelle curtosité d’esprit.

Nous croyons reconnaitre dans cetle aversion de Spencer pour
les explications abondanfes cet individualisme & ouifrance qui
n’est pas seulement la tendance fonciére de la sociologie du’ phi-
losophe anglais, mais encore et surtout, peut-étre, la marque,
accentuée & I'exces, d'un tempcérament et d'une race. Nous recon-
naissons, par contre, dans la docirine de saint Thomas ’empreinte
d’un génie micux équilibré, parce que plus complet; plus humain,
parce quc plus compréhensif des nécessiiés de la vie sociale et de
I'éducation.

Il nous semble impossible que I'on ne rende point hommage a
celte large et stire entente de Vautonomie de tout disciple en face
de son maitre. Les philosophes qui aiment le plus & parler des
« axigences de la pensée moderne » constatent & 'unanimité cette
dé{ermination de nos contemporains i ne rien recevoir du dehors,
par voie d’influence et d’enseignement, qui ne surgisse aussi du
plus profond des d4mes, sous forme d’aspirations, de demandes,
de recherches. Ces philosophes insistent sur notre répugnance
aux Aétéronomies, c’est-a-dire & des lois et & des régles purement
imposées de I'extérieur. Ils ne se résolvent a consentir, en fait de
lois, que celles dont une autonomie bien entendue leur persuade
'acceptation. En cela, ils n’ont pas tort. Mais peut-&tre oublient-ils
que si 'autonomie est une loi et un droit de nature pour nous, ’'au-
torilé, elle aussi, est pour cette méme nature une loi et un droit.
Nous avons droit & des maitres et & des éducateurs parce que nous
avons droit au développement de notre esprit et de ‘notre vie, et

(1) In Libros Metaph., lib. I, lec, 1. ce



@90 REVUE THOMISTE

.

que nous sommes incapables de bien le réaliser tout seul. Ce

serait une étroite et courte philosophie, celle qui méconnaitrait ce

besoin de I'enseignement, non moins inné a '’homme que celui de
la découverte et de I'indépendance. Nous avons vu déji que si
P'on apprend certaines choses sans maitre, une science ne s’ap-
prend, une éducation ne s’achéve qu'a 'aide de maitres. Personne
n'est & soi-méme son maitre, quel que soif son génie: le génie
livré & soi-méme est riche de défaillances autant que de décou-
vertes. Au génie méme, il faut des hommes siirs de leur méthode
et des études méthodiquement condaites. Il lui faul des maitres
pour arriver & son plein épanouissement. Le principe d’autonomie
doit donc toujours se compléter par le principe d’aulorité : cela
est nécessaire, cela est normal, dans I'apprentissage du savoir et
de I'art, comme dans la vie de famille ou dans I'Etat (1).

Or, ot trouver meilleure synthése de ces deux principes, en
matiere d’éducation intellectuelle, que dans la doctrine thomiste
sur la primauté du travail de I’éleve, cet inférieur desliné & devenir
I'égal du maitre? Le maitre qui enseigne reste un supéricur. Il le
reste par le droit naturel de sa science acquise et de son art d’en-
seigner; il le reste par le droit positif de sa délégation aux lieu et
place du pére qui lui confie son enfant; mais du moment qu’il
enseigne avec fruit, il est un supérieur qui iravatlle & se rendre
inutile. Yl suscite la pensée propre de son éleve ; et donce, ce n’esl
pas son autoriié qui fait toute senle la science de son éléve; c’est
I’éleve qui, par le secours de l'autorité, venant en aide aux trou-
vailles et aux vues de sa propre raison, se fait sa propre science.

Son autonomiie lui est d’autant plus nécessaire qu'un mailre n’est
pas, comme d’autres autorités, un pouvoir établi pour la vie, aussi

nécessaire 3 'homme fait qu’a 'enfant. C’est un pouvoir tempo-
raire, dont'acte supréme envers le sujet qu’il a peu & peu formé a

se passer de lui sans témérité est un acte d’émancipation. Il faut

donc qu’il I'y améne par degrés.

~ Un enseignement, bien congu dans la pratique d’aprés ces vues

de prudente émancipation, éviterait sans peine la douloureuse et
funeste contradiction que signalent aujourd’hui tant de maitres

expéﬁimentés, entre nos prétentions a 'autonomie de Pesprit et

(1} De Veritate, quaest, XI, art. 2,

-



wla e e . 4 L4

(3 +7

o e -:.j:\-g!:,\. .

T
R AN s e

%

i

o

S TR S M o

I:\‘P

x [ TP v C P TS b L v b
e A AT e R e i

.
]

L’ACTION INTELLECTUELLE D'UN MAITRE 271

nos méhodes de gavage verbal, consacrées par les programmes.
Il n’y a pas de réforme pratique de I’enseignement, pas de progreés
réalisable, sil'on ne pose en principe et si 'on n’observe en pra-
tique, qu'a DI’école, au lycée, et méme plus haut encore, il faut
surtout apprendre a apprendre. « Il s’agit — dit M. Boutmy —
de rendre & la réflexion sa place dans I’ensemble de I'éducation;
mais cc n’est pas tant-la méditation solitaire qu’il convient d’en-
courager : il faut solliciter la réfiecxion, Uenhardir, la guider

comme par la main vers des fins supéricures (1). »

Apprendre, ¢’est donc, en somme, donner par soi-méme de son
fruit, apres avoir recu la greffe; ce n’est point simplement recevoir
celle-ci. Ge n’est point non plus &tre éclairé, comme sont Gelairées
ces montagnes que le solell couchant enveloppe d’'une vapeur
bleutée : effet de la Jumiére qui se joue et qui passe, sans que rien
tressaille dans 'inerte granit. Apprendre, ¢’est s’éclairer soi-méme
sous le rayonmement d'une autre lumiére, comme s’éclaire un
regard, un sourire, un visage, sous le rayonnement d'un joyeux
solell bu d'un visage ami. Un vrai maitre, lui aussi, est comme un
ami qui rayonne sur notre vie. A son contact, notre esprit étin-
celle, notre dme s’emplit de lumiere, un foyer intérieur rayonne,
d’ot s’éclaire toule notre science. Développer des germes, voila
Peeavre a deux, dont Ie maitre est 'auxiliaire, et 1’éleve 1'ouvrier
principal. « En celui qui est enseigné, la science préexistail, non
point a1’état complet et en acte, mais comme dans ses semences
rationnelles, puisque les premiers principes généraux dont la
connaissance nous est naturellement insérée sont comme les
germes de toules nos connaissances subséquentes (2). »

Qui ne serait saisi de la grandeur de cette vue sur l'action
méme d’un enfant qu’on instruit & ['école primaire? C’est une
grande vue libératrice. De 'enfant, elle dégage ’homme, avec
respect et stirelé. « Le maitre ne produit directement dans son
éitve pide la lamiere intellectuelle, nt des idées; mais 1l meut
son éléve a se faire lui-méme, par sa propre force intellectuelle,

(1) Cité par M. Rior, La Réforme de l'enseignement secondaire. p. 232.
(2) De Veritate. XI, art, 1, ad 5m,



272 ) REVUE TIOMISTE

les concepts intelligibles dont le cours lui formule extérieurement

Pexpression (1). »

Ce n’est 13 ni la tyrannie révoltante d’'une méthode purement

verbale et mnémonique ; ni I'individualisme abusivement libéral
qui voudrait tout faire découvrir a I'enfant, pour le plus grand
repos du maitre. (Vest une méthode aussi adéquate que possible
aux exigences de I’esprit humain; une méthode vraiment in#é-
grale.

Les vues pédagogiques de saint Thomas se rencontrent ici,
comme on a pu déji le pressentir, avec ses vues sociologiques.
Nul, plus vigoureusement que lui, n’a marqué Ja nécessité du
concours de la société et de ses pouvoirs divers au bien propre des
individus. Nul aussi n’a plus vigoureusement affirmé le but de ce
concours qui est de rendre chaque individu maitre de ses acles,
promoleur de son bien et serviteur du bien commun, dans le plein
épanouissement d’une forte personnalité. La vie humaine est une,
dans la diversité de ses fonctions et de ses puissances; aussi, une
philosophic de l'enseignement comme celle dont saint Thomas
vient d'esquisser les principes fondamentaux a-t-elle une valeur

a la fois psychologique, morale et sociale.

Fr. M.-B. ScawaLy,

des TFréres Précheurs,

(1) I» Pars, Quaest. CXVII, art. 1, ad 3™.

R PYY ¥ L.



