ResearchGate

See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/374869837
La vérité et la raison ne sont pas des opinions

Article - October 2023

CITATIONS READS
0 131
1 author:
‘9 Sébastien Renault
\
15 PUBLICATIONS 1 CITATION
SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Sébastien Renault on 20 October 2023.

The user has requested enhancement of the downloaded file.


https://www.researchgate.net/publication/374869837_La_verite_et_la_raison_ne_sont_pas_des_opinions?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/374869837_La_verite_et_la_raison_ne_sont_pas_des_opinions?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf

La vérite et la raison ne
sont pas des opinions

Par Sébastien Renault

Abrégé. En revenant sur les principaux mécanismes de la « décrédibilisation nominaliste
de la vérité et de la raison », idée maitresse du projet « structuralo-wokiste », nous invitons
ici le lecteur au combat a mener sur tous les fronts d’un engagement lucide contre
I’épidémie intellectuelle du mensonge programmatique, source de toutes les mystifications
criminelles contemporaines. Voir, pour le lecteur pressé, les derniéres lignes de ’essai
qu’on va lire — un vaste parcours a travers les grands développements de la pensée
rationnelle, débouchant sur « la crise de I’intelligence » : « En dérégulant la langue pour
les besoins mensongers de la déraison « woke », on dénature le rapport vital que
I’intelligence humaine a par nature au sens a travers le langage, pour instaurer une
légifération substitutive et arbitraire : celle du contréle politique des mots a partir d’une
distorsion de la réalité (distorsion idéologique, sinon fanatique). Tel est le wokisme
institutionnel, qui cherche a asseoir sa novlangue perverse et dia-bolique pour donner
prise a ’ascendant d’un pouvoir gouvernemental sur le domaine sacré de la pensée. Mais
le langage (en lui-méme naturel) ne se légifere pas arbitrairement, pas plus pour des
abeilles que pour des étres rationnels en quéte continuelle de sens (ce que sont les
hommes). 1l s organise a partir du réel, pour donner lieu a la parole (d’essence culturelle).
Soyons donc, par contre-pied ferme et courageux face a l’idiocratie opinioniste des forces
du wokisme, des ouvriers infatigables au service de la parole — et de la Parole ».

L'industrie de la diversité : vers la fin du monde commun

Le monde social de la production contemporaine repose a la fois sur I’instauration d’une culture
de masse?, sur I’infantilisation idiotique du rapport au monde et a autrui, et sur I’hubris régressif
de la toute-puissance subjective qui en découle comme d’un principe. Le négationnisme « woke »2,
cette prétendue posture d’ « éveil aux discriminations », y occupe la place idéologique centrale, en
s’inscrivant d’abord dans la dynamique du culturalisme et du relativisme

! Des échanges mondialisés a ’aune universelle de la marchandisation sans barriére.
2 En mauvais anglais désormais usité, le participe passé du verbe « to wake » étant « woken » (or « awaken »), qui
devrait également servir de forme adjectivale.



3

1) contre la rationalit¢ et 1’objectivit¢ du vrai®, si indispensables a I’édification

civilisationnelle d’un monde commun ; et

2) contre la nature* commune aux hommes et qui, en tant que telle, échappe a la
temporalité progressive et aux modes culturo-mentales d’époques particulicres.

Car, pour pouvoir laisser libre cours au nihilisme métaphysique d’inspiration structuraliste et a la
réduction du monde social a des appartenances communautaires, il faut d’abord s’étre affranchi de
la nature (domaine limitatif de la réalité) et du « carcan » définitionnel qu’elle impose au sujet
révisionniste de I’entreprise fantasmatique dite « wokiste » (domaine factice du narratif).
L’accaparement que pratiquent aujourd’hui les doctrinaires du genre sur la gestion du langage au
sein des principaux pouvoirs et bureaucraties publics n’a d’autre fondement que ce découplage du
narratif et de la réalité. C’est bien 1a le ressort premier de la propagande suractive de ce que nous
appelons ici I’industrie de la diversité, dont I’opération culturelle repose sur le triple fétichisme de
I’illusionnisme victimaire (par volonté de puissance), de la contrevérité flagrante (par orwellisme
systémique), et de I’argent (par avidité néolibérale).

Or, « diversité » et « inclusion » sont aujourd’hui les mots fétichisés® de la plus redoutable forme
de discrimination anti-réalité. L’ere du subjectivisme postcartésien ne peut s’empécher de sombrer
dans le nihilisme wokiste, lequel va tirer ses racines « philosophiques » de 1’existentialisme, du
nominalisme, du solipsisme ethno-racial, de I’intersectionnalité¢ pseudo-scientifique et de la
postmodernité culturelle, de ces soubassements d’une université occidentale sectaire et verrouillée
dans ses propres processus de biais cognitifs de confirmation.

La postulation universalisée de la thése relativiste récuse fatalement son propre point de vue :
« Tout savoir, prenant la forme épistémique d’une postulation universelle, est relatif » ... sauf, 6
miracle, ce « savoir » postulateur d’un relativisme total. En fait de « miracle », la récusation est
ipso facto consommeée. Pareillement celui du nominalisme tenant pour vérité ultime 1’absence de
vérité unique : « Il est ultimement vrai qu’il n’y a pas qu’une seule vérité » ... sauf, 6 miracle,
cette « vérité » postulant sa propre impossibilité. La aussi, la récusation est ipso facto consommee.
De la méme maniere, en inversant les rapports de domination, le logiciel wokiste contemporain
produit ses propres contradictions claniques et discriminatoires insurmontables: par
« antisexisme » et par « antiracisme » déclarés, il ne craint pas d’afficher et de justifier un sexisme
et un racisme forcenés® face a la supposée « domination masculine » et a celle de la « blanchité
systémique » ; ou encore de féminiser le langage a I’envi (voire méme de le poly-genrer jusqu’a le
munir de » pronoms tout aussi divers et inclusifs les uns que les autres) tout en cherchant a dégenrer

3 Qui, en tant que propriété transcendantale de 1’étre (ens), lui est coextensif et indissociable, au méme titre que ’unité
(unum), la bonté (bonum) et la beauté (pulchrum). La subjectivisation du vrai (verum) sur des critéres idéologiques et
préférentiels traduit une décadence philosophique caractéristique du constructivisme postmoderne et de sa tyrannie de
I’opinion personnelle comme seule arbitre aléthique acceptable.

* Donc une définition quidditative extrinséque et premiére (par rapport a I’existence).

5 Nous renvoyons a notre Diversité théitrale : si les logiques se taisent, les pierres crieront.

6 Respectivement néo-féministe et antiblanc.



https://plumenclume.com/2023/07/17/diversite-theatrale-si-les-logiques-se-taisent-par-sebastien-renault/

la société, au motif que la distinction sexuelle (par définition discriminatoire) mettrait a mal le bien
social supréme, revendiqué sous le mode fantasmé d’une « égalité » égalitariste. Toute personne
rationnelle le comprend aujourd’hui en dépit de la pression ambiante et du conditionnement
implacable des esprits, le revisionnisme wokiste introduit, par son absence de sens critique le plus
¢lémentaire, une régression civilisationnelle dont les premieres semences d’intense déconstruction
anthropologique sont généreusement semées par 1’école de la dés-instruction, de la déculture et de
la néantisation de la pensée (par formatage programmatique).

Au risque de nous répéter, il nous faut résolument dénoncer et battre en bréche ce négationnisme
de la réalité, en commengant par ré-enseigner que la vérité et la raison ne sont pas des opinions. A
cet effet, nous reviendrons sommairement dans cet essai sur quelques ¢léments historiques et
méthodologiques de la mise en lumicre des fondements de la pensée rationnelle ; sur la distinction
pré-kantienne entre objet formel et réalité¢ objective de la connaissance ; sur le retournement
épistémologique opéré par 1’idéologie wokiste a partir des bases « philosophiques » de sable du
structuralisme ; enfin, sur la crise de I’intelligence en Occident, crise a la fois intellectuelle et
morale du sens découlant de la tentative d’une intelligentsia prétendument « éveillée » d’imposer
un révisionnisme biologique et de se servir des enfants — dépourvus du discernement nécessaire
pour comprendre et résister au lavage de cerveau dont ils sont la cible — pour faire avancer son
projet obsessionnel de transsexualisation du monde.

Au plan épistémique qui nous intéresse au premier chef, la grande antilogie qui retient finalement
notre attention, puisque c’est elle qui conditionne peu ou prou toutes les déclinaisons du brouillage
wokiste carnavalesque des identités, se cristallise précisément sur le rapport qu’entretient le
discours transidentitaire militant avec la notion méme de vérité :

- d’un coté, en tant qu’idéologie de déconstruction de la rationalité’, ce discours est
explicitement porté a se dédire de toute norme de vérité, biologique ou autre ;

- mais de l’autre, a violemment censurer le débat pour mieux s’imposer comme vérité
définitive, inattaquable, justifiant toutes les prohibitions et intolérances. ..

Oser une telle contradiction et faire de I'université son lieu de défense privilégiée, c’est faire sentir
aux esprits le poids tyrannique de I’idiocratie® la plus officielle, de son action étatique profonde,
et de sa conformité a 1’ordre néolibéral inéluctable de la marchandise et de la « post-vérité » — a
I’heure méme ou cherche a s’imposer, au nom menteur de la science et des « vrais faits », une

" Masculinisée par Derrida et son paradigme accusatoire de « phallogocentrisme », censé dénoncer le primat racialiste
blanc de la philosophie du logos (et de I’hétéro-patriarchalité de la théologie chrétienne du Logos).

8 Du grec id1dng (1d10¢), signifiant d’abord « soi-méme », I’existant « propre », ce qui n’appartient et ne provient que
de son soi « propre » ; et kpatia (du verbe kpatéw, « gouverner », dérivant de la racine kp-, que 1’on retrouve dans
kpive, « gouverner » au sens de « juger », donc de « trancher »), signifiant « régle », « gouvernement ». Ainsi, id1®-
kpoatio/idio-cratie se traduit trés simplement par « régle exercée par des idiots », ou « gouvernement exercé par des
individus sans compétences » — autres que leur sottise autoréférentielle, ¢’est-a-dire, précisément, leur idiotie.



« expertocratie » discrétionnaire, détractrice et punitive®. C’est donc tomber dans les latrines
wokistes de la non-pensée, dont il est urgent de se dépolluer I’intelligence.

1. Brefs rappels sur I'histoire, la méthodologie et les fondements de la pensée
rationnelle

1.1. Veritas, quid est veritas 7

On aura tous reconnu la question paradigmatique de Pilate'®, si connaturelle a la posture
symptomatique du scepticisme relativiste et a son épistémeé postmoderne!!. C’est elle qui induit un
nombre conséquent de nos contemporains a poser, comme une espeéce d’acquis irréfutable, le
dogme de I’ « évolution de la vérité » ; et, partant, sa multiplicité subjectiviste virtuellement
« illimitée ». En vain cependant, comme le démontre a la pensée le plus petit effort de cohérence
logique md, justement, par I’appétence fondamentale du vrai.

Les notions de vérité et de raison, par opposition a celle d’opinion, passent certes par une histoire
conceptuellement multiforme, qui s’étend sur des siécles de développement philosophique,
scientifique et culturel. Cela ne veut évidemment pas dire que vérité et de raison procedent elles-
mémes de la matrice historique qui en a suscité les différentes expressions linguistico- catégorielles
au cours de I’histoire intellectuelle de I’humanité. L’écueil de la totalisation-réduction du savoir a
un discours socialement construit n’aboutit a aucun résultat digne de I’entreprise scientifique,
puisqu’il ne fait que produire la justification fondamentalement illusoire et auto-contradictoire du
refus « scientifique » de la science (au nom d’une science auto-référente). Construire socialement,
a commencer par les outils linguistiques de la pensée au service de I’expression et de la
transmission du savoir, ne signifie pas construire absolument, encore moins construire le vrai
présupposé par toute construction intellectuelle signifiante et apte a subsister (parce qu’elle n’a
pas été édifiée sur le sable de vaines opinions et/ou de contrevérités).

Les Grecs de I’ Antiquité ont contribué de maniére particulierement significative au développement
de la pensée philosophique portant sur les notions de vérité et de rationalité. Les grands penseurs
présocratiques, tels que Parménide et Héraclite, aussi fragmentaires soient les ceuvres de leurs
mains ayant survécu et qui sont parvenues jusqu’a nous, se sont génialement penchés sur la nature
de la réalité pour reconnaitre 1’ouvrage sous-jacent d’une vérité unique (immuable ou unifiante

® En matiére notamment d’épidémie, de climat, de conflit russo-ukrainien, de sexualisation (au sens de pornification)
des enfants a I’école, de redéfinition transgenriste (constructiviste) de la biologie et de ses « bases scientifiques » (en
réalité inexistantes, aussi bruyants que puissent étre les veeux pieux des transactivistes en la maticre) ...

10 Jn 18, 38.

1 Nous signalons que nous avons traité de ce probléme « pilatien » dans notre contribution a I’ouvrage collectif
Marchandiser la vie humaine (Le Retour aux Sources), sous la direction de son auteur principal, Maria Poumier. Voir
la nouvelle édition revue et augmentée (2020), aux pages 207-220 : « L’illogicité fonciére du relativisme ».



sous le flux chaotique des événements intramondains). La pensée de Parménide se caractérise par
sa vision moniste de la réalité concue en termes de « nature », pvoewg — dont 1’on tire le mot
« physique » et désigner ainsi ce domaine relevant a la fois de 1’objet propre de 1’ontologie pré-
socratique et de celui, plus réduit, de ce qu’on appellera plus tard « philosophie naturelle », comme
’attestera I’ceuvre majeure d’Isaac Newton, Philosophice naturalis principia mathematica. Celle-
ci est une et immuable’?, éternelle et inaltérable ; elle est donc « ce qui est » (10 dv), échappant en
tant que telle a la pluralité et au changement des phénomenes de notre perception immédiate. Cette
réalité indivisible, Parménide la qualifie littéralement d’ « Etre » (10 £€6v), par contraste au « non-
étre » (U €o6v) conforme a la voie (080¢) de la do6&n (doxa), c’est-a-dire celle de 1’opinion
conditionnée par les apparences du spectacle du monde sensible et qu’embrassent ceux qui ne
savent se former du réel qu’une vision dominée par I’illusion du changement. Or, cet Etre est
encore ce qui peut éminemment étre pensé de manicre cohérente et fiable, 1’ontologie et
I’épistémologie parménidienne s’impliquant mutuellement!®, C’est éminemment par la pensée
rationnelle que nous accédons & I’Etre immuable, indivisible et vrai.

La pensée d’Héraclite se caractérise par une vision de la réalité en constante transformation. D’ou
la fameuse expression héraclitienne : « mévta P&l », « tout coule » ! Chez Héraclite, la réalité est
donc en perpétuel mouvement (comme en atteste, sur le plan subatomique de nos outils et mod¢les
contemporains, le domaine de la physique quantique). Pour autant, Héraclite souscrit malgré tout
a la primauté d’un principe ontologique de réalité, d’une unité fondamentale et sous-jacente a la
dualité apparente, jusqu’a penser I’interconnexion des contraires. Son épistémologie s’articule
autour d’un autre adage, un peu moins connu, qu’on retrouve également dans la pensée hébraique
des prophétes'® et de L’Evangile®® : « I8¢ kai pny idévar » (« Voir, mais ne pas percevoir »).
S’interrogeant sur la nature de la perception et de la connaissance, la vision héraclitienne
soulignera que percevoir (vogiv) est a la fois nécessaire et trompeur ; que notre compréhension ne
peut espérer se construire sur le sable perpétuellement mouvant et chaotique de la transformation
des ¢€léments en d’autres éléments, étant par ailleurs, par nature, limitée. Partant de sa conception
holistique de ’interdépendance des contraires, Héraclite admet, quoiqu’il insiste sur la mutation
permanente, I’existence d’une harmonie, d’un ordre sous-jacent a ce flux sempiternel du monde,
« ordre » qu’il qualifie le premier de A6yog (logos), I’unité cachée derricre le changement cosmique
apparent — et, ajoutons-nous, vrai ressort de la compréhension du réel, ce qu’Héraclite n’admet
finalement pas, déniant a la pensée 1’acces a la stabilité du logos.

Considération du rapport de la pensée grecque a I’'usage de la raison et a la formation de la
connaissance de la vérité, par contraste avec la voie de 1’opinion et des sophismes courants, ne
peut faire I’économie des travaux logiques qui vont émerger et se différencier de 1’analyse

12 ... 0v yap otiv... » (« ... car il est... ») ; et, par implication, il est &v koi dxiviov.

13 « T6 yép awto voelv 0Tty Te Kot etvor. »

14 21207980 7 1R 09X ViR waw iT avh 01AR) 12 R (« Et 11 dit : “Va dire a ce peuple : vous entendez, mais
VOus comprenez pas ; vous voyez [percevez], mais vous ne comprenez pas.” » Is 6,9).

15 Mt 13, 13.



aristotélicienne, notamment chez les Mégariques et chez les Stoiciens (malgré la nature
fragmentaire de ce qui nous en a été préserveé). Nous ne pouvons pas nous y attarder en détails
dans les limites de cet article, mais il convient néanmoins de les mentionner ici.

L’¢école des philosophes mégariques, fondée par Euclide de Mégare au I'Ve si¢cle avant J.-C., se
concentre d’abord sur la modalité épistémique, s’intéressant en premier lieu a la maniére dont la
raison humaine appréhende la connaissance. Ses penseurs, en réfléchissant sur la nature des
propositions possibles, introduisent 1’analyse en syllogisme modal et s’interrogent sur le statut de
la croyance par rapport a celui de la connaissance factuelle : il va s’agir de déterminer si la premiére
peut étre considérée comme épistémologiquement fondée ou pas, donc traitée ou pas comme une
connaissance réelle et viable. Ils contribuent au premier essor formel de la logique déductive et
adoptent la modalité propositionnelle, qui se distingue de la logique aristotélicienne sous deux
aspects fondamentaux : 1) en ne posant que des références propositionnelles individuelles (des
évenement « désessentialisés ») ; et 2) en cherchant avant tout a établir les critéres de raisonnement
les plus aptes a distinguer le possible de ce qui ne 1’est pas.

La grande contribution modale des penseurs mégariques gravite donc principalement autour du
statut épistémologique de la possibilité (duvatdv) et aux strictes conditions de sa négation : seules
les choses « certaines » — dont la certitude ontologique implique qu’elles ne peuvent pas ne pas
arriver — sont proprement « possibles ». Les Mégariques nieront, par conséquent, la possibilité de
ce qui est incertain ; et méme de ce qui est inconnu, contraignant la connaissance du possible a la
norme de la certitude ontologique premiere. Ils insisteront sur le fait que seule la certitude peut
servir de base adéquate pour la connaissance, rejetant 1’idée que quelque chose puisse étre probable
sans étre, en dernier ressort, certain. A I’opposée d’une épistémé constructiviste d’inspiration
«woke », les Mégariques considerent la vérit¢ comme seule condition nécessaire a la
connaissance : une croyance ne peut étre considérée comme une connaissance que si elle est vraie.
Chose remarquable, ces premiers formalistes de la modalité logique ne préjugent pas de la véracité
du contenu d’une proposition x (matérielle, philosophique, religieuse). Pas de biais cognitif
scientiste ici. Le vrai peut s’imposer a I’encontre de ce que I’on croit déja savoir. L’approche et les
réflexions séminales des Mégariques portant sur la possibilité et sur la nécessité en maticre de
connaissance ont contribué¢ de maniére significative au fagonnement ultérieur de la logique et de
la métaphysique inséparables de la pensée scientifique occidentale.

Egalement au IVe siécle avant J.-C., I’école des philosophes stoiciens sera fondée par Zénon de
Kition. Le systéme d’inférence stoicien est bas¢ sur un ensemble classifi¢ de propositions
catégoriques, hypothétiques, disjonctives et conditionnelles composées (de la forme «si...
alors... »). Il met en ceuvre différents moyens d’analyse formalisée des relations causales et
conditionnelles de I’expression logique de la pensée. Son développement par les successeurs de
Zénon influencera jusqu’aux questions trés ultérieures des anticipations modernes de la logique



scolastique®®. L’éthique et la logique stoiciennes sont étroitement liées, et la notion de koOfjkov
(kathékon), de conformité a la nature et a la raison, y occupe une place centrale (les Stoiciens
antiques seraient particuliérement horrifiés par nos infractions contemporaines militantes vis-a-vis
d’un tel devoir universel'’ de la pensée et de I’agir proprement humains). Dans le stoicisme
(comme dans I’aristotélisme), & ’encontre de notre régressisme antispéciste contemporain, la
raison distingue radicalement I’homme des animaux. Atteindre la vertu et de la sagesse passe donc
par I’exercice de la logique pratiquée comme disciplinaire de 1’ame se conformant a la « raison
cosmique ». Le propre de cette harmonisation stoicienne, en ’homme s’accordant a 1’ordre naturel
de la nature, se vérifiera donc dans sa formation de jugements corrects et rationnels contre la
prolifération irrationnelle des impressions et des croyances contrefactuelles.

De son coté, Socrate mettra 1’accent sur la recherche de la connaissance obtenue, non seulement
par le biais de I’enquéte rationnelle, mais en outre par le questionnement (questionnement de type
scientifique fondamental, initié par 1’étonnement), s’efforcant de parvenir a la vérité objective par
I’effort diligent d’une réflexion axée sur le raisonnement dialectique. Platon, un de ses plus fameux
¢leves, entrevoit la réalité intelligible et la fonction épistémique de vérités éternelles (d’idées
archétypales méta-conjecturelles) ; elle fonde la notion ontique de réalité objective, qui pouvant
étre découverte par la raison et par I’enquéte proprement philosophique (allégorie de la Caverne
dans la République). Aristote, éléve de Platon, développera une approche analytique de la logique
(en sujet/prédicat, ou substantif/adjectif), jetant les bases du raisonnement syllogistique classique
et de la classification des connaissances en différentes disciplines®®.

Au Moyen Age, la relation entre la foi et la raison occupe une place épistémologique centrale, que
la modernité perdra par illusion scientiste et une méconnaissance profonde des bases de
I’authentique science moderne®®. Saint Augustin, saint Thomas d’Aquin, saint Bonaventure et Jean
Duns Scot en particulier les réconcilient a travers leurs ceuvres sous forme de commentaires et de
syntheéses respectives. Saint Thomas va notamment souligner ’unité de la raison en ce qu’elle
conduit a la fois a la connaissance du monde naturel (des vérités naturelles qu’il recele) et sous-
tend 1’adhésion de I’intelligence (dans ’acte théologal de foi) au contenu des vérités surnaturelles.
Duns Scot, tout aussi dévoué a la cause de ’unification épistémologique de la foi et de la raison

16 Sébastien Renault, L héritage oublié des scolastiques : pensée et désignation avant I’essor de la logique post-
aristotélicienne, Science et Foi (les nouvelles du CESHE) n° 143 et 144, avril et juillet 2022.

7 Le devoir moral de vivre en accord avec la nature rationnelle de ’homme, sur le plan épistémique (par justesse
noétique) comme sur le plan pratique (par justice morale), quelles que soient les circonstances.

18 L’ organisation des écrits du Stagirite (en « Organon ») refléte précisément son intention classificatrice vis-a-vis de
la présentation et de I’'usage des disciples majeures de la pensée a partir de fondements logiques censés soutenir
I’investigation philosophique et la méthodologie scientifique (ce qui est bien le cas d’une certaine philosophie et
méthodologie scientifique d’inspiration aristotélicienne, mais dont il sera nécessaire de se départir en partie a la
lumiére d’une autre métaphysique accompagnée, notamment, des développements de la physique moderne).

19 Toute I’ceuvre et 1’analyse philosophico-historique de la science effectuée par ce « génie génant » et par trop
méconnu qu’était Pierre Duhem (1861 — 1916), physicien et historien francais, en témoigne avec la force d’un travail
inégalé au XXe siecle.



(unification capitale dans le collimateur hérétique du protestantisme et de la modernité), va de son
coté poser d’entrée la carence intrinseque d’une philosophie laissée a ses propres principes et
préjugés naturalistes. Il fait remarquer que « les philosophes maintiennent la perfection de la nature
et nient la perfection surnaturelle » ; alors que, par contraste, « les théologiens reconnaissent le
défaut de la nature et la nécessité de la grace et de la perfection surnaturelle »?°. Perfection naturelle
et perfection surnaturelle ont une seule et méme source exemplaire — dirait saint Bonaventure de
I’essence divine elle-méme — et répondent par conséquent, dans leur principe commun, d’une seule
et méme vérité. Il faudrait le redécouvrir aujourd’hui, pour sortir une fois pour toutes des apories
tristement durables tant du scientisme que du fidéisme...

L’idéal intellectuel scolastique représente une véritable mise en ceuvre d’une vision holistique
transculturelle du rapport objectif de la raison et du discours a la vérité, selon des critéres
précisément rationnels. Vision qui ressort tout particulieérement des ceuvres majeures des grandes
figures susmentionnées. L’exercice proprement scientifique de 1’intelligence? qu’elle met en avant
en visant a la compréhension et a la communication universelle du vrai, repose sur les quatre
grandes caractéristiques suivantes — dont les injonctions épistémologiques contemporaines
d’obédience « woke » reposent sur un anathéme programmatique propre a un regard contre-
scientifique, fonciérement conditionné par son adhésion structuraliste a I’illusion cognitive
délirante de la plasticité existentialiste : 1) la nécessité du vrai comme objet premier de la science ;
2) la réalité de ’objet de connaissance, premier fondement de la persuasion extra-subjective de
I’intellect agent ; 3) I’évidence des prémisses de la pensée ; 4) la rigueur logique.

La Renaissance sera marquée par un regain d’intérét pour la pensée classique grecque et romaine,
lequel favorisera un gott plus éclectique mais moins systématique de la recherche et de la
connaissance. Le siécle dit « des Lumiéres », mouvement intellectuel des XVIle et X VIlle siécles,
se voudra « défenseur de la raison » (dont Robespierre et consorts iront jusqu’a faire une déesse,
également jusqu’a en perdre leurs tétes « lumineuses » démocrates en passant par la case
guillotine), de la science et de la méthode empirique comme moyens de rendre compte de la vérité
objective vérifiable. Des penseurs comme Francis Bacon, René Descartes, Blaise Pascal, John
Locke, Gottfried Leibniz, Nicolas Malebranche, et Emmanuel Kant joueront un rdle indisputable
dans 1’¢laboration des conceptions modernes de rationalité et de vérité. La distinction entre vérité
objective et opinion subjective s’accentuera au cours de cette période.

De son coté, David Hume mettra en doute la fiabilité de la perception humaine et du raisonnement
inductif, se contraignant a une posture sceptique stérile quant a la possibilité d’une connaissance
certaine, qu’il retraduira néanmoins sous la forme absolutiste d’une fausse sagesse épistémique
encore treés en vogue aujourd’hui, celle du doute absolu, seule prétendue « certitude ». Hume, pour

D Ord. I, Prol.,a. 1,5 : « Et tenent philosophi perfectionem naturae, et negant perfectionem supernaturalem; theologi
vero cognoscunt defectum naturae et necessitatem gratiae et perfectionem supernaturalem. »

2L Au double sens scolastique 1) de cognitio certa per causas (par la faculté de I’esprit, intellectus, la plus intimement
liée a I’acte de comprendre) et 2) de co-/n/naissance — ¢’est-a-dire de naissance cognitive de la chose elle-méme avec
et dans I’intellect informé par I’intermédiaire de sa compréhension abstractive du quid de la chose connue.



autant, soulévera (avec Karl Popper) une vraie question de nature épistémologique pérenne quant
au probléme de I’induction : comment justifier rationnellement les généralisations et les théories
scientifiques qui en découlent a partir d’observations limitées ?

Pour y répondre, avec plus ou moins de succes, I’inductivisme suggérera, en appliquant le
paradigme progressiste usuel en science moderne, que la connaissance se construit de plus en plus
solidement au gré de I’accumulation d’observations. Le falsificationnisme (voir note 21) contrera
cet optimisme naif en postulant que les théories scientifiques doivent étre soumises a des tests
rigoureux pour résister a la réfutation. Le bayésianisme enfin emploiera la théorie des probabilités
aux fins d’évaluer la crédibilité des hypotheses scientifiques. Aucune de ces alternatives ne résout
complétement la dubitation épistémologique humienne.

Nietzsche critiquera I’idée de vérité en passant par une généalogie de ses formes successives qui,
selon lui, la manifeste tour a tour en tant qu’illusion régulatrice apollinienne (cette impulsion
fondamentale de sublimation de I’énergie dionysiaque illustrée par la culture grecque), que
pragmatisme vital (ou utilité instinctive pour la vie), et qu’objectivation de la volonté de puissance
humaine de fagonnement du monde, autrement dit de falsification intelligente du réel (de
constitution de la « vérité-puissance » par le jeu des perspectives humaines et par la dynamique du
pouvoir). Au XXe siécle, Ludwig Wittgenstein, Karl Popper?? et Thomas Kuhn?® exploreront la
nature de la vérité et le role multidimensionnel de la raison dans 1’exercice et I’organisation de la
recherche scientifique. L’avénement surfait du postmodernisme marquera d’abord 1I’abandon, par
I’université et les milieux de la bien-pensance aux commandes stratégiques de la guerre de la
rhétorique, le renoncement a 1’idée méme de vérité objective ; puis le développement du
dogmatisme pluraliste encore dominant, décrétant qu’il ne peut étre de « vérité » que relative et
directement influencée et modelée par les effets de facteurs culturels, sociaux et historiques. Les
universitaires divers portant de telles idées constructivistes sur le devant de la scéne culturelle
seront tres fiers d’avoir « mis en lumiere » cette notion de « vérité plurielle » se conjuguant au gré
des modes de la modernité décadente et de ses métamorphoses postmodernes toutes plus colorées
les unes que les autres.

Il est enfin instructif de noter ici que du débat centré sur la vérité et la connaissance opposant, sans
solution, I’empirisme et le rationalisme classiques (le premier de Locke et de Hume, le second de
Descartes et de Kant), les travaux épistémologiques contemporains passeront a la curieuse

22 Popper fera ressortir I’importance de la falsifiabilité a titre de critére permettant de distinguer les théories
scientifiques des théories non scientifiques. Selon lui, les premiéres doivent pouvoir étre falsifiées en les soumettant
a des tests empiriques. Ou, pour le dire autrement, une théorie scientifique doit étre formulée de maniére & pouvoir
étre réfutée par des observations empiriques. Le dogmatisme scientiste contemporain, qu’il soit climatiste ou covidiste,
entre autres aberrations, a complétement abandonné la méthodologie autocritique prescrite par Popper.

23 Les travaux de Kuhn relatifs a la structure des « révolutions scientifiques » ont introduit le concept de « changement
de paradigme » par lequel les communautés scientifiques en viennent a modifier, de maniere parfois spectaculairement
drastique, les croyances plus ou moins sous-jacentes a leurs théories fondamentales. De tels changements
paradigmatiques sont souvent précédés de périodes de crise profonde au cours desquelles les théories, méme (pour un
temps) les plus établies, ne parviennent plus a expliquer certains phénomenes.



opposition entre « internalisme » et « externalisme », le premier s’attachant a la question de savoir
si les conditions de la connaissance sont des données « internes » aux états mentaux de I’individu ;
ou si, d’apres le second, elles dépendent plutot de facteurs « externes », tels que la fiabilité des
processus de formation des croyances. Le fiabilisme, ressortant de 1’approche épistémologique
dite externaliste, mettra 1’accent sur I’importance des processus cognitifs de formation des
croyances et de leur fiabilité en vue de déterminer la possibilité de qualifier une croyance de
connaissance (comme le faisaient déja les Mégariques évoqués plus haut, bien que sur la base de
postulats méthodologiques fort différents). La théorie du cohérentisme émergera de son c6té pour
prendre le contre-pied du fondationnalisme (qu’incarnent la théorie platonicienne des formes et le
systeme aristotélicien des premiers principes) en soutenant que la connaissance tire son origine de
la cohérence et de la consistance des croyances incorporées dans un systeme de perception
aguerrie. Ce faisant, la vision cohérentiste se positionne également a 1’encontre du rapport
correspondantiste de la pensée, de sa traduction propositionnelle et du monde de leur objectivité
référentielle commune — rapport canonique de la mesure du vrai proné par les scolastiques, ainsi
que par Pierce et Frege a la fin du XIXe siécle. Dans le cadre d’une telle théorie, la justification, a
savoir 1’assurance de vérité, provient non plus de principes fondamentaux, mais des relations
qu’entretiennent les divers éléments de croyance d’un systéme de perception...

En logique, pour conclure ces quelques rappels, la notion de vérité est étroitement liée a celle de
validité des arguments. Elle y est donc formellement abordée sous I’angle de propositions —
d’énoncés linguistiques, mais encore mathématiques, que I’on va retrouver en informatique et en
intelligence artificielle — répondant a des critéres syntaxiques précis. Au sens classique, le travail
des logiciens porte en premier lieu sur le développement de systémes formels capables d’évaluer
la vérité des propositions et des déductions entre assemblages sémantiques formulaires (vérifiant
la production de « formules bien formées »). Les propositions sont considérées comme vraies si
elles correspondent aux regles de la logique et aux axiomes du systéme de mise en ceuvre de ces
regles. La logique symbolique ou mathématique, développée aux XIXe et XXe siecles, va d’abord
reprendre les bases de la syllogistique aristotélicienne, pour en dépasser les limites afférentes a la
structure des termes de la langue courante (sujet/prédicat) et fournir des outils quantificationnels
puissants pour la formalisation de la vérité et de la validité.

2. Théorie scotiste de la connaissance du réel

2.1.  Fonction sémiotique de la connaissance du réel

Les théories scolastiques de la connaissance jouent un role pivotal peu connu, en dehors des orbites
spécialisés, dans 1’histoire du développement de la philosophie occidentale portant sur les rapports
de I’ontologie, de la logique et des théories sémantiques — en vue, notamment, de comprendre les

10



mécanismes du fonctionnement anti-hermogénien ou cratylien?* du langage dans son rapport au
monde extralinguistique des quiddités objectives. La Renaissance et les théories modernes forgées
au feu du positivisme logique auront pour effet d’obscurcir, de déformer ou encore de faire oublier
cette conciliation et les fruits intellectuels qui en découlérent, sous prétexte d’obsolescence du
paradigme métaphysique prémoderne. En réalité, la Renaissance (ayant préféré la rhétorique a la
logique) comme le positivisme (ayant préféré 1’axiomatisme fonctionnel a la sémantique extra-
fonctionnel) ne seront jamais enclins a faire justice, par préjugé autant que par ignorance, a
I’héritage scolastique en ces matieres. Deux grands domaines de recherche sur la fonction, les
mécanismes, et les limites verbo-conceptuelles de la connaissance et de sa transmission ont
néanmoins intéress¢ les grands penseurs de I’ére médiévale, en prise avec la mise en ceuvre d’outils
d’analyse visant a mieux saisir les rapports a la fois extra et intralinguistiques entre objets
extérieurs (res), concepts ou représentations mentales (passiones mentis), mots parlés (voces) et
mots écrits (scripta) : ceux de la théorie logique de la supposition s’appuyant sur la théorie
aléthique de 1’adéquation entre la pensée (informant le langage de I’intérieur) et le monde
(informant ce méme langage de 1’extérieur moyennant ses données quidditatives) — théorie dite
« traditionnelle », pour la distinguer du paradigme, cher a I’empirisme logique, de la vérité réduite
a I’analyse de la signification des énoncés (Carnap, Quine, A. J. Ayer).

Au Moyen-Age, la notion de signification, I’objet dynamique de 1’étude de la sémiotique, est
précisément définie. Contrairement a la sémiotique postmoderne, si marquée par I’influence proto-
wokiste du structuralisme, I’analyse sémiotique d’inspiration médiévale porte une grande attention
a la langue 1) en tant que systéme de signes ontologiquement « aptes » a « sémiotiser » le « verbe »
fondamental des choses par le biais de la fonction sémantique de I’intelligence elle-méme ; et 2)
en tant que médiatrice fondamentale de communication et de transmission de la sign-ification.
Signifier x, c’est donc établir la compréhension de cet x, moyennant la fonction symbolique d’un
signe ou d’un objet capable de le présentifier a I’intelligence. Saint Augustin le synthétise déja
dans son De doctrina christiana, en soulignant :

« [qu’] un signe est une chose qui, par elle-méme, fait passer a la connaissance [a la pensée]
quelque chose d’autre que I’impression qu’elle produit sur les sens. »?°

Plus tard, avec la montée graduelle du nominalisme sur le plan des théories sémantiques et de la
logique, cette définition cardinale commencera a céder la place a la conception selon laquelle, en
termes linguistiques, une chose peut tout-a-fait constituer un signe d’elle-méme, un signe
autoréférent sans contenu particulier (autre que celui de sa fonction grammaticale, comme, par

24 Par référence au dialogue de Platon, le Cratyle, mettant en scéne Socrate, Cratyle, et le constructiviste Hermogéne
s’interrogeant sur 1’origine du langage, 1’exactitude des noms, la nature des signes et de leur rapport au monde des
réalités naturelles (les choses) qu’ils signifient.

%5 « Signum est enim res, praeter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cogitationem venire. »
(Liber 11, cap. 1, § 1).

11



exemple, telle formule d’un algorithme rigoureusement déterminé dans sa fonctionnalité infra-
sémantique par les régles du systéme axiomatique dont elle dérive).

Pour les sémioticiens et logiciens scolastiques (nous simplifions a dessein), les passiones mentis
(ou concepts) remplissent la fonction de termes (en tant que verba intus®®), au méme titre que les
termes parlés (verba vocale) et écrits (scripta). Mais, au lieu de consister en termes de la langue
parlée ou écrite, ils fonctionnent comme des termes relevant du langage mental. Pour eux, le
langage mental est la véritable forme de langage naturel caractérisée par la marque non filtrée de
la signification (alors qu’un terme parlé constitue un énoncé signifiant par mode de convention).
Ce pourquoi Jean Buridan, figure (nominaliste) de proue de la logique et de la sémiotique
scolastique, considérera que les termes parlés et écrits sont « subordonnés aux concepts » (voir ses
Sophismata et ses Summulae de dialectica). Dans cette optique, qu’ils soient réalistes ou
nominalistes (encore une fois nous simplifions a dessein), ils distinguent trois niveaux de langage :
parlé, écrit, mental. Divergentes positions existent, qu’il nous est impossible d’examiner ici, quant
aux relations a établir entre, langage parlé, langage écrit et langage mental ; ou quant a la question
de savoir si les mots (noms ou adjectifs parlés et écrits) signifient des concepts, ou des choses
réelles, ou encore des formes (species intelligibilis) présentes dans 1’ame humaine ; ou encore de
savoir si la forme (I’ « espéce intellectuelle ») engendrée dans I’intelligence précede ’acte de
compréhension ; ou, par contraste, si elle est quelque chose de modelé¢ a travers 1’acte de
compréhension lui-méme?’, etc.

Duns Scot en particulier, faisant la distinction entre cognition intuitive (suscitée par les mots parlés
et écrits) et cognition abstraite (suscitée par I’entremise sémantique de la conceptualisation),
estime que les mots signifient, en eux-mémes (la plupart du temps), des concepts?®. Mais il
considere que la signification, allant des signes externes aux signes internes, constitue une relation
transitive. Par exemple, nous entendons un mot. Il va signifier le concept qui s’y rapporte au plan
cognitif sémantique, ce qui signifie que le concept nait a ’esprit qui le pense. Mais ce concept,
dans I’ordre du langage mental, en vient lui aussi a signifier autre chose que lui-méme, a savoir la
réalité extralinguistique dont il désigne cognitivement la quiddité, de sorte que le mot original nous
amene aussi, indirectement, a penser a cette réalité extrinséque.

C’est pourquoi il est crucial de ne pas considérer la signification en termes sémiotiques
contemporains, comme une « référence » ou un « sens ». La référence et le sens ne sont pas des
étapes proprement transitives de la connaissance du réel — ce qui explique qu’on en reste, avec le
constructivisme postmoderne, a des références strictement chimériques, « wokites », irréelles (dont
le sens se fige dans I’irréalité). La signification, par nature intellectuellement dynamique, I’est par

% Dans le langage de Duns Scot, au masculin, « verbum intellectuale » (le « verbe intellectuel »), qu’on ne saurait
identifier a I’intellection de I’intellect agent, car il n’est qu’une production de cet intellect transposant et transformant
les données sensorielles dans la forme conceptuelle de ce qui est constitué, par cette opération, signe intérieur.

27 Ce dont va notamment traiter le docteur oxfordien, qui formule ces questions (parmi d’autres) et tentent d’y répondre
en Ord. I, d. 27, resp., 48-61.

8 Quaestiones in secundum librum Perihermeneias, q. 1.

12



sa fonction inséparablement naturelle (par la cinématique de la cognition humaine aboutissant a
I’intellection réelle) et culturelle (par I’institution des mots).

La signification sémiotique, au sens scolastique, est donc un type particulier de relation causale :
signifier x, c’est faire penser a cet x. La signification est donc tout aussi transitive que ’est le type
de causalité applicable ici. Nous voyons, par exemple, tel mot écrit ; et il nous fait penser et
entendre le mot parlé correspondant. Ce mot parlé, désormais sémantiquement intériorisé, nous
fait a son tour penser et concevoir le concept qui lui correspond et qui, in fine, nous fait penser a
ce dont il est le concept. C’est ce que nous appelons ici la fonction sémiotique de la connaissance
du réel, fonction faisant cruellement défaut a la triste postmodernité...

2.2. Logique de la supposition et théorie scotiste de la connaissance du réel

Rappelons d’abord que Jean Duns Scot, philosophe et théologien médiéval ayant vécu entre la fin
du XIlIIe siecle et le début du XIVe siécle, est reconnu comme 1’une des figures les plus influentes
de la grande période de floraison intellectuelle médiévale dite de la scolastique?®, son ceuvre
revétant plusieurs caractéristiques décisives qui la rapprochent mais la distinguent également de
celles de ses non moins prestigieux contemporains et prédécesseurs. Notre objectif n’est certes pas
de passer ici en revue les principaux ¢léments et volets des travaux inachevés du grand franciscain
écossais®, qui sera également désigné par le titre de Doctor subtilis (« Docteur subtil »). Cet accent
placé sur la subtilité et la précision de la pensée deviendra en effet I’une des signatures de la
méthode philosophique scotiste.

Nous signalerons simplement que la démonstration scotiste relative a I’inévitabilité de I’existence
de Dieu — passant de prémisses logiques a D’efficience considérée comme une propriété
métaphysique (plutét que physique) pour aboutir rigoureusement a la premiere cause efficiente
(primum efficiens/agens)®, laquelle est aussi la fin ultime (1’objectif dernier et concomitamment

)2 et la
)33

le terme premier de la série des existants se déclinant sous 1’angle de la causalité finale
nature la plus parfaite (1’objet divin connu sous I’angle de I’excellence supréme, ou prééminence
— est considérée comme 1’une des contributions les plus remarquables jamais apportées par la
pensée au domaine de la théologie naturelle (discipline partant, sans référence confessionnelle a
une révélation, des seules données, matérielles et immatérielles de la structure du monde). Duns
Scot arrivera a plusieurs conclusions convergentes au prix d’une argumentation admirablement

2 Nous considérons toujours comme un titre d’honneur le fait d’étre parfois associé aux penseurs médiévaux par ce
désir et cette croyance qu’ont certains détracteurs incultes de nous faire par-1a une insulte.
30 Son décés prématuré, a 42 ans, compliquera considérablement 1’organisation éditoriale de son ceuvre.

3L A ce qui est « simpliciter primum secundum efficientiam ».
32 Ce qui est « simpliciter primum secundum rationem finis ».
33 Ce qui est « simpliciter primum secundum eminentiam ».

13



¢laborée, dont celle qui consiste a prouver 1I’impossibilité (tant logique qu’ontologique) d’une série
ascendante infinie®*, donc la nécessité d’une causalité efficiente premiére.

Le grand mérite de ’argumentation scotiste tient a son fondement doublement logique et
métaphysique, établissant la primauté d’un Etre (qui est la fois premier Agent, Objet final, et Bonté
supréme) selon le triple ordre de la causalité efficiente ; de la causalité finale ; et de la prééminence
de nature (supremal/eminens natura). De 1a, la démonstration du Maitre franciscain se décline de
manicre a faire ressortir I’implication mutuelle des trois ordres de la preuve déja mise en ceuvre :
un Etre dont on a établi la primauté sous I’angle de I’une de ces trois voies ne peut pas ne pas 1’étre
également sous 1’angle des deux autres. En outre, le Docteur mineur soutient qu’un tel Etre,
répondant par nature aux exigences logiques et métaphysiques de la triple primauté (triplicem
primitatem) qu’il a déja démontré®®, ne peut pas ne pas posséder I’intelligence et la volonté, dans
un rapport d’identité absolue de ces deux actes a Sa propre et indivisible essence divine
(contrairement a ce qu’avance une conception naturaliste de « Dieu » comme quelque entité sous-
personnelle, telle une « force » ou quelque autre chiméere de ce type). L’infinité d’un tel premier
Agent — qui est aussi Fin ultime et Bonté prééminente — en découle® ; tout comme le fait qu’il ne
peut exister qu’un seul Etre de cette nature®’.

Il importait d’au moins faire mention de cette dimension fondatrice du scotisme et de son rapport
spécifique aux deux domaines réciproques de la pensée objective et de la réalité pensable —
ultimement de la réalité divine a la source de la réalité totale du monde.

La logique de la supposition est une composante de base de la théorie scotiste de la connaissance
du réel. Avec le Docteur subtil, elle va participer a un réalisme meédiant, consistant dans
I’expression de I’existence réelle de concepts généraux moyennant leur supposition différenciée a
travers le support du mot parlé/ou écrit et de sa signification concrétisée dans I’objet réel désigné.
Elle tente donc de clarifier le probleme sémiotique de la signification des termes du discours
logiquement organisé en propositions, en analysant de maniére « quantitative » la fonction et
I’usage des mots — autrement dit la maniére dont les mots et les concepts logiquement arrangées
se rapportent aux réalités individuelles et générales, en 1’absence de techniques modernes de
quantification. Elle permet en outre de distinguer entre différents types de suppositions, notamment
la supposition matérielle (référence a des objets concrets), la supposition formelle (référence a des
concepts abstraits mais « simples » dans leur universalité) et la supposition personnelle (référence
a des individus particuliers). On dira par exemple, en considérant la proposition « I’homme regarde

%#0rd I,d.2,q.2b, 43 : « [...] infinitas autem impossibilis est in ascendendo, ergo primitas necessaria, quia non
habens prius nullo posteriore se est posterius... » ; voir aussi Ord. I, d. 2, q. 2b, 53 : « [...] essentialiter ordinatorum
infinitas est impossibilis. Probatio, tum quia universitas causatorum essentialiter ordinatorum est ab aliqua causa
quae non est aliquid universitatis, quia tunc esset causa sui. Tota enim universitas dependentium dependet, et a nullo
illius universitatis. »

®0rd. 1,d. 2, q. 2d, 39-73.

%0rd I,d.2,q.2d, 111-156.
$10rd. I1,d. 2, q. 3, 165-190.

14



x », que le terme « homme » assume une supposition personnelle, sans autre signification que celle
d’un signifiant singulier dans son rapport a telle autre réalité individuée « x » ; et qu’il assume une
supposition simple lorsque I’on dit : « I’homme est une espece ». C’est dans ce dernier cas que le
terme « homme » se référe (par supposition formelle) a ce qu’il signifie ontologiquement. Le terme
« homme » signifie ici une espece universelle, plus précisément une nature stable répondant a une
définition précise (ad id quod est). La signification ici renvoie a 1’opération de présentation
cognitive de la forme d’un référent universel a I’intellect par supposition formelle, en vue d’en
désigner 1’actualisation, par mode de supposition personnelle, dans des cas particuliers. On
retrouve ce positionnement €pistémologique, jouant sur la fonction différenciée de la supposition
pour faire correspondre les caractéristiques sémantiques du discours et la réalité signifiée a la fois
au plan mental et au plan désignatif verbalisé, dans les travaux d’auteurs contre-nominalistes,
notamment ceux d’Henri de Gand (avant Duns Scot) et de Walter Burley. Burley, par exemple,
différenciera la portée d’une expression, signifiée par sa forme universelle, de son « extension » a
travers les individus instanciant la premicére.

Chez Duns Scot, le cadre général de la supposition logique relatif a la connaissance du réel est
assez clairement corrélé a celui de la théologie de la Création mise en avant par la tradition
franciscaine et conférant a I’exemplarité le role prééminent dans I’ordre de la connaissance de la
nature d’un x amené a I’existence actuelle. Dans Son rapport a la Création, Dieu, en tant que cause
efficiente, ne produit pas seulement telle ceuvre créée en lui conférant une existence réelle ; en tant
que cause exemplaire, Il 1’établit dans 1’étre essentiel en lui conférant une nature définie (source
fixe de sa définition). En raison de cette relation a I’intellect divin (relation de raison insistera le
Docteur subtil®®), une chose créée est dite posséder la certitude d’une quiddité réelle (quiditatem
rei) et est par conséquent définie comme telle, ontologiquement comme épistémologiquement. Sur
ce modele fondateur, la connaissance du monde réel passe ainsi par une mise en rapport de 1’objet
et de I’intelligence qui reproduit, par analogie, la double causalité efficiente et exemplaire qui
préside a la quiddité et a I’existence actuelle de 1’objet. En théorie scotiste de la connaissance, pour
comprendre le monde réel, il est essentiel que 1’intelligence saisisse (causalement) la maniere dont
les termes linguistiques se rapportent aux objets de la connaissance — en se les signifiant plus
distinctement, en tant qu’objets formels, qu’ils ne peuvent eux-mémes étre directement saisis en
tant que réalités objectives (comme cela est le cas, éminemment, de la signification et de la
conception de 1’essence divine, y compris par le profane qui parle sans méme connaitre Dieu®®). Il

B 0rd 1,d.8,q.3,54: «[...] arguo sic : relatio in creatura licet habeat in virtute sua causare conceptum relationis
sibi correspondentis, tamen illa relatio correspondens non includit in se aliguem conceptum absolutum in quo
fundetur, quia relatio creaturae — e converso — ad Deum, quae est tantum rationis, non includit essentiam divinam vel
aliguam perfectionem absolutam in Deo (quae perfectio est naturaliter ipsa), quam tamen essentiam vel perfectionem
oportet ponere esse fundamentum relationis Dei ad creaturam ; et ita non posset per relaptiones istas causari in nobis
aliquis conceptus de perfectionibus absolutis nisi relatio altera haberet in se virtualiter illud absolutum quod est
propria perfectio Deo, quod est impossibile. »

¥0rd I,d.22,9 : « [...] nomina multa imponuntur quae significant Deum in communi, quia sic potest naturaliter
concipi a viatore, ut patet distinctione 3 ; vel si verum est quod ‘distinctius potest significari quam concipi’, potest
Deus nominari a viatore nomine significante ‘hanc essentiam’. »

15



faut donc qu’agisse une forme analogique de I’efficience causative dans la signification active, qui
ne cause certes pas 1’objet de la connaissance, mais le désigne intelligiblement, par conformité au
fait de son existence ; ainsi qu’une forme analogique de 1I’exemplarité causative dans le rapport de
certitude de I’intelligence se conformant a la nature de 1’objet de la connaissance.

La connaissance du réel passe donc par ce double jeu de conformité intellectuelle a 1’existence
factuelle et a I’essence définitionnelle de la chose connue par I’intelligence actualisée du sujet
connaissant, s’appuyant sur la structure sémiotique de son langage conceptuel et verbal pour
désigner, signifier, et communiquer ce qui est objectivement saisi en tant qu’objet formel — comme
nous allons le voir plus avant dans la section suivante. Récapitulons d’abord notre propos quant a
ce qu’est et ce qu’accomplit la supposition logique dans le cadre scotiste d’une théorie réaliste
(dite « modérée ») de la connaissance.

Larriére-plan intellectuel de la théorie scotiste de la connaissance s’articule autour d’une question
épistémologique centrale : si nous ne pouvons trouver rien de commun ou d’universel qui puisse
réellement correspondre a nos concepts généraux et & nos noms communs dans le domaine de la
réalité objective de la connaissance (extra mentem), quel critére doit-on alors invoquer et retenir
aux fins d’expliquer la formation de ces objets formels linguistiques, conceptuels (in mente) et
nominaux (ex ordine nominum) ? Si font défaut de tels référents corollaires de nos signes mentaux
et verbaux (autrement dit, si 1’existence de ces objets irréductibles a ce que nous pouvons
simplement penser et dire n’est pas une référence réelle), peut-on encore tenir notre prétendue

« connaissance du monde » pour autre chose qu’une vaste maya projective ?

C’est I’écueil qu’entend ¢€luder le Docteur franciscain, accompagné d’autres grandes figures de
I’¢re scolastique issues de ce qu’on appelle aujourd’hui le « réalisme modéré », par la supposition
logique et par la distinction entre objet formel et réalité objective de la connaissance, que nous
allons succinctement rappeler dans la section suivante.

2.3.  Distinction scotiste : objet formel et réalité objective de la connaissance

Dans la connaissance réelle, nous 1’avons vu, le critére de signification ultime implique a la fois le
role de la langue, par rapport a ce qui est congu en tant que concept ; et celui de ce concept en tant
qu’objet mental signifiant 1’objet réel, tant par lui-méme (en tant que verbe intérieur) et par le mot,
parlé et/ou écrit. La connaissance sensée, celle qui rassemble le formel et 1’objectif dans une méme
dynamique cognitive, se décline donc en mot éligible (signe), en espece intelligible (langage
mental conceptuel), et en intellection réelle (acte de compréhension active). C’est sur ce triple fond
sémio-cognitif (du mot, de 1’espéce conceptuelle et de 1’acte) que Duns Scot distingue 1’objet
formel (esse intelligibile) et 1a réalité objective (esse in re) de la connaissance, lesquels s’accordent
dans la production de propositions réelles*® (propositiones in re).

40 Qui sont les propositions de la science, naturelle et sacrée.

16



Cette distinction scotiste protége a la fois I’objectivité du réel et la réalit¢ de la connaissance
formant un objet formel de la premieére. L’objet formel correspond a ce qui est connu par
I’intelligence rationnel de ’homme au gré de son opération sémio-cognitive ; alors que la réalité
objective correspond a ce que la chose connue constitue en réalité, au-dela de la prise directe
naivement réaliste ou follement constructiviste. La réalité objective de la connaissance reste donc
plus grande, en elle-méme, que 1’objet formel que contemple I’intelligence capable de la
conceptualiser. Notre connaissance d’une chose premicre et irréductible peut donc se la représenter
plus complétement que nous ne le pensons au départ, en pensant naivement voir et saisir la réalité
telle qu’elle se présente. Distinguer de la sorte implique en outre que le monde ne saurait se réduire
a la perception qu’on en a, contrairement a ce que prétend aujourd’hui faire valoir cet hubris
narcissique endiablé d’inspiration révisionniste wokiste.

Recapitulons :

- L’objet formel de la connaissance se réfere a ce que connait 1’intellect ou a la maniere dont
il congoit un objet qui lui est extrinseque. L’acte de le former correspond a la maniere dont
I’intellect appréhende les caractéristiques et les propriétés de cet objet sur un mode sémio-
cognitif tripartite. La traduction mentale de 1’objet réel du monde en objet formel permet a
I’intelligence, non pas de l’inventer de toute piece comme le voudrait la démiurgie
structuraliste, mais de le signifier par supposition logique différenciée.

- Laréalité objective de la connaissance, par contraste, consiste en I’objet lui-méme, tel qu’il
existe indépendamment de la manicre dont ’intellect le congoit, de notre perception et de
notre conception mentale. Pour Duns Scot, la réalité objective est réellement distincte de
I’objet formel en tant qu’elle existe indépendamment de 1’esprit qui I’appréhende. Ainsi, la
réalité est non seulement objective, ce qu’elle manifeste a I’intelligence en instaurant
I’ordre de la signification ; elle est encore formelle et médiane, sous forme de propositions
mentales sémio-cognitives aptes a la transcrire conceptuellement et verbalement.

Le fondement de cette distinction clé, que se réappropriera sous son mode propre la philosophie
naturelle a partir de Galilée*, est finalement théologique. Dieu connait éminemment et Sa
connaissance se traduit, dans la vie de Ses processions ad intra (d’intelligence et de volonté), en
« langage mental ». Mais Dieu, par nature, est simple, exempt de toute composition. Il s’ensuit que
Dieu et Sa connaissance sont identiques et qu’il ne peut donc se trouver de distinction
métaphysique réelle entre Dieu et Ses propositions mentales (verba mentis Verbi), contrairement a
ce qui se produit pour nous, étres composé€s, qui ne pouvons en aucun cas surmonter la distinction
entre objet formel et réalité objective (sauf a tomber dans le fantasme et de I’objectivisme et du
nominalisme). Pour autant, ¢’est leur identité stricte en Dieu qui fonde (en I’homme qui est Son

4l Qui introduira la dysharmonie épistémologique programmatique de la science moderne entre le domaine contre-
intuitif des lois par rapport a celui de la perception immédiate (non-pensée) de leurs effets phénoménologiques.

17



image par ses facultés d’intelligence et de volonté) et confére sur 1’objet purement médiant et
formel de la connaissance, la marque de 1’objectivité du réel.

Or, comme [’avait crucialement souligné 1’autre grand Maitre mineur du Xllle siécle, saint
Bonaventure, Dieu connait par des ressemblances*? (similitudines) qui ne sont pas et ne peuvent
étre les essences des choses elles-mémes*®, quoiqu’elles soient de 1’ordre référentiel de 1’essence,
entendue en tant que cause exemplaire. En Dieu, les ressemblances (ou les idées) ne peuvent donc
étre autres que 1’essence divine elle-méme ; car, si elles étaient les essences des créatures, le
Créateur et Ses créatures seraient une seule et méme essence, ce qui est évidemment absurde — de
I’absurdité propre au panthéisme** et a I’émanatisme*°.

4

3. Eléments d'un retournement épistémologique autorégressif

L’objectif plus ou moins avoué de toute idéologie en général c’est de se donner un fondement
épistémologique capable, au plan émotionnel, de justifier une pratique sociale, politique,
¢conomique, éthique, voire religieuse. C’est cet investissement émotionnel par la force
« justificatrice » de la forme idéologique qui constitue le moteur psycho-social premier de sa
capacité fondamentale a se perpétuer, pour finalement imposer un impératif de remplacement du
monde traditionnel de la signification objective, au motif que la vérité serait évolutive, que les
critéres rationnels seraient d’origine raciale (« blanche »), que la fonction du réel ne serait autre
qu’une fonction d’opinion culturelle — ce que 1’on peut appeler « opinionisme », pour subsumer
les notions corrélatives usitées de nominalisme et de relativisme.

Au sens propre et traditionnel du terme, 1’€épistémologie se concentre sur la maniére dont nous
atteignons et justifions la connaissance (dans son rapport fondamental au domaine du vrai), en
partant d’exigences et de criteres de scientificité avérés, tels que la logique, la méthode
scientifique, etc. Par contraste, le relativisme culturel, berceau du wokisme, soutient que les
normes épistémologiques traditionnelles de rationalité sont elles-mémes déterminées par la culture

42 La ressemblance de la chose connue constitue ce qu’est son idée (cf. I Sent. d. 35, a. 1, q. 1, resp.).

43 Autrement, I’intellect divin se retrouverait a connaitre les choses individuelles par le biais d’une idée (per ideam),
non a partir de Lui-méme (ex se ipso) et par Lui-méme (per se ipsum), cf. I Sent. d. 35, a. 1, q. 1, contra 1.

44 Une conception philosophique du monde postulant que « Dieu » et la « Nature » sont une seule et méme réalité,
qu’il n’y a donc pas de distinction entre « Créateur » et « Création ». Selon la devise de Spinoza : « deus sive natura »
(« dieu ou la nature », sous-entendu, « aucune différence »). De nombreux panthéistes vouent un culte a la Terre et
aux ¢léments de la nature. L’environnementalisme et le sens de la « responsabilité écologique » comptent souvent
parmi les composantes éthiques de cette vision fort mal avisée de la réalité.

%5 Une conception métaphysique postulant des niveaux successifs d’émanations de plus en plus éloignées d’un principe
originel, par nécessité naturaliste de diffusion d’étre. Diverses traditions religieuses et philosophiques (le
néoplatonisme et le mysticisme oriental) ont embrassé cette erreur intellectuelle relativement commune — puisqu’elle
permet de contourner la proposition théologique (spécifiquement biblique) d’une intelligence et d une liberté créatrice
transcendante au monde.

18



et le contexte social... Selon cette perspective, il n’existe pas de critére universel pour évaluer la
rationalité, ce qui peut conduire a une fragmentation de la pensée rationnelle.

Par contraste, la remise en question des normes ¢€pistémologiques traditionnelles au sein du
mouvement « woke » coincide avec une mise au service de la notion de vérité a des slogans répétés
en boucle, a des programmes idéologiques axés sur I’existence assertée d’ « injustices
systémiques » : le racisme, le sexisme, ’homophobie et d’autres formes de discrimination. La
conséquence particulierement efficace de la manceuvre d’un tel retournement est I’imposition de
la 1égitimité « indiscutable » de ces slogans et programmes ; et, par suite, I’inhibition bienpensante
du débat et de la discussion ouverte — au motif que leur critique serait elle-méme 1’expression
exécrée de quelque sentiment raciste, sexiste, homophobe, etc.

En contraignant le discours acceptable pour le faire coincider avec 1’idéologie wokiste, il est aisé
de donner a un tel mouvement une apparence de bienfondé socio-politique, qu’on alimentera a
I’envi de sensibilisation émotionnelle aux questions de justice sociale, d’égalit¢ et de
discrimination des minorités (raciales, ethniques, de genre, ...).

Nous faisons ci-dessous un simple inventaire (qui va en partie recouper notre deuxiéme bilan, en
quatrieme partie, faisant I’inventaire des principaux mécanismes de dissolution du sens), sans
intention exhaustive, de quelques grandes composantes du renversement €pistémologique a la
racine de D’étiolement et de I’auto-décomposition « woke » du langage, de la culture, des
institutions, de la société, en somme de la civilisation elle-méme :

- L’imposition capricieuse de I’esprit humain sur la nature : ce retournement résume a lui
seul ce qu’est la révolution nominaliste*®, subversion vieille comme la chute originelle de
I’homme*’ et qui sous-tend encore aujourd’hui le projet de volonté de subordination des
choses et de leurs définitions a I’image autocentrée du constructivisme « woke ».

- Le reniement de la polarité sexuelle : un produit dérivé de 1I’imposition capricieuse de
I’esprit humain sur la nature, il se caractérise par I’exigence de la conformisation du réel
aux fantasmes de I’imaginaire de la toute-puissance égotique. Il y parvient en neutralisant
les oppositions naturelles et fécondes, pour leur substituer les antagonismes catégoriels
fétichisés et stériles de la mentalité manichéenne.

46 D’abord hermogénienne (par référence a la figure d’Hermogéne dans le Cratyle de Platon), puis ockhamiste (par
référence au terminisme philosophique de Guillaume d’Ockham, passant le « rasoir » de son fameux précepte : « Les
entités ne doivent pas sans nécessité étre multipliées... »), puis luthérienne (par référence a la table rase théologique
de Luther), puis structuraliste (par référence a la « French Theory » de la fin des années soixante), puis wokiste...

47 Qui avait, dans 1’état préternaturel d’intimité avec le Verbe divin 1) la connaissance des choses dans leurs « raisons
éternelles » (rationes aeternae, selon 1’expression tirée de la théorie de la connaissance chez saint Bonaventure) ; et
2) la connaissance des choses dans leurs genres propres (17-X7p2-1 NIk, « pour voir comment/le quoi [7 1] il les
appellerait... », voir Gn 2, 19b). Ce statut de la parole, partiellement perdu dans sa chute, Adam le possédait sans
défaut en son état d’origine, discernant la nature des choses pour les nommer en conséquence.

19



Annulation et censure : le wokisme encourage et pratique la « culture d’annulation »,
ciblant a la fois les personnes et les idées lorsqu’elles ne cadrent pas (ou plus) avec les
normes de « justice sociale » établies.

Meédiatisation et vérité : a 1’ére des trolls et des « vérificateurs de faits », on ne peut plus
approcher la verité, telle que congu aujourd’hui en premier lieu dans le cadre d’un rapport
de force marratif, sans tenir compte du double modele de transmission consommatrice
d’information : les médias de grands chemins et les réseaux sociaux. Tous deux se livrent
la guerre de I’information qui fait rage aujourd’hui et se concentre finalement autour de la
manipulation de I’opinion publique (de la médiatisation de la « vérité » a titre de
construction au service de la science du controle du discours et de la communication).

Novlangue et écriture révisionniste : on gouverne d’abord par la grammaire, lieu de la
généralisation implicite des rapports logiques entre pensée, langage, et monde des
références extralinguistiques. Le propre de la « nomologie » wokiste, comme de tous les
mécanismes de propagande en quéte de conditionnement intériorisé des esprits, c’est de
s’approprier le langage comme d’un instrument culturel de domination sociale — le langage
médiatisant entre le domaine épistémique de la pensée et celui, ontique, de la réalité.

Tendance autorégressive de la pensée a privilégier les émotions et les croyances
personnelles au détriment des faits et de la rationalité : dans les crises que nous subissons
successivement et simultanément, du climato-alarmisme en passant par le covidisme,
I’ukrainisme et le néo-colonialisme qui s’innocente a grands coups de salades
sentimentalistes et propagandistes au Moyen-Orient, le conditionnement premier est du
coté de I’hystérisation, de la dissonance passionnelle et de I’agressivité bipartite sans issue
rationnelle. Impossible, dans de telles conditions de stéréotypisations régressives des

comportements, d’espérer le moindre ascendant de la pensée et de 1’action justes.

Victimisation et culpabilisation systématiques : le premier produit son corollaire tout aussi
funeste, par une logique implacable. La ou parvient a s’imposer I’identité victimaire, la
s’impose ¢également la culpabilisation « réparatrice » — surtout du gauchiste blanc
émasculé, plus intimidé que jamais a faire sienne son « infériorité », tant raciale que
sexuelle.

Retournement « essentialiste » : en suscitant une culture de la victimisation d’individus et
de communautés politiquement conditionnés a se percevoir comme des victimes
« systémiques » de la société d’hier et d’aujourd’hui, le mode de penser d’inspiration
wokiste réinvesti sa propre version de la « généralité » conceptuelle — assimilable a une
quiddité (ou, dans I’ordre philosophique de la nature, a un universel bien défini et
socialement instancié). Ce faisant, il tend a essentialiser les fantasmes d’identités de groupe
qu’il tire de son chapeau magique de « créateur » fictif (d’une ceuvre « ex nihilo » tout aussi
fictive), en postulant que fous les membres de telle communauté politiquement victimisée

20



partagent des caractéristiques ou des expériences « essentialisées ». L’ existentialisme sous-
jacent en prend certes un coup, mais les pseudo-penseurs de I’université frangaise wokisée
ne craignent aucune contradiction, ils continuent de plus belle...

- Fragmentation subjectiviste de la connaissance (ou premiere étape, au XXe siecle, de la
résurgence plus ou moins explicite de la querelle des universaux) : au lieu de rechercher
des réponses universelles et objectives — sur lesquelles va reposer, en philosophie comme
en science, la signification des concepts communs —, 1’épistémologie fragmentaire
postmoderne met 1’accent sur la diversité des perspectives et des interprétations
individuelles. Dans ces conditions, il est trés vite difficile, voire pratiquement impossible,
d’inculquer le gott et la nécessité premicre de la recherche du sens et de la vérité.

- Déconstruction et réévaluation de la connaissance et du savoir (ou deuxiéme étape, aux
XXe et XXle siecles, de I’effacement a la fois post-réaliste et post-conceptualiste de la
métaphysique, au profit de la pure narrativité solipsiste initiée par le projet structuraliste) :
le relativisme culturel et la défiance envers Dautorité intellectuelle traditionnelle
contribuent depuis plusieurs décennies a la dévalorisation occidentale de la connaissance
objective. Le postmodernisme universitaire, fomentateur du wokisme contemporain, remet
en question les récits et les métarécits civilisationnels — religieux, politiques,
philosophiques, scientifiques. Ses adeptes haranguent a 1’envi que ces ceuvres sont
« socialement construites » (comment pourraient-elles ne pas 1’étre, au moins en partie ?)
et que, en tant que telles, elles ne sont finalement que I’expression littéraire de 1’exercice
d’un pouvoir et d’un contréle (patriarcal/phallocratique, bourgeois, blanc...) sur les
individus. Ce paradigme de réévaluation par la déconstruction va faire recette en milieux
universitaires américains et donner lieu a toute une armada d’ « études de genre », de
« théorie critique de la race » et d” « intersectionnalité ».

4. Révisionnisme biologique et crise de I'intelligence

L’invention de la psychologie physiologique au XVIlle siecle doit en réalité beaucoup a I’épistéme
médiévale en matiere de rapport synergique de 1’ame (yoyr/psuché en grec) et du corps, domaine
du donné biologique-anatomique informé et régulé par des principes et des lois psycho-
anthropologiques, qu’il aura fallu attendre les tenants de la pseudo-pensée contemporaine
« woke » pour voir réduire au domaine de la préférence subjective revendicatrice et capricieuse.
D’un point de vue historico-épistémologique, les résultats obtenus en mathématiques, en physique
et en chimie attestant de I’adéquation mystérieuse des principes universels sous-jacents aux
mouvements des étoiles, des planétes et des atomes avec la logique et les lois de 1’esprit®®,

48 Dont traitera George Boole dans un ouvrage de 1854 portant le titre méme de The Laws of Thought (ou An
Investigation of the Laws of Thought on Which are Founded the Mathematical Theories of Logic and Probabilities).

21



justifieront (consciemment ou non) la réappropriation moderne de I’idéal prémoderne
d’unification du macrocosme et du microcosme en I’homme : en déployant les ressources de sa
nature microcosmique, il est cet étre qui refléte la totalité de I'univers visible et invisible par le fait
de comporter en lui-méme a la fois le monde spirituel et le monde matériel.

Dans cet esprit d’harmonisation sous-jacente, les XVIlle et XIXe si¢cles seront d’abord le théatre
intellectuel d’une plus grande unification mathématique des interactions astronomiques (ou
domine I’interaction gravitationnelle) avec celles des propriétés fondamentales de la matiere (ou
domine I’interaction ¢électrique). Des idées de Michell sur le rapport de la gravité des objets célestes
avec la lumicre, a la formulation de la loi coulombienne de I’inverse du carré appliquée aux charges
¢lectriques, en repassant par les travaux de mesure de force de Michell (par I’entremise de son
dispositif de balance de torsion) et de leurs applications par Cavendish et Coulomb, la boucle
physique sera mathématiquement parcourue et ¢légamment bouclée. De leur coté, alors que
continueront de s’améliorer les instruments de vision lointaine, Euler, Lagrange et Cauchy
développeront la dynamique analytique de manicre a adapter le calcul différentiel et intégral (de
Leibniz) a la mécanique inertielle newtonienne et a en appliquer les opérations a 1’astronomie
(d’Alembert et Clairaut participant de leurs propres travaux a I’affinement des calculs et des
observations), jusqu’a parvenir a la formulation d’une nouvelle dynamique céleste (Laplace). Cet
effort scientifique d’harmonisation des domaines physiques de « I’infiniment grand » et de
« I’infiniment petit » (effort d’inspiration médiévale) servira de modele de connaissance et de
raisonnement unificateur dans le domaine, alors en voie de complexification, du réalisme
biologique naissant, de la physiologie macroscopique a la biologie microscopique — et
nanoscopique, bien plus tard, moyennant la biotechnologie appliquée a la biologie cellulaire.

La physiologie moderne, ayant anticipé les idées (et les grossieretés) du darwinisme d’un bon
siecle (avec les travaux que consacreront a ces idées des auteurs naturalistes aussi influents que
James Burnett*® en Ecosse et Jean-Baptiste-René Robinet® en France), posera surtout les bases de
la scientificité objective propre a I’expansion biologique des XIXe et XXe siecles, avec I’essor de
la cytologie, de la génétique mendélienne, de la microbiologie et de la biologie moléculaire, en
passant par la biochimie métabolique. Les ceuvres du neurologue et psychologue naturaliste anglais
David Hartley, par exemple, adopteront une approche neuroanatomique de la psychologie qui ne
sera pas sans lien, a I’insu de Hartley lui-méme, avec certains aspects de la conception scolastique
de la symbiose de ’esprit et de la matiére — quoiqu’il aspirait certes consciemment a un empirisme
et a un énergétisme €émotionnel qu’il voulait insérer dans une psychologie morale faisant place a
la fin religieuse de I’homme (dans une perspective, par ailleurs condamnée par sa propre
dénomination anglicane, d’apocatastase inexorable). Perspective de conciliation qui disparaitra

Ce traitement séminal booléen des lois de la pensée, assorti d’une nouvelle algébre, trouvera de nombreuses
applications dans différents domaines des sciences dures et contribuera a I’essor de I’informatique.

9 Avec sa collection, en six volumes, intitulée : Of the Origin and Progress of Language (1773 — 1792).

%0 Et ses Considérations philosophiques de la gradation des formes de l’étre, ou les essais de la nature qui apprend a
faire I’homme (1768).

22



complétement des travaux d’auteurs contemporains de Hartley, tels que le sensualiste
psychologiste Etienne Bonnot de Condillac et le matérialiste catégorique (et licencieux déclaré),
Julien Offray de La Mettrie (auteur de L’ Homme-machine et de L’Homme-plante).

Le fondement de la physio-psychologie de Hartley est I’organisme vivant (plus que simplement
«vital »), les vibrations physiques qui se produisent dans le cerveau et le systéme nerveux ainsi
que dans le milieu ambiant avec lequel il interagit. Hartley décrira notamment la sensation comme
consistant d’abord en une vibration des particules d’un nerf stimulé par un objet extérieur, puis
comme la transmission de cette vibration le long du nerf jusqu’au cerveau. Ce cerveau est constitué
d’une masse de fibrilles nerveuses (neurones) dont les vibrations sont les contreparties
physiologiques des souvenirs. Plus largement, pour chaque état psychologique, nous trouvons,
d’aprés Hartley, un corollaire physiologique du premier ; et vice versa, pour chaque opération
physiologique, nous trouvons un corrélat psychologique. La formation des idées constitue donc le
versant psychologique de la formation et du déclenchement de vibrations nerveuses®!. Tout en
privilégiant la primauté de la physiologie sur la psychologie, Hartley n’en reconnait pas moins leur
unité, objet de la quéte des penseurs médiévaux qui la considéraient comme la source premicre et
le point focal de la connaissance rationnelle objective (de la réalité de nature biologique, comme
de la réalité de nature métabiologique).

Afin d’apprécier toujours plus a quel point notre époque de wokisation démentielle a pris la réalité
comme cible originelle et derniére de sa haine de toute limite a son mensonge a elle-méme (en
derniére instance, ce n’est nulle autre que la réalité en tant que telle qui est décrétée « coupable »
de « racisme, de sexisme et d’homophobie » lorsqu’elle refuse de se plier a la démiurgie wokiste
de ce révisionnisme aliéné), il est donc toujours utile de se rappeler de quelques-unes des grandes
figures et des recherches qui président au développement de la biologie moderne, avec notamment
les percées réalisées dans le domaine des connaissances de I’anatomie et de la physiologie
humaines et animales. Certes 1’histoire, les faits et la raison ne peuvent plus étre simplement
convoqués aujourd’hui dans I’espoir de restaurer le sens, la valeur premiére et I’intelligence saine
que présuppose toute défense du principe de réalité face aux desiderata tyranniques d’une pensée
folle, si déconstruite, si pernicieuse et si illusoire qu’elle n’en est, en tout état de cause, plus une,
aussi militante et bruyante soit-elle (a I’ Assemblée nationale ou sur les réseaux sociaux).

La réside la composante principale de la crise de I’intelligence a 1’Ouest aujourd’hui : la factualité
— logique, historique, biologique — change de sens, pour satisfaire aux exigences de la post-vérité
pleine d’impunité journalistique, d’outrance politicienne, et de débridement irrationnel wokiste. ..
Par contraste, la factualité — attachée a la logique, a I’histoire et a la biologie — a constitué¢ de tout
temps et sous tous les cieux le critére décisif et la base de 1’histoire de la pensée objective, aussi
bien du coté des métaphysiciens que de celui des empiristes. L’instauration de 1’objectivité
fondationnaliste dans 1’ Antiquité (en premier lieu avec le platonisme et I’aristotélisme) a d’abord

51 Corrélations vibratoires qu’on retrouvera discutées dans certains textes de Nietzche, de I’époque de sa collaboration
avec le docteur Paul Rée.

23



permis de dégager, pour la mettre en lumiére philosophique, I’infrastructure axiologique sur
laquelle toutes les autres connaissances peuvent étre méthodiquement construites. Cette référence
axiologique a continué de servir de phare épistémique a la grande tradition scolastique (s’inspirant
en outre d’une épistéme révélée), dont nous avons souligné plus tot dans cet article quelques points
saillants ; on la retrouve toujours active derriére 1’édification (tour a tour cartésienne et
postcartésienne) de la pensée moderne, encore portée a proner 1’union de la réalité objective avec
la structure de 1’esprit axée sur la connaissance de la vérité ; également chez les partisans de la
physiologie médicale et expérimentale des débuts de I’ére moderne, comme a travers les efforts de
son essor au gré de 1’étude persistante des processus physiques et chimiques de 1’organisme vivant.
On se rappellera, par exemple, que René-Antoine de Réaumur, Abraham Trembley, Charles
Bonnet, Caspar Wolff, Diderot (tout matérialiste qu’il était), Voltaire et beaucoup d’autres moins
connus (dont beaucoup, au demeurant, ne peuvent étre soupgonnés de christianisme) considéraient
que I’agencement et le comportement des organismes ne pouvaient s’expliquer sans 1’existence
d’un dessein intentionnel, intelligent et contraignant dans la nature — contraignant vis-a-vis des
aspirations prométhéennes de 1’homme aspirant au fantasme azimuté de son autoproduction,
jusque dans la folie furieuse, de plus en plus assumée et explicite aujourd’hui, de redéfinition de
I’anthropologie sur les bases d’un projet transhumaniste.

En fin de compte, la crise contemporaine de I’intelligence est fondamentalement une crise du sens
multidimensionnelle, dont I'un des objets premiers est la biologie humaine, prise comme base
tangible de remise en question de I’ontologie et de la pensée sémiotisée qui la traduit en langage
porteur de sens — nous en avons traité en passant notamment par la pensée scolastique et les
fondements de la scientificit¢ moderne. Mais il faudra se rappeler que I’avénement de cette culture
du contresens, par déni ontologique et idéalisation de la contrenature, s’opere en surface sous
prétexte trompeur de remise en question des normes sociales établies (1” « hétéro-normalité », la
primauté proto-sociale de la famille), des discours dominants (que seraient notamment la morale
dite « patriarchale » et le « phallogocentrisme ») et des systemes de pouvoir (cette « blanchité
sexiste » systémique a I’ouvrage depuis les premiers temps de I’humanité). La perte du sens
n’advient donc jamais naturellement, mais implique toujours une certaine abdication volontaire ou
pilotée de la rationalité, dans son rapport aux divers domaines structurants de la vie humaine en
société — la politique, la religion, la science, la technologie, les aspects quotidiens de la vie des
individus. Nous relevons, en conclusion, les quelques principes et mécanismes non-exhaustifs
suivants, qui nous semblent les plus activement impliqués dans le dépérissement du sens, a la
racine de notre crise contemporaine avancée de ’intelligence :

- La post-vérité : la crise contemporaine du sens se rattache d’abord a I’émergence de ce
qu’on appelle désormais la « post-vérité », pour décrire ce régime d’oppression psycho-
mentale par lequel s’instaure et se met en place I’ascendance des émotions et des croyances
personnelles sur la force naturelle des faits et des données objectives. Il convient de
qualifier ce phénomene d’ascendance de phénoméne organisé, puisqu’il a cours quasi-
généralisé a I’école, a la télé, a I’'université, dans les ministeres...

24



La fragmentation et la vitesse de I’information : 1’abondance du flot d’informations
combinée a la capacité indéfinie de « choisir » parmi x sources médiatiques plus ou moins
fiables entraine une fragmentation de 1’information, nourriture superficielle atomisée et
jetée en pature quotidienne a des consommateurs de points de vue immanquablement
limitatifs, favorables au renforcement de préjugés morcelés, irréconciliables, hostiles.

La guerre de I’attention (exhibitionnisme, obscénité, addiction) : avec des plateformes
comme TikTok, la capacité indéfinie de « choisir » fait place a la captation de 1’attention
de I'utilisateur dans un circuit chimique fermé de récompense instantanée. L’annihilation
du sens est ici compléte, il ne reste plus que ’activation de la dopamine pour renforcer
I’accaparement des esprits sous emprise addictive par le vide de contenu réel, par le non-
sens vastement véhiculé par les pitreries narcissiques de « créateurs de contenu » LGBTQ-
istes plus ou moins mutilés et dénudés.

La fausse polarisation politique : ce mécanisme de conditionnement antagoniste domine
les esprits de nos sociétés contemporaines, entrainés a s’aligner sur un logiciel politicien
particulier, « gauche » ou « droite », « NUPES » ou « RN », et a justifier leurs croyances

en fonction de I’affiliation par laquelle ils se définissent (par opposition a une autre
affiliation), plutdt qu’en faisant I’effort rationnel de produire des preuves objectives.

Les biais cognitifs : ces mécanismes, tels que le biais de confirmation (de recherche
exclusive d’acceptation et d’homologation de nos croyances déja fermement enracinées),
sont I’effet symptomatique de ce qu’on appelle la « dissonance cognitive » — cette tendance
plus ou moins intérioris€e a boycotter les informations et les arguments capables de
contredire nos opinions chéries. Ils inhibent le développement de la rationalité, de la prise
de décision libre et de I’aptitude au sens, cette vraie nourriture de I’intelligence.

L’algorithmisation des esprits par I’entremise des réseaux sociaux : les algorithmes de
recommandation en ligne ont la trés facheuse tendance a amplifier les opinions
superficielles de nature manichéennes, donnant lieu a des phénomenes de chambres d’écho
idéologique puissant, cocons virtuels confortables au sein desquels les utilisateurs
interagissent avant tout, pour se confirmer mutuellement dans une méme chaleur
opinioniste et sous les auspices d’un méme contrdle algorithmique, avec les membres de
leurs propres bulles cognitives douillettes.

La complexité croissante du monde de I’interconnexion et des conflits d’intéréts sous-
jacents : les crises et graves problémes contemporains (sanitaires, géopolitiques,
¢ducationnels) sont souvent plus complexes et plus interconnectés qu’a premiere vue, ce
qui rend difficile la mise en ceuvre d’une rationalité holistique guidée par la primauté
anthropologique du sens. Dans de telles conditions, des solutions simples, sinon simplistes
et plus délétéres qu’efficaces, sont facilement préférées aux solutions plus complexes,
prenant en compte 1’irréductibilité multifactorielle de la réalit¢ du monde. La vente de la
guerre, par fabrication et par soumission de I’opinion, fait ici office de « solution » a la

25



faveur d’une certaine vision monopolaire (simpliste) du monde — avec pour principaux
programmes d’esseuler et de « mettre a genou la Russie » (en financant 1’Ukraine avec
I’argent du contribuable, dépouillé pour le compte des fauteurs de guerre et pour la cause
du climat), de chapeauter I’Eurasie, de reconfigurer et de recoloniser le Moyen-Orient,
moyennant toutes les opérations sous faux-drapeaux que 1’on sait... La solution simpliste
et sanguinaire du régime d’apartheid israélien (avec son pilonnage exterminateur habituel
de populations civiles), du systéme totalitaire de I’information a sa faveur et de tous les va-
t-en-guerre « civilisés » a la suite des attaques exécutées par le Hamas le 7 octobre dernier,
démontre une fois de plus, s’il en était besoin, I’efficacité redoutable de ces moyens de
manipulation ad absurde simplex réitérés de crise en crise et de guerre en guerre...

- La dogmatisation de la science : les injonctions bienpensantes mais fort peu scientifiques
portant notamment sur le climat, sur la gestion des crises virales et sur les campagnes de
distribution massive et d’imposition de produits géniques expérimentaux improprement
appelés « vaccins », pour ne parler que des idoles les plus célebres de notre belle époque,
montrent a quel point ce qu’on appelle superficiellement « la science » est elle-méme
devenue le terrain de choix d’une mainmise ultra-sélective et falsificatrice au service
d’agendas politiques et idéologiques, pourtant fonciérement désavoués par le véritable
ethos scientifique — dont la devise pourrait étre, a trés juste titre, cette parole si radicalement
a contre-courant de notre société du spectacle et de son culte du faux affublé des vétements
du vrai : « Vous connaitrez la vérite, et la veérité vous rendra libres. » (Jn 8, 32)

Conclusion : la déraison « woke » est un mensonge

Dans I’'univers idéalisé du wokisme contemporain, postulé sur le délitement des fondements et des
définitions premieres, le monde commun n’existe plus. Son abrogation, telle que I’avaient déja
théoris¢ et appelé de leurs veeux les peres du structuralisme il y a plus de 50 ans, sanctionne la
victoire que ces édificateurs de la déconstruction escomptaient alors, celle du non-sens
postmoderne — cette révocation d’abord épistémique, puis aujourd’hui militante, du besoin de
chercher et de parvenir au sens. En faisant d’abord s’étioler le langage de D’intérieur (par
prédilection déconstructiviste), avant de passer a la démolition des statues (par passion nihiliste
pour I’anéantissement des références contre-fluidiques®?), les théoriciens de la déraison « woke »
attestent qu’ils ont bien compris depuis le début que c’était le sens lui-méme, a la fois ferment
formel et cause finale de la production de la connaissance traditionnelle, qu’il fallait résolument
remettre en question. Mais pas directement, car ils risquaient autrement de tomber dans le méme
panneau que les épistémologues farouchement matérialistes des XIXe et XXe siecles : produire
une connaissance alternative (c’est-a-dire une science, donc un discours sensé€, en soi
incommensurable aux prémices du matérialisme) apres avoir établi, avec 1’insistance pontifiante

52 De la logique, de la science exacte, de la métaphysique, de la théologie.

26



d’une autorité¢ se voulant infaillible, I’impossibilité positiviste de la connaissance. La remise en
question devait donc passer par tout un éventail de prétextes d’analyse pseudo-scientifique, a
commencer par ceux sur lesquels repose la théorie critique de la race (et du sexe) : I’abolition des
« hiérarchies de pouvoir » et des « biais inhérents » qu’imputent toute I’intelligentsia « woke » a
la production de la connaissance traditionnelle.

L’étrange double-jeu de notre époque de « I’aprés-vérité » se manifeste a travers son goit
particulierement prononcé pour la censure, pour le formatage idéologique, pour la guerre a mener
a la « mal-pensance » (notamment sur X, demandez par exemple a Thierry Breton et a ses confréres
de la gestion européiste de la « liberté d’expression » ce qu’ils en pensent). Or, qui dit « mal-
pensance » implique du méme coup « bien-pensance », présupposant la référence implicite a un
critére de vérité, afin de pouvoir différencier entre les deux phénomeénes.

D’instauratrice d’une « culture » universitaire de la décrédibilisation nominaliste de la vérité et de
la raison il y a plus de cinquante ans, I’entreprise de bien-pensance structuraliste a su se perpétuer
a travers le wokisme institutionnel et sa mise en ceuvre d’une culture de la décadence intellectuelle
consommee : celle qui fait la promotion de I’affranchissement de la connaissance, au sens
traditionnel du terme — celui d’une épistéme intrins€quement liée a la vérité et a la raison, en tant
que références universelles d’ascendance sur la dictature discordante et jacasseuse des opinions.

C’est cette décrédibilisation nominaliste — indissociable de 1’idéalisation wokiste contemporaine
d’un affranchissement de la connaissance opprimante — que nous avons voulu ici dénoncer, en
prenant le temps d’argumenter (en passant par 1’histoire du langage et de la pensée, par la logique,
la sémiotique et la théologie), plutot que d’asséner des opinions comme des vérités (ce passe-temps
préféré des forces médiatiques de la propagande). Or, dénoncer et lutter intelligemment contre le
mensonge ‘structuralo-wokiste’, c’est comprendre qu’il commence son ouvrage de sape
sémantique par la criminalisation de la grammaire (dés 1’école enfantine) ; qu’il prend rapidement
le contrdle de la langue et de la pensée en en déconstruisant la maitrise (a 1’école et a 'université) ;
qu’il se fait instrument de manipulation, de mensonge et de censure par le jeu politicomédiatique
« démocratique » ; qu’il s’immisce partout et que, non content d’avoir détruit le langage de
I’intérieur (d’avoir, ce faisant, neutralis¢ I’exercice diiment conceptuel de la pensée), il finit par
démanteler toutes les institutions occidentales de I’intérieur...

La dénomination du réel, a I’instar d’Adam nommant les animaux dans le jardin (Gn 2, 19-20), est
un acte de délinéation et de repérage onto-sémantique irremplacable, en ce qu’il déclenche la
relation logico-sensorielle fondamentale de 1’intellect au monde qui a la fois le pénétre et le
dépasse : en désignant et en parlant le monde, 1’intellect s’apparente ainsi a un miroir sonore posant
le premier jalon de [’organisation d’une pensée claire, saine, d’essence authentiquement
scientifique. Car nommer, ¢’est distinguer, procéder a une premiere taxinomie. C’est encore saisir,
modeler, sémantiser (a la fois extraire et donner du sens) ... C’est donc exercer une certaine
juridiction sémantique dictée par la vérité et la raison, autrement dit par le cadre de réalité donné
a I’intelligence pour produire une parole vraie. Une fois restitué ce cadre a la fois limitatif et

27



capacitaire, langage, pensée, parole et monde « chosal » sont mutuellement réarticulés, réordonnés
les uns aux autres et reconstitués au service du sens, de la compréhension et de la connaissance de
la vérité — laquelle rend libre et apte a s’émerveiller.

En dérégulant la langue pour les besoins mensongers de la déraison « woke », on dénature le
rapport vital que I’intelligence humaine a par nature au sens a travers le langage, pour instaurer
une légifération substitutive et arbitraire : celle du contréle politique des mots a partir d’une
distorsion de la réalité (distorsion idéologique, sinon fanatique). Tel est le wokisme institutionnel,
qui cherche & asseoir sa novlangue perverse et dia-bolique®® pour donner prise a I’ascendant d’un
pouvoir gouvernemental sur le domaine sacré de la pensée. Mais le langage (en lui-méme naturel)
ne se 1égifeére pas arbitrairement, pas plus pour des abeilles que pour des étres rationnels en quéte
continuelle de sens (ce que sont les hommes). Il s’organise a partir du réel, pour donner lieu a la
parole (d’essence culturelle).

Soyons donc, par contre-pied ferme et courageux face a I’idiocratie opinioniste des forces du
wokisme, des ouvriers infatigables au service de la parole — et de la Parole®*.

%3 Du grec 316, « & travers », « entre » ; et BaAkew, « jeter » : le dia-bolique ici consiste en ce qui est « jeté a travers »
I’espace du vide sémantique d’un langage dissociatif et subversif (car il dissocie les éléments qu’il faudrait au contraire
unir pour donner lieu a I’intelligence du sens). A 1’opposé, nous trouvons le langage précisément sensé, ressortant du
domaine du sym-bolique, du grec coppolov, cuv-, « ensemble » ; et BaAdetv, « jeter » : « « jeter ensemble », réunir
les éléments dont I’articulation mutuelle va donner lieu a I’intelligence du sens.

% Ps 103, 20 : « Bénissez YHWH vous Ses anges, vous forts en puissance, ouvriers de Sa Parole [{727 *¥], écoutant
la voix de Sa Parole. »

28


https://www.researchgate.net/publication/374869837

