
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/374869837

La vérité et la raison ne sont pas des opinions

Article · October 2023

CITATIONS

0
READS

131

1 author:

Sébastien Renault

15 PUBLICATIONS   1 CITATION   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Sébastien Renault on 20 October 2023.

The user has requested enhancement of the downloaded file.

https://www.researchgate.net/publication/374869837_La_verite_et_la_raison_ne_sont_pas_des_opinions?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/374869837_La_verite_et_la_raison_ne_sont_pas_des_opinions?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-92882c86d633e76c84efa7bd3737cb5c-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM3NDg2OTgzNztBUzoxMTQzMTI4MTIwMDI3OTYyNEAxNjk3ODI1MTg2NzQz&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf


1 

 

La vérité et la raison ne  

sont pas des opinions 
 

Par Sébastien Renault 

 

Abrégé. En revenant sur les principaux mécanismes de la « décrédibilisation nominaliste 

de la vérité et de la raison », idée maîtresse du projet « structuralo-wokiste », nous invitons 

ici le lecteur au combat à mener sur tous les fronts d’un engagement lucide contre 

l’épidémie intellectuelle du mensonge programmatique, source de toutes les mystifications 

criminelles contemporaines. Voir, pour le lecteur pressé, les dernières lignes de l’essai 

qu’on va lire – un vaste parcours à travers les grands développements de la pensée 

rationnelle, débouchant sur « la crise de l’intelligence » : « En dérégulant la langue pour 

les besoins mensongers de la déraison « woke », on dénature le rapport vital que 

l’intelligence humaine a par nature au sens à travers le langage, pour instaurer une 

légifération substitutive et arbitraire : celle du contrôle politique des mots à partir d’une 

distorsion de la réalité (distorsion idéologique, sinon fanatique). Tel est le wokisme 

institutionnel, qui cherche à asseoir sa novlangue perverse et dia-bolique pour donner 

prise à l’ascendant d’un pouvoir gouvernemental sur le domaine sacré de la pensée. Mais 

le langage (en lui-même naturel) ne se légifère pas arbitrairement, pas plus pour des 

abeilles que pour des êtres rationnels en quête continuelle de sens (ce que sont les 

hommes). Il s’organise à partir du réel, pour donner lieu à la parole (d’essence culturelle). 

Soyons donc, par contre-pied ferme et courageux face à l’idiocratie opinioniste des forces 

du wokisme, des ouvriers infatigables au service de la parole – et de la Parole ». 

 

L’industrie de la diversité : vers la fin du monde commun  

Le monde social de la production contemporaine repose à la fois sur l’instauration d’une culture 

de masse1, sur l’infantilisation idiotique du rapport au monde et à autrui, et sur l’hubris régressif 

de la toute-puissance subjective qui en découle comme d’un principe. Le négationnisme « woke »2, 

cette prétendue posture d’ « éveil aux discriminations », y occupe la place idéologique centrale, en 

s’inscrivant d’abord dans la dynamique du culturalisme et du relativisme 

 
1 Des échanges mondialisés à l’aune universelle de la marchandisation sans barrière. 
2 En mauvais anglais désormais usité, le participe passé du verbe « to wake » étant « woken » (or « awaken »), qui 

devrait également servir de forme adjectivale. 



2 

 

1) contre la rationalité et l’objectivité du vrai3, si indispensables à l’édification 

civilisationnelle d’un monde commun ; et 

2) contre la nature4 commune aux hommes et qui, en tant que telle, échappe à la 

temporalité progressive et aux modes culturo-mentales d’époques particulières.  

Car, pour pouvoir laisser libre cours au nihilisme métaphysique d’inspiration structuraliste et à la 

réduction du monde social à des appartenances communautaires, il faut d’abord s’être affranchi de 

la nature (domaine limitatif de la réalité) et du « carcan » définitionnel qu’elle impose au sujet 

révisionniste de l’entreprise fantasmatique dite « wokiste » (domaine factice du narratif). 

L’accaparement que pratiquent aujourd’hui les doctrinaires du genre sur la gestion du langage au 

sein des principaux pouvoirs et bureaucraties publics n’a d’autre fondement que ce découplage du 

narratif et de la réalité. C’est bien là le ressort premier de la propagande suractive de ce que nous 

appelons ici l’industrie de la diversité, dont l’opération culturelle repose sur le triple fétichisme de 

l’illusionnisme victimaire (par volonté de puissance), de la contrevérité flagrante (par orwellisme 

systémique), et de l’argent (par avidité néolibérale). 

Or, « diversité » et « inclusion » sont aujourd’hui les mots fétichisés5 de la plus redoutable forme 

de discrimination anti-réalité. L’ère du subjectivisme postcartésien ne peut s’empêcher de sombrer 

dans le nihilisme wokiste, lequel va tirer ses racines « philosophiques » de l’existentialisme, du 

nominalisme, du solipsisme ethno-racial, de l’intersectionnalité pseudo-scientifique et de la 

postmodernité culturelle, de ces soubassements d’une université occidentale sectaire et verrouillée 

dans ses propres processus de biais cognitifs de confirmation. 

La postulation universalisée de la thèse relativiste récuse fatalement son propre point de vue : 

« Tout savoir, prenant la forme épistémique d’une postulation universelle, est relatif » … sauf, ô 

miracle, ce « savoir » postulateur d’un relativisme total. En fait de « miracle », la récusation est 

ipso facto consommée. Pareillement celui du nominalisme tenant pour vérité ultime l’absence de 

vérité unique : « Il est ultimement vrai qu’il n’y a pas qu’une seule vérité » … sauf, ô miracle, 

cette « vérité » postulant sa propre impossibilité. Là aussi, la récusation est ipso facto consommée. 

De la même manière, en inversant les rapports de domination, le logiciel wokiste contemporain 

produit ses propres contradictions claniques et discriminatoires insurmontables : par 

« antisexisme » et par « antiracisme » déclarés, il ne craint pas d’afficher et de justifier un sexisme 

et un racisme forcenés6 face à la supposée « domination masculine » et à celle de la « blanchité 

systémique » ; ou encore de féminiser le langage à l’envi (voire même de le poly-genrer jusqu’à le 

munir de n pronoms tout aussi divers et inclusifs les uns que les autres) tout en cherchant à dégenrer 

 
3 Qui, en tant que propriété transcendantale de l’être (ens), lui est coextensif et indissociable, au même titre que l’unité 

(unum), la bonté (bonum) et la beauté (pulchrum). La subjectivisation du vrai (verum) sur des critères idéologiques et 

préférentiels traduit une décadence philosophique caractéristique du constructivisme postmoderne et de sa tyrannie de 

l’opinion personnelle comme seule arbitre aléthique acceptable. 
4 Donc une définition quidditative extrinsèque et première (par rapport à l’existence). 
5 Nous renvoyons à notre Diversité théâtrale : si les logiques se taisent, les pierres crieront.  
6 Respectivement néo-féministe et antiblanc. 

https://plumenclume.com/2023/07/17/diversite-theatrale-si-les-logiques-se-taisent-par-sebastien-renault/


3 

 

la société, au motif que la distinction sexuelle (par définition discriminatoire) mettrait à mal le bien 

social suprême, revendiqué sous le mode fantasmé d’une « égalité » égalitariste. Toute personne 

rationnelle le comprend aujourd’hui en dépit de la pression ambiante et du conditionnement 

implacable des esprits, le revisionnisme wokiste introduit, par son absence de sens critique le plus 

élémentaire, une régression civilisationnelle dont les premières semences d’intense déconstruction 

anthropologique sont généreusement semées par l’école de la dés-instruction, de la déculture et de 

la néantisation de la pensée (par formatage programmatique).  

Au risque de nous répéter, il nous faut résolument dénoncer et battre en brèche ce négationnisme 

de la réalité, en commençant par ré-enseigner que la vérité et la raison ne sont pas des opinions. À 

cet effet, nous reviendrons sommairement dans cet essai sur quelques éléments historiques et 

méthodologiques de la mise en lumière des fondements de la pensée rationnelle ; sur la distinction 

pré-kantienne entre objet formel et réalité objective de la connaissance ; sur le retournement 

épistémologique opéré par l’idéologie wokiste à partir des bases « philosophiques » de sable du 

structuralisme ; enfin, sur la crise de l’intelligence en Occident, crise à la fois intellectuelle et 

morale du sens découlant de la tentative d’une intelligentsia prétendument « éveillée » d’imposer 

un révisionnisme biologique et de se servir des enfants – dépourvus du discernement nécessaire 

pour comprendre et résister au lavage de cerveau dont ils sont la cible – pour faire avancer son 

projet obsessionnel de transsexualisation du monde.  

Au plan épistémique qui nous intéresse au premier chef, la grande antilogie qui retient finalement 

notre attention, puisque c’est elle qui conditionne peu ou prou toutes les déclinaisons du brouillage 

wokiste carnavalesque des identités, se cristallise précisément sur le rapport qu’entretient le 

discours transidentitaire militant avec la notion même de vérité :  

- d’un côté, en tant qu’idéologie de déconstruction de la rationalité7, ce discours est 

explicitement porté à se dédire de toute norme de vérité, biologique ou autre ;  

- mais de l’autre, à violemment censurer le débat pour mieux s’imposer comme vérité 

définitive, inattaquable, justifiant toutes les prohibitions et intolérances…  

Oser une telle contradiction et faire de l’université son lieu de défense privilégiée, c’est faire sentir 

aux esprits le poids tyrannique de l’idiocratie8 la plus officielle, de son action étatique profonde, 

et de sa conformité à l’ordre néolibéral inéluctable de la marchandise et de la « post-vérité » – à 

l’heure même où cherche à s’imposer, au nom menteur de la science et des « vrais faits », une 

 
7 Masculinisée par Derrida et son paradigme accusatoire de « phallogocentrisme », censé dénoncer le primat racialiste 

blanc de la philosophie du logos (et de l’hétéro-patriarchalité de la théologie chrétienne du Logos). 
8 Du grec ἰδιώτης (ἴδιος), signifiant d’abord « soi-même », l’existant « propre », ce qui n’appartient et ne provient que 

de son soi « propre » ; et κρατία (du verbe κρατέω, « gouverner », dérivant de la racine κρ-, que l’on retrouve dans 

κρίνω, « gouverner » au sens de « juger », donc de « trancher »), signifiant « règle », « gouvernement ». Ainsi, ἰδιώ-

κρατία/idio-cratie se traduit très simplement par « règle exercée par des idiots », ou « gouvernement exercé par des 

individus sans compétences » – autres que leur sottise autoréférentielle, c’est-à-dire, précisément, leur idiotie.  



4 

 

« expertocratie » discrétionnaire, détractrice et punitive9. C’est donc tomber dans les latrines 

wokistes de la non-pensée, dont il est urgent de se dépolluer l’intelligence. 

 

1. Brefs rappels sur l’histoire, la méthodologie et les fondements de la pensée 

rationnelle 

1.1.  Veritas, quid est veritas ? 

On aura tous reconnu la question paradigmatique de Pilate10, si connaturelle à la posture 

symptomatique du scepticisme relativiste et à son épistémè postmoderne11. C’est elle qui induit un 

nombre conséquent de nos contemporains à poser, comme une espèce d’acquis irréfutable, le 

dogme de l’ « évolution de la vérité » ; et, partant, sa multiplicité subjectiviste virtuellement 

« illimitée ». En vain cependant, comme le démontre à la pensée le plus petit effort de cohérence 

logique mû, justement, par l’appétence fondamentale du vrai. 

Les notions de vérité et de raison, par opposition à celle d’opinion, passent certes par une histoire 

conceptuellement multiforme, qui s’étend sur des siècles de développement philosophique, 

scientifique et culturel. Cela ne veut évidemment pas dire que vérité et de raison procèdent elles-

mêmes de la matrice historique qui en a suscité les différentes expressions linguistico- catégorielles 

au cours de l’histoire intellectuelle de l’humanité. L’écueil de la totalisation-réduction du savoir à 

un discours socialement construit n’aboutit à aucun résultat digne de l’entreprise scientifique, 

puisqu’il ne fait que produire la justification fondamentalement illusoire et auto-contradictoire du 

refus « scientifique » de la science (au nom d’une science auto-référente). Construire socialement, 

à commencer par les outils linguistiques de la pensée au service de l’expression et de la 

transmission du savoir, ne signifie pas construire absolument, encore moins construire le vrai 

présupposé par toute construction intellectuelle signifiante et apte à subsister (parce qu’elle n’a 

pas été édifiée sur le sable de vaines opinions et/ou de contrevérités). 

Les Grecs de l’Antiquité ont contribué de manière particulièrement significative au développement 

de la pensée philosophique portant sur les notions de vérité et de rationalité. Les grands penseurs 

présocratiques, tels que Parménide et Héraclite, aussi fragmentaires soient les œuvres de leurs 

mains ayant survécu et qui sont parvenues jusqu’à nous, se sont génialement penchés sur la nature 

de la réalité pour reconnaître l’ouvrage sous-jacent d’une vérité unique (immuable ou unifiante 

 
9 En matière notamment d’épidémie, de climat, de conflit russo-ukrainien, de sexualisation (au sens de pornification) 

des enfants à l’école, de redéfinition transgenriste (constructiviste) de la biologie et de ses « bases scientifiques » (en 

réalité inexistantes, aussi bruyants que puissent être les vœux pieux des transactivistes en la matière) ...      
10 Jn 18, 38. 
11 Nous signalons que nous avons traité de ce problème « pilatien » dans notre contribution à l’ouvrage collectif 

Marchandiser la vie humaine (Le Retour aux Sources), sous la direction de son auteur principal, Maria Poumier. Voir 

la nouvelle édition revue et augmentée (2020), aux pages 207-220 : « L’illogicité foncière du relativisme ».  



5 

 

sous le flux chaotique des évènements intramondains). La pensée de Parménide se caractérise par 

sa vision moniste de la réalité conçue en termes de « nature », φύσεως – dont l’on tire le mot 

« physique » et désigner ainsi ce domaine relevant à la fois de l’objet propre de l’ontologie pré-

socratique et de celui, plus réduit, de ce qu’on appellera plus tard « philosophie naturelle », comme 

l’attestera l’œuvre majeure d’Isaac Newton, Philosophiæ naturalis principia mathematica. Celle-

ci est une et immuable12, éternelle et inaltérable ; elle est donc « ce qui est » (τὸ ὂν), échappant en 

tant que telle à la pluralité et au changement des phénomènes de notre perception immédiate. Cette 

réalité indivisible, Parménide la qualifie littéralement d’ « Être » (τὸ ἐόν), par contraste au « non-

être » (μή ἐόν) conforme à la voie (οδός) de la δόξα (doxa), c’est-à-dire celle de l’opinion 

conditionnée par les apparences du spectacle du monde sensible et qu’embrassent ceux qui ne 

savent se former du réel qu’une vision dominée par l’illusion du changement. Or, cet Être est 

encore ce qui peut éminemment être pensé de manière cohérente et fiable, l’ontologie et 

l’épistémologie parménidienne s’impliquant mutuellement13. C’est éminemment par la pensée 

rationnelle que nous accédons à l’Être immuable, indivisible et vrai. 

La pensée d’Héraclite se caractérise par une vision de la réalité en constante transformation. D’où 

la fameuse expression héraclitienne : « πάντα ῥεῖ », « tout coule » ! Chez Héraclite, la réalité est 

donc en perpétuel mouvement (comme en atteste, sur le plan subatomique de nos outils et modèles 

contemporains, le domaine de la physique quantique). Pour autant, Héraclite souscrit malgré tout 

à la primauté d’un principe ontologique de réalité, d’une unité fondamentale et sous-jacente à la 

dualité apparente, jusqu’à penser l’interconnexion des contraires. Son épistémologie s’articule 

autour d’un autre adage, un peu moins connu, qu’on retrouve également dans la pensée hébraïque 

des prophètes14 et de L’Évangile15 : « Ἵδε καὶ μὴ ἰδέναι » (« Voir, mais ne pas percevoir »). 

S’interrogeant sur la nature de la perception et de la connaissance, la vision héraclitienne 

soulignera que percevoir (νοεῖν) est à la fois nécessaire et trompeur ; que notre compréhension ne 

peut espérer se construire sur le sable perpétuellement mouvant et chaotique de la transformation 

des éléments en d’autres éléments, étant par ailleurs, par nature, limitée. Partant de sa conception 

holistique de l’interdépendance des contraires, Héraclite admet, quoiqu’il insiste sur la mutation 

permanente, l’existence d’une harmonie, d’un ordre sous-jacent à ce flux sempiternel du monde, 

« ordre » qu’il qualifie le premier de λόγος (logos), l’unité cachée derrière le changement cosmique 

apparent – et, ajoutons-nous, vrai ressort de la compréhension du réel, ce qu’Héraclite n’admet 

finalement pas, déniant à la pensée l’accès à la stabilité du logos. 

Considération du rapport de la pensée grecque à l’usage de la raison et à la formation de la 

connaissance de la vérité, par contraste avec la voie de l’opinion et des sophismes courants, ne 

peut faire l’économie des travaux logiques qui vont émerger et se différencier de l’analyse 

 
12 « … ἐὸν γὰρ ἐστίν… » (« … car il est… ») ; et, par implication, il est ἓν καὶ ἀκίνητον. 
13 « Τό γάρ αυτο νοειν έστιν τε καί ειναι. » 
בְינוּ. 14 ֵּ֥ וּ רָא֖וּ וְאַל־ת  ינוּ וּרְאַ֔ ֵ֣ מְע֖וּ שָמ֑וֹעַ וְאַל־תָבִׁ ה שִׁ עַם הַזֶַ֔ רְתָ לֵָ֣ ךְ וְאָמַַ֔ ֵ֣ אמֶרֹּ֙ ל   Et Il dit : “Va dire à ce peuple : vous entendez, mais »)  וַי ֹּ֙

vous comprenez pas ; vous voyez [percevez], mais vous ne comprenez pas.” » Is 6,9). 
15 Mt 13, 13. 



6 

 

aristotélicienne, notamment chez les Mégariques et chez les Stoïciens (malgré la nature 

fragmentaire de ce qui nous en a été préservé). Nous ne pouvons pas nous y attarder en détails 

dans les limites de cet article, mais il convient néanmoins de les mentionner ici.     

L’école des philosophes mégariques, fondée par Euclide de Mégare au IVe siècle avant J.-C., se 

concentre d’abord sur la modalité épistémique, s’intéressant en premier lieu à la manière dont la 

raison humaine appréhende la connaissance. Ses penseurs, en réfléchissant sur la nature des 

propositions possibles, introduisent l’analyse en syllogisme modal et s’interrogent sur le statut de 

la croyance par rapport à celui de la connaissance factuelle : il va s’agir de déterminer si la première 

peut être considérée comme épistémologiquement fondée ou pas, donc traitée ou pas comme une 

connaissance réelle et viable. Ils contribuent au premier essor formel de la logique déductive et 

adoptent la modalité propositionnelle, qui se distingue de la logique aristotélicienne sous deux 

aspects fondamentaux : 1) en ne posant que des références propositionnelles individuelles (des 

évènement « désessentialisés ») ; et 2) en cherchant avant tout à établir les critères de raisonnement 

les plus aptes à distinguer le possible de ce qui ne l’est pas. 

La grande contribution modale des penseurs mégariques gravite donc principalement autour du 

statut épistémologique de la possibilité (δυνατόν) et aux strictes conditions de sa négation : seules 

les choses « certaines » – dont la certitude ontologique implique qu’elles ne peuvent pas ne pas 

arriver – sont proprement « possibles ». Les Mégariques nieront, par conséquent, la possibilité de 

ce qui est incertain ; et même de ce qui est inconnu, contraignant la connaissance du possible à la 

norme de la certitude ontologique première. Ils insisteront sur le fait que seule la certitude peut 

servir de base adéquate pour la connaissance, rejetant l’idée que quelque chose puisse être probable 

sans être, en dernier ressort, certain. À l’opposée d’une épistémè constructiviste d’inspiration 

« woke », les Mégariques considèrent la vérité comme seule condition nécessaire à la 

connaissance : une croyance ne peut être considérée comme une connaissance que si elle est vraie. 

Chose remarquable, ces premiers formalistes de la modalité logique ne préjugent pas de la véracité 

du contenu d’une proposition x (matérielle, philosophique, religieuse). Pas de biais cognitif 

scientiste ici. Le vrai peut s’imposer à l’encontre de ce que l’on croit déjà savoir. L’approche et les 

réflexions séminales des Mégariques portant sur la possibilité et sur la nécessité en matière de 

connaissance ont contribué de manière significative au façonnement ultérieur de la logique et de 

la métaphysique inséparables de la pensée scientifique occidentale. 

Également au IVe siècle avant J.-C., l’école des philosophes stoïciens sera fondée par Zénon de 

Kition. Le système d’inférence stoïcien est basé sur un ensemble classifié de propositions 

catégoriques, hypothétiques, disjonctives et conditionnelles composées (de la forme « si… 

alors… »). Il met en œuvre différents moyens d’analyse formalisée des relations causales et 

conditionnelles de l’expression logique de la pensée. Son développement par les successeurs de 

Zénon influencera jusqu’aux questions très ultérieures des anticipations modernes de la logique 



7 

 

scolastique16. L’éthique et la logique stoïciennes sont étroitement liées, et la notion de καθῆκον 

(kathékon), de conformité à la nature et à la raison, y occupe une place centrale (les Stoïciens 

antiques seraient particulièrement horrifiés par nos infractions contemporaines militantes vis-à-vis 

d’un tel devoir universel17 de la pensée et de l’agir proprement humains). Dans le stoïcisme 

(comme dans l’aristotélisme), à l’encontre de notre régressisme antispéciste contemporain, la 

raison distingue radicalement l’homme des animaux. Atteindre la vertu et de la sagesse passe donc 

par l’exercice de la logique pratiquée comme disciplinaire de l’âme se conformant à la « raison 

cosmique ». Le propre de cette harmonisation stoïcienne, en l’homme s’accordant à l’ordre naturel 

de la nature, se vérifiera donc dans sa formation de jugements corrects et rationnels contre la 

prolifération irrationnelle des impressions et des croyances contrefactuelles. 

De son côté, Socrate mettra l’accent sur la recherche de la connaissance obtenue, non seulement 

par le biais de l’enquête rationnelle, mais en outre par le questionnement (questionnement de type 

scientifique fondamental, initié par l’étonnement), s’efforçant de parvenir à la vérité objective par 

l’effort diligent d’une réflexion axée sur le raisonnement dialectique. Platon, un de ses plus fameux 

élèves, entrevoit la réalité intelligible et la fonction épistémique de vérités éternelles (d’idées 

archétypales méta-conjecturelles) ; elle fonde la notion ontique de réalité objective, qui pouvant 

être découverte par la raison et par l’enquête proprement philosophique (allégorie de la Caverne 

dans la République). Aristote, élève de Platon, développera une approche analytique de la logique 

(en sujet/prédicat, ou substantif/adjectif), jetant les bases du raisonnement syllogistique classique 

et de la classification des connaissances en différentes disciplines18. 

Au Moyen Âge, la relation entre la foi et la raison occupe une place épistémologique centrale, que 

la modernité perdra par illusion scientiste et une méconnaissance profonde des bases de 

l’authentique science moderne19. Saint Augustin, saint Thomas d’Aquin, saint Bonaventure et Jean 

Duns Scot en particulier les réconcilient à travers leurs œuvres sous forme de commentaires et de 

synthèses respectives. Saint Thomas va notamment souligner l’unité de la raison en ce qu’elle 

conduit à la fois à la connaissance du monde naturel (des vérités naturelles qu’il recèle) et sous-

tend l’adhésion de l’intelligence (dans l’acte théologal de foi) au contenu des vérités surnaturelles. 

Duns Scot, tout aussi dévoué à la cause de l’unification épistémologique de la foi et de la raison 

 
16 Sébastien Renault, L’héritage oublié des scolastiques : pensée et désignation avant l’essor de la logique post-

aristotélicienne, Science et Foi (les nouvelles du CESHE) nº 143 et 144, avril et juillet 2022.  
17 Le devoir moral de vivre en accord avec la nature rationnelle de l’homme, sur le plan épistémique (par justesse 

noétique) comme sur le plan pratique (par justice morale), quelles que soient les circonstances.  
18 L’organisation des écrits du Stagirite (en « Organon ») reflète précisément son intention classificatrice vis-à-vis de 

la présentation et de l’usage des disciples majeures de la pensée à partir de fondements logiques censés soutenir 

l’investigation philosophique et la méthodologie scientifique (ce qui est bien le cas d’une certaine philosophie et 

méthodologie scientifique d’inspiration aristotélicienne, mais dont il sera nécessaire de se départir en partie à la 

lumière d’une autre métaphysique accompagnée, notamment, des développements de la physique moderne). 
19 Toute l’œuvre et l’analyse philosophico-historique de la science effectuée par ce « génie gênant » et par trop 

méconnu qu’était Pierre Duhem (1861 – 1916), physicien et historien français, en témoigne avec la force d’un travail 

inégalé au XXe siècle.  



8 

 

(unification capitale dans le collimateur hérétique du protestantisme et de la modernité), va de son 

côté poser d’entrée la carence intrinsèque d’une philosophie laissée à ses propres principes et 

préjugés naturalistes. Il fait remarquer que « les philosophes maintiennent la perfection de la nature 

et nient la perfection surnaturelle » ; alors que, par contraste, « les théologiens reconnaissent le 

défaut de la nature et la nécessité de la grâce et de la perfection surnaturelle »20. Perfection naturelle 

et perfection surnaturelle ont une seule et même source exemplaire – dirait saint Bonaventure de 

l’essence divine elle-même – et répondent par conséquent, dans leur principe commun, d’une seule 

et même vérité. Il faudrait le redécouvrir aujourd’hui, pour sortir une fois pour toutes des apories 

tristement durables tant du scientisme que du fidéisme… 

L’idéal intellectuel scolastique représente une véritable mise en œuvre d’une vision holistique 

transculturelle du rapport objectif de la raison et du discours à la vérité, selon des critères 

précisément rationnels. Vision qui ressort tout particulièrement des œuvres majeures des grandes 

figures susmentionnées. L’exercice proprement scientifique de l’intelligence21 qu’elle met en avant 

en visant à la compréhension et à la communication universelle du vrai, repose sur les quatre 

grandes caractéristiques suivantes – dont les injonctions épistémologiques contemporaines 

d’obédience « woke » reposent sur un anathème programmatique propre à un regard contre-

scientifique, foncièrement conditionné par son adhésion structuraliste à l’illusion cognitive 

délirante de la plasticité existentialiste : 1) la nécessité du vrai comme objet premier de la science ; 

2) la réalité de l’objet de connaissance, premier fondement de la persuasion extra-subjective de 

l’intellect agent ; 3) l’évidence des prémisses de la pensée ; 4) la rigueur logique.    

La Renaissance sera marquée par un regain d’intérêt pour la pensée classique grecque et romaine, 

lequel favorisera un goût plus éclectique mais moins systématique de la recherche et de la 

connaissance. Le siècle dit « des Lumières », mouvement intellectuel des XVIIe et XVIIIe siècles, 

se voudra « défenseur de la raison » (dont Robespierre et consorts iront jusqu’à faire une déesse, 

également jusqu’à en perdre leurs têtes « lumineuses » démocrates en passant par la case 

guillotine), de la science et de la méthode empirique comme moyens de rendre compte de la vérité 

objective vérifiable. Des penseurs comme Francis Bacon, René Descartes, Blaise Pascal, John 

Locke, Gottfried Leibniz, Nicolas Malebranche, et Emmanuel Kant joueront un rôle indisputable 

dans l’élaboration des conceptions modernes de rationalité et de vérité. La distinction entre vérité 

objective et opinion subjective s’accentuera au cours de cette période. 

De son côté, David Hume mettra en doute la fiabilité de la perception humaine et du raisonnement 

inductif, se contraignant à une posture sceptique stérile quant à la possibilité d’une connaissance 

certaine, qu’il retraduira néanmoins sous la forme absolutiste d’une fausse sagesse épistémique 

encore très en vogue aujourd’hui, celle du doute absolu, seule prétendue « certitude ». Hume, pour 

 
20 Ord. I, Prol., a. 1, 5 : « Et tenent philosophi perfectionem naturae, et negant perfectionem supernaturalem; theologi 

vero cognoscunt defectum naturae et necessitatem gratiae et perfectionem supernaturalem. » 
21 Au double sens scolastique 1) de cognitio certa per causas (par la faculté de l’esprit, intellectus, la plus intimement 

liée à l’acte de comprendre) et 2) de co-[n]naissance – c’est-à-dire de naissance cognitive de la chose elle-même avec 

et dans l’intellect informé par l’intermédiaire de sa compréhension abstractive du quid de la chose connue.  



9 

 

autant, soulèvera (avec Karl Popper) une vraie question de nature épistémologique pérenne quant 

au problème de l’induction : comment justifier rationnellement les généralisations et les théories 

scientifiques qui en découlent à partir d’observations limitées ?  

Pour y répondre, avec plus ou moins de succès, l’inductivisme suggèrera, en appliquant le 

paradigme progressiste usuel en science moderne, que la connaissance se construit de plus en plus 

solidement au gré de l’accumulation d’observations. Le falsificationnisme (voir note 21) contrera 

cet optimisme naïf en postulant que les théories scientifiques doivent être soumises à des tests 

rigoureux pour résister à la réfutation. Le bayésianisme enfin emploiera la théorie des probabilités 

aux fins d’évaluer la crédibilité des hypothèses scientifiques. Aucune de ces alternatives ne résout 

complètement la dubitation épistémologique humienne. 

Nietzsche critiquera l’idée de vérité en passant par une généalogie de ses formes successives qui, 

selon lui, la manifeste tour à tour en tant qu’illusion régulatrice apollinienne (cette impulsion 

fondamentale de sublimation de l’énergie dionysiaque illustrée par la culture grecque), que 

pragmatisme vital (ou utilité instinctive pour la vie), et qu’objectivation de la volonté de puissance 

humaine de façonnement du monde, autrement dit de falsification intelligente du réel (de 

constitution de la « vérité-puissance » par le jeu des perspectives humaines et par la dynamique du 

pouvoir). Au XXe siècle, Ludwig Wittgenstein, Karl Popper22 et Thomas Kuhn23 exploreront la 

nature de la vérité et le rôle multidimensionnel de la raison dans l’exercice et l’organisation de la 

recherche scientifique. L’avènement surfait du postmodernisme marquera d’abord l’abandon, par 

l’université et les milieux de la bien-pensance aux commandes stratégiques de la guerre de la 

rhétorique, le renoncement à l’idée même de vérité objective ; puis le développement du 

dogmatisme pluraliste encore dominant, décrétant qu’il ne peut être de « vérité » que relative et 

directement influencée et modelée par les effets de facteurs culturels, sociaux et historiques. Les 

universitaires divers portant de telles idées constructivistes sur le devant de la scène culturelle 

seront très fiers d’avoir « mis en lumière » cette notion de « vérité plurielle » se conjuguant au gré 

des modes de la modernité décadente et de ses métamorphoses postmodernes toutes plus colorées 

les unes que les autres. 

Il est enfin instructif de noter ici que du débat centré sur la vérité et la connaissance opposant, sans 

solution, l’empirisme et le rationalisme classiques (le premier de Locke et de Hume, le second de 

Descartes et de Kant), les travaux épistémologiques contemporains passeront à la curieuse 

 
22 Popper fera ressortir l’importance de la falsifiabilité à titre de critère permettant de distinguer les théories 

scientifiques des théories non scientifiques. Selon lui, les premières doivent pouvoir être falsifiées en les soumettant 

à des tests empiriques. Ou, pour le dire autrement, une théorie scientifique doit être formulée de manière à pouvoir 

être réfutée par des observations empiriques. Le dogmatisme scientiste contemporain, qu’il soit climatiste ou covidiste, 

entre autres aberrations, a complètement abandonné la méthodologie autocritique prescrite par Popper.    
23 Les travaux de Kuhn relatifs à la structure des « révolutions scientifiques » ont introduit le concept de « changement 

de paradigme » par lequel les communautés scientifiques en viennent à modifier, de manière parfois spectaculairement 

drastique, les croyances plus ou moins sous-jacentes à leurs théories fondamentales. De tels changements 

paradigmatiques sont souvent précédés de périodes de crise profonde au cours desquelles les théories, même (pour un 

temps) les plus établies, ne parviennent plus à expliquer certains phénomènes.  



10 

 

opposition entre « internalisme » et « externalisme », le premier s’attachant à la question de savoir 

si les conditions de la connaissance sont des données « internes » aux états mentaux de l’individu ; 

ou si, d’après le second, elles dépendent plutôt de facteurs « externes », tels que la fiabilité des 

processus de formation des croyances. Le fiabilisme, ressortant de l’approche épistémologique 

dite externaliste, mettra l’accent sur l’importance des processus cognitifs de formation des 

croyances et de leur fiabilité en vue de déterminer la possibilité de qualifier une croyance de 

connaissance (comme le faisaient déjà les Mégariques évoqués plus haut, bien que sur la base de 

postulats méthodologiques fort différents). La théorie du cohérentisme émergera de son côté pour 

prendre le contre-pied du fondationnalisme (qu’incarnent la théorie platonicienne des formes et le 

système aristotélicien des premiers principes) en soutenant que la connaissance tire son origine de 

la cohérence et de la consistance des croyances incorporées dans un système de perception 

aguerrie. Ce faisant, la vision cohérentiste se positionne également à l’encontre du rapport 

correspondantiste de la pensée, de sa traduction propositionnelle et du monde de leur objectivité 

référentielle commune – rapport canonique de la mesure du vrai prôné par les scolastiques, ainsi 

que par Pierce et Frege à la fin du XIXe siècle. Dans le cadre d’une telle théorie, la justification, à 

savoir l’assurance de vérité, provient non plus de principes fondamentaux, mais des relations 

qu’entretiennent les divers éléments de croyance d’un système de perception…  

En logique, pour conclure ces quelques rappels, la notion de vérité est étroitement liée à celle de 

validité des arguments. Elle y est donc formellement abordée sous l’angle de propositions – 

d’énoncés linguistiques, mais encore mathématiques, que l’on va retrouver en informatique et en 

intelligence artificielle – répondant à des critères syntaxiques précis. Au sens classique, le travail 

des logiciens porte en premier lieu sur le développement de systèmes formels capables d’évaluer 

la vérité des propositions et des déductions entre assemblages sémantiques formulaires (vérifiant 

la production de « formules bien formées »). Les propositions sont considérées comme vraies si 

elles correspondent aux règles de la logique et aux axiomes du système de mise en œuvre de ces 

règles. La logique symbolique ou mathématique, développée aux XIXe et XXe siècles, va d’abord 

reprendre les bases de la syllogistique aristotélicienne, pour en dépasser les limites afférentes à la 

structure des termes de la langue courante (sujet/prédicat) et fournir des outils quantificationnels 

puissants pour la formalisation de la vérité et de la validité. 

 

2. Théorie scotiste de la connaissance du réel 

2.1. Fonction sémiotique de la connaissance du réel 

Les théories scolastiques de la connaissance jouent un rôle pivotal peu connu, en dehors des orbites 

spécialisés, dans l’histoire du développement de la philosophie occidentale portant sur les rapports 

de l’ontologie, de la logique et des théories sémantiques – en vue, notamment, de comprendre les 



11 

 

mécanismes du fonctionnement anti-hermogénien ou cratylien24 du langage dans son rapport au 

monde extralinguistique des quiddités objectives. La Renaissance et les théories modernes forgées 

au feu du positivisme logique auront pour effet d’obscurcir, de déformer ou encore de faire oublier 

cette conciliation et les fruits intellectuels qui en découlèrent, sous prétexte d’obsolescence du 

paradigme métaphysique prémoderne. En réalité, la Renaissance (ayant préféré la rhétorique à la 

logique) comme le positivisme (ayant préféré l’axiomatisme fonctionnel à la sémantique extra-

fonctionnel) ne seront jamais enclins à faire justice, par préjugé autant que par ignorance, à 

l’héritage scolastique en ces matières. Deux grands domaines de recherche sur la fonction, les 

mécanismes, et les limites verbo-conceptuelles de la connaissance et de sa transmission ont 

néanmoins intéressé les grands penseurs de l’ère médiévale, en prise avec la mise en œuvre d’outils 

d’analyse visant à mieux saisir les rapports à la fois extra et intralinguistiques entre objets 

extérieurs (res), concepts ou représentations mentales (passiones mentis), mots parlés (voces) et 

mots écrits (scripta) : ceux de la théorie logique de la supposition s’appuyant sur la théorie 

aléthique de l’adéquation entre la pensée (informant le langage de l’intérieur) et le monde 

(informant ce même langage de l’extérieur moyennant ses données quidditatives) – théorie dite 

« traditionnelle », pour la distinguer du paradigme, cher à l’empirisme logique, de la vérité réduite 

à l’analyse de la signification des énoncés (Carnap, Quine, A. J. Ayer). 

Au Moyen-Âge, la notion de signification, l’objet dynamique de l’étude de la sémiotique, est 

précisément définie. Contrairement à la sémiotique postmoderne, si marquée par l’influence proto-

wokiste du structuralisme, l’analyse sémiotique d’inspiration médiévale porte une grande attention 

à la langue 1) en tant que système de signes ontologiquement « aptes » à « sémiotiser » le « verbe » 

fondamental des choses par le biais de la fonction sémantique de l’intelligence elle-même ; et 2) 

en tant que médiatrice fondamentale de communication et de transmission de la sign-ification. 

Signifier x, c’est donc établir la compréhension de cet x, moyennant la fonction symbolique d’un 

signe ou d’un objet capable de le présentifier à l’intelligence. Saint Augustin le synthétise déjà 

dans son De doctrina christiana, en soulignant : 

« [qu’] un signe est une chose qui, par elle-même, fait passer à la connaissance [à la pensée] 

quelque chose d’autre que l’impression qu’elle produit sur les sens. »25 

Plus tard, avec la montée graduelle du nominalisme sur le plan des théories sémantiques et de la 

logique, cette définition cardinale commencera à céder la place à la conception selon laquelle, en 

termes linguistiques, une chose peut tout-à-fait constituer un signe d’elle-même, un signe 

autoréférent sans contenu particulier (autre que celui de sa fonction grammaticale, comme, par 

 
24 Par référence au dialogue de Platon, le Cratyle, mettant en scène Socrate, Cratyle, et le constructiviste Hermogène 

s’interrogeant sur l’origine du langage, l’exactitude des noms, la nature des signes et de leur rapport au monde des 

réalités naturelles (les choses) qu’ils signifient. 
25 « Signum est enim res, praeter speciem quam ingerit sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cogitationem venire. » 

(Liber II, cap. 1, § 1). 



12 

 

exemple, telle formule d’un algorithme rigoureusement déterminé dans sa fonctionnalité infra-

sémantique par les règles du système axiomatique dont elle dérive). 

Pour les sémioticiens et logiciens scolastiques (nous simplifions à dessein), les passiones mentis 

(ou concepts) remplissent la fonction de termes (en tant que verba intus26), au même titre que les 

termes parlés (verba vocale) et écrits (scripta). Mais, au lieu de consister en termes de la langue 

parlée ou écrite, ils fonctionnent comme des termes relevant du langage mental. Pour eux, le 

langage mental est la véritable forme de langage naturel caractérisée par la marque non filtrée de 

la signification (alors qu’un terme parlé constitue un énoncé signifiant par mode de convention). 

Ce pourquoi Jean Buridan, figure (nominaliste) de proue de la logique et de la sémiotique 

scolastique, considérera que les termes parlés et écrits sont « subordonnés aux concepts » (voir ses 

Sophismata et ses Summulae de dialectica). Dans cette optique, qu’ils soient réalistes ou 

nominalistes (encore une fois nous simplifions à dessein), ils distinguent trois niveaux de langage : 

parlé, écrit, mental. Divergentes positions existent, qu’il nous est impossible d’examiner ici, quant 

aux relations à établir entre, langage parlé, langage écrit et langage mental ; ou quant à la question 

de savoir si les mots (noms ou adjectifs parlés et écrits) signifient des concepts, ou des choses 

réelles, ou encore des formes (species intelligibilis) présentes dans l’âme humaine ; ou encore de 

savoir si la forme (l’ « espèce intellectuelle ») engendrée dans l’intelligence précède l’acte de 

compréhension ; ou, par contraste, si elle est quelque chose de modelé à travers l’acte de 

compréhension lui-même27, etc. 

Duns Scot en particulier, faisant la distinction entre cognition intuitive (suscitée par les mots parlés 

et écrits) et cognition abstraite (suscitée par l’entremise sémantique de la conceptualisation), 

estime que les mots signifient, en eux-mêmes (la plupart du temps), des concepts28. Mais il 

considère que la signification, allant des signes externes aux signes internes, constitue une relation 

transitive. Par exemple, nous entendons un mot. Il va signifier le concept qui s’y rapporte au plan 

cognitif sémantique, ce qui signifie que le concept naît à l’esprit qui le pense. Mais ce concept, 

dans l’ordre du langage mental, en vient lui aussi à signifier autre chose que lui-même, à savoir la 

réalité extralinguistique dont il désigne cognitivement la quiddité, de sorte que le mot original nous 

amène aussi, indirectement, à penser à cette réalité extrinsèque.  

C’est pourquoi il est crucial de ne pas considérer la signification en termes sémiotiques 

contemporains, comme une « référence » ou un « sens ». La référence et le sens ne sont pas des 

étapes proprement transitives de la connaissance du réel – ce qui explique qu’on en reste, avec le 

constructivisme postmoderne, à des références strictement chimériques, « wokites », irréelles (dont 

le sens se fige dans l’irréalité). La signification, par nature intellectuellement dynamique, l’est par 

 
26 Dans le langage de Duns Scot, au masculin, « verbum intellectuale » (le « verbe intellectuel »), qu’on ne saurait 

identifier à l’intellection de l’intellect agent, car il n’est qu’une production de cet intellect transposant et transformant 

les données sensorielles dans la forme conceptuelle de ce qui est constitué, par cette opération, signe intérieur. 
27 Ce dont va notamment traiter le docteur oxfordien, qui formule ces questions (parmi d’autres) et tentent d’y répondre 

en Ord. I, d. 27, resp., 48-61.  
28 Quaestiones in secundum librum Perihermeneias, q. 1. 



13 

 

sa fonction inséparablement naturelle (par la cinématique de la cognition humaine aboutissant à 

l’intellection réelle) et culturelle (par l’institution des mots). 

La signification sémiotique, au sens scolastique, est donc un type particulier de relation causale : 

signifier x, c’est faire penser à cet x. La signification est donc tout aussi transitive que l’est le type 

de causalité applicable ici. Nous voyons, par exemple, tel mot écrit ; et il nous fait penser et 

entendre le mot parlé correspondant. Ce mot parlé, désormais sémantiquement intériorisé, nous 

fait à son tour penser et concevoir le concept qui lui correspond et qui, in fine, nous fait penser à 

ce dont il est le concept. C’est ce que nous appelons ici la fonction sémiotique de la connaissance 

du réel, fonction faisant cruellement défaut à la triste postmodernité… 

2.2. Logique de la supposition et théorie scotiste de la connaissance du réel  

Rappelons d’abord que Jean Duns Scot, philosophe et théologien médiéval ayant vécu entre la fin 

du XIIIe siècle et le début du XIVe siècle, est reconnu comme l’une des figures les plus influentes 

de la grande période de floraison intellectuelle médiévale dite de la scolastique29, son œuvre 

revêtant plusieurs caractéristiques décisives qui la rapprochent mais la distinguent également de 

celles de ses non moins prestigieux contemporains et prédécesseurs. Notre objectif n’est certes pas 

de passer ici en revue les principaux éléments et volets des travaux inachevés du grand franciscain 

écossais30, qui sera également désigné par le titre de Doctor subtilis (« Docteur subtil »). Cet accent 

placé sur la subtilité et la précision de la pensée deviendra en effet l’une des signatures de la 

méthode philosophique scotiste.  

Nous signalerons simplement que la démonstration scotiste relative à l’inévitabilité de l’existence 

de Dieu – passant de prémisses logiques à l’efficience considérée comme une propriété 

métaphysique (plutôt que physique) pour aboutir rigoureusement à la première cause efficiente 

(primum efficiens/agens)31, laquelle est aussi la fin ultime (l’objectif dernier et concomitamment 

le terme premier de la série des existants se déclinant sous l’angle de la causalité finale)32 et la 

nature la plus parfaite (l’objet divin connu sous l’angle de l’excellence suprême, ou prééminence)33 

– est considérée comme l’une des contributions les plus remarquables jamais apportées par la 

pensée au domaine de la théologie naturelle (discipline partant, sans référence confessionnelle à 

une révélation, des seules données, matérielles et immatérielles de la structure du monde). Duns 

Scot arrivera à plusieurs conclusions convergentes au prix d’une argumentation admirablement 

 
29 Nous considérons toujours comme un titre d’honneur le fait d’être parfois associé aux penseurs médiévaux par ce 

désir et cette croyance qu’ont certains détracteurs incultes de nous faire par-là une insulte. 
30 Son décès prématuré, à 42 ans, compliquera considérablement l’organisation éditoriale de son œuvre. 
31 À ce qui est « simpliciter primum secundum efficientiam ». 
32 Ce qui est « simpliciter primum secundum rationem finis ». 
33 Ce qui est « simpliciter primum secundum eminentiam ». 



14 

 

élaborée, dont celle qui consiste à prouver l’impossibilité (tant logique qu’ontologique) d’une série 

ascendante infinie34, donc la nécessité d’une causalité efficiente première. 

Le grand mérite de l’argumentation scotiste tient à son fondement doublement logique et 

métaphysique, établissant la primauté d’un Être (qui est la fois premier Agent, Objet final, et Bonté 

suprême) selon le triple ordre de la causalité efficiente ; de la causalité finale ; et de la prééminence 

de nature (suprema/eminens natura). De là, la démonstration du Maître franciscain se décline de 

manière à faire ressortir l’implication mutuelle des trois ordres de la preuve déjà mise en œuvre : 

un Être dont on a établi la primauté sous l’angle de l’une de ces trois voies ne peut pas ne pas l’être 

également sous l’angle des deux autres. En outre, le Docteur mineur soutient qu’un tel Être, 

répondant par nature aux exigences logiques et métaphysiques de la triple primauté (triplicem 

primitatem) qu’il a déjà démontré35, ne peut pas ne pas posséder l’intelligence et la volonté, dans 

un rapport d’identité absolue de ces deux actes à Sa propre et indivisible essence divine 

(contrairement à ce qu’avance une conception naturaliste de « Dieu » comme quelque entité sous-

personnelle, telle une « force » ou quelque autre chimère de ce type). L’infinité d’un tel premier 

Agent – qui est aussi Fin ultime et Bonté prééminente – en découle36 ; tout comme le fait qu’il ne 

peut exister qu’un seul Être de cette nature37. 

Il importait d’au moins faire mention de cette dimension fondatrice du scotisme et de son rapport 

spécifique aux deux domaines réciproques de la pensée objective et de la réalité pensable – 

ultimement de la réalité divine à la source de la réalité totale du monde.  

La logique de la supposition est une composante de base de la théorie scotiste de la connaissance 

du réel. Avec le Docteur subtil, elle va participer à un réalisme médiant, consistant dans 

l’expression de l’existence réelle de concepts généraux moyennant leur supposition différenciée à 

travers le support du mot parlé/ou écrit et de sa signification concrétisée dans l’objet réel désigné. 

Elle tente donc de clarifier le problème sémiotique de la signification des termes du discours 

logiquement organisé en propositions, en analysant de manière « quantitative » la fonction et 

l’usage des mots – autrement dit la manière dont les mots et les concepts logiquement arrangées 

se rapportent aux réalités individuelles et générales, en l’absence de techniques modernes de 

quantification. Elle permet en outre de distinguer entre différents types de suppositions, notamment 

la supposition matérielle (référence à des objets concrets), la supposition formelle (référence à des 

concepts abstraits mais « simples » dans leur universalité) et la supposition personnelle (référence 

à des individus particuliers). On dira par exemple, en considérant la proposition « l’homme regarde 

 
34 Ord. I, d. 2, q. 2b, 43 : « […] infinitas autem impossibilis est in ascendendo, ergo primitas necessaria, quia non 

habens prius nullo posteriore se est posterius… » ; voir aussi Ord. I, d. 2, q. 2b, 53 : « […] essentialiter ordinatorum 

infinitas est impossibilis. Probatio, tum quia universitas causatorum essentialiter ordinatorum est ab aliqua causa 

quae non est aliquid universitatis, quia tunc esset causa sui. Tota enim universitas dependentium dependet, et a nullo 

illius universitatis. »   
35 Ord. I, d. 2, q. 2d, 39-73. 
36 Ord. I, d. 2, q. 2d, 111-156. 
37 Ord. I, d. 2, q. 3, 165-190. 



15 

 

x », que le terme « homme » assume une supposition personnelle, sans autre signification que celle 

d’un signifiant singulier dans son rapport à telle autre réalité individuée « x » ; et qu’il assume une 

supposition simple lorsque l’on dit : « l’homme est une espèce ». C’est dans ce dernier cas que le 

terme « homme » se réfère (par supposition formelle) à ce qu’il signifie ontologiquement. Le terme 

« homme » signifie ici une espèce universelle, plus précisément une nature stable répondant à une 

définition précise (ad id quod est). La signification ici renvoie à l’opération de présentation 

cognitive de la forme d’un référent universel à l’intellect par supposition formelle, en vue d’en 

désigner l’actualisation, par mode de supposition personnelle, dans des cas particuliers. On 

retrouve ce positionnement épistémologique, jouant sur la fonction différenciée de la supposition 

pour faire correspondre les caractéristiques sémantiques du discours et la réalité signifiée à la fois 

au plan mental et au plan désignatif verbalisé, dans les travaux d’auteurs contre-nominalistes, 

notamment ceux d’Henri de Gand (avant Duns Scot) et de Walter Burley. Burley, par exemple, 

différenciera la portée d’une expression, signifiée par sa forme universelle, de son « extension » à 

travers les individus instanciant la première.   

Chez Duns Scot, le cadre général de la supposition logique relatif à la connaissance du réel est 

assez clairement corrélé à celui de la théologie de la Création mise en avant par la tradition 

franciscaine et conférant à l’exemplarité le rôle prééminent dans l’ordre de la connaissance de la 

nature d’un x amené à l’existence actuelle. Dans Son rapport à la Création, Dieu, en tant que cause 

efficiente, ne produit pas seulement telle œuvre créée en lui conférant une existence réelle ; en tant 

que cause exemplaire, Il l’établit dans l’être essentiel en lui conférant une nature définie (source 

fixe de sa définition). En raison de cette relation à l’intellect divin (relation de raison insistera le 

Docteur subtil38), une chose créée est dite posséder la certitude d’une quiddité réelle (quiditatem 

rei) et est par conséquent définie comme telle, ontologiquement comme épistémologiquement. Sur 

ce modèle fondateur, la connaissance du monde réel passe ainsi par une mise en rapport de l’objet 

et de l’intelligence qui reproduit, par analogie, la double causalité efficiente et exemplaire qui 

préside à la quiddité et à l’existence actuelle de l’objet. En théorie scotiste de la connaissance, pour 

comprendre le monde réel, il est essentiel que l’intelligence saisisse (causalement) la manière dont 

les termes linguistiques se rapportent aux objets de la connaissance – en se les signifiant plus 

distinctement, en tant qu’objets formels, qu’ils ne peuvent eux-mêmes être directement saisis en 

tant que réalités objectives (comme cela est le cas, éminemment, de la signification et de la 

conception de l’essence divine, y compris par le profane qui parle sans même connaître Dieu39). Il 

 
38 Ord. I, d. 8, q. 3, 54 : « […] arguo sic : relatio in creatura licet habeat in virtute sua causare conceptum relationis 

sibi correspondentis, tamen illa relatio correspondens non includit in se aliquem conceptum absolutum in quo 

fundetur, quia relatio creaturae – e converso – ad Deum, quae est tantum rationis, non includit essentiam divinam vel 

aliquam perfectionem absolutam in Deo (quae perfectio est naturaliter ipsa), quam tamen essentiam vel perfectionem 

oportet ponere esse fundamentum relationis Dei ad creaturam ; et ita non posset per relaƿtiones istas causari in nobis 

aliquis conceptus de perfectionibus absolutis nisi relatio altera haberet in se virtualiter illud absolutum quod est 

propria perfectio Deo, quod est impossibile. »  
39 Ord. I, d. 22, 9 : « […] nomina multa imponuntur quae significant Deum in communi, quia sic potest naturaliter 

concipi a viatore, ut patet distinctione 3 ; vel si verum est quod ‘distinctius potest significari quam concipi’, potest 

Deus nominari a viatore nomine significante ‘hanc essentiam’. » 



16 

 

faut donc qu’agisse une forme analogique de l’efficience causative dans la signification active, qui 

ne cause certes pas l’objet de la connaissance, mais le désigne intelligiblement, par conformité au 

fait de son existence ; ainsi qu’une forme analogique de l’exemplarité causative dans le rapport de 

certitude de l’intelligence se conformant à la nature de l’objet de la connaissance. 

La connaissance du réel passe donc par ce double jeu de conformité intellectuelle à l’existence 

factuelle et à l’essence définitionnelle de la chose connue par l’intelligence actualisée du sujet 

connaissant, s’appuyant sur la structure sémiotique de son langage conceptuel et verbal pour 

désigner, signifier, et communiquer ce qui est objectivement saisi en tant qu’objet formel – comme 

nous allons le voir plus avant dans la section suivante. Récapitulons d’abord notre propos quant à 

ce qu’est et ce qu’accomplit la supposition logique dans le cadre scotiste d’une théorie réaliste 

(dite « modérée ») de la connaissance.  

L’arrière-plan intellectuel de la théorie scotiste de la connaissance s’articule autour d’une question 

épistémologique centrale : si nous ne pouvons trouver rien de commun ou d’universel qui puisse 

réellement correspondre à nos concepts généraux et à nos noms communs dans le domaine de la 

réalité objective de la connaissance (extra mentem), quel critère doit-on alors invoquer et retenir 

aux fins d’expliquer la formation de ces objets formels linguistiques, conceptuels (in mente) et 

nominaux (ex ordine nominum) ? Si font défaut de tels référents corollaires de nos signes mentaux 

et verbaux (autrement dit, si l’existence de ces objets irréductibles à ce que nous pouvons 

simplement penser et dire n’est pas une référence réelle), peut-on encore tenir notre prétendue 

« connaissance du monde » pour autre chose qu’une vaste māyā projective ? 

C’est l’écueil qu’entend éluder le Docteur franciscain, accompagné d’autres grandes figures de 

l’ère scolastique issues de ce qu’on appelle aujourd’hui le « réalisme modéré », par la supposition 

logique et par la distinction entre objet formel et réalité objective de la connaissance, que nous 

allons succinctement rappeler dans la section suivante.  

2.3. Distinction scotiste : objet formel et réalité objective de la connaissance 

Dans la connaissance réelle, nous l’avons vu, le critère de signification ultime implique à la fois le 

rôle de la langue, par rapport à ce qui est conçu en tant que concept ; et celui de ce concept en tant 

qu’objet mental signifiant l’objet réel, tant par lui-même (en tant que verbe intérieur) et par le mot, 

parlé et/ou écrit. La connaissance sensée, celle qui rassemble le formel et l’objectif dans une même 

dynamique cognitive, se décline donc en mot éligible (signe), en espèce intelligible (langage 

mental conceptuel), et en intellection réelle (acte de compréhension active). C’est sur ce triple fond 

sémio-cognitif (du mot, de l’espèce conceptuelle et de l’acte) que Duns Scot distingue l’objet 

formel (esse intelligibile) et la réalité objective (esse in re) de la connaissance, lesquels s’accordent 

dans la production de propositions réelles40 (propositiones in re).  

 
40 Qui sont les propositions de la science, naturelle et sacrée. 



17 

 

Cette distinction scotiste protège à la fois l’objectivité du réel et la réalité de la connaissance 

formant un objet formel de la première. L’objet formel correspond à ce qui est connu par 

l’intelligence rationnel de l’homme au gré de son opération sémio-cognitive ; alors que la réalité 

objective correspond à ce que la chose connue constitue en réalité, au-delà de la prise directe 

naïvement réaliste ou follement constructiviste. La réalité objective de la connaissance reste donc 

plus grande, en elle-même, que l’objet formel que contemple l’intelligence capable de la 

conceptualiser. Notre connaissance d’une chose première et irréductible peut donc se la représenter 

plus complètement que nous ne le pensons au départ, en pensant naïvement voir et saisir la réalité 

telle qu’elle se présente. Distinguer de la sorte implique en outre que le monde ne saurait se réduire 

à la perception qu’on en a, contrairement à ce que prétend aujourd’hui faire valoir cet hubris 

narcissique endiablé d’inspiration révisionniste wokiste. 

Recapitulons : 

- L’objet formel de la connaissance se réfère à ce que connaît l’intellect ou à la manière dont 

il conçoit un objet qui lui est extrinsèque. L’acte de le former correspond à la manière dont 

l’intellect appréhende les caractéristiques et les propriétés de cet objet sur un mode sémio-

cognitif tripartite. La traduction mentale de l’objet réel du monde en objet formel permet à 

l’intelligence, non pas de l’inventer de toute pièce comme le voudrait la démiurgie 

structuraliste, mais de le signifier par supposition logique différenciée. 

- La réalité objective de la connaissance, par contraste, consiste en l’objet lui-même, tel qu’il 

existe indépendamment de la manière dont l’intellect le conçoit, de notre perception et de 

notre conception mentale. Pour Duns Scot, la réalité objective est réellement distincte de 

l’objet formel en tant qu’elle existe indépendamment de l’esprit qui l’appréhende. Ainsi, la 

réalité est non seulement objective, ce qu’elle manifeste à l’intelligence en instaurant 

l’ordre de la signification ; elle est encore formelle et médiane, sous forme de propositions 

mentales sémio-cognitives aptes à la transcrire conceptuellement et verbalement.   

Le fondement de cette distinction clé, que se réappropriera sous son mode propre la philosophie 

naturelle à partir de Galilée41, est finalement théologique. Dieu connaît éminemment et Sa 

connaissance se traduit, dans la vie de Ses processions ad intra (d’intelligence et de volonté), en 

« langage mental ». Mais Dieu, par nature, est simple, exempt de toute composition. Il s’ensuit que 

Dieu et Sa connaissance sont identiques et qu’il ne peut donc se trouver de distinction 

métaphysique réelle entre Dieu et Ses propositions mentales (verba mentis Verbi), contrairement à 

ce qui se produit pour nous, êtres composés, qui ne pouvons en aucun cas surmonter la distinction 

entre objet formel et réalité objective (sauf à tomber dans le fantasme et de l’objectivisme et du 

nominalisme). Pour autant, c’est leur identité stricte en Dieu qui fonde (en l’homme qui est Son 

 
41 Qui introduira la dysharmonie épistémologique programmatique de la science moderne entre le domaine contre-

intuitif des lois par rapport à celui de la perception immédiate (non-pensée) de leurs effets phénoménologiques.  



18 

 

image par ses facultés d’intelligence et de volonté) et confère sur l’objet purement médiant et 

formel de la connaissance, la marque de l’objectivité du réel.   

Or, comme l’avait crucialement souligné l’autre grand Maître mineur du XIIIe siècle, saint 

Bonaventure, Dieu connaît par des ressemblances42 (similitudines) qui ne sont pas et ne peuvent 

être les essences des choses elles-mêmes43, quoiqu’elles soient de l’ordre référentiel de l’essence, 

entendue en tant que cause exemplaire. En Dieu, les ressemblances (ou les idées) ne peuvent donc 

être autres que l’essence divine elle-même ; car, si elles étaient les essences des créatures, le 

Créateur et Ses créatures seraient une seule et même essence, ce qui est évidemment absurde – de 

l’absurdité propre au panthéisme44 et à l’émanatisme45. 

 

3. Éléments d’un retournement épistémologique autorégressif  

L’objectif plus ou moins avoué de toute idéologie en général c’est de se donner un fondement 

épistémologique capable, au plan émotionnel, de justifier une pratique sociale, politique, 

économique, éthique, voire religieuse. C’est cet investissement émotionnel par la force 

« justificatrice » de la forme idéologique qui constitue le moteur psycho-social premier de sa 

capacité fondamentale à se perpétuer, pour finalement imposer un impératif de remplacement du 

monde traditionnel de la signification objective, au motif que la vérité serait évolutive, que les 

critères rationnels seraient d’origine raciale (« blanche »), que la fonction du réel ne serait autre 

qu’une fonction d’opinion culturelle – ce que l’on peut appeler « opinionisme », pour subsumer 

les notions corrélatives usitées de nominalisme et de relativisme. 

Au sens propre et traditionnel du terme, l’épistémologie se concentre sur la manière dont nous 

atteignons et justifions la connaissance (dans son rapport fondamental au domaine du vrai), en 

partant d’exigences et de critères de scientificité avérés, tels que la logique, la méthode 

scientifique, etc. Par contraste, le relativisme culturel, berceau du wokisme, soutient que les 

normes épistémologiques traditionnelles de rationalité sont elles-mêmes déterminées par la culture 

 
42 La ressemblance de la chose connue constitue ce qu’est son idée (cf. I Sent. d. 35, a. 1, q. 1, resp.). 
43 Autrement, l’intellect divin se retrouverait à connaître les choses individuelles par le biais d’une idée (per ideam), 

non à partir de Lui-même (ex se ipso) et par Lui-même (per se ipsum), cf. I Sent. d. 35, a. 1, q. 1, contra 1.  
44 Une conception philosophique du monde postulant que « Dieu » et la « Nature » sont une seule et même réalité, 

qu’il n’y a donc pas de distinction entre « Créateur » et « Création ». Selon la devise de Spinoza : « deus sive natura » 

(« dieu ou la nature », sous-entendu, « aucune différence »). De nombreux panthéistes vouent un culte à la Terre et 

aux éléments de la nature. L’environnementalisme et le sens de la « responsabilité écologique » comptent souvent 

parmi les composantes éthiques de cette vision fort mal avisée de la réalité. 
45 Une conception métaphysique postulant des niveaux successifs d’émanations de plus en plus éloignées d’un principe 

originel, par nécessité naturaliste de diffusion d’être. Diverses traditions religieuses et philosophiques (le 

néoplatonisme et le mysticisme oriental) ont embrassé cette erreur intellectuelle relativement commune – puisqu’elle 

permet de contourner la proposition théologique (spécifiquement biblique) d’une intelligence et d’une liberté créatrice 

transcendante au monde. 



19 

 

et le contexte social… Selon cette perspective, il n’existe pas de critère universel pour évaluer la 

rationalité, ce qui peut conduire à une fragmentation de la pensée rationnelle. 

Par contraste, la remise en question des normes épistémologiques traditionnelles au sein du 

mouvement « woke » coïncide avec une mise au service de la notion de vérité à des slogans répétés 

en boucle, à des programmes idéologiques axés sur l’existence assertée d’ « injustices 

systémiques » : le racisme, le sexisme, l’homophobie et d’autres formes de discrimination. La 

conséquence particulièrement efficace de la manœuvre d’un tel retournement est l’imposition de 

la légitimité « indiscutable » de ces slogans et programmes ; et, par suite, l’inhibition bienpensante 

du débat et de la discussion ouverte – au motif que leur critique serait elle-même l’expression 

exécrée de quelque sentiment raciste, sexiste, homophobe, etc.   

En contraignant le discours acceptable pour le faire coïncider avec l’idéologie wokiste, il est aisé 

de donner à un tel mouvement une apparence de bienfondé socio-politique, qu’on alimentera à 

l’envi de sensibilisation émotionnelle aux questions de justice sociale, d’égalité et de 

discrimination des minorités (raciales, ethniques, de genre, …).  

Nous faisons ci-dessous un simple inventaire (qui va en partie recouper notre deuxième bilan, en 

quatrième partie, faisant l’inventaire des principaux mécanismes de dissolution du sens), sans 

intention exhaustive, de quelques grandes composantes du renversement épistémologique à la 

racine de l’étiolement et de l’auto-décomposition « woke » du langage, de la culture, des 

institutions, de la société, en somme de la civilisation elle-même : 

- L’imposition capricieuse de l’esprit humain sur la nature : ce retournement résume à lui 

seul ce qu’est la révolution nominaliste46, subversion vieille comme la chute originelle de 

l’homme47 et qui sous-tend encore aujourd’hui le projet de volonté de subordination des 

choses et de leurs définitions à l’image autocentrée du constructivisme « woke ».  

- Le reniement de la polarité sexuelle : un produit dérivé de l’imposition capricieuse de 

l’esprit humain sur la nature, il se caractérise par l’exigence de la conformisation du réel 

aux fantasmes de l’imaginaire de la toute-puissance égotique. Il y parvient en neutralisant 

les oppositions naturelles et fécondes, pour leur substituer les antagonismes catégoriels 

fétichisés et stériles de la mentalité manichéenne.   

 
46 D’abord hermogénienne (par référence à la figure d’Hermogène dans le Cratyle de Platon), puis ockhamiste (par 

référence au terminisme philosophique de Guillaume d’Ockham, passant le « rasoir » de son fameux précepte : « Les 

entités ne doivent pas sans nécessité être multipliées… »), puis luthérienne (par référence à la table rase théologique 

de Luther), puis structuraliste (par référence à la « French Theory » de la fin des années soixante), puis wokiste… 
47 Qui avait, dans l’état préternaturel d’intimité avec le Verbe divin 1) la connaissance des choses dans leurs « raisons 

éternelles » (rationes aeternae, selon l’expression tirée de la théorie de la connaissance chez saint Bonaventure) ; et 

2) la connaissance des choses dans leurs genres propres ( רְאוֹת מַה קְרָא-לִׁ לוֹ-יִׁ , « pour voir comment/le quoi [ין, מה  il les [מִׁ

appellerait… », voir Gn 2, 19b). Ce statut de la parole, partiellement perdu dans sa chute, Adam le possédait sans 

défaut en son état d’origine, discernant la nature des choses pour les nommer en conséquence. 



20 

 

- Annulation et censure : le wokisme encourage et pratique la « culture d’annulation », 

ciblant à la fois les personnes et les idées lorsqu’elles ne cadrent pas (ou plus) avec les 

normes de « justice sociale » établies. 

- Médiatisation et vérité : à l’ère des trolls et des « vérificateurs de faits », on ne peut plus 

approcher la vérité, telle que conçu aujourd’hui en premier lieu dans le cadre d’un rapport 

de force narratif, sans tenir compte du double modèle de transmission consommatrice 

d’information : les médias de grands chemins et les réseaux sociaux. Tous deux se livrent 

la guerre de l’information qui fait rage aujourd’hui et se concentre finalement autour de la 

manipulation de l’opinion publique (de la médiatisation de la « vérité » à titre de 

construction au service de la science du contrôle du discours et de la communication).    

- Novlangue et écriture révisionniste : on gouverne d’abord par la grammaire, lieu de la 

généralisation implicite des rapports logiques entre pensée, langage, et monde des 

références extralinguistiques. Le propre de la « nomologie » wokiste, comme de tous les 

mécanismes de propagande en quête de conditionnement intériorisé des esprits, c’est de 

s’approprier le langage comme d’un instrument culturel de domination sociale – le langage 

médiatisant entre le domaine épistémique de la pensée et celui, ontique, de la réalité. 

- Tendance autorégressive de la pensée à privilégier les émotions et les croyances 

personnelles au détriment des faits et de la rationalité : dans les crises que nous subissons 

successivement et simultanément, du climato-alarmisme en passant par le covidisme, 

l’ukrainisme et le néo-colonialisme qui s’innocente à grands coups de salades 

sentimentalistes et propagandistes au Moyen-Orient, le conditionnement premier est du 

côté de l’hystérisation, de la dissonance passionnelle et de l’agressivité bipartite sans issue 

rationnelle. Impossible, dans de telles conditions de stéréotypisations régressives des 

comportements, d’espérer le moindre ascendant de la pensée et de l’action justes.   

- Victimisation et culpabilisation systématiques : le premier produit son corollaire tout aussi 

funeste, par une logique implacable. Là où parvient à s’imposer l’identité victimaire, là 

s’impose également la culpabilisation « réparatrice » – surtout du gauchiste blanc 

émasculé, plus intimidé que jamais à faire sienne son « infériorité », tant raciale que 

sexuelle. 

- Retournement « essentialiste » : en suscitant une culture de la victimisation d’individus et 

de communautés politiquement conditionnés à se percevoir comme des victimes 

« systémiques » de la société d’hier et d’aujourd’hui, le mode de penser d’inspiration 

wokiste réinvesti sa propre version de la « généralité » conceptuelle – assimilable à une 

quiddité (ou, dans l’ordre philosophique de la nature, à un universel bien défini et 

socialement instancié). Ce faisant, il tend à essentialiser les fantasmes d’identités de groupe 

qu’il tire de son chapeau magique de « créateur » fictif (d’une œuvre « ex nihilo » tout aussi 

fictive), en postulant que tous les membres de telle communauté politiquement victimisée 



21 

 

partagent des caractéristiques ou des expériences « essentialisées ». L’existentialisme sous-

jacent en prend certes un coup, mais les pseudo-penseurs de l’université française wokisée 

ne craignent aucune contradiction, ils continuent de plus belle…  

- Fragmentation subjectiviste de la connaissance (ou première étape, au XXe siècle, de la 

résurgence plus ou moins explicite de la querelle des universaux) : au lieu de rechercher 

des réponses universelles et objectives – sur lesquelles va reposer, en philosophie comme 

en science, la signification des concepts communs –, l’épistémologie fragmentaire 

postmoderne met l’accent sur la diversité des perspectives et des interprétations 

individuelles. Dans ces conditions, il est très vite difficile, voire pratiquement impossible, 

d’inculquer le goût et la nécessité première de la recherche du sens et de la vérité. 

- Déconstruction et réévaluation de la connaissance et du savoir (ou deuxième étape, aux 

XXe et XXIe siècles, de l’effacement à la fois post-réaliste et post-conceptualiste de la 

métaphysique, au profit de la pure narrativité solipsiste initiée par le projet structuraliste) : 

le relativisme culturel et la défiance envers l’autorité intellectuelle traditionnelle 

contribuent depuis plusieurs décennies à la dévalorisation occidentale de la connaissance 

objective. Le postmodernisme universitaire, fomentateur du wokisme contemporain, remet 

en question les récits et les métarécits civilisationnels – religieux, politiques, 

philosophiques, scientifiques. Ses adeptes haranguent à l’envi que ces œuvres sont 

« socialement construites » (comment pourraient-elles ne pas l’être, au moins en partie ?) 

et que, en tant que telles, elles ne sont finalement que l’expression littéraire de l’exercice 

d’un pouvoir et d’un contrôle (patriarcal/phallocratique, bourgeois, blanc…) sur les 

individus. Ce paradigme de réévaluation par la déconstruction va faire recette en milieux 

universitaires américains et donner lieu à toute une armada d’ « études de genre », de 

« théorie critique de la race » et d’ « intersectionnalité ».    

 

4. Révisionnisme biologique et crise de l’intelligence   

L’invention de la psychologie physiologique au XVIIIe siècle doit en réalité beaucoup à l’épistémè 

médiévale en matière de rapport synergique de l’âme (ψυχή/psuché en grec) et du corps, domaine 

du donné biologique-anatomique informé et régulé par des principes et des lois psycho-

anthropologiques, qu’il aura fallu attendre les tenants de la pseudo-pensée contemporaine 

« woke » pour voir réduire au domaine de la préférence subjective revendicatrice et capricieuse. 

D’un point de vue historico-épistémologique, les résultats obtenus en mathématiques, en physique 

et en chimie attestant de l’adéquation mystérieuse des principes universels sous-jacents aux 

mouvements des étoiles, des planètes et des atomes avec la logique et les lois de l’esprit48, 

 
48 Dont traitera George Boole dans un ouvrage de 1854 portant le titre même de The Laws of Thought (ou An 

Investigation of the Laws of Thought on Which are Founded the Mathematical Theories of Logic and Probabilities). 



22 

 

justifieront (consciemment ou non) la réappropriation moderne de l’idéal prémoderne 

d’unification du macrocosme et du microcosme en l’homme : en déployant les ressources de sa 

nature microcosmique, il est cet être qui reflète la totalité de l’univers visible et invisible par le fait 

de comporter en lui-même à la fois le monde spirituel et le monde matériel. 

Dans cet esprit d’harmonisation sous-jacente, les XVIIIe et XIXe siècles seront d’abord le théâtre 

intellectuel d’une plus grande unification mathématique des interactions astronomiques (où 

domine l’interaction gravitationnelle) avec celles des propriétés fondamentales de la matière (où 

domine l’interaction électrique). Des idées de Michell sur le rapport de la gravité des objets célestes 

avec la lumière, à la formulation de la loi coulombienne de l’inverse du carré appliquée aux charges 

électriques, en repassant par les travaux de mesure de force de Michell (par l’entremise de son 

dispositif de balance de torsion) et de leurs applications par Cavendish et Coulomb, la boucle 

physique sera mathématiquement parcourue et élégamment bouclée. De leur côté, alors que 

continueront de s’améliorer les instruments de vision lointaine, Euler, Lagrange et Cauchy 

développeront la dynamique analytique de manière à adapter le calcul différentiel et intégral (de 

Leibniz) à la mécanique inertielle newtonienne et à en appliquer les opérations à l’astronomie 

(d’Alembert et Clairaut participant de leurs propres travaux à l’affinement des calculs et des 

observations), jusqu’à parvenir à la formulation d’une nouvelle dynamique céleste (Laplace). Cet 

effort scientifique d’harmonisation des domaines physiques de « l’infiniment grand » et de 

« l’infiniment petit » (effort d’inspiration médiévale) servira de modèle de connaissance et de 

raisonnement unificateur dans le domaine, alors en voie de complexification, du réalisme 

biologique naissant, de la physiologie macroscopique à la biologie microscopique – et 

nanoscopique, bien plus tard, moyennant la biotechnologie appliquée à la biologie cellulaire. 

La physiologie moderne, ayant anticipé les idées (et les grossièretés) du darwinisme d’un bon 

siècle (avec les travaux que consacreront à ces idées des auteurs naturalistes aussi influents que 

James Burnett49 en Écosse et Jean-Baptiste-René Robinet50 en France), posera surtout les bases de 

la scientificité objective propre à l’expansion biologique des XIXe et XXe siècles, avec l’essor de 

la cytologie, de la génétique mendélienne, de la microbiologie et de la biologie moléculaire, en 

passant par la biochimie métabolique. Les œuvres du neurologue et psychologue naturaliste anglais 

David Hartley, par exemple, adopteront une approche neuroanatomique de la psychologie qui ne 

sera pas sans lien, à l’insu de Hartley lui-même, avec certains aspects de la conception scolastique 

de la symbiose de l’esprit et de la matière – quoiqu’il aspirait certes consciemment à un empirisme 

et à un énergétisme émotionnel qu’il voulait insérer dans une psychologie morale faisant place à 

la fin religieuse de l’homme (dans une perspective, par ailleurs condamnée par sa propre 

dénomination anglicane, d’apocatastase inexorable). Perspective de conciliation qui disparaîtra 

 
Ce traitement séminal booléen des lois de la pensée, assorti d’une nouvelle algèbre, trouvera de nombreuses 

applications dans différents domaines des sciences dures et contribuera à l’essor de l’informatique.   
49 Avec sa collection, en six volumes, intitulée : Of the Origin and Progress of Language (1773 – 1792). 
50 Et ses Considérations philosophiques de la gradation des formes de l’être, ou les essais de la nature qui apprend à 

faire l’homme (1768). 



23 

 

complètement des travaux d’auteurs contemporains de Hartley, tels que le sensualiste 

psychologiste Étienne Bonnot de Condillac et le matérialiste catégorique (et licencieux déclaré), 

Julien Offray de La Mettrie (auteur de L’Homme-machine et de L’Homme-plante).  

Le fondement de la physio-psychologie de Hartley est l’organisme vivant (plus que simplement 

« vital »), les vibrations physiques qui se produisent dans le cerveau et le système nerveux ainsi 

que dans le milieu ambiant avec lequel il interagit. Hartley décrira notamment la sensation comme 

consistant d’abord en une vibration des particules d’un nerf stimulé par un objet extérieur, puis 

comme la transmission de cette vibration le long du nerf jusqu’au cerveau. Ce cerveau est constitué 

d’une masse de fibrilles nerveuses (neurones) dont les vibrations sont les contreparties 

physiologiques des souvenirs. Plus largement, pour chaque état psychologique, nous trouvons, 

d’après Hartley, un corollaire physiologique du premier ; et vice versa, pour chaque opération 

physiologique, nous trouvons un corrélat psychologique. La formation des idées constitue donc le 

versant psychologique de la formation et du déclenchement de vibrations nerveuses51. Tout en 

privilégiant la primauté de la physiologie sur la psychologie, Hartley n’en reconnaît pas moins leur 

unité, objet de la quête des penseurs médiévaux qui la considéraient comme la source première et 

le point focal de la connaissance rationnelle objective (de la réalité de nature biologique, comme 

de la réalité de nature métabiologique). 

Afin d’apprécier toujours plus à quel point notre époque de wokisation démentielle a pris la réalité 

comme cible originelle et dernière de sa haine de toute limite à son mensonge à elle-même (en 

dernière instance, ce n’est nulle autre que la réalité en tant que telle qui est décrétée « coupable » 

de « racisme, de sexisme et d’homophobie » lorsqu’elle refuse de se plier à la démiurgie wokiste 

de ce révisionnisme aliéné), il est donc toujours utile de se rappeler de quelques-unes des grandes 

figures et des recherches qui président au développement de la biologie moderne, avec notamment 

les percées réalisées dans le domaine des connaissances de l’anatomie et de la physiologie 

humaines et animales. Certes l’histoire, les faits et la raison ne peuvent plus être simplement 

convoqués aujourd’hui dans l’espoir de restaurer le sens, la valeur première et l’intelligence saine 

que présuppose toute défense du principe de réalité face aux desiderata tyranniques d’une pensée 

folle, si déconstruite, si pernicieuse et si illusoire qu’elle n’en est, en tout état de cause, plus une, 

aussi militante et bruyante soit-elle (à l’Assemblée nationale ou sur les réseaux sociaux).  

Là réside la composante principale de la crise de l’intelligence à l’Ouest aujourd’hui : la factualité 

– logique, historique, biologique – change de sens, pour satisfaire aux exigences de la post-vérité 

pleine d’impunité journalistique, d’outrance politicienne, et de débridement irrationnel wokiste… 

Par contraste, la factualité – attachée à la logique, à l’histoire et à la biologie – a constitué de tout 

temps et sous tous les cieux le critère décisif et la base de l’histoire de la pensée objective, aussi 

bien du côté des métaphysiciens que de celui des empiristes. L’instauration de l’objectivité 

fondationnaliste dans l’Antiquité (en premier lieu avec le platonisme et l’aristotélisme) a d’abord 

 
51 Corrélations vibratoires qu’on retrouvera discutées dans certains textes de Nietzche, de l’époque de sa collaboration 

avec le docteur Paul Rée.  



24 

 

permis de dégager, pour la mettre en lumière philosophique, l’infrastructure axiologique sur 

laquelle toutes les autres connaissances peuvent être méthodiquement construites. Cette référence 

axiologique a continué de servir de phare épistémique à la grande tradition scolastique (s’inspirant 

en outre d’une épistémè révélée), dont nous avons souligné plus tôt dans cet article quelques points 

saillants ; on la retrouve toujours active derrière l’édification (tour à tour cartésienne et 

postcartésienne) de la pensée moderne, encore portée à prôner l’union de la réalité objective avec 

la structure de l’esprit axée sur la connaissance de la vérité ; également chez les partisans de la 

physiologie médicale et expérimentale des débuts de l’ère moderne, comme à travers les efforts de 

son essor au gré de l’étude persistante des processus physiques et chimiques de l’organisme vivant. 

On se rappellera, par exemple, que René-Antoine de Réaumur, Abraham Trembley, Charles 

Bonnet, Caspar Wolff, Diderot (tout matérialiste qu’il était), Voltaire et beaucoup d’autres moins 

connus (dont beaucoup, au demeurant, ne peuvent être soupçonnés de christianisme) considéraient 

que l’agencement et le comportement des organismes ne pouvaient s’expliquer sans l’existence 

d’un dessein intentionnel, intelligent et contraignant dans la nature – contraignant vis-à-vis des 

aspirations prométhéennes de l’homme aspirant au fantasme azimuté de son autoproduction, 

jusque dans la folie furieuse, de plus en plus assumée et explicite aujourd’hui, de redéfinition de 

l’anthropologie sur les bases d’un projet transhumaniste. 

En fin de compte, la crise contemporaine de l’intelligence est fondamentalement une crise du sens 

multidimensionnelle, dont l’un des objets premiers est la biologie humaine, prise comme base 

tangible de remise en question de l’ontologie et de la pensée sémiotisée qui la traduit en langage 

porteur de sens – nous en avons traité en passant notamment par la pensée scolastique et les 

fondements de la scientificité moderne. Mais il faudra se rappeler que l’avènement de cette culture 

du contresens, par déni ontologique et idéalisation de la contrenature, s’opère en surface sous 

prétexte trompeur de remise en question des normes sociales établies (l’ « hétéro-normalité », la 

primauté proto-sociale de la famille), des discours dominants (que seraient notamment la morale 

dite « patriarchale » et le « phallogocentrisme ») et des systèmes de pouvoir (cette « blanchité 

sexiste » systémique à l’ouvrage depuis les premiers temps de l’humanité). La perte du sens 

n’advient donc jamais naturellement, mais implique toujours une certaine abdication volontaire ou 

pilotée de la rationalité, dans son rapport aux divers domaines structurants de la vie humaine en 

société – la politique, la religion, la science, la technologie, les aspects quotidiens de la vie des 

individus. Nous relevons, en conclusion, les quelques principes et mécanismes non-exhaustifs 

suivants, qui nous semblent les plus activement impliqués dans le dépérissement du sens, à la 

racine de notre crise contemporaine avancée de l’intelligence : 

- La post-vérité : la crise contemporaine du sens se rattache d’abord à l’émergence de ce 

qu’on appelle désormais la « post-vérité », pour décrire ce régime d’oppression psycho-

mentale par lequel s’instaure et se met en place l’ascendance des émotions et des croyances 

personnelles sur la force naturelle des faits et des données objectives. Il convient de 

qualifier ce phénomène d’ascendance de phénomène organisé, puisqu’il a cours quasi-

généralisé à l’école, à la télé, à l’université, dans les ministères… 



25 

 

- La fragmentation et la vitesse de l’information : l’abondance du flot d’informations 

combinée à la capacité indéfinie de « choisir » parmi x sources médiatiques plus ou moins 

fiables entraîne une fragmentation de l’information, nourriture superficielle atomisée et 

jetée en pâture quotidienne à des consommateurs de points de vue immanquablement 

limitatifs, favorables au renforcement de préjugés morcelés, irréconciliables, hostiles. 

- La guerre de l’attention (exhibitionnisme, obscénité, addiction) : avec des plateformes 

comme TikTok, la capacité indéfinie de « choisir » fait place à la captation de l’attention 

de l’utilisateur dans un circuit chimique fermé de récompense instantanée. L’annihilation 

du sens est ici complète, il ne reste plus que l’activation de la dopamine pour renforcer 

l’accaparement des esprits sous emprise addictive par le vide de contenu réel, par le non-

sens vastement véhiculé par les pitreries narcissiques de « créateurs de contenu » LGBTQ-

istes plus ou moins mutilés et dénudés. 

- La fausse polarisation politique : ce mécanisme de conditionnement antagoniste domine 

les esprits de nos sociétés contemporaines, entraînés à s’aligner sur un logiciel politicien 

particulier, « gauche » ou « droite », « NUPES » ou « RN », et à justifier leurs croyances 

en fonction de l’affiliation par laquelle ils se définissent (par opposition à une autre 

affiliation), plutôt qu’en faisant l’effort rationnel de produire des preuves objectives. 

- Les biais cognitifs : ces mécanismes, tels que le biais de confirmation (de recherche 

exclusive d’acceptation et d’homologation de nos croyances déjà fermement enracinées), 

sont l’effet symptomatique de ce qu’on appelle la « dissonance cognitive » – cette tendance 

plus ou moins intériorisée à boycotter les informations et les arguments capables de 

contredire nos opinions chéries. Ils inhibent le développement de la rationalité, de la prise 

de décision libre et de l’aptitude au sens, cette vraie nourriture de l’intelligence. 

- L’algorithmisation des esprits par l’entremise des réseaux sociaux : les algorithmes de 

recommandation en ligne ont la très fâcheuse tendance à amplifier les opinions 

superficielles de nature manichéennes, donnant lieu à des phénomènes de chambres d’écho 

idéologique puissant, cocons virtuels confortables au sein desquels les utilisateurs 

interagissent avant tout, pour se confirmer mutuellement dans une même chaleur 

opinioniste et sous les auspices d’un même contrôle algorithmique, avec les membres de 

leurs propres bulles cognitives douillettes. 

- La complexité croissante du monde de l’interconnexion et des conflits d’intérêts sous-

jacents : les crises et graves problèmes contemporains (sanitaires, géopolitiques, 

éducationnels) sont souvent plus complexes et plus interconnectés qu’à première vue, ce 

qui rend difficile la mise en œuvre d’une rationalité holistique guidée par la primauté 

anthropologique du sens. Dans de telles conditions, des solutions simples, sinon simplistes 

et plus délétères qu’efficaces, sont facilement préférées aux solutions plus complexes, 

prenant en compte l’irréductibilité multifactorielle de la réalité du monde. La vente de la 

guerre, par fabrication et par soumission de l’opinion, fait ici office de « solution » à la 



26 

 

faveur d’une certaine vision monopolaire (simpliste) du monde – avec pour principaux 

programmes d’esseuler et de « mettre à genou la Russie » (en finançant l’Ukraine avec 

l’argent du contribuable, dépouillé pour le compte des fauteurs de guerre et pour la cause 

du climat), de chapeauter l’Eurasie, de reconfigurer et de recoloniser le Moyen-Orient, 

moyennant toutes les opérations sous faux-drapeaux que l’on sait… La solution simpliste 

et sanguinaire du régime d’apartheid israélien (avec son pilonnage exterminateur habituel 

de populations civiles), du système totalitaire de l’information à sa faveur et de tous les va-

t-en-guerre « civilisés » à la suite des attaques exécutées par le Hamas le 7 octobre dernier, 

démontre une fois de plus, s’il en était besoin, l’efficacité redoutable de ces moyens de 

manipulation ad absurde simplex réitérés de crise en crise et de guerre en guerre…  

- La dogmatisation de la science : les injonctions bienpensantes mais fort peu scientifiques 

portant notamment sur le climat, sur la gestion des crises virales et sur les campagnes de 

distribution massive et d’imposition de produits géniques expérimentaux improprement 

appelés « vaccins », pour ne parler que des idoles les plus célèbres de notre belle époque, 

montrent à quel point ce qu’on appelle superficiellement « la science » est elle-même 

devenue le terrain de choix d’une mainmise ultra-sélective et falsificatrice au service 

d’agendas politiques et idéologiques, pourtant foncièrement désavoués par le véritable 

ethos scientifique – dont la devise pourrait être, à très juste titre, cette parole si radicalement 

à contre-courant de notre société du spectacle et de son culte du faux affublé des vêtements 

du vrai : « Vous connaîtrez la vérité, et la vérité vous rendra libres. » (Jn 8, 32)  

 

Conclusion : la déraison « woke » est un mensonge    

Dans l’univers idéalisé du wokisme contemporain, postulé sur le délitement des fondements et des 

définitions premières, le monde commun n’existe plus. Son abrogation, telle que l’avaient déjà 

théorisé et appelé de leurs vœux les pères du structuralisme il y a plus de 50 ans, sanctionne la 

victoire que ces édificateurs de la déconstruction escomptaient alors, celle du non-sens 

postmoderne – cette révocation d’abord épistémique, puis aujourd’hui militante, du besoin de 

chercher et de parvenir au sens. En faisant d’abord s’étioler le langage de l’intérieur (par 

prédilection déconstructiviste), avant de passer à la démolition des statues (par passion nihiliste 

pour l’anéantissement des références contre-fluidiques52), les théoriciens de la déraison « woke » 

attestent qu’ils ont bien compris depuis le début que c’était le sens lui-même, à la fois ferment 

formel et cause finale de la production de la connaissance traditionnelle, qu’il fallait résolument 

remettre en question. Mais pas directement, car ils risquaient autrement de tomber dans le même 

panneau que les épistémologues farouchement matérialistes des XIXe et XXe siècles : produire 

une connaissance alternative (c’est-à-dire une science, donc un discours sensé, en soi 

incommensurable aux prémices du matérialisme) après avoir établi, avec l’insistance pontifiante 

 
52 De la logique, de la science exacte, de la métaphysique, de la théologie.  



27 

 

d’une autorité se voulant infaillible, l’impossibilité positiviste de la connaissance. La remise en 

question devait donc passer par tout un éventail de prétextes d’analyse pseudo-scientifique, à 

commencer par ceux sur lesquels repose la théorie critique de la race (et du sexe) : l’abolition des 

« hiérarchies de pouvoir » et des « biais inhérents » qu’imputent toute l’intelligentsia « woke » à 

la production de la connaissance traditionnelle.   

L’étrange double-jeu de notre époque de « l’après-vérité » se manifeste à travers son goût 

particulièrement prononcé pour la censure, pour le formatage idéologique, pour la guerre à mener 

à la « mal-pensance » (notamment sur X, demandez par exemple à Thierry Breton et à ses confrères 

de la gestion européiste de la « liberté d’expression » ce qu’ils en pensent). Or, qui dit « mal-

pensance » implique du même coup « bien-pensance », présupposant la référence implicite à un 

critère de vérité, afin de pouvoir différencier entre les deux phénomènes.   

D’instauratrice d’une « culture » universitaire de la décrédibilisation nominaliste de la vérité et de 

la raison il y a plus de cinquante ans, l’entreprise de bien-pensance structuraliste a su se perpétuer 

à travers le wokisme institutionnel et sa mise en œuvre d’une culture de la décadence intellectuelle 

consommée : celle qui fait la promotion de l’affranchissement de la connaissance, au sens 

traditionnel du terme – celui d’une épistémè intrinsèquement liée à la vérité et à la raison, en tant 

que références universelles d’ascendance sur la dictature discordante et jacasseuse des opinions. 

C’est cette décrédibilisation nominaliste – indissociable de l’idéalisation wokiste contemporaine 

d’un affranchissement de la connaissance opprimante – que nous avons voulu ici dénoncer, en 

prenant le temps d’argumenter (en passant par l’histoire du langage et de la pensée, par la logique, 

la sémiotique et la théologie), plutôt que d’asséner des opinions comme des vérités (ce passe-temps 

préféré des forces médiatiques de la propagande). Or, dénoncer et lutter intelligemment contre le 

mensonge ‘structuralo-wokiste’, c’est comprendre qu’il commence son ouvrage de sape 

sémantique par la criminalisation de la grammaire (dès l’école enfantine) ; qu’il prend rapidement 

le contrôle de la langue et de la pensée en en déconstruisant la maîtrise (à l’école et à l’université) ; 

qu’il se fait instrument de manipulation, de mensonge et de censure par le jeu politicomédiatique 

« démocratique » ; qu’il s’immisce partout et que, non content d’avoir détruit le langage de 

l’intérieur (d’avoir, ce faisant, neutralisé l’exercice dûment conceptuel de la pensée), il finit par 

démanteler toutes les institutions occidentales de l’intérieur…    

La dénomination du réel, à l’instar d’Adam nommant les animaux dans le jardin (Gn 2, 19-20), est 

un acte de délinéation et de repérage onto-sémantique irremplaçable, en ce qu’il déclenche la 

relation logico-sensorielle fondamentale de l’intellect au monde qui à la fois le pénètre et le 

dépasse : en désignant et en parlant le monde, l’intellect s’apparente ainsi à un miroir sonore posant 

le premier jalon de l’organisation d’une pensée claire, saine, d’essence authentiquement 

scientifique. Car nommer, c’est distinguer, procéder à une première taxinomie. C’est encore saisir, 

modeler, sémantiser (à la fois extraire et donner du sens) … C’est donc exercer une certaine 

juridiction sémantique dictée par la vérité et la raison, autrement dit par le cadre de réalité donné 

à l’intelligence pour produire une parole vraie. Une fois restitué ce cadre à la fois limitatif et 



28 

 

capacitaire, langage, pensée, parole et monde « chosal » sont mutuellement réarticulés, réordonnés 

les uns aux autres et reconstitués au service du sens, de la compréhension et de la connaissance de 

la vérité – laquelle rend libre et apte à s’émerveiller. 

En dérégulant la langue pour les besoins mensongers de la déraison « woke », on dénature le 

rapport vital que l’intelligence humaine a par nature au sens à travers le langage, pour instaurer 

une légifération substitutive et arbitraire : celle du contrôle politique des mots à partir d’une 

distorsion de la réalité (distorsion idéologique, sinon fanatique). Tel est le wokisme institutionnel, 

qui cherche à asseoir sa novlangue perverse et dia-bolique53 pour donner prise à l’ascendant d’un 

pouvoir gouvernemental sur le domaine sacré de la pensée. Mais le langage (en lui-même naturel) 

ne se légifère pas arbitrairement, pas plus pour des abeilles que pour des êtres rationnels en quête 

continuelle de sens (ce que sont les hommes). Il s’organise à partir du réel, pour donner lieu à la 

parole (d’essence culturelle). 

Soyons donc, par contre-pied ferme et courageux face à l’idiocratie opinioniste des forces du 

wokisme, des ouvriers infatigables au service de la parole – et de la Parole54.   

 
53 Du grec διά-, « à travers », « entre » ; et βάλλειν, « jeter » : le dia-bolique ici consiste en ce qui est « jeté à travers » 

l’espace du vide sémantique d’un langage dissociatif et subversif (car il dissocie les éléments qu’il faudrait au contraire 

unir pour donner lieu à l’intelligence du sens). À l’opposé, nous trouvons le langage précisément sensé, ressortant du 

domaine du sym-bolique, du grec σύμβολον, σύν-, « ensemble » ; et βάλλειν, « jeter » : « « jeter ensemble », réunir 

les éléments dont l’articulation mutuelle va donner lieu à l’intelligence du sens.     
54 Ps 103, 20 : « Bénissez YHWH vous Ses anges, vous forts en puissance, ouvriers de Sa Parole [ֹי דְבָרו ש   écoutant ,[ע 

la voix de Sa Parole. » 

View publication stats

https://www.researchgate.net/publication/374869837

