ResearchGate

See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/381401620

Sophistique, scientisme et Galilée : retour historico-épistémologique sur le fond
méconnu du vrai débat scientifique (Essai révisé et augmenté)

Article - June 2024

CITATIONS READS
0 42
1 author:
‘a Sébastien Renault
i
15 PUBLICATIONS 1 CITATION
SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Sébastien Renault on 14 June 2024,

The user has requested enhancement of the downloaded file.


https://www.researchgate.net/publication/381401620_Sophistique_scientisme_et_Galilee_retour_historico-epistemologique_sur_le_fond_meconnu_du_vrai_debat_scientifique_Essai_revise_et_augmente?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/381401620_Sophistique_scientisme_et_Galilee_retour_historico-epistemologique_sur_le_fond_meconnu_du_vrai_debat_scientifique_Essai_revise_et_augmente?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf

Sophistique, scientisme et Galilée : retour
historico-épistémologique sur le fond méconnu
du vrai débat scientifique

(Essai révisé et augmenté)

Par Sébastien Renault

Apercu. Le scientisme des XXe et XXle siécles se caractérise par une fausse sagesse d’inspiration
naturaliste et dans sa confiance aveuglante dans le pouvoir d’une rationalité coupée de toute
référence a la révélation. Au-dela de I'épistémologie scientiste, la cranerie sophistique du projet
scientiste se retrouve encore dans I’hubris de son assurance en la technologie, imaginée comme
capable de résoudre tous les problemes de la société.

Dans cet essai, nous dégageons le contraste qui existe entre cette tendance contemporaine — qui
souleve de nombreuses questions sur la place de la science dans la société aujourd’hui — et celle de
I’ethos proprement scientifique des grands esprits et observateurs des aurores de |'ére scientifique
moderne, notamment Kepler, Galilée, mais encore Giovanni Battista Riccioli, théologien et astronome
italien, auteur du monumental Aimagestum novum et défenseur d’'un modele géo-héliocentrique qui
retouche et affine celui de Tycho Brahe.

Chaque discipline intellectuelle digne de ce nom a pour objectif d’étre une science!, au
sens non-scientiste du terme, c’est-a-dire un ensemble systématique de connaissances (une
épistéme) dont les énonces sont formulés avec une précision conceptuelle aussi universelle que
possible et sanctionnés par I’entremise d’une argumentation authentiquement rationnelle. C’est
par cela qu’on distinguera la valeur objective d’une discipline scientifiquement intelligible du
discours et des manicres intellectuelles de ’homme sophistique, lequel s’appuie sur les artifices
d’une ¢éloquence plus rhétorique que logique, le but étant pour lui, non pas la formation et la
transmission d’une épistéme, mais la seule persuasion d’une audience donnée. Ainsi les politiciens

I Naturelle ou sacrée.



et autres propagandistes de notre monde de spectacle incessant sont a la fois, le plus souvent, de
stricts sophistes et de trés médiocres logiciens.

Pour autant, le discours rationnel n’exclut pas entiérement le recours aux techniques
rhétoriques, comme 1’ont bien montré nombre de grands penseurs, et ce dés I’antiquité. Mais la
raison doit toujours guider les préoccupations du penseur et juguler le risque d’une prise de
contréle sophistique plus ou moins subtile qui menace toujours de submerger la rationalité
fondatrice du projet authentiquement scientifique.

Le scientisme, quant a lui, consiste en cette posture intellectuelle absolutiste selon laquelle
toute connaissance réelle est une connaissance soi-disant « scientifique », posture dictant qu’il n’y
a des lors aucune forme de poursuite rationnelle et objective qui ne soit réductible a 1’épistémeé
naturaliste du projet scientiste. Les tenants d’un tel projet soutiennent ainsi que la religion, n’ayant
(a leurs yeux) aucun fondement scientifique, ne peut par conséquent en aucun cas se réclamer d’un
fondement rationnel. D’ou son statut, croit-on en épistéme scientiste infatuée, de phénomeéne pré-
rationnel, donc tout simplement superstitieux. La culture dans son ensemble souscrit plus ou moins
aveuglement a un tel scientisme arriéré et grossierement dichotomique (une aberration
intellectuelle majeure s’il en est, mais que nous tolérons tres bien) : la « foi » y est naivement
opposée a la « science », comme si cette derniere était sans conteste et a priori synonyme de saine
raison...

Nous traitons dans cet essai du lien persistant qui unit sophistique, scientisme et la fameuse
affaire Galilée, a savoir des effets historico-culturels qu’un tel lien continue d’activer sur
I’inconscient collectif. Nous proposons un retour historico-épistémologique non-exhaustif sur le
fond méconnu du vrai débat, pour fournir quelques clés intelligentes a la dé-caricaturisation de cet
épisode emblématique et de la perception faussée et faussante qui en découle, celle d’une Eglise
hostile a ’avancement de la science et au « progres » humain en général.

Naturalisme scientiste et rationalité scientifique pré-scientiste

Nous vivons aujourd’hui dans un monde ou beaucoup de scientifiques persistent dans la
tendance a privilégier la conviction que tout peut s’expliquer par I’entremise de causes strictement
naturelles. Selon une logique de consensus fort peu scientifique, ces mémes scientifiques
¢tablissent leur systétme de croyance naturaliste en affirmant que tout dans I’Univers tire
finalement son origine d’une « explosion primordiale », selon la fameuse et trés fictive théorie du
Big Bang. Celui-ci aurait donné lieu a une nucléosynthése primordiale, phase originelle d’un
Cosmos s’hypertrophiant en une géodésique a quatre, voire cinq dimensions (2 la maniére d’un
ballon en état d’expansion perpétuelle). Tout ne serait, en fin de compte, que le résultat d’une
évolution matérialiste invraisemblable sur le cours de milliards d’années. ..

Extrayons-nous un instant de cet inénarrable cauchemar naturaliste, pour nous replacer
quelque peu dans le contexte plus sain et rationnel de la science astronomique pré-scientiste.



L’idée cruciale de la rationalité intrinséque de I’Univers gouverne I’intégralité du projet
scientifique pré-scientiste occidental. Elle tire sa véritable origine épistémologique de la vision
biblico-chrétienne du monde qui lui-méme procéde, par création, du MiLT4? ou Logos divin (Jn
1, 3). Ainsi a I’époque des grandes avancées astronomiques, en gros de Kepler a Newton, 1’étude
de I’ordre naturel du monde physique s’inscrit encore tout entiére dans le cadre de I’épistéme
théologique biblique révélée, reposant avant tout sur la création et la providence divines, selon
deux économies propres, respectivement surnaturelle (la Création en tant que telle, entendue
comme acte divin faisant paraitre, avec toute sa perfection originelle, I’ceuvre hexaméronique®
culminant en la création de I’homme) et naturelle (I’ordre providentiel de 1’histoire postérieure au
péché originel de I’homme).

Il est ainsi capital de bien comprendre et de ne pas confondre les savants des XVlle et
XVllle siecles avec nos scientifiques contemporains a tendances scientistes marquées, par
modernisme et naturalisme philosophiques indécrottables. Leur examen rationnel du monde
naturel n’était pas dissocié de leurs considérations religieuses et croyances théologiques, elles-
mémes rationnellement fondées — sans néanmoins se réduire jamais a la seule raison humaine. Un
tel divorce ne se dogmatisera qu’au cours du X1Xe siécle et de I’institution de I’antichristianisme
laic, perdurant jusqu’a nos jours. La conviction fondamentale derriere toutes les grandes activités
scientifiques qui marquent le début de la période moderne, notamment dans le domaine de
I’astronomie que nous examinons quelque peu ici, peut ainsi se résumer : 1’étude de la Nature
consiste en elle-méme en une activité de type religieuse.

C’est dire si lascience, aux XVlle et XVllle siecles, n’avait pas encore fait place a I’hérésie
épistémologique proprement dite du scientisme, laquelle s’oppose, au hom du naturalisme absolu,
aux origines biblico-chrétiennes de la reconnaissance de la rationalité fondamentale du monde.
Cette science, que nous qualifions donc de pré-scientiste, respectait encore la saine méthode
scientifique, comme [I’illustrent trés bien ses développements et ses fructueuses rivalités,
notamment dans le cadre du débat scientifique qui nous intéresse ici. Au contraire, le naturalisme
scientiste corrode la rationalité fondatrice de la science. L’entreprise scientifique elle-méme, dans
ce qu'elle a de plus légitime, repose sur un certain nombre d’hypothéses épistémiques

2 xnon, selon 1’araméen originel de 1’ Apdtre saint Jean, 1’auteur incontestable du quatriéme Evangile. Le mot araméen
xmn/MéMRa (= Parole) est spécifiquement repris des targumim (Gn 1, en Néofiti 1), partout ou le texte hébreu de
Genése 1 comporte o728 mxn/dixit quogue Deus. Mais saint Jean, dans son Evangile, ayant appris directement du
Verbe fait chair, choisit d’utiliser xn>n/MiLTa (rendu plus tard par le grec Adyog, plus connu) plutét que I’expression
targumique xnn. Cette derniere, une référence a la Parole de Dieu comme un autre Lui-méme en Lui-méme, bien que
caractéristique des paraphrases mnémoniques targumiques de la Bible hébraique en araméen, se trouve également étre
le nom hébraique d’un lieu special (n&12/MaMRé) de la révélation, celui du lieu de la théophanie de la Sainte Trinité
a Abraham (en tant que « tres viri »), selon ce qu’en rapporte le chapitre 18 du livre de la Genése, dont voici le premier
verset ;... .Xmn 0282 M YRR R (« Et 1 lui apparut, YHWH, a coté des térébinthes de Mamré... »).

3 Relative et consacrée aux Six jours de la Création, du terme grec e£anuepov, composé du numéral é€a- (« six ») et
du nom -uépoc (« division). L’adjectif « hexaméronique » se dit donc de ce qui a rapport a six parties, ou encore d’une
structure que gouverne le nombre six : é€a- + -pepovikog (dérivant, bien sr, de -uépog). Ainsi de la structure de la
Création, selon la révélation mosaique, unique en son genre (voir Gn 1, 1-31).



irréductibles, par exemple : qu’il existe un monde objectif (distinct de 1’esprit des scientifiques) ;
gue ce monde est régi, en partie, par des régularités causales ; que I’intelligence rationnelle peut
découvrir et décrire avec precision ces régularités et par suite construire des modeles prédictifs sur
lesquels reposeront a leur tour les vastes développements de la technologie ; que de rien, c’est-a-
dire du strict néant, rien ne provient jamais (autrement dit, que 1’autoproduction soudaine de tout
a partir de rien, ne se produira jamais, ce que soutient pourtant, en définitive, le naturalisme absolu)
; qu’un effet ne peut étre sa propre cause ; etc. La science légitime, en accord avec la saine raison,
présuppose de tels principes. Elle ne peut pour autant tenter de les justifier a partir d’elle-méme
sans tomber dans un cercle vicieux auto-référentiel, ce qui caractérise précisément sa perversion
scientiste.

L histoire populaire du débat sur le copernicanisme et le géocentrisme est généralement
racontée comme celle d’une opposition farouche entre le dogme religieux et la science en passe de
s’émanciper des derniers effets des « ténebres » médiévales, initiées quelques siecles plus tot par
une Eglise « obscurantiste ». Le mythe moderne de fond, pratiquement incurable, selon lequel la
Chrétienté aurait supprimé toute pensée rationnelle en inaugurant le Moyen Age persiste et
persistera, malheureusement, ne serait-ce que pour toujours mieux entériner I’enseignement de
I’ignorance, et par la grandement faciliter au pouvoir un meilleur contréle des esprits. Ce mythe
outrageant trouve son origine dans un assortiment particulierement vicieux de luthérianisme, de
ferveur aveuglante des Lumieéres, d’anticléricalisme révolutionnaire et de grandiloquence
humaniste plus ou moins inspirée de la « Renaissance ». La confluence et ’ascendant idéologique
de ces divers mouvements anticatholiques sur I’herméneutique historique moderne est sans nul
doute la source de cette transposition inversée de I’histoire dans ’inconscient collectif. Le sighe
de cette transposition viciée n’est autre que la représentation fonciérement scandaleuse du Moyen
Age comme supréme symbole de I’anti-rationalité, de la superstition et de I’obscurantisme.

Pour ceux qui trouveront peut-étre inconcevable 1’idée d’un fondement médiéval de la
science moderne, nous ne saurions trop leur recommander la lecture attentive de 1’ceuvre
monumentale du grand physicien francais, mathématicien, historien et philosophe des sciences,
Pierre Duhem (1861 — 1916, voir également la référence a cet auteur incontournable dans notre
essai intitulé Mesurer [’ontologie matérialiste scientiste par la logique et les principes d 'une saine
cosmologie), notamment Le systéme du monde, histoire des doctrines cosmologiques de Platon a
Copernic et La théorie physigue, son objet, sa structure. Dans le monde anglophone, la these des
origines médiévales de la réevolution scientifique du XVlle siécle a été éminemment énoncée et
développée par I’historien des sciences, I’américain Edward Grant. Dans ses principaux ouvrages,
Physical Science in the Middle Ages*, The Foundations of Modern Science in the Middle Ages®, et
God and Reason in the Middle Ages®, Grant offre un traitement magistral des développements
scientifiques en Europe occidentale médiévale et analyse rigoureusement la maniere dont les

4 Edward Grant, Physical Science in the Middle Ages, John Wiley & Sons, Inc. (New Jersey), 1971.

5 Edward Grant, The Foundations of Modern Science in the Middle Ages, Cambridge University Press (Cambridge),
1996.

6 Edward Grant, God and Reason in the Middle Ages, Cambridge University Press (Cambridge), 2001.


https://archive.org/details/lesystmedumond01duhe/page/n7
https://archive.org/details/lesystmedumond01duhe/page/n7
https://archive.org/details/lathoriephysiqu00unkngoog/page/n6

assises de la science moderne ont été solidement posées et affermies bien avant I’émergence de la
période moderne dite des Lumiéres.

Nous y reviendrons un peu plus loin, mais il est important, pour apprécier la nature et les
données historico-épistémologiques réelles du débat opposant Galilée a d’autres astronomes
prestigieux de son temps, de bien garder quelques points techniques a ’esprit, sans pour autant
entrer dans les détails minutieux des conversations scientifiques de 1’époque. En premier lieu, au
sujet du mouvement des planetes, les scientifiques des XVle et XVlle siécles s’intéressent d’abord
a des problématiques d’ordre référentiel et scientifique, n’impliquant en soi aucun conflit avec le
domaine de la révélation. Ces probléemes font certes 1’objet de différentes solutions moyennant
différents modeéles, calculs et systemes de coordonnées. Pour autant, rappelons que les systemes
copernicien, tychonique et ptolémaique reposent tous sur la description d’orbites circulaires. Par
exemple, il serait tout-a-fait possible de construire un modele géocentrique plus complexe
comprenant des orbites elliptiques. On pourrait encore partir d’une base géo-héliocentrique et
construire un systeme néo-tychonique képlérien, avec le Soleil, la lune et les étoiles en orbite
autour de la Terre, tandis que les autres planetes gravitent autour du Soleil et présentent des orbites
elliptiques. Donc, la préférence d’un systéme par rapport a un autre n’implique a priori aucune
dramatique d’antagonisme entre religion et science, comme le veut la narrative révisionniste
anticléricale que nous congedions dans cet article.

La synthése képlérienne entre I’astronomie d’observation tychonique et la mathématisation
copernicienne représente une des grandes étapes de I’histoire de la révolution conceptuelle
cosmologique et du couronnement de la rationalité scientifique pré-scientiste.

Pour Kepler (1571 — 1630), la physique (incarnée par I’astronomie), la métaphysique et la
théologie forment un tout unifié reposant sur une vision fondamentalement rationnelle de
I’Univers.

Kepler a bien stir développé ce que 1’on appelle aujourd’hui les trois lois du mouvement
planétaire, dites des orbites, des aires et des périodes, qui portent son nom :

1. Toutes les planétes forment des orbites elliptiques héliocentriques, dont le Soleil
constitue I’un des foyers.

2. Les planetes, qui subissent une accélération centripéte en fonction de leur proximité
trajectorielle vis-a-vis du Soleil et inversement en fonction de leur éloignement de celui-
ci, balayent des aires égales en des intervalles de temps égaux.

3. Le carré de la période orbitale d’une planéte est directement proportionnel au cube de sa
distance moyenne par rapport au Soleil (cette distance correspond au demi-grand axe de
I’ellipse orbitale). La relation de proportionnalité gouvernée par cette troisieme loi de
Kepler ne s’applique qu’a deux planétes en orbite autour du méme centre.



Le passage de I’orbite circulaire a 1’orbite elliptique revét une importance considérable. En
décrivant plus précisément 1’orbite d’une planéte, abstraction faite des nombreux effets chaotiques
et perturbations a ’ceuvre’, il élimine le besoin d’épicycles fictifs postulé par le systéme
copernicien, 1’un des principaux défauts du projet héliocentrique tel qu’initialement congu. Il
convient méme de souligner que I’apport majeur de la vision képlérienne a la nouvelle science
astronomique® repose essentiellement sur sa conception du déplacement des planétes selon des
orbites excentriques par rapport au Soleil. De la sa contribution corrélative postulant la variation
de la vitesse des planétes dans le cours de leurs orbites individuelles comme donnee réelle de la
mécanique céleste — et non pas simplement comme un effet de perspective, comme le tenait le
géocentrisme ptolémaique. Or sur le plan épistémique, I’incorporation, par Kepler, de la variation
réelle de la vitesse de chaque planéte dans sa course orbitale excentrée par rapport au Soleil n’allait
pas de soi, puisqu’elle va en effet explicitement a 1’encontre des hypothéses astronomiques
coperniciennes. En astro-cinétique copernicienne, les combinaisons complexes de mouvements
circulaires réguliers sont congues comme des dispositifs d’idéalisation strictement mathématique,
pour éliminer le r6le de toute intrusion de quelque perturbation aléatoire, c’est-a-dire de toute
atteinte a 1’idéal d’un systéme parfaitement régulier et en cela strictement déterministe. Or Kepler,
fort de sa conception non-circulaire de I’orbite, est par la en mesure de confirmer I’irrégularité
apparente des mouvements elliptiques des planétes, donc de la variation factuelle de leurs vitesses,
en contradiction avec les criteres mathématiques des hypotheses tant coperniciennes que
ptolémaiques. Kepler est dés lors en mesure d’établir non seulement un lien de causalité
systématique et réel entre les mouvements des planéetes, mais encore d’expliquer les variations de
vitesse des satellites, le tout a partir d’une seule et méme cause. Ce compte rendu unifié des
variations systématiques de tous les mouvements planétaires est une conséquence, non pas d’une
hypothése purement mathématique (a la Copernic), mais bien d’une vision épistémique réaliste de
I’astronomie en tant que vraie science physique.

Les trois lois képlériennes du mouvement des planétes peuvent étre directement dérivées
des travaux ultérieurs de Newton (1642 — 1727). Lorsqu’on applique sa théorie de la gravitation
dite « universelle », son principe d’inertie et son principe fondamental de la dynamique de
translation dans un systeme héliocentrique, on observe effectivement que I’un des foyers des
ellipses de Kepler coincide avec le centre de masse du systeme. Par ailleurs, la dérivation
newtonienne de la loi képlérienne des périodes repose sur I’extrapolation héliocentrique
raisonnable que la masse du Soleil, étant beaucoup plus importante que celle de toute autre planéte,
son accélération sera effectivement négligeable et le Soleil pourra dés lors étre essentiellement
congu comme stationnaire par rapport a la planéte en orbite.

Avec I’achévement newtonien d’une mathématisation de plus en plus intégrale de la pensée
mécanique (et de son approfondissement analytique différentielle au X1Xe siécle), la rationalité

7 Ces effets sont découverts et incorporés plus tard dans le développement de I’histoire de la mécanique. Leur prise en
compte survient avec la réalisation du probleme mathématique lié a la dynamique interactive des systemes
gravitationnels de N > 3 corps, pour lesquels il n’existe pas de solution exacte générale.

8 Selon le titre donné par Kepler lui-méme & son ouvrage majeur, Astronomia nova, publié en 1609.


https://www.e-rara.ch/zut/content/pageview/162523

scientifigue moderne pré-scientiste reposait de maniére sereine sur une épistémologie des
phénomenes du mouvement a la fois physique et analytique, comme 1’avait d’abord envisagé
Descartes (1596 — 1650) a travers sa vision (exagérément) géométrique de la physique®. La
conception rationnelle du monde qui en découle pouvait alors s’installer et subsister pour quelques
décennies sans entrainer le reniement systématique des concepts et sujets métaphysiques raffinés
au cours de I’ére des grandes contributions et synthéses scholastiques. Cette rationalité pré-
rationaliste concilie encore ’effort quantitatif du programme incarné par la dynamique céleste et
les prémisses théo-logiques de la religion révélée. Car I’intelligence et la rationalité qui soutiennent
et animent le monde en informant sa matérialité autrement inerte et « informe », ne peuvent elles-
mémes procéder que d’une source intelligente, rationnelle et libre, par conséquent irréductible au
monde lui-méme et a ses fondements supposes matérialistes — d’apres les postulations d’une vision
athée insoutenable, quoique largement popularisée par le truchement du mythe évolutionniste.

Survol d’une histoire intellectuelle passionnante et passionnée

Revenons sur I’horizon historique intellectuel de la problématique astronomique incarnée
par I’épisode Galilée.

Il'y a plus de deux millénaires, Aristote (384 — 322 av. J.-C.) enseignait que la Terre était
le centre d’un Univers composé de plusieurs spheres cristallines concentriques, a 1’intérieur
desquelles les objets célestes, congus comme des corps parfaits et donc impérissables, se
mouvaient ad infinitum a différentes vitesses angulaires.

Quelques années apres la mort d’Aristote, au début du Ille siécle av. J.-C., Aristarque de
Samos (310 — 230 av. J.-C.) concoit une méthode ingénieuse pour estimer la distance Terre-Soleil
et par la évaluer la taille beaucoup plus importante du Soleil. Ayant déduit la rotation de la Terre
sur son axe et son mouvement orbital autour du Soleil, il anticipe de plus d’un millénaire et demi
la théorie héliocentrique. Fort de sa méthodologie géométrique particulierement clairvoyante, il
réalise I’importance des distances astronomiques. Sur la base de ses observations et estimations
géomeétriques, il réalise encore, remarquablement, I’impossibilité de détecter, donc encore moins
de mesurer, le mouvement des étoiles les unes par rapport aux autres lorsque la Terre se déplace
autour du Soleil. Cet angle, qu’on appelle aujourd’hui la parallaxe, ne sera détecté et précisement
mesuré qu’au moyen des télescopes modernes.

Toujours au cours du Ille siécle avant J.-C., le polymathe grec Eratosthéne de Cyréne (276
— 194 av. J.-C.) parvient a estimer la circonférence de la Terre avec une précision étonnante, a
partir de simples observations confirmant la sphéricité de la surface terrestre (déja connue de
Pythagore et d’Aristote). Nous relatons ici succinctement I’histoire de cette découverte
remarquable, tant pour sa signifiance historique profonde, que pour son élégance, sa simplicité et
son ingéniosité d’observation. La géolocalisation angulaire de la ville égyptienne de Syéne (a 23,5°

% Voir ses Principia philosophiae.



de latitude nord) est une mesure spéciale de la courbure de la Terre, en ce qu’elle correspond a peu
de chose prés & ’obliquité de 1’axe terrestre. Eratosthéne, qui vit alors & Alexandrie (& environ 840
km de Syéne), s’appuie sur le fait qu’une fois par an (le jour le plus long de I’année, ou solstice
d’été), a midi, le Soleil atteint son point zénith au-dessus de Syéne, donc directement sur la
verticale au-dessus de la téte de ses habitants, sans 1’ombre d’une ombre projetée ! Eratosthéne en
prend connaissance, effectue des mesures projectives d’ombres a Alexandrie le méme jour et a la
méme heure (celle du passage du Soleil par son point zénith), observe et détermine la différence
angulaire, de 7,2°, entre un baton planté verticalement a Alexandrie et I’ombre qu’il projette alors.
La différence projective de longueur d’ombre entre les deux villes étant de 7,2°, il s’ensuit que les
deux villes sont également séparées de 7,2° relativement a la circonférence totale de la surface
terrestre (ce que confirme la géométrie euclidienne des angles intérieurs alternés, connue
d’Eratosthéne). Eratosthéne fait alors mesurer la distance (en stades) qui sépare Syeéne
d’Alexandrie (distance qui sous-tend cet angle de 7,2°), obtenant un résultat de 5 000 stades —
autrement dit, quelques 800 km. 1l n’a d¢s lors plus qu’a multiplier cette distance (qui correspond
a un cinquantieéme de la circonférence totale d’un cercle, puisque 7,2 + 360 = 0,02 = 1/50) par 50,
pour obtenir : 800 km x 50 =40 000 km !

S’inspirant des travaux du géographe et mathématicien Hipparque (190 — 120 av. J.-C.),
Ptolémée (100 — 170) congoit le systeme subséquemment connu sous le nom de systéme
ptolémaique. Il étend par ailleurs les conceptions aristotéliciennes.

C’est au Moyen Age (haut, central, et tardif), soi-disant antirationnel, superstitieux et
obscurantiste, que nous devons 1’établissement des premicres universités, du développement d’une
culture de la controverse et de la rigueur logique, d’un climat intellectuel pluridisciplinaire et d’une
culture capable de produire les conditions de I’émergence de ce que nous appelons aujourd’hui la
« révolution scientifiqgue ». Autrement dit, pour le souligner en passant, 1’agnosticisme et
I’athéisme®® n’y sont strictement pour rien. C’est aux grands penseurs du Moyen Age et & leur
utilisation de la logique en philosophie et en théologie que nous devons le développement de
discussions parmi les plus rigoureuses et approfondies concernant des sujets aussi complexes et
tout aussi pertinents de nos jours que ceux de la connaissance (on parlerait aujourd’hui, en théorie
de la connaissance, de gnoséologie et d’épistémologie), de la cognition (on parlerait aujourd’hui
de sciences cognitives, en liens étroits avec la psychologie et les neurosciences), du sens
(sémiotique), de la nature et des fonctions du langage (linguistique et sémantique), de 1’étre
(ontologie), etc... La méthodologie, les observations et les théories médiévales, particuliérement
dans les domaines de 1’optique!!, de la cinématique (les notions de mouvement uniforme!?, de

101 "athéisme, en particulier, représente une invention de la déraison intellectuelle moderne, donc un phénoméne
essentiellement récent et fort peu crédible a I’aune de I’histoire humaine universelle.

11 Robert Grossetéte (1175 — 1253), le maitre de Roger Bacon (1214 — 1294), traite en particulier de la réfraction de
la lumiere dans son De Natura locorum. 11 étudie le phénoméne quantitativement et qualitativement a ’aide de
différents protocoles expérimentaux (un récipient en verre sphérique rempli d’eau).

12 Dans son Liber de motu, Gérard de Bruxelles (un philosophe et géométre du Xllle siécle dont il est peu connu et
dont nous ignorons en particulier les dates de naissance et de mort) revient sur le probléme du mouvement uniforme.
Ce probléme cinétique capital n’avait plus été considéré depuis Archiméde (287 — 212 av. J.-C.). Son traitement

8



variation de la vitesse®®, de vitesse terminale et « instantanée », de gravité, de force motrice,
d’impulsion), de la géométrie, de 1’astronomie, de la nature de la matiére ont jeté les bases de
nombreux progrés scientifiques ayant marqué le développement consécutif de 1’histoire
intellectuelle occidentale moderne.

Les contributions pluridisciplinaires des grands penseurs médiévaux de 1’école parisienne,
notamment Jean Buridan (1295 — 1358), Nicholas Oresme (1320 — 1382) et Albert de Saxe (1316
—1390), marquent un important tournant conceptuel dans I’histoire épistémologique de 1’Occident
pré-moderne. Jean Buridan, d’abord connu pour ses illustres travaux de logicien pénétrant et
original®*, apporte également quelques contributions significatives au domaine de la physique,
particulierement avec sa théorie de I’impulsion (impetus). Celle-ci anticipe, plusieurs siecles avant
Galilée, la loi d’inertie. Il en développe les caractéristiques principales dans son commentaire sur
la physique d’Aristote'® & travers une analyse non-aristotélicienne des mouvements de projectiles
et de leur accélération. Il examine par ailleurs la question de savoir si la Terre est ou hon au repos
par rapport aux cieux, concédant a I’hypothése géo-cinétique son élégance mathématique.

Nicholas Oresme, évéque de Lisieux, théologien, philosophe, traducteur, astronome,
économiste et mathématicien de premier ordre, est d’un des plus innovateurs et profonds penseurs
de son siécle. Plusieurs siécles avant Galilée, il contribue lui aussi & la conceptualisation graduelle
de la science moderne du mouvement. Oresme congoit en effet une méthode graphique pour
I’étude de la cinématique sur la base de coordonnées rectangulaires®®, selon laquelle la quantité
d’une qualité (vitesse, temps) peut étre représentée par une figure géométrique : il s’agit du
prototype de nos représentations dérivées de la géométrie analytique cartésienne, au moyen
desquelles nous pouvons mettre en rapport visuel (géométrique) les qualités de vitesse et de temps
a celles d’accélération et de déplacement (lequel sera simplement indiqué par 1’aire comprise sous
une courbe de vitesse variant en fonction du temps). Cette méthode, par extension horizontale et
intensité verticale qualitative, lui permet de distinguer les distributions uniformes et non uniformes
(géométriquement exprimées) de quantités variables.

Pour autant, Oresme ne traite pas encore des notions qui seront spécifiques a 1’invention
du calcul différentiel (telles que la vitesse et 1’accélération instantanées d’un objet a un instant
donné, notions impliquant respectivement 1’usage des fonctions dérivées des vecteurs de position

novateur de la question — une étape cruciale dans le développement post-aristotélicien de la cinématique — lui permet
d’étendre la problématique a la vitesse de différents corps étendus soumis a un mouvement de rotation uniforme.

13 Dans son Tractatus de proportionibus velocitatum, ’archevéque Thomas Bradwardine (1290 — 1349), the Doctor
profundus, aborde le probléme des rapports proportionnels qu’entretiennent les différentes vitesses de différents objets
en mouvements. Sa loi dynamique repose sur la relation mathématique qu’entretiennent plus précisément les variables
impliquées en cinématique, c’est-a-dire, selon sa synthése, les vitesses, les forces et les résistances. Son examen
cinématique général repose sur le fait que, selon son adaptation de la théorie géométrique des proportions a la physique
des mouvements, les rapports entre les puissances en mouvement (ou forces) et les résistances impliquent leur
respective proportionnalité aux vitesses des mouvements et inversement.

14 Jean Buridan, Perutile compendium totius logice.

15 Jean Buridan, Quaestiones super octo physicrum libros Aristotelis.

16 Nicholas Oresme, Tractatus de configurationibis qualitatum et motuum.



https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k59068s/f1.item

et de vitesse). Son analyse porte d’abord sur une conception de la vitesse comme intensité
qualitative linéaire d’un mouvement uniforme (équivalente a notre notion de vitesse constante) et
sur sa représentation, non seulement arithmétique, mais encore géométrique (en quoi il découvre
déja, d’une certaine maniére, le lien entre les notions d’intégrabilité et de convergence dans
I’interprétation géométrique, ultérieure, de I’intégrale d’une fonction f). Dans le cas d’un
mouvement uniformément accéléré, géométriquement associé a la figure d’un triangle rectangle
(puisque la vitesse augmente a une vitesse uniforme), sa méthode lui permet de fournir une preuve
tant visuelle que conceptuelle du théoréme de ’accélération uniforme d’abord formulé par les
maitres d’Oxford. Celui-ci stipule que la distance s parcourue en un temps donné t par un corps se
déplacant avec un mouvement uniformément accéléré est identiqguement la distance parcourue par
ce méme corps se déplacant uniformément a la vitesse v qu’il atteint a t/2. Autrement dit, que le
mouvement uniformément accéléré (d’accélération constante a mesurant le passage de la vitesse
initiale vo a la vitesse finale vi) équivaut & un mouvement uniforme dont la vitesse v est
identiquement celle du mouvement accéléré a mi-parcours. Le temps total donné t représente donc
le temps nécessaire pour passer, avec un mouvement uniformément accéléré, de la vitesse initiale
Vo a la vitesse finale vr. On y retrouve donc notre définition moderne de la vitesse moyenne, que
I’on peut exprimer a travers la formule consacrée reliant distance, vitesse et temps :

s:[v0+1/2(v0—vf )]t 1)

Oresme est également le premier a prouver la divergence de la série harmonique (sans
calcul intégral), démontrant qu’une telle série consiste en une infinité de parties supérieures a 1/2,
donc que sa totalité (vers laquelle la série tend nécessairement et toujours) est indiscernable d’une
infinité (ce que nous montrons plus en détails, dans une vieille vidéo de qualité audiovisuelle
malheureusement quelque peu rudimentairel’).

Entre autres problemes de portée historico-épistémologique signifiante, Oresme traite
encore, en y répondant, de la plupart des objections scientifiques et théologiques a la
reconnaissance d’un modéle géo-cinétique. Il maintient néanmoins le modele géostatique.

Le mathématicien et astronome, religieux de son état et figure éminente de I’université de
Paris au début du Xllle siecle, Joannes de Sacrobosco (1195 — 1256), est I’auteur d’un influent
petit traité d’astronomie, le De Sphaera mundi. L’exposé de Sacrobosco s’attache en particulier a
fournir une description spherique de la Terre, conformément a 1’opinion répandue en Europe au
haut Moyen Age, point culminant de la période scholastique. L’objet de cette ceuvre contredit
explicitement les declarations gratuites et completement infondées de certains historiens des XIXe
et XXe siécles selon lesquelles les savants médiévaux pensaient que la Terre était plate...

17 https://ww.youtube.com/watch?v=AfM-rpePuks.

10


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k590841/f7.item
https://www.youtube.com/watch?v=AfM-rpePuks

L’astronome et chanoine polonais, Nicolas Copernic (1473 — 1543), a la suite d’Aristarque
de Samos, postule comme meilleure explication que la Terre et les planétes tournent autour du
Soleil. Il complete son De revolutionibus orbium coelestium dans les années 1530.

Fort des précisons mathématiques significatives qu’offre le modé¢le copernicien, le projet
d’un nouveau calendrier par le pape Grégoire X111 aboutit en octobre 1582. Il visait a éclipser une
fois pour toutes le calendrier julien promulgué par Jules César en 46 avant J.-C. Les travaux de
conception du nouveau calendrier avaient été confiés par le pape au mathématicien et astronome
allemand Christophorus Clavius (1538 — 1612), jésuite de son état. La réforme grégorienne du
calendrier avait été annoncée par Grégoire X1l quelques mois auparavant dans sa bulle pontificale
Inter gravissimas. L’adoption par I’Eglise de cette réforme sur des bases mathématiques
coperniciennes survient cinquante ans avant le proces de Galilée.

Au seuil du XVlle siecle, I’astronome danois Tycho Brahe (1546 — 1601) réalise et
répertorie scrupuleusement un trés grand nombre d’observations astronomiques. Elles seront
ultérieurement utilisées pour étayer plus avant la théorie copernicienne. Brahe propose un modele
intermédiaire entre ceux de Ptolémée et de Copernic.

A partir de 1609, Galilée réalise de nombreuses observations télescopiques qui réfutent la
physique d’Aristote et le systéeme ptolémaique, mais soutiennent au contraire la vision
copernicienne. Il fait la découverte des « nébuleuses », détecte d’innombrables étoiles et amas
d’étoiles a travers la Voie lactée, observe I’existence de taches qui se déplacent sur la surface du
Soleil et constate ainsi que celui-ci tourne sur lui-méme. Il observe également les phases de Vénus,
par quoi il déduit la rotation de celle-ci autour du Soleil ; et il fait en outre la découverte des quatre
lunes gravitant autour de Jupiter. En 1618, il fait la découverte de trois cométes qu’il voit se
mouvoir sans effort a travers les sphéres cristallines de Ptolémeée, milieux présumés au sein
desquels les planétes et les étoiles étaient censées se déplacer autour de la Terre. Cette observation
infirme deés lors 1’existence de telles sphéres.

Et I’histoire continue assurément sa marche... Mais nous voici ici a pied d’ceuvre, avec la
fameuse figure de Galilée, pour considérer dun peu plus prés quelques aspects de I’équivoque
scientifique sur le point d’éclater et de donner lieu a I’une des controverses les plus acharnées de
I’histoire moderne. ..

Arguments contre le systeme copernicien : une affaire de science

Nous développons dans ce qui suit une bréve analyse des arguments scientifiques du XVlle
siecle contre le strict systeme copernicien.

Historiquement, scientifiquement et épistémologiquement parlant, il est tout-a-fait
nécessaire de contester les idées recues selon lesquelles les opposants aux idées héliocentriques de
Copernic et de Galilée étaient principalement motives par la « superstition irrationnelle » de la

11


https://www.lesbelleslettres.com/livre/450-de-revolutionibus-orbium-coelestium-des-revolutions-des-orbes-celestes

religion dogmatique et de ses Ecritures (la Bible), ou encore par une dévotion aveugle a une
tradition intellectuelle obsoléte (celle de la physique d’Aristote). Les ceuvres nouvellement
traduites d’écrivains anticoperniciens ayant contribué a I’acheminement intellectuel de
I’aristotélisme a la mécanique classique confirment que la science, forte de ses observations
télescopiques d’alors, et non la religion, joua d’abord un réle prédominant dans I’opposition au
systeme copernicien. Les opposants au strict copernicanisme, s’appuyant principalement sur les
travaux de Tycho Brahe, sont alors en effet en mesure de justifier scientifiquement une approche
ptolémaico-copernicienne des données physiques de la dynamique céleste, au moins jusqu’au
milieu du XVlle siécle — donc plusicurs décennies aprés I’avénement du télescope ! Car cette
approche consistait a promouvoir la plus simple maniere de marier le domaine physique de
I’observation a celui, mathématique, de la déduction. Partant d’une perspective épistémique
expérimentale nécessairement partielle et anthropocentrée, il s’agit bien d’un systéme
géocentrique. Partant d’une perspective de déduction mathématique fondée sur les prémisses de la
pensée copernicienne, moyennant une simple transformation des coordonnées, les mouvements
relatifs des planetes recoupent exactement ceux du systéme héliocentrique. Ainsi,
mathématiquement parlant, les deux systemes sont équivalents.

Pour autant, la controverse scientifique atteint son apogée avec les travaux du jésuite italien
et astronome éminant, Giovanni Battista Riccioli (1598 — 1671), qui s’appuie alors sur des
observations télescopiques détaillées d’étoiles pour construire un argument scientifique puissant a
I’encontre de I’exclusivité copernicienne. Sacrifiant la centralité universelle et la stationnarité de
la Terre, le modele héliocentrique d’abord formulé par Copernic, puis perfectionné par Kepler et
par Galilée, suscitera I’alternative apportée par Riccioli dans le cadre de son affinement du systeme
géo-héliocentrique originellement proposé par Tycho Brahe'®,

Vers I’affinement du systéme géo-héliocentrigue tychonique

Dans son imposant ouvrage de 1651, Almagestum novum®® Riccioli examine
minutieusement les arguments pour et contre le copernicanisme, privilégiant comme alternative
principale le systéme hybride géo-héliocentrique de 1’astronome danois Tycho Brahe, notamment
compatible avec les observations de Galilée sur les phases de Vénus et les lunes de Jupiter.
L’astronome et théologien italien y aborde non seulement le débat sur I’héliocentrisme et le
géocentrisme, en tant que question d’ordre proprement scientifique ; mais y traite également de
I’aspect télescopique des €toiles et des planétes. Il fournit encore une carte lunaire minutieusement
détaillée, tout en anticipant la découverte et la description (au X1Xe siécle) de cet effet cinématique
qui altere le mouvement des corps dans un référentiel en rotation — aujourd’hui connu sous le nom

18 Voir ce quen explique Riccioli, sur lequel nous allons revenir plus en détail, dans son Almagestum novum,
consultable depuis la bibliotheque universitaire principale de I’ETH de Zurich, notamment en page 102 (166) :
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140349.

19 De son titre complet, Almagestum novum astronomiam veterem novamgue complectens observationibus aliorum et
propriis novisque theorematibus, problematibus ac tabulis promotam, en trois volumes.

12


https://www.e-rara.ch/zut/content/pageview/140190
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140349

de « force de Coriolis »). Il offrira par ailleurs une description méticuleuse de sa procédure et de
ses résultats expérimentaux associés au probléme de I’accélération des corps en chute libre sur une
Terre n’étant pas soumise aux effets de quelque rotation autour de son axe?.

Dans Almagestum novum, Riccioli commence par poser les bases de la mécanique d’un
solide en équilibre statique (la Terre elle-méme) et celles, corrélatives, du principe d’équivalence
entre gravité et accélération, de maniere a conceptualiser correctement la droite d’action du poids
(pondus) et son action « concentratrice » de « mouvement continu autour du centre », traduisant
ainsi sa préhension géométrique de la physique imposant ses contraintes a la bonne détermination
de la position du centre de gravité?l. Ses expériences fournissent les premiéres mesures précises
de I’accélération due au champ gravitationnel de la Terre, qu’on dénote aujourd’hui g. Elles
confirment I’observation d’abord surprenante qu’avait génialement formulé Galilée, selon la
célébre relation quadratique décrivant la position y d’un objet en mouvement rectiligne
uniformément accéléré en fonction du temps't :

y=gt?/2. )
Autrement dit, que la distance en chute libre augmente avec le temps au carre.

Riccioli n’est pas seulement connu pour ses expériences et ses discussions relatives a la
chute des corps, a leur mouvement et a la mesure de I’accélération dite gravitationnelle — Riccioli
ayant effectué un grand nombre de tests pionniers dédiés a 1’exploration des lois régissant le
déplacement des objets en chute libre, indépendamment de Galilée ; lequel, de son c6té, parviendra
a penser la réalité du vide, par déduction issue du comportement quadratique incarné par I’équation
(2), impliquant la présence d’un champ d’accélération dit de pesanteur. Ses travaux ont également
contribué au développement de la compréhension de la notion d’inertie, étrangére a
I’aristotélisme ; notion fondamentale qui jouera par la suite un rdle particulierement crucial dans
les travaux postérieurs respectifs de Galilée (d’ou la notion de référentiel galiléen, précisément
conforme au critére d’observation assumant une Terre stationnaire, puisqu’un tel référentiel est un
référentiel au repos, par opposition a un référentiel en rotation) et de Newton (et son fameux
principe d’inertie, ou « premiére loi » dite du mouvement rectiligne uniforme).

Ici, ne pouvant donner au lecteur qu’un apercu sommaire des principales caractéristiques
du systeme géo-héliocentrique selon Riccioli, nous revenons en premier lieu sur le mouvement des
planetes, leurs positions, les phases de Venus, les satellites de Jupiter et le role anticipé de la
parallaxe stellaire pour concilier un Univers centré sur la Terre et la problématique de ses
dimensions gigantesques. A cette fin, nous nous efforgons tant bien que mal de retranscrire la
pensee de I’astronome jésuite émilien-romagnol, apres la lecture de certains passages plus

20 Dans le contexte de ses nombreuses expériences sur la chute et le mouvement des corps (dont celui du pendule),
Riccioli fera valoir que si la Terre tournait sur elle-méme, les objets en chute libre ne tomberaient pas verticalement
mais seraient déviés vers 1’ouest sous 1’effet de cette rotation du globe. Prémisse qu’il soumettra donc a 1’expérience,
pour en conclure que les objets tombant bien verticalement, la Terre, selon lui, ne tourne pas sur elle-méme.

2L Almagestum novum, aux pages 53-56 (117-120) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140300.

13


https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140300

significatifs de son immense Almagestum novum (peu abordable pour le lecteur contemporain??),
en rapports mathematiques plus contemporains — non pour complexifier, mais bien pour simplifier
le propos. Précisons, en passant, la raison de cette « restitution » traductrice des quelques versants
sur lesquels nous nous pencherons plus particulierement ici, face & un monument difficilement
déchiffrable aujourd’hui, au-dela du probleme linguistique relativement aisé a surmonter. 1l en irait
de méme, par exemple de I’étude des Eléments d’Euclide par un lecteur contemporain, exercice
de taille qui lui poserait plusieurs défis d’importance ne se limitant pas seulement a la nécessité de
savoir lire le grec ancien (pour le lecteur puriste qui ne saurait se satisfaire d’une traduction en
langue moderne courante). Les démonstrations originales d’Euclide sont tout-a-fait rigoureuses,
mais sans recours au formalisme propre aux méthodes et aux traités mathématiques contemporains.
Au lieu des symboles algébriques et des notations standardisées auxquels se sera accoutumé un
lecteur contemporain depuis 1’école primaire, la lecture des Eléments met en clair exergue le fossé
entre la méthode géométrique pure d’Euclide et les méthodes modernes. La méthode axiomatique
euclidienne, bien qu’élégante par sa pureté logique exemplaire, implique des démonstrations
souvent longues et détaillées, en partant des postulats vers les théorémes qui en découlent, au gré
de constructions géométriques et de raisonnements visuels sous forme de diagrammes, plutét qu’a
partir de manipulations algébriques plus abstraites et concises. Chaque étape est ainsi
soigneusement expliquée, mais au point de dérouter rapidement le lecteur contemporain,
pragmatique et coutumier des démonstrations plus abrégées. Euclide présente ses théorémes et
démonstrations sous forme de texte structuré logiquement, sans formules algébriques.
L appréciation et la compréhension en prise directe de ce texte séminal passe nécessairement par
une sérieuse accoutumance a la maniére de penser et de présenter les mathématiques dans
I’Antiquité. Cet effort d’acclimatation a la fois historique et épistémologique n’est pas chose
commune, encore moins a 1’époque actuelle. Remarquons d’ailleurs que le méme probléme
d’appréciation contemporaine et d’apprivoisement des défis de lecture présentés par les grands
textes séminaux de I’histoire de la pensée se retrouve particulierement prononcé dans le domaine
des etudes sacrées des grandes ceuvres théologiques, lesquelles sont par conséquent souvent
méprisées (par ignorance grossiére) et remplacées aujourd’hui, dans la plupart des cas, par
d’effroyables exercices de déformations et de travestissements modernistes en tout genre.

En somme, il faudrait au lecteur contemporain, y compris dans une traduction surmontant
la barriére linguistique, fournir un effort d’adaptation a une complexité textuelle conditionnée par
une méthode de pensée géométrique et narrative qui differe considérablement de I’approche
algébrique et symbolique moderne. Il en va de méme de la lecture, en latin, du texte d’Almagestum
novum de Riccioli (et de quantité de grands textes du méme acabit). Le texte original présentera
déja un obstacle majeur pour quiconque ne maitrise pas le latin. A la maniére d’Euclide dans les
Eléments, Riccioli décline principalement ses raisonnements mathématiques, soutenus par quantité
d’expérimentations, sous forme de descriptions verbales et de diagrammes géométriques (en
dehors méme de la foule de tables astronomiques qui émaillent son ouvrage).

22 Tant par la langue que par la nomenclature et ’absence de simplifications algébriques, communes aujourd’hui.

14



C’est la raison pour laquelle nous avons résolu de nous limiter a quelques points focaux
relatifs a son systeme géo-héliocentrique, et retranscrivons dans ce qui suit quelques raisonnements
de Riccioli en les reformulant dans des relations mathématiques plus intelligibles au lecteur
contemporain ayant fait un peu de géométrie et de trigonomeétrie.

Quelques attributs centraux de I’affinement géo-héliocentrique ricciolien

Dans la version géo-héliocentrique améliorée du systeme tychonique proposé par Riccioli,
la Terre est immobile (en équilibre statique) et située au centre de I’Univers ; les autres planétes
(Mercure, Vénus, Mars, Jupiter et Saturne) tournent autour du Soleil, qui lui-méme (en décrivant
une orbite Iégérement elliptique), avec la Lune, tourne autour de la Terre — une divergence de poids
par rapport au systeme ptolémaique, dans lequel tous les objets célestes, et pas seulement le Soleil
et la Lune, tournent autour de la Terre par le jeu d’épicycles complexes. Ainsi, avec la Lune en
orbite autour de la Terre et les planétes autour du Soleil, le systeme tychonico-ricciolien présente
une configuration en partie similaire au modele copernicien ; a la différence, bien sdr, de la position
centrale et fixe de la Terre vis-a-vis du reste de I’Univers. Il sera ici pertinent de rappeler de
nouveau que c’est en observant les lunes de Jupiter, et en travaillant déja, comme souligné plus
haut, sur les caractéristiques de I’interaction gravitationnelle sur Terre et sur le plan
astrodynamique, que Riccioli en arrive d’abord a tenir que les satellites en orbite autour d’une
planéte confirment 1’idée que les planétes elles-mémes peuvent tourner autour du Soleil.

Loin, pour autant, de renoncer aux épicycles, Riccioli les assume, conjuguant épicycles et
cercles déférents pour a la fois élucider le mouvement rétrograde apparent des planétes et
approcher leurs orbites elliptiques képlériennes?®. Mais, au lieu de les associer au mouvement du
Soleil, il les préte aux planétes?* autour du Soleil, pour qu’ils puissent précisément produire les
mouvements rétrogrades planétaires lorsque ces derniers sont observés de la Terre®®. La
détermination des trajectoires orbitales des planétes au sein d’un systéme géo-héliocentrique se
corréle donc directement aux effets géométriques subtilement composés des épicycles?®, effets que
manifestent les excentricités orbitales (la mesure de la déviation de I’orbite d’une planete par
rapport a un cercle parfait) de son astrodynamique hybridée.

En termes mathématiques plus familiers pour nous, d’apres une nomenclature d’analyse
faisant droit au raisonnement trigonomeétrique qui sous-tend la dynamique du systéeme tychonico-

23 Almagestum novum, depuis la bibliothéque universitaire principale de I’lETH de Zurich, aux pages 706-707 (784-
785) : https://www.e-rara.ch/zut/content/z0om/140966.

2 |bid., aux pages 544-545 (622-623) https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140804 (trigonometria et motus
planetarae in epicyclis).

% 1bid., aux pages 562-577 (640-655), les cas de Vénus et de Mercure (il examine plus t6t, aux pages 505 [583] et
suivantes, les cas de Saturne, Jupiter et Mars : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140765), leurs mouvements
excentriques associés au phénomeéne de répulsion généré par les épicycles co-reliés a leur mouvement de rotation
autour du Soleil, selon la modélisation du systeme tychonique : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140836.

% |bid., aux pages 538-540 (616-618) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140798.

15


https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140966
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140804
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140765
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140836
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140798

ricciolien et préservant la place et la fonction des cercles épicycloidaux, le mouvement d’une
planete (prenons Mercure, dénotée M) autour du Soleil (dénoté S), qui lui-méme tourne autour
de la Terre (dénotée T), peut étre simplement modélisé de la maniére suivante :

M (t) =S(t)+ﬂ[cos(@t)i+sin(@t) j] @)

ou ﬂ désigne le rayon du mouvement orbital de Mercure autour du Soleil (r celui de toute orbite
planétaire au sein du systeme géo-héliocentrique tychonico-ricciolien) ; et @ le vecteur vitesse

angulaire de Mercure ( celui de toute planéte autour du Soleil). On pourra noter que ces relations
découlent de la représentation exponentielle complexe des fonctions trigonométriques (voir
I’éblouissante formule d’Euler, nous allons en dire un mot ci-dessous). Le cosinus et le sinus de la
vitesse angulaire multipliée par le temps décrivent la position de la planete, ici Mercure, a un
instant t, ce que I’équation (3) vise précisément a résoudre, M(t). La fonction cosinus représente la
composante horizontale de la position de Mercure, tandis que la fonction sinus représente sa
composante verticale. Omega (), la fréquence angulaire, régit la vitesse a laquelle la planéte se
déplace le long de son orbite circulaire autour du Soleil (au sens quasi-elliptique du terme, comme
en convenait, nous I’avons vu, Riccioli). En calculant le cosinus et le sinus de cet argument, w-t,
il s’avere donc relativement aisé de déterminer les coordonnées de Mercure (et de quelque autre
planéte P en orbite autour de S) dans un plan a deux dimensions, a quelque instant t donné.

On se rappellera que la formule d’Euler stipule que pour tout nombre réel X,
e* =cosx+isinx, ol e désigne la base du logarithme népérien (naturel) et i I’unité imaginaire.
Lorsque I’on considere I’argument des fonctions cosinus et sinus (wt) appliqué aux mouvements

planétaires, exactement comme en équation (3), (5) et (6), on voit sans difficulté qu’il correspond
a I’argument des fonctions trigonométriques de la fameuse formule d’Euler. En remplacant x par
oméga fois t dans la formule d’Euler, on obtient :

i(wt)

e"“" = cos(awt) +isin(at). (4)

La méme logique trigonométrique s’appliquera donc au mouvement du Soleil autour de la
Terre pour décrire la position a quelque instant t :

S@t)=T +E[cos(a75t)?+sin(a)—st) j}, ®)

ou r, désigne le rayon du mouvement orbital du Soleil autour de la Terre fixe ; et o, le vecteur
vitesse angulaire du Soleil.

Ainsi pour déterminer un x qui sera la position p, d’une planéte P au sein du méme systeme
géo-héliocentrique a quelque instant t, la méme logique prescrit simplement I’addition des deux
mouvements circulaires décrits ci-dessus en (3) et (4) :

16



Pt)=T +E[cos(a7t)f+sin(a7t) j}+ﬁ[cos(07t)f+sin(a7pt) j]. )

Une maniere trigonométrique simplifiée et cependant fidéle d’exprimer la combinaison de
mouvements circulaires des planétes autour du Soleil et du Soleil autour de la Terre en laquelle
réside le propre du systeme géo-héliocentrique tychonico-ricciolien.

Qui plus est, les mesures que Riccioli applique a ses observations ressortent directement
d’une application de la triangularité sphérique a la configuration astrophysique du systeme géo-
héliocentrique, dispositif de proportionnalité et de détermination des positions angulaires et de
leurs distances sur une sphére. Prenons n’importe quel triangle sphérique formé par la Terre (T),
le Soleil (S) et I’une des planetes (P) du systeme tychonico-ricciolien :

- soit les trois points T (le centre de la Terre), S (le centre du Soleil) et P (la position
d’une planete de leur systeme commun) sur une sphére et les arcs les reliant en un
triangle sphérique ;

- les angles entre ces points peuvent étre aisément calculés a partir des observations des
distances angulaires ;

- on suppose I’angle STP connu a partir des observations ; avec T, conformément au
versant géocentrique du systéme, faisant office de centre fixe de la sphere.

L’application de la loi des sinus pour les triangles sphériques a la dynamique géo-
héliocentrique positionnelle aboutit simplement aux rapports suivants :
sina _sinb _sinc
sina sing siny’

()

Dans un triangle sphérique, ces rapports duels mettent en exergue la belle proportion — dont
rend compte, précisément, la loi des sinus — des longueurs des c6tés aux angles des sommets du
triangle en question. D’ou :

sina:sinb:sinc=sina:sin g:siny. (8)

En outre, si I’angle £TSP est observé et la distance angulaire TP (Terre-planéte) est connue,
on peut alors appliquer la loi des sinus et déterminer les autres distances angulaires, ainsi que les
positions relatives.

Revenons enfin sur la question des phases de Vénus et sur I’importante notion de
« parallaxe stellaire » — de sa présence conceptuelle sans détection avérée au temps de Riccioli et
de Galilee, alors que Riccioli, entre autres, avait bien sir déja étudié et rendu compte de ce
phénomene de décalage de la perception angulaire en fonction, d’abord, de la « parallaxe des cinq
planétes mineures »?’.

27 |bid., aux pages 699-701 (777-779) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140959.

17


https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140959

Au gré de ses observations, Riccioli va remarquer que les phases de Vénus s’avérent
effectivement compatibles avec une Vénus (V) en orbite autour du Soleil (S) selon la modélisation
astrodynamique du systéme géo-héliocentrique. Ces observations sont évidemment en accord avec
le modeéle copernicien, mais restent entierement adaptées au modéle tychonico-ricciolien.

Moyennant quelques manipulations trigonométriques, on obtient assez aisément le rapport
géo-héliocentrique suivant, a savoir la position angulaire de Vénus par rapport au Soleil en
fonction de son angle de phase 8, rapport qui correspond mathématiquement aux observations
effectuées par Riccioli a partir des prémisses d’une Terre (fixe) orbitée par le Soleil :

K, cos(@)—rq
\/rvz +1¢ = 21,1, cos (o)

6 = arccos : 9)

ou r, désigne la distance de Vénus au Soleil et rg celle du Soleil a la Terre, la premiére tournant
autour du Soleil, alors que ce dernier tourne autour de la Terre ; et ou ¢ dénote I’angle constitué
par les positions relatives de Vénus et du Soleil.

Terminons cette section par quelques bréves remarques relatives au probleme, au XVlle
siecle, de I’absence de parallaxe mesurable. En effet, la détection éventuelle de ce lent et infime
décalage de position n’est pas sans peser lourd dans le débat géocentrisme-héliocentrisme.

Revenons sur ce que tout cela signifie, dans son contexte historique. En astronomie, les
distances entre les étoiles sont trop importantes pour étre mesurées a I’aide de deux objets situés a
la surface de la Terre. Il a fallu aux astronomes quelques milliers d’années avant de parvenir a
mesurer la distance entre les étoiles et la Terre, et finalement produire des cartographies célestes
tridimensionnelles reflétant la distribution des étoiles et des galaxies a travers I’Univers visible.
Jusqu’au XIXe siecle, les télescopes n’étaient pas assez sensibles pour détecter les trés faibles
écarts de I’angle de la parallaxe. Riccioli avait pourtant bien compris qu’une variation angulaire
de I’ordre de la parallaxe, pour étre détectée, devait impliquer d’étre mesurée en fonction de
I’orbite de la Terre autour du Soleil — mouvement héliocentrique de rotation annuelle qu’il récusait
et qui constitue la base de la triangulation astronomique munit de laquelle on peut alors parvenir a
une bonne approximation trigonometrique de I’angle de la parallaxe. Car la détermination de cet
angle controversé requiert une méthode de mesure basée sur la comparaison de deux points
d’observation permettant de mesurer la distance d’un objet (ici, une étoile) en fonction de son
déplacement par rapport a son arriére-plan. Or, pour Riccioli, si la Terre tournait autour du Soleil,
il devrait étre possible d’observer une parallaxe stellaire suffisamment sensible pour qu’elle puisse
en tant que telle étre détectée et par consequent mesurée.

Ce ne sera qu’en 1838 que I’astronome et mathématicien allemand, Friedrich Wilhelm
Bessel (1784 — 1846), effectuera la premiere observation conclusive de la distance d’une étoile
fixe (61 Cygni) en mesurant sa parallaxe annuelle — et quelle mesure moyennant quels facteurs et
combien de conditions trés largement défavorables pour parvenir a un tel résultat. Pour évaluer la

18



parallaxe stellaire de 61 Cygni, Bessel a di s’employer a détecter une variation de position
particulierement minime, survenant sur une péeriode de six mois, de moins d’une seconde d’arc (=
1/3600 de degré, ou 1°/3600)%8, a savoir : 0,3136 seconde d’arc. Puisqu’une seconde d’arc est
1/3600, nous avons la conversion suivante : 1 degré = 3600 secondes d’arc. Par conséquent, 0,3136
seconde d’arc/3600 = 0,000088 degré ! Telle est la taille de la parallaxe stellaire que Bessel
parvient & évaluer en octobre 1838, quoiqu’en proie a divers effets de réfraction atmosphérique,
de phénomeénes de distorsion télescopique et autres imperfections instrumentales. ..

De pair avec son examen, par la négative, de la parallaxe stellaire, Riccioli traitera encore
de questions estimées favorables a son plaidoyer pour I’'immobilité du globe terrestre, selon les
préemisses conceptuelles et observationnelles solides du modele tychonico-ricciolien géo-
héliocentrique. Considérant I’inertie et le mouvement relatif, Riccioli récusera leurs interprétations
galiléennes, soulignant que si la Terre tournait sur elle-méme et se déplacait autour du Soleil,
I’incidence de Coriolis et autres anomalies affectant les mouvements des objets sur Terre
(trajectoire des projectiles, etc.) devraient eux aussi étre observables. Ici, Riccioli ne pourra pas
faire grand-chose de plus pour revenir éventuellement sur certaines convictions dérivées de ses
observations limitées et limitatives, sans les données ultérieures — notamment météorologiques,
océanographiques et géophysiques — confirmant les effets de cette force inertielle fictive agissant
orthogonalement par rapport a la direction du mouvement et a I’axe de rotation de la Terre.

Eléments de récapitulation

Riccioli a recours a divers diagrammes et constructions géométriques pour illustrer la
maniére dont les mouvements apparents des corps célestes peuvent étre conciliés avec son modéle
géo-héliocentrique. Ces dispositifs comprennent des cartes stellaires (en complément des tables
astronomiques) particuliérement détaillées qu’agrémentent des trajectoires indiquant les positions
relatives des planétes et du Soleil vus de la Terre. 1l se servira de telles constructions non seulement
pour cartographier le mouvement apparent du Soleil autour de la Terre, mais encore pour souligner
la constance des cycles annuels et la trajectoire méme de ’écliptique. A la différence du systéme
ptolémaique, caractérisé par des épicycles complexes autour de la Terre, Riccioli fait orbiter les
planetes autour du Soleil. Il en ressort une trés notable épuration des facteurs ptolémaiques dans
la mesure ou les ajustements de Riccioli lui permettent d’expliquer plus simplement le mouvement
rétrograde et les phases de planétes telles que Vénus et Mercure®, qui s’expliquent plus
naturellement lorsque ces planétes sont en orbite autour du Soleil. Le systeme de Riccioli
comprend en effet des orbites approximativement elliptiques pour les planetes autour du Soleil par
le truchement de sa combinaison des mouvements circulaires et épi-circulaires, retrouvant par-la

28 Ainsi, dans un cercle complet, il y a 1 296 000 secondes d’arc : 60 secondes d’arc x 60 minutes d’arc x 360 degrés.
2 Similaires, en apparence, aux phases de la Lune.

19



la cinématique planétaire déecoulant des lois de Kepler. Il s’agit d’une rupture signifiante par
rapport aux orbites purement circulaires des modeles plus anciens.

En acceptant les orbites elliptiques, Riccioli peut des lors prédire avec plus de précision les
positions des planetes et leurs mouvements rétrogrades apparents. Conscient des problemes liés a
la parallaxe stellaire®, il appliquera un raisonnement trigopnométrique judicieux lui permettant de
faire valoir que 1’absence de parallaxe observable cadre mieux, en définitive, avec une Terre
immobile3. 1l emploiera ensuite un certain nombre de techniques connexes pour illustrer la
divergence des effets de la parallaxe en fonction d’un modeéle héliocentrique, divergence qu’il
contrastera avec sa version épurée et peaufinée du modéle geo-héliocentrique tychonique.

L affinement ricciolien du systéme géo-héliocentrique tychonique incarnera donc un
modele « intérimaire », en ce qu’il parvient a combiner les éléments charniéres de 1’observation
apportés par le systéme copernicien avec la simplicité physique et géométrique de la tradition
géocentrigue. Celle-ci, fondée sur des méthodes rigoureuses et sur les principes géométriques de
la mécanique céleste, telle qu’elle était appréhendée au XVlle siecle, restera un juge de paix
Iégitime en matiére de conceptualisation mathématique de 1’observation a partir de la Terre — un
point de vue somme toute légitime au regard aussi bien de 1’observation que de la modélisation et
du calcul, surtout lorsque I’on cherche, comme s’y est employé Riccioli plus que tout autre a ce
moment-Ia, a concilier des modéles cosmologiques concurrents et a dégager un compromis entre
le modéle ptolémaique géocentrique et le modeéle copernicien héliocentrique. Remarquons enfin
que cette combinaison caracteéristique de I’ceuvre de Riccioli incorpore tout-a-fait la double nature
de I’astrophysique, qui tire des éléments de données en prise directe ou indirecte avec les
observations (notamment télescopiques) ; lesquelles doivent néanmoins étre soumises, traduites et
assimilées dans le cadre de dispositifs mathématiques particuliers — tels, par exemple (pour
Riccioli), que la trigonométrie sphérique, la formulation quantitative du mouvement des planétes
selon les lois de Kepler, le systeme de coordonnées équatoriales, etc.

L’Almagestum novum de Riccioli est un traité monumental, tant par la taille que par les
sujets importants qui y sont abordés et qui ont alimenté le discours scientifique du XVlle siécle. 1l
étudie la libration lunaire, fait état d’observations lunaires surfaciques méticuleuses®, contribue
au débat geocentrisme-héliocentrisme, aborde le phénomeéne des marées et de la gravité (au méme
titre que Galilée, le cas des objets en chute libre et soumis a un mouvement uniformément
accelére), et introduit une nouvelle nomenclature astronomique. En lui-méme, ce texte constitue
un document tout-a-fait signifiant, ne serait-ce que du point de vue historique du développement

30 e décalage apparent de la position de la Lune par rapport aux étoiles en arriére-plan, observé a partir de différentes
coordonnées terrestres.

31 Raisonnement qui confirme par ailleurs, selon un raisonnement pareillement trigopnométrique, sa maniére d’évaluer
la latitude lunaire en partant de I’angle formé par la Lune avec une étoile proche.

32 Riccioli et son collaborateur Francesco Maria Grimaldi (1618 — 1663), également astronome, mathématicien et
jésuite de son état, ont procédé a ces observations en mettant en ceuvre un systeme de nomenclature comprenant la
division de la surface lunaire en différentes régions. Ils ont par ailleurs nommé certains cratéres ainsi que d’autres
éléments de la surface de la Lune.

20



de I’astronomie et de la physique — quand bien méme 1’idéologie scientiste anti-cléricaliste a pris
grand soin d’en marginaliser la valeur et les mérites scientifiques pour mieux accentuer le défi
« remporté » par Galilée dans sa lutte contre le prétendu « obscurantisme » de I’Eglise.

Les débuts de I’optique astronomique : mesures d’étoiles et anneaux de diffraction

L’argument le plus fort contre le systéme copernicien qu’avance Riccioli n’est pas
« religieux » —au sens que les ennemis de la religion révélée se plaisent a attacher a la conception
que s’en sont fait les soi-disant « Lumiéres », pour mieux justifier la domination idéologique de la
religion athée universitaire®® censée apporter I’explication scientifique des origines premiéres et
de la fin derniére de I’Univers. Riccioli s’intéresse en effet au probléme de la parallaxe annuelle
(de la distance au Soleil par parallaxe®*) et a celui, corrélatif, de la taille des étoiles. Il en fait cas
sur la base des observations de Tycho Brahe. Or, ces derniéres ne permettent pas de démontrer
empiriqguement 1’existence d’une parallaxe annuelle des étoiles, phénoméne observable
gu’engendrerait un mouvement rotationnel de la Terre autour du Soleil, comme I’avait déja
souligné Brahe lui-méme. Ainsi Riccioli, a la suite de I’infatigable observateur danois, cite ses
travaux de scrutation télescopique de disques stellaires pour discréditer le bien-fondé de
I’hypothese copernicienne. Car, selon celle-ci, les diameétres d’étoiles nécessitées par leurs
positions aux distances prescrites, a défaut de parallaxe annuelle, seraient bien trop considérables
pour correspondre a la réalité du domaine astrophysique alors a portée de télescope.

L’Almagestum novum de Riccioli contient un tableau de diameétres d’étoiles mesurés au
télescope par Riccioli et ses collaborateurs. Riccioli utilise ces disques mesurés de maniére
télescopique pour déterminer le diameétre des étoiles sous des hypotheses géo-héliocentriques
(selon les prémisses observationnelles de Brahe) et héliocentriques (selon les prémisses
observationnelles et épistémiques de Copernic). Les dimensions physiques obtenues sous
I’hypothése copernicienne s’averent immenses, réduisant considérablement la taille de la Terre, de
son orbite, et du Soleil. Elles dépassent méme les distances aux étoiles calculées plus tot par Brahe.
Ainsi, Riccioli estimait que les observations télescopiques a sa disposition constituaient un
argument suffisamment éprouvé contre le systéme copernicien et sa morphologie cosmologique.

Epistémologiquement, la cosmologie géocentrique n’est rien d’autre qu’un référentiel
parmi d’autres référentiels. Rien d’obscurantiste dans le choix d’un tel référentiel, spécialement si
I’on se situe du point de vue de 1’astronomie antérieure a I’apparition du télescope et a celle de ses
premiers temps au début de 1’ére dite moderne (avec les premiéres observations de Galilee lui-
méme). Bien que difficile, il est néanmoins possible de décrire les positions des planétes du
systeme solaire avec suffisamment de précision a partir d’un référentiel géocentrique, ce méme en

3 L>évolutionnisme.
34 Almagestum novum, depuis la bibliothéque universitaire principale de I’ETH de Zurich, aux pages 105-106 (169-
170) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140352.

21


https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140352

I’absence d’une prise en compte rigoureuse des mouvements orbitaux et des diverses excentricités
trajectorielles des satellites des autres planetes — mutuellement impliqués, avec leurs planétes et la
Terre elle-méme, dans une dynamique céleste que le référentiel géocentrique ne peut
essentiellement que décrire, non pas tant prédire (le développement d’un calcul prédictionnel
cohérent supposerait en effet un référentiel géo-cinétique). Autrement dit, la capacité
predictionnelle du référentiel géocentrique est limitée, quand bien méme sa capacité strictement
descriptive peut encore suppléer une vision observationnelle cohérente. Tycho Brahe, par exemple,
répertoria de trés nombreuses observations astronomiques d’une remarquable précision sur le
cours de plusieurs décennies, sans aucune assistance télescopique.

Riccioli en conclut que le systéme géo-héliocentrique tychonique, dans lequel les planetes
gravitent autour du Soleil et le Soleil autour la Terre, devait étre le plus conforme a la structure
macroscopique objective de I’Univers observable. Cependant, ni Riccioli, pas plus que Brahe avant
lui, ni Galilée et les autres tenants des théories héliocentriques, ne pouvaient encore réaliser qu’un
¢lément d’illusion optique de diffraction et d’éclairement variable était attaché a leurs observations
respectives de la taille diamétrique apparente des étoiles. Ce phénomene particulier (hotamment
lié a la géométrie circulaire de I’orifice télescopique), connu sous le nom de « tache d’Airy », ne
fut découvert et analysé qu’en 1835 par le physicien et mathématicien anglais, George Biddell
Airy (1801 — 1892). 1l donne lieu a I’apparition optique de cercles concentriques lorsque la lumiére
d’une source ponctuelle (telle qu’une étoile) passe a travers quelque ouverture circulaire.

Remarquons ici, en guise de parenthese, que les observations télescopiques de Riccioli et
de Galilée concernant les étoiles et leurs accroissements ou décroissements diamétriques, au-dela
du probléme d’optique associé¢ a la tache d’Airy, différent largement des opinions aujourd’hui
dogmatisées en astrophysique standard gravito-centrique. Difficile toutefois d’imputer cette
disparité a la supériorité prétendue des opinions conventionnelles. Celles-ci, a notre avis, ne
doivent leur perpétuation qu’a la persistance des astronomes contemporains a ignorer, pour
I’essentiel, les propriétés des plasmas et le role des courants et des champs électriques qui
traversent 1’espace interstellaire. Les plus puissantes sources d’énergies qui y sont détectées
(rayons gammas, rayons X, ultraviolets intenses) et qui affectent notre perception de la taille réelle
des étoiles, des amas d’étoiles et des galaxies, ne sont certainement pas liées a la physique des
champs de gravitation. Ces émanations de radiances électromagnétiques phénoménales ne
résultent certes pas de la seule gravité et des effets thermo-cinétiques de gaz échauffés jusqu’a la
concentration et I’amalgame fusionnel, mais bien de courants électriques traversant et interagissant
avec les plasmas cosmiques. Les ¢toiles, des lors, n’agissent pas tant comme des fours
thermonucléaires que comme des oscillateurs électriques, réagissant au déchargement extrinséque
de vastes quantités de charges électriques par unité d’espace (ou densités volumiques de courants
variables mesurés en ampéres par meétre carré), et non comme des boules de gaz comprimées
jusqu’a la fusion interne par les effets exagérés (pour ne pas dire imaginaires) de I’interaction
gravitationnelle — comme le soutiennent les théories hélio-physiques et stellaires usuelles.

22



On peut donc bien imaginer que nos deux astronomes italiens, fort de nos moyens
observationnels télescopiques et spectroscopiques des milieux astrophysiques considérablement
plus avancés aujourd’hui, auraient sans doute considéré la chose avec davantage d’ouverture
d’esprit (qu’il n’est coutume d’en trouver de nos jours parmi les astrophysiciens bien établis). Ce
que nous voulons ici faire remarquer, en lien avec la teneur astrophysique de cet article, sans
néanmoins pouvoir nous y attarder de maniére plus approfondie, c’est que la formation et le
comportement variablement lumineux des étoiles ne sauraient se réduire aux seuls principes des
theéories gravitationnelles et du décalage vers le rouge. Les théories et principes fondamentaux de
la physique des plasmas cosmologiques®® et de leurs activités électriques macroscopiques
(notamment de conduction, de transmission et de déchargement) s’averent indispensables a une
plus grande compréhension des divers phénoménes astronomiques observés a travers 1’Univers,
phénoménes notamment liés aux comportements et aspects souvent déconcertants des galaxies,
des étoiles et des nuages de gaz. Nous fermons ici cette parenthese.

Les présumés disques circumstellaires observés par Riccioli (et Galilée !) se réveleront
finalement fictifs, selon les caracteéristiques de déformation optique causée par les effets diffractifs
des taches d’Airy signalés plus haut. Les étoiles sont en effet trop éloignées pour que soit détectée
I’extension exacte de leurs environnements circumstellaires par entremise télescopique. Riccioli
les interprétait, a ’aune de sa vision télescopique altérée, comme des disques physiquement
démarqués des nuages moléculaires de morphologies, de masses, de densités et de températures
fluctuantes au sein desquels se forment les étoiles. 1l en conclut que, puisqu’il pouvait distinguer
de tels disques, les étoiles ne pouvaient pas étre aussi €loignées que ce qui était requis dans le
systeme copernicien, le jugeant ainsi falsifi¢ par les données de I’observation.

Notons, a propos des moyens de vision télescopique a travers les nuages moléculaires, que
les astronomes, méme de nos jours, ne peuvent directement voir les étoiles ou les galaxies dans
des environnements poussiéreux (de type nuages moléculaires) astrophysiques. La seule fagon
d’accéder visuellement a la plupart des structures moléculaires géantes et filamenteuses de la VVoie
lactée implique I’intermédiaire d’une lumiére infrarouge, puisque la matiere interstellaire brille en
effet a de grandes longueurs d’onde.

En guise de récapitulation, Riccioli arriva a la conclusion scientifiguement motivée et pesée
que ses observations avaient (pour I’heure) suffisamment démontré que les étoiles étaient trop
proches de la Terre pour satisfaire a la vision copernicienne de 1’Univers observable. A la suite de
Brahe, il admettra certains aspects du modele heéliocentrique copernicien en tant que base
mathématique (pré-newtonienne) de la dynamique céleste, mais jugera qu’il pose des difficultés
d’ordre physique insurmontables, notamment d’observations astronomiques liées a la taille et
position des étoiles par rapport a la Terre. Si celle-ci tournait effectivement autour du Soleil a
raison d’une révolution par an, il devrait exister une parallaxe stellaire observable sur une période
de six mois au cours de laquelle la position angulaire d’une étoile donnée changerait grace a la

35 Anthony Peratt, Physics of the Plasma Universe, Springer (New York), 1992,
23



position corrélativement mouvante de la Terre. Cela, Riccioli ne pouvait I’observer (Comme nous
I’avons mentionné plus haut, a la fin de la section de cet article intitulée « Quelques attributs
centraux de I’affinement géo-héliocentrique ricciolien »). Il ratifia donc la vision d’une Terre
stationnaire au centre de I’Univers, tout en expliquant les mouvements géo-héliocentriques des
objets célestes, que lui-méme pouvait observer, dans un certain cadre gravitationnel.

Et c’est ici qu’il convient de revenir brievement sur la question historiquement et
conceptuellement cruciforme de la gravitation — et de son role géo-héliocentrique. On I’a noté plus
haut en évoquant la notion de centre de gravité, Riccioli s’intéresse de pres a la question de
’attraction gravitationnelle et, anticipant quelque peu le principe d’action-réaction newtonien,
incorpore déja la notion d’équilibre statique a sa vision (d’abord) géo-centrée.

Riccioli, en effet, considére que les corps célestes exercent une attraction gravitationnelle
les uns sur les autres, sans pour autant I’expliquer comme vont d’abord le faire Galilée (dont il faut
davantage rattacher le génie a la pensée qui lui fait entrevoir la notion de pesanteur qu’a ses
démélés avec I’Inquisition), puis plus tard Newton. Riccioli admet I’implication de la gravité dans
le mouvement des planétes et de leurs satellites lunaires. Mais il interpréete ce phénomene dans le
cadre géocentrique premier de sa pensée, selon lequel les corps astronomiques sont attirés vers le
centre de I’Univers, ou se situe la Terre, ou vers des centres secondaires de rotation (comme va le
justifier la dualité réconciliée du modele tychonico-ricciolien). Selon lui, se sont précisément la
stationnarité et la centralité de la Terre dans I’Univers, en donnant a ces deux notions un sens
scientifique qu’il pense 1égitime — sans chercher a en rattacher la validité assumée par déférence
aveugle a I’aristotélisme (qui fait de la gravité une propriété locale parce que conditionnée par une
tendance inhérente des objets a se mouvoir vers le centre de la Terre) —, qui expliquent la direction
et I’lampleur de la gravitation sur Terre. Les objets tombent vers le centre de celle-ci non pas parce
que la Terre est soumise a un double mouvement de rotation sur elle-méme et autour du Soleil,
mais parce qu’elle occupe le centre de I’Univers. La gravitation, telle que I’interpréte Riccioli,
conforte donc la vision géocentrique sur laquelle repose le premier volet de son systéme
astrodynamique. Elle est pour lui expliquée par la position centrale de la Terre et non par quelque
force et champ impliquant le mouvement de la Terre elle-méme.

En tout et pour tout, le raisonnement de Riccioli, qui integre la gravitation sans nécessiter
le mouvement de la Terre elle-méme, fait preuve de davantage de rigueur observationnelle et de
consistance logique que celui de Galilée (sans, encore une fois, minimiser la conceptualisation
décisive que fera ce dernier pour parvenir a penser que tous les objets, indépendamment de leur
masse, tombent & la méme vitesse en I’absence de résistance de I’air, c’est-a-dire dans le vide®).
Sur la base de ses propres données, Galilée, aujourd’hui I’incarnation de 1’héliocentrisme, aurait
en fait lui-méme d parvenir aux conclusions, en partie confirmées, de Riccioli...

3 Jetant les bases de la cinématique sur laquelle repose les lois de la chute des corps et du mouvement uniforme
accéléré. Ces fondations galiléennes en la matiére conduiront, & un stade ultérieur, & la mise en place du cadre
newtonien puis einsteinien de formalisation de la loi de la gravitation universelle.

24



Galilée aurait enfin pu proposer sa version de 1’héliocentricité de maniére prudemment
théorique, d’apres les fondements mathématiques des travaux coperniciens présentés dans De
Revolutionibus orbium coelestium. Il s’attira les avertissements du Saint-Office lorsqu’il cessa de
la proposer comme théorie scientifique et commenca a la proclamer comme strictement conforme
a la réalité empirique (en quoi il se trompait en partie), sans pouvoir en produire une preuve
rigoureusement concluante. De fait, le grand géometre pisan ne sut produire au cardinal Bellarmin
(1542 — 1621), membre éminent du Saint-Office assigné a la procédure inquisitoire, les preuves
nécessaires que ce dernier lui avait poliment réclamées. Le saint cardinal avait en effet fait
connaitre a Galilée, a plusieurs reprises, par lettre, sa volonté d’accepter sa théorie comme une
théorie effectivement attestée, moyennant les preuves de celle-ci ; mais il 1’avait par ailleurs mis
en garde de ne la présenter que comme hypothése mathématique insuffisamment étayée en leur
absence. Or, précisément, pour en apporter la confirmation irréfutable, au-dela de découvertes
incertaines par I’entremise des premiéres lunettes astronomiques et des observations des phases de
Vénus, il elt fallu a Galilée la confirmation d’une démonstration mathématique rigoureuse de la
mobilité de la Terre, démonstration lui faisant alors défaut. Aucun « obscurantisme » de la part du
cardinal Bellarmin, ne faisant alors que se ranger du c6té de la prudence, en I’absence d’une
démonstration digne de ce nom.

Galilée était certes dans son bon droit scientifique d’affirmer la mobilité de la Terre, dont
il existait déja maints éléments d’esquisses de démonstration depuis I’ Antiquité. Mais il fit preuve
de fourvoiement scientifique en tenant pour corollaire de son géo-cinétisme passionné I’immobilité
du Soleil®’. Riccioli et d’autres astronomes de 1’époque étaient dans leur bon droit scientifique
d’affirmer, contre Galilée, la mobilité du Soleil (ce qu’avait déja défendu, a raison, Tycho Brahe),
quoiqu’ils s’égarassent, peut-étre, en préservant la notion, relativement erronée (mais alors encore
insuffisamment réfutée, pour autant qu’elle puisse I’étre de maniere définitive), d’immobilité
terrestre. Si I’Eglise s’était quant & elle empressée d’emboiter le pas aux conclusions de Galilée,
elle aurait alors adopté ce que la science moderne a depuis réfuté de maniere conclusive (en
s’appuyant, par exemple, sur le rapport en transfert de 1’énergie cinétique rotationnelle du Soleil

87 Galilée, entre autres errances de nature scientifique, fournit encore une explication erronée du phénomeéne des
marées sur la Terre, explication qu’il tenait pour « preuve » décisive du copernicanisme. Or, Kepler avait déja
correctement identifié la relation de cause a effet derriére ce phénomeéne, le corrélant a 1’action attractive périodique
de la Lune : lorsque la Lune est au plus prés de la Terre (& son périgée), I’attraction gravitationnelle qu’elle exerce sur
les marées est la plus forte, donnant lieu a des marées d’une amplitude supérieure a la moyenne. Lorsqu’elle est le
plus éloignée de la Terre (a son apogée), la force de marée qu’elle exerce est plus faible et I’amplitude des marées est
par conséquent inférieure a la moyenne, comme si la mer était refoulée par cet effet d’éloignement lunaire. Chose
comprise par de nombreux esprits qui eux-mémes précédent Kepler, dont, notablement, Maitre Eckhart (1260 — 1328)
dans son Sermon n° 9 : « La Lune a maitrise sur toute la nature humide. Jamais la lune n’est si proche du Soleil que
lorsqu’elle est pleine et lorsqu’elle recoit la premiére sa lumiére du Soleil ; mais sa proximité de la Terre, plus grande
que celle d’aucun astre, lui porte deux désavantages : elle est péle et tachée, et elle perd sa lumiére. Jamais elle n’est
aussi puissante que lorsqu’elle est au plus loin de la Terre, car c’est alors qu’elle repousse la mer au plus loin ; plus
elle décroit [de sa hauteur], moins elle peut & repousser. Plus I’ame est élevée au-dessus des choses terrestres, plus elle
est puissante. » Et selon la méme logique, de retour au rapport de I’astrodynamique avec le cycle des marées, ce n’est
pas seulement la Lune, mais aussi les positions angulaires combinées du Soleil, de la Lune et de la Terre les uns par
rapport aux autres qui agissent sur la variabilité de la hauteur des marées au cours d’un mois lunaire entier.

25



vers ses planétes)®. C’est donc a raison que nous avons ici replacé la confrontation de Galilée &
ses adversaires contemporains dans 1’ordre scientifique, tant observationnel que conceptuel, qui
en constitue le vrai fond historico-épistémologique par trop méconnu.

Remarques conclusives

Le scientisme et la sophistique interviennent essentiellement dans la cadre de la
transmission ultérieure du mythe d’une I’Eglise antirationnelle, tel que le véhiculent depuis plus
de 200 ans des générations d’historiens anticléricaux révisionnistes et de philosophes naturalistes
purs et durs. La transmission d’un tel mythe a sans nul doute porté ses fruits, sous forme
d’évidences culturelles collectives indéfectibles. Tout le monde ou presque lui concede le poids et
I’autorité d’une histoire incontestable et emblématique du grand clivage fondateur de 1’Occident
postchrétien : celle d’une Eglise catholique ayant persécuté Galilée pour avoir abandonné la vision
géocentrique du systéme solaire au profit d’une vision héliocentrique. Ainsi 1’affaire Galilée, pour
nos propres contemporains et pour la plupart d’entre nous en général, ne serait-ce
qu’inconsciemment, prouverait I’aveuglement anti-scientifique de I’Eglise, I’inexactitude de ses
enseignements dépassés, donc son ultime faillibilité.

Pour faire justice au fond méconnu du vrai débat derriere le mythe moderne de « I’affaire
Galilée », il nous incombe de le resituer sur son terrain historico-épistémologique propre de saines
rivalités scientifiques, et de congédier séverement les inepties sophistiques et scientistes des
polémistes anticléricaux. A 1’époque de Galilée, le systéme hybride géo-héliocentrique de Tycho
Brahe était considéré comme un rival sérieux et observationnellement corroboré du systéeme
copernicien, notamment a travers les soigneuses contributions de Paul Wittich (1546 — 1586), de
Giuseppe Biancani (1566 — 1624), et de Francesco Maria Grimaldi (1618 — 1663). Une défense
ouverte des principes de 1’astronomie héliocentrique était non seulement autorisée dans le cadre
scientifique pré-scientiste et inventif du XVlle siecle, mais de fait existait déja depuis la parution
au XVle siécle de I’ceuvre centrale de Copernic3®. De nombreux astronomes jésuites avaient déja
infirmé et écarté le systéme ptolémaique et ses variables géocentriques avant méme I’apparition
de Galilée.

Rappelons enfin que ce dernier était un scientifique catholique qui croyait strictement en
la crédibilité objective de I’Ecriture Sainte en tant que texte inspiré, ainsi qu’en I’autorité de droit
divin exercée par la sainte Eglise, catholique et romaine. Qu’il ait cherché, en tant qu’astronome,
a démontrer la compatibilité supposée du systeme mathématique copernicien avec la révélation
biblique reléve d’une problématique plus subjective, a savoir celle de son propre souci de
production d’un concordisme somme toute assez vain. Ajoutons a son mérite qu’il lutta contre des

3 Les hélio-physiciens peuvent par ailleurs attester de la rotation du Soleil en observant le mouvement de sa
magnétosphere, ainsi que la structure rotationnelle de son champ magnétique interne. On peut d’ailleurs noter, pour
suppléer en passant a une lacune massive des explications actuelles sur ’origine du magnétisme solaire tant
extrinséque qu’intrinséque, que sa source réelle ne peut évidemment qu’étre électrique.

39 Son De Revolutionibus orbium coelestium est imprimé pour la premiere fois a Nuremberg en 1543.

26



principes d’interprétation biblique faussés par I’influence dominante de la philosophie paienne
d’Aristote, laquelle, effectivement, ne saurait coincider avec 1’épistémé divinement inspirée qui
imprégne I’entiéreté inerrante du texte bibligue.

Le fait est qu’un savant et expérimentateur aussi pointu et minutieux que Riccioli pensait
que le poids des preuves de nature scientifique favorisait la validité du modéele d’une Terre
stationnaire. 1l a donc défendu le modele géo-héliocentrique tychonique comme étant celui qui
correspondait le mieux a la science de son époque. Riccioli, comme Brahe avant lui, utilisa les
meilleures données disponibles au XVlle siecle, édifiant son modele geocentrique modifié sur ce
qu’il considérait étre la meilleure preuve scientifique a sa disposition, d’un point de vue aussi bien
théorico-épistémique qu’observationnel. D’autres théories hybrides impliquaient une Terre en
rotation dans un univers géocentrique. Il faut néanmoins faire remarquer que toutes les « preuves »
d’observations visant a supporter le géocentrisme se dissipent sans tarder avec I’inclusion d’un
modele rotatif de la Terre, ce qui n’échappa sans doute nullement a Brahe et Riccioli et explique
la cohérence interne de leur Terre fixe en régime partiellement héliocentrique. Au demeurant, et
non moins a raison, Riccioli consacrera dans ses travaux une attention particuliere a faire valoir
que le mouvement diurne de la Terre n’est pas réellement démontré (de maniére concluante) en
adoptant la perspective de I’héliocentrisme. Galilée lui-méme avait affirmé qu’aucune preuve de
type physique non-relative ne pouvait étre apportée en la matiére. Autrement dit, qu’aucune
expérience ne pouvait, en tant que telle, détecter le mouvement de la Terre pour en démontrer, sans
présupposition relative d’observation, la véracité empirique catégorique.

In fine, Galilée n’a en aucun cas été sanctionné pour avoir déprécié de quelque maniére
I’Ecriture Sainte, mais bien pour avoir désobéi aux ordres du souverain pontife, lui, Galilée, un fils
de la Sainte Eglise, catholique et romaine, et ami personnel d’Urbain VIII.

La création et la perpétuation des mythes anticléricaux autour de I’affaire Galilée et de la
relation supposée conflictuelle entre la science et la religion ne devraient exercer aucune influence
unilatérale sur les intelligences encore disposées aujourd’hui a écouter la voix de I’histoire et de
la raison. La civilisation occidentale est indissociable du développement de la science moderne
pré-scientiste, de la philosophie fondée sur la raison pré-rationaliste, des arts visuels et musicaux,
de I’humanisme juridique, de I’économie de marché... Plus fondamentalement, elle ne peut étre
dissociée de sa véritable matrice culturelle, intellectuelle et morale, qui n’est autre que I’Eglise
catholique millénaire. C’est elle, inventeur de I’université, qui a modelé, élevé et architecturé la
civilisation occidentale. La science moderne classique, entreprise authentiquement rationnelle et
universelle, est par la elle-méme inséparable de 1’ethos du christianisme occidental consubstantiel
au catholicisme. Les chrétiens, les croyances chrétiennes et les institutions chrétiennes ont joué un
réle crucial dans la définition des principes, des méthodes et des institutions de ce qui est
graduellement devenu I’immense édifice culturo-technologique de la science moderne.

De nombreux exemples putatifs d’inflexibilité cléricale face au progres scientifique ne
résistent pas a 1’examen objectif des témoignages et archives historiques. IlIs ont été fabriqués et

27



sophistiquement véhiculés par 1’idéologie anticléricale voltairienne des pouvoirs humanistes
athées en Occident postchrétien.

En réalité, I’Eglise n’a jamais condamné Galilée pour sa défense scientifique du
copernicanisme. Le procés, que nous n’avons pas (intentionnellement) abordé ici, portait sur la
désobéissance de Galilée a un décret du pape Urbain VIII. Il convient par ailleurs de rappeler qu’en
1615, un premier proces de Galilée devant le tribunal de I’Inquisition avait légiféré en sa faveur,
fort du témoignage des principaux astronomes jésuites du Vatican, experts bienveillants a 1’endroit
du scientifique pisan et des theses mathématiques du copernicanisme. Nous profitons donc de cet
article pour remettre les pendules a I’heure et rétablir quelques vérités historiques, trop
commodément oubliées en Occident déchristianisé : personne n’a jamais été torturé ou brdlé au
blcher par ordre du tribunal de I’Inquisition pour des conceptions scientifiques divergentes. Par
ailleurs, I’Eglise n’a jamais enseigné que la Terre était plate. Elle ne s’est jamais opposée a
I’édification d’un systéme médical rationnellement fondé sur les principes, méthodes et procedes
empiriques de recherche en sciences naturelles. Aucune institution n’a davantage ceuvré au
faconnement profond de la civilisation occidentale. 1l ressort clairement des témoignages
historiques authentiques que 1’Eglise a été le plus grand protagoniste et protecteur de la science a
travers les siécles, que de nombreux contributeurs a la révolution scientifique étaient eux-mémes
catholiques et que plusieurs institutions et sociétés catholiques*! ont crucialement et activement
participé a la propagation, au rayonnement et a la transmissibilité de la science moderne classique,
par ailleurs irréductible a sa distorsion scientiste contemporaine, matérialiste et athée.

En guise de derni¢re remarque, soulignons que le protestantisme, qui prépara I’avénement
du rationalisme athée par son hérésie constitutionnelle d’une « foi » divorcée de la raison, a quant
a lui activement contribué a réécrire I’histoire de la naissance de la science moderne sur les bases
viciées du mythe officiel de ’affaire Galilée et de la thése d’une guerre historique inextinguible

40 Robert Grossetéte (1175 — 1253), Johannes de Sacrobosco (1195 — 1256), saint Albert le Grand (1201 — 1280),
Roger Bacon (1214 — 1294), saint Thomas d’Aquin (1224 — 1274), Guillaume d’Ockham (1285 — 1347), Thomas
Bradwardine (1290 — 1349), Albert de Saxe (1316 — 1390), Nicholas Oresme (1323 — 1382), Nicolas de Cues (1401
— 1464), Leonardo da Vinci (1452 — 1519), Nicolas Copernic (1473 — 1543), Georgius Agricola (1494 — 1555),
Giordano Bruno (1548 — 1600), Galilée (1564 — 1642), Frangois d’Aguilon (1567 — 1617), Marin Mersenne (1588 —
1648), Pierre Gassendi (1592 — 1655), René Descartes (1596 — 1650), Bonaventura Cavalieri (1598 — 1647), Antoine
de Laloubére (1600 — 1664), Giovanni Alfonso Borelli (1608 — 1679), André Tacquet (1612 — 1660), Blaise Pascal
(1623 — 1662), Nicolas Sténon (1638 — 1686), Pierre Varignon (1654 — 1722), Antoine Lavoisier (1743 — 1794),
André-Marie Ampere (1775 — 1836), Louis Joseph Gay-Lussac (1778 — 1850), René Laennec (1781 — 1826), Antoine
César Becquerel (1788 — 1878), Augustin Fresnel (1788 — 1827), Augustin-Louis Cauchy (1789 — 1857), Gregor
Mendel (1822 — 1884), Louis Pasteur (1822 — 1895)... Il n’est pas question d’étre ici exhaustif.

4 Au XVllesiecle (de monsieur Galilée), la Compagnie de Jésus était devenue la principale organisation scientifique
en Europe. Les jésuites y publient déja des milliers de journaux, diffusant ainsi, a travers le monde entier, un large
¢ventail d’études et d’analyses se rapportant aux nouvelles découvertes et recherches de I’époque. Les premicres
sociétés scientifiques sont organisées en Italie et en France. C’est déja 1’Eglise qui, a partir du Moyen Age, par
I’intermédiaire de ses ordres religieux et universités, traduit et réintroduit la philosophie naturelle grecque et arabe.
En Europe médiévale de Chrétienté latine, les grandes figures et confréries scientifiques, en particulier les écoles des
maitres parisiens et d’Oxford, sont essentiellement constituées de clercs et de religieux consacrés. Jusqu’a la
Révolution frangaise (entreprise fonciérement anticatholique qui génére la terreur et la barbarie), I’Eglise catholique
est le principal commanditaire de la recherche, de I’expansion et de I’enseignement scientifique.

28



entre la science et le catholicisme. L’anglocentrisme et le positivisme endurcis de nombreux
auteurs anglo-saxons d’hier et d’aujourd’hui en attestent abondamment*,

Stanley Jaki, docteur en théologie et en physique, et spécialiste en histoire et philosophie
des sciences, présente Pierre Duhem, un « prophete sans honneur », dans son Pierre Duhem,
homme de science et de foi. Traitant du courage intellectuel, de la probité et du réalisme de
I’interprétation duhémienne de I’histoire de la science face au « mythe (né au XIXe si¢cle) d’apres
lequel la Renaissance aurait été 1’aube de la raison humaine », Jaki remarque que Duhem, « homme
de science pénétré de la dignité de la physique en tant qu’activité intellectuelle [...] connaissait
bien le véritable enjeu d’une appréhension judicieuse de la nature et de I’histoire de la physique. »
Cet « enjeu », poursuit Jaki, « n’est rien de moins que la seule résistance intellectuelle efficace
opposable a I’énorme idole du paganisme moderne qui s’avance, écrasante, sous un drapeau, celui
de la science, qu’elle n’a pas le droit d’arborer, logiquement ou historiquement. »*

Voila qui résume exactement notre propos dans cet article.

Sentite de Domino in bonitate, et in simplicitate cordis quaerite illum ;
quoniam invenitur ab his qui non tentant illum... (Liber Sapientiae 1, 1-2)

42 John William Draper (1811 — 1882), dans son History of the Conflict Between Religion and Science (New York, D.
Appleton & Company, 1874, traduit et publié en francais dés 1875 (1) & Paris aux éditions Germer Bailliére, sous le
titre : Les conflits de la science et de la religion) ; plus récemment (a titres d’exemples de travaux et de théses anglo-
saxonnes perpétuant une approche positiviste, ou bien agnostique et socio-culturellement relativiste, ou bien
ouvertement antichrétienne, notamment sur les fondements faussement historiques d’une vision de la société
médiévale comme incarnation de la stagnation intellectuelle, du barbarisme, de la féodalité et de I’arbitraire
théologique), William Manchester, Steven Shapin et Charles Freeman, dans leurs ouvrages respectifs, A World Lit
Only By Fire: The Medieval Mind and the Renaissance (Little, Brown and Company, Boston & London, 1992), The
Scientific Revolution (The University of Chicago Press, Chicago & London, 1996) et The Closing of the Western
Mind: The Rise of Faith and the Fall of Reason, Penguin Books, London, 2002).

43 Stanley Jaki, Pierre Duhem : homme de science et de foi, éditions Beauchesne (Paris), 1990, p. 149.

29


https://www.researchgate.net/publication/381401620

