
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/381401620

Sophistique, scientisme et Galilée : retour historico-épistémologique sur le fond

méconnu du vrai débat scientifique (Essai révisé et augmenté)

Article · June 2024

CITATIONS

0
READS

42

1 author:

Sébastien Renault

15 PUBLICATIONS   1 CITATION   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Sébastien Renault on 14 June 2024.

The user has requested enhancement of the downloaded file.

https://www.researchgate.net/publication/381401620_Sophistique_scientisme_et_Galilee_retour_historico-epistemologique_sur_le_fond_meconnu_du_vrai_debat_scientifique_Essai_revise_et_augmente?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/381401620_Sophistique_scientisme_et_Galilee_retour_historico-epistemologique_sur_le_fond_meconnu_du_vrai_debat_scientifique_Essai_revise_et_augmente?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Sebastien-Renault?enrichId=rgreq-e2b5edecc93bf2c7efcf2a39d9cf10af-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzM4MTQwMTYyMDtBUzoxMTQzMTI4MTI1MTg3OTQ2OEAxNzE4NDA0NTQ4OTE1&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf


1 

 

Sophistique, scientisme et Galilée : retour 

historico-épistémologique sur le fond méconnu 

du vrai débat scientifique 

 
(Essai révisé et augmenté) 

 

 

Par Sébastien Renault 

 

 

Aperçu. Le scientisme des XXe et XXIe siècles se caractérise par une fausse sagesse d’inspiration 

naturaliste et dans sa confiance aveuglante dans le pouvoir d’une rationalité coupée de toute 

référence à la révélation. Au-delà de l’épistémologie scientiste, la crânerie sophistique du projet 

scientiste se retrouve encore dans l’hubris de son assurance en la technologie, imaginée comme 

capable de résoudre tous les problèmes de la société.  

Dans cet essai, nous dégageons le contraste qui existe entre cette tendance contemporaine – qui 

soulève de nombreuses questions sur la place de la science dans la société aujourd’hui – et celle de 

l’ethos proprement scientifique des grands esprits et observateurs des aurores de l’ère scientifique 

moderne, notamment Kepler, Galilée, mais encore Giovanni Battista Riccioli, théologien et astronome 

italien, auteur du monumental Almagestum novum et défenseur d’un modèle géo-héliocentrique qui 

retouche et affine celui de Tycho Brahe. 

 

Chaque discipline intellectuelle digne de ce nom a pour objectif d’être une science1, au 

sens non-scientiste du terme, c’est-à-dire un ensemble systématique de connaissances (une 

épistémè) dont les énoncés sont formulés avec une précision conceptuelle aussi universelle que 

possible et sanctionnés par l’entremise d’une argumentation authentiquement rationnelle. C’est 

par cela qu’on distinguera la valeur objective d’une discipline scientifiquement intelligible du 

discours et des manières intellectuelles de l’homme sophistique, lequel s’appuie sur les artifices 

d’une éloquence plus rhétorique que logique, le but étant pour lui, non pas la formation et la 

transmission d’une épistémè, mais la seule persuasion d’une audience donnée. Ainsi les politiciens 

 
1 Naturelle ou sacrée.  



2 

 

et autres propagandistes de notre monde de spectacle incessant sont à la fois, le plus souvent, de 

stricts sophistes et de très médiocres logiciens. 

Pour autant, le discours rationnel n’exclut pas entièrement le recours aux techniques 

rhétoriques, comme l’ont bien montré nombre de grands penseurs, et ce dès l’antiquité. Mais la 

raison doit toujours guider les préoccupations du penseur et juguler le risque d’une prise de 

contrôle sophistique plus ou moins subtile qui menace toujours de submerger la rationalité 

fondatrice du projet authentiquement scientifique. 

Le scientisme, quant à lui, consiste en cette posture intellectuelle absolutiste selon laquelle 

toute connaissance réelle est une connaissance soi-disant « scientifique », posture dictant qu’il n’y 

a dès lors aucune forme de poursuite rationnelle et objective qui ne soit réductible à l’épistémè 

naturaliste du projet scientiste. Les tenants d’un tel projet soutiennent ainsi que la religion, n’ayant 

(à leurs yeux) aucun fondement scientifique, ne peut par conséquent en aucun cas se réclamer d’un 

fondement rationnel. D’où son statut, croit-on en épistémè scientiste infatuée, de phénomène pré-

rationnel, donc tout simplement superstitieux. La culture dans son ensemble souscrit plus ou moins 

aveuglement à un tel scientisme arriéré et grossièrement dichotomique (une aberration 

intellectuelle majeure s’il en est, mais que nous tolérons très bien) : la « foi » y est naïvement 

opposée à la « science », comme si cette dernière était sans conteste et a priori synonyme de saine 

raison… 

Nous traitons dans cet essai du lien persistant qui unit sophistique, scientisme et la fameuse 

affaire Galilée, à savoir des effets historico-culturels qu’un tel lien continue d’activer sur 

l’inconscient collectif. Nous proposons un retour historico-épistémologique non-exhaustif sur le 

fond méconnu du vrai débat, pour fournir quelques clés intelligentes à la dé-caricaturisation de cet 

épisode emblématique et de la perception faussée et faussante qui en découle, celle d’une Église 

hostile à l’avancement de la science et au « progrès » humain en général. 

 

Naturalisme scientiste et rationalité scientifique pré-scientiste 

Nous vivons aujourd’hui dans un monde où beaucoup de scientifiques persistent dans la 

tendance à privilégier la conviction que tout peut s’expliquer par l’entremise de causes strictement 

naturelles. Selon une logique de consensus fort peu scientifique, ces mêmes scientifiques 

établissent leur système de croyance naturaliste en affirmant que tout dans l’Univers tire 

finalement son origine d’une « explosion primordiale », selon la fameuse et très fictive théorie du 

Big Bang. Celui-ci aurait donné lieu à une nucléosynthèse primordiale, phase originelle d’un 

Cosmos s’hypertrophiant en une géodésique à quatre, voire cinq dimensions (à la manière d’un 

ballon en état d’expansion perpétuelle). Tout ne serait, en fin de compte, que le résultat d’une 

évolution matérialiste invraisemblable sur le cours de milliards d’années… 

Extrayons-nous un instant de cet inénarrable cauchemar naturaliste, pour nous replacer 

quelque peu dans le contexte plus sain et rationnel de la science astronomique pré-scientiste. 



3 

 

L’idée cruciale de la rationalité intrinsèque de l’Univers gouverne l’intégralité du projet 

scientifique pré-scientiste occidental. Elle tire sa véritable origine épistémologique de la vision 

biblico-chrétienne du monde qui lui-même procède, par création, du MiLTâ2 ou Logos divin (Jn 

1, 3). Ainsi à l’époque des grandes avancées astronomiques, en gros de Kepler à Newton, l’étude 

de l’ordre naturel du monde physique s’inscrit encore tout entière dans le cadre de l’épistémè 

théologique biblique révélée, reposant avant tout sur la création et la providence divines, selon 

deux économies propres, respectivement surnaturelle (la Création en tant que telle, entendue 

comme acte divin faisant paraître, avec toute sa perfection originelle, l’œuvre hexaméronique3 

culminant en la création de l’homme) et naturelle (l’ordre providentiel de l’histoire postérieure au 

péché originel de l’homme).  

Il est ainsi capital de bien comprendre et de ne pas confondre les savants des XVIIe et 

XVIIIe siècles avec nos scientifiques contemporains à tendances scientistes marquées, par 

modernisme et naturalisme philosophiques indécrottables. Leur examen rationnel du monde 

naturel n’était pas dissocié de leurs considérations religieuses et croyances théologiques, elles-

mêmes rationnellement fondées – sans néanmoins se réduire jamais à la seule raison humaine. Un 

tel divorce ne se dogmatisera qu’au cours du XIXe siècle et de l’institution de l’antichristianisme 

laïc, perdurant jusqu’à nos jours. La conviction fondamentale derrière toutes les grandes activités 

scientifiques qui marquent le début de la période moderne, notamment dans le domaine de 

l’astronomie que nous examinons quelque peu ici, peut ainsi se résumer : l’étude de la Nature 

consiste en elle-même en une activité de type religieuse.  

C’est dire si la science, aux XVIIe et XVIIIe siècles, n’avait pas encore fait place à l’hérésie 

épistémologique proprement dite du scientisme, laquelle s’oppose, au nom du naturalisme absolu, 

aux origines biblico-chrétiennes de la reconnaissance de la rationalité fondamentale du monde. 

Cette science, que nous qualifions donc de pré-scientiste, respectait encore la saine méthode 

scientifique, comme l’illustrent très bien ses développements et ses fructueuses rivalités, 

notamment dans le cadre du débat scientifique qui nous intéresse ici. Au contraire, le naturalisme 

scientiste corrode la rationalité fondatrice de la science. L’entreprise scientifique elle-même, dans 

ce qu’elle a de plus légitime, repose sur un certain nombre d’hypothèses épistémiques 

 
 selon l’araméen originel de l’Apôtre saint Jean, l’auteur incontestable du quatrième Évangile. Le mot araméen ,מלֹתא 2

 MêMRā (= Parole) est spécifiquement repris des targumim (Gn 1, en Néofiti 1), partout où le texte hébreu de/ממרא

Genèse 1 comporte ֹּאמֶר אֱלֹהִים וַי /dixit quoque Deus. Mais saint Jean, dans son Évangile, ayant appris directement du 

Verbe fait chair, choisit d’utiliser מלֹתא/MiLTâ (rendu plus tard par le grec Λόγος, plus connu) plutôt que l’expression 

targumique ממרא. Cette dernière, une référence à la Parole de Dieu comme un autre Lui-même en Lui-même, bien que 

caractéristique des paraphrases mnémoniques targumiques de la Bible hébraïque en araméen, se trouve également être 

le nom hébraïque d’un lieu special (ַמְרֵאמ/MâMRé) de la révélation, celui du lieu de la théophanie de la Sainte Trinité 

à Abraham (en tant que « tres viri »), selon ce qu’en rapporte le chapitre 18 du livre de la Genèse, dont voici le premier 

verset : … מַמְרֵא בְאֵלֹנֵי יהוה אֵלָיו וַיֵרָא  (« Et Il lui apparut, YHWH, à côté des térébinthes de Mamré… »).  
3 Relative et consacrée aux Six jours de la Création, du terme grec εξαήμερον, composé du numéral ἑξα- (« six ») et 

du nom -μέρος (« division). L’adjectif « hexaméronique » se dit donc de ce qui a rapport à six parties, ou encore d’une 

structure que gouverne le nombre six : ἑξα- + -μερονικός (dérivant, bien sûr, de -μέρος). Ainsi de la structure de la 

Création, selon la révélation mosaïque, unique en son genre (voir Gn 1, 1-31). 

  



4 

 

irréductibles, par exemple : qu’il existe un monde objectif (distinct de l’esprit des scientifiques) ; 

que ce monde est régi, en partie, par des régularités causales ; que l’intelligence rationnelle peut 

découvrir et décrire avec précision ces régularités et par suite construire des modèles prédictifs sur 

lesquels reposeront à leur tour les vastes développements de la technologie ; que de rien, c’est-à-

dire du strict néant, rien ne provient jamais (autrement dit, que l’autoproduction soudaine de tout 

à partir de rien, ne se produira jamais, ce que soutient pourtant, en définitive, le naturalisme absolu) 

; qu’un effet ne peut être sa propre cause ; etc. La science légitime, en accord avec la saine raison, 

présuppose de tels principes. Elle ne peut pour autant tenter de les justifier à partir d’elle-même 

sans tomber dans un cercle vicieux auto-référentiel, ce qui caractérise précisément sa perversion 

scientiste.  

L’histoire populaire du débat sur le copernicanisme et le géocentrisme est généralement 

racontée comme celle d’une opposition farouche entre le dogme religieux et la science en passe de 

s’émanciper des derniers effets des « ténèbres » médiévales, initiées quelques siècles plus tôt par 

une Église « obscurantiste ». Le mythe moderne de fond, pratiquement incurable, selon lequel la 

Chrétienté aurait supprimé toute pensée rationnelle en inaugurant le Moyen Âge persiste et 

persistera, malheureusement, ne serait-ce que pour toujours mieux entériner l’enseignement de 

l’ignorance, et par là grandement faciliter au pouvoir un meilleur contrôle des esprits. Ce mythe 

outrageant trouve son origine dans un assortiment particulièrement vicieux de luthérianisme, de 

ferveur aveuglante des Lumières, d’anticléricalisme révolutionnaire et de grandiloquence 

humaniste plus ou moins inspirée de la « Renaissance ». La confluence et l’ascendant idéologique 

de ces divers mouvements anticatholiques sur l’herméneutique historique moderne est sans nul 

doute la source de cette transposition inversée de l’histoire dans l’inconscient collectif. Le signe 

de cette transposition viciée n’est autre que la représentation foncièrement scandaleuse du Moyen 

Âge comme suprême symbole de l’anti-rationalité, de la superstition et de l’obscurantisme.  

Pour ceux qui trouveront peut-être inconcevable l’idée d’un fondement médiéval de la 

science moderne, nous ne saurions trop leur recommander la lecture attentive de l’œuvre 

monumentale du grand physicien français, mathématicien, historien et philosophe des sciences, 

Pierre Duhem (1861 – 1916, voir également la référence à cet auteur incontournable dans notre 

essai intitulé Mesurer l’ontologie matérialiste scientiste par la logique et les principes d’une saine 

cosmologie), notamment Le système du monde, histoire des doctrines cosmologiques de Platon à 

Copernic et La théorie physique, son objet, sa structure. Dans le monde anglophone, la thèse des 

origines médiévales de la révolution scientifique du XVIIe siècle a été éminemment énoncée et 

développée par l’historien des sciences, l’américain Edward Grant. Dans ses principaux ouvrages, 

Physical Science in the Middle Ages4, The Foundations of Modern Science in the Middle Ages5, et 

God and Reason in the Middle Ages6, Grant offre un traitement magistral des développements 

scientifiques en Europe occidentale médiévale et analyse rigoureusement la manière dont les 

 
4 Edward Grant, Physical Science in the Middle Ages, John Wiley & Sons, Inc. (New Jersey), 1971.  
5 Edward Grant, The Foundations of Modern Science in the Middle Ages, Cambridge University Press (Cambridge), 

1996.  
6 Edward Grant, God and Reason in the Middle Ages, Cambridge University Press (Cambridge), 2001. 

https://archive.org/details/lesystmedumond01duhe/page/n7
https://archive.org/details/lesystmedumond01duhe/page/n7
https://archive.org/details/lathoriephysiqu00unkngoog/page/n6


5 

 

assises de la science moderne ont été solidement posées et affermies bien avant l’émergence de la 

période moderne dite des Lumières.  

Nous y reviendrons un peu plus loin, mais il est important, pour apprécier la nature et les 

données historico-épistémologiques réelles du débat opposant Galilée à d’autres astronomes 

prestigieux de son temps, de bien garder quelques points techniques à l’esprit, sans pour autant 

entrer dans les détails minutieux des conversations scientifiques de l’époque. En premier lieu, au 

sujet du mouvement des planètes, les scientifiques des XVIe et XVIIe siècles s’intéressent d’abord 

à des problématiques d’ordre référentiel et scientifique, n’impliquant en soi aucun conflit avec le 

domaine de la révélation. Ces problèmes font certes l’objet de différentes solutions moyennant 

différents modèles, calculs et systèmes de coordonnées. Pour autant, rappelons que les systèmes 

copernicien, tychonique et ptolémaïque reposent tous sur la description d’orbites circulaires. Par 

exemple, il serait tout-à-fait possible de construire un modèle géocentrique plus complexe 

comprenant des orbites elliptiques. On pourrait encore partir d’une base géo-héliocentrique et 

construire un système néo-tychonique képlérien, avec le Soleil, la lune et les étoiles en orbite 

autour de la Terre, tandis que les autres planètes gravitent autour du Soleil et présentent des orbites 

elliptiques. Donc, la préférence d’un système par rapport à un autre n’implique a priori aucune 

dramatique d’antagonisme entre religion et science, comme le veut la narrative révisionniste 

anticléricale que nous congédions dans cet article.  

La synthèse képlérienne entre l’astronomie d’observation tychonique et la mathématisation 

copernicienne représente une des grandes étapes de l’histoire de la révolution conceptuelle 

cosmologique et du couronnement de la rationalité scientifique pré-scientiste. 

Pour Kepler (1571 – 1630), la physique (incarnée par l’astronomie), la métaphysique et la 

théologie forment un tout unifié reposant sur une vision fondamentalement rationnelle de 

l’Univers.   

Kepler a bien sûr développé ce que l’on appelle aujourd’hui les trois lois du mouvement 

planétaire, dites des orbites, des aires et des périodes, qui portent son nom : 

1. Toutes les planètes forment des orbites elliptiques héliocentriques, dont le Soleil 

constitue l’un des foyers. 

2. Les planètes, qui subissent une accélération centripète en fonction de leur proximité 

trajectorielle vis-à-vis du Soleil et inversement en fonction de leur éloignement de celui-

ci, balayent des aires égales en des intervalles de temps égaux. 

3. Le carré de la période orbitale d’une planète est directement proportionnel au cube de sa 

distance moyenne par rapport au Soleil (cette distance correspond au demi-grand axe de 

l’ellipse orbitale). La relation de proportionnalité gouvernée par cette troisième loi de 

Kepler ne s’applique qu’à deux planètes en orbite autour du même centre.  



6 

 

Le passage de l’orbite circulaire à l’orbite elliptique revêt une importance considérable. En 

décrivant plus précisément l’orbite d’une planète, abstraction faite des nombreux effets chaotiques 

et perturbations à l’œuvre7, il élimine le besoin d’épicycles fictifs postulé par le système 

copernicien, l’un des principaux défauts du projet héliocentrique tel qu’initialement conçu. Il 

convient même de souligner que l’apport majeur de la vision képlérienne à la nouvelle science 

astronomique8 repose essentiellement sur sa conception du déplacement des planètes selon des 

orbites excentriques par rapport au Soleil. De là sa contribution corrélative postulant la variation 

de la vitesse des planètes dans le cours de leurs orbites individuelles comme donnée réelle de la 

mécanique céleste – et non pas simplement comme un effet de perspective, comme le tenait le 

géocentrisme ptolémaïque. Or sur le plan épistémique, l’incorporation, par Kepler, de la variation 

réelle de la vitesse de chaque planète dans sa course orbitale excentrée par rapport au Soleil n’allait 

pas de soi, puisqu’elle va en effet explicitement à l’encontre des hypothèses astronomiques 

coperniciennes. En astro-cinétique copernicienne, les combinaisons complexes de mouvements 

circulaires réguliers sont conçues comme des dispositifs d’idéalisation strictement mathématique, 

pour éliminer le rôle de toute intrusion de quelque perturbation aléatoire, c’est-à-dire de toute 

atteinte à l’idéal d’un système parfaitement régulier et en cela strictement déterministe. Or Kepler, 

fort de sa conception non-circulaire de l’orbite, est par là en mesure de confirmer l’irrégularité 

apparente des mouvements elliptiques des planètes, donc de la variation factuelle de leurs vitesses, 

en contradiction avec les critères mathématiques des hypothèses tant coperniciennes que 

ptolémaïques. Kepler est dès lors en mesure d’établir non seulement un lien de causalité 

systématique et réel entre les mouvements des planètes, mais encore d’expliquer les variations de 

vitesse des satellites, le tout à partir d’une seule et même cause. Ce compte rendu unifié des 

variations systématiques de tous les mouvements planétaires est une conséquence, non pas d’une 

hypothèse purement mathématique (à la Copernic), mais bien d’une vision épistémique réaliste de 

l’astronomie en tant que vraie science physique.  

Les trois lois képlériennes du mouvement des planètes peuvent être directement dérivées 

des travaux ultérieurs de Newton (1642 – 1727). Lorsqu’on applique sa théorie de la gravitation 

dite « universelle », son principe d’inertie et son principe fondamental de la dynamique de 

translation dans un système héliocentrique, on observe effectivement que l’un des foyers des 

ellipses de Kepler coïncide avec le centre de masse du système. Par ailleurs, la dérivation 

newtonienne de la loi képlérienne des périodes repose sur l’extrapolation héliocentrique 

raisonnable que la masse du Soleil, étant beaucoup plus importante que celle de toute autre planète, 

son accélération sera effectivement négligeable et le Soleil pourra dès lors être essentiellement 

conçu comme stationnaire par rapport à la planète en orbite. 

Avec l’achèvement newtonien d’une mathématisation de plus en plus intégrale de la pensée 

mécanique (et de son approfondissement analytique différentielle au XIXe siècle), la rationalité 

 
7 Ces effets sont découverts et incorporés plus tard dans le développement de l’histoire de la mécanique. Leur prise en 

compte survient avec la réalisation du problème mathématique lié à la dynamique interactive des systèmes 

gravitationnels de N > 3 corps, pour lesquels il n’existe pas de solution exacte générale.  
8 Selon le titre donné par Kepler lui-même à son ouvrage majeur, Astronomia nova, publié en 1609.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/pageview/162523


7 

 

scientifique moderne pré-scientiste reposait de manière sereine sur une épistémologie des 

phénomènes du mouvement à la fois physique et analytique, comme l’avait d’abord envisagé 

Descartes (1596 – 1650) à travers sa vision (exagérément) géométrique de la physique9. La 

conception rationnelle du monde qui en découle pouvait alors s’installer et subsister pour quelques 

décennies sans entraîner le reniement systématique des concepts et sujets métaphysiques raffinés 

au cours de l’ère des grandes contributions et synthèses scholastiques. Cette rationalité pré-

rationaliste concilie encore l’effort quantitatif du programme incarné par la dynamique céleste et 

les prémisses théo-logiques de la religion révélée. Car l’intelligence et la rationalité qui soutiennent 

et animent le monde en informant sa matérialité autrement inerte et « informe », ne peuvent elles-

mêmes procéder que d’une source intelligente, rationnelle et libre, par conséquent irréductible au 

monde lui-même et à ses fondements supposés matérialistes – d’après les postulations d’une vision 

athée insoutenable, quoique largement popularisée par le truchement du mythe évolutionniste.   

  

Survol d’une histoire intellectuelle passionnante et passionnée   

Revenons sur l’horizon historique intellectuel de la problématique astronomique incarnée 

par l’épisode Galilée. 

Il y a plus de deux millénaires, Aristote (384 – 322 av. J.-C.) enseignait que la Terre était 

le centre d’un Univers composé de plusieurs sphères cristallines concentriques, à l’intérieur 

desquelles les objets célestes, conçus comme des corps parfaits et donc impérissables, se 

mouvaient ad infinitum à différentes vitesses angulaires. 

Quelques années après la mort d’Aristote, au début du IIIe siècle av. J.-C., Aristarque de 

Samos (310 – 230 av. J.-C.) conçoit une méthode ingénieuse pour estimer la distance Terre-Soleil 

et par là évaluer la taille beaucoup plus importante du Soleil. Ayant déduit la rotation de la Terre 

sur son axe et son mouvement orbital autour du Soleil, il anticipe de plus d’un millénaire et demi 

la théorie héliocentrique. Fort de sa méthodologie géométrique particulièrement clairvoyante, il 

réalise l’importance des distances astronomiques. Sur la base de ses observations et estimations 

géométriques, il réalise encore, remarquablement, l’impossibilité de détecter, donc encore moins 

de mesurer, le mouvement des étoiles les unes par rapport aux autres lorsque la Terre se déplace 

autour du Soleil. Cet angle, qu’on appelle aujourd’hui la parallaxe, ne sera détecté et précisément 

mesuré qu’au moyen des télescopes modernes. 

Toujours au cours du IIIe siècle avant J.-C., le polymathe grec Ératosthène de Cyrène (276 

– 194 av. J.-C.) parvient à estimer la circonférence de la Terre avec une précision étonnante, à 

partir de simples observations confirmant la sphéricité de la surface terrestre (déjà connue de 

Pythagore et d’Aristote). Nous relatons ici succinctement l’histoire de cette découverte 

remarquable, tant pour sa signifiance historique profonde, que pour son élégance, sa simplicité et 

son ingéniosité d’observation. La géolocalisation angulaire de la ville égyptienne de Syène (à 23,5° 

 
9 Voir ses Principia philosophiae. 



8 

 

de latitude nord) est une mesure spéciale de la courbure de la Terre, en ce qu’elle correspond à peu 

de chose près à l’obliquité de l’axe terrestre. Ératosthène, qui vit alors à Alexandrie (à environ 840 

km de Syène), s’appuie sur le fait qu’une fois par an (le jour le plus long de l’année, ou solstice 

d’été), à midi, le Soleil atteint son point zénith au-dessus de Syène, donc directement sur la 

verticale au-dessus de la tête de ses habitants, sans l’ombre d’une ombre projetée ! Ératosthène en 

prend connaissance, effectue des mesures projectives d’ombres à Alexandrie le même jour et à la 

même heure (celle du passage du Soleil par son point zénith), observe et détermine la différence 

angulaire, de 7,2°, entre un bâton planté verticalement à Alexandrie et l’ombre qu’il projette alors. 

La différence projective de longueur d’ombre entre les deux villes étant de 7,2°, il s’ensuit que les 

deux villes sont également séparées de 7,2° relativement à la circonférence totale de la surface 

terrestre (ce que confirme la géométrie euclidienne des angles intérieurs alternés, connue 

d’Ératosthène). Ératosthène fait alors mesurer la distance (en stades) qui sépare Syène 

d’Alexandrie (distance qui sous-tend cet angle de 7,2°), obtenant un résultat de 5 000 stades – 

autrement dit, quelques 800 km. Il n’a dès lors plus qu’à multiplier cette distance (qui correspond 

à un cinquantième de la circonférence totale d’un cercle, puisque 7,2 ÷ 360 = 0,02 = 1/50) par 50, 

pour obtenir : 800 km × 50 = 40 000 km !   

S’inspirant des travaux du géographe et mathématicien Hipparque (190 – 120 av. J.-C.), 

Ptolémée (100 – 170) conçoit le système subséquemment connu sous le nom de système 

ptolémaïque. Il étend par ailleurs les conceptions aristotéliciennes.  

C’est au Moyen Âge (haut, central, et tardif), soi-disant antirationnel, superstitieux et 

obscurantiste, que nous devons l’établissement des premières universités, du développement d’une 

culture de la controverse et de la rigueur logique, d’un climat intellectuel pluridisciplinaire et d’une 

culture capable de produire les conditions de l’émergence de ce que nous appelons aujourd’hui la 

« révolution scientifique ». Autrement dit, pour le souligner en passant, l’agnosticisme et 

l’athéisme10 n’y sont strictement pour rien. C’est aux grands penseurs du Moyen Âge et à leur 

utilisation de la logique en philosophie et en théologie que nous devons le développement de 

discussions parmi les plus rigoureuses et approfondies concernant des sujets aussi complexes et 

tout aussi pertinents de nos jours que ceux de la connaissance (on parlerait aujourd’hui, en théorie 

de la connaissance, de gnoséologie et d’épistémologie), de la cognition (on parlerait aujourd’hui 

de sciences cognitives, en liens étroits avec la psychologie et les neurosciences), du sens 

(sémiotique), de la nature et des fonctions du langage (linguistique et sémantique), de l’être 

(ontologie), etc… La méthodologie, les observations et les théories médiévales, particulièrement 

dans les domaines de l’optique11, de la cinématique (les notions de mouvement uniforme12, de 

 
10 L’athéisme, en particulier, représente une invention de la déraison intellectuelle moderne, donc un phénomène 

essentiellement récent et fort peu crédible à l’aune de l’histoire humaine universelle.   
11 Robert Grossetête (1175 – 1253), le maître de Roger Bacon (1214 – 1294), traite en particulier de la réfraction de 

la lumière dans son De Natura locorum. Il étudie le phénomène quantitativement et qualitativement à l’aide de 

différents protocoles expérimentaux (un récipient en verre sphérique rempli d’eau).   
12 Dans son Liber de motu, Gérard de Bruxelles (un philosophe et géomètre du XIIIe siècle dont il est peu connu et 

dont nous ignorons en particulier les dates de naissance et de mort) revient sur le problème du mouvement uniforme. 

Ce problème cinétique capital n’avait plus été considéré depuis Archimède (287 – 212 av. J.-C.). Son traitement 



9 

 

variation de la vitesse13, de vitesse terminale et « instantanée », de gravité, de force motrice, 

d’impulsion), de la géométrie, de l’astronomie, de la nature de la matière ont jeté les bases de 

nombreux progrès scientifiques ayant marqué le développement consécutif de l’histoire 

intellectuelle occidentale moderne.  

Les contributions pluridisciplinaires des grands penseurs médiévaux de l’école parisienne, 

notamment Jean Buridan (1295 – 1358), Nicholas Oresme (1320 – 1382) et Albert de Saxe (1316 

– 1390), marquent un important tournant conceptuel dans l’histoire épistémologique de l’Occident 

pré-moderne. Jean Buridan, d’abord connu pour ses illustres travaux de logicien pénétrant et 

original14, apporte également quelques contributions significatives au domaine de la physique, 

particulièrement avec sa théorie de l’impulsion (impetus). Celle-ci anticipe, plusieurs siècles avant 

Galilée, la loi d’inertie. Il en développe les caractéristiques principales dans son commentaire sur 

la physique d’Aristote15 à travers une analyse non-aristotélicienne des mouvements de projectiles 

et de leur accélération. Il examine par ailleurs la question de savoir si la Terre est ou non au repos 

par rapport aux cieux, concédant à l’hypothèse géo-cinétique son élégance mathématique.  

Nicholas Oresme, évêque de Lisieux, théologien, philosophe, traducteur, astronome, 

économiste et mathématicien de premier ordre, est d’un des plus innovateurs et profonds penseurs 

de son siècle. Plusieurs siècles avant Galilée, il contribue lui aussi à la conceptualisation graduelle 

de la science moderne du mouvement. Oresme conçoit en effet une méthode graphique pour 

l’étude de la cinématique sur la base de coordonnées rectangulaires16, selon laquelle la quantité 

d’une qualité (vitesse, temps) peut être représentée par une figure géométrique : il s’agit du 

prototype de nos représentations dérivées de la géométrie analytique cartésienne, au moyen 

desquelles nous pouvons mettre en rapport visuel (géométrique) les qualités de vitesse et de temps 

à celles d’accélération et de déplacement (lequel sera simplement indiqué par l’aire comprise sous 

une courbe de vitesse variant en fonction du temps). Cette méthode, par extension horizontale et 

intensité verticale qualitative, lui permet de distinguer les distributions uniformes et non uniformes 

(géométriquement exprimées) de quantités variables.  

Pour autant, Oresme ne traite pas encore des notions qui seront spécifiques à l’invention 

du calcul différentiel (telles que la vitesse et l’accélération instantanées d’un objet à un instant 

donné, notions impliquant respectivement l’usage des fonctions dérivées des vecteurs de position 

 
novateur de la question – une étape cruciale dans le développement post-aristotélicien de la cinématique – lui permet 

d’étendre la problématique à la vitesse de différents corps étendus soumis à un mouvement de rotation uniforme.    
13 Dans son Tractatus de proportionibus velocitatum, l’archevêque Thomas Bradwardine (1290 – 1349), the Doctor 

profundus, aborde le problème des rapports proportionnels qu’entretiennent les différentes vitesses de différents objets 

en mouvements. Sa loi dynamique repose sur la relation mathématique qu’entretiennent plus précisément les variables 

impliquées en cinématique, c’est-à-dire, selon sa synthèse, les vitesses, les forces et les résistances. Son examen 

cinématique général repose sur le fait que, selon son adaptation de la théorie géométrique des proportions à la physique 

des mouvements, les rapports entre les puissances en mouvement (ou forces) et les résistances impliquent leur 

respective proportionnalité aux vitesses des mouvements et inversement.  
14 Jean Buridan, Perutile compendium totius logice.  
15 Jean Buridan, Quaestiones super octo physicrum libros Aristotelis.  
16 Nicholas Oresme, Tractatus de configurationibis qualitatum et motuum.  

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k59068s/f1.item


10 

 

et de vitesse). Son analyse porte d’abord sur une conception de la vitesse comme intensité 

qualitative linéaire d’un mouvement uniforme (équivalente à notre notion de vitesse constante) et 

sur sa représentation, non seulement arithmétique, mais encore géométrique (en quoi il découvre 

déjà, d’une certaine manière, le lien entre les notions d’intégrabilité et de convergence dans 

l’interprétation géométrique, ultérieure, de l’intégrale d’une fonction f). Dans le cas d’un 

mouvement uniformément accéléré, géométriquement associé à la figure d’un triangle rectangle 

(puisque la vitesse augmente à une vitesse uniforme), sa méthode lui permet de fournir une preuve 

tant visuelle que conceptuelle du théorème de l’accélération uniforme d’abord formulé par les 

maîtres d’Oxford. Celui-ci stipule que la distance s parcourue en un temps donné t par un corps se 

déplaçant avec un mouvement uniformément accéléré est identiquement la distance parcourue par 

ce même corps se déplaçant uniformément à la vitesse v qu’il atteint à t/2. Autrement dit, que le 

mouvement uniformément accéléré (d’accélération constante a mesurant le passage de la vitesse 

initiale v0 à la vitesse finale vf) équivaut à un mouvement uniforme dont la vitesse v est 

identiquement celle du mouvement accéléré à mi-parcours. Le temps total donné t représente donc 

le temps nécessaire pour passer, avec un mouvement uniformément accéléré, de la vitesse initiale 

v0 à la vitesse finale vf. On y retrouve donc notre définition moderne de la vitesse moyenne, que 

l’on peut exprimer à travers la formule consacrée reliant distance, vitesse et temps : 

( )0 01/ 2 .fs v v v t = + −
 

                                                       (1) 

Oresme est également le premier à prouver la divergence de la série harmonique (sans 

calcul intégral), démontrant qu’une telle série consiste en une infinité de parties supérieures à 1/2, 

donc que sa totalité (vers laquelle la série tend nécessairement et toujours) est indiscernable d’une 

infinité (ce que nous montrons plus en détails, dans une vieille vidéo de qualité audiovisuelle 

malheureusement quelque peu rudimentaire17). 

Entre autres problèmes de portée historico-épistémologique signifiante, Oresme traite 

encore, en y répondant, de la plupart des objections scientifiques et théologiques à la 

reconnaissance d’un modèle géo-cinétique. Il maintient néanmoins le modèle géostatique.  

Le mathématicien et astronome, religieux de son état et figure éminente de l’université de 

Paris au début du XIIIe siècle, Joannes de Sacrobosco (1195 – 1256), est l’auteur d’un influent 

petit traité d’astronomie, le De Sphaera mundi. L’exposé de Sacrobosco s’attache en particulier à 

fournir une description sphérique de la Terre, conformément à l’opinion répandue en Europe au 

haut Moyen Âge, point culminant de la période scholastique. L’objet de cette œuvre contredit 

explicitement les déclarations gratuites et complètement infondées de certains historiens des XIXe 

et XXe siècles selon lesquelles les savants médiévaux pensaient que la Terre était plate… 

 
17 https://www.youtube.com/watch?v=AfM-rpePuks.   

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k590841/f7.item
https://www.youtube.com/watch?v=AfM-rpePuks


11 

 

L’astronome et chanoine polonais, Nicolas Copernic (1473 – 1543), à la suite d’Aristarque 

de Samos, postule comme meilleure explication que la Terre et les planètes tournent autour du 

Soleil. Il complète son De revolutionibus orbium coelestium dans les années 1530. 

Fort des précisons mathématiques significatives qu’offre le modèle copernicien, le projet 

d’un nouveau calendrier par le pape Grégoire XIII aboutit en octobre 1582. Il visait à éclipser une 

fois pour toutes le calendrier julien promulgué par Jules César en 46 avant J.-C. Les travaux de 

conception du nouveau calendrier avaient été confiés par le pape au mathématicien et astronome 

allemand Christophorus Clavius (1538 – 1612), jésuite de son état. La réforme grégorienne du 

calendrier avait été annoncée par Grégoire XIII quelques mois auparavant dans sa bulle pontificale 

Inter gravissimas. L’adoption par l’Église de cette réforme sur des bases mathématiques 

coperniciennes survient cinquante ans avant le procès de Galilée.   

Au seuil du XVIIe siècle, l’astronome danois Tycho Brahe (1546 – 1601) réalise et 

répertorie scrupuleusement un très grand nombre d’observations astronomiques. Elles seront 

ultérieurement utilisées pour étayer plus avant la théorie copernicienne. Brahe propose un modèle 

intermédiaire entre ceux de Ptolémée et de Copernic. 

À partir de 1609, Galilée réalise de nombreuses observations télescopiques qui réfutent la 

physique d’Aristote et le système ptolémaïque, mais soutiennent au contraire la vision 

copernicienne. Il fait la découverte des « nébuleuses », détecte d’innombrables étoiles et amas 

d’étoiles à travers la Voie lactée, observe l’existence de taches qui se déplacent sur la surface du 

Soleil et constate ainsi que celui-ci tourne sur lui-même. Il observe également les phases de Vénus, 

par quoi il déduit la rotation de celle-ci autour du Soleil ; et il fait en outre la découverte des quatre 

lunes gravitant autour de Jupiter. En 1618, il fait la découverte de trois comètes qu’il voit se 

mouvoir sans effort à travers les sphères cristallines de Ptolémée, milieux présumés au sein 

desquels les planètes et les étoiles étaient censées se déplacer autour de la Terre. Cette observation 

infirme dès lors l’existence de telles sphères. 

Et l’histoire continue assurément sa marche… Mais nous voici ici à pied d’œuvre, avec la 

fameuse figure de Galilée, pour considérer d’un peu plus près quelques aspects de l’équivoque 

scientifique sur le point d’éclater et de donner lieu à l’une des controverses les plus acharnées de 

l’histoire moderne… 

   

Arguments contre le système copernicien : une affaire de science  

Nous développons dans ce qui suit une brève analyse des arguments scientifiques du XVIIe 

siècle contre le strict système copernicien.  

Historiquement, scientifiquement et épistémologiquement parlant, il est tout-à-fait 

nécessaire de contester les idées reçues selon lesquelles les opposants aux idées héliocentriques de 

Copernic et de Galilée étaient principalement motivés par la « superstition irrationnelle » de la 

https://www.lesbelleslettres.com/livre/450-de-revolutionibus-orbium-coelestium-des-revolutions-des-orbes-celestes


12 

 

religion dogmatique et de ses Écritures (la Bible), ou encore par une dévotion aveugle à une 

tradition intellectuelle obsolète (celle de la physique d’Aristote). Les œuvres nouvellement 

traduites d’écrivains anticoperniciens ayant contribué à l’acheminement intellectuel de 

l’aristotélisme à la mécanique classique confirment que la science, forte de ses observations 

télescopiques d’alors, et non la religion, joua d’abord un rôle prédominant dans l’opposition au 

système copernicien. Les opposants au strict copernicanisme, s’appuyant principalement sur les 

travaux de Tycho Brahe, sont alors en effet en mesure de justifier scientifiquement une approche 

ptolémaïco-copernicienne des données physiques de la dynamique céleste, au moins jusqu’au 

milieu du XVIIe siècle – donc plusieurs décennies après l’avènement du télescope ! Car cette 

approche consistait à promouvoir la plus simple manière de marier le domaine physique de 

l’observation à celui, mathématique, de la déduction. Partant d’une perspective épistémique 

expérimentale nécessairement partielle et anthropocentrée, il s’agit bien d’un système 

géocentrique. Partant d’une perspective de déduction mathématique fondée sur les prémisses de la 

pensée copernicienne, moyennant une simple transformation des coordonnées, les mouvements 

relatifs des planètes recoupent exactement ceux du système héliocentrique. Ainsi, 

mathématiquement parlant, les deux systèmes sont équivalents.  

Pour autant, la controverse scientifique atteint son apogée avec les travaux du jésuite italien 

et astronome éminant, Giovanni Battista Riccioli (1598 – 1671), qui s’appuie alors sur des 

observations télescopiques détaillées d’étoiles pour construire un argument scientifique puissant à 

l’encontre de l’exclusivité copernicienne. Sacrifiant la centralité universelle et la stationnarité de 

la Terre, le modèle héliocentrique d’abord formulé par Copernic, puis perfectionné par Kepler et 

par Galilée, suscitera l’alternative apportée par Riccioli dans le cadre de son affinement du système 

géo-héliocentrique originellement proposé par Tycho Brahe18.  

 

Vers l’affinement du système géo-héliocentrique tychonique  

Dans son imposant ouvrage de 1651, Almagestum novum19, Riccioli examine 

minutieusement les arguments pour et contre le copernicanisme, privilégiant comme alternative 

principale le système hybride géo-héliocentrique de l’astronome danois Tycho Brahe, notamment 

compatible avec les observations de Galilée sur les phases de Vénus et les lunes de Jupiter. 

L’astronome et théologien italien y aborde non seulement le débat sur l’héliocentrisme et le 

géocentrisme, en tant que question d’ordre proprement scientifique ; mais y traite également de 

l’aspect télescopique des étoiles et des planètes. Il fournit encore une carte lunaire minutieusement 

détaillée, tout en anticipant la découverte et la description (au XIXe siècle) de cet effet cinématique 

qui altère le mouvement des corps dans un référentiel en rotation – aujourd’hui connu sous le nom 

 
18 Voir ce qu’en explique Riccioli, sur lequel nous allons revenir plus en détail, dans son Almagestum novum, 

consultable depuis la bibliothèque universitaire principale de l’ETH de Zurich, notamment en page 102 (166) : 

https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140349.  
19 De son titre complet, Almagestum novum astronomiam veterem novamque complectens observationibus aliorum et 

propriis novisque theorematibus, problematibus ac tabulis promotam, en trois volumes.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/pageview/140190
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140349


13 

 

de « force de Coriolis »). Il offrira par ailleurs une description méticuleuse de sa procédure et de 

ses résultats expérimentaux associés au problème de l’accélération des corps en chute libre sur une 

Terre n’étant pas soumise aux effets de quelque rotation autour de son axe20.  

Dans Almagestum novum, Riccioli commence par poser les bases de la mécanique d’un 

solide en équilibre statique (la Terre elle-même) et celles, corrélatives, du principe d’équivalence 

entre gravité et accélération, de manière à conceptualiser correctement la droite d’action du poids 

(pondus) et son action « concentratrice » de « mouvement continu autour du centre », traduisant 

ainsi sa préhension géométrique de la physique imposant ses contraintes à la bonne détermination 

de la position du centre de gravité21. Ses expériences fournissent les premières mesures précises 

de l’accélération due au champ gravitationnel de la Terre, qu’on dénote aujourd’hui g. Elles 

confirment l’observation d’abord surprenante qu’avait génialement formulé Galilée, selon la 

célèbre relation quadratique décrivant la position y d’un objet en mouvement rectiligne 

uniformément accéléré en fonction du temps t :   

2 / 2.y gt=                                                          (2) 

Autrement dit, que la distance en chute libre augmente avec le temps au carré. 

Riccioli n’est pas seulement connu pour ses expériences et ses discussions relatives à la 

chute des corps, à leur mouvement et à la mesure de l’accélération dite gravitationnelle – Riccioli 

ayant effectué un grand nombre de tests pionniers dédiés à l’exploration des lois régissant le 

déplacement des objets en chute libre, indépendamment de Galilée ; lequel, de son côté, parviendra 

à penser la réalité du vide, par déduction issue du comportement quadratique incarné par l’équation 

(2), impliquant la présence d’un champ d’accélération dit de pesanteur. Ses travaux ont également 

contribué au développement de la compréhension de la notion d’inertie, étrangère à 

l’aristotélisme ; notion fondamentale qui jouera par la suite un rôle particulièrement crucial dans 

les travaux postérieurs respectifs de Galilée (d’où la notion de référentiel galiléen, précisément 

conforme au critère d’observation assumant une Terre stationnaire, puisqu’un tel référentiel est un 

référentiel au repos, par opposition à un référentiel en rotation) et de Newton (et son fameux 

principe d’inertie, ou « première loi » dite du mouvement rectiligne uniforme).  

Ici, ne pouvant donner au lecteur qu’un aperçu sommaire des principales caractéristiques 

du système géo-héliocentrique selon Riccioli, nous revenons en premier lieu sur le mouvement des 

planètes, leurs positions, les phases de Venus, les satellites de Jupiter et le rôle anticipé de la 

parallaxe stellaire pour concilier un Univers centré sur la Terre et la problématique de ses 

dimensions gigantesques. À cette fin, nous nous efforçons tant bien que mal de retranscrire la 

pensée de l’astronome jésuite émilien-romagnol, après la lecture de certains passages plus 

 
20 Dans le contexte de ses nombreuses expériences sur la chute et le mouvement des corps (dont celui du pendule), 

Riccioli fera valoir que si la Terre tournait sur elle-même, les objets en chute libre ne tomberaient pas verticalement 

mais seraient déviés vers l’ouest sous l’effet de cette rotation du globe. Prémisse qu’il soumettra donc à l’expérience, 

pour en conclure que les objets tombant bien verticalement, la Terre, selon lui, ne tourne pas sur elle-même.  
21 Almagestum novum, aux pages 53-56 (117-120) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140300.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140300


14 

 

significatifs de son immense Almagestum novum (peu abordable pour le lecteur contemporain22), 

en rapports mathématiques plus contemporains – non pour complexifier, mais bien pour simplifier 

le propos. Précisons, en passant, la raison de cette « restitution » traductrice des quelques versants 

sur lesquels nous nous pencherons plus particulièrement ici, face à un monument difficilement 

déchiffrable aujourd’hui, au-delà du problème linguistique relativement aisé à surmonter. Il en irait 

de même, par exemple de l’étude des Éléments d’Euclide par un lecteur contemporain, exercice 

de taille qui lui poserait plusieurs défis d’importance ne se limitant pas seulement à la nécessité de 

savoir lire le grec ancien (pour le lecteur puriste qui ne saurait se satisfaire d’une traduction en 

langue moderne courante). Les démonstrations originales d’Euclide sont tout-à-fait rigoureuses, 

mais sans recours au formalisme propre aux méthodes et aux traités mathématiques contemporains. 

Au lieu des symboles algébriques et des notations standardisées auxquels se sera accoutumé un 

lecteur contemporain depuis l’école primaire, la lecture des Éléments met en clair exergue le fossé 

entre la méthode géométrique pure d’Euclide et les méthodes modernes. La méthode axiomatique 

euclidienne, bien qu’élégante par sa pureté logique exemplaire, implique des démonstrations 

souvent longues et détaillées, en partant des postulats vers les théorèmes qui en découlent, au gré 

de constructions géométriques et de raisonnements visuels sous forme de diagrammes, plutôt qu’à 

partir de manipulations algébriques plus abstraites et concises. Chaque étape est ainsi 

soigneusement expliquée, mais au point de dérouter rapidement le lecteur contemporain, 

pragmatique et coutumier des démonstrations plus abrégées. Euclide présente ses théorèmes et 

démonstrations sous forme de texte structuré logiquement, sans formules algébriques. 

L’appréciation et la compréhension en prise directe de ce texte séminal passe nécessairement par 

une sérieuse accoutumance à la manière de penser et de présenter les mathématiques dans 

l’Antiquité. Cet effort d’acclimatation à la fois historique et épistémologique n’est pas chose 

commune, encore moins à l’époque actuelle. Remarquons d’ailleurs que le même problème 

d’appréciation contemporaine et d’apprivoisement des défis de lecture présentés par les grands 

textes séminaux de l’histoire de la pensée se retrouve particulièrement prononcé dans le domaine 

des études sacrées des grandes œuvres théologiques, lesquelles sont par conséquent souvent 

méprisées (par ignorance grossière) et remplacées aujourd’hui, dans la plupart des cas, par 

d’effroyables exercices de déformations et de travestissements modernistes en tout genre.  

En somme, il faudrait au lecteur contemporain, y compris dans une traduction surmontant 

la barrière linguistique, fournir un effort d’adaptation à une complexité textuelle conditionnée par 

une méthode de pensée géométrique et narrative qui diffère considérablement de l’approche 

algébrique et symbolique moderne. Il en va de même de la lecture, en latin, du texte d’Almagestum 

novum de Riccioli (et de quantité de grands textes du même acabit). Le texte original présentera 

déjà un obstacle majeur pour quiconque ne maîtrise pas le latin. À la manière d’Euclide dans les 

Éléments, Riccioli décline principalement ses raisonnements mathématiques, soutenus par quantité 

d’expérimentations, sous forme de descriptions verbales et de diagrammes géométriques (en 

dehors même de la foule de tables astronomiques qui émaillent son ouvrage).  

 
22 Tant par la langue que par la nomenclature et l’absence de simplifications algébriques, communes aujourd’hui. 



15 

 

C’est la raison pour laquelle nous avons résolu de nous limiter à quelques points focaux 

relatifs à son système géo-héliocentrique, et retranscrivons dans ce qui suit quelques raisonnements 

de Riccioli en les reformulant dans des relations mathématiques plus intelligibles au lecteur 

contemporain ayant fait un peu de géométrie et de trigonométrie. 

 

Quelques attributs centraux de l’affinement géo-héliocentrique ricciolien  

Dans la version géo-héliocentrique améliorée du système tychonique proposé par Riccioli, 

la Terre est immobile (en équilibre statique) et située au centre de l’Univers ; les autres planètes 

(Mercure, Vénus, Mars, Jupiter et Saturne) tournent autour du Soleil, qui lui-même (en décrivant 

une orbite légèrement elliptique), avec la Lune, tourne autour de la Terre – une divergence de poids 

par rapport au système ptolémaïque, dans lequel tous les objets célestes, et pas seulement le Soleil 

et la Lune, tournent autour de la Terre par le jeu d’épicycles complexes. Ainsi, avec la Lune en 

orbite autour de la Terre et les planètes autour du Soleil, le système tychonico-ricciolien présente 

une configuration en partie similaire au modèle copernicien ; à la différence, bien sûr, de la position 

centrale et fixe de la Terre vis-à-vis du reste de l’Univers. Il sera ici pertinent de rappeler de 

nouveau que c’est en observant les lunes de Jupiter, et en travaillant déjà, comme souligné plus 

haut, sur les caractéristiques de l’interaction gravitationnelle sur Terre et sur le plan 

astrodynamique, que Riccioli en arrive d’abord à tenir que les satellites en orbite autour d’une 

planète confirment l’idée que les planètes elles-mêmes peuvent tourner autour du Soleil. 

Loin, pour autant, de renoncer aux épicycles, Riccioli les assume, conjuguant épicycles et 

cercles déférents pour à la fois élucider le mouvement rétrograde apparent des planètes et 

approcher leurs orbites elliptiques képlériennes23. Mais, au lieu de les associer au mouvement du 

Soleil, il les prête aux planètes24 autour du Soleil, pour qu’ils puissent précisément produire les 

mouvements rétrogrades planétaires lorsque ces derniers sont observés de la Terre25. La 

détermination des trajectoires orbitales des planètes au sein d’un système géo-héliocentrique se 

corrèle donc directement aux effets géométriques subtilement composés des épicycles26, effets que 

manifestent les excentricités orbitales (la mesure de la déviation de l’orbite d’une planète par 

rapport à un cercle parfait) de son astrodynamique hybridée. 

En termes mathématiques plus familiers pour nous, d’après une nomenclature d’analyse 

faisant droit au raisonnement trigonométrique qui sous-tend la dynamique du système tychonico-

 
23 Almagestum novum, depuis la bibliothèque universitaire principale de l’ETH de Zurich, aux pages 706-707 (784-

785) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140966.   
24 Ibid., aux pages 544-545 (622-623) https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140804 (trigonometria et motus 

planetarae in epicyclis). 
25 Ibid., aux pages 562-577 (640-655), les cas de Vénus et de Mercure (il examine plus tôt, aux pages 505 [583] et 

suivantes, les cas de Saturne, Jupiter et Mars : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140765), leurs mouvements 

excentriques associés au phénomène de répulsion généré par les épicycles co-reliés à leur mouvement de rotation 

autour du Soleil, selon la modélisation du système tychonique : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140836. 
26 Ibid., aux pages 538-540 (616-618) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140798.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140966
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140804
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140765
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140836
https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140798


16 

 

ricciolien et préservant la place et la fonction des cercles épicycloïdaux, le mouvement d’une 

planète (prenons Mercure, dénotée M) autour du Soleil (dénoté 𝑆), qui lui-même tourne autour 

de la Terre (dénotée 𝑇), peut être simplement modélisé de la manière suivante : 

( ) ( )c s( ) ( ) os ,inM M MM t S t r t i t j + = +
 

                                    (3) 

où 
Mr  désigne le rayon du mouvement orbital de Mercure autour du Soleil ( r  celui de toute orbite 

planétaire au sein du système géo-héliocentrique tychonico-ricciolien) ; et 
M  le vecteur vitesse 

angulaire de Mercure (  celui de toute planète autour du Soleil). On pourra noter que ces relations 

découlent de la représentation exponentielle complexe des fonctions trigonométriques (voir 

l’éblouissante formule d’Euler, nous allons en dire un mot ci-dessous). Le cosinus et le sinus de la 

vitesse angulaire multipliée par le temps décrivent la position de la planète, ici Mercure, à un 

instant t, ce que l’équation (3) vise précisément à résoudre, M(t). La fonction cosinus représente la 

composante horizontale de la position de Mercure, tandis que la fonction sinus représente sa 

composante verticale. Omega ( ), la fréquence angulaire, régit la vitesse à laquelle la planète se 

déplace le long de son orbite circulaire autour du Soleil (au sens quasi-elliptique du terme, comme 

en convenait, nous l’avons vu, Riccioli). En calculant le cosinus et le sinus de cet argument, ,t  

il s’avère donc relativement aisé de déterminer les coordonnées de Mercure (et de quelque autre 

planète P en orbite autour de S) dans un plan à deux dimensions, à quelque instant t donné. 

On se rappellera que la formule d’Euler stipule que pour tout nombre réel x, 

cos sin ,ixe x i x= +  où e désigne la base du logarithme népérien (naturel) et i l’unité imaginaire. 

Lorsque l’on considère l’argument des fonctions cosinus et sinus ( )t  appliqué aux mouvements 

planétaires, exactement comme en équation (3), (5) et (6), on voit sans difficulté qu’il correspond 

à l’argument des fonctions trigonométriques de la fameuse formule d’Euler. En remplaçant x par 

oméga fois t dans la formule d’Euler, on obtient : 

( ) cos( ) sin( ).i te t i t  = +                                                                 (4) 

La même logique trigonométrique s’appliquera donc au mouvement du Soleil autour de la 

Terre pour décrire la position à quelque instant t :  

( ) ( )( ) cos sin ,S S SS t T r t i t j  = + +
 

                                     (5)  

où 
Sr  désigne le rayon du mouvement orbital du Soleil autour de la Terre fixe ; et 

S  le vecteur 

vitesse angulaire du Soleil.  

Ainsi pour déterminer un x qui sera la position 𝑝0 d’une planète P au sein du même système 

géo-héliocentrique à quelque instant t, la même logique prescrit simplement l’addition des deux 

mouvements circulaires décrits ci-dessus en (3) et (4) : 



17 

 

( ) ( ) ( ) ( )( ) cos sin cos sin .S S S P P PP t T r t i t j r t i t j      = + + + +
   

    (6) 

Une manière trigonométrique simplifiée et cependant fidèle d’exprimer la combinaison de 

mouvements circulaires des planètes autour du Soleil et du Soleil autour de la Terre en laquelle 

réside le propre du système géo-héliocentrique tychonico-ricciolien.  

Qui plus est, les mesures que Riccioli applique à ses observations ressortent directement 

d’une application de la triangularité sphérique à la configuration astrophysique du système géo-

héliocentrique, dispositif de proportionnalité et de détermination des positions angulaires et de 

leurs distances sur une sphère. Prenons n’importe quel triangle sphérique formé par la Terre (T), 

le Soleil (S) et l’une des planètes (P) du système tychonico-ricciolien : 

- soit les trois points T (le centre de la Terre), S (le centre du Soleil) et 𝑃 (la position 

d’une planète de leur système commun) sur une sphère et les arcs les reliant en un 

triangle sphérique ; 

- les angles entre ces points peuvent être aisément calculés à partir des observations des 

distances angulaires ; 

- on suppose l’angle STP  connu à partir des observations ; avec T, conformément au 

versant géocentrique du système, faisant office de centre fixe de la sphère. 

L’application de la loi des sinus pour les triangles sphériques à la dynamique géo-

héliocentrique positionnelle aboutit simplement aux rapports suivants :  

sin sin sin
.

sin sin sin

a b c

  
= =                                                                    (7) 

Dans un triangle sphérique, ces rapports duels mettent en exergue la belle proportion – dont 

rend compte, précisément, la loi des sinus – des longueurs des côtés aux angles des sommets du 

triangle en question. D’où : 

sin : sin : sin sin : sin : sin .a b c   =                                      (8) 

En outre, si l’angle ∠TSP est observé et la distance angulaire TP (Terre-planète) est connue, 

on peut alors appliquer la loi des sinus et déterminer les autres distances angulaires, ainsi que les 

positions relatives.  

Revenons enfin sur la question des phases de Vénus et sur l’importante notion de 

« parallaxe stellaire » – de sa présence conceptuelle sans détection avérée au temps de Riccioli et 

de Galilée, alors que Riccioli, entre autres, avait bien sûr déjà étudié et rendu compte de ce 

phénomène de décalage de la perception angulaire en fonction, d’abord, de la « parallaxe des cinq 

planètes mineures »27.  

 
27 Ibid., aux pages 699-701 (777-779) : https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140959.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140959


18 

 

Au gré de ses observations, Riccioli va remarquer que les phases de Vénus s’avèrent 

effectivement compatibles avec une Vénus (V) en orbite autour du Soleil (S) selon la modélisation 

astrodynamique du système géo-héliocentrique. Ces observations sont évidemment en accord avec 

le modèle copernicien, mais restent entièrement adaptées au modèle tychonico-ricciolien. 

Moyennant quelques manipulations trigonométriques, on obtient assez aisément le rapport 

géo-héliocentrique suivant, à savoir la position angulaire de Vénus par rapport au Soleil en 

fonction de son angle de phase 𝜃, rapport qui correspond mathématiquement aux observations 

effectuées par Riccioli à partir des prémisses d’une Terre (fixe) orbitée par le Soleil : 

( )

( )2 2

cos
arccos ,

2 cos

V S

V S V S

r r

r r r r






 −
 =
 + − 

                                           (9) 

où Vr  désigne la distance de Vénus au Soleil et Sr  celle du Soleil à la Terre, la première tournant 

autour du Soleil, alors que ce dernier tourne autour de la Terre ; et où   dénote l’angle constitué 

par les positions relatives de Vénus et du Soleil. 

 Terminons cette section par quelques brèves remarques relatives au problème, au XVIIe 

siècle, de l’absence de parallaxe mesurable. En effet, la détection éventuelle de ce lent et infime 

décalage de position n’est pas sans peser lourd dans le débat géocentrisme-héliocentrisme.   

Revenons sur ce que tout cela signifie, dans son contexte historique. En astronomie, les 

distances entre les étoiles sont trop importantes pour être mesurées à l’aide de deux objets situés à 

la surface de la Terre. Il a fallu aux astronomes quelques milliers d’années avant de parvenir à 

mesurer la distance entre les étoiles et la Terre, et finalement produire des cartographies célestes 

tridimensionnelles reflétant la distribution des étoiles et des galaxies à travers l’Univers visible. 

Jusqu’au XIXe siècle, les télescopes n’étaient pas assez sensibles pour détecter les très faibles 

écarts de l’angle de la parallaxe. Riccioli avait pourtant bien compris qu’une variation angulaire 

de l’ordre de la parallaxe, pour être détectée, devait impliquer d’être mesurée en fonction de 

l’orbite de la Terre autour du Soleil – mouvement héliocentrique de rotation annuelle qu’il récusait 

et qui constitue la base de la triangulation astronomique munit de laquelle on peut alors parvenir à 

une bonne approximation trigonométrique de l’angle de la parallaxe. Car la détermination de cet 

angle controversé requiert une méthode de mesure basée sur la comparaison de deux points 

d’observation permettant de mesurer la distance d’un objet (ici, une étoile) en fonction de son 

déplacement par rapport à son arrière-plan. Or, pour Riccioli, si la Terre tournait autour du Soleil, 

il devrait être possible d’observer une parallaxe stellaire suffisamment sensible pour qu’elle puisse 

en tant que telle être détectée et par conséquent mesurée.  

Ce ne sera qu’en 1838 que l’astronome et mathématicien allemand, Friedrich Wilhelm 

Bessel (1784 – 1846), effectuera la première observation conclusive de la distance d’une étoile 

fixe (61 Cygni) en mesurant sa parallaxe annuelle – et quelle mesure moyennant quels facteurs et 

combien de conditions très largement défavorables pour parvenir à un tel résultat. Pour évaluer la 



19 

 

parallaxe stellaire de 61 Cygni, Bessel a dû s’employer à détecter une variation de position 

particulièrement minime, survenant sur une période de six mois, de moins d’une seconde d’arc (= 

1/3600 de degré, ou 1°/3600)28, à savoir : 0,3136 seconde d’arc. Puisqu’une seconde d’arc est 

1/3600, nous avons la conversion suivante : 1 degré = 3600 secondes d’arc. Par conséquent, 0,3136 

seconde d’arc/3600 = 0,000088 degré ! Telle est la taille de la parallaxe stellaire que Bessel 

parvient à évaluer en octobre 1838, quoiqu’en proie à divers effets de réfraction atmosphérique, 

de phénomènes de distorsion télescopique et autres imperfections instrumentales…  

De pair avec son examen, par la négative, de la parallaxe stellaire, Riccioli traitera encore 

de questions estimées favorables à son plaidoyer pour l’immobilité du globe terrestre, selon les 

prémisses conceptuelles et observationnelles solides du modèle tychonico-ricciolien géo-

héliocentrique. Considérant l’inertie et le mouvement relatif, Riccioli récusera leurs interprétations 

galiléennes, soulignant que si la Terre tournait sur elle-même et se déplaçait autour du Soleil, 

l’incidence de Coriolis et autres anomalies affectant les mouvements des objets sur Terre 

(trajectoire des projectiles, etc.) devraient eux aussi être observables. Ici, Riccioli ne pourra pas 

faire grand-chose de plus pour revenir éventuellement sur certaines convictions dérivées de ses 

observations limitées et limitatives, sans les données ultérieures – notamment météorologiques, 

océanographiques et géophysiques – confirmant les effets de cette force inertielle fictive agissant 

orthogonalement par rapport à la direction du mouvement et à l’axe de rotation de la Terre.    

 

Éléments de récapitulation  

Riccioli a recours à divers diagrammes et constructions géométriques pour illustrer la 

manière dont les mouvements apparents des corps célestes peuvent être conciliés avec son modèle 

géo-héliocentrique. Ces dispositifs comprennent des cartes stellaires (en complément des tables 

astronomiques) particulièrement détaillées qu’agrémentent des trajectoires indiquant les positions 

relatives des planètes et du Soleil vus de la Terre. Il se servira de telles constructions non seulement 

pour cartographier le mouvement apparent du Soleil autour de la Terre, mais encore pour souligner 

la constance des cycles annuels et la trajectoire même de l’écliptique. À la différence du système 

ptolémaïque, caractérisé par des épicycles complexes autour de la Terre, Riccioli fait orbiter les 

planètes autour du Soleil. Il en ressort une très notable épuration des facteurs ptolémaïques dans 

la mesure où les ajustements de Riccioli lui permettent d’expliquer plus simplement le mouvement 

rétrograde et les phases de planètes telles que Vénus et Mercure29, qui s’expliquent plus 

naturellement lorsque ces planètes sont en orbite autour du Soleil. Le système de Riccioli 

comprend en effet des orbites approximativement elliptiques pour les planètes autour du Soleil par 

le truchement de sa combinaison des mouvements circulaires et épi-circulaires, retrouvant par-là 

 
28 Ainsi, dans un cercle complet, il y a 1 296 000 secondes d’arc : 60 secondes d’arc × 60 minutes d’arc × 360 degrés. 
29 Similaires, en apparence, aux phases de la Lune.  



20 

 

la cinématique planétaire découlant des lois de Kepler. Il s’agit d’une rupture signifiante par 

rapport aux orbites purement circulaires des modèles plus anciens.  

En acceptant les orbites elliptiques, Riccioli peut dès lors prédire avec plus de précision les 

positions des planètes et leurs mouvements rétrogrades apparents. Conscient des problèmes liés à 

la parallaxe stellaire30, il appliquera un raisonnement trigonométrique judicieux lui permettant de 

faire valoir que l’absence de parallaxe observable cadre mieux, en définitive, avec une Terre 

immobile31. Il emploiera ensuite un certain nombre de techniques connexes pour illustrer la 

divergence des effets de la parallaxe en fonction d’un modèle héliocentrique, divergence qu’il 

contrastera avec sa version épurée et peaufinée du modèle géo-héliocentrique tychonique. 

L’affinement ricciolien du système géo-héliocentrique tychonique incarnera donc un 

modèle « intérimaire », en ce qu’il parvient à combiner les éléments charnières de l’observation 

apportés par le système copernicien avec la simplicité physique et géométrique de la tradition 

géocentrique. Celle-ci, fondée sur des méthodes rigoureuses et sur les principes géométriques de 

la mécanique céleste, telle qu’elle était appréhendée au XVIIe siècle, restera un juge de paix 

légitime en matière de conceptualisation mathématique de l’observation à partir de la Terre – un 

point de vue somme toute légitime au regard aussi bien de l’observation que de la modélisation et 

du calcul, surtout lorsque l’on cherche, comme s’y est employé Riccioli plus que tout autre à ce 

moment-là, à concilier des modèles cosmologiques concurrents et à dégager un compromis entre 

le modèle ptolémaïque géocentrique et le modèle copernicien héliocentrique. Remarquons enfin 

que cette combinaison caractéristique de l’œuvre de Riccioli incorpore tout-à-fait la double nature 

de l’astrophysique, qui tire des éléments de données en prise directe ou indirecte avec les 

observations (notamment télescopiques) ; lesquelles doivent néanmoins être soumises, traduites et 

assimilées dans le cadre de dispositifs mathématiques particuliers – tels, par exemple (pour 

Riccioli), que la trigonométrie sphérique, la formulation quantitative du mouvement des planètes 

selon les lois de Kepler, le système de coordonnées équatoriales, etc. 

L’Almagestum novum de Riccioli est un traité monumental, tant par la taille que par les 

sujets importants qui y sont abordés et qui ont alimenté le discours scientifique du XVIIe siècle. Il 

étudie la libration lunaire, fait état d’observations lunaires surfaciques méticuleuses32, contribue 

au débat géocentrisme-héliocentrisme, aborde le phénomène des marées et de la gravité (au même 

titre que Galilée, le cas des objets en chute libre et soumis à un mouvement uniformément 

accéléré), et introduit une nouvelle nomenclature astronomique. En lui-même, ce texte constitue 

un document tout-à-fait signifiant, ne serait-ce que du point de vue historique du développement 

 
30 Le décalage apparent de la position de la Lune par rapport aux étoiles en arrière-plan, observé à partir de différentes 

coordonnées terrestres.  
31 Raisonnement qui confirme par ailleurs, selon un raisonnement pareillement trigonométrique, sa manière d’évaluer 

la latitude lunaire en partant de l’angle formé par la Lune avec une étoile proche.  
32 Riccioli et son collaborateur Francesco Maria Grimaldi (1618 – 1663), également astronome, mathématicien et 

jésuite de son état, ont procédé à ces observations en mettant en œuvre un système de nomenclature comprenant la 

division de la surface lunaire en différentes régions. Ils ont par ailleurs nommé certains cratères ainsi que d’autres 

éléments de la surface de la Lune.  



21 

 

de l’astronomie et de la physique – quand bien même l’idéologie scientiste anti-cléricaliste a pris 

grand soin d’en marginaliser la valeur et les mérites scientifiques pour mieux accentuer le défi 

« remporté » par Galilée dans sa lutte contre le prétendu « obscurantisme » de l’Église. 

 

Les débuts de l’optique astronomique : mesures d’étoiles et anneaux de diffraction  

L’argument le plus fort contre le système copernicien qu’avance Riccioli n’est pas 

« religieux » – au sens que les ennemis de la religion révélée se plaisent à attacher à la conception 

que s’en sont fait les soi-disant « Lumières », pour mieux justifier la domination idéologique de la 

religion athée universitaire33 censée apporter l’explication scientifique des origines premières et 

de la fin dernière de l’Univers. Riccioli s’intéresse en effet au problème de la parallaxe annuelle 

(de la distance au Soleil par parallaxe34) et à celui, corrélatif, de la taille des étoiles. Il en fait cas 

sur la base des observations de Tycho Brahe. Or, ces dernières ne permettent pas de démontrer 

empiriquement l’existence d’une parallaxe annuelle des étoiles, phénomène observable 

qu’engendrerait un mouvement rotationnel de la Terre autour du Soleil, comme l’avait déjà 

souligné Brahe lui-même. Ainsi Riccioli, à la suite de l’infatigable observateur danois, cite ses 

travaux de scrutation télescopique de disques stellaires pour discréditer le bien-fondé de 

l’hypothèse copernicienne. Car, selon celle-ci, les diamètres d’étoiles nécessitées par leurs 

positions aux distances prescrites, à défaut de parallaxe annuelle, seraient bien trop considérables 

pour correspondre à la réalité du domaine astrophysique alors à portée de télescope. 

L’Almagestum novum de Riccioli contient un tableau de diamètres d’étoiles mesurés au 

télescope par Riccioli et ses collaborateurs. Riccioli utilise ces disques mesurés de manière 

télescopique pour déterminer le diamètre des étoiles sous des hypothèses géo-héliocentriques 

(selon les prémisses observationnelles de Brahe) et héliocentriques (selon les prémisses 

observationnelles et épistémiques de Copernic). Les dimensions physiques obtenues sous 

l’hypothèse copernicienne s’avèrent immenses, réduisant considérablement la taille de la Terre, de 

son orbite, et du Soleil. Elles dépassent même les distances aux étoiles calculées plus tôt par Brahe. 

Ainsi, Riccioli estimait que les observations télescopiques à sa disposition constituaient un 

argument suffisamment éprouvé contre le système copernicien et sa morphologie cosmologique. 

Épistémologiquement, la cosmologie géocentrique n’est rien d’autre qu’un référentiel 

parmi d’autres référentiels. Rien d’obscurantiste dans le choix d’un tel référentiel, spécialement si 

l’on se situe du point de vue de l’astronomie antérieure à l’apparition du télescope et à celle de ses 

premiers temps au début de l’ère dite moderne (avec les premières observations de Galilée lui-

même). Bien que difficile, il est néanmoins possible de décrire les positions des planètes du 

système solaire avec suffisamment de précision à partir d’un référentiel géocentrique, ce même en 

 
33 L’évolutionnisme. 
34 Almagestum novum, depuis la bibliothèque universitaire principale de l’ETH de Zurich, aux pages 105-106 (169-

170) :  https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140352.  

https://www.e-rara.ch/zut/content/zoom/140352


22 

 

l’absence d’une prise en compte rigoureuse des mouvements orbitaux et des diverses excentricités 

trajectorielles des satellites des autres planètes – mutuellement impliqués, avec leurs planètes et la 

Terre elle-même, dans une dynamique céleste que le référentiel géocentrique ne peut 

essentiellement que décrire, non pas tant prédire (le développement d’un calcul prédictionnel 

cohérent supposerait en effet un référentiel géo-cinétique). Autrement dit, la capacité 

prédictionnelle du référentiel géocentrique est limitée, quand bien même sa capacité strictement 

descriptive peut encore suppléer une vision observationnelle cohérente. Tycho Brahe, par exemple, 

répertoria de très nombreuses observations astronomiques d’une remarquable précision sur le 

cours de plusieurs décennies, sans aucune assistance télescopique.   

Riccioli en conclut que le système géo-héliocentrique tychonique, dans lequel les planètes 

gravitent autour du Soleil et le Soleil autour la Terre, devait être le plus conforme à la structure 

macroscopique objective de l’Univers observable. Cependant, ni Riccioli, pas plus que Brahe avant 

lui, ni Galilée et les autres tenants des théories héliocentriques, ne pouvaient encore réaliser qu’un 

élément d’illusion optique de diffraction et d’éclairement variable était attaché à leurs observations 

respectives de la taille diamétrique apparente des étoiles. Ce phénomène particulier (notamment 

lié à la géométrie circulaire de l’orifice télescopique), connu sous le nom de « tache d’Airy », ne 

fut découvert et analysé qu’en 1835 par le physicien et mathématicien anglais, George Biddell 

Airy (1801 – 1892). Il donne lieu à l’apparition optique de cercles concentriques lorsque la lumière 

d’une source ponctuelle (telle qu’une étoile) passe à travers quelque ouverture circulaire. 

Remarquons ici, en guise de parenthèse, que les observations télescopiques de Riccioli et 

de Galilée concernant les étoiles et leurs accroissements ou décroissements diamétriques, au-delà 

du problème d’optique associé à la tache d’Airy, diffèrent largement des opinions aujourd’hui 

dogmatisées en astrophysique standard gravito-centrique. Difficile toutefois d’imputer cette 

disparité à la supériorité prétendue des opinions conventionnelles. Celles-ci, à notre avis, ne 

doivent leur perpétuation qu’à la persistance des astronomes contemporains à ignorer, pour 

l’essentiel, les propriétés des plasmas et le rôle des courants et des champs électriques qui 

traversent l’espace interstellaire. Les plus puissantes sources d’énergies qui y sont détectées 

(rayons gammas, rayons X, ultraviolets intenses) et qui affectent notre perception de la taille réelle 

des étoiles, des amas d’étoiles et des galaxies, ne sont certainement pas liées à la physique des 

champs de gravitation. Ces émanations de radiances électromagnétiques phénoménales ne 

résultent certes pas de la seule gravité et des effets thermo-cinétiques de gaz échauffés jusqu’à la 

concentration et l’amalgame fusionnel, mais bien de courants électriques traversant et interagissant 

avec les plasmas cosmiques. Les étoiles, dès lors, n’agissent pas tant comme des fours 

thermonucléaires que comme des oscillateurs électriques, réagissant au déchargement extrinsèque 

de vastes quantités de charges électriques par unité d’espace (ou densités volumiques de courants 

variables mesurés en ampères par mètre carré), et non comme des boules de gaz comprimées 

jusqu’à la fusion interne par les effets exagérés (pour ne pas dire imaginaires) de l’interaction 

gravitationnelle – comme le soutiennent les théories hélio-physiques et stellaires usuelles.  



23 

 

On peut donc bien imaginer que nos deux astronomes italiens, fort de nos moyens 

observationnels télescopiques et spectroscopiques des milieux astrophysiques considérablement 

plus avancés aujourd’hui, auraient sans doute considéré la chose avec davantage d’ouverture 

d’esprit (qu’il n’est coutume d’en trouver de nos jours parmi les astrophysiciens bien établis). Ce 

que nous voulons ici faire remarquer, en lien avec la teneur astrophysique de cet article, sans 

néanmoins pouvoir nous y attarder de manière plus approfondie, c’est que la formation et le 

comportement variablement lumineux des étoiles ne sauraient se réduire aux seuls principes des 

théories gravitationnelles et du décalage vers le rouge. Les théories et principes fondamentaux de 

la physique des plasmas cosmologiques35 et de leurs activités électriques macroscopiques 

(notamment de conduction, de transmission et de déchargement) s’avèrent indispensables à une 

plus grande compréhension des divers phénomènes astronomiques observés à travers l’Univers, 

phénomènes notamment liés aux comportements et aspects souvent déconcertants des galaxies, 

des étoiles et des nuages de gaz. Nous fermons ici cette parenthèse. 

Les présumés disques circumstellaires observés par Riccioli (et Galilée !) se révèleront 

finalement fictifs, selon les caractéristiques de déformation optique causée par les effets diffractifs 

des taches d’Airy signalés plus haut. Les étoiles sont en effet trop éloignées pour que soit détectée 

l’extension exacte de leurs environnements circumstellaires par entremise télescopique. Riccioli 

les interprétait, à l’aune de sa vision télescopique altérée, comme des disques physiquement 

démarqués des nuages moléculaires de morphologies, de masses, de densités et de températures 

fluctuantes au sein desquels se forment les étoiles. Il en conclut que, puisqu’il pouvait distinguer 

de tels disques, les étoiles ne pouvaient pas être aussi éloignées que ce qui était requis dans le 

système copernicien, le jugeant ainsi falsifié par les données de l’observation.  

Notons, à propos des moyens de vision télescopique à travers les nuages moléculaires, que 

les astronomes, même de nos jours, ne peuvent directement voir les étoiles ou les galaxies dans 

des environnements poussiéreux (de type nuages moléculaires) astrophysiques. La seule façon 

d’accéder visuellement à la plupart des structures moléculaires géantes et filamenteuses de la Voie 

lactée implique l’intermédiaire d’une lumière infrarouge, puisque la matière interstellaire brille en 

effet à de grandes longueurs d’onde. 

En guise de récapitulation, Riccioli arriva à la conclusion scientifiquement motivée et pesée 

que ses observations avaient (pour l’heure) suffisamment démontré que les étoiles étaient trop 

proches de la Terre pour satisfaire à la vision copernicienne de l’Univers observable. À la suite de 

Brahe, il admettra certains aspects du modèle héliocentrique copernicien en tant que base 

mathématique (pré-newtonienne) de la dynamique céleste, mais jugera qu’il pose des difficultés 

d’ordre physique insurmontables, notamment d’observations astronomiques liées à la taille et 

position des étoiles par rapport à la Terre. Si celle-ci tournait effectivement autour du Soleil à 

raison d’une révolution par an, il devrait exister une parallaxe stellaire observable sur une période 

de six mois au cours de laquelle la position angulaire d’une étoile donnée changerait grâce à la 

 
35 Anthony Peratt, Physics of the Plasma Universe, Springer (New York), 1992.  



24 

 

position corrélativement mouvante de la Terre. Cela, Riccioli ne pouvait l’observer (comme nous 

l’avons mentionné plus haut, à la fin de la section de cet article intitulée « Quelques attributs 

centraux de l’affinement géo-héliocentrique ricciolien »). Il ratifia donc la vision d’une Terre 

stationnaire au centre de l’Univers, tout en expliquant les mouvements géo-héliocentriques des 

objets célestes, que lui-même pouvait observer, dans un certain cadre gravitationnel.  

Et c’est ici qu’il convient de revenir brièvement sur la question historiquement et 

conceptuellement cruciforme de la gravitation – et de son rôle géo-héliocentrique. On l’a noté plus 

haut en évoquant la notion de centre de gravité, Riccioli s’intéresse de près à la question de 

l’attraction gravitationnelle et, anticipant quelque peu le principe d’action-réaction newtonien, 

incorpore déjà la notion d’équilibre statique à sa vision (d’abord) géo-centrée.  

Riccioli, en effet, considère que les corps célestes exercent une attraction gravitationnelle 

les uns sur les autres, sans pour autant l’expliquer comme vont d’abord le faire Galilée (dont il faut 

davantage rattacher le génie à la pensée qui lui fait entrevoir la notion de pesanteur qu’à ses 

démêlés avec l’Inquisition), puis plus tard Newton. Riccioli admet l’implication de la gravité dans 

le mouvement des planètes et de leurs satellites lunaires. Mais il interprète ce phénomène dans le 

cadre géocentrique premier de sa pensée, selon lequel les corps astronomiques sont attirés vers le 

centre de l’Univers, où se situe la Terre, ou vers des centres secondaires de rotation (comme va le 

justifier la dualité réconciliée du modèle tychonico-ricciolien). Selon lui, se sont précisément la 

stationnarité et la centralité de la Terre dans l’Univers, en donnant à ces deux notions un sens 

scientifique qu’il pense légitime – sans chercher à en rattacher la validité assumée par déférence 

aveugle à l’aristotélisme (qui fait de la gravité une propriété locale parce que conditionnée par une 

tendance inhérente des objets à se mouvoir vers le centre de la Terre) –, qui expliquent la direction 

et l’ampleur de la gravitation sur Terre. Les objets tombent vers le centre de celle-ci non pas parce 

que la Terre est soumise à un double mouvement de rotation sur elle-même et autour du Soleil, 

mais parce qu’elle occupe le centre de l’Univers. La gravitation, telle que l’interprète Riccioli, 

conforte donc la vision géocentrique sur laquelle repose le premier volet de son système 

astrodynamique. Elle est pour lui expliquée par la position centrale de la Terre et non par quelque 

force et champ impliquant le mouvement de la Terre elle-même. 

En tout et pour tout, le raisonnement de Riccioli, qui intègre la gravitation sans nécessiter 

le mouvement de la Terre elle-même, fait preuve de davantage de rigueur observationnelle et de 

consistance logique que celui de Galilée (sans, encore une fois, minimiser la conceptualisation 

décisive que fera ce dernier pour parvenir à penser que tous les objets, indépendamment de leur 

masse, tombent à la même vitesse en l’absence de résistance de l’air, c’est-à-dire dans le vide36). 

Sur la base de ses propres données, Galilée, aujourd’hui l’incarnation de l’héliocentrisme, aurait 

en fait lui-même dû parvenir aux conclusions, en partie confirmées, de Riccioli… 

 
36 Jetant les bases de la cinématique sur laquelle repose les lois de la chute des corps et du mouvement uniforme 

accéléré. Ces fondations galiléennes en la matière conduiront, à un stade ultérieur, à la mise en place du cadre 

newtonien puis einsteinien de formalisation de la loi de la gravitation universelle. 



25 

 

Galilée aurait enfin pu proposer sa version de l’héliocentricité de manière prudemment 

théorique, d’après les fondements mathématiques des travaux coperniciens présentés dans De 

Revolutionibus orbium coelestium. Il s’attira les avertissements du Saint-Office lorsqu’il cessa de 

la proposer comme théorie scientifique et commença à la proclamer comme strictement conforme 

à la réalité empirique (en quoi il se trompait en partie), sans pouvoir en produire une preuve 

rigoureusement concluante. De fait, le grand géomètre pisan ne sut produire au cardinal Bellarmin 

(1542 – 1621), membre éminent du Saint-Office assigné à la procédure inquisitoire, les preuves 

nécessaires que ce dernier lui avait poliment réclamées. Le saint cardinal avait en effet fait 

connaître à Galilée, à plusieurs reprises, par lettre, sa volonté d’accepter sa théorie comme une 

théorie effectivement attestée, moyennant les preuves de celle-ci ; mais il l’avait par ailleurs mis 

en garde de ne la présenter que comme hypothèse mathématique insuffisamment étayée en leur 

absence. Or, précisément, pour en apporter la confirmation irréfutable, au-delà de découvertes 

incertaines par l’entremise des premières lunettes astronomiques et des observations des phases de 

Vénus, il eût fallu à Galilée la confirmation d’une démonstration mathématique rigoureuse de la 

mobilité de la Terre, démonstration lui faisant alors défaut. Aucun « obscurantisme » de la part du 

cardinal Bellarmin, ne faisant alors que se ranger du côté de la prudence, en l’absence d’une 

démonstration digne de ce nom.    

Galilée était certes dans son bon droit scientifique d’affirmer la mobilité de la Terre, dont 

il existait déjà maints éléments d’esquisses de démonstration depuis l’Antiquité. Mais il fit preuve 

de fourvoiement scientifique en tenant pour corollaire de son géo-cinétisme passionné l’immobilité 

du Soleil37. Riccioli et d’autres astronomes de l’époque étaient dans leur bon droit scientifique 

d’affirmer, contre Galilée, la mobilité du Soleil (ce qu’avait déjà défendu, à raison, Tycho Brahe), 

quoiqu’ils s’égarassent, peut-être, en préservant la notion, relativement erronée (mais alors encore 

insuffisamment réfutée, pour autant qu’elle puisse l’être de manière définitive), d’immobilité 

terrestre. Si l’Église s’était quant à elle empressée d’emboîter le pas aux conclusions de Galilée, 

elle aurait alors adopté ce que la science moderne a depuis réfuté de manière conclusive (en 

s’appuyant, par exemple, sur le rapport en transfert de l’énergie cinétique rotationnelle du Soleil 

 
37 Galilée, entre autres errances de nature scientifique, fournit encore une explication erronée du phénomène des 

marées sur la Terre, explication qu’il tenait pour « preuve » décisive du copernicanisme. Or, Kepler avait déjà 

correctement identifié la relation de cause à effet derrière ce phénomène, le corrélant à l’action attractive périodique 

de la Lune : lorsque la Lune est au plus près de la Terre (à son périgée), l’attraction gravitationnelle qu’elle exerce sur 

les marées est la plus forte, donnant lieu à des marées d’une amplitude supérieure à la moyenne. Lorsqu’elle est le 

plus éloignée de la Terre (à son apogée), la force de marée qu’elle exerce est plus faible et l’amplitude des marées est 

par conséquent inférieure à la moyenne, comme si la mer était refoulée par cet effet d’éloignement lunaire. Chose 

comprise par de nombreux esprits qui eux-mêmes précèdent Kepler, dont, notablement, Maître Eckhart (1260 – 1328) 

dans son Sermon n° 9 : « La Lune a maîtrise sur toute la nature humide. Jamais la lune n’est si proche du Soleil que 

lorsqu’elle est pleine et lorsqu’elle reçoit la première sa lumière du Soleil ; mais sa proximité de la Terre, plus grande 

que celle d’aucun astre, lui porte deux désavantages : elle est pâle et tachée, et elle perd sa lumière. Jamais elle n’est 

aussi puissante que lorsqu’elle est au plus loin de la Terre, car c’est alors qu’elle repousse la mer au plus loin ; plus 

elle décroît [de sa hauteur], moins elle peut à repousser. Plus l’âme est élevée au-dessus des choses terrestres, plus elle 

est puissante. » Et selon la même logique, de retour au rapport de l’astrodynamique avec le cycle des marées, ce n’est 

pas seulement la Lune, mais aussi les positions angulaires combinées du Soleil, de la Lune et de la Terre les uns par 

rapport aux autres qui agissent sur la variabilité de la hauteur des marées au cours d’un mois lunaire entier. 



26 

 

vers ses planètes)38. C’est donc à raison que nous avons ici replacé la confrontation de Galilée à 

ses adversaires contemporains dans l’ordre scientifique, tant observationnel que conceptuel, qui 

en constitue le vrai fond historico-épistémologique par trop méconnu.   

 

Remarques conclusives 

Le scientisme et la sophistique interviennent essentiellement dans la cadre de la 

transmission ultérieure du mythe d’une l’Église antirationnelle, tel que le véhiculent depuis plus 

de 200 ans des générations d’historiens anticléricaux révisionnistes et de philosophes naturalistes 

purs et durs. La transmission d’un tel mythe a sans nul doute porté ses fruits, sous forme 

d’évidences culturelles collectives indéfectibles. Tout le monde ou presque lui concède le poids et 

l’autorité d’une histoire incontestable et emblématique du grand clivage fondateur de l’Occident 

postchrétien : celle d’une Église catholique ayant persécuté Galilée pour avoir abandonné la vision 

géocentrique du système solaire au profit d’une vision héliocentrique. Ainsi l’affaire Galilée, pour 

nos propres contemporains et pour la plupart d’entre nous en général, ne serait-ce 

qu’inconsciemment, prouverait l’aveuglement anti-scientifique de l’Église, l’inexactitude de ses 

enseignements dépassés, donc son ultime faillibilité.  

Pour faire justice au fond méconnu du vrai débat derrière le mythe moderne de « l’affaire 

Galilée », il nous incombe de le resituer sur son terrain historico-épistémologique propre de saines 

rivalités scientifiques, et de congédier sévèrement les inepties sophistiques et scientistes des 

polémistes anticléricaux. À l’époque de Galilée, le système hybride géo-héliocentrique de Tycho 

Brahe était considéré comme un rival sérieux et observationnellement corroboré du système 

copernicien, notamment à travers les soigneuses contributions de Paul Wittich (1546 – 1586), de 

Giuseppe Biancani (1566 – 1624), et de Francesco Maria Grimaldi (1618 – 1663). Une défense 

ouverte des principes de l’astronomie héliocentrique était non seulement autorisée dans le cadre 

scientifique pré-scientiste et inventif du XVIIe siècle, mais de fait existait déjà depuis la parution 

au XVIe siècle de l’œuvre centrale de Copernic39. De nombreux astronomes jésuites avaient déjà 

infirmé et écarté le système ptolémaïque et ses variables géocentriques avant même l’apparition 

de Galilée.  

Rappelons enfin que ce dernier était un scientifique catholique qui croyait strictement en 

la crédibilité objective de l’Écriture Sainte en tant que texte inspiré, ainsi qu’en l’autorité de droit 

divin exercée par la sainte Église, catholique et romaine. Qu’il ait cherché, en tant qu’astronome, 

à démontrer la compatibilité supposée du système mathématique copernicien avec la révélation 

biblique relève d’une problématique plus subjective, à savoir celle de son propre souci de 

production d’un concordisme somme toute assez vain. Ajoutons à son mérite qu’il lutta contre des 

 
38 Les hélio-physiciens peuvent par ailleurs attester de la rotation du Soleil en observant le mouvement de sa 

magnétosphère, ainsi que la structure rotationnelle de son champ magnétique interne. On peut d’ailleurs noter, pour 

suppléer en passant à une lacune massive des explications actuelles sur l’origine du magnétisme solaire tant 

extrinsèque qu’intrinsèque, que sa source réelle ne peut évidemment qu’être électrique. 
39 Son De Revolutionibus orbium coelestium est imprimé pour la première fois à Nuremberg en 1543.  



27 

 

principes d’interprétation biblique faussés par l’influence dominante de la philosophie païenne 

d’Aristote, laquelle, effectivement, ne saurait coïncider avec l’épistémè divinement inspirée qui 

imprègne l’entièreté inerrante du texte biblique.  

Le fait est qu’un savant et expérimentateur aussi pointu et minutieux que Riccioli pensait 

que le poids des preuves de nature scientifique favorisait la validité du modèle d’une Terre 

stationnaire. Il a donc défendu le modèle géo-héliocentrique tychonique comme étant celui qui 

correspondait le mieux à la science de son époque. Riccioli, comme Brahe avant lui, utilisa les 

meilleures données disponibles au XVIIe siècle, édifiant son modèle géocentrique modifié sur ce 

qu’il considérait être la meilleure preuve scientifique à sa disposition, d’un point de vue aussi bien 

théorico-épistémique qu’observationnel. D’autres théories hybrides impliquaient une Terre en 

rotation dans un univers géocentrique. Il faut néanmoins faire remarquer que toutes les « preuves » 

d’observations visant à supporter le géocentrisme se dissipent sans tarder avec l’inclusion d’un 

modèle rotatif de la Terre, ce qui n’échappa sans doute nullement à Brahe et Riccioli et explique 

la cohérence interne de leur Terre fixe en régime partiellement héliocentrique. Au demeurant, et 

non moins à raison, Riccioli consacrera dans ses travaux une attention particulière à faire valoir 

que le mouvement diurne de la Terre n’est pas réellement démontré (de manière concluante) en 

adoptant la perspective de l’héliocentrisme. Galilée lui-même avait affirmé qu’aucune preuve de 

type physique non-relative ne pouvait être apportée en la matière. Autrement dit, qu’aucune 

expérience ne pouvait, en tant que telle, détecter le mouvement de la Terre pour en démontrer, sans 

présupposition relative d’observation, la véracité empirique catégorique. 

In fine, Galilée n’a en aucun cas été sanctionné pour avoir déprécié de quelque manière 

l’Écriture Sainte, mais bien pour avoir désobéi aux ordres du souverain pontife, lui, Galilée, un fils 

de la Sainte Église, catholique et romaine, et ami personnel d’Urbain VIII. 

La création et la perpétuation des mythes anticléricaux autour de l’affaire Galilée et de la 

relation supposée conflictuelle entre la science et la religion ne devraient exercer aucune influence 

unilatérale sur les intelligences encore disposées aujourd’hui à écouter la voix de l’histoire et de 

la raison. La civilisation occidentale est indissociable du développement de la science moderne 

pré-scientiste, de la philosophie fondée sur la raison pré-rationaliste, des arts visuels et musicaux, 

de l’humanisme juridique, de l’économie de marché… Plus fondamentalement, elle ne peut être 

dissociée de sa véritable matrice culturelle, intellectuelle et morale, qui n’est autre que l’Église 

catholique millénaire. C’est elle, inventeur de l’université, qui a modelé, élevé et architecturé la 

civilisation occidentale. La science moderne classique, entreprise authentiquement rationnelle et 

universelle, est par là elle-même inséparable de l’ethos du christianisme occidental consubstantiel 

au catholicisme. Les chrétiens, les croyances chrétiennes et les institutions chrétiennes ont joué un 

rôle crucial dans la définition des principes, des méthodes et des institutions de ce qui est 

graduellement devenu l’immense édifice culturo-technologique de la science moderne.  

De nombreux exemples putatifs d’inflexibilité cléricale face au progrès scientifique ne 

résistent pas à l’examen objectif des témoignages et archives historiques. Ils ont été fabriqués et 



28 

 

sophistiquement véhiculés par l’idéologie anticléricale voltairienne des pouvoirs humanistes 

athées en Occident postchrétien.  

En réalité, l’Église n’a jamais condamné Galilée pour sa défense scientifique du 

copernicanisme. Le procès, que nous n’avons pas (intentionnellement) abordé ici, portait sur la 

désobéissance de Galilée à un décret du pape Urbain VIII. Il convient par ailleurs de rappeler qu’en 

1615, un premier procès de Galilée devant le tribunal de l’Inquisition avait légiféré en sa faveur, 

fort du témoignage des principaux astronomes jésuites du Vatican, experts bienveillants à l’endroit 

du scientifique pisan et des thèses mathématiques du copernicanisme. Nous profitons donc de cet 

article pour remettre les pendules à l’heure et rétablir quelques vérités historiques, trop 

commodément oubliées en Occident déchristianisé : personne n’a jamais été torturé ou brûlé au 

bûcher par ordre du tribunal de l’Inquisition pour des conceptions scientifiques divergentes. Par 

ailleurs, l’Église n’a jamais enseigné que la Terre était plate. Elle ne s’est jamais opposée à 

l’édification d’un système médical rationnellement fondé sur les principes, méthodes et procédés 

empiriques de recherche en sciences naturelles. Aucune institution n’a davantage œuvré au 

façonnement profond de la civilisation occidentale. Il ressort clairement des témoignages 

historiques authentiques que l’Église a été le plus grand protagoniste et protecteur de la science à 

travers les siècles, que de nombreux contributeurs à la révolution scientifique étaient eux-mêmes 

catholiques40 et que plusieurs institutions et sociétés catholiques41 ont crucialement et activement 

participé à la propagation, au rayonnement et à la transmissibilité de la science moderne classique, 

par ailleurs irréductible à sa distorsion scientiste contemporaine, matérialiste et athée.  

En guise de dernière remarque, soulignons que le protestantisme, qui prépara l’avènement 

du rationalisme athée par son hérésie constitutionnelle d’une « foi » divorcée de la raison, a quant 

à lui activement contribué à réécrire l’histoire de la naissance de la science moderne sur les bases 

viciées du mythe officiel de l’affaire Galilée et de la thèse d’une guerre historique inextinguible 

 
40 Robert Grossetête (1175 – 1253), Johannes de Sacrobosco (1195 – 1256), saint Albert le Grand (1201 – 1280), 

Roger Bacon (1214 – 1294), saint Thomas d’Aquin (1224 – 1274), Guillaume d’Ockham (1285 – 1347), Thomas 

Bradwardine (1290 – 1349), Albert de Saxe (1316 – 1390), Nicholas Oresme (1323 – 1382), Nicolas de Cues (1401 

– 1464), Leonardo da Vinci (1452 – 1519), Nicolas Copernic (1473 – 1543), Georgius Agricola (1494 – 1555), 

Giordano Bruno (1548 – 1600), Galilée (1564 – 1642), François d’Aguilon (1567 – 1617), Marin Mersenne (1588 – 

1648), Pierre Gassendi (1592 – 1655), René Descartes (1596 – 1650), Bonaventura Cavalieri (1598 – 1647), Antoine 

de Laloubère (1600 – 1664), Giovanni Alfonso Borelli (1608 – 1679), André Tacquet (1612 – 1660), Blaise Pascal 

(1623 – 1662), Nicolas Sténon (1638 – 1686), Pierre Varignon (1654 – 1722), Antoine Lavoisier (1743 – 1794), 

André-Marie Ampère (1775 – 1836), Louis Joseph Gay-Lussac (1778 – 1850), René Laennec (1781 – 1826), Antoine 

César Becquerel (1788 – 1878), Augustin Fresnel (1788 – 1827), Augustin-Louis Cauchy (1789 – 1857), Gregor 

Mendel (1822 – 1884), Louis Pasteur (1822 – 1895)… Il n’est pas question d’être ici exhaustif.  
41 Au XVIIe siècle (de monsieur Galilée), la Compagnie de Jésus était devenue la principale organisation scientifique 

en Europe. Les jésuites y publient déjà des milliers de journaux, diffusant ainsi, à travers le monde entier, un large 

éventail d’études et d’analyses se rapportant aux nouvelles découvertes et recherches de l’époque. Les premières 

sociétés scientifiques sont organisées en Italie et en France. C’est déjà l’Église qui, à partir du Moyen Âge, par 

l’intermédiaire de ses ordres religieux et universités, traduit et réintroduit la philosophie naturelle grecque et arabe. 

En Europe médiévale de Chrétienté latine, les grandes figures et confréries scientifiques, en particulier les écoles des 

maîtres parisiens et d’Oxford, sont essentiellement constituées de clercs et de religieux consacrés. Jusqu’à la 

Révolution française (entreprise foncièrement anticatholique qui génère la terreur et la barbarie), l’Église catholique 

est le principal commanditaire de la recherche, de l’expansion et de l’enseignement scientifique.  



29 

 

entre la science et le catholicisme. L’anglocentrisme et le positivisme endurcis de nombreux 

auteurs anglo-saxons d’hier et d’aujourd’hui en attestent abondamment42.    

Stanley Jaki, docteur en théologie et en physique, et spécialiste en histoire et philosophie 

des sciences, présente Pierre Duhem, un « prophète sans honneur », dans son Pierre Duhem, 

homme de science et de foi. Traitant du courage intellectuel, de la probité et du réalisme de 

l’interprétation duhémienne de l’histoire de la science face au « mythe (né au XIXe siècle) d’après 

lequel la Renaissance aurait été l’aube de la raison humaine », Jaki remarque que Duhem, « homme 

de science pénétré de la dignité de la physique en tant qu’activité intellectuelle […] connaissait 

bien le véritable enjeu d’une appréhension judicieuse de la nature et de l’histoire de la physique. » 

Cet « enjeu », poursuit Jaki, « n’est rien de moins que la seule résistance intellectuelle efficace 

opposable à l’énorme idole du paganisme moderne qui s’avance, écrasante, sous un drapeau, celui 

de la science, qu’elle n’a pas le droit d’arborer, logiquement ou historiquement. »43 

Voilà qui résume exactement notre propos dans cet article.    

 

                                  Sentite de Domino in bonitate, et in simplicitate cordis quaerite illum ;  

quoniam invenitur ab his qui non tentant illum… (Liber Sapientiae 1, 1-2) 

 

 

 

 

 

 

 
42 John William Draper (1811 – 1882), dans son History of the Conflict Between Religion and Science (New York, D. 

Appleton & Company, 1874, traduit et publié en français dès 1875 (!) à Paris aux éditions Germer Baillière, sous le 

titre : Les conflits de la science et de la religion) ; plus récemment (à titres d’exemples de travaux et de thèses anglo-

saxonnes perpétuant une approche positiviste, ou bien agnostique et socio-culturellement relativiste, ou bien 

ouvertement antichrétienne, notamment sur les fondements faussement historiques d’une vision de la société 

médiévale comme incarnation de la stagnation intellectuelle, du barbarisme, de la féodalité et de l’arbitraire 

théologique), William Manchester, Steven Shapin et Charles Freeman, dans leurs ouvrages respectifs, A World Lit 

Only By Fire: The Medieval Mind and the Renaissance (Little, Brown and Company, Boston & London, 1992), The 

Scientific Revolution (The University of Chicago Press, Chicago & London, 1996) et The Closing of the Western 

Mind: The Rise of Faith and the Fall of Reason, Penguin Books, London, 2002).  
43 Stanley Jaki, Pierre Duhem : homme de science et de foi, éditions Beauchesne (Paris), 1990, p. 149.  

View publication stats

https://www.researchgate.net/publication/381401620

