
 

Deux documents des  
Chevaliers de Notre-Dame 

 
 
 

Avec son autorisation, nous publions ci-dessous deux circulaires ré-
centes de l’Ordre des chevaliers de Notre-Dame d’obédience tradition-
nelle (Observance des Saints Cœurs de Jésus et Marie 1), relatives à 
deux sujets importants : le sédévacantisme et la « pleine communion ». 

Le Sel de la terre. 
 
 
 
 
 
 

 
Maîtrise de l’Ordre 

 
 

 Circulaire Générale n° 04.185      
Le 29 septembre 2016, fête de saint Michel  

Réfutation du sédévacantisme 

La circulaire générale n° 04.0181 du 7 avril 2016 donnait quel-
ques lumières afin d’éclairer nos frères qui se trouvent face à des sédé-
vacantistes déclarés ou non. Consulté par le Maître en Conseil, le Ré-
vérend père Jean, O.F.M. Cap., chapelain de l’Ordre et son censeur, 
nous donne aujourd’hui (ci-dessous) une réponse aux principaux ar-
guments utilisés par les tenants du sédévacantisme.  

Nos dubia au sujet du sédévacantisme 
Introduction 

EPUIS LE CONCILE VATICAN II, la dérive doctrinale, morale et 
liturgique présidée par les derniers papes a conduit certains prêtres 
et fidèles traditionalistes à ne plus les considérer comme de vrais 

                                                        
1 — Pour contacter l’Ordre : militiasanctaemariae@yahoo.fr 

D 

ORDRE DES CHEVALIERS DE NOTRE DAME 
OBSERVANCE DES SAINTS CŒURS DE JÉSUS ET MARIE 



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

215 

papes et chefs de l’Église, et à ne plus prier pour eux au canon de la messe. 
Même s’ils récusent cette étiquette péjorative, il fallait bien les classer 

dans une catégorie à part, et on les a appelés communément « sédévacan-
tistes ». Cette appellation sommaire recouvre tout un éventail d’attitudes 
et de théories plus ou moins différentes, et dont les divergences rendent 
déjà à elles seules l’hypothèse avancée moins crédible. 

Cependant, les propos scandaleux de François, qui ont choqué même 
des non-traditionalistes (sur l’homosexualité, les divorcés-remariés, les 
concubins, etc.) ne pouvaient pas ne pas augmenter la tentation sédéva-
cantiste chez nous ; tentation d’autant moins repoussante que certains prê-
tres de la Tradition ont taxé de « sédévacantisme » le refus d’un arrange-
ment canonique avec le Vatican...  

En ces circonstances où certains esprits se troublent sur une question 
qui n’a déjà que trop divisé les fidèles de la Tradition, le Maître et son 
Conseil ont jugé nécessaire de rappeler et la position inchangée de l’Ordre 
sur ce sujet, et les raisons sur lesquelles elle s’appuie.  

L’exposé qui suit ne peut prétendre répondre à toutes les objections, ni 
clore le débat, l’expérience montrant que ce genre de controverse est in-
terminable. Qu’il nous suffise de répondre sommairement aux arguments 
les plus courants, et de renvoyer à l’ouvrage dernièrement publié par les 
Éditions du Sel sur le sédévacantisme, pour une argumentation mieux 
charpentée. Les citations ou renvois du Sel de la terre (en abrégé : SDT) qui 
suivront peuvent être consultés sur le site : dominicains.avrille.fr. 

Préliminaires 

Affirmer de manière catégorique que celui qui occupe actuellement le 
siège de Pierre à Rome n’est pas pape, à partir de prémisses douteuses et 
contestables, risque fort d’être ce que la théologie morale appelle un juge-
ment téméraire. Qui peut devenir faute grave à partir du moment où la 
matière est grave et la personne visée revêtue de la plus haute dignité. 
Sans parler des autres conséquences, comme le « risque de schisme » évo-
qué par Mgr Lefebvre, l’injustice de ne plus prier publiquement pour celui 
qui y a un droit strict, et le scandale occasionné au prochain.   

Nous disons bien qu’il y a risque de jugement téméraire grave, sans ju-
ger personnellement aucun de ceux qui tiennent cette opinion. Chacun 
devra rendre compte de sa conscience devant Dieu. Mais on peut raison-
nablement présumer d’un jugement particulier plus clément pour celui qui 
aura préféré suspendre son jugement sur cette question (« C’est d’après le 
jugement que vous portez que vous serez vous-mêmes jugés », Mt 7, 2), ou 
qui se serait trompé en croyant avec la quasi-unanimité des catholiques 
que le pape actuel est vraiment pape, plutôt que celui qui aurait rejeté un 



L E C T U R E S  216 

pape certes scandaleux mais toujours pape, et qui aurait entraîné d’autres 
fidèles dans cette grave erreur. 

Ces simples considérations, que l’on devrait peser et méditer conscien-
cieusement si l’on a vraiment le souci de son éternité, devraient suffire à 
nous faire adopter la position prudentielle qu’a toujours tenue Mgr Lefeb-
vre, qui était tout de même en tant qu’évêque juge de la foi, ce que ne sont 
ni les logiciens les plus rigoureux, ni les théologiens les plus férus, ni les 
laïcs les plus érudits : « Tant que je n’ai pas l’évidence que le pape ne serait 
pas le pape, et bien, j’ai la présomption pour lui, pour le pape. Je ne dis pas 
qu’il ne puisse pas y avoir des arguments qui peuvent mettre en doute 
dans certains cas. Mais il faut avoir l’évidence que ce n’est pas seulement 
un doute, un doute valable. Si l’argument était douteux, on n’a pas le droit 
de tirer des conséquences énormes ! » (COSPEC, 16-1-79.) 

Cette attitude prudentielle est en pleine conformité avec la saine théo-
logie morale : quand il y a un doute, la présomption est en faveur de celui 
qui possède. Voilà notre principe de réponse à la question ardue du pape. 
Qu’il nous suffise donc de constater que les divers arguments avancés par 
ceux qui récusent le pontificat actuel restent entachés de doute, que ceux 
qui les tiennent ne sont même pas d’accord entre eux (pape materialiter ou 
non, conclavistes ou non, date du début de la vacance, etc.), que certains 
de leurs grands théoriciens ont subitement basculé dans le camp conci-
liaire (Abbé Lucien, Père de Blignières), toutes choses qui prouvent bien 
que leur argumentation ne peut prétendre à la certitude requise en une si 
grave affaire. Ceci dit en général, voyons quelques points particuliers et 
habituellement avancés : 

1) Un pape hérétique est déchu  
par le fait même de son pontificat 

Tout d’abord, il faut noter que cette doctrine n’est pas reconnue comme 
certaine ni même commune parmi les grands théologiens qui ont pu traiter 
cette question : certains pensent que cela ne peut se produire, d’autres que 
ce pape devrait être déposé, ou contraint à démissionner, et d’autres enfin 
qu’il perdrait le pontificat ipso facto. Il ne s’agit donc que d’une opinion 
probable, qui laisse planer le doute. 

Ensuite, il faut entendre le mot « hérétique » dans sa valeur morale. Car 
c’est ici la doctrine unanime des théologiens et des canonistes, qu’on ne 
peut condamner quelqu’un d’hérésie si celle-ci n’est pas formelle (avec pé-
ché d’obstination à nier consciemment un point défini par le magistère de 
l’Église). Or il ne nous est pas possible de l’affirmer de manière certaine 
d’un pape conciliaire, le néo-modernisme étant justement une hérésie qui 
ne nie pas de front les formules définies par le magistère antérieur, mais 
qui les vide de leur substance.  



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

217 

Il est donc difficile de savoir si un pape conciliaire est vraiment cons-
cient d’être en opposition formelle avec le magistère traditionnel, surtout 
quand il prêche « l’herméneutique de la continuité »... Même s’il l’est ob-
jectivement, il n’est pas évident, subjectivement et devant Dieu, qu’il ait 
contracté le péché d’hérésie, péché que la loi de l’Église exige de constater 
d’abord, pour pouvoir ensuite lui imputer un délit punissable de sanctions 
canoniques. Il y a donc là aussi un nouveau doute. Or un décret du Saint-
Office (20-07-1898) énonce qu’en cas de doute, il y a présomption pour 
l’hérésie matérielle. 

Avec le Dictionnaire de théologie catholique (t. 6, col. 2221), ajoutons que 
« même l’ignorance affectée excuse du péché d’hérésie formelle, ce qui ne 
signifie pas qu’elle excuse de tout péché ». Que ces papes conciliaires 
soient hérétiques au moins matériellement, c’est admis communément parmi 
nous, et c’est ce que le Supérieur Général de la FSSPX déclarait publique-
ment dans Fideliter (n° 92, p. 44) en 1993. Mais qu’ils le soient formellement, 
cela est aussi douteux. 

Enfin, l’opinion la plus commune des théologiens est que l’hérésie dé-
truit l’appartenance à l’Église à partir du moment où elle est notoire de 
droit (par sentence publique de l’autorité supérieure) ou de fait (quand on 
est reconnu comme tel par le plus grand nombre, et que l’on ne s’en cache 
pas). Or d’une part le Siège apostolique ne peut être jugé ici-bas par per-
sonne (CIC 1917, c. 1556), et d’autre part l’immense majorité des clercs et 
fidèles conciliaires partagent les mêmes graves erreurs, étant persuadés 
que cela reste la doctrine de l’Église catholique. 

Ces trois considérations, distinctes entre elles, et ayant chacune leur 
part de doute, suffisent pour nous imposer de la prudence quant aux 
conséquences canoniques de l’hérésie du pape, sous peine de témérité. 

2) La bulle Cum apostolatus de Paul IV exclut ipso facto  
un prélat hérétique de toute charge ecclésiastique 

Tout d’abord, cette bulle, comme toute loi canonique, doit être interpré-
tée selon l’analogie du droit, avec les autres lois canoniques parallèles. Or 
nous venons de voir que le terme « hérétique » doit être pris dans son sens 
strictement canonique, c’est-à-dire d’une hérésie formelle et notoire, ce qui 
est douteux dans le cas des papes actuels. 

Ensuite ce point précis de la bulle n’a pas été repris dans le Code de 
droit canon de l’Église, et il a même été révoqué par deux documents ulté-
rieurs des papes saint Pie X (Vacante sede apostolica, 1904) et Pie XII (Vacan-
tis apostolicae sedis, 1945), qui déclarent expressément qu’aucun cardinal ne 
peut être empêché d’élire ou d’être élu au conclave, sous aucun prétexte ni 
aucun empêchement ecclésiastique. Voir l’article spécial dans SDT n° 33, 
pp. 67-68.  



L E C T U R E S  218 

Enfin notons que certains ténors du sédévacantisme (comme l’abbé Ri-
cossa) conviennent eux-mêmes que cette bulle de Paul IV est insuffisante 
pour prouver que le siège de Pierre est vacant. Donc non seulement nous 
pouvons douter de son application aux papes actuels, mais encore il faut la 
considérer comme révoquée et désuète quant à leur élection.  

3) Pour être pape, il faut être évêque de Rome.  
Or les derniers papes ont été sacrés évêques  

dans le nouveau rite qui est invalide 

Une étude spéciale sur ce sujet a été faite – de plus de 50 pages – dans le 
Sel de la terre en 2005. Elle conclut que « les raisons de douter de la validité 
du nouveau rite de l’ordination épiscopale, tel qu’il a été promulgué par 
Rome en 1968, n’ont rien de sérieux. » (n° 54, p. 119). Cette étude a été for-
tement attaquée par des sédévacantistes, au plan de la théologie sacramen-
telle. A défaut d’une autorité supérieure pour trancher le débat, convenons 
qu’un doute probable subsiste sur cet argument. 

En tout cas, la nouvelle prière consécratoire, issue d’un texte attribué à 
saint Hippolyte, ne peut être taxée d’invalidité, car elle est utilisée depuis 
des siècles dans deux rites (catholiques) orientaux : le rite copte (Égypte) et 
le rite maronite, avec quelques variantes mineures, rites que Rome a tou-
jours reconnus comme valides. 

On peut encore remettre en cause l’intention des évêques consécrateurs, 
car la validité du nouveau rite en soi, n’empêche pas de douter légitimement 
des consécrations effectuées, comme pour la nouvelle messe. Mais cela de-
manderait une enquête au cas par cas, et forcément incomplète. Il faut donc 
laisser de côté cet argument qui ne peut valoir en général, et trop douteux 
pour les cas particuliers des derniers papes. En ce domaine, nous manquons 
donc aussi de la certitude requise pour un jugement catégorique.  

Enfin, quoi qu’il en soit de la validité des consécrations épiscopales 
dans le nouveau rite, la papauté est avant tout un pouvoir de juridiction. 
Un clerc élu pape a déjà le pouvoir pontifical avant même de recevoir la 
consécration épiscopale. 

4) Les canonisations engagent l’infaillibilité,  
celles de Balaguer (en 2002) et de Jean-Paul II (en 2014)  

sont manifestement erronées 

L’infaillibilité des canonisations est une doctrine que Vatican I n’a pas 
voulu définir, mais qui est la doctrine commune des théologiens classi-
ques, et qui ressort de la formulation employée par le pape, obligeant 



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

219 

l’Église universelle. On peut donc et on doit tenir que toutes les canonisa-
tions jusqu’à Pie XII sont garanties par l’infaillibilité. 

Si nous précisons : « jusqu’à Pie XII », c’est du fait qu’à l’instar des sa-
crements, l’intention de celui qui canonise est prépondérante, et, si 
l’intention d’engager l’infaillibilité fait défaut, la formulation ne suffit plus 
pour la garantir. Or, depuis Jean XXIII, il est patent que les papes imbus de 
néo-modernisme se refusent à dogmatiser ou anathématiser.  

Un exemple flagrant l’a prouvé en 1994, quand Jean-Paul II a déclaré of-
ficiellement que les femmes ne pouvaient pas être ordonnées prêtres. Cer-
tains affirmaient que cet acte pontifical relevait du magistère extraordi-
naire et définitif du pape (cf. Fideliter n° 101, p. 40). Et on pouvait effecti-
vement le croire, vu la formule employée, et les critères de la théologie 
traditionnelle. Mais le Cal Ratzinger publia un démenti officiel par la suite : 
« Il s’agit d’un acte du magistère authentique ordinaire du souverain pon-
tife, donc un acte qui n’entend pas définir quelque chose, ni d’un texte 
solennel “ex cathedra”... » (Doc. cath. n° 2097, p. 613.) 

Depuis le Concile, les prélats et théologiens néo-modernistes récusent 
eux-mêmes l’infaillibilité des canonisations, soit par principe (la vérité est 
liée au temps), soit par préjugé (« décanonisation » de saints jugés légen-
daires, ou gênants pour l’œcuménisme). Ainsi, la Conférence épiscopale 
française a-t-elle déclaré en 2005 que les canonisations « ne relèvent pas du 
domaine de l’infaillibilité ». Ou encore un expert de la congrégation de la 
Cause des saints à Rome en 2002 (voir SDT n° 72, p. 53). Voilà la théologie 
dominante dans l’Église conciliaire, et qui conduit à dire que les papes 
actuels ne peuvent pas avoir l’intention requise d’engager leur infaillibilité 
lors d’une canonisation. On ne peut donc rien inférer de cet argument 
pour prétendre que le siège de Pierre est occupé par un faux pape. 

Il en est de même pour l’objection des sédévacantistes, arguant qu’il est 
impossible que le magistère de l’Église puisse enseigner l’hérésie avec la 
plénitude de son autorité. La réponse de principe est la même, à savoir que 
nous sommes en présence d’un nouveau magistère qui, à la suite de Vati-
can II, « a évité de prononcer d’une manière extraordinaire des dogmes 
comportant la note d’infaillibilité » (Paul VI, 12-01-1966). 

Quant au magistère ordinaire, la question est trop complexe pour être 
exposée ici. Elle a fait l’objet d’une conférence spéciale au dernier Chapitre 
Général de l’Ordre à Salérans. Disons simplement que les néo-modernistes 
l’ont réformé sur de nouveaux principes (cf. Donum veritatis, du 24-05-
1990) qui ne lui laissent de « magistère » que le nom, ou plutôt le réduisent 
à une puissance qui ne peut plus passer à l’acte. Il y aurait certes beaucoup 
plus à expliquer et à prouver ; qu’on se reporte aux actes du Congrès de Si-
Si No-No (2005), et qu’on sache aussi que cette question du magistère a été 
la principale pierre d’achoppement aux discussions doctrinales de 2010-
2011 avec les théologiens du Vatican.  



L E C T U R E S  220 

5) A partir de 1986, Mgr Lefebvre a publiquement  
envisagé que « ce pape ne soit pas pape », et écrit que  
la chaire de Pierre était occupée par des « antichrists ».  

Que dirait-il aujourd’hui de François !   

Ces paroles sont bien de Mgr Lefebvre (30-03-86 et 29-08-87), mais elles 
ne sont pas des prises de positions sédévacantistes, puisqu’il a repris des 
négociations avec le Vatican de suite. En fait, Mgr Lefebvre n’a jamais vou-
lu « trancher dans toutes ces théories » (5-10-78) et, après les sacres, il dé-
clarait avec constance à Flavigny, au sujet du sédévacantisme : 
« Personnellement, j’ai toujours considéré qu’il s’agissait d’une logique trop 
simple ». (Fideliter n° 68, p. 12.) 

S’il y a eu une évolution de Mgr Lefebvre vis-à-vis du sédévacantisme, 
c’est plutôt dans le sens de l’éloignement que du rapprochement. Dans la 
même conférence de Flavigny, en décembre 1988, il recommandait la 
même attitude vis-à-vis des sédévacantistes que des ralliés : « Nous ne 
pouvons plus avoir de rapports avec eux. Ce n’est pas possible […] ; nous 
devons être indemnes de compromission tant à l’égard des sédévacantistes 
qu’à l’égard de ceux qui veulent absolument être soumis à l’autorité ecclé-
siastique. » (Ibidem, p. 16.) 

Trois mois avant sa mort, il déclarait encore dans Fideliter (n° 79, p. 7-
8) : « J’ai toujours mis en garde les fidèles par exemple vis-à-vis des sédéva-
cantistes. Ils disent : la messe est bien, nous y allons. Oui, il y a la messe. 
Elle est bien, mais il y a aussi le sermon, il y a l’ambiance, les conversa-
tions, les contacts avant et après, qui font que tout doucement on change 
d’idées. C’est donc un danger... »  

Remarquons enfin que Mgr Lefebvre, s’il considérait le sédévacantisme 
comme une opinion « probable », ne la qualifiait cependant pas d’opinion 
« libre », mais au contraire d’« erreur ». Dans sa conférence aux séminaris-
tes d’Écône du 18 mars 1977, il leur disait : « Ça, c’est une opinion. Je ne 
dis pas qu’elle ne puisse pas avoir quelques arguments en sa faveur, quel-
ques probabilités. Mais cependant je ne pense pas que ce soit la solution 
que nous devions prendre […] pour le moment, personnellement, je crois 
que ce serait une erreur de suivre cette hypothèse. » (COSPEC 42-A.) 

Six mois avant de mourir, le 2 septembre 1990, il encourageait les do-
minicains d’Avrillé à publier une revue doctrinale – qui deviendra en 1992 
Le Sel de la terre – en leur écrivant : « Nos fidèles auraient besoin d’études 
sérieuses, sur l’erreur du ralliement de Dom Gérard, sur l’erreur du sédéva-
cantisme... » (Voir SDT n° 36, p. 33.) 

Tout royaume divisé en lui-même courant à sa perte, le fondateur de la 
FSSPX a tenu dès novembre 1979 à rédiger une position officielle dans Cor 
unum et Fideliter (n° 13, p. 70) sur cette question de « l’existence actuelle 



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

221 

d’un pape », en déclarant publiquement que la Fraternité « ne peut tolérer 
dans son sein des membres qui refusent de prier pour le pape ». Cette dé-
cision publique et ferme, il ne l’a jamais rétractée, et ceux qui se réclament 
de l’esprit de Mgr Lefebvre, prêtres et fidèles, ne peuvent pas l’esquiver.  

6) Mais comment peut-on se dire en communion (una cum)  
avec François dans le Canon de la sainte messe ?  

Cette traduction d’una cum par « en communion avec », même si elle a 
été utilisée dans certains missels pour les fidèles, n’est pas exacte, et en 
tout cas n’est pas celle qui doit être retenue par nos prêtres et fidèles en 
cette triste période de crise de l’Église. Déjà en 1982, Itinéraires la réfutait 
dans un article spécial : « Le vrai sens de l’una cum ». (n° 265, p. 8-9). Le 
sens est donc : « et avec elle » ; « ... nous vous les offrons pour votre Église, 
et avec elle, pour votre serviteur notre pape... » 

Cette traduction n’est pas arbitraire de notre part, elle s’impose de par 
les rubriques elles-mêmes du Missel, qui prescrivent au pape de réciter 
ainsi le canon : « Offerimus pro Ecclesia [...] una cum me famulo tuo indigno » 
et à l’évêque diocésain : « una cum me [...] indigno servo tuo ». Il est évident 
que l’Église ne peut leur demander de prier en union ou en communion 
avec eux-mêmes.  

Cet argument ayant été encore contesté par des sédévacantistes, le Sel 
de la terre (n° 37, pp. 240-249) a dû l’expliciter sur une dizaine de pages, 
auxquelles nous renvoyons ceux qui sont doués en latin. Retenons au 
moins cette preuve que le latin liturgique équipare una cum à cum : dans le 
martyrologe romain, au 16 mars, le martyr saint Julien a été jeté à la mer 
dans un sac avec des serpents (in sacco una cum serpentibus) et certainement 
pas « en communion » avec eux... ! 

Qu’on ne nous reproche donc pas de prier au canon de la messe « en 
communion » avec le pape (et ses hérésies ou scandales), mais que l’on 
sache bien que nous y prions sincèrement pour lui, car il en a besoin au-
jourd’hui plus que jamais.  

En 1970, le père Calmel écrivait dans Itinéraires (n° 148, p. 18) : « Il met 
son âme en grand péril, le pape qui ne recule pas devant ces innovations 
énormes, hors de la norme catholique. » Et de conclure que cette constata-
tion douloureuse « nous oblige à prier beaucoup plus pour le pape ». En 
cette même année où Paul VI imposait implacablement la nouvelle messe, 
Luce Quenette déclarait aussi dans Itinéraires (n° 145, suppl. n° 2) : « Jamais 
la prière pro pontifice nostro, dite chaque jour, n’a été plus fervente... » Et ce, 
pour garder le pape de l’hérésie. Nous continuons donc, sans varier à 
droite ni à gauche, le bon combat de la foi de nos anciens.  



L E C T U R E S  222 

7) Il y a incohérence ou hypocrisie à reconnaître le pape,  
à prier pour lui, et à lui désobéir en jugeant ses décisions  

au crible du libre examen 

Notons que ce reproche nous est fait aussi bien par les sédévacantistes 
que par les ralliés, ce qui ne peut s’expliquer que par une notion faussée du 
devoir d’obéissance. Avec la sainte Écriture (par ex. 2 Sam 18, 12 ; Act 4, 19) 
et la Tradition des docteurs de l’Église, des moralistes et des papes eux-
mêmes, nous affirmons que l’obéissance a ses limites pour rester une vertu 
qui plaise à Dieu, même envers les autorités les plus hautes ici-bas. Avec 
saint Thomas (2a-2æ, q. 3, a. 4, ad 2), nous estimons en conscience qu’on peut 
(et même qu’on doit) s’opposer à l’autorité suprême s’il y a danger mani-
feste pour la foi. Ce qui est bien le cas.  

Quant au reproche du « libre examen », qui est lié à celui de 
l’obéissance, il ne vaut pas non plus, car nous ne le pratiquons pas à la 
manière des protestants, mais nous usons en bons catholiques de notre 
liberté et de notre devoir d’examiner si ce qui nous est prescrit est 
conforme ou non à ce qui nous a toujours été enseigné et commandé. En 
cela, nous suivons la recommandation de saint Paul (c’est-à-dire ce que 
Dieu a voulu nous révéler par son Apôtre) en Ga 1, 6-8 : Si un ange du ciel 
ou successeur des Apôtres nous prêche une autre doctrine que celle que 
nous avons reçue, il nous faut bien l’examiner d’abord, pour pouvoir 
l’anathématiser ensuite.  

Mgr Lefebvre a souvent cité ce passage de l’épître aux Galates, et aussi 
celui de « l’incident d’Antioche » où saint Paul a cru devoir « résister en face 
[à saint Pierre] parce qu’il se trouvait avoir tort » (Ga 2, 11). Qu’on remarque 
bien que le Prince des Apôtres était confirmé en grâce après avoir reçu le 
Saint-Esprit à la Pentecôte... Certes, nous ne sommes pas saint Paul, mais 
nous avons son exemple pour pouvoir nous diriger par des principes plus 
élevés dans une crise sans précédent depuis la fondation de l’Église.  

En conclusion 

Il est tout à fait compréhensible que certains fidèles de la Tradition, et 
parmi eux des membres de l’Ordre des Chevaliers de Notre-Dame, soient 
profondément troublés par les scandales du pape François, qui semblent 
dépasser ceux de ses prédécesseurs. La solution sédévacantiste peut dès 
lors leur paraître la plus simple, la plus logique, la meilleure. 

En fait, le problème de fond reste le même que depuis les années 70, et 
l’attitude prudentielle de Mgr Lefebvre, basée sur le risque d’un jugement 
excessif et téméraire, avec danger de schisme, ne doit pas être abandonnée. 
En 2001, le Petit catéchisme sur le sédévacantisme publié par le Sel de la terre 



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

223 

concluait : « C’est une position qui n’est pas prouvée au niveau spéculatif, 
et c’est une imprudence de la tenir au niveau pratique, imprudence qui 
peut avoir des conséquences très graves. » (n° 36, p. 117.) Cette conclusion 
vaut tout autant pour le pape François que pour le pape Jean-Paul II qui 
avait embrassé le Coran. 

Si l’on peut risquer une analogie, ce serait celle d’une épouse contrainte 
de recourir à la séparation de corps d’avec un mari devenu adultère, vi-
cieux et violent. Elle lui reste toujours unie par le sacrement de mariage. Il 
y aurait péril grave pour sa vie et son âme à continuer à cohabiter avec lui. 
L’Église lui permet de se séparer de corps, mais pas de divorcer. Elle doit 
être prête à revenir à son chef et se soumettre à nouveau à lui quand il 
aura retrouvé son état normal. Il reste toujours son mari, elle lui est tou-
jours unie par la grâce du sacrement, elle se fait un devoir de prier plus 
que jamais pour lui, pour sa conversion.  

Ce n’est qu’une analogie, une parabole que certains ne pourront peut-
être pas comprendre ou accepter. Je la soumets avec tout ce qui précède au 
jugement de mes supérieurs, ainsi qu’à la censure d’un père d’Avrillé et 
d’un chapelain de l’Ordre, membre de la FSSPX. En espérant avoir répon-
du à l’attente du Maître et de son Conseil... 

Que le Bon Dieu et tout lecteur plus compétent me pardonnent si je n’ai 
pas assez bien traité un si grave sujet, et qu’ils daignent ne pas m’en tenir 
rigueur. Que Notre-Dame nous garde tous en paix ! 

✵ 
Circulaire Générale n° 04.186      

8 décembre 2016, fête de l’Immaculée Conception  

A propos de « pleine communion » 

L’article 12 de la lettre apostolique Misericordia et miseria est à 
première vue un « geste paternel » du pape, comme l’a dit le commu-
niqué de la FSSPX du 1er septembre 2015, puisqu’il semble faciliter 
les choses pour les catholiques traditionnels, tandis que dans le même 
temps le pape François a une attitude tout aussi « paternelle », mais 
inverse, envers les païens et les hérétiques, tout récemment les luthé-
riens, à qui il ne recommande en rien les sacrements catholiques que 
sa bienveillance accorde néanmoins aux « tradis ». Cette stratégie à 
double face, à la Janus, ne consiste-t-elle pas à « filtrer le moucheron et 
avaler le chameau », comme Notre Seigneur en accuse les pharisiens 
(Mt 23, 24) ? 



L E C T U R E S  224 

A ce sujet, le Maître en Conseil a consulté le Révérend père Jean, 
O.F.M. Cap., chapelain de l’Ordre et son censeur, comme il l’a fait à 
propos de la Réfutation du sédévacantisme publiée dans notre circulaire 
générale n° 04.0185 du 29 septembre dernier et d’autres questions. 
Cette fois-ci, c’est la validité des sacrements donnés par les prêtres tra-
ditionnels qui est remise en cause et celle de leur « pleine commu-
nion » avec l’Église, alors que cette notion de plus ou moins « pleine 
communion » n’a été inventée, notons le bien, qu’à partir de Vati-
can II dans un but œcuménique d’intégrer les schismatiques. 

Le R.P. Jean nous propose donc le texte suivant que nous faisons 
nôtre et que nous communiquons au nom de l’Ordre à tous nos 
membres. Il ne s’agit pour nous que de suivre la ligne doctrinale et 
même prudentielle de Mgr Lefebvre, conformément à nos Constitu-
tions et comme n’ont cessé de le démontrer notre fidélité dans l’action 
et nos positions prises depuis les débuts. Quelque chaotique que 
puisse être la situation d’aujourd’hui, et surtout parce qu’elle est telle, 
il nous faut garder, avec une discipline toute militaire et catholique, 
« le chemin des crêtes », dont parlait déjà saint Grégoire de Nysse au 
4e siècle, sans tomber dans un excès ni dans son contraire. 

Voici donc le texte du R.P. Jean : 
 
 

E 21 NOVEMBRE, le pape François a publié une lettre apostolique 
Misericordia et miseria, où il annonce, à l’article 12, que la juridiction 
qu’il avait accordée aux prêtres de la FSSPX pour confesser valide-

ment et licitement pendant le Jubilé de la Miséricorde – en fait, du cin-
quantenaire de Vatican II –, cette juridiction est prolongée « jusqu’à nou-
velles dispositions ». 

En soi, cette mesure n’appelle de notre part aucun commentaire, car, 
pour nous, il est clair que rien n’avait changé au confessionnal, et que nos 
prêtres, avant, pendant et après le Jubilé de Vatican II, ont toujours eu, ont 
toujours et auront toujours le pouvoir de confesser validement et licite-
ment, en vertu de la juridiction de suppléance qu’accorde l’Église en cer-
tains cas, et spécialement en notre époque où l’Église traverse la plus grave 
crise interne qu’elle ait jamais connue. 

Cependant, nous estimons devoir exprimer publiquement notre désap-
probation plus particulièrement sur deux graves allégations du pape Fran-
çois dans ce document, qui dénotent une intention qu’il nous est impossi-
ble de cautionner. Et la morale catholique nous enseigne qu’une action 
apparemment bonne peut être viciée par une intention mauvaise. 

 
1.– Il explique que s’il prolonge cette mesure, c’est « pour que le signe 

sacramentel de la réconciliation à travers le pardon de l’Église ne fasse 
jamais défaut à personne ». C’est à dire que pour nous, fidèles de la Tradi-

L 



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

225 

tion, nous ne recommencions pas à faire des confessions nulles après le 
Jubilé... Ici, le pape François se montre bien plus rigoriste que les prélats 
qui avaient discuté sur cette question de notre juridiction de suppléance 
avec Mgr Lefebvre, et avaient admis ses arguments, ou du moins cessé de 
les contester (conférence du 29.10.78). 

Il faut donc dénoncer cette déclaration injurieuse du pape actuel, qui 
prétend implicitement, mais officiellement que les confessions sacramen-
telles faites dans la Tradition depuis une quarantaine d’années seraient 
invalides et nulles d’effet. Nous disons « injurieuse » – et gravement – car 
contraire au Droit de l’Église, à la probité sacerdotale de nos prêtres, et au 
droit strict qu’ont les baptisés de pouvoir recevoir les sacrements de prê-
tres intégralement catholiques. 

 
2.– La seconde intention pernicieuse manifestée par François en ce do-

cument, c’est de pouvoir ainsi « compter sur la bonne volonté de leurs 
prêtres [des fidèles de la FSSPX] afin que la pleine communion dans 
l’Église catholique puisse être recouvrée ». 

Autrement dit, cette nouvelle mesure n’est qu’un nouveau « palier » 
pour aboutir finalement à une reconnaissance canonique complète. Nous 
disons « palier », pour rappeler la conclusion de la déclaration officielle du 
Vatican à l’issu des pourparlers entre la commission Ecclesia Dei et les trois 
supérieurs de Menzingen, le 23 septembre 2014 : « Les partis, qui ont exa-
miné certaines questions d’ordre doctrinal et canonique, ont convenu de 
procéder par paliers, mais dans un délai raisonnable, vers le dépassement 
des difficultés. Et ce dans la perspective d’une pleine réconciliation. » 

Pour nous, nous restons invariablement fidèles au principe qui nous a 
toujours guidés depuis les sacres de Mgr Lefebvre : « Pas d’accord canoni-
que sans être d’abord d’accord sur la doctrine ». Principe d’ailleurs fondé 
sur Ga 1, 8 1, que Mgr Lefebvre a fréquemment invoqué, non seulement 
dans ses sermons et conférences, mais aussi dans ses déclarations histori-
ques, comme la Charte du 21 novembre 1974 ou sa lettre aux quatre futurs 
évêques du 29 août 1987 : Si un Apôtre – ou un de ses successeurs – nous 
prêche une doctrine différente de celle qui nous a été transmise, qu’il soit 
anathème ! 

Quand donc le pape, qui vient d’installer la statue et l’hérésie (sur la 
justification) de Luther au Vatican, nous invite à « recouvrer la pleine 
communion dans l’Église catholique » avec lui, nous ne pouvons que répé-
ter avec Mgr Lefebvre : « L’Église qui affirme de pareilles erreurs est à la 
fois schismatique et hérétique. Cette Église conciliaire n’est donc pas ca-
tholique. Dans la mesure où le pape, les évêques, prêtres ou fidèles adhè-
rent à cette nouvelle Église, ils se séparent de l’Église catholique. L’Église 
                                                        

1 — « Mais quand nous-mêmes, quand un ange venu du ciel vous annoncerait un autre 
Évangile que celui que nous vous avons annoncé, qu’il soit anathème ! » 



L E C T U R E S  226 

d’aujourd’hui n’est la véritable Église que dans la mesure où elle continue 
et fait corps avec l’Église d’hier et de toujours. La norme de la foi, c’est la 
Tradition. » (29.07.1976.) Et donc, le jour où cette hiérarchie néo-
moderniste fera repentance de ses graves erreurs et scandales touchant la 
foi, la morale et la liturgie, et qu’elle reprendra le flambeau de sa Tradi-
tion, alors elle aura « recouvré la pleine communion dans l’Église catholi-
que », et, comme le disait encore Mgr Lefebvre en 1988 à Flavigny, « ce 
n’est pas nous qu’ils auront rejoints, mais l’Église catholique dans laquelle 
nous demeurons 1 ». 
 

 Fr. Jean, chapelain de l’Ordre 
 

 Le Maître en Conseil  
 
 
 
 
 
 
 
 

✵ 
✵ ✵ 

 
 

                                                        
1 — Conférence donnée à Flavigny, décembre 1988, Fideliter n° 68, mars-avril 1989. 




