Deux documents des
Chevaliers de Notre-Dame

Avec son autorisation, nous publions ci-dessous deux circulaires ré-
centes de 'Ordre des chevaliers de Notre-Dame d’obédience tradition-
nelle (Observance des Saints Ceeurs de Jésus et Marie 1), relatives 2
deux sujets importants : le sédévacantisme et la « pleine communion ».

le &cl de la terre.

ORDRE DES CHEVALIERS DE NOTRE DAME
OBSERVANCE DES SAINTS C(EURS DE JESUS ET MARIE

— >_v).<_
Maitrise de I'Ordre L

Circulaire Générale n° 04.185

Le 29 septembre 2016, féte de saint Michel

Réfutation du sédévacantisme

La circulaire générale n® 04.0181 du 7 avril 2016 donnait quel-
ques lumitres afin d’éclairer nos fréres qui se trouvent face a des sédé-
vacantistes déclarés ou non. Consulté par le Maitre en Conseil, le Ré-
vérend pere Jean, O.F.M. Cap., chapelain de 'Ordre et son censeur,
nous donne aujourd’hui (ci-dessous) une réponse aux principaux ar-
guments utilisés par les tenants du sédévacantisme.

Nos dubia au sujet du sédévacantisme

Introduction

EPUIS LE CONCILE VATICAN II, la dérive doctrinale, morale et
liturgique présidée par les derniers papes a conduit certains prétres
et fideles traditionalistes a ne plus les considérer comme de vrais

1 — Pour contacter 'Ordre : militiasanctaemariae@yahoo.fr



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 215

papes et chefs de 'Eglise, et a ne plus prier pour eux au canon de la messe.

Méme s’ils récusent cette étiquette péjorative, il fallait bien les classer
dans une catégorie a part, et on les a appelés communément « sédévacan-
tistes ». Cette appellation sommaire recouvre tout un éventail d’attitudes
et de théories plus ou moins différentes, et dont les divergences rendent
déja a elles seules I'hypothése avancée moins crédible.

Cependant, les propos scandaleux de Frangois, qui ont choqué méme
des non-traditionalistes (sur 1’homosexualité, les divorcés-remariés, les
concubins, etc.) ne pouvaient pas ne pas augmenter la tentation sédéva-
cantiste chez nous ; tentation d’autant moins repoussante que certains pré-
tres de la Tradition ont taxé de « sédévacantisme » le refus d'un arrange-
ment canonique avec le Vatican...

En ces circonstances ol certains esprits se troublent sur une question
qui n'a déja que trop divisé les fideles de la Tradition, le Maitre et son
Conseil ont jugé nécessaire de rappeler et la position inchangée de 1'Ordre
sur ce sujet, et les raisons sur lesquelles elle s’appuie.

L’exposé qui suit ne peut prétendre répondre a toutes les objections, ni
clore le débat, I'expérience montrant que ce genre de controverse est in-
terminable. Qu’il nous suffise de répondre sommairement aux arguments
les plus courants, et de renvoyer a I'ouvrage dernierement publié par les
Editions du Sel sur le sédévacantisme, pour une argumentation mieux
charpentée. Les citations ou renvois du Sel de la terre (en abrégé : SDT) qui
suivront peuvent étre consultés sur le site : dominicains.avrille.fr.

Préliminaires

Affirmer de maniére catégorique que celui qui occupe actuellement le
siege de Pierre a Rome n’est pas pape, a partir de prémisses douteuses et
contestables, risque fort d’étre ce que la théologie morale appelle un juge-
ment téméraire. Qui peut devenir faute grave a partir du moment ot la
matiere est grave et la personne visée revétue de la plus haute dignité.
Sans parler des autres conséquences, comme le « risque de schisme » évo-
qué par Mgr Lefebvre, I'injustice de ne plus prier publiquement pour celui
qui y a un droit strict, et le scandale occasionné au prochain.

Nous disons bien qu'il y a risque de jugement témeéraire grave, sans ju-
ger personnellement aucun de ceux qui tiennent cette opinion. Chacun
devra rendre compte de sa conscience devant Dieu. Mais on peut raison-
nablement présumer d'un jugement particulier plus clément pour celui qui
aura préféré suspendre son jugement sur cette question (« C’est d’apres le
jugement que vous portez que vous serez vous-mémes jugés », Mt 7, 2), ou
qui se serait trompé en croyant avec la quasi-unanimité des catholiques
que le pape actuel est vraiment pape, plutét que celui qui aurait rejeté un

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



216 LECTURES

pape certes scandaleux mais toujours pape, et qui aurait entrainé d’autres
fideles dans cette grave erreur.

Ces simples considérations, que 1'on devrait peser et méditer conscien-
cieusement si I'on a vraiment le souci de son éternité, devraient suffire a
nous faire adopter la position prudentielle qu’a toujours tenue Mgr Lefeb-
vre, qui était tout de méme en tant qu’évéque juge de la foi, ce que ne sont
ni les logiciens les plus rigoureux, ni les théologiens les plus férus, ni les
laics les plus érudits : « Tant que je n’ai pas 1’évidence que le pape ne serait
pas le pape, et bien, j’ai la présomption pour lui, pour le pape. Je ne dis pas
qu’il ne puisse pas y avoir des arguments qui peuvent mettre en doute
dans certains cas. Mais il faut avoir I'évidence que ce n’est pas seulement
un doute, un doute valable. Si I'argument était douteux, on n’a pas le droit
de tirer des conséquences énormes ! » (COSPEC, 16-1-79.)

Cette attitude prudentielle est en pleine conformité avec la saine théo-
logie morale : quand il y a un doute, la présomption est en faveur de celui
qui possede. Voila notre principe de réponse a la question ardue du pape.
Qu’il nous suffise donc de constater que les divers arguments avancés par
ceux qui récusent le pontificat actuel restent entachés de doute, que ceux
qui les tiennent ne sont méme pas d’accord entre eux (pape materialiter ou
non, conclavistes ou non, date du début de la vacance, etc.), que certains
de leurs grands théoriciens ont subitement basculé dans le camp conci-
liaire (Abbé Lucien, Pere de Blignieres), toutes choses qui prouvent bien
que leur argumentation ne peut prétendre a la certitude requise en une si
grave affaire. Ceci dit en général, voyons quelques points particuliers et
habituellement avancés :

1) Un pape hérétique est déchu
par le fait méme de son pontificat

Tout d’abord, il faut noter que cette doctrine n’est pas reconnue comme
certaine ni méme commune parmi les grands théologiens qui ont pu traiter
cette question : certains pensent que cela ne peut se produire, d’autres que
ce pape devrait étre déposé, ou contraint a démissionner, et d’autres enfin
qu’il perdrait le pontificat ipso facto. Il ne s’agit donc que d’une opinion
probable, qui laisse planer le doute.

Ensuite, il faut entendre le mot « hérétique » dans sa valeur morale. Car
c’est ici la doctrine unanime des théologiens et des canonistes, qu’on ne
peut condamner quelqu’un d’hérésie si celle-ci n’est pas formelle (avec pé-
ché d’obstination a nier consciemment un point défini par le magistere de
I'Eglise). Or il ne nous est pas possible de I'affirmer de maniére certaine
d’un pape conciliaire, le néo-modernisme étant justement une hérésie qui
ne nie pas de front les formules définies par le magistére antérieur, mais
qui les vide de leur substance.



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 217

I est donc difficile de savoir si un pape conciliaire est vraiment cons-
cient d’étre en opposition formelle avec le magistere traditionnel, surtout
quand il préche « ’herméneutique de la continuité »... Méme s’il I’est ob-
jectivement, il n’est pas évident, subjectivement et devant Dieu, quil ait
contracté le péché d’hérésie, péché que la loi de 'Eglise exige de constater
d’abord, pour pouvoir ensuite lui imputer un délit punissable de sanctions
canoniques. Il y a donc la aussi un nouveau doute. Or un décret du Saint-
Office (20-07-1898) énonce qu’en cas de doute, il y a présomption pour
I'hérésie matérielle.

Avec le Dictionnaire de théologie catholique (t. 6, col. 2221), ajoutons que
« méme l'ignorance affectée excuse du péché d’hérésie formelle, ce qui ne
signifie pas qu’elle excuse de tout péché ». Que ces papes conciliaires
soient hérétiques au moins matériellement, ¢’est admis communément parmi
nous, et c’est ce que le Supérieur Général de la FSSPX déclarait publique-
ment dans Fideliter (n° 92, p. 44) en 1993. Mais qu'ils le soient formellement,
cela est aussi douteux.

Enfin, I'opinion la plus commune des théologiens est que I'hérésie dé-
truit 'appartenance a I'Eglise a partir du moment ot elle est notoire de
droit (par sentence publique de 1’autorité supérieure) ou de fait (quand on
est reconnu comme tel par le plus grand nombre, et que 1’on ne s’en cache
pas). Or d’une part le Siege apostolique ne peut étre jugé ici-bas par per-
sonne (CIC 1917, c. 1556), et d’autre part I'immense majorité des clercs et
fideéles conciliaires partagent les mémes graves erreurs, étant persuadés
que cela reste la doctrine de 1'Eglise catholique.

Ces trois considérations, distinctes entre elles, et ayant chacune leur
part de doute, suffisent pour nous imposer de la prudence quant aux
conséquences canoniques de I'hérésie du pape, sous peine de témérité.

2) La bulle Cum apostolatus de Paul IV exclut ipso facto
un prélat hérétique de toute charge ecclésiastique

Tout d’abord, cette bulle, comme toute loi canonique, doit étre interpré-
tée selon I’analogie du droit, avec les autres lois canoniques paralleles. Or
nous venons de voir que le terme « hérétique » doit étre pris dans son sens
strictement canonique, c’est-a-dire d'une hérésie formelle et notoire, ce qui
est douteux dans le cas des papes actuels.

Ensuite ce point précis de la bulle n’a pas été repris dans le Code de
droit canon de I'Eglise, et il a méme été révoqué par deux documents ulté-
rieurs des papes saint Pie X (Vacante sede apostolica, 1904) et Pie XII (Vacan-
tis apostolicae sedis, 1945), qui déclarent expressément qu’aucun cardinal ne
peut étre empéché d’élire ou d’étre élu au conclave, sous aucun prétexte ni
aucun empéchement ecclésiastique. Voir l'article spécial dans SDT n° 33,
pp- 67-68.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



218 LECTURES

Enfin notons que certains ténors du sédévacantisme (comme 1’abbé Ri-
cossa) conviennent eux-mémes que cette bulle de Paul IV est insuffisante
pour prouver que le siege de Pierre est vacant. Donc non seulement nous
pouvons douter de son application aux papes actuels, mais encore il faut la
considérer comme révoquée et désuete quant a leur élection.

3) Pour étre pape, il faut étre évéque de Rome.
Or les derniers papes ont €té sacrés évéques
dans le nouveau rite qui est invalide

Une étude spéciale sur ce sujet a été faite — de plus de 50 pages — dans le
Sel de la terre en 2005. Elle conclut que « les raisons de douter de la validité
du nouveau rite de I'ordination épiscopale, tel qu’il a été promulgué par
Rome en 1968, n’ont rien de sérieux. » (n° 54, p. 119). Cette étude a été for-
tement attaquée par des sédévacantistes, au plan de la théologie sacramen-
telle. A défaut d’une autorité supérieure pour trancher le débat, convenons
qu'un doute probable subsiste sur cet argument.

En tout cas, la nouvelle priere consécratoire, issue d’un texte attribué a
saint Hippolyte, ne peut étre taxée d’invalidité, car elle est utilisée depuis
des siecles dans deux rites (catholiques) orientaux : le rite copte (Egypte) et
le rite maronite, avec quelques variantes mineures, rites que Rome a tou-
jours reconnus comme valides.

On peut encore remettre en cause l'intention des évéques consécrateurs,
car la validité du nouveau rite en soi, n’empéche pas de douter légitimement
des consécrations effectuées, comme pour la nouvelle messe. Mais cela de-
manderait une enquéte au cas par cas, et forcément incomplete. Il faut donc
laisser de c6té cet argument qui ne peut valoir en général, et trop douteux
pour les cas particuliers des derniers papes. En ce domaine, nous manquons
donc aussi de la certitude requise pour un jugement catégorique.

Enfin, quoi qu’il en soit de la validité des consécrations épiscopales
dans le nouveau rite, la papauté est avant tout un pouvoir de juridiction.
Un clerc élu pape a déja le pouvoir pontifical avant méme de recevoir la
consécration épiscopale.

4) Les canonisations engagent l'infaillibilité,
celles de Balaguer (en 2002) et de Jean-Paul II (en 2014)
sont manifestement erronées

L’infaillibilité des canonisations est une doctrine que Vatican I n'a pas
voulu définir, mais qui est la doctrine commune des théologiens classi-
ques, et qui ressort de la formulation employée par le pape, obligeant



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 219

I'Eglise universelle. On peut donc et on doit tenir que toutes les canonisa-
tions jusqu’a Pie XII sont garanties par I'infaillibilité.

Si nous précisons : « jusqu’a Pie XII », c’est du fait qu’a l'instar des sa-
crements, l'intention de celui qui canonise est prépondérante, et, si
I'intention d’engager 'infaillibilité fait défaut, la formulation ne suffit plus
pour la garantir. Or, depuis Jean XXIII, il est patent que les papes imbus de
néo-modernisme se refusent a dogmatiser ou anathématiser.

Un exemple flagrant 1’a prouvé en 1994, quand Jean-Paul II a déclaré of-
ficiellement que les femmes ne pouvaient pas étre ordonnées prétres. Cer-
tains affirmaient que cet acte pontifical relevait du magistere extraordi-
naire et définitif du pape (cf. Fideliter n° 101, p. 40). Et on pouvait effecti-
vement le croire, vu la formule employée, et les criteres de la théologie
traditionnelle. Mais le C* Ratzinger publia un démenti officiel par la suite :
« Il s’agit d'un acte du magistere authentique ordinaire du souverain pon-
tife, donc un acte qui n'entend pas définir quelque chose, ni d'un texte
solennel “ex cathedra” ... » (Doc. cath. n° 2097, p. 613.)

Depuis le Concile, les prélats et théologiens néo-modernistes récusent
eux-mémes l'infaillibilité des canonisations, soit par principe (la vérité est
liée au temps), soit par préjugé (« décanonisation » de saints jugés légen-
daires, ou génants pour 1'cecuménisme). Ainsi, la Conférence épiscopale
frangaise a-t-elle déclaré en 2005 que les canonisations « ne relevent pas du
domaine de l'infaillibilité ». Ou encore un expert de la congrégation de la
Cause des saints a Rome en 2002 (voir SDT n° 72, p. 53). Voila la théologie
dominante dans I'Eglise conciliaire, et qui conduit a dire que les papes
actuels ne peuvent pas avoir l'intention requise d’engager leur infaillibilité
lors d'une canonisation. On ne peut donc rien inférer de cet argument
pour prétendre que le siege de Pierre est occupé par un faux pape.

Il en est de méme pour I’objection des sédévacantistes, arguant qu’il est
impossible que le magistere de 1'Eglise puisse enseigner 1'hérésie avec la
plénitude de son autorité. La réponse de principe est la méme, a savoir que
nous sommes en présence d’un nouveau magistére qui, a la suite de Vati-
can II, «a évité de prononcer d'une maniere extraordinaire des dogmes
comportant la note d’infaillibilité » (Paul VI, 12-01-1966).

Quant au magistere ordinaire, la question est trop complexe pour étre
exposée ici. Elle a fait ’objet d’une conférence spéciale au dernier Chapitre
Général de I'Ordre a Salérans. Disons simplement que les néo-modernistes
I'ont réformé sur de nouveaux principes (cf. Donum veritatis, du 24-05-
1990) qui ne lui laissent de « magistere » que le nom, ou plutét le réduisent
a une puissance qui ne peut plus passer a l’acte. Il y aurait certes beaucoup
plus a expliquer et a prouver ; qu’on se reporte aux actes du Congres de Si-
Si No-No (2005), et qu’on sache aussi que cette question du magistere a été
la principale pierre d’achoppement aux discussions doctrinales de 2010-
2011 avec les théologiens du Vatican.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



220 LECTURES

5) A partir de 1986, Mgr Lefebvre a publiquement
envisagé que « ce pape ne soit pas pape », et écrit que
la chaire de Pierre était occupée par des « antichrists ».

Que dirait-il aujourd’hui de Francois !

Ces paroles sont bien de Mgr Lefebvre (30-03-86 et 29-08-87), mais elles
ne sont pas des prises de positions sédévacantistes, puisqu’il a repris des
négociations avec le Vatican de suite. En fait, Mgr Lefebvre n’a jamais vou-
lu « trancher dans toutes ces théories » (5-10-78) et, apres les sacres, il dé-
clarait avec constance a Flavigny, au sujet du sédévacantisme :
« Personnellement, j’ai toujours considéré qu’il s’agissait d'une logique trop
simple ». (Fideliter n° 68, p. 12.)

S’il y a eu une évolution de Mgr Lefebvre vis-a-vis du sédévacantisme,
c’est plutdt dans le sens de 1'éloignement que du rapprochement. Dans la
méme conférence de Flavigny, en décembre 1988, il recommandait la
méme attitude vis-a-vis des sédévacantistes que des ralliés: « Nous ne
pouvons plus avoir de rapports avec eux. Ce n’est pas possible [...] ; nous
devons étre indemnes de compromission tant a 'égard des sédévacantistes
qu’a I'égard de ceux qui veulent absolument étre soumis a l’autorité ecclé-
siastique. » (Ibidem, p. 16.)

Trois mois avant sa mort, il déclarait encore dans Fideliter (n° 79, p. 7-
8) : « J'ai foujours mis en garde les fideles par exemple vis-a-vis des sédéva-
cantistes. IIs disent : la messe est bien, nous y allons. Oui, il y a la messe.
Elle est bien, mais il y a aussi le sermon, il y a I'ambiance, les conversa-
tions, les contacts avant et apres, qui font que tout doucement on change
d’idées. C’est donc un danger... »

Remarquons enfin que Mgr Lefebvre, s’il considérait le sédévacantisme
comme une opinion « probable », ne la qualifiait cependant pas d’opinion
« libre », mais au contraire d’« erreur ». Dans sa conférence aux séminaris-
tes d’Econe du 18 mars 1977, il leur disait : « Ca, c’est une opinion. Je ne
dis pas qu’elle ne puisse pas avoir quelques arguments en sa faveur, quel-
ques probabilités. Mais cependant je ne pense pas que ce soit la solution
que nous devions prendre [...] pour le moment, personnellement, je crois
que ce serait une erreur de suivre cette hypothese. » (COSPEC 42-A.)

Six mois avant de mourir, le 2 septembre 1990, il encourageait les do-
minicains d”Avrillé a publier une revue doctrinale — qui deviendra en 1992
Le Sel de la terre — en leur écrivant : « Nos fideles auraient besoin d’études
sérieuses, sur ’erreur du ralliement de Dom Gérard, sur l'erreur du sédéva-
cantisme... » (Voir SDT n° 36, p. 33.)

Tout royaume divisé en lui-méme courant a sa perte, le fondateur de la
FSSPX a tenu des novembre 1979 a rédiger une position officielle dans Cor
unum et Fideliter (n° 13, p. 70) sur cette question de « l'existence actuelle



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 221

d’un pape », en déclarant publiquement que la Fraternité « ne peut tolérer
dans son sein des membres qui refusent de prier pour le pape ». Cette dé-
cision publique et ferme, il ne 1’a jamais rétractée, et ceux qui se réclament
de l'esprit de Mgr Lefebvre, prétres et fideéles, ne peuvent pas I'esquiver.

6) Mais comment peut-on se dire en communion (u#na cum)
avec Francois dans le Canon de la sainte messe ?

Cette traduction d'una cum par « en communion avec », méme si elle a
été utilisée dans certains missels pour les fideles, n’est pas exacte, et en
tout cas n’est pas celle qui doit étre retenue par nos prétres et fideles en
cette triste période de crise de I’Eghse Déja en 1982, Itinéraires la réfutait
dans un article spécial : « Le vrai sens de l'una cum ». (n° 265, p. 8-9). Le
sens est donc : « et avec elle » ; « ... nous vous les offrons pour votre Eglise,
et avec elle, pour votre serviteur notre pape...

Cette traduction n’est pas arbitraire de notre part, elle s'impose de par
les rubriques elles-mémes du Missel, qui prescrivent au pape de réciter
ainsi le canon : « Offerimus pro Ecclesia [...] una cum me famulo tuo indigno »
et a I'évéque diocésain : « una cum me [...] zndzgno servo tuo ». Il est évident
que lEghse ne peut leur demander de prier en union ou en communion
avec eux-mémes.

Cet argument ayant été encore contesté par des sédévacantistes, le Sel
de la terre (n° 37, pp. 240-249) a da l'expliciter sur une dizaine de pages,
auxquelles nous renvoyons ceux qui sont doués en latin. Retenons au
moins cette preuve que le latin liturgique équipare una cum a cum : dans le
martyrologe romain, au 16 mars, le martyr saint Julien a été jeté a la mer
dans un sac avec des serpents (in sacco una cum serpentibus) et certainement
pas « en communion » avec eux... !

Qu’on ne nous reproche donc pas de prier au canon de la messe « en
communion » avec le pape (et ses hérésies ou scandales), mais que 1'on
sache bien que nous y prions sincérement pour lui, car il en a besoin au-
jourd’hui plus que jamais.

En 1970, le pere Calmel écrivait dans Itinéraires (n° 148, p. 18) : « Il met
son ame en grand péril, le pape qui ne recule pas devant ces innovations
énormes, hors de la norme catholique. » Et de conclure que cette constata-
tion douloureuse « nous oblige a prier beaucoup plus pour le pape ». En
cette méme année out Paul VI imposait implacablement la nouvelle messe,
Luce Quenette déclarait aussi dans Itinéraires (n° 145, suppl. n° 2) : « Jamais
la priere pro pontifice nostro, dite chaque jour, n’a été plus fervente... » Et ce,
pour garder le pape de 1'hérésie. Nous continuons donc, sans varier a
droite ni a gauche, le bon combat de la foi de nos anciens.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



222 LECTURES

7) 1l y a incohérence ou hypocrisie a reconnaitre le pape,
a prier pour lui, et a lui désobéir en jugeant ses décisions
au crible du libre examen

Notons que ce reproche nous est fait aussi bien par les sédévacantistes
que par les ralliés, ce qui ne peut s’expliquer que par une notion faussée du
devoir d’obéissance. Avec la sainte Ecriture (par ex. 2 Sam 18, 12 ; Act 4, 19)
et la Tradition des docteurs de I'Eglise, des moralistes et des papes eux-
mémes, nous affirmons que 'obéissance a ses limites pour rester une vertu
qui plaise a Dieu, méme envers les autorités les plus hautes ici-bas. Avec
saint Thomas (2°-2%, q. 3, a. 4, ad 2), nous estimons en conscience qu’on peut
(et méme qu’on doit) s'opposer a 'autorité supréme s’il y a danger mani-
feste pour la foi. Ce qui est bien le cas.

Quant au reproche du «libre examen», qui est lié a celui de
I'obéissance, il ne vaut pas non plus, car nous ne le pratiquons pas a la
maniére des protestants, mais nous usons en bons catholiques de notre
liberté et de notre devoir d’examiner si ce qui nous est prescrit est
conforme ou non a ce qui nous a toujours été enseigné et commandé. En
cela, nous suivons la recommandation de saint Paul (c’est-a-dire ce que
Dieu a voulu nous révéler par son Apdtre) en Ga 1, 6-8 : Si un ange du ciel
ou successeur des Apoétres nous préche une autre doctrine que celle que
nous avons recue, il nous faut bien I'examiner d’abord, pour pouvoir
’anathématiser ensuite.

Mgr Lefebvre a souvent cité ce passage de I'épitre aux Galates, et aussi
celui de « I'incident d’Antioche » ot saint Paul a cru devoir « résister en face
[a saint Pierre] parce qu'il se trouvait avoir tort » (Ga 2, 11). Qu’on remarque
bien que le Prince des Apoétres était confirmé en grace apres avoir recu le
Saint-Esprit a la Pentecdte... Certes, nous ne sommes pas saint Paul, mais
nous avons son exemple pour pouvoir nous diriger par des principes plus
élevés dans une crise sans précédent depuis la fondation de I'Eglise.

En conclusion

Il est tout a fait compréhensible que certains fideles de la Tradition, et
parmi eux des membres de I'Ordre des Chevaliers de Notre-Dame, soient
profondément troublés par les scandales du pape Frangois, qui semblent
dépasser ceux de ses prédécesseurs. La solution sédévacantiste peut des
lors leur paraitre la plus simple, la plus logique, la meilleure.

En fait, le probleme de fond reste le méme que depuis les années 70, et
I'attitude prudentielle de Mgr Lefebvre, basée sur le risque d'un jugement
excessif et téméraire, avec danger de schisme, ne doit pas étre abandonnée.
En 2001, le Petit catéchisme sur le sédévacantisme publié par le Sel de la terre



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 223

concluait : « C’est une position qui n’est pas prouvée au niveau spéculatif,
et c’est une imprudence de la tenir au niveau pratique, imprudence qui
peut avoir des conséquences tres graves. » (n° 36, p. 117.) Cette conclusion
vaut tout autant pour le pape Francois que pour le pape Jean-Paul II qui
avait embrassé le Coran.

Sil'on peut risquer une analogie, ce serait celle d’'une épouse contrainte
de recourir a la séparation de corps d’avec un mari devenu adultere, vi-
cieux et violent. Elle lui reste toujours unie par le sacrement de mariage. Il
y aurait péril grave pour sa vie et son ame a continuer a cohabiter avec lui.
L’Eglise lui permet de se séparer de corps, mais pas de divorcer. Elle doit
étre préte a revenir a son chef et se soumettre a nouveau a lui quand il
aura retrouvé son état normal. Il reste toujours son mari, elle lui est tou-
jours unie par la grace du sacrement, elle se fait un devoir de prier plus
que jamais pour lui, pour sa conversion.

Ce n’est qu'une analogie, une parabole que certains ne pourront peut-
étre pas comprendre ou accepter. Je la soumets avec tout ce qui précede au
jugement de mes supérieurs, ainsi qu’a la censure d'un pere d’Avrillé et
d’un chapelain de 1'Ordre, membre de la FSSPX. En espérant avoir répon-
du a l’attente du Maitre et de son Conseil...

Que le Bon Dieu et tout lecteur plus compétent me pardonnent si je n’ai
pas assez bien traité un si grave sujet, et qu’ils daignent ne pas m’en tenir
rigueur. Que Notre-Dame nous garde tous en paix !

¥

Circulaire Générale n° 04.186

8 décembre 2016, féte de I'Immaculée Conception

A propos de « pleine communion »

L’article 12 de la lettre apostolique Misericordia et miseria est a
premitre vue un « geste paternel » du pape, comme I'a dit le commu-
niqué de la FSSPX du 1 septembre 2015, puisqu’il semble faciliter
les choses pour les catholiques traditionnels, tandis que dans le méme
temps le pape Frangois a une attitude tout aussi « paternelle », mais
inverse, envers les paiens et les hérétiques, tout récemment les luthé-
riens, 4 qui il ne recommande en rien les sacrements catholiques que
sa bienveillance accorde néanmoins aux « tradis ». Cette stratégie a
double face, 2 la Janus, ne consiste-t-elle pas a « filtrer le moucheron et
avaler le chameau », comme Notre Seigneur en accuse les pharisiens

(Mt 23, 24) ?

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



224 LECTURES

A ce sujet, le Maitre en Conseil a consulté le Révérend pere Jean,
O.F.M. Cap., chapelain de I'Ordre et son censeur, comme il I'a fait &
propos de la Réfutation du sédévacantisme publiée dans notre circulaire
générale n°® 04.0185 du 29 septembre dernier et d’autres questions.
Cette fois-ci, c’est la validité des sacrements donnés par les prétres tra-
ditionnels qui est remise en cause et celle de leur « pleine commu-
nion » avec I Eghse, alors que cette notion de plus ou moins « pleine
communion » n’a été inventée, notons le bien, qu’a partir de Vati-
can II dans un but cecuménique d’intégrer les schismatiques.

Le R.P. Jean nous propose donc le texte suivant que nous faisons
nétre et que nous communiquons au nom de 'Ordre a tous nos
membres. Il ne sagit pour nous que de suivre la ligne doctrinale et
méme prudentielle de Mgr Lefebvre, conformément a nos Constitu-
tions et comme n’ont cessé de le démontrer notre fidélité dans I'action
et nos positions prises depuis les débuts. Quelque chaotique que
puisse étre la situation d’aujourd’hui, et surtout parce qu’elle est telle,
il nous faut garder, avec une discipline toute militaire et catholique,
«le chemin des crétes », dont parlait déja saint Grégoire de Nysse au
4° siecle, sans tomber dans un exces ni dans son contraire.

Voici donc le texte du R.P. Jean :

E 21 NOVEMBRE, le pape Francois a publié une lettre apostolique

Misericordia et miseria, ou il annonce, a I'article 12, que la juridiction

qu’il avait accordée aux prétres de la FSSPX pour confesser valide-
ment et licitement pendant le Jubilé de la Miséricorde — en fait, du cin-
quantenaire de Vatican II —, cette juridiction est prolongée «jusqu’a nou-
velles dispositions ».

En soi, cette mesure n'appelle de notre part aucun commentaire, car,
pour nous, il est clair que rien n’avait changé au confessionnal, et que nos
prétres, avant, pendant et apres le Jubilé de Vatican II, ont toujours eu, ont
toujours et auront toujours le pouvoir de confesser validement et licite-
ment, en vertu de la juridiction de suppleance qu’accorde 1'Eglise en cer-
tains cas, et spécialement en notre époque ot I'Eglise traverse la plus grave
crise interne qu’elle ait jamais connue.

Cependant, nous estimons devoir exprimer publiquement notre désap-
probation plus particulierement sur deux graves allégations du pape Fran-
¢ois dans ce document, qui dénotent une intention qu’il nous est impossi-
ble de cautionner. Et la morale catholique nous enseigne qu’une action
apparemment bonne peut étre viciée par une intention mauvaise.

— Il explique que s’il prolonge cette mesure, c’est « pour que le signe
sacramentel de la réconciliation a travers le pardon de I'Eglise ne fasse
jamais défaut a personne ». C’est a dire que pour nous, fideles de la Tradi-



DEUX DOCUMENTS DES CHEVALIERS NOTRE-DAME 225

tion, nous ne recommencions pas a faire des confessions nulles apres le
Jubilé... Ici, le pape Frangois se montre bien plus rigoriste que les prélats
qui avaient discuté sur cette question de notre juridiction de suppléance
avec Mgr Lefebvre, et avaient admis ses arguments, ou du moins cessé de
les contester (conférence du 29.10.78).

II faut donc dénoncer cette déclaration injurieuse du pape actuel, qui
prétend implicitement, mais officiellement que les confessions sacramen-
telles faites dans la Tradition depuis une quarantaine d’années seraient
invalides et nulles d’effet. Nous disons « injurieuse » — et gravement — car
contraire au Droit de I'Eglise, a la problte sacerdotale de nos prétres, et au
droit strict qu’ont les baptisés de pouvoir recevoir les sacrements de pré-
tres intégralement catholiques.

2.— La seconde intention pernicieuse manifestée par Francois en ce do-
cument, c’est de pouvoir ainsi « compter sur la bonne volonté de leurs
prétres [des fidéles de la FSSPX] afin que la pleine communion dans
I'Eglise catholique puisse étre recouvrée ».

Autrement dit, cette nouvelle mesure n’est qu'un nouveau « palier »
pour aboutir finalement a une reconnaissance canonique compléte. Nous
disons « palier », pour rappeler la conclusion de la déclaration officielle du
Vatican a l'issu des pourparlers entre la commission Ecclesia Dei et les trois
supérieurs de Menzingen, le 23 septembre 2014 : « Les partis, qui ont exa-
miné certaines questions d’ordre doctrinal et canonique, ont convenu de
procéder par paliers, mais dans un délai raisonnable, vers le dépassement
des difficultés. Et ce dans la perspective d'une pleine réconciliation. »

Pour nous, nous restons invariablement fideles au principe qui nous a
toujours guidés depuis les sacres de Mgr Lefebvre : « Pas d’accord canoni-
que sans étre d’abord d’accord sur la doctrine ». Principe d’ailleurs fondé
sur Gal, 81, que Mgr Lefebvre a fréquemment invoqué, non seulement
dans ses sermons et conférences, mais aussi dans ses déclarations histori-
ques, comme la Charte du 21 novembre 1974 ou sa lettre aux quatre futurs
évéques du 29 aotit 1987 : Si un Apoétre — ou un de ses successeurs — nous
préche une doctrine différente de celle qui nous a été transmise, qu’il soit
anathéme !

Quand donc le pape, qui vient d’installer la statue et ’hérésie (sur la
]ustlflcatlon) de Luther au Vatican, nous invite a « recouvrer la pleme
communion dans 1'Eglise catholique » avec lui, nous ne pouvons que repe—
ter avec Mgr Lefebvre : « L'Eglise qui affirme de parellles erreurs est a la
fois schismatique et herethue Cette Eghse conciliaire n’est donc pas ca-
thohque Dans la mesure ot le pape, les évéques, prétres ou fideles adhe-
rent a cette nouvelle Eglise, ils se séparent de I'Eglise catholique. L'Eglise

1 — « Mais quand nous-mémes, quand un ange venu du ciel vous annoncerait un autre
Evanglle que celui que nous vous avons annoncé, qu’il soit anatheme ! »

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



226 LECTURES

d’aujourd’hui n’est la véritable Eglise que dans la mesure ot elle continue
et fait corps avec I'Eglise d’hier et de tou]ours La norme de la foi, c’est la
Tradition. » (29.07.1976.) Et donc, le jour ou cette hiérarchie néo-
moderniste fera repentance de ses graves erreurs et scandales touchant la
foi, la morale et la liturgie, et qu’elle reprendra le flambeau de sa Tradi-
tion, alors elle aura « recouvré la pleine communion dans I'Eglise catholi-
que », et, comme le disait encore Mgr Lefebvre en 1988 a Flavigny, «ce
n’est pas nous qu'ils auront rejoints, mais I'Eglise catholique dans laquelle
nous demeurons 1 ».

Fr. Jean, chapelain de I'Ordre

Le Maitre en Conseil

* K

1 — Conférence donnée a Flavigny, décembre 1988, Fideliter n° 68, mars-avril 1989.





