
 

Protestantisme  
et démocratie moderne 

 
 
 

par Maxence Hecquard 
 
 
 
L SEMBLE que le protestantisme et la réforme de l’Église catholique au 
16e siècle, événements purement religieux et, pour ainsi dire, internes à 
l’Église, n’ont aucun rapport avec l’hégémonie moderne de ce régime 

politique né en Grèce au 5e siècle avant notre ère et que l’on appelle démo-
cratie.  

Le protestantisme s’est toujours voulu un mouvement uniquement reli-
gieux, né en réaction à une supposée décadence du christianisme et ayant 
des visées purement spirituelles. 

La démocratie, au contraire, prend ses distances avec les questions reli-
gieuses. Elle entend se situer en quelque sorte au-dessus d’elles au travers 
du concept de laïcité. Les religions relèvent aujourd’hui de la sphère pri-
vée, individuelle. Toutes sont admises sous réserve qu’elles respectent les 
règles de la démocratie. 

Existe-il donc un lien, une relation entre ces mouvements majeurs qui 
ont, chacun dans leur ordre et à trois siècles de distance, marqué profon-
dément la société occidentale ? 

Deux éléments doivent nous faire réfléchir et suggèrent que ces évène-
ments de l’histoire des idées ne sont pas sans rapport. 

Tous les penseurs de la démocratie  
sont issus du protestantisme 

Le premier est que tous les grands penseurs du régime démocratique 
moderne sont issus du protestantisme ou ont du moins entretenu des rap-
ports avec lui. 

C’est le cas de l’anglais Thomas HOBBES (1588-1679) qui est l’un des 
premiers penseurs de l’État moderne. Il a ouvert la voie au Contrat social de 
Rousseau et à la théorie républicaine. Hobbes était fils d’un ecclésiastique 
protestant. Il débuta comme précepteur de la famille Cavendish, comte de 

I 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 26 

Devonshire, et proche du roi anglican Charles Ier. Il s’intéressa beaucoup 
aux mathématiques et à la physique. Il profita des voyages de ses élèves 
sur le continent pour rencontrer des savants comme Galilée et Mersenne. Il  
travailla aussi avec le chancelier et philosophe Francis Bacon. En 1640, lors 
de la révolution anglaise, il s’installa à Paris, où il fréquenta Descartes et 
Gassendi. Il subit l’influence des libertins et publia son premier livre poli-
tique intitulé Du citoyen. Il bénéficiait d’une pension de Louis XIV. On dit 
qu’il rentra en Angleterre en 1651 pour ne pas être contraint de se conver-
tir au catholicisme. Il publia cette même année 1651 le Léviathan, qu’il avait 
écrit en France et qui est sous-titré Traité de la matière, de la forme et du pou-
voir de la république ecclésiastique et civile : tout un programme. Cette œuvre 
et les suivantes (Lettres sur la liberté et la nécessité, Du corps, De l’homme) le 
font accuser par le clergé anglais d’anti-religiosité. Il fut alors contraint de 
se réfugier à Chatsworth chez le comte de Devonshire. Hobbes considère 
que seul l’absolutisme de l’État, à qui les hommes confient par contrat le 
soin de les gouverner, peut maintenir le droit et garantir la paix. Quatre 
ans après sa mort, ses œuvres Du citoyen et le Léviathan furent condamnées 
par l’Université d’Oxford et brûlées sur un bûcher. 

Beaucoup de commentateurs pensent aujourd’hui que Hobbes était en 
réalité athée (ce qu’il ne pouvait évidemment professer puisque c’était un 
crime à l’époque). Quoiqu’il en soit, il est incontestable qu’il est né protes-
tant et a vécu dans un environnement protestant. 

Son contemporain, René DESCARTES (1596-1650), est souvent considéré 
comme le fondateur de la philosophie moderne. Il naquit le 31 mars 1596 
dans une famille noble de la Touraine et entra au collège des Jésuites de la 
Flèche, fondé depuis peu par Henri IV. Il parcourut la Hollande, le Dane-
mark et l’Allemagne. Il se fixera en Hollande, non seulement parce qu’il 
cherchait le calme et que – comme il disait – il pouvait mieux philosopher 
dans un climat plus froid, mais aussi dans l’espoir d’y trouver une plus 
grande liberté pour ses recherches. Les condamnations de Giordano Bru-
no, de Vanini, de Galilée, de Copernic y sont certainement pour quelque 
chose. Ce que pensait vraiment Descartes, il l’a emporté dans sa tombe. Il 
était accoutumé à dire « Larvatus prodeo », j’avance masqué 1. Lorsqu’un jeune 
hollandais, Burman, vint le voir dans sa maison près d’Amsterdam en 1648 
pour visiter sa bibliothèque et lui demander le fin mot de sa philosophie, il 
lui montra un veau à la dissection duquel il allait procéder. Son système 
consiste à promouvoir ce que nous appelons aujourd’hui les sciences 
« dures », notamment les mathématiques en remplacement de la scolasti-
que qu’il méprisait. Il est l’initiateur du « scientisme » moderne. Il termina 
sa vie à la suite d’un coup de froid en Suède où il enseignait la philosophie 
à la reine luthérienne Christine. Il est incontestable que ce natif du catholi-
cisme était plus à l’aise dans une atmosphère protestante. 
                                                        

1 — Cogitationes privatæ (1619), Adam et Tannery, X, p. 213. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

27 

Un autre philosophe majeur de la modernité, John LOCKE (1632-1704), 
naquit près de Bristol dans une famille puritaine. Il fut influencé par le 
théologien protestant John Owen (1616-1683). Locke deviendra secrétaire 
du Comte de Shaftesbury, un proche du protestant Guillaume d’Orange. 
Locke est l’auteur notamment du Deuxième traité du gouvernement civil, qui 
introduit entre autres la distinction de l’état de nature et de l’état social et 
pose les fondements de la théorie du contrat social de Rousseau. 

Locke est encore l’auteur d’un Essai sur la tolérance (1667). La notion de 
« tolérance » qu’il prône est celle d’un accord de vie commune entre sectes 
protestantes, et d’un engagement commun à lutter contre les athées et les 
catholiques. Il en présente les avantages politiques pour la monarchie an-
glaise. La coexistence entre protestants d’obédiences différentes est présen-
tée comme possible pourvu que l’on ne confronte pas les théologies, et que 
l’on refuse leurs conséquences « néfastes pour la société ou pour autrui ». 
Ceci définit implicitement une éthique naturelle fondée sur l’indifférence. 
Cet essai n’a pas été publié, le contexte politique de la Restauration le ren-
dant dangereux. Le paragraphe suivant explicite le propos de l’ouvrage :  

Les papistes ne doivent pas bénéficier de la tolérance. […] Car l’intérêt du 
roi d’Angleterre comme tête des protestants sera très défendu par la dissolution 
du papisme parmi nous. Les différents partis s’uniront bientôt dans une amitié 
commune avec nous, quand ils comprendront que nous nous sommes vraiment 
séparés et opposés à l’ennemi commun tant de notre église que de toutes les 
confessions protestantes. Ce sera le gage de notre amitié pour eux et la garantie 
qu’ils ne seront pas déçus dans la confiance qu’ils nous font et la sincérité de 
l’accord que nous avons passé avec eux. 

Jean-Jacques ROUSSEAU (1712-1778), fils d’Isaac Rousseau, horloger gene-
vois descendant de huguenots réfugiés au temps de la Réforme, perd sa 
mère neuf jours après sa naissance et reçoit une éducation typiquement ré-
formée, rythmée par la lecture de la Bible et le chant des psaumes. A seize 
ans, il s’enfuit de chez lui pour échapper à sa condition d’apprenti et se 
convertit au catholicisme. Il rencontre à Annecy Mme de Warens qui parfait 
son éducation musicale et affective. Devenu célèbre, l’enfant prodigue re-
tourne à la « religion de ses pères » en 1754-1755, mais il entretient désor-
mais des relations tendues avec les autorités genevoises qui condamneront 
aussi bien l’Émile que Du Contrat Social (1762) comme « téméraires, impies, 
tendant à détruire la religion chrétienne, et tous les gouvernements ». Toute 
sa vie Rousseau professe une religion profondément personnelle. « Je suis 
chrétien, dira-t-il, non comme un disciple des prêtres, mais comme un disci-
ple de Jésus-Christ ». Mal à l’aise à Paris avec les philosophes, il défend la 
Providence contre les attaques de Voltaire ; proscrit à Genève, il renonce à sa 
citoyenneté en 1763. Dans son ouvrage de référence Rousseau et les Genevois, 
le pasteur Jean-Pierre Gaberel (1810-1899) le revendique comme sien. Les 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 28 

protestants d’aujourd’hui, par exemple Bernard Cottret 1, proclament : 
« Rousseau est parmi nous, Jean-Jacques est l’un d’entre nous. » 

Quant à Emmanuel KANT (1724-1804), le plus grand théoricien peut-
être des Lumières, il naît dans une famille luthérienne. Ses trois premiers 
biographes – des anciens élèves – sont des membres du clergé luthérien. 
« Kant, nous disent-ils, appartient par toutes ses attaches familiales au 
milieu piétiste de Koenigsberg 2. » Le piétisme est un mouvement fondé au 
17e siècle par le prédicateur luthérien Philipp Jacop Spener, qui introduira 
notamment le concept de « sacerdoce universel ». Nous reviendrons toute 
à l’heure sur sa doctrine de la religion, mais son origine protestante est 
incontestable. 

Citons enfin Georg Wilhelm HEGEL (1770-1831) que Karl Barth qualifie 
de « Thomas d’Aquin protestant 3 ». Hegel était de fait un luthérien 
convaincu. Ayant reçu une formation de pasteur, il trouva cependant sa 
véritable vocation dans l’enseignement de la philosophie et acquit une 
grande réputation et la célébrité de son vivant.  

Hegel critiquait parfois le catholicisme dans ses écrits et ses leçons. Par 
exemple, il fit un jour une remarque virulente à propos de la doctrine ca-
tholique de l’eucharistie, amenant l’un de ses étudiants catholiques à se 
plaindre aux autorités, puisque en Allemagne les professeurs étaient des 
fonctionnaires. Hegel se borna à répondre qu’il était un chrétien luthérien, 
le serait toujours et qu’on ne devrait pas attendre de sa part qu’il s’exprime 
sur les doctrines du catholicisme dans son enseignement.  

Mais Hegel a également adressé des compliments équivoques aux ca-
tholiques car il considérait que l’élément philosophique ou spéculatif est 
beaucoup plus important chez les théologiens catholiques… Or Hegel 
n’évacue en rien la théologie, ce qui est logique dans son système. « La 
théologie, dit-il, continue à être complètement identique à la philosophie et 
ne saurait se séparer de la philosophie ». 

Vers la fin de sa Phénoménologie de l’Esprit, le chemin vers « l’Esprit ab-
solu » doit passer par la religion naturelle des anciens et la religion de l’art 
des Grecs pour arriver jusqu’au christianisme. Pour Hegel la philosophie 
politique est l’étude de la « marche de Dieu » dans le développement pro-
gressif de la société humaine. L’Église est le royaume de Dieu sur terre qui 
assure les fondations indispensables d’une société libre et éthique. La reli-
gion chrétienne (la « religion absolue ») a, selon Hegel, réalisé l’union des 
fondamentaux opposés intéressant la philosophie : la matière et l’esprit, 
l’être et la pensée, le divin et l’humain ; et il appartient désormais à la phi-
losophie de porter cette unification au niveau conceptuel. 
                                                        

1 — Jean-Pierre GABEREL, Rousseau et les Genevois, introduction de Bernard Cottret, Am-
pelos, 2012, 142 p. 

2 — BOROWSKI, JACHMANN, WASIANSKI, Kant intime, Grasset, Paris, 1985, p. 36. 
3 — http://www.france-catholique.fr/HEGEL-le-saint-THOMAS-d-AQUIN.html 
Hegel : le saint Thomas d’Aquin protestant ? par Howard KAINZ, mardi 12 novembre 2013. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

29 

Nous pourrions citer d’autres philosophes des Lumières qui viennent 
du protestantisme et sont considérés comme des penseurs-clés de la cons-
truction démocratique. Par exemple Gottfried Wilhelm LIEBNIZ (1646-1716) 
luthérien allemand qui discuta avec Bossuet de la réunion des Églises mais 
n’admit jamais l’autorité de l’Église romaine 1 ; ou David HUME (1711-
1776) né dans une famille écossaise de petite noblesse protestante et qui 
eut une influence majeure sur Kant…  

Qu’ils soient nés dans le protestantisme, lui soient restés plus ou moins 
fidèles (comme Hobbes ou Rousseau), ou qu’ils l’aient fréquenté (comme 
Descartes), ce qui unit véritablement ces philosophes est leur commune et 
féroce aversion de la philosophie d’Aristote et bien sûr de la scolastique. 
Aristote est l’ennemi commun, parce qu’en filigrane Aristote est la colonne 
philosophique de la scolastique qui soutient le catholicisme. 

Mais que la démocratie moderne ait été pensée par des protestants ne 
suffit pas à faire le lien entre le protestantisme et la démocratie. 

Pie VI rattache les principes de  
la Révolution française au protestantisme 

Un second élément est plus éclairant. Il s’agit tout simplement de 
l’enseignement des papes et particulièrement d’un bref de Pie VI qui est 
insuffisamment connu des catholiques : le bref Quod Aliquantum du 
10 mars 1791. Le pape y laisse éclater son indignation sur la constitution 
civile du clergé proclamée par l’Assemblée nationale révolutionnaire. Ce 
que dénonce Pie VI, en se fondant sur toute la tradition de l’Église, est que 
le peuple ait le pouvoir de choisir ses chefs. Chefs religieux bien sûr, puis-
qu’il s’agit des évêques et du clergé, mais nous allons voir que la dénoncia-
tion du pape dépasse le simple domaine ecclésiastique. En effet dans ce 
« long Bref », Pie VI rattache directement cette constitution civile aux 
« maximes de la philosophie du siècle ». Il explique que tout ce désordre 
vient de l’hérésie de Marsile de Padoue reprise par les luthériens. Citant le 
concile de Sens de 1527, il fustige le « livre empoisonné » de Marsile de 
Padoue.  

Mais Pie VI va encore beaucoup plus loin puisqu’il dénonce la concep-
tion des Lumières de la liberté et de l’égalité des hommes, c’est-à-dire les 
fondements mêmes de la démocratie moderne. 

Il faut lire le texte lui-même : 
L’effet nécessaire de la constitution décrétée par l’Assemblée est d’anéantir 

la Religion catholique, et avec elle l’obéissance due aux rois. C’est dans cette 
                                                        

1 — Ch. WADDINGTON, Bulletin de la société de l’histoire du protestantisme français, Paris 
1853, « De la religion de Leibniz », p. 522-534. 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 30 

vue qu’on établit, comme un droit de l’homme en société, cette liberté absolue, 
qui non seulement assure le droit de n’être point inquiété sur ses opinions reli-
gieuses, mais qui accorde encore cette licence de penser, de dire, d’écrire et 
même de faire imprimer impunément en matière de religion tout ce que peut 
suggérer l’imagination la plus déréglée : droit monstrueux, qui paraît cependant 
à l’Assemblée résulter de l’égalité et de la liberté naturelles à tous les hommes. 
Mais que pouvait-il y avoir de plus insensé, que d’établir parmi les hommes 
cette égalité et cette liberté effrénée qui étouffe complètement la raison, le don 
le plus précieux que la nature ait fait à l’homme, et le seul qui le distingue des 
animaux. Dieu, après avoir créé l’homme, après l’avoir établi dans un lieu de 
délices, ne le menaça-t-il pas de la mort s’il mangeait du fruit de l’arbre de la 
science du bien et du mal ? Et par cette première défense ne mit-il pas des bor-
nes à sa liberté ? Lorsque, dans la suite, sa désobéissance l’eut rendu coupable, 
ne lui imposa-t-il pas de nouvelles obligations par l’organe de Moïse ? et quoi-
qu’il eût laissé à son libre arbitre le pouvoir de se déterminer pour le bien ou 
pour le mal, ne l’environna-t-il pas « de préceptes et de commandements, qui 
pouvaient le sauver s’il voulait les accomplir ? » (Eccli 15, 15-16).  

Où est donc cette liberté de penser et d’agir que l’Assemblée nationale ac-
corde à l’homme social comme un droit imprescriptible de la nature ? Ce droit 
chimérique n’est-il pas contraire aux droits du Créateur suprême, à qui nous de-
vons l’existence et tout ce que nous possédons ? Peut-on d’ailleurs ignorer que 
l’homme n’a pas été créé pour lui seul, mais pour être utile à ses semblables ? 
Car telle est la faiblesse de la nature, que les hommes, pour se conserver, ont be-
soin du secours mutuel les uns des autres ; et voilà pourquoi Dieu leur a donné 
la raison et l’usage de la parole, pour les mettre en état de réclamer l’assistance 
d’autrui, et de secourir à leur tour ceux qui imploreraient leur appui. C’est donc 
la nature elle-même qui a rapproché les hommes et les a réunis en société ; en 
outre, puisque l’usage que l’homme doit faire de sa raison consiste essentielle-
ment à reconnaître son souverain Auteur, à l’honorer, à l’admirer, à lui rapporter 
sa personne et tout son être ; puisque, dès son enfance, il faut qu’il soit soumis à 
ceux qui ont sur lui la supériorité de l’âge ; qu’il se laisse gouverner et instruire 
par leurs leçons ; qu’il apprenne d’eux à régler sa vie d’après les lois de la rai-
son, de la société et de la religion ; cette égalité, cette liberté si vantées, ne sont 
donc pour lui, dès le moment de sa naissance, que des chimères et des mots vi-
des de sens. « Soyez soumis par la nécessité », dit l’apôtre S. Paul (Apost. Epist. 
ad Roman., cap. XIII, vers. 5) ; ainsi les hommes n’ont pu se rassembler et for-
mer une association civile, sans établir un gouvernement, sans restreindre cette 
liberté, et sans l’assujettir aux lois et à l’autorité de leurs chefs. « La société 
humaine, dit S. Augustin, n’est autre chose qu’une “convention générale d’obéir 
aux rois” (Lib. III Confession., cap. VIII, tom. I, Oper. edit. Maurin., p. 94), et 
ce n’est pas tant du contrat social que de Dieu lui-même, auteur de tout bien et 
de toute justice, que la puissance des rois tire sa force. » 

Texte véritablement magistral. On ne saurait être plus clair. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

31 

Pie VI, pour rejeter la constitution civile du clergé, la déclare issue des 
hérésies de Marsile de Padoue et de Luther. Cette constitution civile re-
vient à soumettre l’Église au pouvoir temporel. Il s’agit en réalité de rejeter 
l’autorité de l’Église, et en premier lieu du pape, au nom de la liberté fon-
damentale de l’homme. Et Pie VI de dénoncer dans ce texte remarquable la 
conception même d’hommes libres et égaux par nature, c’est-à-dire le fon-
dement même de la doctrine démocratique. Cette conception est contraire 
à la sainte Écriture qui enseigne que Dieu a posé des bornes à la liberté dès 
le paradis terrestre et a disposé que l’homme trouverait le salut par la 
soumission à la loi divine. Au-delà Pie VI déclare que la liberté et l’égalité 
des hommes sont des notions contraires au bon sens : « chimères », « mots 
vides de sens »… 

Mais qui est donc ce Marsile de Padoue dénoncé par le pape ? C’est un 
théologien né en 1284 qui fit ses études en France et eut une activité di-
plomatique auprès de Charles de la Marche, futur Charles IV le bel, roi de 
France. Marsile rejoindra la cour de Louis IV de Bavière. En 1314 l’élection 
de Louis IV de Bavière comme empereur des Romains avait été contestée 
par son cousin Frédéric de Habsbourg. Le pape Jean XXII refusait de choi-
sir et avait déclaré l’empire vacant. Une longue confrontation avec Louis 
de Bavière s’était engagée. Louis recruta des théologiens complaisants 
pour assurer sa défense : Guillaume d’Ockham, Michel de Césène, Jean de 
Jandun, Marsile de Padoue… Avec Jean de Jandun, Marsile de Padoue 
composa en secret un ouvrage, Defensor Pacis, où il expliquait que 
l’empereur tient son pouvoir non du pape mais du peuple et qu’il le redis-
tribue aux pontifes et aux princes. L’ouvrage sera publié en 1324. Marsile 
explique que la multitude est la mieux placée pour décider pour elle-
même. Forçant le texte d’Aristote (Politique III, 11, 1281 a 39 sq.), il affirme 
que « le législateur, c’est-à-dire la cause efficiente, première et spécifique 
de la loi est le peuple ou ensemble des citoyens ou sa partie prépondé-
rante » (Le défenseur de la paix, trad. Jeannine Quillet, I, XII, § 3, p. 110) et 
encore que « l’autorité humaine de faire les lois revient seulement à 
l’ensemble des citoyens ou à leur partie prépondérante » (ibidem, I, XII, § 5 
p. 113). Il est considéré aujourd’hui comme le concepteur de la souveraine-
té populaire. Marsile de Padoue sera réédité par les luthériens et influence-
ra Hobbes. 

Louis IV de Bavière et Marsile de Padoue seront excommuniés par 
Jean XXII en 1324. 

Pie VI explique finalement que Marsile de Padoue, Luther et l’Assem-
blée nationale révolutionnaire commettent la même erreur : le rejet de 
l’autorité du pape. C’est d’ailleurs ce qu’il développe dans la suite de Quod 
Aliquantum. En effet « soutenir que l’élection des évêques par le peuple est 
de droit divin » en raison de la liberté et de l’égalité des hommes revient à 
« l’abolition de la primauté et de la juridiction du Saint-Siège ». Ces erreurs 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 32 

entraînent tout un cortège de désordres et de maux : liberté religieuse, 
abandon de la discipline de l’Église, disparition de la distinction entre les 
prêtres et les évêques, invasion des biens ecclésiastiques… 

Ainsi souligne Pie VI : « Cette égalité, cette liberté si exaltée par 
l’Assemblée nationale, n’aboutissent donc qu’à renverser la religion catho-
lique, et voilà pourquoi elle a refusé de la déclarer dominante dans le 
royaume, quoique ce titre lui ait toujours appartenu ». 

Ainsi l’enseignement du pape est d’assimiler la Révolution française au 
protestantisme. Il faut maintenant approfondir cette assimilation. 

Le protestantisme est une étape  
vers la métaphysique démocratique 

Affirmer que l’Occident, depuis la Renaissance, est en chemin vers la 
Liberté, c’est-à-dire la démocratie, n’est guère original. Mais quelle est la 
signification véritable de ce lieu commun ? 

La philosophie moderne apparaît multiple, diverse. Quel rapport entre 
Nicolas de Cues et Hegel ? entre Descartes et Kant ? entre Giordano Bruno 
et Marc Sangnier ? Ces auteurs ne s’intéressent pas aux mêmes sujets, pro-
fessent des doctrines très différentes, ont souvent polémiqué entre eux…  

Existe-il un « fil rouge » ?  
Il semble qu’en ce début du 21e siècle, il est possible de prendre du re-

cul et de tenter une synthèse. C’est d’ailleurs non seulement possible mais 
encore nécessaire, indispensable, si nous voulons comprendre le monde 
dans lequel nous vivons. La modernité est un mouvement formidable de 
l’histoire des hommes. Renoncer à la comprendre au prétexte de sa com-
plexité serait une attitude irréaliste. D’ailleurs les papes eux-mêmes nous 
invitent à cette synthèse. 

Certes, la démocratie moderne offre à nos yeux tous les traits d’une 
idéologie. Elle est, selon le mot de Raymond Aron, une sorte de « religion 
séculière ». Auguste Comte parle de « religion de l’humanité ». La démo-
cratie consiste à nier au nom de l’égalité toutes les communautés naturel-
les qu’avait relevées Aristote et, au-delà de ces communautés, qu’un ordre 
intangible existe dans le monde. Elle ne reconnaît aucune loi naturelle, 
aucun Dieu créateur qui aurait donné des règles  à suivre. « Famille », 
« Nation » ne sont désormais que des concepts juridiques à géométrie va-
riable. L’homme n’est qu’un individu né comme « tout parfait et solitaire » 
et si ces individus vivent en société, c’est par un pur acte de volonté. C’est 
ce que Rousseau a appelé le « contrat social ». Celui-ci peut évoluer à loisir 
selon la libre volonté des contractants.  

De là, les observateurs et les penseurs de la démocratie eux-mêmes 
n’ont pas manqué de relever les contradictions dont elle est percluse. La 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

33 

souveraineté consiste à faire la loi. Celui qui fait la loi n’y est pas soumis. 
L’État de droit est celui où tous se soumettent à la loi. Que signifie donc un 
peuple souverain soumis à la loi ? Rousseau souligne encore que la souve-
raineté ne peut être déléguée ou divisée sans disparaître. La représentation 
populaire et la séparation des pouvoirs sont ainsi contradictoires avec la 
souveraineté. Par ailleurs quelle est la souveraineté de masses populaires 
informes ?  Après Platon, tous, de Machiavel à Rousseau en passant par 
Montesquieu et Tocqueville, ont relevé que le peuple ne gouverne pas car 
il en est incapable. Même à Athènes Thucydide reconnaît que le peuple ne 
gouvernait pas vraiment mais se laissait guider par Périclès. D’ailleurs 
tous les historiens reconnaissent que la démocratie athénienne a fort mal 
fonctionné, qu’elle a prospéré pour des raisons géopolitiques qui n’avaient 
rien à voir avec elle et a sombré dans le désordre d’une guerre hasardeuse 
contre Sparte. La démocratie athénienne est en réalité un échec et c’est 
pourquoi ce régime a été évité en Occident pendant près de deux mille 
ans. La réalité d’aujourd’hui est identique à celle d’Athènes au 4e siècle 
avant Jésus-Christ. C’est une élite qui dirige et se reproduit au pouvoir. 
Elle dirige le peuple en se déclarant bien fort soumise à ses instructions. Il 
y a là un mensonge très grand. 

Pourtant, bien que pétrie de multiples contradictions, la démocratie 
prospère. Elle apparaît comme le régime propre de l’époque moderne. Elle 
gagne du terrain chaque jour. Tous s’y réfèrent. En 2008, des pays aussi re-
culés que le Népal et le Bouthan se sont dotés de constitutions démocrati-
ques. 

Comment expliquer cela ? Nous sommes attachés au réalisme. Pour 
qu’une chose prospère dans l’être, il faut qu’elle ait une cohérence. Nous 
voyons des contradictions à la démocratie parce que nous lui appliquons 
nos modes de penser. La démocratie moderne est extrêmement cohérente 
dans une autre logique et c’est ce qui nous permettra de mieux compren-
dre son lien avec le protestantisme. 

Nous parlons de « logique » quand nous devrions parler de « métaphy-
sique », car la clé de lecture de la modernité est bien métaphysique. 

Par « métaphysique » j’entends simplement la conception que nous 
avons du monde. Quelle est la conception du monde de l’homme mo-
derne ? Si nous l’interrogeons, il répondra immanquablement « Darwin ». 
Le monde est en évolution. L’homme est apparu voici quelques milliers 
d’années par perfectionnement d’autres espèces et disparaîtra sans doute 
dans quelques autres milliers d’années… Peut-être un peu plus, si nous 
parvenons à préserver l’écosystème de notre planète. Le monde serait issu 
d’un Big Bang et ne serait régi que par le hasard. Il semble infini. Il est pro-
bable que d’autres mondes habités existent et les pays développés dépen-
sent des milliards pour les détecter. Toutes les théories sur Dieu, c’est-à-
dire les religions, sont des productions de l’homme, de sa culture. 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 34 

Or, contrairement aux apparences, cette métaphysique ne date pas de 
Darwin. Elle est même très ancienne.  

Dès les débuts de la philosophie, certains pré-socratiques, notamment is-
sus des écoles de Milet et de Samos en Asie mineure, déclarent que le 
monde est composé d’éléments qui se réunissent au hasard pour former les 
êtres et énoncent des théories sur l’origine du vivant presque transformis-
tes : Anaximandre, Pythagore, Empédocle, Leucippe, Démocrite… Leur 
doctrine sera synthétisée par Épicure (341-269). Épicure vient après Aristote 
auquel il livre une guerre sans ambiguïté et sans merci. Il martèle en effet :  

Il n’y a aucun ordre dans le monde. Beaucoup de choses sont faites autrement 
qu’elles auraient dû l’être... Aucune raison providentielle n’était à l’œuvre pour 
créer les êtres vivants. Car ni les yeux ne sont faits pour voir, ni les oreilles pour 
entendre, ni la langue pour parler, ni les pieds pour marcher, car tous ces orga-
nes sont nés avant qu’aient existé le langage, l’audition, la vue, la marche. De 
sorte que ces organes ne sont pas nés pour remplir ces fonctions, mais celles-ci 
sont le résultat des premiers. Ce n’est pas, dit-il, pour le profit des êtres vivants 
que la pluie tombe, que les moissons sortent de terre et que les arbres se cou-
vrent de feuilles, car la providence n’en tire aucun avantage : tout se produit né-
cessairement de soi-même... Ce sont les semences voltigeant à travers l’espace 
vide qui, en se groupant par aventure, produisent et font croître toutes choses 1.  

Comment rejeter plus clairement la cause finale, la téléologie du Stagi-
rite ? Épicure explique donc que la nature est un tout qui s’explique par 
lui-même, que rien ne vient des dieux. Le monde est composé d’atomes 
qui sont en mouvement perpétuel. Il est infini et il existe plusieurs mondes 
habités. De là, le but de notre existence est tout simplement de bien profi-
ter de notre vie éphémère. Épicure a eu un illustre disciple, Lucrèce (96-
53), qui a résumé sa doctrine dans un magnifique poème intitulé De rerum 
natura (sur la manière dont les choses sont nées). La doctrine d’Épicure revient 
au panthéisme. 

Épicure fut bien sûr ignoré des auteurs chrétiens et ses écrits furent 
perdus. Mais de tout temps Épicure a fasciné : ceux qui abhorrent la reli-
gion et s’adonnent au plaisir d’abord, mais aussi les autres qui ne revien-
nent pas de cette audace de nier le ciel et de choisir résolument la terre. 
Aujourd’hui tous les philosophes connus sont épicuriens : Michel Onfray, 
André Comte-Sponville, même Luc Ferry, qui se dit kantien et a travaillé 
sur le bouddhisme, est proche d’Épicure. Comment en est-on arrivé là ? 

En réalité, le manuscrit de Lucrèce fut exhumé dans un monastère alsa-
cien en 1417. Il devint alors le livre de chevet de ceux qui s’éloignaient de la 
religion. Dans des siècles où les mathématiciens, astrologues et astronomes 
se confondaient avec les alchimistes, la résurrection d’Épicure fut « scientifi-
                                                        

1 — Fragment rapporté par LACTANCE, Institutions divines, III, 17, p. 82, in Opera omnia, 
Perisse Frères, Lyon-Paris, 1845, 515 p. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

35 

que » avant d’être philosophique. Car, paradoxalement, Épicure revint par 
la « petite porte », c’est-à-dire au travers de sa cosmogonie. Lorsque Lucrèce 
fut exhumé de la poussière, la vieille cosmologie d’Aristote était ébranlée. La 
Renaissance appelait de nouvelles hypothèses et se tourna vers les plus an-
ciens contradicteurs du Stagirite. L’enjeu dépassait la simple cosmogonie 
bien sûr. En effet, dire le monde infini est dire qu’il n’a pas de commence-
ment. Dire qu’il n’a pas de commencement est dire qu’aucun Dieu ne le 
précède. L’enjeu est bien le Premier Moteur d’Aristote.  

On commença donc par caresser l’idée d’un monde infini et dont la 
terre, bien que Dieu s’y fût incarné, ne constituait plus le centre. Puis on 
énonça les grandes lois physiques qui régissent cet univers. Peu à peu les 
astronomes allaient décrire un univers fonctionnant sans action divine, un 
univers se réduisant à une grande mécanique. Nicolas de Cues (1401-
1464), lecteur de Raymond Lulle et qui travaillait sur la « quadrature du 
cercle », voyait le monde comme une sphère infinie dont le centre est par-
tout, c’est-à-dire nulle part, puisque ce centre est Dieu. Nicolas Copernic 
(1473-1543) expliqua que le centre de l’univers était le soleil et non la terre. 
Quelques décennies plus tard Johannes Kepler (1571-1630) publia ses 
« lois » qui conduiraient Isaac Newton (1643-1727) à penser la gravitation 
universelle. 

Giordano Bruno (1548-1600), qui avait lu le Cusain et cite Empédocle, 
Pythagore, Démocrite, Épicure et Lucrèce, affirma que l’univers est décen-
tralisé, infini et infiniment peuplé. En digne disciple d’Épicure, Bruno n’a 
qu’un ennemi : Aristote. Il juge que l’univers s’explique mieux par la ma-
tière qui ne change pas, que par les formes qui se modifient 1. Il se réfère 
encore à Avicebron qui déclare que « les formes ne sont que 
d’accidentelles dispositions de la matière 2 ». Reprenant Plotin, il explique 
que les formes sont tirées de la matière par l’Âme du monde. « L’efficient 
physique de l’univers est l’intellect universel, première et principale fa-
culté de l’âme du monde. L’âme du monde est la Forme universelle », dé-
clare-t-il 3. « Ainsi, l’univers comportera un premier principe qui 
s’entendra indistinctement matériel et formel […] tout, selon la substance, 
est un, comme peut-être l’entendit Parménide, ignoblement traité par Aris-
tote », poursuit-il 4. En réalité Bruno reprend la doctrine panthéiste de Da-

                                                        
1 — « Nous voyons toutes les formes naturelles sortir de la matière, et derechef rentrer 

dans la matière ; d’où il résulte qu’en réalité aucune chose n’est constante, stable, éternelle et 
digne d’être estimée par principe, sinon la matière », Cause, principe et unité, trad. Émile Namer, 
Félix Alcan, Paris 1930, 219 p., 3e dialogue, p. 137. On se reportera avec profit à l’exposé 
d’Émile NAMER, « La philosophie de Giordano Bruno », en introduction de l’ouvrage. 

2 — Cause, principe et unité, 3e dialogue, p. 124. En 1846 Salomon Munk identifiera Avice-
bron, auteur de Fons vitae et connu comme arabe, au Rabbin Salomon Ibn Gabirol (1020-1058).  

3  — Cause, principe et unité, 2e dialogue, p. 88. 
4 — Cause, principe et unité, 3e dialogue, p. 154. 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 36 

vid de Dinant qu’il dit avoir été mal comprise 1. David de Dinant disait : 
« Il est manifeste qu’il y a une seule substance, non seulement de tous les 
corps, mais même de toutes les âmes, et que cette substance n’est rien 
d’autre que Dieu lui-même… 2. » David de Dinant fut condamné au 
concile de Sens en 1210. Le placide saint Thomas aura pour lui des mots 
sévères 3.  

Giordano Bruno reprend encore l’Ars magna de Raymond Lulle (1308), 
machine logique visant à démontrer la vérité ou la fausseté d’un postulat 
puis à former des jugements et des syllogismes par la combinaison de 
« principes » représentés par des formes géométriques simples (cercles, 
carrés, triangles…) et de lettres correspondant à des concepts. Associant la 
combinatoire de Lulle aux « corps simples » (atomes) de Démocrite, c’est-
à-dire les « principes » de Lucrèce, Bruno renouvelle la théorie atomiste. 
L’atomisme, associé au concept de hasard ou à celui de formes qui ne se-
raient qu’accidents de la matière, permet de rendre compte de la multipli-
cité des êtres sans avoir à admettre l’ordre qui les unit, c’est-à-dire la téléo-
logie générale qui conduit au Premier Moteur d’Aristote.  

Bruno met encore clairement en cause l’autorité de la Genèse. La récente 
découverte du Nouveau Monde et de ses habitants prouve selon lui que 
les « générations humaines » ont plusieurs origines 4.  

Quelques années plus tard, en 1616, Jules-César (alias Lucilio) Vanini 
s’interroge pour savoir si l’homme est issu du « perfectionnement de la 
semence des guenons et des singes 5 ». Les prémisses du transformisme 
affleurent ainsi dès le début du 17e siècle. 

Giordano Bruno, peu cité en raison de son odeur de soufre, aura une in-
fluence certaine sur des philosophes modernes comme Spinoza et Leibniz. 
Diderot en fait un héros de la lutte contre le despotisme dans l’Encyclopédie 
et certains de ses propos semblent tirés tout droit des spéculations du No-

                                                        
1 — Cause, principe et unité, 4e dialogue, p. 188. 
2 — « Manifestum est igitur unam solam substantiam esse, non tantum omnium corporum, 

sed etiam animarum omnium, et eam nihil aliud esse quam ipsum Deum. Substantia vero ex qua 
sunt omnia corpora, dicitur yle ; substantia vero ex qua sunt omnes animae, dicitur ratio sive 
mens. Manifestum est ergo Deum esse rationem omnium animarum et yle omnium corporum » 
(cf. la recension de Davidis de Dinanto, Quaternulorum fragmenta primum edidit Marianus 
Kurdzialek in Revue philosophique de Louvain, 1963, vol. 61, n°70, p. 296-298 ; cf. aussi 
S. Albert le Grand, Summa Creat., II, 5, 2). 

3 — Cf. Commentaire du IIe livre des sentences de Pierre Lombard, dist. 17, q. 1, a. 1, où 
l’Aquinate rapproche David de Dinant de Parménide, de Mélisse, de Pythagore, de Platon et 
d’Avicebron et Summa contra gentiles, I, 17. Cf. Désiré MERCIER, La dernière idole (critique 
d’une étude sur la personnalité divine de l’abbé moderniste Marcel Hébert), Revue néo-
scolastique, 1903, n° 37, p. 73-91.  

4 — G. BRUNO, L’expulsion de la bête triomphante, trad. Bertrand Levergeois, éd. Michel 
de Maule 1992, 307 p., Dial. III, 2, p.229-232. 

5 — De Admirandis Naturae Reginae Deaeque Mortalium Arcanis (« Sur les admirables 
secrets de la nature, reine et déesse des mortels »), dialog. 37 : de prima hominis generatione. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

37 

lain 1. Hegel, surtout lui, consacrera une longue et élogieuse notice dans 
ses Leçons sur l’histoire de la philosophie. A partir de 1645 la théorie atomiste 
sera mise en vogue par Pierre Gassendi (1592-1655), qui enseignait au Col-
lège Royal (futur Collège de France). 

Hobbes énoncera une cosmogonie qui reprend clairement Lucrèce. 
Leibniz reprendra le concept de monade développé par Giordano Bruno. 

Même le jeune Kant (1724-1804) ira sucer le lait d’Épicure tout en se 
proclamant chrétien. Son premier grand œuvre est Histoire générale de la 
nature et théorie du ciel (1755). Kant y explique que la plupart des planètes 
doivent être habitées ou le seront en fonction de leur évolution. Il déve-
loppe même une théorie selon laquelle plus les planètes sont éloignées du 
soleil plus leurs habitants sont supérieurs. Le terrien est dès lors le moyen 
entre les brutes de Vénus et Mercure et les êtres supérieurs de Jupiter ou 
Saturne ! « D’un côté nous voyons des créatures pensantes auprès desquel-
les un Groenlandais ou un Hottentot serait un Newton ; et de l’autre côté, 
d’autres qui regardent celui-ci comme un singe », explique le nouvel en-
seignant de Kœnigsberg. 

Kant développe aussi le concept d’un « déploiement de la nature ». Il se 
pose la question : « …Doit-on plutôt admettre que la nature suit ici un 
cours régulier en conduisant notre espèce du degré inférieur de l’animalité 
au degré supérieur de l’humanité par un art qui lui est propre, tandis 
qu’elle développe ces dispositions primitives, selon un plan tout à fait ré-
gulier en dépit du désordre apparent qui préside à son arrangement ? 2 ». 
Kant est transformiste avant Darwin. Il n’est pas formellement épicurien 
mais il est déjà évolutionniste : la nature déroule son plan toute seule, 
même si son dessein « décèle bien l’ordonnance d’un sage créateur 3 ». 

Soulignons aussi que le concept de déploiement de la nature était déjà 
explicite chez Giordano Bruno qui déclarait : « Le même intellect qui rem-
plit tout, illumine l’univers et dirige convenablement la nature dans la 
production de ses espèces […] Les Pythagoriciens l’appellent le moteur et 
l’agitateur de l’univers, ainsi que l’a expliqué le poète qui dit : Totam infusa 

                                                        
1 — Par exemple dans Le rêve de d’Alembert (Prés. Colas Duflo, GF Flammarion, Paris 

2000, 247 p.) : « Que voulez-vous donc dire avec vos individus ? Il n’y en a point. […] Il n’y a 
qu’un seul grand individu ; c’est le tout. Dans ce tout, comme dans une machine, dans un 
animal quelconque, il y a une partie que vous appellerez telle ou telle. […] Naître, vivre et 
passer, c’est changer de formes… » (p. 104). Plus loin : « … vous seriez Dieu. Par votre iden-
tité avec tous les êtres de la nature, vous sauriez tout ce qui se fait. […] Comment cette es-
pèce de Dieu-là – la seule qui se conçoive… pourrait avoir été, ou venir et passer ? Sans 
doute ; mais puisqu’il serait matière, dans l’univers, portion de l’univers, sujet à vicissitudes, 
il vieillirait ; il mourrait » (p. 108, 109). Et encore : « Les termes de vie et de mort n’ont rien 
d’absolu ; ils ne désignent que les états successifs d’un même être » (Encyclopédie, art. Naître). 

2 — Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique (in La philosophie de 
l’histoire (Opuscules), trad. Stéphane Piobetta, Denoël-Gonthier, Paris, 1947-1976, 204 p.), 
7e proposition, p. 37, italiques dans le texte. 

3 — Ibidem, 4e proposition, p. 33. 



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 38 

per artus / Mens agitat molem et toto se corpore miscet 1. » Et plus loin : « Le 
but et la fin que se propose l’efficient, c’est la perfection de l’univers, la-
quelle consiste en ceci, que dans les différentes parties de la matière, toutes 
les formes aient une actuelle existence 2. » 

Ainsi, que Dieu soit l’Âme du monde, c’est-à-dire la nature elle-même, 
ou un simple concept de notre raison, il guide l’évolution et la perfection 
de la nature. 

Après les controverses entre Descartes, Newton et Leibniz sur 
l’organisation du monde, les progrès des sciences au 18e siècle allaient bientôt 
rendre inutile l’hypothèse d’un Grand Horloger. Citons Alexandre Koyré :  

L’Univers-horloge construit par le Divin Architecte était bien mieux fait que 
ne l’avait pensé Newton. Chaque progrès de la science newtonienne apportait de 
nouvelles preuves des affirmations de Leibniz : la force motrice de l’Univers, sa 
vis viva ne diminuait pas ; l’horloge du monde ne demandait point à être remon-
tée, ni réparée. Le Divin Architecte avait donc de moins en moins à faire dans le 
monde. Il n’avait même pas besoin de le maintenir dans l’être : le monde, de 
plus en plus, était à même de se passer de ses services. Ainsi le Dieu puissant et 
agissant de Newton, qui effectivement « gouvernait » l’Univers selon Sa libre 
volonté et Sa décision, devint successivement, au cours d’une évolution rapide, 
une force conservatrice, une intelligentia extra-mundana, un « Dieu fainéant ». 
Interrogé par Napoléon sur le rôle qui revenait à Dieu dans son Système du 
monde, Laplace qui, cent ans après Newton, avait conféré à la Nouvelle Cosmo-
logie sa perfection définitive, répondit : « Sire, je n’ai pas eu besoin de cette hy-
pothèse » 3.  

Épicure avait gagné. Et Koyré de commenter : « L’Univers infini de la 
Nouvelle Cosmologie, infini dans la Durée comme dans l’Étendue, dans 
lequel la matière éternelle, selon des lois éternelles et nécessaires, se meut 
sans fin et sans dessein dans l’espace éternel, avait hérité de tous les attri-
buts ontologiques de la divinité 4. » 

Ainsi, depuis Épicure, panthéistes, monistes et autres immanentistes, 
de David de Dinant et Giordano Bruno à Hegel, sans parler de Plotin, de 
Proclus, de Maître Eckhart, de Jacob Böhme ou de Spinoza, disent tous la 
même chose : la nature est tout. La matière est animée. Matière et esprit 
sont une seule substance. La vie apparaît dans la matière par la combinai-
son des atomes au hasard. Il n’est d’autre dieu que cette matière. 

                                                        
1 — Cause, principe et unité, 2e dialogue, p. 89. Bruno aimait particulièrement ces vers de 

Virgile (« …et infusé dans les membres, l’esprit agite toute la masse et se mélange à tout le 
corps », Enéide, VI, 727) qu’il citera de mémoire à son procès de Venise avec les deux vers 
précédents et la référence. 

2 — Cause, principe et unité, 2e dialogue, p. 93-94. 
3 — Du monde clos à l’univers infini (Gallimard, Paris 1992, 349 p.), Conclusion, p. 336. 

Laplace recevra pourtant les sacrements catholiques sur son lit de mort. 
4 — Ibidem, p. 337. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

39 

Aujourd’hui  les grandes thèses cosmologiques du De rerum natura sont 
jugées validées par la « Science ». Elles sont désormais enseignées dans les 
collèges. La chimie moderne se fonde sur l’atomisme, même si les physi-
ciens enseignent que les a-tomes, naguère in-sécables, sont bien divisibles et 
qu’ils ne finissent pas d’en chasser les plus infimes particules. Le trans-
formisme des espèces est un des dogmes les plus sacrés de notre époque. 
Quant à l’infini du monde, même si la théorie du Big Bang suppose un 
commencement, personne ne se risquerait aujourd’hui à prétendre que 
l’univers serait fini et borné par Dieu. D’ailleurs si les progrès de 
l’astronomie permettent d’envoyer à grands frais des sondes vers les pla-
nètes reculées, c’est bien dans le secret espoir d’y trouver des traces de vie, 
c’est-à-dire les autres mondes qu’annonçait Lucrèce. 

Ainsi L’origine des espèces de Darwin, qui décrit comment le hasard pro-
duit les mammifères, apparaît moins une découverte que la traduction par 
la biologie moderne d’une longue tradition cosmologique. Depuis Darwin, 
l’homme s’explique sans « l’hypothèse Dieu ». 

Jacques Monod conclut son ouvrage Le hasard et la nécessité : 
« L’ancienne alliance est rompue ; l’homme sait enfin qu’il est seul dans 
l’immensité indifférente de l’Univers d’où il a émergé par hasard. Non 
plus que son destin, son devoir n’est écrit nulle part 1. » 

Telle est la métaphysique de l’homme moderne. Quel est donc le rap-
port à la démocratie ? 

Si le monde est en évolution perpétuelle, si l’espèce humaine tend à sa 
perfection, tous conviennent que le progrès de l’homme est désormais 
collectif. C’est la société qui progresse plus que les corps qui se transfor-
ment. La loi parce qu’elle s’applique à tous, gomme les différences entre 
les individus et permet la libre détermination de la liberté. Par la loi qu’elle 
établit et protège, la démocratie permet ainsi la paix et assure l’épanouis-
sement de la liberté. De là elle n’est rien d’autre que la condition du pro-
grès de l’espèce. 

Et c’est précisément parce qu’elle est condition du progrès que la dé-
mocratie devient obligatoire. Elle se fait impératif moral, car le progrès 
n’est pas facultatif : il constitue le dessein même de la nature. Le droit de-
vient ainsi comme une morale réelle. En vérité la démocratie est même 
désormais l’unique obligation à respecter.  

L’histoire des idées depuis le 14e siècle est ainsi celle du rejet de Dieu. 
Aristote est peu à peu gommé de la philosophie occidentale. En cosmolo-
gie tout d’abord, puis en métaphysique et jusque dans la logique et la 
théorie de la connaissance. Au-delà de la figure d’Aristote, c’est bien sûr la 
théologie scolastique, c’est-à-dire la théologie traditionnelle de l’Église, qui 
est visée.  

                                                        
1 — Jacques MONOD, Le Hasard et la nécessité (Seuil, Paris, 1970, 197 p.), Conclusion, p. 194.  



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 40 

Épicure est la bannière des ennemis de Dieu et de l’Église. Le pan-
théisme affirme que tout est Dieu. Il est donc la négation et le rejet de tout 
Dieu créateur qui serait distinct du monde. 

Si la démocratie est l’affirmation d’une métaphysique panthéiste, son 
essence est bien la négation même à la fois de la métaphysique du premier 
moteur d’Aristote et de la Révélation chrétienne. 

Tout s’éclaire à ce point et les contradictions disparaissent. La souve-
raineté populaire signifie sans doute que le peuple gouverne, mais surtout 
qu’il est libre de toute loi « divine », libre de toute contrainte venue d’en 
haut. Le peuple est souverain parce qu’il n’y a rien, ni personne au-dessus 
de lui. De là, peu importe s’il gouverne vraiment ou décide de déléguer, 
d’aliéner tout ou partie de sa souveraineté à des représentants. Nul n’a à 
lui dicter sa conduite. Le peuple est souverain parce qu’il est libre. Dieu 
n’existe pas. En vérité, l’homme est le dieu de cet univers en progrès. Il est 
le summum de l’évolution, il est son avenir, son omega… « L’univers est une 
machine à faire des dieux », a dit Bergson 1. 

De là, apparaît clairement la filiation du protestantisme et de la Révolu-
tion. Si le « Tableau des progrès de l’esprit humain », pour reprendre 
Condorcet, est celui de « la raison humaine se formant lentement par les 
progrès naturels de la civilisation », la Réforme apparaît dans un monde 
dit « renaissant », c’est-à-dire sortant de « la superstition qui s’est emparé 
d’elle pour la corrompre », tandis que la Révolution française est la sortie 
du « despotisme qui dégrade et engourdit les esprits sous le poids de la 
crainte et du malheur 2 ».  

Protestantisme et Révolution française sont ainsi deux étapes du même 
rejet de Dieu. La Réforme en est le rejet ecclésiastique : négation de la so-
ciété fondée par le Christ. La Révolution française en est le rejet politique : 
destruction de l’ordre du monde traditionnel conforme à la droite raison. 
L’un et l’autre ont lieu au nom de la supposée liberté naturelle de 
l’homme, de sa supposée souveraineté. 

Pie VI a eu bien raison de faire le lien, de nous avertir de l’enjeu vérita-
ble : c’est de Dieu dont il s’agit !  

Pie IX a dit la même chose. Le premier paragraphe du Syllabus annexé à 
l’encyclique Quanta cura (8 décembre 1864) porte sur le panthéisme et le 
naturalisme. Pie IX poursuivra cette lutte contre les idées modernes avec 
les pères du concile Vatican I. Les premiers canons promulgués en annexe 
de la constitution dogmatique Dei Filius (session III, 24 avril 1870) 
condamnent solennellement la philosophie panthéiste et évolutionniste. Il 
faut relire ces textes très clairs et fondamentaux. Tout est dit. Vatican I 

                                                        
1 — Les deux sources de la morale et de la religion (Paris, PUF, 1973, 340 p.), IV, p. 338. 
2 — Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain (Paris, Flammarion, 1988, 

350 p.), Neuvième période, p. 213. 



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE MODERNE 

LE SEL DE LA TERRE No 100, PRINTEMPS 2017 

41 

condamne solennellement la philosophie des Lumières, Darwin et 
l’épicurisme moderne.  

Il n’est bien évidemment pas fortuit que dans sa session suivante, ce 
saint concile se prononce sur l’infaillibilité pontificale par la constitution 
dogmatique Pastor Aeternus (Session IV, 18 juillet 1870). Il s’agit bien sûr de 
réaffirmer l’institution du Christ contre le protestantisme latent des Lu-
mières, qui allait bientôt ressusciter avec le mouvement moderniste. 

Pie IX, comme Pie VI, lie intimement les erreurs protestantes et les er-
reurs démocratiques. 

 

Conclusion 

Que reste-il aujourd’hui des erreurs que nous avons exposées ? On ne 
parle plus de panthéisme car l’idée même de Dieu contenue dans ce terme 
est insupportable au monde moderne. Mais l’épicurisme est omniprésent 
dans les faits et dans les discours. 

Le protestantisme semble, quant à lui, avoir presque disparu, emporté 
dans la grande vague antireligieuse. 

En réalité la religion n’a pas entièrement disparu. Kant lui a assigné son 
rôle dès 1793 dans son livre La religion dans les limites de la simple raison. En 
chaque religion, il convient, dit-il, de distinguer la foi « historique », c’est-
à-dire le dogme accumulé par des siècles de tradition religieuse, de la « foi 
rationnelle ». La première est bien sûr une superstition, mais elle est bonne 
et utile si elle sert la « raison humaine universelle ». Elle est une sorte de 
parabole de la raison universelle. Les ministres de chaque religion doivent 
désormais reconnaître la raison universelle présente dans les autres reli-
gions. Il s’agit d’établir une sorte de démocratie entre les religions, fondée 
sur la reconnaissance et le respect mutuels. Cette démarche, qui est un 
œcuménisme avant l’heure, revient à renoncer à promouvoir toute révéla-
tion, par définition superstitieuse. 

La réconciliation du christianisme et des Lumières, de l’Église et de la 
démocratie, attendra deux siècles. Appelée par les catholiques libéraux (La 
Mennais…) juste après la Révolution française, elle fut encore recherchée 
au tournant du 20e siècle par ceux qui, comme Marc Sangnier, trahirent la 
pensée de Léon XIII en appelant à se rallier sans condition à la République 
au prétexte des « aspirations démocratiques du christianisme » et au nom 
de la dignité de la personne humaine. Sangnier prônait une réunification 
nationale et une démocratie dont l’Église deviendrait le levain. Ces idées 
prospérèrent particulièrement après la guerre grâce à l’œuvre de Jacques 
Maritain qui voyait dans les Lumières une production directe (bien 
qu’inconsciente…) de la Chrétienté ! Elles culminèrent dans le concile Va-



LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITÉ 42 

tican II qui proclama la liberté religieuse au nom de la dignité de la per-
sonne humaine, réalisant par là le projet de Kant d’une religion de la rai-
son universelle. Les pontifes issus de ce concile parcourent aujourd’hui le 
monde en promouvant une fraternité universelle au nom de cette dignité 
de la personne humaine. Cette charité générale fonde désormais l’égalité 
démocratique : les hommes doivent être aimés également parce qu’ils par-
tagent la même dignité. Ces pontifes ont ainsi adopté le projet des Lumiè-
res : ils appellent à la paix universelle entre les hommes. Ils prônent même 
l’établissement d’une autorité mondiale pour garantir cette paix (Be-
noît XVI, Caritas in veritate). 

Ainsi la religion dans les limites de la simple raison est tout simplement le 
rejet de toute Révélation. La liberté religieuse, c’est la démocratie religieuse. 
C’est la proclamation d’une religion purement intérieure, d’une révélation 
privée, c’est-à-dire d’une religion humaine. 

Luther, la démocratie et Vatican II sont trois étapes d’un même mou-
vement : le rejet de Dieu. 

 

 
 

Épicure (342-270 av. J.-C.) 

✵ 
 

Nous recommandons à nos lecteurs :  
Maxence HECQUARD, Les fondements philosophiques de 

la démocratie moderne, Pierre-Guillaume de Roux, 2016, 459 p. 
Le Sel de la terre. 

 




