Protestantisme
et démocratie moderne

par Maxence Hecquard

16° siecle, événements purement religieux et, pour ainsi dire, internes a

I'Eglise, n’ont aucun rapport avec I'hégémonie moderne de ce régime
politique né en Grece au 5° siecle avant notre ere et que I’on appelle démo-
cratie.

Le protestantisme s’est toujours voulu un mouvement uniquement reli-
gieux, né en réaction a une supposée décadence du christianisme et ayant
des visées purement spirituelles.

La démocratie, au contraire, prend ses distances avec les questions reli-
gieuses. Elle entend se situer en quelque sorte au-dessus d’elles au travers
du concept de laicité. Les religions relevent aujourd’hui de la sphere pri-
vée, individuelle. Toutes sont admises sous réserve qu’elles respectent les
regles de la démocratie.

Existe-il donc un lien, une relation entre ces mouvements majeurs qui
ont, chacun dans leur ordre et a trois siecles de distance, marqué profon-
dément la société occidentale ?

Deux éléments doivent nous faire réfléchir et suggerent que ces évene-
ments de 'histoire des idées ne sont pas sans rapport.

I L SEMBLE que le protestantisme et la réforme de 1'Eglise catholique au

Tous les penseurs de la démocratie
sont issus du protestantisme

Le premier est que tous les grands penseurs du régime démocratique
moderne sont issus du protestantisme ou ont du moins entretenu des rap-
ports avec lui.

C’est le cas de I’anglais Thomas HOBBES (1588-1679) qui est I'un des
premiers penseurs de I'Etat moderne. Il a ouvert la voie au Contrat social de
Rousseau et a la théorie républicaine. Hobbes était fils d'un ecclésiastique
protestant. Il débuta comme précepteur de la famille Cavendish, comte de



26 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

Devonshire, et proche du roi anglican Charles I*. Il s’intéressa beaucoup
aux mathématiques et a la physique. Il profita des voyages de ses éleves
sur le continent pour rencontrer des savants comme Galilée et Mersenne. 11
travailla aussi avec le chancelier et philosophe Francis Bacon. En 1640, lors
de la révolution anglaise, il s’installa a Paris, ou il fréquenta Descartes et
Gassendi. Il subit I'influence des libertins et publia son premier livre poli-
tique intitulé Du citoyen. Il bénéficiait d’une pension de Louis XIV. On dit
qu’il rentra en Angleterre en 1651 pour ne pas étre contraint de se conver-
tir au catholicisme. Il publia cette méme année 1651 le Léviathan, qu’il avait
écrit en France et qui est sous-titré Traité de la matiere, de la forme et du pou-
voir de la république ecclésiastique et civile : tout un programme. Cette ceuvre
et les suivantes (Lettres sur la liberté et la nécessité, Du corps, De I'homme) le
font accuser par le clergé anglais d’anti-religiosité. Il fut alors contraint de
se réfugier a Chatsworth chez le comte de Devonshire. Hobbes considéere
que seul l'absolutisme de 1'Etat, a qui les hommes confient par contrat le
soin de les gouverner, peut maintenir le droit et garantir la paix. Quatre
ans apres sa mort, ses ceuvres Du citoyen et le Léviathan furent condamnées
par 'Université d'Oxford et briilées sur un biicher.

Beaucoup de commentateurs pensent aujourd’hui que Hobbes était en
réalité athée (ce qu’il ne pouvait évidemment professer puisque ¢’était un
crime a I'époque). Quoiqu’il en soit, il est incontestable qu’il est né protes-
tant et a vécu dans un environnement protestant.

Son contemporain, René DESCARTES (1596-1650), est souvent considéré
comme le fondateur de la philosophie moderne. Il naquit le 31 mars 1596
dans une famille noble de la Touraine et entra au college des Jésuites de la
Fleche, fondé depuis peu par Henri IV. Il parcourut la Hollande, le Dane-
mark et I’Allemagne. Il se fixera en Hollande, non seulement parce qu’il
cherchait le calme et que — comme il disait — il pouvait mieux philosopher
dans un climat plus froid, mais aussi dans l'espoir d’'y trouver une plus
grande liberté pour ses recherches. Les condamnations de Giordano Bru-
no, de Vanini, de Galilée, de Copernic y sont certainement pour quelque
chose. Ce que pensait vraiment Descartes, il 'a emporté dans sa tombe. Il
était accoutumé a dire « Larvatus prodeo », j'avance masqué 1. Lorsqu’un jeune
hollandais, Burman, vint le voir dans sa maison pres d’Amsterdam en 1648
pour visiter sa bibliotheque et lui demander le fin mot de sa philosophie, il
lui montra un veau a la dissection duquel il allait procéder. Son systeme
consiste a promouvoir ce que nous appelons aujourd’hui les sciences
« dures », notamment les mathématiques en remplacement de la scolasti-
que qu’il méprisait. Il est I'initiateur du « scientisme » moderne. Il termina
sa vie a la suite d’un coup de froid en Suede ot il enseignait la philosophie
a la reine luthérienne Christine. Il est incontestable que ce natif du catholi-
cisme était plus a 1’aise dans une atmosphere protestante.

1 — Cogitationes privatee (1619), Adam et Tannery, X, p. 213.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 27

Un autre philosophe majeur de la modernité, John LOCKE (1632-1704),
naquit pres de Bristol dans une famille puritaine. Il fut influencé par le
théologien protestant John Owen (1616-1683). Locke deviendra secrétaire
du Comte de Shaftesbury, un proche du protestant Guillaume d’Orange.
Locke est 'auteur notamment du Deuxieme traité du gouvernement civil, qui
introduit entre autres la distinction de 1’état de nature et de 1’état social et
pose les fondements de la théorie du contrat social de Rousseau.

Locke est encore l’auteur d’un Essai sur la tolérance (1667). La notion de
« tolérance » qu’il prone est celle d"un accord de vie commune entre sectes
protestantes, et d’un engagement commun a lutter contre les athées et les
catholiques. Il en présente les avantages politiques pour la monarchie an-
glaise. La coexistence entre protestants d’obédiences différentes est présen-
tée comme possible pourvu que 1’on ne confronte pas les théologies, et que
I'on refuse leurs conséquences « néfastes pour la société ou pour autrui ».
Ceci définit implicitement une éthique naturelle fondée sur I'indifférence.
Cet essai n’a pas été publié, le contexte politique de la Restauration le ren-
dant dangereux. Le paragraphe suivant explicite le propos de I'ouvrage :

Les papistes ne doivent pas bénéficier de la tolérance. [...] Car I'intérét du
roi d’Angleterre comme téte des protestants sera tres défendu par la dissolution
du papisme parmi nous. Les différents partis s’uniront bientot dans une amitié
commune avec nous, quand ils comprendront que nous nous sommes vraiment
séparés et opposés a I’ennemi commun tant de notre église que de toutes les
confessions protestantes. Ce sera le gage de notre amitié pour eux et la garantie
qu’ils ne seront pas décus dans la confiance qu’ils nous font et la sincérité de
I’accord que nous avons passé avec eux.

Jean-Jacques ROUSSEAU (1712-1778), fils d'Isaac Rousseau, horloger gene-
vois descendant de huguenots réfugiés au temps de la Réforme, perd sa
mere neuf jours apres sa naissance et regoit une éducation typiquement ré-
formée, rythmée par la lecture de la Bible et le chant des psaumes. A seize
ans, il s’enfuit de chez lui pour échapper a sa condition d’apprenti et se
convertit au catholicisme. Il rencontre a Annecy Mme de Warens qui parfait
son éducation musicale et affective. Devenu célebre, I'enfant prodigue re-
tourne a la « religion de ses peres » en 1754-1755, mais il entretient désor-
mais des relations tendues avec les autorités genevoises qui condamneront
aussi bien I"Emile que Du Contrat Social (1762) comme « téméraires, impies,
tendant a détruire la religion chrétienne, et tous les gouvernements ». Toute
sa vie Rousseau professe une religion profondément personnelle. «Je suis
chrétien, dira-t-il, non comme un disciple des prétres, mais comme un disci-
ple de Jésus-Christ ». Mal a l'aise a Paris avec les philosophes, il défend la
Providence contre les attaques de Voltaire ; proscrit a Geneve, il renonce a sa
citoyenneté en 1763. Dans son ouvrage de référence Rousseau et les Genevois,
le pasteur Jean-Pierre Gaberel (1810-1899) le revendique comme sien. Les

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



28 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

protestants d’aujourd’hui, par exemple Bernard Cottret1, proclament:
« Rousseau est parmi nous, Jean-Jacques est I'un d’entre nous. »

Quant a Emmanuel KANT (1724-1804), le plus grand théoricien peut-
étre des Lumieéres, il nait dans une famille luthérienne. Ses trois premiers
biographes — des anciens éleves — sont des membres du clergé luthérien.
« Kant, nous disent-ils, appartient par toutes ses attaches familiales au
milieu piétiste de Koenigsberg 2. » Le piétisme est un mouvement fondé au
17¢ siecle par le prédicateur luthérien Philipp Jacop Spener, qui introduira
notamment le concept de « sacerdoce universel ». Nous reviendrons toute
a '’heure sur sa doctrine de la religion, mais son origine protestante est
incontestable.

Citons enfin Georg Wilhelm HEGEL (1770-1831) que Karl Barth qualifie
de « Thomas d’Aquin protestant3». Hegel était de fait un luthérien
convaincu. Ayant recu une formation de pasteur, il trouva cependant sa
véritable vocation dans l’enseignement de la philosophie et acquit une
grande réputation et la célébrité de son vivant.

Hegel critiquait parfois le catholicisme dans ses écrits et ses legons. Par
exemple, il fit un jour une remarque virulente a propos de la doctrine ca-
tholique de l'eucharistie, amenant l'un de ses étudiants catholiques a se
plaindre aux autorités, puisque en Allemagne les professeurs étaient des
fonctionnaires. Hegel se borna a répondre qu’il était un chrétien luthérien,
le serait toujours et qu’on ne devrait pas attendre de sa part qu’il s’exprime
sur les doctrines du catholicisme dans son enseignement.

Mais Hegel a également adressé des compliments équivoques aux ca-
tholiques car il considérait que 1'élément philosophique ou spéculatif est
beaucoup plus important chez les théologiens catholiques... Or Hegel
n’évacue en rien la théologie, ce qui est logique dans son systeme. « La
théologie, dit-il, continue a étre completement identique a la philosophie et
ne saurait se séparer de la philosophie ».

Vers la fin de sa Phénoménologie de I’Esprit, le chemin vers « I’Esprit ab-
solu » doit passer par la religion naturelle des anciens et la religion de I'art
des Grecs pour arriver jusqu’au christianisme. Pour Hegel la philosophie
politique est I'étude de la « marche de Dieu » dans le développement pro-
gressif de la société humaine. L'Eglise est le royaume de Dieu sur terre qui
assure les fondations indispensables d"une société libre et éthique. La reli-
gion chrétienne (la « religion absolue ») a, selon Hegel, réalisé 1'union des
fondamentaux opposés intéressant la philosophie : la matiere et 1'esprit,
I’étre et la pensée, le divin et ’humain ; et il appartient désormais a la phi-
losophie de porter cette unification au niveau conceptuel.

1 — Jean-Pierre GABEREL, Rousseau et les Genevois, introduction de Bernard Cottret, Am-
pelos, 2012, 142 p.

2 — BOROWSKI, JACHMANN, WASIANSKI, Kant intime, Grasset, Paris, 1985, p. 36.

3 — http:/fwww.france-catholique.fr/HEGEL-le-saint-THOMAS-d-AQUIN.html

Hegel : le saint Thomas d’Aquin protestant ? par Howard KAINZ, mardi 12 novembre 2013.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 29

Nous pourrions citer d’autres philosophes des Lumiéres qui viennent
du protestantisme et sont considérés comme des penseurs-clés de la cons-
truction démocratique. Par exemple Gottfried Wilhelm LIEBNIZ (1646-1716)
luthérien allemand qui discuta avec Bossuet de la réunion des Eglises mais
n’admit jamais l'autorité de I’ Eghse romaine 1; ou David HUME (1711-
1776) né dans une famille écossaise de petite noblesse protestante et qui
eut une influence majeure sur Kant...

Qu'ils soient nés dans le protestantisme, lui soient restés plus ou moins
fideles (comme Hobbes ou Rousseau), ou qu’ils l'aient fréquenté (comme
Descartes), ce qui unit véritablement ces philosophes est leur commune et
féroce aversion de la philosophie d’Aristote et bien stir de la scolastique.
Aristote est ’ennemi commun, parce qu’en filigrane Aristote est la colonne
philosophique de la scolastique qui soutient le catholicisme.

Mais que la démocratie moderne ait été pensée par des protestants ne
suffit pas a faire le lien entre le protestantisme et la démocratie.

Pie VI rattache les principes de
la Révolution francaise au protestantisme

Un second élément est plus éclairant. Il s’agit tout simplement de
I'enseignement des papes et particulierement d’un bref de Pie VI qui est
insuffisamment connu des catholiques: le bref Quod Aliquantum du
10 mars 1791. Le pape y laisse éclater son indignation sur la constitution
civile du clergé proclamée par 1’Assemblée nationale révolutionnaire. Ce
que dénonce Pie VI, en se fondant sur toute la tradition de I'Eglise, est que
le peuple ait le pouvoir de choisir ses chefs. Chefs religieux bien stir, puis-
qu’il s’agit des évéques et du clergé, mais nous allons voir que la dénoncia-
tion du pape dépasse le simple domaine ecclésiastique. En effet dans ce
«long Bref», Pie VI rattache directement cette constitution civile aux
« maximes de la philosophie du siecle ». Il explique que tout ce désordre
vient de I’hérésie de Marsile de Padoue reprise par les luthériens. Citant le
concile de Sens de 1527, il fustige le «livre empoisonné » de Marsile de
Padoue.

Mais Pie VI va encore beaucoup plus loin puisqu’il dénonce la concep-
tion des Lumieres de la liberté et de 1'égalité des hommes, c’est-a-dire les
fondements mémes de la démocratie moderne.

II faut lire le texte lui-méme :

L’effet nécessaire de la constitution décrétée par I’Assemblée est d’anéantir
la Religion catholique, et avec elle I’obéissance due aux rois. C’est dans cette

1 — Ch. WADDINGTON, Bulletin de la société de I'histoire du protestantisme frangais, Paris
1853, « De la religion de Leibniz », p. 522-534.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



30

LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

vue qu’on établit, comme un droit de I’homme en société, cette liberté absolue,
qui non seulement assure le droit de n’&tre point inquiété sur ses opinions reli-
gieuses, mais qui accorde encore cette licence de penser, de dire, d’écrire et
meéme de faire imprimer impunément en matiere de religion tout ce que peut
suggérer I’imagination la plus déréglée : droit monstrueux, qui parait cependant
a I’Assemblée résulter de 1’égalité et de la liberté naturelles a tous les hommes.
Mais que pouvait-il y avoir de plus insensé, que d’établir parmi les hommes
cette égalité et cette liberté effrénée qui étouffe completement la raison, le don
le plus précieux que la nature ait fait a I’homme, et le seul qui le distingue des
animaux. Dieu, apres avoir créé I’homme, apres 1’avoir établi dans un lieu de
délices, ne le menaca-t-il pas de la mort s’il mangeait du fruit de I’arbre de la
science du bien et du mal ? Et par cette premiere défense ne mit-il pas des bor-
nes a sa liberté ? Lorsque, dans la suite, sa désobéissance 1’eut rendu coupable,
ne lui imposa-t-il pas de nouvelles obligations par I’organe de Moise ? et quoi-
qu’il elit laissé a son libre arbitre le pouvoir de se déterminer pour le bien ou
pour le mal, ne ’environna-t-il pas « de préceptes et de commandements, qui
pouvaient le sauver s’il voulait les accomplir ? » (Eccli 15, 15-16).

Ou est donc cette liberté de penser et d’agir que I’ Assemblée nationale ac-
corde a I’homme social comme un droit imprescriptible de la nature ? Ce droit
chimérique n’est-il pas contraire aux droits du Créateur supréme, a qui nous de-
vons I’existence et tout ce que nous possédons ? Peut-on d’ailleurs ignorer que
I’homme n’a pas été créé pour lui seul, mais pour &tre utile a ses semblables ?
Car telle est la faiblesse de la nature, que les hommes, pour se conserver, ont be-
soin du secours mutuel les uns des autres ; et voila pourquoi Dieu leur a donné
la raison et I’'usage de la parole, pour les mettre en état de réclamer I’assistance
d’autrui, et de secourir a leur tour ceux qui imploreraient leur appui. C’est donc
la nature elle-mé&me qui a rapproché les hommes et les a réunis en société ; en
outre, puisque 1'usage que I’homme doit faire de sa raison consiste essentielle-
ment & reconnaitre son souverain Auteur, a I’honorer, a I’admirer, a lui rapporter
sa personne et tout son &tre ; puisque, des son enfance, il faut qu’il soit soumis a
ceux qui ont sur lui la supériorité de 1’age ; qu’il se laisse gouverner et instruire
par leurs lecons ; qu’il apprenne d’eux a régler sa vie d’apres les lois de la rai-
son, de la société et de la religion ; cette égalité, cette liberté si vantées, ne sont
donc pour lui, dés le moment de sa naissance, que des chimeres et des mots vi-
des de sens. « Soyez soumis par la nécessité », dit I’apotre S. Paul (Apost. Epist.
ad Roman., cap. XIII, vers. 5) ; ainsi les hommes n’ont pu se rassembler et for-
mer une association civile, sans établir un gouvernement, sans restreindre cette
liberté, et sans I’assujettir aux lois et a I'autorité de leurs chefs. « La société
humaine, dit S. Augustin, n’est autre chose qu’une “convention générale d’obéir
aux rois” (Lib. Ill Confession., cap. VIII, tom. I, Oper. edit. Maurin., p. 94), et
ce n’est pas tant du contrat social que de Dieu lui-méme, auteur de tout bien et
de toute justice, que la puissance des rois tire sa force. »

Texte véritablement magistral. On ne saurait étre plus clair.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 31

Pie VI, pour rejeter la constitution civile du clergé, la déclare issue des
hérésies de Marsile de Padoue et de Luther. Cette constitution civile re-
vient a soumettre 1'Eglise au pouvoir temporel. Il s’agit en réalité de rejeter
l'autorité de I'Eglise, et en premier lieu du pape, au nom de la liberté fon-
damentale de ’homme. Et Pie VI de dénoncer dans ce texte remarquable la
conception méme d’hommes libres et égaux par nature, c’est-a-dire le fon-
dement méme de la doctrine démocratique. Cette conceptlon est contraire
a la sainte Ecriture qui enseigne que Dieu a posé des bornes a la liberté deés
le paradis terrestre et a disposé que I'homme trouverait le salut par la
soumission a la loi divine. Au-dela Pie VI déclare que la liberté et I'égalité
des hommes sont des notions contraires au bon sens : « chimeres », « mots
vides de sens »...

Mais qui est donc ce Marsile de Padoue dénoncé par le pape ? C’est un
théologien né en 1284 qui fit ses études en France et eut une activité di-
plomatique aupres de Charles de la Marche, futur Charles IV le bel, roi de
France. Marsile rejoindra la cour de Louis IV de Baviere. En 1314 I’élection
de Louis IV de Baviere comme empereur des Romains avait été contestée
par son cousin Frédéric de Habsbourg. Le pape Jean XXII refusait de choi-
sir et avait déclaré I'empire vacant. Une longue confrontation avec Louis
de Baviere s’était engagée. Louis recruta des théologiens complaisants
pour assurer sa défense : Guillaume d’Ockham, Michel de Césene, Jean de
Jandun, Marsile de Padoue... Avec Jean de Jandun, Marsile de Padoue
composa en secret un ouvrage, Defensor Pacis, ou il expliquait que
I"'empereur tient son pouvoir non du pape mais du peuple et qu’il le redis-
tribue aux pontifes et aux princes. L’ouvrage sera publié en 1324. Marsile
explique que la multitude est la mieux placée pour décider pour elle-
méme. Forcant le texte d’Aristote (Politique III, 11, 1281 a 39 sq.), il affirme
que « le législateur, c’est-a-dire la cause efficiente, premiere et spécifique
de la loi est le peuple ou ensemble des citoyens ou sa partie prépondé-
rante » (Le défenseur de la paix, trad. Jeannine Quillet, I, XII, § 3, p. 110) et
encore que «lautorité humaine de faire les lois revient seulement a
I’ensemble des citoyens ou a leur partie prépondérante » (ibidem, I, XII, § 5
p. 113). I est considéré aujourd’hui comme le concepteur de la souveraine-
té populaire. Marsile de Padoue sera réédité par les luthériens et influence-
ra Hobbes.

Louis IV de Baviere et Marsile de Padoue seront excommuniés par
Jean XXII en 1324.

Pie VI explique finalement que Marsile de Padoue, Luther et I’Assem-
blée nationale révolutionnaire commettent la méme erreur: le rejet de
I'autorité du pape. C'est d’ailleurs ce qu’il développe dans la suite de Quod
Aliquantum. En effet « soutenir que 1’élection des évéques par le peuple est
de droit divin » en raison de la liberté et de I'égalité des hommes revient a
«I’abolition de la primauté et de la juridiction du Saint-Siege ». Ces erreurs

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



32 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

entrainent tout un cortege de désordres et de maux: liberté religieuse,
abandon de la discipline de I'Eglise, disparition de la distinction entre les
prétres et les évéques, invasion des biens ecclésiastiques...

Ainsi souligne Pie VI: « Cette égalité, cette liberté si exaltée par
I’ Assemblée nationale, n’aboutissent donc qu’a renverser la religion catho-
lique, et voila pourquoi elle a refusé de la déclarer dominante dans le
royaume, quoique ce titre lui ait toujours appartenu ».

Ainsi I'enseignement du pape est d’assimiler la Révolution francaise au
protestantisme. Il faut maintenant approfondir cette assimilation.

Le protestantisme est une €tape
vers la métaphysique démocratique

Affirmer que 'Occident, depuis la Renaissance, est en chemin vers la
Liberté, c’est-a-dire la démocratie, n’est guere original. Mais quelle est la
signification véritable de ce lieu commun ?

La philosophie moderne apparait multiple, diverse. Quel rapport entre
Nicolas de Cues et Hegel ? entre Descartes et Kant ? entre Giordano Bruno
et Marc Sangnier ? Ces auteurs ne s’intéressent pas aux mémes sujets, pro-
fessent des doctrines tres différentes, ont souvent polémiqué entre eux...

Existe-il un « fil rouge » ?

Il semble qu’en ce début du 21° siécle, il est possible de prendre du re-
cul et de tenter une synthese. C’est d’ailleurs non seulement possible mais
encore nécessaire, indispensable, si nous voulons comprendre le monde
dans lequel nous vivons. La modernité est un mouvement formidable de
'histoire des hommes. Renoncer a la comprendre au prétexte de sa com-
plexité serait une attitude irréaliste. D’ailleurs les papes eux-mémes nous
invitent a cette synthese.

Certes, la démocratie moderne offre a nos yeux tous les traits d'une
idéologie. Elle est, selon le mot de Raymond Aron, une sorte de « religion
séculiere ». Auguste Comte parle de « religion de ’humanité ». La démo-
cratie consiste a nier au nom de 1’égalité toutes les communautés naturel-
les qu’avait relevées Aristote et, au-dela de ces communautés, qu'un ordre
intangible existe dans le monde. Elle ne reconnait aucune loi naturelle,
aucun Dieu créateur qui aurait donné des regles a suivre. « Famille »,
« Nation » ne sont désormais que des concepts juridiques a géométrie va-
riable. L’homme n’est qu’'un individu né comme « tout parfait et solitaire »
et si ces individus vivent en société, c’est par un pur acte de volonté. C'est
ce que Rousseau a appelé le « contrat social ». Celui-ci peut évoluer a loisir
selon la libre volonté des contractants.

De la, les observateurs et les penseurs de la démocratie eux-mémes
n‘ont pas manqué de relever les contradictions dont elle est percluse. La



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 33

souveraineté consiste a faire la loi. Celui qui fait la loi n’y est pas soumis.
L’Etat de droit est celui oli tous se soumettent a la loi. Que signifie donc un
peuple souverain soumis a la loi ? Rousseau souligne encore que la souve-
raineté ne peut étre déléguée ou divisée sans disparaitre. La représentation
populaire et la séparation des pouvoirs sont ainsi contradictoires avec la
souveraineté. Par ailleurs quelle est la souveraineté de masses populaires
informes ? Apres Platon, tous, de Machiavel a Rousseau en passant par
Montesquieu et Tocqueville, ont relevé que le peuple ne gouverne pas car
il en est incapable. Méme a Athénes Thucydide reconnait que le peuple ne
gouvernait pas vraiment mais se laissait guider par Péricles. D’ailleurs
tous les historiens reconnaissent que la démocratie athénienne a fort mal
fonctionné, qu’elle a prospéré pour des raisons géopolitiques qui n’avaient
rien a voir avec elle et a sombré dans le désordre d’une guerre hasardeuse
contre Sparte. La démocratie athénienne est en réalité un échec et c’est
ans. La réalité d’aujourd’hui est identique a celle d’Athénes au 4° siecle
avant Jésus-Christ. C’est une élite qui dirige et se reproduit au pouvoir.
Elle dirige le peuple en se déclarant bien fort soumise a ses instructions. Il
y a la un mensonge tres grand.

Pourtant, bien que pétrie de multiples contradictions, la démocratie
prospére. Elle apparait comme le régime propre de I'époque moderne. Elle
gagne du terrain chaque jour. Tous s’y réferent. En 2008, des pays aussi re-
culés que le Népal et le Bouthan se sont dotés de constitutions démocrati-
ques.

Comment expliquer cela? Nous sommes attachés au réalisme. Pour
qu'une chose prospere dans 1'étre, il faut qu’elle ait une cohérence. Nous
voyons des contradictions a la démocratie parce que nous lui appliquons
nos modes de penser. La démocratie moderne est extrémement cohérente
dans une autre logique et c’est ce qui nous permettra de mieux compren-
dre son lien avec le protestantisme.

Nous parlons de « logique » quand nous devrions parler de « métaphy-
sique », car la clé de lecture de la modernité est bien métaphysique.

Par « métaphysique » j'entends simplement la conception que nous
avons du monde. Quelle est la conception du monde de I'homme mo-
derne ? Si nous l'interrogeons, il répondra immanquablement « Darwin ».
Le monde est en évolution. L’homme est apparu voici quelques milliers
d’années par perfectionnement d’autres espéces et disparaitra sans doute
dans quelques autres milliers d’années... Peut-étre un peu plus, si nous
parvenons a préserver 1’écosysteme de notre planéte. Le monde serait issu
d’un Big Bang et ne serait régi que par le hasard. Il semble infini. Il est pro-
bable que d’autres mondes habités existent et les pays développés dépen-
sent des milliards pour les détecter. Toutes les théories sur Dieu, c’est-a-
dire les religions, sont des productions de I'homme, de sa culture.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



34 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

Or, contrairement aux apparences, cette métaphysique ne date pas de
Darwin. Elle est méme trés ancienne.

Des les débuts de la philosophie, certains pré-socratiques, notamment is-
sus des écoles de Milet et de Samos en Asie mineure, déclarent que le
monde est composé d’éléments qui se réunissent au hasard pour former les
étres et énoncent des théories sur l'origine du vivant presque transformis-
tes: Anaximandre, Pythagore, Empédocle, Leucippe, Démocrite... Leur
doctrine sera synthétisée par Epicure (341-269). Eplcure vient apres Aristote
auquel il livre une guerre sans ambiguité et sans merci. Il martele en effet :

Il n’y a aucun ordre dans le monde. Beaucoup de choses sont faites autrement
qu’elles auraient dii I’&tre... Aucune raison providentielle n’était a 1’ceuvre pour
créer les étres vivants. Car ni les yeux ne sont faits pour voir, ni les oreilles pour
entendre, ni la langue pour parler, ni les pieds pour marcher, car tous ces orga-
nes sont nés avant qu’aient existé le langage, 1’audition, la vue, la marche. De
sorte que ces organes ne sont pas nés pour remplir ces fonctions, mais celles-ci
sont le résultat des premiers. Ce n’est pas, dit-il, pour le profit des étres vivants
que la pluie tombe, que les moissons sortent de terre et que les arbres se cou-
vrent de feuilles, car la providence n’en tire aucun avantage : tout se produit né-
cessairement de soi-méme... Ce sont les semences voltigeant a travers 1’espace
vide qui, en se groupant par aventure, produisent et font croftre toutes choses 1.

Comment rejeter plus clairement la cause finale, la téléologie du Stagi-
rite ? Epicure explique donc que la nature est un tout qui s’explique par
lui-méme, que rien ne vient des dieux. Le monde est composé d’atomes
qui sont en mouvement perpétuel. Il est infini et il existe plusieurs mondes
habités. De 13, le but de notre existence est tout simplement de bien profi-
ter de notre vie ephemere Epicure a eu un illustre dlsc1p1e Lucrece (96-
53), qui a résumé sa doctrine dans un magnifique poeme intitulé De rerum
natura (sur la maniére dont les choses sont nées). La doctrine d’Ep1cure revient
au panthéisme.

Epicure fut bien sir ignoré des auteurs chrétiens et ses écrits furent
perdus Mais de tout temps Epicure a fasciné : ceux qui abhorrent la reli-
gion et s’adonnent au plaisir d’abord, mais aussi les autres qui ne revien-
nent pas de cette audace de nier le ciel et de choisir résolument la terre.
Aujourd’hui tous les philosophes connus sont épicuriens : Michel Onfray,
André Comte-Sponville, méme Luc Ferry, qui se dit kantien et a travaillé
sur le bouddhisme, est proche d’Epicure. Comment en est-on arrivé la ?

En réalité, le manuscrit de Lucrece fut exhumé dans un monastére alsa-
cien en 1417. Il devint alors le livre de chevet de ceux qui s’éloignaient de la
religion. Dans des siécles ol les mathématiciens, astrologues et astronomes
se confondaient avec les alchimistes, la résurrection d’Epicure fut « scientifi-

1 — Fragment rapporté par LACTANCE, Institutions divines, 111, 17, p. 82, in Opera omnia,
Perisse Freres, Lyon-Paris, 1845, 515 p.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 35

que » avant d’étre philosophique. Car, paradoxalement, Epicure revint par
la « petite porte », c’est-a-dire au travers de sa cosmogonie. Lorsque Lucréce
fut exhumé de la poussiere, la vieille cosmologie d’Aristote était ébranlée. La
Renaissance appelait de nouvelles hypotheéses et se tourna vers les plus an-
ciens contradicteurs du Stagirite. L’enjeu dépassait la simple cosmogonie
bien stir. En effet, dire le monde infini est dire qu’il n’a pas de commence-
ment. Dire qu’il n’a pas de commencement est dire qu’aucun Dieu ne le
précede. L’enjeu est bien le Premier Moteur d’Aristote.

On commenca donc par caresser 'idée d’un monde infini et dont la
terre, bien que Dieu s’y fit incarné, ne constituait plus le centre. Puis on
énonga les grandes lois physiques qui régissent cet univers. Peu a peu les
astronomes allaient décrire un univers fonctionnant sans action divine, un
univers se réduisant a une grande mécanique. Nicolas de Cues (1401-
1464), lecteur de Raymond Lulle et qui travaillait sur la « quadrature du
cercle », voyait le monde comme une sphere infinie dont le centre est par-
tout, c’est-a-dire nulle part, puisque ce centre est Dieu. Nicolas Copernic
(1473-1543) expliqua que le centre de l'univers était le soleil et non la terre.
Quelques décennies plus tard Johannes Kepler (1571-1630) publia ses
«lois » qui conduiraient Isaac Newton (1643-1727) a penser la gravitation
universelle.

Giordano Bruno (1548 1600), qui avait lu le Cusain et cite Empédocle,
Pythagore, Démocrite, Epicure et Lucrece, affirma que 'univers est décen-
tralisé, infini et infiniment peuple En digne disciple d’Eplcure Bruno n’a
qu'un ennemi : Aristote. Il juge que l'univers s’explique mieux par la ma-
tiere qui ne change pas, que par les formes qui se modifient 1. Il se réfere
encore a Avicebron qui déclare que «les formes ne sont que
d’accidentelles dispositions de la matiére 2 ». Reprenant Plotin, il explique
que les formes sont tirées de la matiere par I’Ame du monde. « L’efficient
physique de l'univers est l'intellect universel, premiere et principale fa-
culté de I’dme du monde. L’dme du monde est la Forme universelle », dé-
clare-t-il 3. « Ainsi, l'univers comportera un premier principe qui
s’entendra indistinctement matériel et formel [...] tout, selon la substance,
est un, comme peut-étre I’'entendit Parménide, ignoblement traité par Aris-
tote », poursuit-il 4. En réalité Bruno reprend la doctrine panthéiste de Da-

1 — « Nous voyons toutes les formes naturelles sortir de la matiere, et derechef rentrer
dans la matiere ; d’ou il résulte qu’en réalité aucune chose n’est constante, stablgz, éternelle et
digne d’étre estimée par principe, sinon la matiere », Cause, principe et unité, trad. Emile Namer,
Félix Alcan, Paris 1930, 219 p., 3° dialogue, p. 137. On se reportera avec profit a I'exposé
d’Emile NAMER, « La philosophie de Giordano Bruno », en introduction de I'ouvrage.

2 — Cause, principe et unité, 3° dialogue, p. 124. En 1846 Salomon Munk identifiera Avice-
bron, auteur de Fons vitae et connu comme arabe, au Rabbin Salomon Ibn Gabirol (1020-1058).

3 — Cause, principe et unité, 2° dialogue, p. 88.

4 — Cause, principe et unité, 3° dialogue, p. 154.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



36 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

vid de Dinant qu’il dit avoir été mal comprise 1. David de Dinant disait :
« Il est manifeste qu’il y a une seule substance, non seulement de tous les
corps, mais méme de toutes les dmes, et que cette substance n’est rien
d’autre que Dieu lui-méme... 2. » David de Dinant fut condamné au
concile de Sens en 1210. Le placide saint Thomas aura pour lui des mots
séveres 3.

Giordano Bruno reprend encore 1’Ars magna de Raymond Lulle (1308),
machine logique visant a démontrer la vérité ou la fausseté d’un postulat
puis a former des jugements et des syllogismes par la combinaison de
« principes » représentés par des formes géométriques simples (cercles,
carrés, triangles...) et de lettres correspondant a des concepts. Associant la
combinatoire de Lulle aux « corps simples » (atomes) de Démocrite, c’est-
a-dire les « principes » de Lucrece, Bruno renouvelle la théorie atomiste.
L’atomisme, associé au concept de hasard ou a celui de formes qui ne se-
raient qu’accidents de la matiere, permet de rendre compte de la multipli-
cité des étres sans avoir a admettre 1’ordre qui les unit, c’est-a-dire la téléo-
logie générale qui conduit au Premier Moteur d’Aristote.

Bruno met encore clairement en cause l'autorité de la Genése. La récente
découverte du Nouveau Monde et de ses habitants prouve selon lui que
les « générations humaines » ont plusieurs origines 4.

Quelques années plus tard, en 1616, Jules-César (alias Lucilio) Vanini
s'interroge pour savoir si I'homme est issu du « perfectionnement de la
semence des guenons et des singes 5 ». Les prémisses du transformisme
affleurent ainsi des le début du 17° siecle.

Giordano Bruno, peu cité en raison de son odeur de soufre, aura une in-
fluence certaine sur des philosophes modernes comme Spinoza et Leibniz.
Diderot en fait un héros de la lutte contre le despotisme dans 1’Encyclopédie
et certains de ses propos semblent tirés tout droit des spéculations du No-

1 — Cause, principe et unité, 4° dialogue, p. 188.

2 — « Manifestum est igitur unam solam substantiam esse, non tantum omnium corporum,
sed etiam animarum omnium, et eam nihil aliud esse quam ipsum Deum. Substantia vero ex qua
sunt omnia corpora, dicitur yle ; substantia vero ex qua sunt omnes animae, dicitur ratio sive
mens. Manifestum est ergo Deum esse rationem omnium animarum et yle omnium corporum »
(cf. la recension de Davidis de Dinanto, Quaternulorum fragmenta primum edidit Marianus
Kurdzialek in Revue philosophique de Louvain, 1963, vol. 61, n°70, p. 296-298 ; c¢f. aussi
S. Albert le Grand, Summa Creat., 11, 5, 2).

3 — Cf. Commentaire du II° livre des sentences de Pierre Lombard, dist. 17, q. 1, a. 1, ou
I’Aquinate rapproche David de Dinant de Parménide, de Mélisse, de Pythagore, de Platon et
d’Avicebron et Summa contra gentiles, 1, 17. Cf. Désiré MERCIER, La derniére idole (critique
d’une étude sur la personnalité divine de 1’abbé moderniste Marcel Hébert), Revue néo-
scolastique, 1903, n° 37, p. 73-91.

4 — G. BRUNO, L'expulsion de la béte triomphante, trad. Bertrand Levergeois, éd. Michel
de Maule 1992, 307 p., Dial. III, 2, p.229-232.

5 — De Admirandis Naturae Reginae Deaeque Mortalium Arcanis (« Sur les admirables
secrets de la nature, reine et déesse des mortels »), dialog. 37 : de prima hominis generatione.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 37

lain 1. Hegel, surtout lui, consacrera une longue et élogieuse notice dans
ses Lecons sur I'histoire de la philosophie. A partir de 1645 la théorie atomiste
sera mise en vogue par Pierre Gassendi (1592-1655), qui enseignait au Col-
lege Royal (futur College de France).

Hobbes énoncera une cosmogonie qui reprend clairement Lucréce.
Leibniz reprendra le concept de monade développé par Giordano Bruno.

Méme le jeune Kant (1724-1804) ira sucer le lait d’Epicure tout en se
proclamant chrétien. Son premier grand ceuvre est Histoire générale de la
nature et théorie du ciel (1755). Kant y explique que la plupart des planetes
doivent étre habitées ou le seront en fonction de leur évolution. Il déve-
loppe méme une théorie selon laquelle plus les planétes sont éloignées du
soleil plus leurs habitants sont supérieurs. Le terrien est des lors le moyen
entre les brutes de Vénus et Mercure et les étres supérieurs de Jupiter ou
Saturne ! « D"un c6té nous voyons des créatures pensantes aupres desquel-
les un Groenlandais ou un Hottentot serait un Newton ; et de 'autre coté,
d’autres qui regardent celui-ci comme un singe », explique le nouvel en-
seignant de Koenigsberg.

Kant développe aussi le concept d"un « déploiement de la nature ». Il se
pose la question: «...Doit-on plutdét admettre que la nature suit ici un
cours régulier en conduisant notre espece du degré inférieur de I’animalité
au degré supérieur de I'humanité par un art qui lui est propre, tandis
qu’elle développe ces dispositions primitives, selon un plan tout a fait ré-
gulier en dépit du désordre apparent qui préside a son arrangement ? 2 ».
Kant est transformiste avant Darwin. Il n’est pas formellement épicurien
mais il est déja évolutionniste : la nature déroule son plan toute seule,
méme si son dessein « décele bien I’ordonnance d"un sage créateur 3 ».

Soulignons aussi que le concept de déploiement de la nature était déja
explicite chez Giordano Bruno qui déclarait : « Le méme intellect qui rem-
plit tout, illumine l'univers et dirige convenablement la nature dans la
production de ses especes [...] Les Pythagoriciens I’appellent le moteur et
I'agitateur de l'univers, ainsi que 1'a expliqué le poete qui dit : Totam infusa

1 — Par exemple dans Le réve de d’Alembert (Prés. Colas Duflo, GF Flammarion, Paris
2000, 247 p.) : « Que voulez-vous donc dire avec vos individus ? [In'y en a point. [...] In'y a
qu'un seul grand individu ; c’est le tout. Dans ce tout, comme dans une machine, dans un
animal quelconque, il y a une partie que vous appellerez telle ou telle. [...] Naitre, vivre et
passer, c’est changer de formes... » (p. 104). Plus loin : « ... vous seriez Dieu. Par votre iden-
tité avec tous les étres de la nature, vous sauriez tout ce qui se fait. [...] Comment cette es-
pece de Dieu-la - la seule qui se congoive... pourrait avoir été, ou venir et passer ? Sans
doute ; mais puisqu’il serait matiere, dans I'univers, portion de I'univers, sujet a vicissitudes,
il vieillirait ; il mourrait » (p. 108, 109). Et encore : « Les termes de vie et de mort n’ont rien
d’absolu ; ils ne désignent que les états successifs d'un méme étre » (Encyclopédie, art. Naitre).

2 — Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique (in La philosophie de
I'histoire (Opuscules), trad. Stéphane Piobetta, Denoél-Gonthier, Paris, 1947-1976, 204 p.),
7¢ proposition, p. 37, italiques dans le texte.

3 — Ibidem, 4° proposition, p. 33.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



38 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

per artus | Mens agitat molem et toto se corpore miscet 1. » Et plus loin : « Le
but et la fin que se propose l'efficient, c’est la perfection de l'univers, la-
quelle consiste en ceci, que dans les différentes parties de la matiére, toutes
les formes aient une actuelle existence 2. »

Ainsi, que Dieu soit I’Ame du monde, c’est-a-dire la nature elle-méme,
ou un simple concept de notre raison, il guide 1’évolution et la perfection
de la nature.

Apres les controverses entre Descartes, Newton et Leibniz sur
I'organisation du monde, les progres des sciences au 18° siecle allaient bient6t
rendre inutile I'hypothese d’'un Grand Horloger. Citons Alexandre Koyré :

L’Univers-horloge construit par le Divin Architecte était bien mieux fait que
ne I’avait pensé Newton. Chaque progres de la science newtonienne apportait de
nouvelles preuves des affirmations de Leibniz : la force motrice de 1’Univers, sa
vis viva ne diminuait pas ; I’horloge du monde ne demandait point a &tre remon-
tée, ni réparée. Le Divin Architecte avait donc de moins en moins a faire dans le
monde. Il n’avait mé€me pas besoin de le maintenir dans I’étre : le monde, de
plus en plus, était a méme de se passer de ses services. Ainsi le Dieu puissant et
agissant de Newton, qui effectivement « gouvernait » 1’Univers selon Sa libre
volonté et Sa décision, devint successivement, au cours d’une évolution rapide,
une force conservatrice, une intelligentia extra-mundana, un « Dieu fainéant ».
Interrogé par Napoléon sur le role qui revenait a Dieu dans son Systéme du
monde, Laplace qui, cent ans apres Newton, avait conféré a la Nouvelle Cosmo-
logie sa perfection définitive, répondit : « Sire, je n’ai pas eu besoin de cette hy-
pothese » 3.

Epicure avait gagné. Et Koyré de commenter : « L’Univers infini de la
Nouvelle Cosmologie, infini dans la Durée comme dans I'Etendue, dans
lequel la matiere éternelle, selon des lois éternelles et nécessaires, se meut
sans fin et sans dessein dans 'espace éternel, avait hérité de tous les attri-
buts ontologiques de la divinité 4. »

Ainsi, depuis Epicure, panthéistes, monistes et autres immanentistes,
de David de Dinant et Giordano Bruno a Hegel, sans parler de Plotin, de
Proclus, de Maitre Eckhart, de Jacob B6hme ou de Spinoza, disent tous la
méme chose : la nature est tout. La matiére est animée. Matiere et esprit
sont une seule substance. La vie apparait dans la matiére par la combinai-
son des atomes au hasard. Il n’est d’autre dieu que cette matiere.

1 — Cause, principe et unité, 2° dialogue, p. 89. Bruno aimait particuliérement ces vers de
Virgile (« ...et infusé dans les membres, 1’esprit agite toute la masse et se mélange a tout le
corps », Enéide, VI, 727) qu’il citera de mémoire a son procés de Venise avec les deux vers
précédents et la référence.

2 — Cause, principe et unité, 2° dialogue, p. 93-94.

3 — Du monde clos a ['univers infini (Gallimard, Paris 1992, 349 p.), Conclusion, p. 336.
Laplace recevra pourtant les sacrements catholiques sur son lit de mort.

4 — Ibidem, p. 337.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 39

Aujourd’hui les grandes theses cosmologiques du De rerum natura sont
jugées validées par la « Science ». Elles sont désormais enseignées dans les
colleges. La chimie moderne se fonde sur 1’atomisme, méme si les physi-
ciens enseignent que les a-tomes, naguere in-sécables, sont bien divisibles et
qu’ils ne finissent pas d’en chasser les plus infimes particules. Le trans-
formisme des espeéces est un des dogmes les plus sacrés de notre époque.
Quant a l'infini du monde, méme si la théorie du Big Bang suppose un
commencement, personne ne se risquerait aujourd’hui a prétendre que
l'univers serait fini et borné par Dieu. D’ailleurs si les progres de
I’astronomie permettent d’envoyer a grands frais des sondes vers les pla-
netes reculées, c’est bien dans le secret espoir d’y trouver des traces de vie,
c’est-a-dire les autres mondes qu’annongait Lucrece.

Ainsi L'origine des espeéces de Darwin, qui décrit comment le hasard pro-
duit les mammiferes, apparait moins une découverte que la traduction par
la biologie moderne d"une longue tradition cosmologique. Depuis Darwin,
I’'homme s’explique sans « I'hypothése Dieu ».

Jacques Monod conclut son ouvrage Le hasard et la nécessité :
« L’ancienne alliance est rompue ; 'homme sait enfin qu’il est seul dans
I'immensité indifférente de 1'Univers d’out il a émergé par hasard. Non
plus que son destin, son devoir n’est écrit nulle part 1. »

Telle est la métaphysique de I'homme moderne. Quel est donc le rap-
port a la démocratie ?

Si le monde est en évolution perpétuelle, si 'espece humaine tend a sa
perfection, tous conviennent que le progrés de 'homme est désormais
collectif. C’est la société qui progresse plus que les corps qui se transfor-
ment. La loi parce qu’elle s’applique a tous, gomme les différences entre
les individus et permet la libre détermination de la liberté. Par la loi qu’elle
établit et protege, la démocratie permet ainsi la paix et assure 1'épanouis-
sement de la liberté. De la elle n’est rien d’autre que la condition du pro-
gres de l'espeéce.

Et c’est précisément parce qu’elle est condition du progres que la dé-
mocratie devient obligatoire. Elle se fait impératif moral, car le progres
n’est pas facultatif : il constitue le dessein méme de la nature. Le droit de-
vient ainsi comme une morale réelle. En vérité la démocratie est méme
désormais I"'unique obligation a respecter.

L’histoire des idées depuis le 14° siecle est ainsi celle du rejet de Dieu.
Aristote est peu a peu gommé de la philosophie occidentale. En cosmolo-
gie tout d’abord, puis en métaphysique et jusque dans la logique et la
théorie de la connaissance. Au-dela de la figure d’Aristote, c’est bien sir la
théologie scolastique, c’est-a-dire la théologie traditionnelle de 1'Eglise, qui
est visée.

1 — Jacques MONOD, Le Hasard et ln nécessité (Seuil, Paris, 1970, 197 p.), Conclusion, p. 194.

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



40 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

Epicure est la banniére des ennemis de Dieu et de 'Eglise. Le pan-
théisme affirme que tout est Dieu. Il est donc la négation et le rejet de tout
Dieu créateur qui serait distinct du monde.

Si la démocratie est l'affirmation d’une métaphysique panthéiste, son
essence est bien la négation méme a la fois de la métaphysique du premier
moteur d’Aristote et de la Révélation chrétienne.

Tout s’éclaire a ce point et les contradictions disparaissent. La souve-
raineté populaire signifie sans doute que le peuple gouverne, mais surtout
qu’il est libre de toute loi « divine », libre de toute contrainte venue d’en
haut. Le peuple est souverain parce qu'il n'y a rien, ni personne au-dessus
de lui. De la, peu importe s’il gouverne vraiment ou décide de déléguer,
d’aliéner tout ou partie de sa souveraineté a des représentants. Nul n’a a
lui dicter sa conduite. Le peuple est souverain parce qu’il est libre. Dieu
n’existe pas. En vérité, 'homme est le dieu de cet univers en progres. Il est
le summum de I'évolution, il est son avenir, son omega... « L'univers est une
machine a faire des dieux », a dit Bergson 1.

De la, apparait clairement la filiation du protestantisme et de la Révolu-
tion. Si le « Tableau des progrés de l'esprit humain », pour reprendre
Condorcet, est celui de « la raison humaine se formant lentement par les
progres naturels de la civilisation », la Réforme apparait dans un monde
dit « renaissant », c’est-a-dire sortant de « la superstition qui s’est emparé
d’elle pour la corrompre », tandis que la Révolution francaise est la sortie
du « despotisme qui dégrade et engourdit les esprits sous le poids de la
crainte et du malheur 2 ».

Protestantisme et Révolution frangaise sont ainsi deux étapes du méme
rejet de Dieu. La Réforme en est le rejet ecclésiastique : négation de la so-
ciété fondée par le Christ. La Révolution frangaise en est le rejet politique :
destruction de I'ordre du monde traditionnel conforme a la droite raison.
L'un et l'autre ont lieu au nom de la supposée liberté naturelle de
I’'homme, de sa supposée souveraineté.

Pie VI a eu bien raison de faire le lien, de nous avertir de 1'enjeu vérita-
ble : c’est de Dieu dont il s’agit !

Pie IX a dit la méme chose. Le premier paragraphe du Syllabus annexé a
I'encyclique Quanta cura (8 décembre 1864) porte sur le panthéisme et le
naturalisme. Pie IX poursuivra cette lutte contre les idées modernes avec
les peres du concile Vatican I. Les premiers canons promulgués en annexe
de la constitution dogmatique Dei Filius (session III, 24 avril 1870)
condamnent solennellement la philosophie panthéiste et évolutionniste. I
faut relire ces textes tres clairs et fondamentaux. Tout est dit. Vatican I

1 — Les deux sources de la morale et de la religion (Paris, PUF, 1973, 340 p.), IV, p. 338.
2 — Esquisse d’un tableau historique des progres de I'esprit humain (Paris, Flammarion, 1988,
350 p.), Neuvieme période, p. 213.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE MODERNE 41

condamne solennellement la philosophie des Lumiéres, Darwin et
I'épicurisme moderne.

Il n'est bien évidemment pas fortuit que dans sa session suivante, ce
saint concile se prononce sur l'infaillibilité pontificale par la constitution
dogmatique Pastor Aeternus (Session IV, 18 juillet 1870). Il s’agit bien siir de
réaffirmer l'institution du Christ contre le protestantisme latent des Lu-
mieres, qui allait bient6t ressusciter avec le mouvement moderniste.

Pie IX, comme Pie VI, lie intimement les erreurs protestantes et les er-
reurs démocratiques.

Conclusion

Que reste-il aujourd’hui des erreurs que nous avons exposées ? On ne
parle plus de panthéisme car 'idée méme de Dieu contenue dans ce terme
est insupportable au monde moderne. Mais 1'épicurisme est omniprésent
dans les faits et dans les discours.

Le protestantisme semble, quant a lui, avoir presque disparu, emporté
dans la grande vague antireligieuse.

En réalité la religion n’a pas entierement disparu. Kant lui a assigné son
role des 1793 dans son livre La religion dans les limites de la simple raison. En
chaque religion, il convient, dit-il, de distinguer la foi « historique », c’est-
a-dire le dogme accumulé par des siecles de tradition religieuse, de la « foi
rationnelle ». La premiére est bien stir une superstition, mais elle est bonne
et utile si elle sert la « raison humaine universelle ». Elle est une sorte de
parabole de la raison universelle. Les ministres de chaque religion doivent
désormais reconnaitre la raison universelle présente dans les autres reli-
gions. Il s’agit d’établir une sorte de démocratie entre les religions, fondée
sur la reconnaissance et le respect mutuels. Cette démarche, qui est un
cecuménisme avant I’heure, revient a renoncer a promouvoir toute révéla-
tion, par définition superstitieuse. }

La réconciliation du christianisme et des Lumieéres, de I'Eglise et de la
démocratie, attendra deux siecles. Appelée par les catholiques libéraux (La
Mennais...) juste apres la Révolution frangaise, elle fut encore recherchée
au tournant du 20° siecle par ceux qui, comme Marc Sangnier, trahirent la
pensée de Léon XIII en appelant a se rallier sans condition a la République
au prétexte des « aspirations démocratiques du christianisme » et au nom
de la dignité de la personne humaine. Sangnier pronait une réunification
nationale et une démocratie dont I'Eglise deviendrait le levain. Ces idées
prospérerent particulierement apres la guerre grace a I'ceuvre de Jacques
Maritain qui voyait dans les Lumiéres une production directe (bien
qu’inconsciente...) de la Chrétienté ! Elles culminérent dans le concile Va-

LE SEL DE LA TERRE N° 100, PRINTEMPS 2017



42 LE PROTESTANTISME AUX SOURCES DE LA MODERNITE

tican II qui proclama la liberté religieuse au nom de la dignité de la per-
sonne humaine, réalisant par la le projet de Kant d’une religion de la rai-
son universelle. Les pontifes issus de ce concile parcourent aujourd’hui le
monde en promouvant une fraternité universelle au nom de cette dignité
de la personne humaine. Cette charité générale fonde désormais 1'égalité
démocratique : les hommes doivent étre aimés également parce qu’ils par-
tagent la méme dignité. Ces pontifes ont ainsi adopté le projet des Lumie-
res : ils appellent a la paix universelle entre les hommes. Ils pronent méme
'établissement d’une autorité mondiale pour garantir cette paix (Be-
noft XVI, Caritas in veritate).

Ainsi la religion dans les limites de la simple raison est tout simplement le
rejet de toute Révélation. La liberté religieuse, c’est la démocratie religieuse.
C’est la proclamation d’une religion purement intérieure, d'une révélation
privée, c’est-a-dire d"une religion humaine.

Luther, la démocratie et Vatican II sont trois étapes d’'un méme mou-
vement : le rejet de Dieu.

Epicure (342-270 av. ].-C.)

¥

Nous recommandons a nos lecteurs :
Maxence HECQUARD, Les fondements philosophiques de
la démocratie moderne, Pierre-Guillaume de Roux, 2016, 459 p.
Le &el de la terre.






